

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

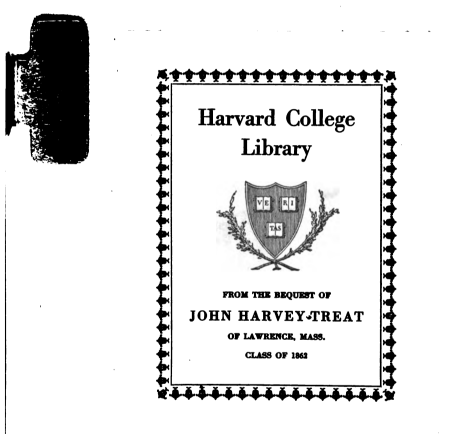
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

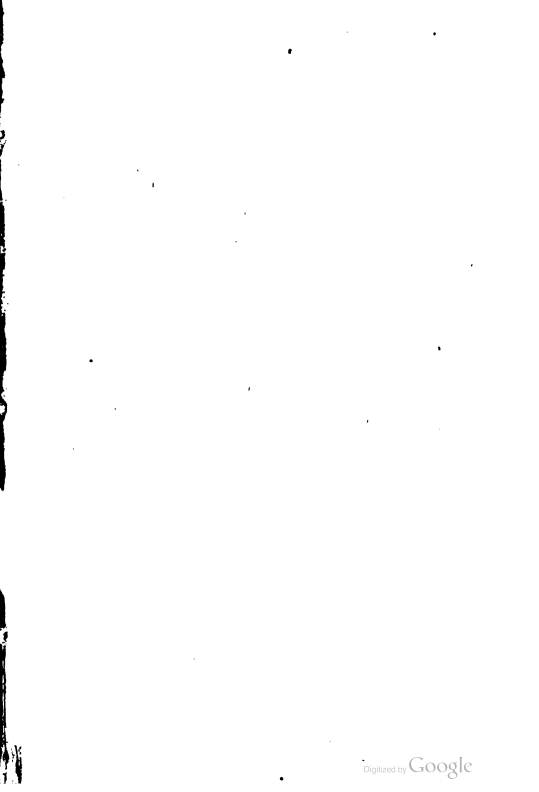
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



CP 373.10









|       | ТРУДЫ                                                                                                                                                                |                           |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| K     | ІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДІ                                                                                                                                               | EMIN.                     |
|       | 1884.                                                                                                                                                                |                           |
|       | (Годъ двадцать пятый).                                                                                                                                               |                           |
|       | CEHTHEPS. — No 9.                                                                                                                                                    |                           |
| Соде  |                                                                                                                                                                      | Страницы:                 |
|       | Блаженнаго Іеронныа (въ русскопъ переводъ)<br>Четырвадцать кимгъ толкований на пророка<br>Ісвекіяля. Книга первая.                                                   | 33- 48                    |
|       | Города и села въ Св. Зенлъ. (Изъ записовъ<br>путеш. въ Св. Землю). Свящ. Кл. Ооменка.<br>Религіозный бытъ руссинхъ и состояніе ду-                                   | 3~ 43                     |
|       | ховенства въ XVIII в. по мсмуаранъ ино-<br>стравцекъ. С. Трегубова.                                                                                                  | 44— 85<br>86—102          |
| ۴.    | Къ вопросу о сомнамбулизмв.<br>Ассиро-вавилонская религія<br>Пять писемъ Мях. Алевс. Максимовича къ                                                                  | 103-131                   |
| YII.  | архіепископу Инновентію Борисову.<br>Нужно ли жалъть о томъ, что древніе влас-<br>сическіе языки не включены въ составъ<br>общеобязательныхъ предметовъ преподаванія |                           |
| Y111. | Извъстія Церковно-Археологич. Общества при<br>Кіевской Академін (за м. іюль 1884 г.).                                                                                | 146—153<br>154—159        |
|       | Н. И. Петрова                                                                                                                                                        | 104                       |
|       | Въ приложении:                                                                                                                                                       |                           |
| IX.   | Протоволы засъданій Совъта Кіевск. Анадемін<br>27 января, 15 февраля и 9 марта 1884 г.                                                                               | 193 <b>—224</b>           |
| , Tpy | ды Кіевской дух. Академіи" выходять по прежней                                                                                                                       | программњ.                |
| •     | Цина 7 рубл. съ пересылеою.                                                                                                                                          | ·                         |
| Ter   | КІЕВЪ.<br>юграфія Г. Т. Корчаяз-Новицтаго, Мяхайловская ул., собстве<br>1884.                                                                                        | няна толг.<br>(<br>Стор-1 |

٠

BEALL STREET

t i i

•

٠

373.10 ВЪ 1984 ГОДУ ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОЗНОЙ АКАДЕМІИ

ĈP

ПО ПРЕЖДЕ УТВЕРЖДЕННЫМЪ ПРОГРАММАМЪ:

# 1, Труды Кіевской Духовной Академіи.

Журналь научнаю содержанія п характера. Вь немь будуть поміщаемы научные статьи по всімь отраслямь наукь, преподаваемыхь въ духодной академіи, по предметамь общезанимательныя, по изложенію доступныя большинству читателей. При журналь будуть продолжаться переводы твореній блаженнаго Іеронима и Августина.—Изь твореній бл. . Іеронима въ слідующемь 1884 г. будуть издаваться его толкованія на ветхозавітныя книги; изъ твореній бл. Августина.—его твореніе о граді Божіємь.

## 2, Кіевскія Епархіальныя Ведомости.

Программа изданія сдъдующая: ОтДъль оффиціальный, Высочайшіе манифесты и повельнія, супсдальные указы и правительственныя распоряженія, относящіяся къ Кіевской епархіи, мѣстныя административныя распоряженія и извѣстія и проч. Отдъль неоффиціальный, мѣстныя церковныя историкостатистическія извѣстія и достопримѣчательные письменные памятники, хроника мѣстная и общецерковная, извѣстія о замѣчательныхъ событіяхъ церковной жизни въ церкви русской, восточной, западной и проч. Объемъ изданія будетъ увеличенъ.

"Труды Кіевской Духовной Академін" будуть выходить ежемъсячно книжками отъ 10 до 12 листовъ. "Епархіальныя Въдомости" будуть выходить два раза въ мъсяцъ, въ 8-ю д. л., не менъе трехъ листовъ.

Цвиа за юдъ съ пересылкою: Трудовъ Кіевской Духовной Академіи—7 р., Епархіальныхъ Ввдомостей 5 р. Цвна Епархіальныхъ Ввдомостей *влъстъ* съ Трудами—11 р.

Адресь: иъ Редакцію Кіевскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей, или Трудовъ, при Кіевской духовной Академіи, въ Кіевъ.

Ст. 2. И открыла я уста мои, и Она дала мню соъсть свитока этота. И сказала мню: сына человъческій! Я, говорить, открыль уста свон, потому что мнё было свазано: открой уста твои и соъшь. И, по отврытія усть, Господь дароваль инпу, такъ что начало хотёвія принадлетить намъ, а совершенное блаженство мы получаемь оть Господа. Ибо вто зависить не отъ желающаго и не оть подвизающагося, но отъ Бога мнаующаго (Рнм. 9, 16). Однако и желать и подвизаться зависить отъ нашей воли. Вибсто открыла я Семьдесять перевели открыла Она, подразумъвать Бога, ибо Самъ Онъ и отврылъ уста пророва и най италъ его.

Ст. 3. Чрево твое съъстъ и наполнятся внутренности твои свиткомъ этимъ, который Я даю тебъ. LXX: Уста твои съъдятъ и чрево твое наполнится главою этою, данною тебъ. Началовъ чтенія и простаго историческаго пониманія служитъ съёденіе свитка. Но вогда чрезъ постоянное поученіе мы заключаемъ внигу Господню въ совровищницё памяти, то духовно наполниется чрево наше и насыщаются внутрепности, чтобы мы вийстё съ апостоломъ Павловъ имёли внутренности [полныя] милосердія (Кол. гл. 3) и чтобы наполнилось то чрево, о которомъ Іеремія говорить: чрево мое, чрево мое болита мит и чувства сердца моего смущаютъ меня (Іерем. 4, 19).

И я совле, и было во устахо моихо сладко, како медо. И Давидъ говоритъ: коль сладка гортани моему словеса Твоя, паче меда устомо моимо (Псал. 118, 103). И въ другомъ мъстъ: судобы Господни истинны, вожделънна паче элата и камене честна многа и слаждша паче меда и сота (Псал. 18, 10—11). И Сампсонъ нашелъ сотъ меду въ насти льва (Суд. 14, 8). И Господь послъ воспресения съблъ часть печеной рыбы и сотъ (Лук. 24, 42). И въ Притчахъ о пчедъ говоритси, хотя этого нътъ въ еврейскихъ творения бл. Геронима ч. 10. 3

спискахъ: иди ко пчель и увъждь, коль дълательница есть, дълание же коль честное творить, еяже трудовь царие и прости во здравие употребляють (Прятч. 6, 8), что дълали Моисей и пророви, и евангелисты и апостолы, чтобы всявій царь, сердце котораго въ рукъ Божіей, пользовался сладкою пищею. А кто прость и безъ хитрости змія имъетъ невинность голубей, тотъ пусть въруетъ простымъ сердцемъ и спасается. Ибо повсюду встръчаются козни и часто діаволъ принимаетъ видъ ангела свъта (2 Кор. 11, 14), и медъ капдетъ изъ устъ женщины блудницы, объщая пріятное, чтобы вливать ядъ.

Ст. 4. И Онъ сказалъ мню: сынъ человъческій, ступай и иди къ дому Израилеву и говори имъ слова Мои. Когда говорится: ступай и иди къ дому Израилеву, то этимъ дается понять, что онъ не былъ вмъстъ съ народомъ гръшнымъ, хотя онъ, повидимому, жилъ въ тъхъ же предълахъ при ръкъ Ховаръ. Ибо написано: и я былъ среди переселенныхъ при ръкъ Ховаръ (1, 1). Но проровъ не имълъ общенія съ ними и испытывалъ огорченіе при видъ беззаконныхъ. Тоже дълалъ и Монсей (Исх. гл. 33), поставивъ скинію вдали отъ стана народа, въ которую когда онъ входилъ, то спускался столиъ облачный и становился предъ входомъ въ скинію.

Ст. 5—6. Ибо ты посылаешься не къ народу съ невнятною [пли низкою] ръчью и съ труднымъ языкомъ, но къ дому Израилеву, и не ко многимъ народамъ и съ незнакомымъ языкомъ, которыхъ ръчи ты не могъ бы слушать. Да еслибы Я послалъ тебя и къ нимъ, они стали бы слушатъ тебя. Такъ какъ ови не хотятъ приходить къ тебъ, то ты иди къ нимъ. Ибо не требуютъ здравіи врача, но болящіи (Лув. 5, 31). И ты не можешь сказать: не могу говорить къ нимъ, потому что они говорятъ на другомъ языкъ и мы въ свою очередь оказываемся варварами въ

отношеніц къ себѣ же и не можемъ взаямно понимать рѣчн. Что свазать объ одномъ народъ? Еслибы Я послалъ теби въ различнымъ народамъ, то воля Моя и могущество побёдили бы однако всякое затруднение. И, о если бы настало время послать тебя ко всёмъ народамъ, когда Я дамъ и даръ языковъ чтобы проповъдывали Моя апостоды и весь міръ съ раздичными языками покорили чрезъ одну въру Моему нгу: скоръе стади бы слушать тв. которые говорять невнятною и громкою [или высокою] рёчью и ничего не имёють изь іудейскаго **дегвовъ**рія, но ходятъ устойчивою и твердою ступою и, говоря незнакомымъ языкомъ, обладаютъ знакомою върою. Поэтому далье слъдусть: да если бы Я послало тебя и ко нимо, они стали бы слушить тебя. Впосявдствія же Овъ и послаль [ко всёмъ народамъ], и всъ одинаково увёровали. Поэтому Павель и Варнава говорять іудеямь: вамь бы льпо перене глаюлати слово Божіе, а понеже отвергосте е, се обрашаемся во языки (Двян. 13, 46). И о сотнива говорится ни во Исраили толики выры обрытохъ (Мато. 8, 10).

Ст. 7. А доля Израилевь не хочеть слушать тебя, ибо они не хотять слушать Меня, потому что весь домь Израилевь съ кръпкимъ лбомъ и жестокимъ сердцемъ. Не огорчайся, говорить, если они не захотять слушать тебя. Они потому не будуть слушать тебя, что не захотять слушать Меня, согласно съ тъмъ, что и Спаситель говориль: иже васъ не приемлеть, Мене не приемлетъ (Мато. 10, 40; Лук. 10, 16). Этимъ ясно указывается на свободу волн. И приводятся двъ причины, почему они не слушають: потому что, говорить, они обладаютъ развращенною волею и кръпкимъ лбонъ или, какъ перевели LXX, потому что они непокорны и, подразумъвается, потому что часто, призываемые ко спасению, не хотъли слушать.

Ст. 8—9. Вото Я дало лице тебы болые сильное, нежели лица ихо, и лобо болые крыткий, нежели лбы ихо.

3\*

Подобное алмазу и кремню Я дала лице тебь. Не бойся иха и не страшись преда лицома иха, нотому что они дома преогорчевающій. И сказала Она мню. Домъ Изравлевъ обладаетъ кръпкимъ лбомъ, и безстыдною дерзостію и столь жестокимъ сердцемъ, что сравнивается съ скорпіонами. Поэтому Я далъ тебъ кесьма кръпкое лицо и такой лобъ, который не можетъ быть преодолъваемъ никакниъ стыдомъ. Отсюда мы научаемся, что пногда бываетъ дъломъ благодати Божіей сопротивление безстыдству и, когда требуютъ обстоятельства, поражевие яба лбомъ. Дается же это для того, чтобы наша скромнссть и свойственный человъку стыдъ не боялись козней соперниковъ.

Ст. 10. Сына человъческій! всть слова Мон, которыя буду говорить тебть, прими ва сердце твое и слушай ушами твоими. Это составляєть ту пищу вниги и тв слова, въ которыхъ, смотря по различію слушателей, высназывается или плачъ, или пъснь или горе людямъ. И однаво должно замѣтить, что мы прежде должны завлючать слова Божіи въ своемъ сердцв, и выслушивать и тщательно уразумѣвать, и нослѣ того произносить предъ народомъ.

Ст. 11. Ступай, иди къ переселеннымъ (нын къ плюннымъ), къ сынамъ народа твоего, и будешь говорить имъ и скажешь имъ: такъ говоритъ Господь Богъ: можетъ быть они будутъ слушать и успокоятся. И Господь нашъ приходитъ въ народу јудейскому, посланный Отцемъ, чтобы проповъдывать плъннымъ освобождено и чтобы на Немъ исполнилось написанное: возшелъ еси на высоту, плюнилъ еси плюнъ, далъ даянія человъкамъ (Псал. 64 19).

Ст. 12. И взялъ меня духъ, и я услышалъ позади себя голосъ [сопровождавшійся] великимъ сотрясеніемъ: благословенна слава Господа отъ мъста своего. Богъ, о которомъ нацисано. пріемляй кроткія Господь (Псал. 146, 6), Самъ взялъ и пророка, который былъ не во плоти, но въ

духв, н ходя въ духв, не двлалъ двлъ плоти, потому что Духъ Божій былъ въ немъ. Поэтону, презирая земное, онъ берется духомъ, и слышитъ позади себя голосъ, [сопровождающійся] всликимъ сотрясеніемъ, забывая прежнее и стремясь въ будущему, чтобы козни враговъ оставить позади себя. Нвито подобное читаемъ и въ Исходъ (гл. 14), погда Дараонъ и все войско преследовали Израиля и ангелъ въ столов облачномъ оставилъ переднюю часть става и пошелъ позади и всю ночь стояль между Израилень и египтинами, чтобы, по устрашении противниковъ, Израндь услышалъ: благословенна слава Господа ото мъста своего. Мъстонъ же для Господа служить всявое, гдъ Онъ принимается. Или, можеть быть, Сынъ служить ивстоиъ для Отца, вавъ и Отецъ служить мѣстомъ для Сына, согласно съ словами Господа Спасителя: Азъ во Отирь и Отецъ во Мир (Іоанн. 14, 11). На тоже самое увазываеть и Михей: се Господь сойдеть ота мъста своего, и снидетъ на высоты земныя: и поколеблются горы подъ Нимъ, и юдоли растаютъ яко воскъ отъ лица огня, и яко вода, сходящая со устремлениемь (Мих. 1, 3-4). Ибо при сошествіи Господа Спасителя и при пришествія (proficiscente) Его отъ Отца, высоты зевля в горы сдвинулись и весьма низгія долины растаяли. Можеть быть мъстомъ слава Господня и свътъ пеприступный, о воторомъ апостоль говорить: единь, имъяй безсмертіе, и во свыть живый неприступнюмо (1 Твы. 6, 16). Когда ны въ душъ размышляемъ о прежнихъ судахъ Божінхъ, то слышимъ голосъ, [сопровождающийся] великимъ сотрясевиемъ. Когда въ сердцё помышллемъ о будущемъ, то слышится голосъ спереди и изъ того, что находится впереди.

Ст. 13. И шумг крыльевг животныхг, ударяющихг одно о другое, и шумг колесг, слъдующихг за животными, и звукг сильнаго сотрясенія. Вивсто подразумввающагося акд хочоб по еврейскому [тексту]: А слышалг позади себя солосъ великаго сотрясенія, и слышалъ шумъ крыльевъ животныхъ и шумъ колесъ, LXX прибавили: и я зрълъ шумъ крыльевъ животныхъ, ударяющихъ одно о другое, и прочее согласно съ тъмъ, что въ Исходъ читается: и еси людіе зряху гласъ Божій (Исх. 20, 18); тавъ что голосъ, раздававшійся позади, онъ слышалъ, а бывшій спереди онъ зрълъ. Но лучше и ближе въ истинъ разумъть голось слышанный, нежели видънный, кавъ крыльевъ, взанино ударяющихся, такъ и колесъ, о которыхъ иы выше сказали, и сильнаго сотрясенія, которое указывало на гиъкъ Божій, имъющій обнаружиться надъ народомъ израильскимъ.

Ст. 14. И духъ поднялъ меня, и взялъ меня, и я ушелъ огорченный съ негодованиемъ духа моего. LXX: И духъ поднялъ меня и взялъ меня, и я ушелъ, вознесенный (sublimis) стремлениемъ духа моего. Бывъ вознесенъ духомъ и взятъ имъ, онъ въ негодовании и огорчения духа своего ушелъ, буда уносялся, уразумѣвая гнѣвъ Божій и размышлян нъ духѣ о томъ, что означало видѣние. Или же онъ уносялся, вознесенный стремлениемъ своего духа, желая идти, вуда повелѣвалъ Богъ. Подъ духомъ его мы должны разумѣть не Духа Святаго, но духъ человѣческий, о которомъ во многихъ мѣстахъ говорится, какъ у Исаин: ота нощи утренюета духъ мой къ Тебль, Боже (Исаин 26, 9). Переносится же пророкъ не въ духѣ (кавъ нѣкоторыя думають), а въ самомъ тѣлѣ, что и объ Аввакумѣ мы читаемъ по Өсодотіону (Дан. гл. 14).

Ст. 14—15. Рука Господня была со мною, укръпляющая меня. И я пришелъ къ плънникамъ, къ грудъ новыхъ плодовъ, къ живущимъ при ръкъ Ховаръ. И я сидълъ, гдъ они сидъли, и оставался семь дней, скорбя среди ихъ. LXX: И рука Господня кръпкая была на мнъ. И я вошелъ къ плънникамъ, бывъ вознесенъ, и обходилъ кругомъ живущихъ при ръкъ Ховаръ, которые были тамъ,

и сидълъ я тамъ семь дней, обращаясь среди ихъ. Вивсто переведенного нами: ко врудъ новыхо плодово, Акида, Синмахъ и Осодотіонъ поставили самыя слова еврейскія thel abib. которыя LXX перевели: вознесенный и я ходила кругома, полагая, что лучше что вибудь сказать, нежели давать задачи читателю. Мы же отъ евреевъ узнали, что thel abib означаетъ сборъ зерноваго хлъба или жита, боторый, послъ голода и скудости, прежде нежели обмолачивается на гумнъ, подаеть въкоторую надежду на пищу. Такимъ же образомъ малый и слабый Изранль, жившій на берегахъ ръви Ховара, какъ бы оживая и поднявшись съ земли, объщалъ урожай народу іудейскому. А рука Господвя была на пророкв. ٧. врѣпляя его, чтобы онъ могъ получить наименованіе стража н учить тому, чему онъ училъ. Но предварительно онъ семь дней обращается среди ихъ, видя то, что они дълали, чтобы знать, что впослёдствій обличать. Скорбить же или обращается среди ихъ, потому что видитъ здодъяние ихъ и праведное ръшение Божие, сообразное съ беззакониемъ гръшниковъ Виъсто сказаннаго нами скорбя и написаннаго въ еврейскомъ masmim. Осодотіонъ перевель: идивляясь, чтобы выразить изумление пророка, видащаго беззавония ихъ. Авила же во второмъ изданіи, которое евреи называють хата ахрівсках (точнымъ), перевелъ пренасоч, то есть: пребывая во покот и находясь особо, чтобы побазать, что хотя онъ быль среди плёненбовъ, однаво по духу отдёлялся отъ нихъ.

Ст. 16 – 17. По прошествіи же семи дней было слово Господне ко мню, говорящее: сынъ человъческий! А поставилъ тебя стражемъ дому Израилеву, и ты будешь слышать слово изъ устъ Моихъ и возвъщать имъ отъ Меня. Имъющій быть стражемъ и возвъщать слова Божін народу долженъ въ теченіе долгаго врсмени оставаться въ повоъ, и скорбъть о томъ, что видитъ, и не быть причастнымъ ко всему тому, что будетъ обличать.

Ст. 18—19. Когда Я скажу нечестивому: "смертію умрешь!" а ты не будешь возвъщать ему и говорить, чтовы обратить его отъ нечестиваго пути его и чтобы онъ живъ былъ: то нечестивецъ тотъ умретъ въ беззаконіи своемъ, а провь его Я взыщу отъ твоей руки. Но если ты будешь возвъщать нечестивому, а онг не обратится отъ веззаконія и отъ нечестиваго пути своего: то хотя онъ умретъ въ беззаконіи своемъ, однако ты спасъ душу свою. Есть двое нечестивыхъ или беззаконниковъ, какъ перевеля LXX. Одинъ, --- который ничего не слышить отъ стража и умираеть въ беззаконій своемъ и бровь котораго взыскивается отъ рубъ стража. Другой, -- которому стражъ возвъщаеть [слово Божіе], но тоть, пренебрегая твиъ, чтобы слупать, умираеть по своей винь, но такъ, что стражь остастся не причастнымъ его винъ. Отсюда мы заключаемъ, что Богъ для того угрожаетъ нечестивому и говоритъ: смертію импешь, чтобы онъ обратился отъ своего нечестиваго пути и быль живь. Ибо угроза [направляется] не противъ людей, а противъ гръховъ [или гръшниковъ], и не противъ тъхъ, вои обращаются отъ порововъ, а противъ твхъ, воторые остаются во грѣхѣ, и большая разница — умалчивать о словахъ Божихъ по тремъ причинамъ: иля по причинъ страха, или по причинъ верадънія или по причинъ челокъкоугодля. вости. Поэтому и Исаія говорить: "горе мив несчастному, ибо я молчалъ" (Исаін гл. 6). Въ слёдующемъ же затёмъ: ты спась душу свою слышится онов апостольское [изречение]: его же дъло сгорить, отщетится; самь же спасется, такожде якоже огнема (1 Кор. 3, 14), чтобы доказать, виновенъ или не виновенъ стражъ въ смерти того, вто погибъ. Ибо трудъ учителя служеть во спасенію ученика.

Ст. 20–21. Но и если праведникъ, отступившій отъ правды своей, будетъ совершать беззаконія, Я положу предъ нимъ преткновеніе. Онъ умретъ, потому

#### толкование на квигу пророка тезекивля, гл. п. 41

что ты не возвъщаль ему, — онь умреть во гръхъ своемь, а кровь его Я взыщу отъ твоей руки. Если же ты будешь возвъшать праведнику, чтобы онг не согрышилг, н если онъ не согръшить: то онъ будеть жить, потому что ты возвыщаль ему, и ты спась душу свою. Подобно тому, вакъ мы читали о двухъ нечестивыхъ или о беззавонникахъ: объ одномъ, который не самшалъ и погибъ, о другояъ, воторый слышаль и оставался въ беззавовін; такъ ссть и два праведвыхъ: одинъ, который не слышалъ и погибъ, другой, который слышаль и, обратившись въ покая. нію, спасъ душу свою. И должно зам'ятить, что праведный ножеть пасть и исправиться, если будеть имъть учителя. Такниъ образонъ и добрыя дёла нуждаются въ постоянномъ руководствъ, чтобы, уклонившись отъ наилучшаго пути, не обратиться назадъ. Также и нечестнвый или беззаковный, ссли не обратится, умреть въ нечестін или въ беззаковіи своемъ. Праведный же, если совертять нечестие и гръхъ, не тотчасъ умираетъ, но позагается предъ нимъ претвновеніе нли мученіе и, какъ свазалъ Осодотіонъ, немощность, чтобы онъ мучился и не находиль безпрепятственнаго пути и поняль свое безсиліе, о каковыхъ и апостоль говорить: сего ради въ васъ мнози немощни и спятъ доволни (1 Кор. 11, 30). Ибо для праведника полезно уразумъть свой гръхъ, н мучиться въ совѣсти и говорить съ псалмопѣвцемъ: 603вратихся на страсть, егда унзе ми терно (Псаз. 31, 4). И какъ нечестивому пе служатъ препятствіемъ бевзавонія, если онъ отступаетъ отъ нечестиваго пути своего и становится живымъ, такъ праведнику не приноситъ пользы его прежняя пракедность, если онъ отягощается повыми худыми двяніями. Что же касается присоединенія: оно умрето, потому что ты не возвъщаль ему, то [здъсь] подразумъвается: онъ могъ жить, если бы училъ стражъ и учитель.

Ст. 22. И была тамъ на мню рука Господа, и Онъ

сказалъ мнъ: встань и выйди вь поле, и Я буду говорить тама са тобою. [Слово] тама, которое ны перевели съ еврейскаго и котораго нътъ у Семидесяти, поставлено для ясности, чтобы не было сомивнія въ томъ, что, обозначается мѣсто. Ибо выше (ст. 15) мы читали: и я пришела къ переселенцамъ, къ грудъ новыхъ плодовъ, къ живущимъ при рики Ховари. И справедливо тому, кто сказалъ я сидвля, повелъвается встать. И вто вошель къ переселенцамъ. тотъ слышитъ: выйди, – не на неровныя долнны и утесистыя свалы, но на общирное поле, которое можетъ пріять славу Божію. Поэтому и кориноянамъ говорится: распространитеся (2 Кор. 6, 13). Когда онъ входитъ въ плённиканъ, о воторыхъ было свазано и которые неистовствуютъ и преслёдують его, то онъ нуждается въ кръпкой рукъ, чтобы могъ противустоять и перенести ярость преслёдующихъ. А вогда онъ выходить на поле, то была на немъ рука Господа, потому что безъ помощи Его онъ не могъ выйдти; но присовокупкрълкая, потому что овъ выходитъ не для того, аяется: ччобы видъть славу Божію, а для борьбы. Также то вужно принять во вниманіе, что пророкъ, сидя среди сидящихъ плѣннибовъ, не видѣлъ славы Божіей.

Ст. 23. И встала я, и вышела ва поле, и вота тама стояла слава Господня, кака слава, которую видила я при ръкъ Ховаръ. По поведъню Господа онъ входитъ и по поведъню [Его] выходитъ и сидитъ съ сидящими, потому что стоящаго его не могли видъть многочисленные плънники. И вышедши на широкое поле, онъ увидълъ стоящую славу Господню, которую прежде видълъ шествующею, и поднимающеюси, а иногда стоящею. Такъ накъ онъ стоялъ при ръкъ міра сего Ховаръ, которая въ переводъ можетъ означать весьма сильная, то была видима поъ слава: это означаетъ то, что вси слава міра сего преходитъ и не имъетъ устойчивости, слава же Господня отоящая и пребывающая

выйстё съ стоящимъ пророкомъ дилается видимою на полё, но среди плённиковъ она не могла ни стоять, ни быть видимою.

Ст. 23—24. И пала я на лице свое, и вошела ва меня духа, и поставила меня на ноги мон, и Она говорила со мною и сказала мню: войди и запрись ва домю твоема. Не будучи въ состояніи вынести стоящей славы Господней, онъ палъ на лицо свое, чтобы подняль его входящій въ него духъ. Этотъ духъ поставилъ его на ноги его, и говорилъ съ нимъ и свазалъ: войди и запрись ва доми твоема. Такъ какъ ты укръпился видъвіемъ величія Господня, то никого не бойся, ни предъ къмъ не страшись, но возвратись въ домъ свой, или ради тълесныхъ нуждъ, какъ полагаютъ нъкоторые, или въ знакъ будущей осващ. И какъ Исаія босой и нагой предвозвъстилъ трехлътнее илънсніе и наготу народа [Исаіи гл. 20]; такъ и ты, запершись въ домъ, самымъ дъломъ предрекай близкую осаду города lерусалима.

Ст. 25—26. И ты, сына человњиескій, — вота возложены на тебя узы, и свяжута тебя ими, и ты не будешь выходить иза среды иха, и языка твой Я прильплю ка поднебью [или гортани] твоему, и ты онъмъешь и не будешь обличителема иха: потому что они — дома преогорчевающій. Что онь запирается въ домѣ, что связывается узами, что не выходить въ тѣмъ, нежду которыми живетъ, но нежду множествомъ плѣнниковъ переноситъ одиночное заключеніе, это (какъ я выше сказалъ) служитъ указаніемъ осады, потому что Іерусалимъ, запертый и окруженный войскомъ халдеевъ, не дозволялъ никому выходить язъ города. Это—тотъ котелъ, о которомъ говоритъ Іеремія (гл. 1) и далѣе этотъ же самый пророкъ (гл. 24) и въ которонъ истощается мясо народа. А что языкъ пророка прилипаетъ къ ноднебью или къ гортани и что онъ дѣлается нѣмымъ, не ниветь силы для обличенія: причиня этого ясна: потому что они, говорить, — дома преогорчевающій. Они настольво огорчають и столь упорствують противь Бога, что не заслуживають того, чтобы слышать обличителя. Отсюда ясно, что гдв много грвховь, тамь грвшащіе бывають недостойными того, чтобы быть исправляемыми чрезь Господа.

Ст. 27. А когда Я буду говорить съ тобою, Я открою уста твои, и ты скажешь имз: такъ говоритъ Господъ Богъ: кто слушаетъ, пусть слушаетъ, и кто остается въ поков. пусть остается въ поков: ибо это-домъ преогорчевающій. То, что мы читаемъ въ Екблезіасть: время молчати и время глаголати (3, 7), подтверждается табже н пророческою рёчью; потому что одной и той же мудрости свойственно и модчать, и говорить, смотря по времени, и давать своимъ сослужителямъ пищу въ надлежащее время. Поэтому и Исаія [говорить] въ народу невърующему: молчахъ, егда и всегда умолчу? говоритъ Господь (Исаін 42, 14). Тавимъ образомъ тотъ, вто по причинъ многихъ гръховъ долго держалъ уста сомбнутыми, когда увидбаж, что нвкоторые могуть обратиться, о конхъ сказано: "кто слушаета, пусть слушаеть и кто остается вь покоњ, пусть остается во покою отъ худыхъ дваъ и оставитъ ихъ", то, отврывъ уста, и не по собствепной волв, а по новелбнію Господа начинаетъ говорить въ народу. Но пореведенное нами: кто слушаеть, пусть слушаеть, и кто остается въ поков, пусть остается во покою, вывсто чего LXX перевели: кто слушаеть, пусть слушаеть, и кто не въруеть, пусть остается невърующима, во второнъ изданіи Абилы табъ переведено: кто слушаеть, тоть будеть услышань, и кто оставляеть, тоть будеть оставлень. Снысль же слёдующій: иже имать, дастся ему; и иже аще не имать, и еже мнится имъя, возмется ото него (Лув. 8, 18).

Глава IV. Ст. 1—2. И ты, сынг человъческий, возьми

себь кирпичъ, и положние его передъ сосою, и начертишь на немъ городъ Ісрусалимъ, и устроншь осаду противъ него, и построишь укръпленія, и сдълаєшь насыпь противъ него, и расположишь станъ противъ него, и разставишь кругомъ стиновитныя машины. Подобно тому, кавъ ны прежде сказали относятельно словъ: войди и запрись въ домъ твоемъ, и вотъ возложены на тебя узы, и свяжуть тебя и ты не будешь выходить, что проровъ служить образомъ будущей осады, такъ теперь повелъвестся сдвлать геометрическій чертежь на кирпичв и самый кирпичь положить въ виду пророка, чтобы начертивъ на пыли Герусалнив. онъ изобразиль всю осаду противь него, отивчая увръпленія, и сооружаемыя насыпи, и ограду войска, устроивающаго окопы, и ствеобитныя машины вокругъ, --- все то, посредствомъ чего обыкновенно берутся города Говорится объ укръпленіяхъ, которыми ограждается городъ, чтобы нивто изъ осажденныхъ не могъ убъжать, объ устроенныхъ насыияхъ, которыни наполняются валъ и рвы. О станъ---военной стражъ, [расположенной) вокругъ [города], о стънобитныхъ машинахъ, которыми расшатываются основанія ствнъ и разрушаются сврвиленія камней. Говорится же это для того, чтобы дать знать о близкомъ плънении города Герусалима при Седекія, въ однинадцатый годъ котораго были взяты и царь и городъ. Вивсто киринча, который погречески называется въ женскомъ родв ή ялічдос, Симмахъ ясние перевель ялічдооч, который ны можемъ назрать laterculus (вирпичевъ) и obacus (доскя). На пыли, [поврывающей] его, геометры обывновенно чертять траниас, то есть линии и радіусы 1). Поэтому нёкоторые утверждають, что не дурно имёть свёдёнія и по этой наукъ, ссыдаясь на тв примъры, что Інсусъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Древніе математики обыкновенно употребляли для чертежей доски, вирпичи или плитки, поврытые пылью, пескомъ или мукою.

сынъ Навинъ, послалъ соглядатаевъ, чтобы они описали земию (Інс. гл. 2), что собственно называется землензмвреніемъ (geometria), и ангелъ у Захаріи имълъ землемърную вервь для изибренія Герусалима (Зак. гл. 2). А что теперь пророку повелёвается начертить па пыли Іерусалимъ (это у няхъ называется собственно охучотрафіа), то это им иожемъ понимать и въ сиыслъ поруганія Израиля, который быль вынуждень обработывать вирпичь и глину фараону, наи что городъ, воторый считали врбивимъ и непреодолииымъ, сравнивается съ весьма непрочнымъ кирпичемъ, который тотчасъ разлагается при прикосновени воды, такъ что тотъ, о которомъ прежде было сказано: "не скала ли весьма врблкая и не гора ли въ пустынб-дочери Сіона\*? сравнивается съ пираичемъ, поторый разрушается чрезъ наводнение вавилонское, согласно съ написаннымъ: сего ради возводить Господь на вы воду ръки силну и многу, царя ассирійска (Исаін 8, 7).

Ст. 3. И возъми себъ сковороду желъзную; и поставишь ее [ вавъбы] желъзную стъну между тобою и между городомъ и обратишь на него лице твое, и будетъ онъ въ осадь, и окружишь его. Это знамение дома Израилева. Выте сказанное нами, что и самъ пророкъ, и чертсжъ на кирпичъ, окружаюцій [или окружающемъ] укръпленіями, насыпью и ствнобитными машинами, служать предваряющимъ знамсніемъ осады Іерусалима, это теперь яснёе выражается послё многаго, находящагося между этимъ: это знамение дома Израилева; желбаная сковорода, которая полагается между пророкомъ и городомъ, указываетъ на великій гитвъ Божій, который нивавими мольбами не смягчается и не преклоняется въ помидованію. Ибо какъ всё металы превосходить желёзо и нътъ ничего връпче его, такъ неимовърныя злодъянія Іерусалима по своей винъ сдълади Бога, благаго по природъ, весьма строгимъ. Также сковорода, находящаяся посредниъ, между народомъ и Богомъ, называется противостоящею стёною, чтобы показать, что весь народъ въ короткое кремя подвергнется раззорснію и будетъ доведенъ до уничтоженія. Обращеніе же лица на городъ служитъ знакомъ строгости, согласно съ тёмъ, что написано и что мы читаемъ въ другомъ мёстё: лице Господне на теорящія злая, еже потребнти ото земли память ихъ (Псал. 33, 17).

Ст. 4-6. И ты будешь спать на львомъ боку твоемъ и положишь на него беззаконія дома Израилева, по числу дней, въ которые будешь спать на немъ, и примешь беззаконіе ихъ. А Я далъ тебъ годы беззаконія ихъ. по числу дней, триста и девяносто дней, и будешь нестн, беззаконие дома Израилева. И когда исполнишь это, то вторично будешь спать на правомо боку твоемо, и на сорокъ дней примешь беззаконие дома Гудина. День за года, день, говорю, за года Я дала тебы. Слёдуеть поставить вопросъ, что это за триста девяносто лътъ, замъняющія такое же количество дней, въ которые пророкъ спалъ на дъвомъ боку, находясь въ узахъ и будучи связанъ, такъ что не поворачивался на другой бокъ, предъуказывая плѣненіе и будущія бъдствія десяти водёнь, то есть Израиля, и что означають другія сорокъ лёть, въ которыя за Іуду и беззаконія его онъ лежалъ на лівомъ боку или, какъ говоритъ Писаніе, спалъ? Относительно Израиля нужно то сказать, что при царъ Факев, сынъ Ромеліннъ, который, будучи девятнадцати лёть, двадцать лёть царствоваль въ Изранлё, пришель Өеглаөфелласарь, царь ассирійскій, и взяль Аіонь, и Авелу, домъ Маахи, и Іаное, и Кедесъ, Азоръ, и Галаадъ, и Гадилею и всю землю Нефоалимову и переселиль ихъ въ Ассирію (4 Цар. гл. 15). Послё него девять лёть царствоваль въ Изранив Осія, сыпъ Илы, я быль пивненъ съ Самаріею Салманассаромъ, царемъ ассирійскимъ, и переселенъ въ Еламъ и Аворъ, въ ръкамъ Гозанскимъ, въ городахъ Мидійскихъ. Въ шестой же годъ царя Езевіи, какъ повъствуетъ священная всторія царей (4 Цар. гл. 17), быль пленень Осія. отъ котораго, если по порядку будемъ вичислять, въ течевін сволькихъ лътъ Израиль былъ угнотаемъ бъдствіемъ и игомъ павна, то можемъ найдти это такимъ образомъ. Отъ шестаго до двадцать девятаго года (ибо столько лёть царствоваль Езекія) насчитывается двадцать четыре года; пресиннвоиъ его былъ Маняссія, который царствовалъ двадцать иять лёть. Послё него Анонъ царствовалъ два года. За нимъ слъдоваль Іоакимъ, называвщійся также Еліакимомъ, и царствоваль одиннадцать лёть. Послё него Іоакимь, прозывавшійся Іеховісю, который немедленно быль отведсяв въ павнъ, и вибсто него одиннадцать явтъ царствовалъ Седевія. при которомъ былъ взятъ lepycalonъ и разрушенъ храмъ. Итакъ. отъ перваго илъневія Израиля, которое было при царъ Фабев, до одиннадцатаго года Езекін, при которомъ храмъ быль приводень въ запуствніе, образуется сто шестьдесять [вли семьдесять] четыре года, огъ втораго, когда быль илъненъ Седекія и раззорена вся Самарія, сто тридцать пить Гили восемьдесять). Запуствніе же храма продолжалось семьдесять лёть, которыя бывь приложены къ первому ПЈЪненію, составляють двёсти тридцать четыре года. Йбо во второй годъ Дарія, царя персидскаго, храмъ былъ построенъ Зоровавелень, сыномь Салаойндевымь, и Інсусомь, сыномь Іоседевовымъ, вогда пророчествовали Аггей и Захарія. Онъ царствоваль тридцать шесть лють, и за исвлюченіемъ одного, прилагается тридцать пять лётъ его [царствованія]. Посяв него Ксерксъ, сынъ Дарія, царствовалъ двадцать лътъ. За нимъ Артабанъ ссиь мъсяцевъ и Ксерксъ, именовавшійся Махрохер (долгорукій), сорокъ лътъ. За твиъ Ксерксъ два мъсяца и Согдіанъ семь мъсяцевъ Гили четыре]. За нямъ слъдовалъ Дарій, по прозванію Nódoc (незаконнорожденный), царствовавшій девятнадцать јътъ.

18

# ТРУДЫ

# **КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ**

# АКАДЕМІИ.

# 1884.

### TONB TPETIN.

#### KIEBЪ.

Типографія Г. Т. Корчакъ Новицкаго, Михайловская ул. соб. в.

1884.

Печатать дозволяется. 1 августа 1884 г.

Кієвской духовной Академія заслуженный ординарный профессоръ В. Півеницкій.

### ГОРОДА И СЕЛА ВЪ СВ. ЗЕМЛѢ.

(Изъ записокъ путешественника въ Св. Землю).

Послаль Монсей 12 соглядатаевь изь пустыни Фарань высмотрыть землю Ханаанскую, и сказаль имъ: пойдите въ эту южную страну и взойдите на гору; и осмотрите землю, какова она, и народъ живущій на ней, силенъ-ли онъ или слабь, малочислень ли онъ или многочислень? И какова земля, на которой онъ живеть, хороша ли она или худа? и каковы города, въ которыхъ онъ живеть, въ шатрахъ ли онъ живеть, или въ укръпленіяхъ?... Чисяъ XIII, 18-20.

Города, села и веси Св. Земли очень мало похожи на города и села въ нашемъ отечествъ. Это города и села знойнаго Востока, а не умърениаго по влимату съвера Европы. Это города и села страны съ древней, примитивной культурой, но знавшей поздвъйшихъ усовершенствованій и изобрътеній. Въ виду этихъ условій многія мъста Св. Писанія Ветхаго и Новаго завъта, гдъ именно говорится о городахъ и селахъ Св. Зомли, не исегда ясно и отчетливо могутъ быть почиты тъми, вто никогда не видътъ Востока, кого не жгли палищіе лучи полуденнаго солица Св. Земли, и кому не приходилось сидъть на развълинахъ древнихъ городовъ Палестины. Напр. въ 4-й книгъ Царствъ мы читаемъ: и сказалъ Еліакимъ и бывшіе съ нимъ Рабсаку, когда этотъ послѣдній осаждаль Іерусалимъ, говори рабамь

1\*

твоимъ по арамейски, а не по-іудейски въ слухъ народа, который на стънъ... который сидить на стънъ (XVIII, 26 и 27 с.). Здъсь самъ собою представляется вопросъ: какія должны бы быть тё ствны, на воторыхъ сиделъ народъ іудейскій въ виду врага, осаждавшаго Іерусалимъ?! И что это за стрны?- Но когда ниже мы увидимъ, что кръпостныя ствны въ восточныхъ городахъ были такъ широки, что по нимъ могли вздать колесницы, тогда для насъ вполнъ ясенъ будетъ смыслъ и 26 и 27 стиха XVIII гл. 4 кн. Царствъ. Для не видъвшаго връпостныхъ ствиъ восточныхъ городовъ также не вполит понятно слъдующее мъсто книги Двяній Апостольскихъ: ученики ночью, взявъ Савла, спустили по ствнь въ корзинь (IX, 25). Почему ночью? Какъ можно спустить въ корзинъ по стъпъ?-Между тамъ, и въ настоящее время въ монастырѣ на Сипаѣ путешественниковъ поднамаютъ на монастырскую ограду и спускаютъ во дворъ въ корзинѣ. Въ Метеорскихъ монастыряхъ тоже, Въ Іерихонъ Раявъ по веревкъ спустила двухъ соглядатачвъ, домъ ея быль въ городской стини, и она жила въ стини (ис. Нав. 11, 15). У насъ города всегда окружены предмистьями. И для насъ не вполнв ясно, какъ это возможно жить въ городской ствив? У насъ кровли на домахъ покатыя. И для насъ тоже не очень ясенъ смыслъ слвачющаго воззванія пророка Исаів, обращеннаго въ жителямъ Іерусалима: "Что съ вами, что вы всё взопли на кровли?" Но вровли домовъ на протяжения всего Востока и до настоящаго времени плоскія. На плоской кровлё подворья Абонскаго Пантелеимоновскаго монастыря въ Константивополъ въ недавнее время сооружена довольно обширная Крестовая церковь. На провляхъ большихъ домовъ въ городахъ и теперь бъдные феллахи покупають для себя уголовъ, чтобы слёпить глиняную мазанку для жилища.

Мы имвемъ въ виду описать города п села Св. Земли, чтобы этимъ хотя отчасти облегчить и уяснить пониманіе твхъ мвстъ Библіи, которыя при описаніи восточныхъ

Digitized by Google

4

городовъ не вполнъ ясиы для читателя, не видъвшаго Востока. А такихъ мъстъ въ книгахъ какъ Ветхаго такъ и Новаго завъта очень много.

### I. Города.

Въ настоящее время во всей Св. Землъ существуетъ не больше 8 библейскихъ городовъ: святой градъ lepycaлимъ, Виелеемъ, Хевронъ, Горній городъ Іудинъ, Яффа, Сяхарь-между горами Гевалъ и Геразинъ, Тиверіада, Назареть, и только! Оть другихъ городовъ, какъ напр. Капернаума, Іерихона и Самаріи уцільти липь печальныя развалины. Самый большій изъ втихъ городовъ, конечно, lepyсалимъ-главный, столичный городъ Іуден, Іерусалимъ приблизительно равенъ "Старому Кіеву" въ древнихъ грани. цахъ этой части Кіева, т. е. отъ Десятинной церкви до "золотыхъ воротъ" и отъ памятника св. Ирины до "съвной площади включительно" '). Горый городъ Іудинъ собственно состоить изъ одной продольной улицы. Виелеемъ можно обойти пъшкомъ менье, чъмъ въ одпиъ часъ медленной ходьбы. Еще блажевный Іеронимъ, переводившій здёсь Библію, назвалъ его "Маленькимъ Виелеемомъ". Яффа, хотя и приморскій городъ, но и она меньше всёхъ русскихъ городовъ. Восемь небольшихъ городовъ на всю Св. Землю!.. Какъ можетъ оскудъвать земля, даже обътованная!! .. Между тъмъ, въ XV и XVI главахъ книги Інсуса Навина, гдъ говорится о раздёленіи Св. Земли по колёвамъ, перечислены сотни городовъ, отъ которыхъ теперь ровно не осталось никакихъ слъдовъ. А въ числъ ихъ были и города укръпленные, весьма большие, какъ свидвтельствовали двънадцать соглядатаевъ пр. Моисею. (Числ. XIII, 29). Іосифъ Флавій насчитываеть 204 города съ селами въ одной только Галилев.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) І. Флавій говорить, что "окружность всего города нивла 33 ноприща". О войнахь Іудейск. Ч. II, стр. 150. Это пространство приблазительно около 6-ти версть.

Ġ

"Здёсь вёть везаселенныхъ мёстъ", говорить онъ. Гористая Гудея, естественно, была менёе заселена. Но филистимское прибрежье Средиземнаго моря имёло весьма большіе и укрёпленные города. Мраморныя колонны, находимыя въ развалинахъ этихъ городовъ, и теперь можно видёть въ роскошныхъ новыхъ садахъ вёкоторыхъ богачей въ окрестностяхъ Яффы. Колонны эти разставлены въ этихъ садахъ на аллеяхъ, какъ античныя украшенія. Десятки такихъ колоннъ я видёлъ и въ саду одного богатаго русскаго землевладёльца, устрояющаго для себя роскошную виллу на берегу моря у Яффы.

Кавія же мъствости были избираемы въ Св. Землъдля мвогочислевныхъ городовъ этой страны? -- По возможности горы, наимение приступныя для врага. Іерусалимъ и Ветилуя въ этомъ отношении типы городовъ Св. Земли. **91**0 одни изъ юродовъ на высотахъ. (Іуднов VI, 7). Города Св. Земли строплись не при большихъ судоходныхъ ръкахъ, которыя и не протекають тамъ, (ръка Іорданъ – единствевная рвка Св. Земли имветъ всв свойства только горной, быстротевущей ръки, это кавкязскій Терекъ въ Палестинъ). Ветилуя была расположена за тавимъ тёснымъ ущельемъ, чрезъ которое былъ затруднителенъ проходз даже для двухз человныхь. Если позволяла мёстность, тогда и для другихъ городовъ избирались подходящія горныя містности. Такое условіе при постройкъ городовъ въ Св. Землъ вполнъ объясняеть слёдующее мёсто книги Гудиеь: Этоть народь сыновь Израиля надъется не на копья свои, но на высоты юрь своихь, на которыхь живуть, потому что не удобно восходить на вершины ихъ юръ. Въ виду такого устройства городовъ съ іудеями и израильтанами необходимо было вести особый родь войнъ. Вождя монвитскаго народа говорили Олоферну: господинь! не воюй съ ними такъ, какъ бываетъ обыкновенная сойна. (Іудинь VII, 10—14). Города Св. Земли, главнымъ образомъ, сдавались врагу только тогда, когда истощались съвстные припасы и оскудивали источники воды. На Востовъ. безъ воды не устоить долго нивавой городъ!

Выбравъ для города повозможности неприступное мѣсто, какъ древніе, такъ и поздивйшее обитатели Св. Земли, какъ хананеи такъ и евреи, ограждали это мъсто каменною кръпостною станою. Везъ крапостной станы вокругъ города не мыслимъ ни одинъ городъ въ Св. Земдв '). О връпостныхъ ствнахъ часто упоминается какъ въ книгахъ Ветхаго Завъта, такъ и Новаго. Когда при Інсусъ Навинъ еврен перешли Іорданъ и подошли въ Герихону, то взорамъ ихъ представились каменныя крёпостныя стёны этого перваго отъ моавитской границы города Св. Земля. Ісрихонъ заперся. и быль заперть оть страха сыновь Израиля; никто не выходиль изъ него и никто не входиль. (Іис. Нав. V. 16). По словатъ св. Епифанія, Ісрихонь его времени имвлъ въ окружности три съ половиною версты. Таково, приблизительно, было и протяжение кръпостной стъны древняго Іерихона. Слъдовательно, когда въ седьмой день священники обошли, по слову Навина, семь разъ вокругь города, то они прошли въ день всего лишь 24 съ половиною всрсты. Выше было уже заивчено, что города въ Св. Земли занимаютъ въ настоящее время небольшое пространство. Таковыми по объему, (но не по населенію), были и всегда эти города. Въ противномъ случав, если бы города эти были расширенные, ихъ было бы невозможно обносять каменною, большихъ размъровъ, ствною. Зато города эти были густо населены<sup>3</sup>). Въ городахъ очень дорожили важдымъ ловтемъ земли \*). Огъ библейсваго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ у насъ на Руси каждый древній городъ иміль свой Кремль, такъ на Востокі вообще каждый древній городъ иміль свою кріностичо стіну. Новійшія раскопки д-ра Шлимана показывають, что и классическая Троя была обнесена стіной.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Во времена Іосифа Флавія, въ Галилев, въ мвстечкахъ было иногда по 15,000 жителей, а въ городахъ свыше 150,000. Но это сказаніе требуегъ подтвержденій.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вь виду такой экономіи въ земяй гробянци для погребенія умершихъ въ городахъ Св. Земли устроялись всегда за чертой города. Эгимъ достигалась и санитариза цёль. За то загородные хищники рёшались на расхищеніе гробниць. О такихъ расхигителихъ упомищаетъ еще и Бл. Эсоцорять Кирск. въ своей "Исторіи".

Іерихона въ настоящее времи пе осталось ръшительно никакихъ слъдовъ. Если теперь на мъстъ Іерихона существуютъ остатки древняго водопровода, то это остатки римскаго періода. Мъсто "города пальмъ", какъ называлъ Іосифъ Флавій Іерихонъ, обозначаютъ теперь только полуразваленныя арабскія хижины. А пальмъ и вовсе нътъ!...

Краса, гордость и древнее могущество евреевъ-это были крвпостныя ствны вокругъ священнаго города Іерусалима. И Навуходоносоръ, и Веспасіанъ, и Титъ и крестоносцы и калпот Омаръ, разновременно осаждавшие Іерусалимъ, скажутъ – "да, вемногіє города Востока были окружены такими пеприступными стънами!". Стъны эти были искусственныя скалы ваменныхъ горъ. Это были несокрушвмыя твердыви гранита. Въ первъй разъ уполинается о кръпоствой ствив јерусалива во 2-й книгъ Царствъ. Когда царь Давидъ пошелъ войною на Герусалниъ, то ему говорнан жители этого города: ты не войдешь сюда; тебя отюнять слюпые и хромые. Такъ былъ веприступенъ этотъ городъ! Давидъ однакожъ взялъ его и поселился въ кръпости, и назваль се городомь Давидовымь, и обстроиль кругомь оть Милло и внутри. (2 Царствъ V, 6--9). Съ этого времени священный городъ началъ расширяться и укръпляться все болъе и болво. Очевидно, что при царъ Соломонъ городъ обстроился и укръпнися такъ, какъ ни одинъ городъ Палестины. Въ внигахъ Царствъ и Паралипоменонъ подробно описывается тольво сооружевие Соломономъ храма Ісговы. (З Царствъ V, VI и VII гл. 2 Парал. II, III и IV гл.). Но совершенно естественно предположить, что тв 80,000 каменоськовь въ горахь, о воторыхъ упоминается въ указанныхъ выше мъстахъ квиги Царствъ и Парадипоменовъ, приготовляди большіе камец и для крепостныхъ стень. 70,000 носильщиковь было слишкомъ много для сооруженія одного только храма. До настоящаго времени уцълъдо не болъе 25 камней кръпостной ствны временъ Соломона. Дорогіе для церковной археологін эти канен! Это обтесанные руками каменостковъ

Ø

каменные холмы. Большихъ по размърамъ облъданныхъ камней я ве видвлъ вигдв. Съ вими могутъ сопереичать только обтесанные камын егицетскихъ пирамидъ. Гранитъ древней крепостной стены Византія, (стена эта во многихъ мъстахъ очень хорошо сохранијась до настоящаго времени. уцвявли даже тв глубокіе рвы предъ крвпостной ствной, которые, во время осады города, были наполняемы водой), далеко по размярамъ уступаетъ остаткамъ крипостной ствны Іерусалина до вавилонскаго періода. Остатки эти сохранились по правую и по лёвую сторону "Золотыхъ воротъ" вь Іерусалимъ. Оня составляють фундаменть нывъшней връпостной ствны св. города. Самые большіе вамни фунда. мента довольно подробно описаны Іосифомъ Флавіемъ въ книгъ "Древности Іуд." <sup>1</sup>). Камни эти не скръплялись одинъ съ другимъ какимъ-либо цементомъ, они твердо держались одинь на другомъ собственною тяжестію и массивностію. Связывающій цементь есть уже позднайшее изобратеніе строительнаго зодчества. Камен егицетскихъ пирамидъ не скрандены никакимъ цементомъ. Есть въ Герусалима васколько сооруженій, въ которыхъ камви соединены товкимъ слоемъ свинца. Эти сооружения относятся въ періоду арабсваго владычества надъ Св. Землею, хотя въ настоящее время они и носять название "дома св. царицы Елецы".

Могущественный царь вавилонскій Навуходоносорь разрушиль неприступныя твердыни Іерусалима. Впрочемь, по свидвтельству книги Царствь, онь взяль городь не приступомь, а потому, что усилился юлодь вь юродь, и не было хлюба у народа земли (4 Царствь ХХV, 3). Эти слова подтверждають вышеприведенное замвчаніе книги Іудиеь, что съ израильскимь народомь не возможно воевать такь, кикь бываеть обыкновенная война, что народь втоть сдается врягамь своимь только вслюдствіе юлода и оскуденнія источни-

') По Флавію камни построєкь Ирода вибли 25 локтей въ долготу, 8 локт. въ выс. и 20 въ шир. "Дровн.". Ч. Э. сгр. 58.

#### труды віввской духовной академій.

ковъ воды. Завладъвши јерусалимомъ именно вслъдствіе го лода, Навуходоносоръ сжего домо Господень, и домо царя, н всть домы въ Іерусалимъ, и всть домы большіе сожегь огнсмъ, и ствны вокругь Іерусалима разрушило всйско халдейское (4 Цар. ХХУ, 9 и 10 ст.). Отъ величественнаго "города Давида" осталось историческое пепелище! Обътовавная земля опуствля! По исполнения же словъ Господнихъ, сказанныхъ устами Іереміи когда эта земля отпраздновала субботы свои, по исполневіи 70 лётъ, народъ избранный возвратился на свое пепелище. Первымъ дёломъ освобожденнаго народа было сооружение новой кръпостной ствны вокругъ Іерусалима. Еще не начато было сооружение частныхъ домовъ, а приступлено прямо къ сооружению крупостной стувы и храма. Безъ крипостной стины невозможенъ и городъ на Востокъ! Когда освобожденные плънники строили новыя ствны, сосвание самаряне насмвшино говорили: не ужели они когда-либо кончать? не ужели они оживять камни изь ируды праха, и притомъ пожженные? - А Товія Аммонитянинъ сказаль: пусть ихь строять; пойдеть лисица и разрушить ихь каменнию стъни. (Неем. 17, 2 и 3 ст.). Эти насмъщиныя слова Товіи Аммонитявива приведены нами съ тою цівлью, чтобы показать, вакъ слаба въ стратегическомъ отношени была новая кръпостная стъна Іерусалима сравнительно съ ствною города до вавилонскаго плвня. Но и эта слабяя ствна, будучи постепенно укрвпляема сначала при Нееміи. (вся III глава книги Нееміи подробно описываеть кавъ чинили ствну вокругъ города и строили городскія ворота: великій священникь, далве іерихонцы, далво сыны Урія, еекойцы и т. д. и т. д.) потоиъ при Маккавеяхъ, и наконецъ при Иродъ, сдълалась тою веприступною кръпостію, предъ которой вынужденъ былъ Веспасіанъ и Титъ съ римскими легіонами употреблять всъ усилія, всъ осадныя средства того времени. чтобы взять городъ. И все-таки городъ сдался только вслёдствіе голода и междуусобій. Такъ фупдаментально и твердо сооружались врвпостныя стриы въ

1Ò

аревнихъ городахъ Св. Землы! За этими стёнами народъ былъ въ безопасности, какъ корабль въ пристави. Цри илпадения враговь народъ съ полей и виноградниковъ бъжалъ въ городъ за кръпостныя стёны. Городскія ворота запирались и народъ былъ въ безопасности. Надёясь на твердыни своихъ крёпостныхъ стёнъ, народъ не рёдко забывалъ Бога-защитника. Вотъ почему пророки Божіи такъ часто взывали къ своему народу: "не видъйтесь на твердыни своихъ стёнъ!"...

Въ этонъ очеркъ мы старались написать не исторію сооруженія кръпостной ствиы вокругъ Іерусалима, а вообще устройство кръпостей въ городахъ Св. Земли. Кръпостная ствиа и въ настоящее времи окружаетъ Іерусалимъ. (Въ такомъ видъ какъ она теперь стоитъ, она, кажется, возобвовлена въ 1843 году). Что же это за кръпостная ствна?!— Камни ея самыхъ разнообразныхъ историческихъ эпохъ. Около 25 фундаментальныхъ камней принадлежитъ до вави лонскому періоду. Другіе принадзежатъ временамъ Ездры, Нееміи, Маккавеевь и Ирода. Верхвіе ярусы привадлежали послъднему періоду, — періоду владычества турокъ надъ Св. Землею. Эго самые убогіе, самые жалкіе на видъ заплаты на древнихъ, величественныхъ, историческихъ памятникахъ.

Крвпостныя ствиы городовь Св. Земли не были такъ широви, какъ напр. ствиы Ванилона, по которымъ, какъ свидътельствуетъ Геродотъ, могли свободно провхать въ рядъ шесть колесницъ, но все же онв составляли очень и очень внушительныя и грандіозныя укрвпленія. До настоящаго времени, кромв ствиы Іерусалима, сохранились еще развалины ствиъ Тиверіады и Яффы<sup>1</sup>). Впрочемъ посляднюю ствиу при мив разобрали почти до основанія. Мав сказали, что развалины этой ствиы купило одно французское миссіонерское общество для сооружевія миссіонерскаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Остатки древней камеп. ствим вблизи храма Гроба Господия еще исдаваю открыты при раскопкахъ нашего Прав. Палестниск. Общества,

дома и госпиталя въ Яфов. Такъ въ Сн. Землв преобразовываются теперь исторические остатки древности!... Камни яфоской ствны сравнительно съ гранитомъ Іерусалимской ствны очень малы и незначительпы <sup>1</sup>). Французские миссiонеры пріобрвли вполнв пригодный матеріалъ для сооруженія себв прочнаго дома... Отъ ствнъ упоминаемаго у Флавія Сепфориса – города большаго, отъ ствнъ Виосаиды, Магдала, Харазина и Капернаума и слъдовъ не осталось. И ты, Капернаулъ, до неба вознесшійся своими величественными и высокими сооруженіями, до ада низверінешься, пророчески возвъстилъ еще Христосъ Спаситель (Мате. XI, 23).

На врвпостныхъ ствнахъ городовъ Св. Земля были сооружаемы въ соотвётствующихъ мёстахъ сторожевыя башни. Объ этихъ башняхъ очень часто упоминается въ Св. Писанія. Когда противникъ пробявалъ проходъ въ кръпостной ствив, жители города укрывались въ башяв. Иногда устроялись башни и среди города, если была для втого особенно подходящая мъстность въ городъ. Такъ, среди одного небольшаго города въ Самаріи, (Тевець) была кръпкая башня. Когда Авимелехъ осадилъ этотъ слабо укръпленный городъ, въ башню убъжали всъ мужчины и женщины и всв жители города, и заперлись и взощли на кровлю башни. Авимелехъ поджегъ башню. Тогда одна женщина бросила отломокь жернова на голову Авимелеху, и проломила ему черепь (Судей IX, 50--54). Сторожевыя башни доходили иногда до ста локтей высоты (Іудиеь 1, 3). Иногда верхніе ярусы этихъ башней были шире вяжнихъ. Въ Екбатанахъ кръпостная ствна была въ ширину 50 локтей, а сторожсвая башня надъ городскими воротами этой стѣны имѣла до 60 локтей ширины (Іудиеь 1, 2-4). Очевидно, что это двлалось съ тою цвлью, чтобы удобнве было метать камви на осаждающихъ. Во время осады города непріяте-

') Камин эги связаны цементомъ, кавъ напр. генуэзскія укрепленія въ Балаклаве.

12

лемъ на сторожевыхъ башняхъ зажигались огни, какъ на мазкахъ. Такъ при осадъ Ветилуи, жители города, езяез каждый свое босвое оружіе, и заженши они на башняхъ своихъ, есю ночъ провели на стражъ (lyg. VII, 5). Пророки стояли "на Божествевной стражъ", охрания религіозно-нравственную жизнь народа Божія.

Само собою разумвется, что самыя везичественныя крѣпостныя башни были башан Іерусалима. Такъ какъ крвпостная ствна св. города была разрушена Титомъ почти до основанія, то и отъ башней на ствив не могло остаться никакихъ слёдовъ. Тёмъ важвее подробное описаніе этихъ монументальныхъ башней Іосифа Флавія. Глава IV въ его внигъ "О войнъ іудейской" (Части II) есть яляссическая глава по точному описанію Іорусалима, храма и укрволевій города. Іерусалимъ, какъ свидътельствуетъ Флавій, въ болює слабыхъ местахъ по природной неприступности, имвлъ *три* врвпостныхъ ствны. На самой древней внутренней ствив было 60 башень, на средней-14, на третьей наружной ствив-90 "разстояніемъ одно отъ другой на 200 довтей". "Хотя и вся третья ствна, говорить Флавій, какъ очевиденъ, была удивительна, но величествен. нъе всего была башня Псифинъ, построенвая ва съверозападномъ углу противъ которой Тптъ и расположился. (Мъсто лагеря Тита занято въ настоящее врямя русскими постройвами за ствной Іерусалима). Высота башни Псконнъ, (кромъ кръпостной стъны), была 70 локтей; съ высоты этой башин можно было видъть при восхождении солнца Аравію и самыя отдалевныя достоянія іудеевь съ предѣлами даже моря". Въ многочисленныхъ башияхъ връпоствой ствны были сооружены вивстительныя цистерны для дождевой воды, которою такъ дорожатъ на Востокъ и воторая такъ существенно необходима при осадъ городи. Въ верхнихъ арусахъ башень были жилища для воийовъ, державшихъ стражу. Въ башеяхъ, какъ можно видъть изъ исторін Раави, могли имъть жительство и частныя лица <sup>1</sup>). "Огромность камней для башень Іерусалима, по словамъ Флавія, достойна была удивленія. Кампи эти были не простые и переносимые человёческими руками, но высёченные изъ чистёйшаго мрамора; каждый былъ долготою въ 20 локтей, шириною въ 10 и высотою въ 5. Камни одинъ съ другимъ были такъ искусно соединены, что каждая башия казалась однимъ камнемъ, нарочно отъ природы произведеннымъ и затёмъ руками художниковъ спереди и угловъ довершеннымъ" (Войны Гуд. ч. II, гл. IV, стр. 148–158).

Гдъ же одвако добывался матеріаль для этихъ диввыхъ сооруженій Іерусалима? – Матеріалъ, естествевно, быль мъстный – мъстный мраморъ Св. Земли блъдно розоваго цвъта. Онъ и добывался и переносился руками человъческими. Флавій выпустиль изъ виду тв 70,000 носильщивовъ, о воторыхъ упоминаютъ вниги Царствъ и Паралипоменонъ, и тотъ "народъ земли", о которомъ упоминаетъ книга съ именемъ Неемія, когда въ своемъ патріотическомъ увлечении говорить, что камен для башень Герусалима были "не простые и переносимые человическими руками"... Еще до моей потодки на Востокъ и имълъ нъкоторыя свъдъвія о каменоломняхъ Іерусалима. Прівхавъ въ св. городъ и поклонившись Живоносному Гробу Господню и великимъ христіанскимъ святынямъ, я подъ руководствомъ одного услужливаго абиссинскаго діакона и русскаго псяломщика изъ мъстнаго клира отправился осмотрать эти историческія каменодомни. Взявши ручной фонарь и спички, мы пошли изъ русскихъ построекъ по направленію къ дамасскимъ воротамъ Іерусалима. Обогнувъ часть кръпостной стъпы за этими воротами, мы втроемъ подошли къ едва замътиому отверстію, углубленному подъ фундаменть станы.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ башияхъ дамасской крипостной стини жили и ти ученики Ан. Павла, которые въ виду еврейской стражд у вороть города, желавшей убизъ Апостола спустили его по стини во корзини (Дини. IX, 24 и 25).

Нужно было влёзать въ это углубленіе, какъ въ дупло дерева. По плоской накловной дазейка мы спустились глубоко, глубово въ подвемелье. Мы едва, едва держались на вогахъ при крайне крутомъ слускъ. Совершевная тыма подземелья павъвала на душу какой-то таивственный страхъ. Нашедши твердую опору для ногъ, мы остановились и зажгли нашъ фонарь. Тускдое мерцавіе св'ячи осв'ятило огромные, причуждливые своды подземелья. Это древнія камеволомии Ісрусалима. Освоившись ивсколько съ ивствостію, мы направились вглубь подземелья. Нашимъ взорамъ представилась масса камней самыхъ разнообразныхъ величинъ п формъ. Один были обведены чертой для того, чтобы выслкать пхъ тесломъ изъ природнаго ложа; другіе, на половину уже отдёланные, валялись здёсь въ хаотическомъ безпорядкъ; на нъкоторыхъ камняхъ, отдъленныхъ отъ сводовъподземелья, сохранилась копоть отъ факсловъ, которые осв'вщали каменоломию 1). Въ одномъ мисти каменоломии съ высокаго свода падали капли чистой студеной воды. Это, очевидно, было или просочившееся дно городской цистерны, или прорвавшаяся артерія ключевой воды. А можетъ статься, это была одна изъ артерій и Силоамскаго источника — этого неизсяваемаго до настоящаго времени водопровода Іерусалима? (Развалины Силоамскаго источника за стъной нынъшниго Іерусалима, а равно и пруды съ именемъ Соломона за Виелеемомъ и тотъ "заключенный колодезь" (Пвснь Пвсн. IV, 12), который наполняеть живой ключевой водой это пруды, соединенные подземными пятнадцати - верстными проходами съ Силоамскою **куп**њлью. уцвлыл до настоящаго времени. Подробное описание этихъ прудовъ можно читать въ книгъ А. А. Олесницваго: "Св. Земла" ч. 1 стр. 230). Говорять, что большая половина

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Коловны для большихъ зданій выстались въ наружныхъ каменоломняхъ. Описаніе одной древцей подобной колонны сделано миою вт. "Трудахъ Кіев. дух. Акад." за 1880 годъ.

г. Одессы построена на поверхности подземныхъ камено. домень. Строятельный матеріаль общирныхь городскихъ построекъ взятъ изъ нёдръ земли подъ городомъ. Тоже самое должно сказать и о св. городѣ. Матеріалъ для его крапостныхъ станъ, для его высокихъ величественныхъ башень, камень для храма Іеговы-весь извлеченъ изъ тёхъ общирныхъ ваменоломень, которыя я осмотрълъ съ фонаремъ въ рукахъ съ абиссинскимъ провожатымъ. Я сердечно быль радь, что, хотя и съ рискомь, но посвтиль эти историческія подземелья. Есть еще одно недавно возникшее обстоятельство, которое даеть особую цвну и значение Іерусалимскимъ каменоломиямъ. Англійскій ученый Ноакъ, не находя при раскопкахъ св. города древнихъ еврейскихъ монетъ, пришелъ къ совершенно велжиданному заключенію, что древній, до-вавиловскаго плёва Іерусалимъ быль на другомъ мысть Увлекшись видами Ливанскихъ горъ, Ноакъ не задумался туда перенести и свой Іерусалимъ. Всякій, осмотръвшій подземныя каменодомни подъ дъйствительнымъ Іерусалимомъ, съ твердою увѣренностію, что здѣсь именно долженъ быть великій городь, скажеть Ноаку: "прінди и виждь"!! это естественное мъсто св. града, это юворять тебъ кажни подземелья каменоломень. Древность Іерусалима подтверждають и послѣднія раскопки нашего Палестинскаго Общества въ ближайшихъ окрестностяхъ храма Гроба . Господня. Въ земив открытъ фундаментъ древней ствны города.--Съ другой стороны, развъ въ горахъ Ливана найдены древнія еврейскія монеты?! Вообще, развѣ открыты монеты финикійскія Тира и Сидона, монеты греческія при ныявшнихъ основательныхъ раскопкахъ Трон? При послёд. нихъ раскопкахъ Леярда на берегу Ефрата будто открыты древнія ассирійско-вавилонскія монеты?—Найдена древний. шая библіотека, по не монеты!

Въ врёпостныхъ стёнахъ городовъ Св. Земли устроялись юродскія ворота. Въ одно время, когда Ійсусъ Христосъ приблизился къ подобныма юродскимъ воротамъ Найна, тутъ

. 16

выносили умершаю, единственного сына у матери, а она была едова. Милосердый Господь дароваль воскрешение доброму юнощ'я (Луки VII, 11-16). Городскія ворота были большія и налыя потаедныя, наподобіе "тайницинхъ воротъ" въ Московскомъ кремлѣ. Большія ворота сооружались по направленію большихъ, вараванныхъ дорогъ. Малыя устроялись для вылазовъ при осадё города. Таковы, надо предполагать, были и ворота въ Герусаднив съ именемъ "игодсныя уши" (Марка Х, 25). У городскихъ воротъ, обыкновенно, устрояянсь народныя собранія. Такъ Воозъ изъ Внодеема вышель къ воротамъ и сидълъ тамъ, ожидая вароденго собравія, чтобы объявить, что ояъ беретъ Руеь себв въ жену (Руеь IV, 1). У городскихъ воротъ провзводился и общественный судъ. Такъ пр. Исаія, предсказывая Іерусалиму болёв счастлявые дня въ будущемъ, говоритъ: и страждущіе болѣе и болѣе будуть радоваться о Господь, потому что но будеть болье обядчика, и будутъ истреблены всв поборники неправды. когорые запутывають человъка въ словахъ, (-ото древніе алвокаты еврейскаго племени-), и требующему суда у вороть разставляють съти, и отталкивають правало (Исаіп XXIX, 21)'). У городскихъ воротъ устроялись еще и мытницы для сбора пошлины съ товаровъ, привозимыхъ па вербяюдахъ и ослахъ, в привосниыхъ на плечахъ бълныхъ людей. У такой мытинцы, въ Каперваумъ увидълъ Інсусъ Матеев в сказаль ему: слидуй за Мною... (Мате. IX, 9). П до настоящаго времени можно видёть, какъ у Яффскихъ воротъ въ Іерусалимъ вовые мытари-турки собираютъ пошлину съ товаровъ, привозимыхъ арабами на верблюдахъ изъ Аравіц и изъ за Іордана. Эти обожженныя палящимъ солвцемъ Востока лица арабовъ, эти усталые, съ истертыми до крови спинами, верблюды, которыхъ я видъль почти каждый разъ, когда шель изъ "русскихъ по-

<sup>1</sup>) О ложныхъ свидётеляхъ говоритъ царь Давидъ: они не стыдятся, егда глазомотъ врагомъ своимъ во враттъхъ. Исалонъ 126, 5.

Труди Кісв. цух. Акад. 1884 г. т. III.

строекъ" въ св. городъ, п теперь еще живо рисуются въ моемъ воображения. На этихъ арабахъ я въ первый разъ увидѣлъ національную, древнюю одежду восточнаго жителя—одежду часто упоминаемую въ Вибліи: милоть, головныя повязки (сударъ) и сандаліи.

Матеріаломъ для сооруженія городскихь вороть служили въковые Ливанскіе кедры. Неемія просиль царя Артаксеркса, чтобы онъ даль письма къ заръчнымъ (по отношенію къ ръкамъ Тигру и Ефрату) областеначальникамъ и къ Асафу, хранителю царскихъ лъсовъ, чтобы они дали ему дерезь для вороть крюпости въ Герусалимъ (Неем. II, 8). Городскія ворота, какъ упоминается въ нъкоторыхъ книгахъ ветхаго завъта, были окованы мъдью. Ворота г. Газы Сампсонъ поднялъ на собственныя рамена...

Съ ваступленіемъ ночи городскія ворота ви Востовъ запираются до восхода утренняго солица. Пусть не отворяють вороть Іерусалимскихь, доколь не сборьеть солнце, сказаль въ свое время Неемія вачальнику крипости (Неем. УП, 3). И теперь каждый вечеръ запираются всв ворота Іерусалима. Европейскіе путешественняки, не привыкшіе къ такой особевности городовъ Востока, неръдко, прівхавъ къ Іерусалиму въ почное время, вынуждевы были выжидать разсвъта у городскихъ воротъ. На это веудобство часто жалуются и прежніе наши отечественные паломники. Сколько разъ прпходилось нашему "пѣшеходцу" по Востоку, Барскому ночевать у городсвихъ воротъ! Путники, застигнутые ночью за городскою ствною, подвергаются часто грабежу внвшнихъ разбойниковъ и воровъ (Внутренній воръ въ восточномъ городъ невозможенъ. Тамъ, какъ увидимъ ниже, на почь запираются даже отдёльныя улицы). Такъ какъ воры грабили только за городскою ствною, то это объясняетъ савдующій стихъ LVIII-го псалма: Боже Израилевъ! взываетъ псалмопъвецъ, не пощади ни одного изъ нечестивыхъ беззаконниковъ. вечеромь возвращаются они, воють, какь псы, и ходять вокругь города (7-й стт.). Закрытіе городскихъ воротъ на вочь въ горо-

дахъ Св. Земли даетъ яспое значение слёдующимъ двумъ пророчествямъ: возстань, свътись Іерусалимъ, взывалъ Исани, потому что пришелъ Свътъ твой, и слава Господия взошла надъ тобою... и будутъ всегда отверсты врата твои, не будутъ затворяться ни днемъ, ни ночью... (Исани LX. 1 и 11 ст.). Врата Новаго Іерусялима не будутъ запираться днемъ, а ночи тамъ не будетъ?... (Апок. XXI, 25).

Подводя итогъ всему сказавному досель о наружномъ сооружение городовъ Св. Земля, мы можемъ нарисовать слъдующій прототипъ города этой земля; вотъ по возможностя высокая гора, вершива горы, или группы несколькихъ холмовъ обнесены высокою, камепною, зубчатою ствною; по угламъ ствны возвышаются стройныя крипостныя башии. по направленію дорогъ въ прёпостной ствие сооружены городскія ворота съ криними запорами; надъ этими воротами тоже стоятъ грозныя башеи -- вотъ образецъ города Св. Земля! Таковы и вообще были города на Востовъ съ тою лишь развицей, что были города и на раввинахъ, вапр. Твръ, Сидонъ, Александрія, Каиръ (или древній Вавилонъ) и другіе. Таковы быля и наши древніе кремли и наши древніе города: Кіевъ, Москва. Но не таковъ ужъ ∏eтербургъ...

Отъ такого, а не другого наружна:> вида города въ Сн. Землё зависитъ и енутреннее его устройство, существенно отличное отъ устройства нашихъ городовъ. Города Св. Земли не могли быть велики по размёрамъ. И это во первыхъ потому, что общирный городъ невозмежно было-бы укрёпить неприступною крёпостною стёною, это было-бы сверхъ силъ человёческихъ; даже древняя Византія, обнесенная ваменною крёпостною стёною, составляетъ, можетъ быть, тольбо десятую часть нынёшняго Константинополя, тоже должно сказать и о древнемъ египетскомъ Вавилонё, составляющемъ лишь небольшую часть нынётняго Канра, (часть крёпостной стёны этого Вавилона уцёлёла до вастоящаго вре-

2\*

меня <sup>1</sup>); во вторыхъ, вершины горъ Св. Земли не представдали такихъ общирныхъ площадей, на которыхъ можно было-бы устроить большіе города. Предмастій въ восточныхъ городахъ не существуетъ. При нашествіи врага, какъ было замъчено выше, ворота городскія наглухо запирались, и всё жители были укрыты за крепостною стеною. Виз крепостной ствны не оставалось никого и ничего кромв загородныхъ садовъ, виноградниковъ и гробницъ умершихъ. Некрополи всегла кольцемъ окружаютъ города Св. Земли<sup>\*</sup>). Прямымъ, сстественнымъ и непосредственнымъ слъдствіемъ того условія, что города Палестины были не велики по своимъ размърамъ, было то, что каждая пядь земли внутри города была цвенна самою высокою, самою дорогою цвною. Положительно можно утверждать, что локоть земли лля усальбы въ јерусалимъ былъ на 100% выше такого-же пространства въ нашихъ столичныхъ городахъ. Блаженъ, кто имать южики въ lepycaлимъ, говорили прежде евреи. Тавъ трудно было сдёлаться домовладёльцемъ св. города! Здёсь могли имъть дома только, богатые люди. А посвщать въ большіе праздники св. городъ должны были всв. Бъдные, обыкновенно, селились въ Висаніи, Виссагія и другихъ окрестныхъ поселкахъ. И въ настоящее время бъдный феллахъ покупаеть въ Іерусалимъ, какъ и въ Константинополъ, не усадьбу для дома, а часто мисто на кровли дома для устройства на этой кровлъ себъ скромной мазанки для жилья. Такъ вакъ важдая пядь земля въ городахъ обътованной земли была очень дорога, то очевидно, что въ этихъ городахъ не было мъста для шировихъ площадей<sup>в</sup>). (Самая широкая



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этой ствив можно читать въ описания путешествия по Египту преосвящен. Порфирія. Рясуновъ ствим приложень въ атласъ бъ путешествію.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Некрополь Ісрусалинскій съ гробницами царей, судей и древнихъ княвей очень хорошо сохранился и до настоящаго времени.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Если у пророковъ и въ книгахъ Ездры, Неемія и у І. Флакія часто упомвнается о городскихъ площадяхъ, то это были большею частію небольшія илощадки у городскихъ воротъ.

илощадь въ Іерусамимъ-это площадь храма, равняющагося 17<sup>4</sup>/\* явадр. саженъ земля), не было мъста и для обширныхъ бульваровъ, (бульвары, напр. въ Александріи и Каиръ, устроены европейцами въ европейскихъ частяхъ этихъ древнихъ городовъ Востока), не было здъсь мъста и для городскихъ садовъ, и теперь въ Іерусалимъ только два сада на весь городъ-небольшой садъ патріарха Іерусалимскаго и общирный садъ католикоса Армянскаго). Узкія улицы въ восточныхъ городахъ, улицы въ полторы и двъ сажени ширины, всъмъ извъстны. Они обусловлены именио экономіей земли въ границахъ връпостной стъны. Этой-же вкономіей земли обусловлено и то, что при домахъ тамъ нътъ такихъ общирныхъ дворовъ, какъ это бываетъ у насъ. Домъ и дворъ на Востокъ, вообще, равны. Боковыя крылья дома составляютъ тамъ дворъ.

Пройдите по улицамь Іерусалима, взываль св. пр. Іеремія, и посмотрите, и развъдайте, и поищите на площадяхь ею, не найдете ли человъка, нътъ ли соблюдающато правду, ищущато истины?... (Iep. V, I). Пройденъ и мы по улицамъ Іерусалина... У городскихъ воротъ улицы ети начинаются небольшими площадями -площадями, липь равными ваюимъ го. родскимъ дворамъ среднихъ размёровъ. Ого всёхъ город. скихъ воротъ улицы направлены кь цептру города -- "базару" (восточное слово). Базаръ весь врытый; онъ состоить изъ ряда галлерей, направленныхъ въ разныя стороны. Базаръ въ восточновъ городѣ-это жизнь города! Съ восхода солнца до захода солнца эдъсь толпится народъ. Онъ мало покупаетъ, еще меньше продаеть, онъ просто здъсь живеть уличною жизнію, здёсь, на "базаръ" ключъ уличной жизни. Здёсь узнаются всъ событія дня. Здъсь главныя кофейни. Само собою разумвется, что въ настоящее время базары городовъ Св. Земли опуствля. Ихъ во многомъ оживляють развѣ групцы путешественняювь изъ всбхъ странъ міра. Оть главныхъ улицъ шля по городу боковые переулки до того узкіе, 9TO BA вихъ не могутъ разойтись два осла, нагруженные корзина22

мя съ владью по бокамъ свделъ. Многія изъ улицъ поврыты сверху дырявыми пальмовыми рогожамя. Это защита отъ солнца. Главныя улицы, съ савыхъ отдаленныхъ временъ, быля мощены широкими плитами былаго известняка. Остатками этихъ плитъ помощена и теперь улица отъ Яффскихъ воротъ до храна Гроба Господия. Ногами паломниковъ плити ЭТИ ВЫГЛЭЖЕНЫ КАКЪ СТЕКЛО, ПО НИМЪ СКОЛЬЗЯТЪ ВОГИ, ТОЧВО по гладкому льду. На улицъ не видно ни одного деревца! Фасады домовъ обращены во дворъ, а не на улицу. Таковъ видъ улицъ встахъ городовъ Св. Земли! Къ етой картинъ прибавьте еще одву деталь-ва улице лениво греются на сольцъ тощія собаки. Оки здъсь и щенятся. И еще одна черта-стоять дять шесть сооружевій целыхь, хота н ужасной архитектуры, и вотъ за нями следуютъ какія-то развалины, (нервако историческаго значенія), а затвиъ опять новыя сооружения. Что же въ городъ не слышво шума отъ ъзды экипажей?---Патиядцать въковъ прошло съ той поры, какъ по этимъ улицамъ провхалъ последній колесной повздъ. Съ ІУ-го въка по етимъ улицамъ ходятъ только пъшкомъ. Нэкоторыя улицы въ восточныхъ городахъ имъютъ свои ворота, которыя на ночь такъ же запираются, какъ и городскія ворота. Обыкновенно напанунѣ праздниковъ Рождества Христова, Крещенів и Пасхи, въ виду всенощнаго богослуженія, всегда выходить въ Константинополь особый султанскій фирмань о томъ, чтобы ворота улиць были ве заперты въ течевіе всей цочи.

Войдемъ теперь въ одинъ изъ домовъ на Востокћ, чтобы изучить особенности въ его устройствв. Какъ мало уже по своему фасаду и входу этотъ домъ похожъ на нашъ домъ!—Но мнв могутъ сказать: это, вѣдь, домъ новаго устройства, а не библейскаго періода?—На это съ полною точностію можно отвѣтить, что устройство домовъ на всемъ Востокѣ можно раздѣлить только на два главные періоды: до изобрѣтенія стекла было одно устройство домовъ, послѣ изобрѣтенія стекла другое. Съ этого послѣдняго періода введено, коночно, другое освёщеніе домовъ чрезъ оконным рамы. Но и только. Архитектура домовъ, расположеніе комнатъ, устройство террасъ, дворовъ, цистернъ въ теченіе всего библейскаго періода времени очень мало измѣнилось до настоящаго времени. Устройство домовъ, какъ и шитье національной одежды, обусловливается глявнымъ образомъ климатомъ страны. Какъ мало измѣняется климатъ страны, такъ мало измѣняется и устройство домовъ и одежды народа.

Фасады домовъ на Востокъ обращены не на улицу, а во дворъ, какъ было замъчено уже выше. Сь улицы вы видите только сплошную ствву дона-ствну безъ всякихъ архитеятурныхъ украшеній: кариязовъ, колоннъ, подъокоцниковъ и т. п. Окна расположены не правильными линіями, по этажамъ, какъ это обысновенно двлается въ европейскихъ домахъ, а устроены въ самомъ ве симметричномъ порядкъ. Въ первомъ этажв и вовсе нътъ оконъ. Этотъ этажъ дома на Востокъ большею частію замъняеть наши кладовыя, саран, а иногда здъсь устрояются давки, кофейни, луканы, (столовыя, гдъ можно объдать), мастерскім самыхъ разнообразныхъ видовъ и, наконецъ, школы для дътей. (На Востокъ очевь много элементарныхъ школъ для дътей). Здъсь же въ нижнихъ этажахъ всегда бываютъ стойла для верблюда, рабочихъ ословъ, муловъ, овець. (Никогда на улицахъ городовъ я не видълъ коровъ и домашнихъ птицъ. Ихъ, должно быть, содержатъ за городомъ). Во второмъ и третьемъ этажахъ окна расположены какъ то не въ порядкв: одно окно выглядываеть въ одномъ углу дома, два-три овна наискось выглядывають въ противоположномъ углу. Эта особевность далаетъ фасадъ домовъ крайне непригляднымъ. Да и вся улица восточнаго города выглядить угрюмо, мрачно. Очевидно, что это не исключаеть возможности повстрвчать на уляцахъ Константинополя, Александріи, Канра и даже Ісрусалима величественный домь, съ роскошными ранами, зеркальными стеклами въ окнахъ. Въ Герусалимъ

такой домъ католической Сіонской общины на улицъ Via dolorosa ). Но это, естественно, исключение. Въ настоящемъ часто вадъ варужвыми обнами восточномъ домъ очень устрояется выдающаяся на уляцу, въ вид'я влётки, деревянная ръшетка. Надо думать, что эта ръшетка принадисжитъ именно женской половинъ дома. А, ножетъ быть, опа составляеть традиціонный остатовь того періода въ устройдомовъ, когда не было еще изобрътено стекло для ствв оконныхъ рамъ. Чрезъ такое то окно смотрвля нечестивая Ісзавель, нарумлния, (по восточному обычаю), лине свое и украсияь юлову свою, когда воцарившійся Інуй вътэжаль въ Изросль (4 Царствъ IX, 30). О рышетчатых окналь упомнаается у пр. leзекіпля, когда изображается планъ новаго, втораго храма Іерусалямскаго (XL. 16). Въ пѣсни пр. Девворы читаемъ: оконцемъ взираще мати Сисарина, окномъ сквозь ръшетку, что замедли колесница его прінти (Судей У. 28). А Сисара лежалъ мертвъ...

Нашихъ парадяыхъ подъёздовъ къ крыльцу съ улицы, за неимёніемъ экипажей, въ восточныхъ домахь не устрояютъ. Входъ въ домъ тамъ всегда очень скромный. Эго простая низкая дверь посрединё или сбоку дома. Входная дверь въ домъ всегда заперта. За дверью находится привратникъ. Постучите въ дверь, (звояка не полагается), и привратникъ. Постучите въ дверь, (звояка не полагается), и привратникъ тотчасъ откроетъ вамъ входъ. Въ евангельскій періодъ времени охраняли входъ въ домё и привратницы. (Въ настоящее время турки у входныхъ дверей большею частію держатъ старыхъ, слёпыхъ феллаховъ, или чернокожихъ негровъ, купленныхъ на рынкахъ Каира, но някакъ не женщинъ). Въ Римё, какъ извёстно, у входъ въ домъ сидъли устарёвшіе рабы. Рабы ети иногда были прикованы на цёпь, какъ дворовыя собаки. Давно мнё разсказывалъ одинъ

<sup>1</sup>) Дояъ этотъ построенъ крещеннымъ французскимъ евреемъ Росисбономъ. Имя Росисбона извѣстно и въ нашемъ отечествѣ по запискамъ отечественныхъ нашихъ туристовъ. См. "Русск. Вѣсти." 1883 г. письма одной путешественницы. старый чиновникъ, что онъ видълъ въ Молдавія и Валахіи, при въвздъ въ помъщичьи усадьбы, старыхъ цыганъ-привратенковъ, прикованенихъ на цепь, какъ собакъ... Такъ вакъ въ Молдавію и Валахію древніе римляне высылали осужденныхъ на изгнаніе изъ отечества, то, надо полагать, что эти последніе и занесли сюда древній, варварскій обычай приковывать людей ва цёнь. Очевидно, что ничего **ПОТО**О́наго не могъ допустить древній еврейскій народъ. Въ этомъ народъ викогда не существовало и рабства женщивы. Привратница, пропустявшая Ап. Петра за Інсусомъ Хр. во дворъ первосвященнический, была слуга Канафы, а не раба (loan. XVIII, 16 н 17). Служанка именемь Рода, придверница въ домъ Маріи, матери Ев. Марка, по стуку въ дверь, отворила Ап. Петру, когда опъ былъ освобожденъ Ангеломъ наъ Іерусалоиской темницы (Двян. XII, 13).

Переступивъ порогь дома, (дверь за вами уже закрыта), вы чрезъ небольшую крытую площадку входите на квадрат. ный дворъ дома. Здёсь только вы увидите всю домовитость, всъ удобства, а пногда и роскошь восточнаго жилья. По большей части квадрать внутренняго двора со всвхъ четырехъ сторонъ обстроенъ жилыми покозми. Сюда обращены всё оква, двери. Со двора ведуть лестницы на второй и третій этажи, если только это обширный и богатый домъ. Дворъ дома всегда вымощенъ плитами известняка. Иногда, посрединъ двора, вы можете видъть и фонтанъ, освъжающій своею влагою душиую атмосферу. Но это ужъ роскошь. Между тъль рабы и служитсли, въ зимніе мъсяцы, BA 00добной площади двора, разводять оюнь, чтобы согрѣться. У подобнаго костра также стояль и прылся и Ап. Петръ, когда придверница спросиля его: и ты не изъ учениковъ ли этого че. ловъка?... (loau. XVIII, 18). Со двора по лъстинцъ поднимаются на второй этажъ дома. На галлерею этого этажа выходять двери отдельныхъ комнать. Въ каждую комнату свой входь. Анфилады комнать на Востокв не устрояють. И тамъ цельзя переходить изъ передней въ залъ, затвыъ, положимъ, въ гостинную, столовую и т. д. А въ каждую комнату веобходимо входить отдёльно изъ галлереи.

Я здъсь не буду описывать убранства восточныхъ комнатъ. Это не входить въ мою прямую задачу описать особенности въ устройствъ домовъ на Востовъ, могущія объяснить многія мъста Библін; замъчу только мимоходомъ, что убранство это нисколько не похоже на отдъдку и украшевіе европейскихъ домовъ. Тамъ, напр, нътъ мебели, а сидятъ на коврахъ, или очень визкихъ диванахъ, вътъ объденныхъ столовъ, поэтому раздълнютъ трапезу возлежа, какъ это было и на Тайной вечери.

Заканчивая описаніе восточнаго дома, не возможно не сказать о кровляхъ домовъ. Кровли тамъ плоскія. Эта особенность наглядно объясняетъ очень многія мъста Библіи. Лъстницы на кровли всегда удобно устроены и содержатся въ совершенной чистотъ. На кровляхъ, въдь, иногда прииимаютъ посътателей. На кровляхъ, въдь, иногда прииимаютъ посътателей. На кровляхъ совершали трижды ежедневную молитву: утромъ, въ полдень и вечеромъ. Такъ Ап. Петръ около шестало часа, (по восточному счету, по нашему въ полдень, въ 12-ть часовъ дня), езощель въ Яфов на верхъ дома нъкоего Симона кожевника помолиться. Здъсь-то на кровлъ дома св. Апостолъ и увидълъ то чудное и многознаменательное явленіе, въ силу котораго была отврыта дверь въ Церковь Христову язычнакомъ (Дъян. Х, 9)').

Плоскія вровли на домахъ устроялись въ отдаленныя времена вообще во всёхъ жаркихь странахъ. Еще Плиній старшій такъ описывалъ устройство крышъ своего времени: "на двухъ балкахъ накрестъ накладывается подстилка изъ досокъ, которыя, чтобы не могли расходиться, на концахъ крёпко прибиваются другъ къ другу гвоздами; эту подстилку усыпаютъ круглыми, маленькими, (конечно морскими), камешками, ца которые, вышиною въ футь, накла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кровли на домахъ д. б. ограждаться ръшеткой, да не падеть падый съ кровли (Второзак. XXII, 8). Кровли ограждаются и теперь въ Св. Земъ гланаными цилиндрами, горивонтально положенными.

Арвается замазка изъ толченыхъ камней съ примъсью одной трети толченыхъ черепковъ и двухъ пятыхъ извести, и крвпко утаптывается; все это затвив покрывается плотвою корою, толшиною въ 6 пальцевъ, и наковецъ обязадывается большимя досками, гладко вышлифованными посредствомъ острыхъ камвей" (Plin. LXXXVI). Почти такъ-же устроялись вровли домовъ и въ Св. Землъ. Одинъ путешественных быль очевидцемь-какь устрояля кровлю въ домъ въ г. Акръ, (древней Птолемандъ). Овъ говорятъ, что тамъ "на положенемя наврестъ доски сначала пладутъ сухую траву, или изрубленную солому, на нее слой извести, перемъ́шанной съ маленькими камнями, (Акра стоитъ на берегу моря), который крвпко убивають деревянной волотушкой; потомъ все это посыпають толченымъ углемъ, и сверху снова вакладывають слой извести, гипса, золы и толченаго угля; приготовленный такимъ образомъ полъ УКАТЫВАЮТЪ КАТКОМЪ И ОБОВЧАТСІЬНО ВЫГЛАЖИВАЮТЪ ЛОПАТвой. Когда такой поль отъ солнечнаго жара расщеляется, трещины въ немъ снова замазывають смъсью извести, золы и масла"). Само собою разумвется, что Плиній и Марити описывають провли большихъ, ваменныхъ домовъ. Кровля маленькаго ваперыаумсваго домика, съ которой четверо носильщиковъ спустили къ ногамъ Христа Спасителя разслабленнаю, была устроена гораздо проще. Поверхъ простыхъ досокъ она была утранбована изъ смъси угля, зоды, извести и медкихъ камней Галидейскаго озера (Каиернаумъ стояль при этомъ озерѣ). Прокопаез эту смѣсь, восники спустили постелю, на которой лежаль разслабленный (Марка II, 4 и 5). На вровляхъ запуствлыхъ домовъ, и особенно плоскихъ вровляхъ, ложится порядочный слой ныли. Заносимыя на кровлю дома съмена, въ сгущенномъ дождемъ слов пыли даваля ростовъ, который, очевидно,

Digitized by Google

Иутеш. по Сирін и Палест." Марити-Италіанси. аббага, щостиншаго Св. Землю въ 1797 г.

скоро и засыхаль. Это объясняеть слёдующія грозпыя слова Ісговы еврейскому народу: опустихь руць, говорить Богь непокорному народу, и изсхоши, и быша аки сухо сьюо на кровьхь, и аки троскоть (Исаіи ХХХVII, 27. А равно и 4 Царствъ ХІХ, 26 и Псал. 125, 6).

Въ Библіи есть итсколько и такихъ итсть, въ которыхъ разсказывается, что на вровляхъ домовъ еврея, въ періодъ паденія истинваго богопочитанія, сооружаля алтари и жертвенники всему воинству небесному. Такъ въ 4-й книгъ Царствъ повъствуется, что благочестивый царь Іосія раскональ алтари, яже на кровль юрницы Ахазовы, яже сотворища цари Іудины (XXIII, 12).

Въ большихъ городсвихъ домахъ при устройствъ кровлей на домахъ дълались такія приспособленія, чтобы на нихъ собиралось какъ ножно побольше дождевой воды. Вода эта особыми трубами проводилась въ цистерны. Въ виду текой цёли средина кровли вёсколько возвышается, а по бокамъ, предъ ръшеткой на кровлъ, дълаются небольшія Вотъ съ возвышенія на провлё вода и сбъгаетъ кававби. въ эти канавки. На четырехъ углахъ дома устроены водосточныя трубы, которыми вода стекаетъ въ объемистые подземные резервуары. Что въ нашихъ домахъ подвальные этажи и погреба, то на Востокъ цистерны для воды. Почти каждый порядочный домъ въ Іерусалные имеетъ свою цистерну. Въ городъ, расположенномъ на горъ, какъ св. городъ, цистерны замъняютъ колодези. Самыя замъчательныя цистерны въ јерусалимъ-это обширнъйшія цистерны горы Моріа, подъ храмомъ Ісговы, (теперь мечеть Омара). Цистерны эти должно быть равняются такъ же 17 /. ввадрат. нымъ саженямъ, какъ и дворъ храма. По объему съ этими цистернами могуть равняться только цистерны Константинопольскія съ именемъ "тысяча и одной коловны". Въ противоположность стоячей водъ цистернъ ключевая вода называлась живой водой (Іоан. ІУ, 11). На див цистернъ всегда садилась тива. Пустыя цистерны съ тиной на див

служили иногда темницами. И взяша Јеремію и вверюша ею въ ровъ Мелхіинъ, сына царева, иже бяше во дворъ темничнъмъ, и свъсишя ею ужами въ ровъ, въ ровъ же не бяше воды, но тина, и бяще въ тинъ Іеремія (Іврем. XXXVIII, 6. Псал. 39, 3).

Если бы мы здёсь описываля европейскій городъ, то неминуемо мы должны бы описать, и притомъ прежде всего, храмы этого города, затёмъ дворцы, учебныя заведенія, присутственныя мёста, фабрики и т. д. и т. д. Но у евреевъ былъ только одинъ храмъ Ісговы, на горъ Моріа. И описаніе этого величественнаго храма должно занять особое мёсто. Отдёльныхъ учебныхъ заведеній въ древности не знали. Какъ у грековъ были отдёльныя частныя школы Платона, Аристотеля, такъ и у евреевъ была частныя школы законоучителя Гамаліила и друг. (Двян. V, 34). Судъ народный производился у воротъ города. Фабрикъ не было вовсе. Однимъ словомъ, видъ городовъ древней, библейской Св. Земли былъ иной сравнительно съ нашими городами.

Формы общественнаго и частваго быта древнихъ евреевъ были въ высшей степени простыя, несложныя, чуждыя культурной искусственности и наиболее приспособлеввыя въ естественнымъ условіямъ жигни человъка среди міра Божія. Такая печать естественной простоты отразилась дёликомъ и на священныхъ страницахъ всей Библін. Европейская вультура создала яныя формы общественной и частно-семейной жизни — формы спеціализація труда, (яапр. иному человъку въ фабричныхъ странахъ во всю свою тяжелую жизнь приходится дёлать только головки въ будавкамъ, другому только оттачивать острія будавокъ; въ ученыхъ кругахъ иному спеціалисту придется во всю жизнь изучать только стихи Гомера, другому неправильныя формы въ глагодахъ какого-дибо мертваго языка осковъ и т. п.). Формы европейской жизни, сравнительно съ жизнію Востока, формы сложныя, искусственныя-тяжелыя для человъка. Какъ усложненныя формы европейской жизни, такъ и простыя формы жизни Востова отразились на совершевно различномъ устройствъ городовъ и селъ тёхъ и другихъ странъ. Города Азіи не похожи на города Европы, и жизнь городовъ Европы не похожа на жизнь городовъ Азіи. Вотъ почему европейцу, не впдъвшему Востока, не легко наглядно понимать тъ страницы Библіи, гдъ говорится о городахъ и селахъ Св. Земли! На втихъ страницахъ лежитъ печать простоты и естественности.

На вопросы сонма сывовъ Израилевыхъ 12 соглядатаямъ, ходившимъ высмотрёть землю обътованную, "каковы города этой земля? живутъ-ли ханавен въ укрѣпленіяхъ?"--соглядатан отвъчали: пради утверждени опраждениемъ велицы зъло, и родъ Енаковъ видъхомъ тамъ .. И изнесоша ужасъ земли. юже солядаша (Числъ XIII, 29 и 33). Такъ могли сказать о городахъ обътованной земли только жители Востока. Путепественникъ же въ Св. Землю изъ Кіева обыкновенно говорить, что Іерусалимъ не больше Старого Кіева въ древвихъ границахъ этого города, или, что Іерусалимъ ве больше Подола (См. "Св. Земля". Ч. 2). И тв и другіе совершевно правы. Различіе выходить въ точка зравія, въ мёрё предмета. Итакъ древніе города Св. Земли, при всемъ величіи своихъ крѣпостныхъ башень, при поразительной величный камней крипостныхъ ствнъ, при всей высоти своихъ домовъ, широтѣ и многолюдствѣ базаровъ, толстой мъдной брони городоскихъ воротъ, при теперешнемъ взглядв, пе далеко граничать съ патріархальнымъ періодомъ развитія челов'яческаго рода. Міздью окованныя ворота одного паъ этихъ городовъ одинъ силачъ несетъ на вершину горы. Очевидно, что человъку, не видъвшему остатковъ городовъ древняго Востока, не легко цонимать тождественныя свящевныя повъствования Библия.

## II. Села.

Въ Библій очень часто упоминается о селахъ въ Св. Землъ. Какъ города этой обътованной земли мало похожи на наши города, такъ и села еще меньше имъютъ сходства



съ нашими отечественными деревнями, селами и поселками. Поэтому и многія мъста Библіи, на которыхъ отражены особепности селъ на Востокъ, съ перваго раза, вевлолнъ повятны для читателя.

Въ Библіи можно встръчать указанія на три рода поселковъ и селъ: Во 1-хъ, поселки въ пещерахъ; во 2-хъ, кочевые поселки — шатры и въ 3-хъ, села въ общепринятомъ значеніи этого названія. Первый видъ поселка я видълъ въ окрестностяхъ Хеврона, на высокой горъ, вблизи Мамврійскаго дуба; второй видъ поселка я видълъ по пути изъ Іерусалима на Іорданъ, въ одной изъ многочисленныхъ долинъ по этому трудному пути; третій видъ селъ встръчается на разныхъ живописныхъ мъстностяхъ Св. Земли, въ Сарронской долинъ, въ окрестностяхъ Виелеема и Іерусалима и т. п. Села съ именьми: Виеанія, Виефагія и Еммаусъ существують и до нашего времени.

Въ самый отдаленный періодъ времени – періодъ, записанный на первыхъ страницахъ исторіи человівческаго рода, люди, естественно, избирали для себя жилища тамъ, гдъ удобиве было защитить себя не только отъ вліянія стихійдождя, сибга, холода и въ теченіе вочи, но и отъ различныхъ враговъ и хищеиковъ – дикихъ звърей, ядовитыхъ змвй, до-потопныхъ велякановъ, въ видб мостодонтовъ, мамонтовъ и наконецъ злыхъ людей. Тогда какъ въ Европъ, по мивнію изкоторыхъ геологовъ, напр. Лайнля, первовачально люди устрояля себъ "свайныя постройки" посреди врелестныхъ озеръ, наподобіе Женевскаго озера, въ зной. ной, центральной Африкъ чернокожіе дикари устрояли себъ поселки на высокихъ твнистыхъ деревьяхъ. (Оригинальный рисунокъ подобнаго поселка можно видъть въ иллюстрир. журналъ "Нива" за 1883 г.). По сказанію первыхъ страявцъ Библін первоначальный городь, конечно въ смыслъ оюроженнаю, защищеннаго отъ враговъ жилища, построилъ Кавнъ, и назваль городь по имени сына своего: Енохь (Бытія IV, 17). Само собою разумвется, что этоть первоначальный

городъ былъ вблизи Едема, орошавшагося ръкою Тигромъ. который протекаеть предь Ассиріею, и Еворатонь (Быт. II, 10-14). Но каковы были первоначальныя жилища собственно въ землѣ Ханаанской? Каковы были первоначальныя селенія Хамовы?-Они ве могли быть ни свайныя, потому что въ страня Ханаанской нътъ озеръ, (за исключеніемъ Тиверіадскаго моря), не было особенной нужды строить ихъ и на высовихъ деревьяхъ; падъма для этой цвли не пригодна, масличное дерево и фиговое тёмъ более, а дубы высови только на Вассанѣ, но не въ Палестинѣ, здѣсь они только твнисты и съ объемистымъ стволомъ. Здёсь быля свои природныя жилища — жилища вполнъ безопасныя, вполнъ защищенныя, очень прочныя и очень помъстительныя-ото многочисленныя пещеры земли Ханаанской. Вмъсть съ городами обътованной земли пещеры эти унаслъдовали н еврея, покоривъ эту землю. Пещеры — въковые памятвики. Онъ въ немаломъ количествъ управли и до настоящаго времеви.

Объ этихъ-то пещерахъ часто упоминается какъ въ пнигахъ Ветхаго завъта, такъ я въ Евангеліяхъ. О Дотъ мы читаемъ въ книгъ Бытія: и вышель Доть изъ Сиюра, и сталь жить во горь, и сь нимо двь дочери его: ибо онь боялся жить въ Сиюрп. И жиль въ пещеръ, и съ нимъ двъ дочери ею (XIX, 30), Авраамъ купилъ за 400 сиклей серебра *пещеру* Махпелу для погребенія Сарры, и стало поле Ефроново, которое при Махпель, противъ Мамре, поле и пещера, которая на немь, и вст деревья, которыя на поль, во встях предплахь ею вокрую, владъніемъ Авраамовымъ предъ очами сыновъ Хета, всъхъ входящихъ во врата юрода ею (Быт. XXIII, 17-18). Пещера Махпелъ, какъ семейная усыпальница рода Авраама, сохранилась и до вастоящаго времени. Теперь вадъ нею величественная мусульманская мечеть, входъ въ которую безусловно закрытъ для всякаго христіанина. Въ періодъ судей израильскаго народа народъ дълало себъ пещеры для убъжища отъ нападеній раздичныхъ ханаанскихъ племенъ. Такъ, когда рука мадіанитанъ тежела была налъ Изравлемъ, сыны израилевы сдюлали себь оть мадіанитянь ущелія вь юрахь, и пещеры и укрыпленія (Суд. VI, 2). Во время царей многочисленныя пещеры обътованной земли получили еще вное назначение, онъ сдълалась убъжнщенъ для вста притъсненныхъ, и вста должни. ковъ, и всполь огорченныхъ душею. Таковы были пещеры Адолламскія (1 Царствъ XXII, 1-2). Какъ велики и общирам были пещеры обътованной земля, видно изъ того, что въ пещеръ Эн-Гадди, (пещера эта находится на пути между Мертвымъ моремъ и даврою св. Саввы Освященнаго), могъ укрыться Давидъ со встви людьми своими, (а людей было не менье 400 человькъ). И пришель Сауль къ залону овечьеми. при дорогь; тамъ была пещера, и зашелъ туда Саулъ для нужды. Лавидъ же и люди его сидъли въ глубинъ пещеры (1 Царствъ XXIV, 4). Пещера была такъ общирни, что Саулъ и не замътилъ Давида<sup>1</sup>). Пещерамя въ окрестностяхъ Мертваго моря пользовались съ IV в. палестинские отшельники и основали здёсь многочисленным и общирныя лавры и мовастыри.

Отъ временъ судей и царей избраннаго народа до временъ римскаго владычества надъ симъ народомъ пещеры обътованной земли служили для трехъ цвлей: для убъжища гонимыхъ, — это были цвлыя селенія изгнанниковъ, какъ описываетъ ихъ Іосифъ Флавій, для загона многочисленныхъ стадъ, какъ упоминаетъ внига Царствъ, и наконецъ для жилища бъдныхъ людей. Въ загородной виелеемской пещеръ благоволилъ родиться насъ ради человъкъ и нашею ради спасенія и Господъ нашъ Інсусъ Христосъ. Пресвятая Богородица спеленала Ею, и положила Ею въ ясли; потому что не было имъ мъста въ юстикницъ (Лук. II, 7). Въ Гор-

Трудя Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. III.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) О нещерахъ въ странъ Гадаринской упоминастся въ Евангелін. Съ большими подробностами многочисленныя Гадаринскія пещеры описаны Іосифомъ Флав. въ "Древност. Іуд." ч. 2, стр. 411 и 412. О пещерахъ Іуден см. "Св. Зехла" Олесн. ч. 2, стр. 452.

немъ городъ Іудиномъ въ пещер» иоказывають то мъсто, гдъ родился Предтеча Господень. Въ Іерусалимъ указываютъ пещеру, гдъ родилась Пр. Богородица. Надъ сими св. мъстами теперь величественные храмы, (послъдніе два мъста обозначены католическими храмами), во прежде это были пещеры, какъ жилища бъдныхъ... Ихъ же не бъ достоинъ весь міръ, въ пустыняхъ скитающеся и въ юрахъ и въ вертепахъ и въ пропастъхъ земныхъ (Евр. X1, 28).

Каковы были пещерныя селенія, легко представить по Хевронской пещеръ, которую я посътяль, бывши въ Хевронв. Входъ въ эту пещеру умышленно сдблявъ очень налый. Въ нее можно входить, только наклонившись въ цоясъ. При такомъ входъ легво защищаться нъсколькимъ человъвамъ при нападенія цёлыхъ сотней людей. За входомъ слёдуеть довольно общирное помёщение со сводомъ, гледво отдвланнымъ. Въ этомъ помъщения легко можетъ укрыться цвлое стадо овець и козъ съ ихъ пастухами (лошади, ослы, мулы и верблюды не могуть пройти чрезъ низкій вхоль пещеры). Изъ главнаго преддверія пещеры въ глубяну горы, по разнымъ направленіямъ, проведены длинные и глубовіе проходы на подобіе нашихъ Кіевскихъ пещеръ. Въ ети Хевронскія пещеры можно спускаться вглубь только съ огнемъ. Отъ главныхъ нервовъ пещеръ идутъ боковыя развътвленія это, очевидно, помъщенія отдъльныхъ семействъ, а вся пещера — достояніе цёлаго рода, поколёнія, фамиліи. Проводившій меня въ эту пещеру Хевронскій арабъ сказалъ, что мъстные жители, по преданію, называють эту пещеру-"Адамовой пещерой". Но путешественникъ по Св. Землѣ долженъ очень благоразумно относиться къ подобнымъ мѣстнымъ сказаніямъ...

Второй видъ селъ въ Св. Землъ съ самыхъ отдаленныхъ временъ составляли паступесвіе, кочевые поселкипоселки въ патрахъ. Не желая утомлять внамавіе читателя, я не буду останавливаться ни на патрахъ Авраама (Быт. XVIII, 1-6), ви на прекрасныхъ, многочисленныхъ

Digitized by Google

шатрахъ всего еврейскаго народа во время странствовавія по пустынё — шатрахь, разстилающихся, какь сады при ръкъ, какъ алойныя дерева, насажденныя Гэсподомъ, какъ кедры при водахь (Числь XXIV, 5-6), я ограничусь только указа. віемъ на то, что шатры существовали и въ позднайшее, цвътущее время еврейскаго народа. Такимъ временемъ, безспорно, было славное царствование Соломона. Болъе торжественныхъ страницъ, какъ это царствование, не существуетъ въ лётописи еврейскаго варода. И однакожъ, послѣ смерти Соломона, въ обще-народномъ собрания въ Сяхемъ по случаю воцарения Ровоама, народъ, огорченный неуступчивостію въ сборъ подати новаго царя, закричаль: по шат. рамь своимь, Израиль! Теперь знай свой домь, Лавидь! И разошелся Израиль по шатрамь своимь (3 Царствъ XII, 16). Очевидно, что большинство народа и въ это время жило еще по шатрамь. Въ палаткахъ жили и во время Інсуса Христа. Посль Преображения Ап. Петръ сказалъ Христу: добро есть намъ здъ быти: аще хощеши, сотворимъ здъ три съни. Св. Ап. Павелъ былъ скинотворсиз. Для кого бы онъ дълалъ пялатки, если бы не жили въ нихъ?! И теперь въ лётнее время большинство жителей городовъ Св. Земля живетъ въ палаткахъ въ садахъ. Кочевыя села, села язъ шатровъ существують въ Св. Землъ даже и до настоящаго времени. Само собою разумжется, что теперь кочуеть тамъ не еврейское племя, но арабы -- эти прототипные номады широкаго, привольнаго и знойнаго Востова. Кочевые бедупвы-арабы, по словамъ Нибура, называютъ себя "народомъ палатокъ", думая втимъ унизать жителей городовъ и деревень, воторыхъ называютъ "народомъ клея, или народомъ склеенныхъ домовъ"). По дорогъ изъ Іерусаляма въ священному Іордану мой взоръ и мое вняманіе приковала къ себъ въ высшей степени своеобразная картина кочующаго арабскаго По этому пути, отъ грога въ свалъ, носящаго поселка.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Библейск. археол." Архии. Геронима. Выл. 1, стр. 7.

## труды вієвской духовной авадемія.

имя — "гостивницы милосердаго самарянива", вачинается постепенный, длинаый спускъ къ глубочайшей въ мірѣ Іорданской долини. Спускъ этотъ во многихъ мистахъ переръзанъ широкими оврагами, имъющими направление то въ Мертвому морю, то къ Іордану. Лно этихъ безчисленныхъ овраговъ устлано мелкими камнями, сносимыми быстрыми дождевыми потоками съ сосъднихъ горъ. Вотъ на одномъ такомъ ложв долины и расположилось кочевое бедуинское село. Солнце уже близилось въ своему закату. Все село было въ сборъ. Болъе оригинальной картины мый не приходилось видёть во все время моего путешествія. Каждая семья, цовидимому, имвла своего верблюда. Этотъ верблюдъ былъ живой шатеръ для семьи. Въ виду приближенія ночи верблюды легли на ваменистое дно долины. Хознева обложили каждаго лежащаго верблюда, со всвхъ четырехъ сторовъ, длинными жердями-ето изображало изъ себя какъ бы отдъльную усадьбу каждаго семейства. Такихъ усадьбъ было около 50,--это кочующее село. Верблюды были разсёдланы. Изъ ихъ попонъ и разныхъ рогожъ за изгородью были устроены низенькіе шатры. Въ этихъ шатрахъ можно было только прилечь, но не стоять. Вокругъ шатровъ дымились слабые костры изъ сухой травы. (О сухихъ вътвахъ деревъ въ отой обнаженной пустынъ и рвчи быть не можетъ). Бедуинки готовили скудную пищу. По доливъ бъгаля полувагія дътя. Таковъ видъ вочующаго села въ Св. Землъ въ настоящее время!... Скудость здъсь полная. А приволье широкое. Оно то и дорого сыну пустыни.

Параллельно съ описанными двумя видами селъ – селами въ многочисленныхъ природныхъ и искусственныхъ пещерахъ іудейскихъ и израильскихъ горъ и селами кочевыми, въ Св. Землѣ, съ сямыхъ отдаленныхъ времевъ, существовали и села въ общепринятомъ смыслѣ этого слова – села среди пахатныхъ полей, виноградныхъ и масличныхъ садовъ. Каковы же эти послѣднія села? – Какъ уже было замѣчено

выше, они очень мало похожи на наши села при проточныхъ въкахъ и прудахъ, среди широкихъ, необъятныхъ полей, или среди густыхъ, высокихъ лъсовъ. Съ перваго взгляда теперешнія села Св. Земли имъютъ много аналогичныхъ чертъ съ селами Нижняго Египта, расположенны. ми по дельтъ Нила, и въ большомъ количествъ виднъющимися по жельзной дорогъ изъ Александрія въ Канръ. Можетъ статься. что еще древніе еврен научились строить свои села именно въ Египтъ, въ періодъ рабства египетскаго. Села въ Египтъ и села въ Св. Землъ въ настоящее время не велики по численности своего населения. Мив кажется, что они не превышають количества 100 дворовъ. Межау твиъ, Іосифъ Флавій свидътельствуетъ, что въ его время. нъвоторыя села Палестины имъли до 15.000 жителей<sup>1</sup>). Если это върно, то, очевидно, что теперь Обътованная земля опуствла до последней врайности.

Какія же быля настоящія села въ древности въ Св. Землъ?-Изъ многочисленныхъ мъсть Библін, гдъ говорится о селахъ, можно составить себв следующее представленіе о нихъ. Во первыхъ, они не были обнесены връпостными ствнами, какъ города Палестины. Этимъ, вонечно, села только и отличались отъ многихъ малыхъ городовъ Обвтованной земли. Во всей Библін только одинъ разъ, и именно въ книгъ Іудиеь, упоминается объ ограждении сель. При нашестви Олоферна жители Самарія и сосёднихъ ивсть оградили стънами свои селенія и отложили запасы хльба на случай войны, такъ какъ нивы были недавно сжаты (IV, 5). Вообще же селенія не были огорожены. Такими они остались и теперь. Въ настоящее время сады въ селеніяхъ ограждають вактусами, и эти живыя изгороди достигають здесь саженной высоты. Противъ обыкновенныхъ воровъ и хищнивовъ, это очень внушительная ограда. Во вторыхъ, селенія разд'влялись на селенія подгородныя, каковыми были:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Іуд. войны" III, 3, 2.

Вноанія, Вносфагія и "село свудельничье" по отношенію къ Іерусалиму, и села хлёбопашцевъ и садоводовъ среди горъ Іуден и пъкоторыхъ равниеъ Галилен. О селахъ вокрую юродов упоминается во 2-й книгъ Параляпоменонъ (XXXI, 19). Въ етихъ селахъ, обывновенно жили сыны Аароновыдевиты, которые обязаны были совершать общественное и частное богослужение. Въ третьихъ, дома въ селенияхъ отличались своей патріархальной простотой — это простыя, глиняныя мазанки, — а усадьбы — привольвостію и просторомъ. Варочемъ послёднее можно сказать только о тёхъ селахъ, которыя расположены на террасахъ горъ, среди общирвыхъ виноградниковъ и масличныхъ садовъ. Таковы села • въ окрестностяхъ Виелеема, напр. Бет-жала и др. Но села, гдъ живутъ хлёбопашцы густо, скучены вмёстё. На дельтё Нила оти села составляють какъ бы одинъ общій дворъ. Гумно въ сихъ послёднихъ селахъ всегда устрояется за чертой села, поближе въ пахатному полю. Подобныя села я виатать въ Сарронской долинт. И въ библейскія времена гумно тоже устроидось за селомъ (см. Русь III, 2-16). Когда я возвращался изъ Св. Земли на родину, (ето было въ первыхъ числахъ августа), то провзжая Сарронскую долину, я увидёль по сосёдству съ одной небольшой деревенькой поле, на которомъ пестръла толпа народа. Это была уборка нивы, засвянной просомъ. (Просо здъсь имъетъ особенный видъ. На плотчомъ и высокомъ стеблё ростетъ довольно объемистый шипахъ, какъ на цвётё луковицъ. Онъ весь наполненъ зернами. Просо это называется "дурра") 1). Нива была, видно, общая и собирали съ нея плоды всъ огудовъ. Дъти на бодьшихъ ръшетахъ носили сръзанные шипахи дурры на гумно, которое было чрезъ дорогу, съ

<sup>&#</sup>x27;) По слованъ нёкоторыхъ путешественниковъ на Востокѣ, дурра при носитъ плодъ самъ питьдесятъ. Изъ муки дурры, смѣшанной съ коровьимъ и оливковымъ масломъ, или верблюжьниъ молокомъ, арабы пекутъ свои лепешки. "Библ. археолог." А. Гер.

версту разстоявія оть поля. На гумий можно было замѣтить молотьбу. Картина эта во многихъ своихъ чертахъ напоминала мий уборку хлёба на полё Вооза. Откуда же теперь явилась общиниая уборка хлёба?—объяснить не берусь. Можетъ статься, это обычай нынёшнихъ феллаховъ — самаго бёднаго и загнавнаго сосмовія современной Турціи.

Въ частностихъ устройство селъ Св. Земли обусловдивалось занятіями жителей его. Села хлёбопашцевъ имёли своя особенности; села садовниковъ - свои; села рыболововъ, расподоженныя по берегамъ Галилейскаго озера и ръки Іордана, имвли свои частности и, наконець, села пастуховъ стадъ-свои. Бытовая жизнь села давала ему особый видъ. У насъ на родинъ большинство селъ, особенно въ черноземныхъ полосахъ земли, раскинулись широко и привольно. При каждой избъ имъется просторный дворъ. гумно для хлъба, огородъ для овощей, саран для рабочаго скота и т. п. Въ селъ большой выгонъ для стада. За селомъ, на лучщемъ мъстъ, общирная барская усадьба. Наконецъ, въ каждомъ почти селъ своя приходская церковь. Село, по пространству, тянется, иногда, версту и болже. Такого села, такого приволья, особенно если у насъ село расположено при большой ръкъ, вы не встрътите въ Св. Землъ. Тамъ, если село населено хлёбопашцами, оно, какъ было замвчено выше, все скучено вывств. Гумно за селомъ; огородовъ вовсе нътъ; о большомъ выгонъ для стада нечего и думать. Св. врестъ не вънчаетъ купола храма. Село скучилось вмъстъ потому, очевидно, что живущіе въ немъ, съ самыхъ отдаленныхъ временъ, дорожили каждымъ шагомъ пахатной земли. Село Св. Земли вы окинете однимъ вашимъ взглядомъ. Таковы и селенія Кидарскія по Филистимскому прибрежью Средиземнаго моря, въ которыхъ пришельствоваль царь Давидъ (Исал. 119, 5). Таково было и то нечестивое селение Самярянское, гдъ не желали принять Христа Спасителя, когда Онъ шелъ въ Герусалинъ (Дуки IX, 52).

Не шировій просторъ представляли собою и тѣ поля Самарійскія, о которыхъ Христосъ сказалъ своимъ Апостоламъ: возведите очи ваши, и посмотрите на нивы, какъ онъ побълъли и поспъли къ жатвъ... (loan. IV, 35).

Но но таково по виду было селение, отстоящее стадий на 60 отъ Іерусалима, называемое Эммиусъ (Луви XXIV, 13). Не такова была по виду и "весь Геосиманская". Не таковы, въ большинствъ случаевъ, были вообще "селенія Іудины", —и вотъ почему – это были попреимуществу селенія садоводовъ. Въ Геесимания, расположенной у подножия Масличной горы, въ изобилів росли масличные сады. На безспорно вёковыя масличныя деревья, которыя уцёлёля и до настоящаго времени въ "гротв агоніи". (католическія владвнія въ Геосиманіи), и теперь указывають, какъ на остатки масличныхъ деревьевъ Геосиманія временъ Інсуса Христа. Селенія садоводовъ не скучивались вмізсті, а напротивъ, расширялись длиеной каймой у подножій горъ и высоть Св. Земли. Широкія усадьбы этихъ селеній огораживались или высокими кактусами, или щебнемъ, какъ у насъ въ. Крыму. (О послёдняго вида ограде упоминается въ притчв Сиасителя о "злыхъ виноградаряхъ": накоторый человъкъ насадиль виноградникъ, и обнесъ оградою. Марк. XII, 1). Домъ. или столиз по евангельскому, устроялся посреди усадьбы, чтобы хозянну удобно было охранять садъ. Въ каждомъ виноградномъ саду устроялось точило для винодълія. По такимъ древнимъ точиламъ въ окрестностяхъ Хеврона, гдъ росъ самый лучшій вивоградъ и гдъ именно 12 соглядатаевъ и сръзали вътку, которую принесли вмъстъ съ гранатовыми яблоками на жерди, и теперь можно свободно разграничить усадьбы временъ Халева (точила изсвиались на природныхъ плоскихъ камняхъ). Въ масличныхъ садахъ устроялись давильни для выдёлки изъ маслинъ оливковаго масла (говорятъ, что Геосиманія, по корнеслову, и означаетъ "давильня"). Вообще селенія садоводовъ были разнообразнве и пріятиве на видъ, чвиъ селенія цахарей.

Селевія настуховъ стадъ, большею частію, расположены по берегамъ Іордана. Только по берегамъ этой священной ръки и интются въ Св. Земит обильныя, тучныя пастбища. Исключеніе на этогъ разъ составляеть долива около Виелеема, гдъ и пасли свои стада тъ избранные пастыри, которые удостоились первыми услышать радостную въсть: родился въ юродъ Давидовомъ Спаситель, который есть Христось Господь (Луки II, 11 ст.). Мисто втой висти называется теперь ауща піцьюа. Для своихъ селевій пастухи попреимуществу избирають древнія, натуральныя пещеры (въ такой пещеръ благоволилъ родиться в Христосъ Господь). Предъ пещерою устрояется дворь овчій. Я кто не яверью входить во дворь овчій, но продазить инді, тоть тать есть (Ісан. Х. І). Замёчательно, что и теперь на Востовъ пастухъ идеть впереди стада, а не гонить стадо, какъ у насъ. Пастухъ зоветь овецъ по вмени, а не гонить дубиной. Эта особенность была и во времена земной визни Іисуса Христа и наглядно объясняетъ 3 и 4 стихи Х главы Іоанна: осим слушають пласа пастуха, и онь зоветь своихь овець по имени, и выводить ихь. И когда выведеть своихь овець, идеть предь ними, а овцы за нима идута. Прежде, какъ видно изъ многихъ мвстъ Вибліи, въ Палестивъ были большія стада овецъ, чего требовали и обильныя жертвоприношенія въ храмъ Іеговы. Но теперь мев не приходилось видеть стада овецъ и козъ свыше 200 годовъ.

Селенія рыболововъ легко можно было отличить по рыболовнымъ мрежамъ, раскинутымъ для просушки, на изгородяхъ, и по рыбацкимъ лодкамъ, подбрасываемымъ плескомъ волнъ Галилейскаго озера. Въ одно время престарѣлый Заведей, съ двумя своими сыновьями Іаковомъ и Іоанномъ, починяли въ подобномъ рыбачьемъ селеніи свои сѣти. Въ это время и призвалъ ихъ Господь Іисусъ Христосъ къ апостольскому служенію (Мате. IV, 21). Но Апостолы Петръ и Андрей происходили родомъ изъ города, а не изъ сель, потому что и Ап. Филиппъ былъ изъ Виесаидъ, изъ одного 10рода съ Андреемъ и Петромъ (Іоан. 1, 44).

Digitized by Google

42

Было ли довольство въ житейскомъ быту въ селеніяхъ Св. Земли?-Въ періодъ библейскій, при исполненіи богодарованнаго чрезъ пророка Божія Моисен закона-закона, основаннаго на началахъ высокой справелливости и равенства. избранный народъ не зналь пищеты и нужды со всёми ихъ тяжелыми послёдствіями. Об'ётованзва земля, кипашая медомъ и млекомъ, давала народу земли насущный хлъбъ въ полномъ изобиліи и довольствв. Общирные виноградные сады и выдблываемое изъ винограда вино и сикеръ веседили сердца народа. Многочисленныя стада давали ему молоко, масло и сыръ и въ тоже время доставляли волну и кожн для одежды и обуви и палатокъ. Кедры Ливанскіе, дерево изъ дубравы Мамвре и дубы Вассанскіе служили наилучшимъ матеріаломъ для жилищъ. Воздухъ въ стванѣ былъ горный, чистый и здоровый. Народъ благодевствоваль '). Но насталъ періодъ всемірныхъ завоеваній: ассирійско-вавилонскихъ, персидскихъ, греческихъ и, наконецъ римскихъ. Всъ эти міровые военные перевороты, (за исключеніемъ персидскаго), гибельно и разрушительно подъйствовали на избранный народъ. Палестина была разоряема и опустошаема до послъдней крайности. Занимая мъсто на пути изъ Египта въ Сирію и обратно, съ одной стороны, съ другой-будучи по сосъдству на пути изъ Греція и Рима на Востовъ. Св. Земля всегда служила военной дорогой въ ожесточенныхъ вой. нахъ древняго міра. Пройдутъ по такой странъ воевныя орды, -и страна превращена въ пустыню, Далве, "избранный народъ" началъ забывать истиннаго Бога. Такимъ образомъ внутреннія основы и наружное благосостояніе народа къ концу бяблейскаго періода пряшля къ своему концу. Въ періодъ римскаго владычества, во время земной жизни Господа нашего Іисуса Христа, народъ еврейскій жилъ уже въ полной нищетв и убожестви. Разъ изъ 5,000 человить только у одного мальчика нашлось лищь 5 хлёбовъ, другой

<sup>1</sup>) Воду давали горные ключи, и это была вода живая.

разъ на 4,000 человѣкъ нашлось всего 7 хлѣбовъ. Такое обстонтельство, послужившее поводомъ двумъ великимъ чудесамъ Господа нашего, съ другой стороны, все-же показываетъ и полное оскудѣніе страны и народа. Правда, иродіане, фарисеи, саддукеи были не бѣдны, но мы говоримъ о большинствѣ, а они были меньшинство. Положеніе ремеслеяниковъ въ Св. Землѣ во время земной жизни Іисуса Христа очень живо изображено въ статьѣ подъ этой заголовкой въ "Труд Кіевск. Акад." за 1883 й годъ'). Ремесленники были такъ же бѣдны и загнаны, какъ и поселяне. Говоря вообще — это, по словамъ св. пророка Исаіи, былъ народъ, сидящій во тякъ и тъки смертной (IX, 2).

Въ такомъ видѣ — видѣ вищеты, полваго запустѣнія и убожества Святая Земля остается и до настоящаго времени. Нынѣшвіе обитатели этой земли, нѣкогда кипящей медомъ и млекомъ, феллахи такъ же бѣдны и сидятъ въ такой же тьмѣ и сѣни смертной, какъ и евреи городовъ и селъ Св. Земли въ періодъ проповѣди Христа Спасителя.

По такимъ-то юродамь и селамь проходиль Божественный Основатель Ново-завътной Церкви, проповьдуя и блаювьствуя царствіе Божіе, и съ Нимь двънадцать Апостоловь (Ев. отъ Луки VIII, 1).

Священникъ Климентъ Өоменко.

1) NeNe 8 u 9-ü "Tp. Asag.".



## РЕЛИГІОЗНЫЙ БЫТЪ РУССКИХЪ И СО-СТОЯНІЕ ДУХОВЕНСТВА ВЪ XVIII В. ПО МЕМУАРАМЪ ИНОСТРАНЦЕВЪ.

(Продолжение !).

П.

## Состояние духовенства въ 18 в. по мемуарамъ иностранцевъ.

Крайне неудовлетворительное положение духовенства въ до-петровской Руси было ясно сознаво и духовною и свътскою властію и ръзко засвидътельствовано и соборными приговорами, и пославіями къ духовенству патріарховъ и архіереевъ, и царскими указами, направленными противъ разныхъ злоупотребленій и правствевныхъ безпорядковъ. Несостоятельность духовенства, несоотвётствіе его своему назначенію сказалось съ особенною силою и ясностію при поворотъ Россів на новый путь, на путь сближенія съ западною Европою, -поворотв, обозначившемся довольно замътно еще съ начала второй половины 17 в. усилившемся въ концу этого столътія и завершившемся реформами Петра Вел. Усиление иноземнаго - иновърнаго влиния, бывшее естественнымъ слёдствіемъ сближенія съ западомъ, выдвигало съ особенною настойчивостію вопросъ о религіозномъ просвъщения и правственномъ воспитания народа. Воспитывать народъ въ истинахъ вёры и правственности было всегда главною и существенною обязанностію духовенства. Но теперь, когда обществу, или покрайней мёрё нёкоторой части

<sup>1</sup>) См. Труды Кіевсв. дух. Акад., м. августь 1884 г.

его, грозила опасность увлеченія идеями и возарвніями, противными духу православнаго въроученія и вравствевности. эта обязанность получала особенную силу и значение. Но духовенство стояло ниже своей высокой обязанности. Оно само, подобно остальной массф народа, коснёло въ религіозномъ невъжествъ и страдало тъми же недугами, которые. подтачиваля нравственный организмъ народа. Невъжество и нравственная распущенность-вотъ отличительныя черты нашего духовенства въ 17 в. и по отзывамъ иностранцевъ и по свидътельству отечественныхъ памятниковъ. Деморализація особенно сильна была среди чернаго духовенства и въ значительной мере обусловливалась его матеріальнымъ положениемъ. Богатства, скопившияся въ течения въковъ въ рукахъ мовастырей, привлекали сюда мвого негодныхъ людей, искавшихъ не нравственнаго совершенства, а теплаго угла, сытааго куска и спокойной, безпечальной жизни, чуждой треводненій житейскаго моря и суеты мірской съ ея поборамя и повинностями царской службы. Подобные иноки не могдя, конечно, сіять чистотою вравственной жизни, не могля украшать монастырей высокими вравственными подвигами. Очевидно, положение духовенства, какъ бълаго такъ и чернаго, настоятельно требовало перембиъ, преобразованій. Нужно было вывести духовенство изъ печальнаго состояни невъжества и правственной распущенности, поднять въ немъ уровень умственнаго и нравственнаго развитія до той высоты, на которой оно способно было бы удовлетворять запросамъ времени и потребностямъ общества, быть дъйствительными, а не номинальными воспитателями и руководптеляни народа въ дёлё религіознаго просвёщенія его и нравственнаго совершенствования, словомъ, способно было бы выполнять свое назначевіе. Необходимо было также дать более правильное употребление матеріальнымъ средствамъ чернаго духовенства и тёмъ лишить монастыри возможности служить убъжищемъ дъни и тунеядству. Нужно было возродить строгій духъ древней иноческой жизни и

твмъ сообщить монастырямъ силу овазывать нравственновоспитательное вліяніе на народъ. Необходимость всёхъ этихъ реформъ, обусловливавшаяся очевидною для всёхъ ненормальностію положенія духовенства, сознана была еще въ 17 в., но для осуществленія пхъ вичего, или почти ничего не было сделано. Духовная власть, сознавъ зло и выразивъ недовольство существованіемъ его, не обнаружила однако силы достаточной для его искорененія и тэмъ самымъ естественно отрекалась отъ права на это искоренение въ пользу другой силы, другой власти. Ивиціативу преобразованій должна была такимъ образ. взять на себя свътская власть. И дъйствительно въ 18 в. наслъдовавшемъ нетронутыми тв задачи, какія выставлены были жизнію по отношенію въ духовенству въ предшествующемъ въвъ, - всъ существенныя реформы въ управления церковномъ и состоянія духовенства исходили отъ высшей свътской правительствечной власти:

...,Въ іерархія и благочнній русской церкви — говорить Фоккеродть — Петрь I задумаль разныя существенныя перемвны и большею частію привель ихь къ счастливому концу. Самою важною исходною точкою всвхъ другихъ было уничтоженіе патрівршества въ Москвв и объльленіе Петромъ I себя верховнымъ епископомъ, или главою своей церкви" '). Съ этого важнаго событія, составившаго эпоху въ жизни русской Церкви и положившаго вачало новому періоду въ ея исторіи, мы и начнемъ изложеніе свъдбній иностранцевъ о состояніи духовенства въ 18 в., такъ какъ это событіе отозвалось и на положеній духовенства, его значеніи и правахъ.

Клкія же причины вызвали упраздненіе "превысочайшаго патріаршескаго престола", составлявшаго гордость русскихъ и украшеніе русской церкви? Прислушаемся къ толкамъ иностранцевъ. Плейеръ видитъ причину отмъны

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чт. въ общ. ист. и др. р. 1874. 2. IV. 5.

патріаршества въ опасенія. Цетра встрётить въ патріархъ помъху для своихъ преобразованій церковныхъ и граждансвихъ. "Если дарь-говоритъ онъ-и не бываетъ въ Москвъ, а все на войнё, да разъвзжиеть по чужемъ землямъ, то все же хочетъ образовать свой вародъ, для чего перемънилъ даже и покрой русскаго платья, вельль брить бороды, разрвшиль отъ постовъ и, можетъ быть, по его всегдашнимъ рвяамъ, сдвиаетъ послв войны путешествіе ко гробу соименваго ему апостола, т. е. Петра, а привязаться за это къ вему, чтобы запретить все такое, не можетъ никто, кромъ патріарха, который, пожилуй, представить вароду опасныя отъ того послёдствія, какъ для него такъ в всей русской вёры: царь и вынуждень будеть отложить свое путешествіе, вакъ это и было съ нимъ въ 1698 г. Отгого-то, пока овъ не думаетъ оставаться въ странв и пока не откроетъ своему глупому неученому духовенству своего тайваго намъренія на счеть, можеть быть, перемъны церковнаго устава и введенія преобразованій, до тіхъ поръ онъ едвали поставитъ въ Москвъ вачальное духовное лицо" 1). Плейерь ошибается, прицисывая Цетру намърсвіе перемънить церковный уставъ; по его намекамъ можно думать, что подъ этою перемѣною церковнаго устава онъ разумѣетъ такъ желательное для всякаго истаго католика введение католичества въ Россія. Но помимо этой католической тенденція, Плейеръ совершевно справедливо указываеть, что Петръ не хотълъ ставить патріарха потому, что опасался противодъйствія съ его стороны своимъ реформамъ не только церковнымъ, но и гражданскимъ. Извёстно, что было очень много недовольныхъ преобразованіями Петра, и всё протесты противъ нихъ раздавались главнымъ образомъ во иня религін, во имя древняго благочестія, которому изменяль царь, другъ еретиковъ. При такомъ положени дъла реформы, несочувствіе въ нему патріарха, становившагося чрезъ это

<sup>&#</sup>x27;) Допесен. Озтова Плейсра. Ibid. 16 стр.

неодходимо правственною опорою недовольвыхъ, могло грозить серьезными замвшательствами, способсыми надолго задержать свободный ходъ преобразовательнаго движенія. Поэтому вполив естественно со стороны Петра желаніе устравить возможность подобныхъ замешательствъ посредствомъ уничтоженія патріаршества. Но кромъ этихъ, совершенно основательныхъ, опасеній, была еще причина, заставлявшая Петра желать отмъвы патріаршества. Причина эта лежала въ личномъ характеръ Петра, въ его убъжденіяхъ. Онъ былъ всецвло преданъ идев самодержавной власти въ государствв и не допускаль существованія другой самостоятельной власти, другаго главы. Его воззрвнія на отношенія между церковью и государствомъ носили во многомъ оттвновъ протестантский: онъ требовалъ подчинения церкви государству и не хотвлъ, по словамъ Бассевича, признавать главою своей церкви никого, кромъ самого себя (). Съ своей государственной точки зрвнія онь терпвть не могь папства съ его ученіень о независимости духовной власти <sup>9</sup>) и все, что напоминало папство, было ненавиство ему; а патріаршество сближалось въ его понятіяхъ вменно съ папствомъ. При патріаршемъ управлевія церковь была независимою отъ государства и лидо патріарха какъбы равнялось лицу государеву. Въ его памяти еще свъжо было воспоминание о Никовъ и его притязавіяхъ, и грозвая тваь этого властительныго великаго государя была постоянно въ глазахъ его. Правда, патріархъ Адріанъ далеко не былъ похожъ по своему характеру на Никона, но самый сань патріаршій, уваженіе къ нему народа, постоянно напоминали о немъ. Петру вазалось такое огношеніе между церковью и государствомъ неправильнымъ и не безопаснымъ, и онъ ръшился ввести церковь въ общій порядокъ государственной жизни, подчинить ее общей системъ государственнаго правленія,

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) P. Ap. 1865 r. 168-9.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Фэксеродть. Чг. вь общ. ист. и др. р. 1874. 2, 1У. 16.

какъ одну изъ са вътвей. Такимъ образомъ, съ одной сторовы, желаніе устранить возможность столкновенія съ патріархонъ, которое могло бы повредить успёху дёла реформы, а съ другой стревление въ неогравнчевному самодержавию. исключавшее самостоятельность всякой другой власти, - таковы, по взгляду вностранцевъ, причины уничтожения патріаршества. На эту послёднюю причину, хотя не прамо, увазываеть Перри, когда говорить, что "патріархь пользовался величайшимъ уваженіемъ народа и принималъ нѣкоторымъ образомъ участіе въ управленіи имперіею: онъ не только быль верховнымъ судьею въ дълахъ церкви, но также ямблъ власть измвнить своямъ собственнымъ значеніемъ все то, что считалъ вреднымъ для благочинія, и проязносить приговоръ надъ тёми, кого присуждалъ къ смерти, не докладывая объ этомъ двору; все это по указамъ прежнихъ царей московскихъ приказано было приводить въ исполнение. безъ прекословія и измѣненія. Но послѣ смерти послѣдняго патріарха... царь воспротивнися избранію новаго патріарха и сдвлался самъ главою церкви, присвоивъ себв исключительное управление ею" '). Вуддей говорить, что Петръ, "не безъ причины опасаясь чрезиврной власти россійскихъ патріарховъ, счелъ нужнымъ устранить ес, руководясь также и твыъ побужденіемъ, чтобы объявить себя главою и верховнымъ правителемъ церкви въ Россія" \*). Наиболёе обстоятельный разсказь о постепенномъ ходъ этой церковной реформы, длятеляхъ, принимавшихъ участіе въ ней, и ся причинахъ, принадлежитъ Фоккеродту. Мы позволимъ себъ привести этотъ разсказъ, пополняя его свъдбијями, заимствуемыми у другихъ иностранцевъ.

Фоккеродть начинаеть издалека, съ учрежденія патріаршества въ Россіи. Не лишенъ интереса по своей оригинальности, хотя и не выдерживаеть критики, взглядъ его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Перри 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чистовичъ. Өсофанъ Прокоп. и его время 44-5 (примъч.). Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. !!!.

на это событие въ русской церкви; въ немъ онъ видитъ осуществление клерикальныхъ тенденций русскаго духовенства. По его мнѣнію, духовепство, недовольное своею зависимостію отъ Константинопольскаго патріарха, не защищавшаго его оть притазавій свётской власти, хотёло иметь вь патріарх в русскомъ своего вождя, связанваго съ нимъ общими интерссами и по собственнымъ дъламъ принужденнаго дъйствовать съ нимъ заодно противъ государя 1). Послё учрежденія патріаршества духовеяство постоянно стремилось въ лицѣ патріарховъ въ расширенію своихъ дравъ и пріобрътенію полной независимости отъ свътской власти, и при Филаретъ и Никонё вполнё достигло этого. Филареть "такъ воспользовался отеческою властію вадъ сыномъ, что во всемъ царствъ правилъ неограниченно и ве оставлялъ ничего для управленія молодому царю, кромѣ одного имени" \*). Никонъ также заботился о величіи своего сана, изъявилъ притязаніе на всв преимущества, какія имълъ Филаретъ, и присвоилъ себъ неограниченную власть во всёхъ духовныхъ делахъ и многихъ гражданскихъ »). Но послѣ Никона "патріархи хотя в пользовались наружною почестію и уваженіемъ, а также очень значительными доходами, но по своей нравственной ничтожности въ политическихъ дълахъ почти совсъмъ не выдингались впередъ, оставалнсь въ страдательномъ положении и вполит подчинялись волт своихъ государей. Такъ послъдній патріархъ Адріанъ, умершій въ 1702 4), смотрѣлъ совершенно спокойно, какъ Петръ I сажалъ въ монастырь сестру Софію, какъ приказывалъ казнить жестовими муками многихъ свяшевниковъ И МОНАХОВЪ, СДЪЛАВШИХСЯ УЧАСТНИКАМИ ВЪ СЯ проискахъ, или, по крайней мири, очень свободно разсуждавшихъ объ его поведении; какъ бралъ колокола съ церквей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Фоккеродть. Чт. въ общ. ист. и др. р. 1874. 2. IV. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) lbid. 7.

<sup>\*)</sup> Ibid. 8.

<sup>•)</sup> Ошибка: Адріань умерь въ 1700 г. (Истор. Соловьева т. 15; 116).

для возобновления потерянной при Нарвѣ артиллерии '); удостоивалъ довѣрія и дружескаго обхожденія еретиковъ, по постамъ явно влъ мясо, безбоязненно нарушалъ и другіе церковные уставы; какъ стригъ бороды руссвимъ, заставлялъ нхъ носить французское платье и вводилъ безчисленное множество другихъ обычаевъ, которые были ужасомъ для русскихъ, особливо для духовенства".

"Не смотря на то, что русскіе цари, благодаря долгому упражнению, изучили искусство такъ сдерживать патріар**шескую власть**, что она не могла причинить нивакого ущерба государевой, Петръ I, во избъжание разныхъ случаевъ, счяталь гораздо върење и выгодяте для своихъ намъреній уничтожить совсёмъ этотъ санъ и такъ направить духовенство. чтобы оно никого не признавало своимъ верховнымъ епископомъ, кромъ своего государя. Выгоды, которыя вышан бы тогда для него, были такъ явны, что ему нечего было колебаться долго. Итакъ это ръшено скоро. Затруднение состояло лишь въ томъ, какъ начать дъло. Духовные приступаль къ нему встым силами, все просили занять цатріаршій престоль и дёлали ему страшное описаніе несчастія, могущаго произойти въ странъ отъ мъшкотности въ этомъ двлв. Петръ, хоть и замвчалъ, что опасность еще не такъ вслика, и что духовенство придаетъ излишнюю важность этому дёлу, однако не зналь, какъ отвязаться, и жадно искаль человѣка, который вывель бы его изъ затрудненія и приняль на себя управление духопными двлами". Такой человъкъ нашелся въ лицъ Стефана Яворскаго, малороссійскаго монаха, Львовскаго уроженца. По словамъ Фоккеродта, онъ обратилъ на себя вниманіе Петра своимъ опроверженіемъ вниги Талициаго, въ которой этотъ доказывалъ, что Петръантахристь, потому что "стриженіемъ бородъ позорить образъ Божій, приказываетъ ръзать и распластывать людей

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Адріанъ не могь этого видёть: онъ умеръ 16 октября (Чистов. Өеоф. Прокоп. и его время 58), а пораженіе подъ Нарвою русскіе потерпёли 19 ноября того же года (Истор. Солов. т. 14; 351).

## труды кивской духовной академии.

по ихъ смерти, попираетъ цервовные уставы и другія, кавія только есть, вводитъ велъпости". О сочинения Яворскаго Фоккеродтъ даетъ такой отзывъ: "трудъ его вышелъ такъ плохъ, что овъ сталъ бы посмвшищемъ для всей Европы. Одно изъ самыхъ главныхъ доказательствъ, почему Петръ не антихристь, выводилось изъ того, что антихристово число 666 никакой кабалой нельзя было составить изъ кмени Петра". -- Но въ странѣ слѣпыхъ и вривой царь". -- продолжаетъ Фоккеродтъ, — "это произведеніе такъ понравилось Петру I. что онъ ведбаз распространить его посредствомъ печати, а Яворскаго назначилъ рязанскимъ епископомъ (). А такъ какъ Яворскій сверхъ того имълъ свободный даръ слова, въ состояни былъ написать проповедь на језунтский ладъ, притомъ умблъ и поддблываться, заявляя притводно слёпое повиновеніе всёмъ приказаніямъ Петра, то этотъ и полумаль, что нашель въ вемъ не только способнаго человъка, но и такое орудіе, которое безъ противоръчія позволятъ себя употребить для исполненія его намвреній, и въ такой увъренности объявилъ его экзархомъ, или намъстникомъ патріаршества" \*). Но поручая Яворскому управленіе церковными дълами въ качествъ намъстника патріаршаго престода, Петръ значительно ограничилъ его власть сравнительно съ властію патріарха. По словамъ Перри, Яворскій дояженъ былъ о всёхъ текущихъ дёлахъ отъ времени до

<sup>3</sup>) Ibid. 9-10.



<sup>&#</sup>x27;) Здёсь неточность. Стефанъ Яворскій сділался извістенъ Петру еще раньше того времени, какъ Талиций пональ въ Преображенскій приказъ. Яворскій пріїхаль въ Москву изъ Кіева въ началі 1700 г., на 16 марта того же года назначено било его посвященіе въ митрополита Рязачскаго. Талицкій же съ своими тетрадами сділался извістенъ преображенскому приказу только въ іюні місяці этого года (Истор. Солов. т. 15; 119; 132). Сочиненіе Яворскаго, о которомъ упоминаетъ Фоккеродтъ, носитъ такое заглавіе: "Знаменія пришествія Антихристова и кончины віка". Польялось оно въ печати въ 1703 г. (Наука и литер. при Петрі І. Пекарскаго II, 77), т. е. спустя почти два года послі назначенія Яворскаго містоблюстителемъ, и слід. не могло служить причиной его возвышевія.

времени дълять представленія самому царю и получать отъ него приказанія и руководство<sup>1</sup>). Въ хозяйственныхъ дълахъ мъстоблюститель былъ ограниченъ монастырскимъ приказомъ, которому передано было управленіе патріаршими, архіерейскими и монастырскими вотчинами<sup>2</sup>).

Назначение блюстителя патріаршаго престола не было еще окончательнымъ уничтоженіемъ патріаршества, а только отсрочною въ избраніи патріарха; но эта отсрочка была переходною ступснью въ полной реформъ церковнаго управленія, къ учрежденію духовной коллегія. Ворочемъ не извиство, была ли у Петра уже въ это время (1700 г.) мысль о совершенномъ уничтожени патріаршества. Бассевичъ говорятъ, что Петръ, желая ослабить въ народъ уваженіе къ сану патріаршему, инвишему быть упраздненнымъ, по кончний Адріана создаль потёшнаго патріярха и поставиль его во главъ всепьянъйшей коллегія; эксцентричность пове денія этого патріарха, доставляв народу случай позабавиться, въ тоже время должна была возбуждать въ немъ "презръніе къ предразсудвамъ"<sup>в</sup>). Но отсюда нельзя еще завлючать, чтобы у Петра была уже въ это время вполий созръвшая мысль объ отмвив сана патріарха; -- всешутвйшій Зотовъ отправляль обязанности цатріарха Пресбургскаго, яузскаго в всего кокуя и при жизни еще Адріава 4); - всего въроятвъе, что эта мысль выработалась и вполнъ созръда у Петра съ теченіемъ времени, когда отъ отсутствія патріарха не чусствовалось никакого неудобства и когда коллегіальная форма признана была лучшею по всемъ частямъ управления.

Возводя Стефана Яворскаго на высокій пость экзарха патріаршаго престола и удостоивня его своего довърія, Петръ надъялся найти въ немъ дъятельнаго помощника для себя,

<sup>&#</sup>x27;) 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Путеш. Брунна. Чт. въ общ. ист. в др. р. 1872. 2. 1V. 88. Донесен. Плейера. Чт. въ общ. ист. и др. р. 1874. 2. IV. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) P. Apx. 1865 r. 169.

<sup>\*)</sup> Диев. Борба. Чт. въ общ. ист. и др. р. 1867, І. IV. 150.

способнаго войти въ его планы относительно церковныхъ преобразований. Но Стефанъ Яворский не оправдалъ этихъ надеждъ. "Петръ скоро замътилъ, говоритъ Фоккеродтъ,какъ обманулся овъ въ этомъ человъкъ. Дн и дъйствительно, ученость его простиралась не дальше того, какъ обыквовенно доходить она въ папистскихъ монастыряхъ, въ Польшѣ. Но за то въ језуитскихъ училищахъ онъ такъ крепко вбилъ себѣ въ голову папистскія правила о преимуществахъ духовенства и его независимости, что всего меньше могъ помочь Петру въ исполнениего намърений, которыя совершенно противоположны были вышесказаннымъ правиламъ. На самомъ дълъ онъ не прямо, но сильно перечилъ его намъреніямъ, особенно касательно намъренія убавить лишнее богатство у церквей и возвратить духовныхъ къ умвревности, требуемой ихъ званіемъ, такъ что цока онъ былъ живъ, это двло не состоялось; однакожь поступалъ при этомъ такъ осторожно, что нельзя было сдёлать ему никакого упрека въ этомъ случав. Не смотря на то, что этоть образъ двиствій для Петра I не остался тайною, царь исе таки даваль ему это почувствовать, только тёмь, что холодные прежняго обходился съ нимъ: эту необычайную мягкость нельзя приписать ничему другому, вром'в нежеланія Петря обнаружить преждевременно свои намъренія немилостію въ Яворскому, въ отраду и утвшеніе стариннымъ православнымъ русскимъ сердцамъ; онъ оставилъ его на мъстъ до твхъ поръ, пока не пришедъ въ совершенную зрелость новый порядокъ церковнаго управленія, надъ которымъ онъ между тёмъ трудился съ Прокоповичемъ".

"Этотъ человъкъ, умершій въ прошломъ году (1736 г.) въ Петербургъ архіепископомъ новгородскимъ, проживалъ въ монашескомъ званіи въ Кіево-Печерскомъ мовастыръ, когда Петръ посътилъ эту обитель послъ Полтавской битвы".

"Въ молодости онъ обучался не только въ польскихъ училищахъ, но и въ Римъ, да и совсъмъ другимъ образомъ, нежели какъ обыкновенно проходятъ свое ученіе его земляки; при его честномъ и прямодушномъ нравѣ, а также остромъ и живомъ умѣ, тѣ благочестивые обманы, которые онъ замѣтилъ въ Италіи, внушили ему такой ужасъ къ папству, что онъ не могъ о немъ говорить безъ душевнаго волненія, чему можетъ быть пособило также и чтеніе протестантскихъ книгъ, которыя онъ ставилъ очень высоко, и не задумывался отдавать имъ предпочтеніе предъ большинствомъ его церковныхъ отцевъ" 1).

"Кромв того. онъ отличался такими добродвтелями, которыя обыкновенно тоже не составляють общей приналежности духовенства: чрезвычайною свромностію, такъ что его надобно силою тащить во всв почетныя, завимаемыя имъ мало по малу, должности, совершеннымъ безкорыстіемъ и пылкимъ желаніемъ содъйствовать благу отечества, даже и на счетъ выгодъ духовенства. Петръ тёмь еще больше привязался къ этому монаху, что встрётиль у него совершенно твя:е мавнія о порядкв церковнаго управленія. какія самъ онъ старался распространить въ своемъ царствъ. И HADIGAD BD HEMD BOIN N FOTOBHOCTL GECTHO DOMORATE CMV въ этомъ. Но такъ какъ шведская война была еще въ полномъ разгаръ и было бы не во время начинать такое щекотливое двло, то Петръ I не хотвлъ поднимать шума, оставилъ Прокоповича въ Кіевъ и довольствовался тъмъ, что велъ съ нимъ постоянную переписку объ этомъ дълв 2). Когда же онъ покончилъ походъ въ поморье, сдёлялъ путешествіе во Францію, уладиль отреченіе своего царевича и благодара этому несколько поуспокоился, тогда призваль

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Не слёдуеть забывать, что эго говорить протестанть; этимь объясняется и его видимое нерасноложение и різкий отзывь о Стефані Яворскомь, который по характеру своихь возвріний примыкаль ближе въ консервативному католицизму, чімь ко свободному протестантству; этимь же объясняются его преувеличенныя похвалы Феофану Прокоповичу, убіжденія котораго по вопросамь церковнаго управленія были противоположны убіжденіямь містоблюстителя.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) И. Чистовичь въ своемъ сочиненія "Ософанъ Проконовичъ и его время" пячно из говорать объ эгой переписків, потому, можеть быть, что ся и не существовало.

и Прокоповича въ Петербургъ <sup>1</sup>), подъ предлогомъ устройстви училищъ въ монастырѣ св. Александра. Онъ назначилъ его игуменомъ этой обители<sup>2</sup>) и условился съ нимъ о новомъ образѣ управленія, который хотѣлось ввести ему для своего духовенства<sup>4</sup>.

"Для приготовленія къ этому умовъ народа издано въ свѣтъ, сочиненное Прокоповичемъ, небольшое разсужденіе подъ названіемъ "Первосвященникъ"<sup>3</sup>), въ которомъ съ такою же большою ученостію, какъ и основательностію, доказывалось, что первые христіанскіе императоры постоянно удерживали за собою первосвященническій санъ, носимый ихъ языческими предшественниками, пока, наконецъ, римскіе папы нашли способъ выманить его у внхъ вмѣстѣ съ соедивенными съ нимъ преимуществами и присвоить себѣ; приэтомъ въ тоже время внушалось, что въ христіанскомъ государствѣ главный надзорь за духовными дѣлами не можетъ принадлежать никому другому, кромѣ государа".

"Вскорѣ потомъ Петръ I объявилъ, что на будущее время санъ и титулъ патріарха, какъ слишкомъ запосчивое и никакому подданному не приличное достоинство въ Россія, совершенно отмъняется, а духовныя дъла впередъ будутъ подъ въдъніемъ и наблюденіемъ правительствующаго Сииода, состоящаго изъ одного президента, двоихъ вице-пре зидентовъ и нъсколькихъ засъдателей и совътниковъ, подъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прокоповичъ былъ вызванъ въ Петербургъ въ. 1715 г. еще до отътяза Петра за границу; по болтянь удсржала его въ Кіевт до осени 1716 г. (Чистов. "Өсоф. Прокоп. и его время" 24-5).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Игуменомъ онъ сдёланъ еще въ 1711 г. Кіево-Братскаго монастыря и имкогда не былъ игуменомъ Невскаго монастыря (Чястов. "Өвоф. Провоп. и его время" 17 ст.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Розыскъ историческій, ковхъ ради внаъ и въ яковомъ разумѣ были н нарицались императоры римстін, какъ язычестін, такъ и христіанстін, понтифексами или архіеремии многобожнаго закона. А въ законѣ христіанстѣмъ, христіанстін государи могутъ ли парещись енископы и архіерен и въ какомъ разумѣ?" С.-Петербургъ. 1721 г. Сочинсніе это издано уже послѣ учрежденіи Св. Синода ("Наука и литература при Петрѣ І". Пекарскаго т. П. 519 стр.).

верховнымъ надзоромъ государя<sup>4</sup> 1). Въ руководство Синолу данъ былъ уставъ, извъстный подъ названіемъ Духовнаго Регламента. По словамъ Фоккеродта, Стефанъ Яворскій двдалъ много возраженій противъ Регламента, но безуспѣшно \*). Содержание регламента Фоккеродтъ перелаетъ такъ: "Въ этомъ регламентъ вполнъ утверждено ученіе о зависимости духовенства отъ правительства страны: уничтожевы всв церковныя льготы в преямущества, сдяланы разныя полезныя постановленія для монастырской жизни. запрещево много суевфрныхъ вфроисповфдныхъ обрядовъ, разобраны нъкоторыя сомявнія относительно проклятія и церконнаго повиновенія; тайна частной исповёди ограничева, такъ что духовникъ не можетъ молчать о заговорахъ противъ государя, иятежахъ и другихъ государственныхъ преступленіяхъ, если такіе будуть открыты ему на испов'яди, а должень доносить о вихъ подъ страхомъ наказанія за государственную измину". Въ заключение этого обзора содержания Духовнаго Регламента, Фоккеродть даеть такой отзывь объ немь: "Это сочинение, конечно, мастерское произведение въ своемъ родъ, заслуживаеть прочтенія оть начала до вонда и заключаеть въ себъ всъ перемъны, сдъланныя Петромъ I относительно церковнаго благочинія" \*).

Св. Синодъ, при первоначальномъ его учреждевіи, состоядъ изъ президента, двухъ вице-президентовъ, четырехъ совѣтниковъ и четырехъ ассессоровъ. Но въ сдѣдующемъ 1722 г. составъ синода увеличился еще двумя членами, одвимъ совѣтникомъ и однимъ ассессоромъ. Бассевичъ и Берхгольцъ насчитываютъ всѣхъ членовъ синода 15, включая сюда императора и оберъ секретаря. У Берхгольца мы находимъ и самый перечень членовъ Синода въ 1722 г. Вотъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 10—12. Указъ объ учреждения духовной Коллегия вышелъ еще въ 1718 г., а самое открытие Синода совершилось 14 фев. 1721 г. (Руков. къ русск. ц. ист. Знаменскато стр. 305. 307).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crp. 13.

<sup>\*)</sup> Ibid,

овъ: "Глава и первый президентъ Синода.--императоръ; второй его президентъ — иитрополитъ рязанскій, который теперь первенствующимъ между здъшними духовными сановниками, но такъ старъ и слабъ, что ужъ не присутствуетъ въ Синодъ <sup>1</sup>). Далёе, въ Синодъ еще два вице-президента, 5 совътниковъ и 5 ассессоровъ. Вице-президентами — архіелископъ новгородскій (Өеодосій Яновскій) и архіепископъ псковскій (Өеофанъ Прокоповичъ); совътниками, первымъ —архіепископъ крутицкій <sup>3</sup>), который живетъ постоянно въ Москвев; вторымъ — архимандритъ троицкій <sup>3</sup>); третьимъ архимандритъ чудовскій <sup>4</sup>); четвертымъ — архимандритъ вовоспасскій <sup>5</sup>) и пятымъ — архимандритъ Симоновскій <sup>9</sup>). Ассессоры: Кондоиде Толски <sup>7</sup>), Оффманниковъ Угриски <sup>6</sup>),

<sup>1</sup>) Въ этомъ же году Стефанъ Яворскій и умеръ 27 ноября. "Ему было отъ 70—80 лятъ, говоритъ Берхгольцъ, и онъ уже давно не вставалъ съ постели". Ч. II, 327.

<sup>3</sup>) Леонидь (Чистовича "Θеоф. Прокоп. и его время" 90. "Исторія россійской іерархія" Амеросія ч. VI отд. II, 873). Берхгольць, бывшій у него 26 апріля 1722 г., для приглашенія на обідь бъ голштинскому герцогу, – вт. восторгів оть его любезности. "Когда я прійхаль къ архіепискому крутицкому (который жиясть совершенно вні города, вь прекрасномь бозьшомъ монастырів) \*) онъ приняль меня очень привітляво и угостиль превосходнымь бургонскимь. Но для меня было гораздо пріятиве вина, когда онъ потомъ пошель со мною въ прекрасную залу, откуда чудный видъ на всю Москву и на прогекающую подъ самыми окнами Москву ріку... На прощаньи, архіепископъ сказаль мий, что недавно быль у цего его величество императоръ, и въ тоже время просиль меня упомянуть герцогу, какой отличный видъ наъ монастыря, причемъ, если можно, и уговорить его высочество также оказать ему милость сконмъ посіщеніемъ" (ч. II, 204-5).

\*) Это быль крутицкій архіерейскій домь (ныні врутицкія казармы), гді до 1788 г. жили такь пазываемые крутицкіе китрополиты, управлявшіе епархіею сарскою и подонскою (Русская Старина. Изд. А. Мартынова. М. 1848, годь 1-й стр. 50—63).

<sup>в</sup>) Гаврінь Бужнискій ("Истор. рос. іерарх." ч. VI отд. П; 873).

•) Өсофилакть Лопатинский (Ibid. 874).

<sup>5</sup>) Іеровей Прилуцкій (Ibid. 873).

•) Петръ Смѣличъ (lbid.).

<sup>7</sup>) Анастасій, въ монашествѣ Аванасій Кондонди, -съ 1726 г. еписконъ водогодский (Ibid.).

<sup>6</sup>) Варлаамъ Овсяниковъ, игуменъ угрѣшскій (Ibid. 874).

Теефилень Круликъ <sup>1</sup>), протопопъ троицкій <sup>2</sup>) и протопопъ петропавловскій <sup>3</sup>). Кромѣ означенныхъ двухъ президентовъ, двухъ вице-президентовъ, пяти совѣтниковъ и пяти ассессоровъ, синодъ имѣетъ еще оберъ-сскретаря, Тимоеея Палехима <sup>4</sup>), который также духовный, такъ что въ полномъ сво емъ составѣ, съ императоромъ состоитъ изъ 15 лицъ<sup>6</sup>... Высшій контроль надъ дѣятельностію синода принадлежалъ самому государю. Но наблюдая за общимъ ходомъ дѣлъ въ Синодѣ, за направленіемъ его дѣятельности, государь, понятно, не могъ слѣдить за частнымя проявленіями этой дѣятельности, не могъ наблюдать за правильностію рѣшенія частныхъ дѣлъ. Эта обязанность возложена была на сберъпрокурора, который такимъ образомъ явился постояннымъ представителемъ государя въ синодѣ, его окомъ, и былъ свѣтскимъ лицемъ, равно какъ и секретари <sup>6</sup>).

Какъ же отпеслось духовенство къ этой реформв церковнаго управленія, съ какими чувствами встрётило ес? Отмена патріаршества нанесла сильный ударъ независимости и самостоятельности духовной власти. Правда, наше духовенство никогда не пользовалось независимостію въ такой мерв, какъ, напр., католическое на западв. Избраніе патріарха, назначеніе архіереевъ, решеніе важнейшихъ дёлъ, касавшихся всей церкви—все это было всегда дёломъ сколько духовенства и духовной власти, столько же и свётскаго правительства. Но все же при патріаршемъ управленіи духовенство пользовалось во внутреннихъ своихъ дёлахъ значительною долею автономіи, имёло свою юрисдикцію, предъ которой преклонялась и свётская власть, а нерёдко обнаруживало сильное вліянію и на государственныя дёла (напр.

<sup>2</sup>) Іоаниъ Семеновъ (Ibid. "Историко-статистическія свъдънія о Петербургской епархін" вып. 1 стр. 96).

6) Bepxr. 4. IV, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Өеофияъ Кроянкъ (Ibid).

<sup>\*)</sup> Петръ Григорьевъ (Ibid.).

<sup>•)</sup> Тимовей Освновичъ Палехинъ (Чистов. "Өсоф. Прокоп. и его время" 171-2).

<sup>•)</sup> Дневн. Берхг. ч. II, 203-4. Зап. Бассевича Р. Арх 1865 г. 575.

при Филаретъ и Никонъ). Вообще, въ отношенияхъ межлу свътскою и духовною властію до Петра было болёе взаниодъйствія, чъмъ подчиненія. Но это отношеніе измънидось со времени уничтоженія цатріаршества и учрежденія св. Синола. Синодъ явился учрежденіемъ чисто правительственнымъ, чрезъ которое внашнее управленіе церковію вдвигалось въ составъ общей государствевной администраціи. Подчивеніе Синода постоянному контролю правительственной власти, представителемъ которой былъ здъсь оберъ-прокуроръ, получившій съ теченіемъ времени большое вліяніе на церковныя дёла, низводило духовное правительство на степень обыкновеннаго административнаго органа, отличавшагося отъ другихъ подобныхъ только по харавтеру своей оункцін. Синодъ быль такою же коллегіею, какъ и всв другія, и члены его, исключая особенный родъ ихъ дълъ. были такими же вачальниками въ своемъ въдомствъ, какъ другіе-въ своихъ управлевіяхъ, даже съ тёми же названіями президента, вице-президентовъ, совѣтниковъ и ассессоровъ, какъ и въ прочихъ коллегіяхъ. Вмъсть съ этимъ церковь и духовенство становились въ общую подсудность государству по всёмъ своимъ дёламъ и интересамъ, исключая церковныхъ догматовъ и каноновъ. – Понятно теперь, съ какимъ чувствомъ недовольства должно было отнестись духовенство къ этой реформи, сильно ограничивавшей его права и грозившей совершеннымъ уничтоженіемъ независимости церкви. Недовольство духовенства обнаружилось тотчасъ послѣ того. какъ сдилялось извистнымъ ришение Петра отложить избраніе патріарха на неопредѣленное время и назначить мъстоблюстителя патріаршаго престола. Духовенство увидъло въ такомъ рѣшенія посягательство Петра на церковную власть, присвоеціе имъ себѣ этой власти. Перри говоритъ, что такой веожиданный обороть церковныхъ дълъ возбудилъ сильное волнение въ средъ высшаго духовенства. Дъло дошло до открытаго заявленія недовольства. "До слуха его величества дошло, -- разсказываеть Перри, -- что одинъ изъ

Digitized by Google

епископовъ выразился слешкомъ свободно касательно новой власти, которую царь самъ себъ присвоилъ. Вслъдствіе этого его величество приказалъ лишить его сана, но никто изъ прочихъ епископовъ не выказалъ готовности исполнить это приказание; а напротивъ всв они представляли царю, что лишение сана лица, столь высоко поставленнаго въ царкви. было бы двломъ не слыханнымъ. Они особенно напирали на то обстоятельство, что всё они, епископы, бывъ раввы другъ другу по положевію, не имбли власти исполнить то, что отъ няхъ требовалось. Поэтому они просили царя благоволять даровать имъ разръшение на избрание поваго патри. арха и объщали, что за тъмъ не медленно приступлено будетъ въ лишенію сана обвиненнаго. Царь, во гизвъ за ихъ уклончивость и отказъ, нарочно утвердилъ новаго еписвопа и повелёль ему исполнить приказание. Согласно этому виновный быль лишень митры руками вышеозначеннаго новаго епископа, который, сколько мнв помнится, и быль тотъ самый вынъшній митрополитъ (или архієпископъ) рязанскій. Въ силу этого зам'ячательнаго р'яшенія царя, на улицахъ Москвы подбрасывались весьма вольнодумныя письма. Хотя обнародовано было объщание значительной награды тому, вто отвроеть сочинителей этихъ писемъ и всъхъ принимавшихъ въ нихъ участіе, но, насколько миж извёство, ничего не могли открыть" 1).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стр. 133—4. Мы затрудняемся опредёлнть, кого разумёеть Перри въ приведенномъ разсказё. Можетъ быть, тутъ имѣется въ виду Игнатій Тамбовскій, лишенный сана и сосланный въ Соловки, въ тюрьму, за то, что даваль деньги кингописцу Талицкому и плакаль отъ умиленія три чтеніи его фанатическихъ тетрадей, въ которыхъ доказывалось, что Петръ—антикристъ. (Истор. Солов. т. 15 стр. 133—4); или, можетъ быть, слёдуетъ опнести этотъ разсказъ къ Исаін Нижегородскому, видёвшему въ шведской войнѣ наказаніе Божіе за новые порядки, введениме Петромъ въ церковное управленіе. Онъ открыто протестовалъ противъ этихъ порядковъ и за это быть лишонъ епархіи и сосланъ въ Кириловъ монастырь (Исторія Соловьева т. 16, стр. 21—22). Судя по времени, на которое указывается въ разсказѣ Перри, можно считать болёе вѣролтнымъ перьое предположеніе. Но в с таки, въ попробностахъ своихъ, этотъ разсказъ не можетъ быть приложенъ ни къ тому, ни къ другому случаю. Замѣ-

Время шло: годъ проходилъ за годомъ, а объ избранія патріарха не было и помяну. Ясно, что при жизни Петра патріарха не будеть. А туть еще повыя непріятности: монастырскій приказь съ каждымъ годомъ, по мёрё усилевія общественныхъ и госудерственныхъ нуждъ, все съ большею и большею жестокостію урвзываль доходы монастырей и архіереевъ, – и тайное недовольство росло. Дъло царевича Алевствя вскрыло это недовольство наружу. Недовольные настоящимъ возлагали всъ надежды на будущее, когда вступитъ на престолъ царевичъ Алексъй. Съ воцареніемъ его надъялись возвращенія старины со встыи ся аттрибутами, и благочестивый царевичь, прочитавшій, по свидітельству его воспитателя Гюйлева, пять разъ славянскую библію. одинъ разъ нёмецкую, перечитавшій творенія отцевъ церкви и всё духовныя книги, персведенныя на славянскій языкъ <sup>1</sup>). способенъ былъ оправдать эти надежды. Благодаря вліянію лицъ, овружавшихъ царевича и до фанатизма преданныхъ старинь, въ немъ съ дътства вкоренилось непреодолимое отвращевіе я невависть ко всёмъ преобразованіямъ его отца. Сильное вліяніе на образъ мыслей и настроеніе царевича оказали также окружавшія его духовныя лица. Веберъ, разсказывая дело царевича, говорить, что въ теперешнихъ смутныхъ обстоятельствахъ много виноваты русскіе священники, и потому легко понять причину, почему царь подръзалъ имъ крылья и опредълилъ имъ ограниченное содержа-

чательно, что съ такими же точно подробностями Веберъ разсказываеть о судѣ надъ Досноеемь Ростовскимъ, замѣшаннымъ въ дѣлѣ царевича Алексѣя и его матери: архіерен также отказывались сиять епископскій санъ съ подсудинаго и также отговаривались тѣмъ, что они не имѣютъ гатріарха, а бсзъ патріарха не могутъ лишить своего товарища его званія. "Когда же эти духовные чины на вопросъ царя о томъ, могуть ли они возвести и облачить кого инбудь въ архіепископы, отвѣчали: "можемъ", то онъ изрекъ такое рѣшеніе: "ну, такъ вы можете и низассти и разоблачить его" (Русск. Арх. 1872 г. 1448). Очевидно, эти подробности какъ у Перри, такъ и Вебера, или вымышлены, или представляють дѣйствительные факты въ такомъ искаженномъ видѣ, что они неузнаваемы.

1) "Наука и литература при Петръ 1". Пекарскаго I, 138-9.

ніе, приказавъ заниматься только церковію и священнослу. женіемъ 1). Д'вло царевича и его матери сильно скомпрометировало духовенство; розыскъ обнаружилъ множество сочувствовавшихъ царевичу лицъ и подобно ему питавшихъ вражду къ новымъ порядкамъ. За свое сочувствіе нікоторые изъ нихъ заплатили жизнію. По словамъ Вебера, лѣло паревача и его матери стоило жизви духовнику царевича (Якову Игнатьеву), духовнику царицы Евдокін (Өеодору Пустынному), Кіевскому митрополиту (Іосафу Кроковскому), который потребовань быль въ Петербургъ и на дорогѣ, какъ полагають, самъ себя отравиль ядомъ<sup>3</sup>) и набонецъ ростовскому епископу Досивею <sup>в</sup>). Послёдній не задумался прибъгнуть въ ложнымъ пророчествамъ и видъніямъ, чтобы возбудить въ душъ Евдокіи несбыточныя мечты. Ссылаясь на виденіе св. Димитрія, онъ пророчиль ей сворую смерть царя и выйстй съ тимъ скорую перемину си участи. Когдаже Евдовія пеняла ему за то, что пророчества въ назначенное время не сбывались, онъ увфрялъ, что это случилось за гръхи ся отца и бралъ отъ нея многіе дары и деньги, чтобы молиться объ ся отцё; чрезъ годъ увёрялъ сс, что видёль ся отца выпущеннымь изь ада до пояса, еще чрезь годъ-что онъ уже только по колёна въ аду и т. д. \*). Досивей подвергся жестокой казни: онъ былъ колесованъ, и твло его брошено въ огонь, а голова воткнута на высокій шестъ<sup>6</sup>).

Тяжкія казни могли устрашить, могли сдержать, да и то не всегда, открытыя выраженія недовольства, но не

- •) Зап. Бассевича. Р. Арх. 1865 г. 154-5.
- <sup>6</sup>) Веберъ Р. Арх. 1872 г. 1446 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Веберъ Р. Арх. 1872 г. 1436.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Митроп. Евгеній относится съ сомнѣнісмъ къ этому извѣстію, хотя и не опровергаеть его, а только замѣчаетъ, что Іссафъ выѣхалъ изъ Кіева уже больнымъ и скончанся вт Твери 1 іюля 1718 г. (Описаніе Кіево-Софійскаго собора стр. 215).

<sup>\*)</sup> Р. Архивъ 1872 г. 1627 стр.

могли совершенно искоренить, изгладить его въ сердцахъ увиженнаго, оскорбленнаго духовенства, потому что причины, вызывавшія это недовольство, продолжали существо. вать. Высшее духовенство особенно раздражено было отня. тіемъ доходовъ съ церковныхъ вотчинъ. Въ чисав недовольныхъ этимъ дъйствіемъ Петра попадалясь даже лица очень близкія въ нему и принимавшія участіе въ его реформахъ. Такъ Өеодосій Яновскій однажды "имвлъ смвлость прямо сказать императору, что не одобряеть отобранія имвній и доходовъ духовенства, а также установленнаго вслёдствіе того точнаго распредъленія ихъ для приличнаго содержанія духовенства и назваченія излишковъ на учрежденіе школь и больницъ, въ которыхъ былъ повсемёстный недостатокъ. По его мивнію, государство отъ себя обязано было назначить имъ содержавіе, потому что пранадлежащее служите. лямъ Церкви не подлежитъ гражданскому управленію. Императоръ, рыздраженный этою дерзостью, обнаружнаъ такой гиввъ, что заставилъ трепетать говорившаго". Гроза, впрочемъ, прошла на этотъ разъ благополучно для Θеодосія: онъ просилъ у государя прощенія ради будущей коронаціи Екатерины (дело происходило незадолго до воронація) и государь простиль <sup>1</sup>). Но неисправимый Өеодосій снова навлекъ на себя гнёвъ, уже послё смерти Петра, и опять своимъ разкимъ протестомъ противъ ограничения правъ и власти духовенства. "Когда воцарилась Екатерина - разсказываетъ Бассевичъ – архіепископъ новгородскій, видя, что она нисколько не ослабляетъ узды, наложенной ея супругойъ на власть духовенства, вачаль действовать противъ нея и даже осмълился оказывать ей неуваженіе и говорить: что Богъ сократилъ дни Петра въ наказавіе за его вины противъ духовенства". Протестъ имбаъ печальныя послёдствія для Өеодосія: въ мат 1725 г., по приказанію Екатерины.

1) Зап. Бассевича. Р. Арх. 1865 г. стр. 608.

онъ былъ сосланъ и заключенъ въ Корельскій монастырь, на берегу Двины ').

Не смотря на то, что идея коллегіальнаго церковнаго управленія была фактически закриплена учрежденіемь Синода, надежды на возстановление патріаршества долго еще жиля въ сердцахъ ревнителей церковной старины и волновали честодюбивыя мечты накоторыхъ членовъ высшей іерархів. Эпоха реакців, ваступившая послё смерти Петра, казалось, благопріятствовала осуществленію этихъ надежлъ. Есть извёстіе, мало, впрочемъ, вёроятное, будто еще Өеодосій Яновскій, подъ предлогомъ усиленія Синода, давалъ совъты и дълаль внушенія въ возстановленію патріаршества <sup>9</sup>); а по другому извѣстію, онъ самъ хотвлъ сдѣлаться патріарховъ, и это честолюбивое желаніе было одною изъ причинъ его паденія<sup>\*</sup>). Въ царствованіе Петра II, когда власть находилась въ рукахъ старинной вельможеской партія Долгорувихъ, сочувствовавшихъ старинъ, мечты о патріаршествъ разыгрались съ особенною свлою. Поправное патріартество натьо себъ энергичнаго защитника и искателя въ лицѣ ростовскаго епискода, Георгія Дашкова. По словамъ Лефорта, Дашковъ въ 1729 г. представилъ въ Сиводъ прошеніе, гдъ просиль выбрать его въ архимандриты всероссійскіе, — мъсто, завимаемо въкогда патріархомъ", — но ревнивый стражъ веприкосновенности великаго преобразователя, Өсофанъ Прокоповичъ, былъ еще живъ и попытка Лашкова не увънчалась успъхомъ – "онъ получилъ единогласный отказъ" 4). Авторъ "Молотка на Камень въры" говорить, что "Дашковь уже такъ близко быль къ патріаршеству, что никакого сументельства къ возведенію на престоль

<sup>1)</sup> lbid. 624.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Обозръв. яностр. изэ. о Россія... Тургенева. Журн. Мин. Народ. Пр. ч. XLI отд. П. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сборя. рус. нот. общ. т. 15. Донесен. прусся. посл. Мардефельда стр. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сборн. р. н. об. т. 5 сгр. 327. Едзалн Георгій Дашковь могь дій-Труди Кісв. қух. Акад. 1384 г. т. III. 5

не оставалось". Но смерть Петра II разрушила всё надежны <sup>1</sup>). -Въ царствование Анны Іоанновны, когда, по выражению. Шетарди, нёмцы воспользовались руками в ногами русскаго народа и управляли его движеніями \*), и вогда Виронъ хотвлъ посадить въ Синодъ лютеранскихъ пасторовъ \*), о патріаршествъ не могло быть и ръчи. За то никогда оно не было такъ близко къ возставовлевію, какъ въ царствованіе вабожной и благочестивой Елизаветы Петровны. Въ обществъ посились упорные слухи, перешедшіе и въ донесевія иностранныхъ министровъ, о близкомъ возстановлени патріаршества. "Говорятъ, – писалъ Пецольдъ, – что имъются въ виду отступления отъ реформъ Петра I, и между прочимъ хотять возстановить патріаршество. Кабинетный секретарь Червасовъ собралъ всъ поставовленія Петра І, касающіяся до его зрвло обдуманной отмены патріаршества, и представилъ ихъ императриць, но она не читала ихъ" \*). Дочь великаго преобразователя осталась върна идеямъ своего отца. Возстановить патріаршество значило бы снова поворотить къ древне-русскому московскому порядку вещей. Но это уже было не мыслимо въ концъ первой и началъ второй половяны 18 в. Россія успѣла освояться съ реформой, в Петръ Великій, столь не повятный ей при жизни, теперь сталь для нея истиннымъ отцомъ отечества, "ввчнымъ ся наставникомъ и учителемъ".

Св. Синодъ составлялъ высшее церковно-административное учреждение, управлявшее дёлами всей русской церствовать такъ безтактно. Но что онъ пытался возстановить патріаршество, это не подлежить сомнёнію. См. Чистов. "Ософ. Прокоп. и его врема" 229—30.

1) Чистовича "Өсофань Прокоп, и его время" 397-8.

<sup>a</sup>) Crp. 15.

•) На это намфрение Бирова намекаетъ Арсений Мацфевичъ въ своемъ возражени на "Мологокъ на Камень вфри": "А хотя и Синодъ, вибето латриарха, у насъ вифется, однако тебф, врагу и сопернику церкви нашея, выторжка не обрътается, понеже по твоему хотвнио не сдалалось, даби какъ вашъ регентъ такъ и настири ваши, въ Синодъ присутствовали" (Чистов. "Сеоф. Прокон. и его время" 392).

4) Сборн. р. н. общ. т. 6, 457.

кви. Дела же спархіальныя находились въ рукахъ спархіальныхъ архіереевъ. Веберъ кратко передаетъ содержаніе формулы присяги, которую должны были произносить епископы при поставления. Эта формула замёчательна тёмъ. что въ ней исчисляются такія обязанности епископовъ, на которыя прежде не обращалось вняманія, и которыя теперь выдвануты была потребностями времени на первый планъ. Именно, еписколы присягою обязывались въ умиренности въ наложения церковнаго проклятия, къ строгостя относнтельно монаховъ, давали обътъ не строять лишнихъ церввей, не потворствовать Юродивымъ, явленію JOSHLX'S мощей и мнимо-чудотворныхъ иконъ, и не визшиваться въ мірсвія дъла '). У того же Вебера находимъ списовъ русскихъ архіереевъ 1719 г., списовъ, ворочемъ, очень неполный и безъ указанія на лица. Экзархомъ патріаршаго престола, говорить Веберъ, состоить архіеписнопъ рязанскій, Стефань; за нимъ слёдують архіепископы ставропольскій, онвейскій и проч. 1), а за сими опископы: псусскій, сарскій, суздальскій, ростовскій, тверскій, повгородскій, кіевскій, псковскій, казанскій, астраханскій, тобольскій, ревельскій и корольскій<sup>3</sup>). Число архіореевъ въ теченія 18 в. постепенно увеличивалось вслёдствіе открытія новыхъ епархій. Такъ, вапр., Елизавета Петровна въ 1742 г., по довладу Синода, учредила въ Москвъ архіепископство и впервые замъстила его. Въ прежнее время, говоритъ Псцольдъ, до уничтожения патріаршества, оно обнимало и этотъ савъ '). Въ 1775 г. открыта была новая епархія въ новороссійскомъ крав и по просьбв Потемкина Екатерина II вазвачила на эту казедру греческаго архіепископа, Евгенія

\*) Р. Арх. 1872 г. 1672 стр.

5\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Р. Арх. 1872 г. 1407. Эга формула пом'ящена въ Полн. собр. зак т. V. № 2985.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такихъ архіепископовъ у насъ никогда не было; не было такжо и спископа Псусскаго, о которомъ говоритъ далъе Веберъ.

<sup>4)</sup> Донесен. Пепольда. Сборн. р. н. об. т. 6; 445-6.

Булгариса<sup>1</sup>).— Органами епархіальной власти до половины 18 в. были архіерейскіе приказы<sup>3</sup>), преобразованные потомъ въ духовныя консисторіи.

Переходя отъ церковнаго управленія къ состоянію бълаго и чернаго духовенства въ 18 в., считаемъ нужнымъ оговориться, что мы не находимъ у иностранныхъ писателей достаточно данныхъ для полнаго и всесторонняго изображенія состоянія духовенства за это время, и потому должны ограничиться лишь общими и бъглыми чертами.

Бѣдое духовенство въ началѣ 18 в. еще не представлядо изъ себя строго замкнутаго сословія, не успёло еще ОТЛИТЬСЯ ВЪ ТАКУЮ ВАСТУ, КАКОЙ ОНО ЯВЛЯЕТСЯ ВЪ БОВЦВ этого столътія. Образовательный цензъ, вужный для вандидата на церковныя должности, быль такь незначителень, что не представляль препятствій для поступленія въ духоввое званіе лицамъ изъ самыхъ визшехъ сословій, напр., изъ престьявъ, ремесленниковъ и т. ц. Перри говоритъ, что русскіе "не очень-то разборчивы касательно того. откуда беруть своихъ священниковъ: и зналъ людей, воспитанныхъ въ ремесленническомъ звании (преимущественно же зналъ одного деревенскаго кузнеца), которыя потомъ допускались до священевческого сана" \*). Наряду съ этою чертою тоть же писатель указываеть на другую черту. способствовавшую обособленію духовенства въ отдёльное замкнутое сословіе-это именно насл'ядственность духовнаго званія. Священники, говорить онъ, сами малообразованные, воспятываля обытновенно сыновей свояхъ въ томъ же невъжествъ, предназначая якъ въ тому же служенію 4). Подъ вліявіемъ этого обычая, входившаго все болве и болве въ практику при замъщения священно-и-церковнослужитель-

68



シンドキョ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. р. н. об. т. 19. Донесен. анг. носл. стр. 506.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Путеш. Брунна. Чт. въ общ. ист. и др. р. 1872 г. 3. IV. 187.

в) Перри 138-9.

<sup>•)</sup> Ibid. 176.

скихъ мёстъ, а также всябяствіе стремлевія, обнаружившагося особенно въ 18 в., къ большену опредвлению сословныхъ началъ, духовный чинъ болве и болве замынался въ себв и отделялся отъ другихъ сословій. Следствіенъ сословной замкнутости духовенства было накопленіе въ немъ излишка людей, вызывавшее необходимость очищения духовенства посредствомъ разбора лишнихъ церковниковъ и духовныхъ двтей по другимъ сословіямъ, и особенно посредствоиъ набора ихъ въ военную службу. Эти разборы и наборы, начавшись при Петръ I, продолжались и при его премникахъ, въ течени всего 18 в. '). Кромъ того предпринимались и другія м'вры для совращенія численности білаго духовенства, которая была очень велика, особевно въ началя 18 в. Такъ въ одной Москвв, по свидвтельству Седерберга, насчитывалось въ его время до четырехъ тысячъ бъдаго духовенства <sup>2</sup>). Перри говорить, что вся страна была переполнена священниками, подъ которыми онъ разумветъ, конечно, вообще духовныхъ лицъ, какъ священно - служителей, такъ и церковно-служителей <sup>в</sup>). По словамъ Фоккеродта и Манштейна, численность всего духовенства, съ его семействаии, въ первой половинъ 18 в. простиралась до 300 тысячъ душъ \*). Чтобы умевьшить это, далеко превышавшее потребвости народоваселенія "), количество духовенства, было поставовлено при Петръ I не посвящать лишнихъ ставленниковъ,

<sup>1</sup>) lbid, Сборн. р. н. общ. т, 15. 247. "Шетарди" 93 и др.

<sup>2</sup>) Чт. въ общ. н. н др. р. 1873. 2. 1V. 10.

<sup>a</sup>) 176.

<sup>4</sup>) Фолкеродть. Чг. въ общ. ист. и др. р. 1874 г. 2. IV. 113. Зап. Манштейна 291.

<sup>6</sup>) По ревизіи 1744—5 года все народонаселеніе Россія, влючая сида и неправославныхъ христіанъ, и магометанъ и язычниковъ — подданныхъ Россія, не превышало 18 мил. 100 т. душъ (Маншт. 294); такъ что духовное сословіе составляло болѣе 1<sup>1</sup>/2% всего народонаселенія имперія, полагая числепность духовества въ 300 т. душъ.

у воторыхъ яйтъ сноихъ приходовь; частнымь лицамъ Запрещено было держать домовыхъ священниковъ '); наконецъ, введены были штаты, которыми требовалось, чтобы опредъленное число прихожанъ имћли одного или нъсколькихъ священниковъ, но не болъе, чъмъ сколько слъдуетъ по количеству прихожанъ; оставшіяся же за штатами духовныя лица отставлялись отъ службы и достаточно сильныя изъ нихъ зачислялись въ военную службу ').

Еще болве рвшительныя мвры предпринимались для уменьшенія числа монаховъ и монастырей. Въ 1701 г., по словамъ Фанъ-деръ-Гульста, всъхъ монастырей въ Россіи васчитывалось по оффиціальнымъ статистическимъ даннымъ до 663<sup>3</sup>). Но, безъ сомятнія, эта цифра далеко ниже дъйствительности. Нуждаясь въ людяхъ для войны и различныхъ работъ по устройству флота, гаваней, каналовъ, връпостей и т. д., стараясь притянуть на службу государству всъ силы. Петръ 1 не благосклонно смотрълъ на множество монаховъ, молодыхъ, здоровыхъ, не принимавшихъ участія въ общей работъ, стоявшихъ вдали отъ напряженной двятельности другихъ членовъ государства. Чтобы предотвратить на будущее время потерю для государства свъжихъ, здоровыхъ силъ, Петръ издялъ указъ, DO ROTOрому никто моложе 50 лътъ не могъ быть принятъ въ монастырь, "такъ какъ царь замътилъ – поясвяетъ это распоряженіе царя Перри,—что заключеніе въ монастыряхъ такого множества молодыхъ людей приводило ихъ яъ безполезной жизни и препятствовало размноженію на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Фоккеродтъ. Чт. въ общ. ист. и др. р. 1874 г. 2. IV. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сборн. р. ист. общ. т. 15, 247.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Истор. царст. Петра, Устрадова т. IV. ч. II. прилож. № VII. Донесси. фанъ-деръ-Гульста соединен. штатамъ Нидерланд. стр. 669.

родонаселения въ то время, когда люди быля столь необходимы для войнь его". Кромв этой цвли Перри видить въ этомъ распоряжении и другую, подитическую цъдь: по его мавнію, Петръ разсчиталь, что, совративь число монаховъ, онъ могъ взять въ свою пользу часть ихъ доходовъ. такъ какъ тогда потребовалось бы меньшее количество деревень на содержание ихъ '). Всладствие отого распоражения. при строгомъ выполнения его, монашество съ течениемъ времени должно было значительно порёдёть въ своихъ рядахъ. Еще большсе вліяніе на сокращеніе числа монаховъ в монастырей должно было оказать учреждение штатовъ мона. стырскихъ и запрещение принимать въ монастыри кого бы то ни было безъ особеннаго указа. Передавая содержание постаповленій духовнаго регламента (собственно прибавлевія въ духовному регламенту) отвосительно монастырей. Фоккеродтъ говоритъ: "свачала между многими другими правилами, клонящимися къ сохранению добраго порядка в приличія въ церквахъ, въ особенности предлагается монастырямъ, чтобы они отправляли богослужение съ должнымъ благочестіемъ и благоприличіемъ, для чего въ каждомъ монастыръ должно находиться по врайней мъръ 30 мона. ховъ, а гдв ввтъ такого числа ихъ и, стало быть, эта конечная цвль не можеть быть достигнута, монастырь должно обратить въ приходскую церковь и училище, монаховъ, жившихъ въ немъ до того времени, развести по другимъ мовастырямъ, которымъ недостаетъ требуемаго числа ихъ. Но за твив, всвив игуменамъ и настоятелямъ монастырей строго внушается, подъ страхомъ тяжваго вавазавія, не прпнимать въ монастырское званіе безъ особеннаго указа ни одного дворявина, ни кого-либо служащаго въ государственной службъ, ни приказнаго писца, ни безграмотнаго, ни несовершеннолътняго, никакого мъщанина, ни крестья.

1) Crp 125-6.

## труды клевской духовной академий.

72

нина. Такъ какъ въ этотъ списокъ входятъ всв русскіе подланные какого бы то ни было званія и слёдовательно HN ROMY HE ZOSBOJSETCS MATE B5 MUHACTEDS, KDOMB TBRB вдовыхъ священниковъ, которые по уставу греческой цервви не могутъ больше прододжать свою службу, монастыри же, въ которыхъ нътъ, по врайней мъръ, 30 монаховъ, должны быть заврыты, то въ случав точнаго соблюденія такого постановленія, число монастырей въ Россія, въ продолжения 30 дътъ, естественно уменьшилось бы до того, что во всей этой странь не осталось бы болье 10 такихъ, которые бы считалось полезнымъ сохранить изъ особенныхъ видовъ. Но по кончинъ Петра I, исполнению этого предначертанія не дали дальнъйшаго хода, и не заботнансь о немъ, какъ и о многихъ другихъ, введенныхъ имъ, полезчыхъ учрежденіяхъ въ духовныхъ дълахъ"!). Послёднія слова Фоккеродта можно прязнать справедлявымя лишь относительно времени царствованія Екатерины I и Петра II, но при Аннъ Іоанновиъ законы Петра о сокращения числа монаховъ были возобновлены и приводились въ исполнение съ большою строгостию. При Елизаветъ поступление въ монастыря было освобождено отъ всякихъ ограничительныхъ условій, и оскудівшіе при Аннів монастыри стали снова наполняться, пока введеніе штатовъ при Екатеринъ II не пріостановило этого прилива.

Что касается женскихъ монастырей, то иностранцы не говорятъ, чтобы къ нимъ примънзись строгія постановленія относительно увеличенія числа монашествующихъ, изданныя для мужскихъ монастырей. — Женскіе монастыра и въ 18 в., по крайней мъръ, въ началъ его, точно такъ же, какъ и въ предшествующіе въка, неръдко служили убъжищемъ для женъ, убъгавшихъ отъ мужей вслъдствіе дурнаго обращенія, для дочерей, искавшихъ спасенія отъ насильственнаго брака. "Въ Россіи, говоритъ Веберъ, если жена

<sup>1</sup>) Чт. въ общ. нст. и др р. 1874 г. 2. IV 13-14.

убъжнтъ отъ мужа, или дочь отъ родителей, и поступитъ въ монастырь (что случается довольно часто въ провинціяхъ), то викто уже не можетъ взять ее оттуда". При этомъ Веберъ разсказываетъ такой случай: вн. Гагаринъ хотвлъ насильно выдать дочь свою за старшаго сына сенатора Мусина Пушкина; чтобы избавиться отъ этого невольваго брака, ова убъжала изъ Москвы въ какой-то монастырь и постриглась тамъ <sup>1</sup>). Тотъ же писатель говорятъ, что въ его время не трудно было мужу заточить въ монастырь не любимую жеву, яли родителямъ - непослушную дочь; чаще же случалось, что братья отдаваля насильно въ монастырь своихъ сестеръ, чтобы имъть возможность по своему желавію распорядиться наслёдствомъ. "Поэтому и случается, что въ такихъ мовастыряхъ, какъ, варр., Чудовъ в), полядается очень много молодыхъ и красивыхъ монашевокъ <sup>3</sup>). Петръ Вел., самъ, какъ извъстно, заключившій велюбямую жену въ монастырь, склоненъ былъ смотръть снисходительно, если кого нибудь изъ близкихъ въ нему лицъ постигала необходимость этимъ же путемъ расторгнуть неудачный бракъ. Иногда онъ даже лично содъйствовалъ этому. Бассевичъ разсказываетъ, что Ягуживскій (Павелъ Изановичъ) никакъ не могъ ужиться съ своею женою, вслёдствіе ся дурнаго характера, но въ тоже время находиль, что совёсть не позволяеть ему развестись съ нею. Петръ самъ принялъ на себя трудъ убѣдить его въ умъстности в законности расторжения дурнаго брака; послъ этого жена Ягужнискаго, по именному указу императора, была заключена въ одинъ изъ московскихъ монастырей \*).--Веберу случилось присутствовать въ Вознесенскомъ женскомъ монастыръ (въ Москвъ) при пострижения одной мо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) P. Apx. 1872 r. 1106 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ називаеть Веберь по ошибий Вознесенскій женскій монастырь въ Моский.

<sup>\*)</sup> P. Apx. 1872 r. crp. 1367.

<sup>4)</sup> P. Apz. 1865 r. crp. 600. Bepzr. II, 218,

ЛОДОЙ ДВВУШКИ ВЪ МОНАХИНИ, И ВОТЪ КАКЪ ОНЪ ОПИСЫВАСТЪ этотъ обрядъ... "По прибытіи въ церковь, я нашелъ тамъ оввшихъ уже монахинь и большое собраніе девицъ, между которыми были и знативития со всего города женщины... двъ старухи поставили меня, противъ моего желанія, къ алтарю, для того, чтобы я лучше могь все видёть. Послё пънія обоихъ хоровъ, продолжавшигося не малое время, всё монахиви вышли изъ церкви черезъ два покоя въ третій, откуда и вывели постригаемую въ ихъ савъ дъвицу. Дъвица эта была одъта въ дливномъ черномъ каотанъ, и ея дливные русые волосы были расчесаны такъ, что все лице закрывалось ими. Когда она, совствиъ преклонившись, приблизилась къ стоявшему посреди церкви налою и къ священнику, бывшему у налоя, то сдёлала три земные поклона и затёмъ осталась распростертою на землё. Тогда священникъ сталъ читать молитву, по окончания коей предновопостригаемой дівиці различные вопросы: "ве JSCS.JSL поступаеть ли она въ монастырь по принуждению? отреклась ли она отъ міра? обѣщаеть ли повиноваться установленіямъ и правиламъ и проч. и проч., на каковые вопросы дъвица громкимъ голосомъ отвъчала всякій разъ: "да, ей Вогу, объщаю" и проч. Затвиъ священникъ снова началъ модитву и потомъ приказалъ дъвицъ приподняться, встать и отврыть лице. Нёсколько старыхъ мовахинь приподняля съ лица ся волосы, разобравъ ихъ по сторонамъ, и тогда оказалось, что постригаемая была молодая красивая дввица, лётъ около 20. Она подступила ближе въ налою, взяла лежавшіе на немъ пожницы, подала ихъ священнику, у котораго поцёловала при этомъ руку, и просила его постричь себя. Священникъ отказывался и положилъ ножницы снова на налой, и такая церемонія повторилась въ другой и третій разъ, когда священникъ оставилъ, наконецъ, ножницы у себя и сръзалъ у нея съ головы, на переднемъ проборъ, престообразно, четыре пряди волось; въ это же время хоръ авлъ молитвы. Затемъ две пожизыя мовахини прецоясали новопостриженную поясомъ и облачили ее, а стоявшіе вокругъ родственники ея не переставали оплакивать горькими слезами умершую для свёта монахиню. Въ заключеніе священникъ прочелъ ей монастырскія правила, по окончанія которыхъ ее вывели изъ церкви прежнимъ порядкомъ" <sup>1</sup>).

Бълое духовенство вело жизнь брачную, которая была обязательна для него. "Священникомъ никто не можетъ сдвлаться, -- говорить Седербергь, -- ве давь объта согласно 1 посл. въ Тимонею 3, 2<sup>2</sup>). Священнивъ не можетъ жениться на вдовъ, или обезславленной женщивъ, а только на лъвицв<sup>\*</sup>). Нъвоторые писатели замъчають, что семейные врявы въ духовенствъ были чище в выше, чъмъ въ другихъ сословіяхъ. "Знитиено,--пишетъ Перри,-что священники обращаются съ женами своями лучше, чъмъ всъ прочіе люди въ этой странв" \*). Онъ объясняетъ это явленіе твиъ, что свящевчикъ не могъ жениться въ другой разъ. а это располагало его быть внимательнымъ къ своей супругв. — По смерти жены сващенникъ не могъ оставаться долве года ва приходв и служить въ свещененческомъ сань, а должень быль или перейти въ свътское званіе, или, что чаще бывало, поступить въ монастырь <sup>в</sup>). Обычай, требовавшій отъ вдоваго священника поступленія въ монастырь, сохранияъ свою обязательную силу до самаго конца 18 в. "Здъсь въ обычат пову-говоритъ аббатъ Охотсвій-посл'в смерти жены постригаться въ монахи; и только на случай малолётства дётей спископъ позволяетъ вдовцу оставаться въ приходъ священникомъ<sup>« 6</sup>).

Общественное положение низшаго духовенства, какъ бълаго такъ и чернаго, не соотвътствовало его высокому

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Веберъ, Р. Арх. 1872 г. 1379-80.

<sup>2) &</sup>quot;Подобаетъ епископу быти... единыя жены мужу".

<sup>\*)</sup> Седербергъ, Чт. въ общ. ист. и др. р. 1873 г. 2. IV. 9.

<sup>4) 149</sup> стр.

<sup>•)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Разеказы о пол. стар. т. 11, 144.

призванію. Съ самаго начала 18 в. духовенство было сильно унижево и потомъ все болве и болве падало въ мавнія общества. Всв иностранные писатели, касавшиеся общественнаго значенія духовенства, одинаково говорять о крайней привиженности его предъ высшимъ, дворянскимъ сословіемъ. Еще Корбъ подмѣтилъ ослаблевіе въ обществѣ уваженія къ духовному чину. Уваженіе въ духовенству, говорить онь, не осталось во всей силь; прежде во всвхъ собраніяхъ священникамъ предоставляли первое мёсто; теаерь ихъ званіе такъ повижено, что ихъ почти не привимають уже въ обществахъ '). Веберъ замвчаеть, что былое духовенство въ Россія пользуется не большимъ почетомъ, чъмъ лица другяхъ податныхъ сословій, наравне съ которыми оно обязано нести государственныя повинности и илатить въ казну разные сборы<sup>3</sup>), что, замётимъ, также отдаляло его отъ дворянскаго сословія, гордаго своимъ привиллегарованнымъ положеніемъ. И визводило въ разрядъ "подлыхъ" людей, какъ тогда называли податныя сословія. По словамъ Фоккеродта, бълое духовенство, кромъ протојереевъ въ городахъ, находилось въ большомъ препебрежении. "Дворянинъ ръдко посадитъ за столъ своего попа, и только что тоть скажеть предъобъденную молитву, его отсылають къ домашней челяди" \*). Такъ же отзывается онъ и о положени низшаго чернаго духовенства: "простымъ монахамъ житье плохое и такъ мало почета, что достагочные люди не много заохочиваются поступать въ духовное званіе" 1). Эти отзывы принадлежать первой половинь 18 в., во такіе же отзывы двлають иностранцы и во 2-й половинв этого въка. Съ теченіемъ времени духовенство не только не повышалось, а напротивъ все болве и болве унижалось по своему общественному положению и смъщивалось съ "под-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чт. вь общ. исг. и др. 1867. 3. IV. 260.

в) Веберъ, Р. Арх. 1872 г. стр. 1131.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Чт. въ общ. н. в др. р. 1874. 2. IV. 113-4.

<sup>4)</sup> Ibid.

ыми" людьми. Даже въ философскій въвъ Екатерины II, когла такъ много говорялось и писалось о достониствё чедовъческой дичности, уважения въ ней и ся правамъ.--даже въ этотъ въкъ гуманности пичего существеннаго не было сдълано для возвышевія обществевнаго положенія духовенства, хотя оно имило на это, такъ сказать, сугубое право, какъ по своему общечеловъческому достоянству, такъ и по своему призванию. Напротивъ, можно положительно сказать, что въ этотъ въкъ, съ одной стороны, невърія и вольнодумства, а съ другой - гордаго и пышныго аристократизма, унижение духовенства еще усилилось. На духовныхъ лицъ стали смотрать какъ на представителей невъжества и сусвврія, и образованное общество, гордившееся твив, что въ его въдрахъ чуть ве каждый членъ свободомыслящій онлосоеъ, чуждалось этихъ защитенковъ рутины. Иностранцы. привыкшіе вядіть у себя дворанство и духовенство въ тісной родственной связя и живомъ общенія между собою, удивлялись разобщенности этихъ двухъ сословій, отчуж. денности ихъ другъ съ другомъ въ Россіи. Коксъ не безъ удивленія говорить: "во время моего пятимвсячнаго пребыванія въ Петербургв, пря постоянныхъ и почти ежеднев. ныхъ сношеніяхъ съ русскою знатью и дворянствомъ, мий ин разу не случалось встрётить въ посёщаемыхъ мною домахъ ни единаго представителя бълаго духовенства, что отчасти объясняется темъ обстоятельствомъ, что здешвіе приходскіе священники на столько грубы и не отесаны, что не могутъ быть допускаемы въ образованное общество" !). Всявдствіе приниженности духовенства случан поступлевія дворянъ въ духовное звавіе были очень радни, -- такъ радки, что аббатъ Шапиъ не очень далекъ отъ истины, когда говорять, что "дворяне въ Россіи никогда не вступають въ духовное звание" "), -- и духовенство, пока не замквулось окон-

20

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pyccs. Crap. 1877. II, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Антидоть, XVIII в. Бартенева т. 4. 336.

чательно въ самомъ себъ, пополнялось обыкновенно людьми изъ нязшихъ сословій. "Вольшинство поповъ въ Россія, говоритъ Веберъ, люди низкаго проясхожденія, безъ связей и богатства").

Не смотря на свою близость и родство съ низшими слоями общества, духовенство и здёсь не могло пользоваться полнымъ довёріемъ и уваженіемъ. Эгому много препятствовало между прочимъ то, что духовенство было притянуто иъ общей, въ первой половинё 18 в., системъ полицейскихъ доносовъ; напр. обязано было доносить о заговорахъ противъ государя, мятежахъ и другихъ государственныхъ преступленіяхъ, дяже въ томъ случав, если узнавало о нихъ ва исповёди <sup>9</sup>). Это обстоятельство, естественно, вносило недовёрчивость и холодность въ отношенія между духовенствомъ и прихожаньми. Кромъ того матеріальная необезпеченность низшаго духовенства, ставившая его въ полную зависимость отъ прихожанъ и вынуждавшая духовныхъ лицъ унижаться, просить, заискивать, тъмъ самымъ ослабляла уваженіе въ нимъ въ простомъ народъ.

Что касается лицъ высшей церковной іерархія, то хотя, при новомъ вастроеніи общества и вовомъ стров жизни, отодвинувшемъ вдаль религіозные интересы, они много потеряли изъ своего прежняго значенія, однако все таки пользовались почетомъ и уваженіемъ, присвоеннымъ ихъ сану, а по временамъ принимали участіе и въ государственныхъ дѣлахъ. Фоккеродтъ, говоря объ унизительномъ положеніи низшаго духовенства, замѣчаетъ: "впрочемъ ецископы и игумены въ большой чести и живутъ въ довольствѣ"). Примѣръ уваженія къ высшимъ лицамъ церковной іерархіи показывали сами государи. Петръ I, подрѣзавшій, по выраженію Вебера, крылья духовенству, не смотря на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) P. Apx. 1872 r. crp. 1447.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Фоккеродть. Чт. въ общ. нет. и др. р. 1874. 2. IV. 13.

<sup>\*)</sup> Ibid. 114.

это, обращался всегда почтительно съ высшими духовными ляцами; бралъ у нихъ благословеніе и цёловалъ руки !); на всёхъ прядкорныхъ торжествахъ и праздяякахъ они были почетными гостями; для нихъ накрывался особый столь, за который нервако садился съ ними самъ государь и подолгу бесёдоваль <sup>2</sup>). Въ 1718 г., когда разбирадось Heсчастное дёло царевича Алексёя, въ участію въ судё надъ нянъ призваны были, по желанію Петра, и духовные сановники, вызванные для этого, по словамъ Вебера, изъ внутревнихъ областей имперія \*).---На ванунъ Рождества Христова члены Синода ежегодно принимали государя и государыню въ зданіи Сената, и угощали ). -- Съ такимъ же вниманіемъ относилась въ высшему духовенству и Еватерина I; и нужно сказать, что оно пріобрёдо право на это ввиманіе своимъ двательнымъ участіемъ въ возведенія ея на престоль. Извѣство, что Петръ I не оставиль завѣщавія о преемствв престола и вельможи по смерти его колебались въ выборъ между Екатериной и сыномъ царевича Алексвя, Петромъ. По свидътельству Бассевича, Өеодосій Яновскій первый подаль примъръ клятвеннаго объщанія поддерживать права на престолъ коронованной супруги Петра Велик. и увлекъ за собою и многихъ другихъ<sup>в</sup>). Еще значительнве заслуга Өсофана Прокоповича. Его заявление въ собрания государственныхъ чиновъ и вельможъ, поддержанное накоторыми сановниками, о томъ, что Петръ оставилъ словесное завъщаніе въ пользу своей супруги, имъло ръшительное вліяніе на провозглашеніе ся императрицей <sup>6</sup>). По восшествія на престолъ, Екатерина, чувствуя шаткость своего положенія, старалась, по словамъ Мардефельда, задобрить духо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bepxr. II, 172.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Зап. Вассевича. Р. Арх. 1865 г., 196-7. Верхг. I, 58. III, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) P. Apx. 1872 r. 1454.

<sup>\*)</sup> Bepxr. 4. Ill, 267.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Зап. Бассевича Р. Арх. 1865 г. 624.

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup>) Ibid, 628-9.

венство, чтобы имёть въ немъ поддержку для себя <sup>1</sup>). Самая опала Θеодосія Яновскаго была отчасти жертвой общему недовольству противъ него со стороны духовенства и народа, которыхъ онъ раздражалъ своею непомёрною гордостію и чрезвычайною строгостію, съ которою уничтожалъ старыя яконы <sup>в</sup>).

Услуга, оказанная духовенствомъ Екатеринъ, стоила ему впослёдствія чувствительнаго осворбленія: при избранія ва престолъ Аввы Іоанновны въ 1730 г., оно было устранено яленами верховнаго Совъта отъ участія въ совъщаніяхъ, подъ тёмъ предлогомъ, что уроннао себя соучастіемъ въ возведения на престоль по смерти Петра его супруги<sup>3</sup>). Но за это оскорбленіе, навесенное духовенству, верховники поплатились неудачею своихъ замысловъ, имъвшихъ цълью огранячение самодержавия въ пользу верховнаго совъта. Мавштейнъ видитъ причину неудачи верховниковъ, между прочимъ, въ томъ, что "они не привлекли на свою сторову духовенство, которое, укранивъ ихъ систему узами дерковнаго проклатія, гораздо болже чтимаго въ Россіи, нежели присяга, сообщили бы ему не легно нарушимую прочность " •)• Маньянъ разсказываетъ, что "наиболъе хитрые люди наъ духовенства, оскорблевные тёмъ, что яхъ исключили изъ собранія государственныхъ чиновъ, дълали всякія усилія, чтобы возстановить мелкое дворянство противъ верховнаго совъта, и главныхъ членовъ последняго изображали здоавами, желавшими взивневія формы правленія только для того, чтобы самимъ завладъть верховною властію, вслъдствіе чего рабское положеніе дворянства станетъ еще несравненно мение выносимымъ, чимъ при сохранения самодержавія государя<sup>и в</sup>). Однимъ изъ двятельныхъ членовъ .

- 1) Сборн. р. н. общ. т. 15. 255.
- <sup>2</sup>) Обозрѣн. яностр. изв. Тургенева. Журн. М. Н. Пр. ч. XLI, отд. II, 26.
- <sup>8</sup>) Шетарын 97.
- •) Cτp. 333-4.

<sup>6</sup>) Памяти. нов. р. ист. Кашпярева т. 2. 275 (извлечен, изъ депешъ французск. резидентовъ въ Моский.

оппозиціи верховникомъ былъ Өеофанъ Прокоповичъ. Цо словамъ герцога Лирія, онъ подарилъ Аннё столовые часы, подъ доскою которыхъ сврылъ планъ, какъ надо дъйствовать въ рёшительную минуту<sup>1</sup>). Императрица Анна одиако дурно заплатила духовенству за его усердіе. Истязанія въ тайной канцеляріи, лишеніе сана и ссылки были наградой ему, за его преданность началамъ самодержавія...

Посяв террористическаго царствованія Авны и мимозетнаго, не оставившаго послъ себя викакихъ слъдовъ, правлевія Анны Леопольдовны, восшествіе на престоль Елизаветы Петровны показалось для духовенства наступлевіемъ золотаго въка. И дъйствительно ни прежде, ни послъ, въ теченія всого 18 н., высшее духовенство не пользовалось такимъ почетомъ и уваженіемъ, какъ при Елизаветв. Нъкоторыя изъ высшихъ духоввыхъ лицъ были близкими и довъренаяйшими совътниками ся. Пецольдъ говоритъ, что архіецископъ новгородскій пользовался особеннымъ довъріемъ императрицы; ему открывались такія государственныя тайчы, въ которыя не были посвящены даже высшіе государствеяные сановники<sup>в</sup>). Вліяніе духовенства на благочестпьую императрицу было такъ значительно, что французскій посланникъ Маркизъ Шетарди писалъ своему правительству о необходимости подкупить духовника императрицы и членовъ синода, чтобы чрезъ няхъ вывъдывать сокроненныя мысли императрицы и чрезъ нихъ же внушать ей то, что требуется волитикою французскаго двора, замбчая при этомъ, что неоднократный опыть показаль, что "симь путемь царицу ко всему склонить можно" ). Тотъ же современникъ говорить, что Едизавета всворъ по вступлени на престолъ издала указъ, въ силу котораго духовенству возвращались всв права и преимущества, отнятыя у него въ царствованіе

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. ІІІ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Записки дона Лирійскаго. 180-1 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сбор. р. н. общ. т. 6 стр. 462-3.

<sup>\*)</sup> Арх. вн. Ворондова I, 499.

Апны '). Елизавета обращала иногда милостивый взоръ даже на забитое, угветенное бѣлое духовенство и старалась оградить его отъ обидъ и насилій строгимъ наказаніемъ обидчиковъ. Одинъ иностранецъ разсказываетъ такой случай. Лютеранскій пасторъ, Финъ, встрѣтившись однажды на улицѣ съ православнымъ священникомъ, не хотѣвшимъ устувить ему дороги, погрозилъ ему пистолетомъ. Священнивъ пожаловался, и сенатъ, по приказанію Елизаветы, присудилъ наказать пастора кнутомъ, въ облаченіи, на всѣхъ четырехъ углахъ Петербурга; только энергическое ходатайство единовѣрцевъ пастора и нѣкоторыхъ вельможъ спасло его отъ этого позора <sup>ч</sup>).

Патръ III своимъ нескрываемымъ пренебреженіемъ въ религии ея служителямъ не оставилъ по себъ въ духовенствѣ ничего, кромѣ раздраженія, и потому оно встрѣтило съ сочувствіемъ переворотъ 28 іюня 1762 г. Австрійсвій посланникъ Мерси такъ разсказываетъ объ участія духовенства въ этомъ событія. Когда Екатерина прибыла изъ Петергофа въ зимній дворець, то сюда собрались также архіереи, священники и все петербургское духовенство и увъщевали толпившійся около дворца народъ признать вовую государыню, которую они повели за тёмъ въ Казавскій соборъ, гдъ съ особеннымъ торжествомъ императрица была окончательно объявлена и всенародно провозглашена самодержавной государыней всей Россія<sup>3</sup>). — Отношенія Екатерины II къ высшему духовенству напоминаютъ отчаоти отношения Петра Великаго. Ревнивая, подобно Петру, къ своей веограниченной власти, она хотя и обращалась очень почтительно съ духовиыми сановниками, цёловала у

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Шетарди". Пекарскаго. 309.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Руссв. Арх. 1877. З. 381 ("Анекдоты прошлаго столѣтія").

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Сборн. р. ист. общ. т. 18 стр. 418. Въ подробностяхъ этотъ разсказъ не совсёмъ точенъ, но участія духовенства въ переворотѣ, по врайней мѣрѣ, иравственною поддержког, и сочувствія въ нему отрицать нельзя (см. истор. Соловьева т. 25, 112—114. 123).

нихъ руки и вообще оказывала вийшній почеть и уваженіе, но въ тоже время тщательно отстраняла ихъ отъ всякаго участія въ государственныхъ дёлахъ и не много оставляла имъ самостоятельности даже въ подлежащей ихъ вёдёнію сферё церковныхъ дёлъ. Въ своихъ письмахъ къ Вольтеру, рокомендуя нёкоторыхъ архіереевъ съ хорошей стороны, она поставляла имъ въ особенную заслугу то, что они не раздёляютъ теоріи двухъ властей ').

Нравственную сторову жизни нашего духовенства иностранцы изображають вепривлекательными чертами. Общій большинству русскаго народа недостатовъ былъ выдающимся порокомъ и духовенства, -- разумвемъ пьянство. Мы приводили уже свидътельство Перри, который говорить, что тысячу разъ видвлъ священевковъ столь пьяными, что они не могля стоять на ногахъ, а вногда и просто валялись ва улицахъ, и если вто подходилъ въ нимъ, чтобы помочь выъ встать, они говорили: "воля твоя, батька, праздникъ, я пьянъ". Веберъ разсказываетъ, что ему показалось чрезвычайно дико, когда онъ увидвлъ въ первый разъ, что церковники затвяли между собою драку въ кабакъ, причемъ повздорившіе противники съ такимъ усердіемъ колотили другъ друга большими коромыслами, что нёкоторыхъ изъ нихъ замертво потащили домой, -- но впоследствій онъ приглядвася въ такимъ явленіямъ <sup>2</sup>). Если върить словамъ Бассевича и Берхгольца, то въ ихъ время умъренность не составляла добродётели даже высшихъ духовныхъ лицъ. Бассевичь говорить, что духовные обывновенно удалялись съ царскихъ объдовъ и праздниковъ болъе другихъ упившимиса<sup>\*</sup>). Берхгольцъ, описывая объдъ члевовъ синода у герцога Голштинскаго, замъчаетъ: "за столомъ его высочества съ господами духовными пили очень усердно, и меня очевь удивляло, что они такъ охотно пьютъ и такъ хорошо

<sup>&#</sup>x27;) Переписка импер. Екатерины II съ Вольтеронъ I, 12. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>, P. Apx. 1872 r. 1067-8.

<sup>\*)</sup> P. Apx. 1865 r. 197. Bepar. I, 61.

перевосять дъйствіе вина" <sup>1</sup>). — Пристрастіе къ спиртнымъ напиткамъ было сильно въ средъ визплаго духовенства и въ болѣе позднюю пору. Аббатъ Шаппъ, бывшій въ Россія уже въ нарствование Екатеривы II, говоритъ, что пьянство составляеть общую принадлежность русскаго духовенства. .Я встричаль въ обществи священниковъ и въ особенности монаховъ до того пьяныхъ, что нужно было уносить ихъ ва носилкахъ. Ихъ поступки и слова заставляли красиъть порядочныхъ людей<sup>« з</sup>). Впрочемъ самъ же аббатъ Шяппъ смягчаеть вёсколько этоть, не чуждый преувеличенія, отзывь, оговариваясь, что "не слёдуеть однако судить о всемь русскомъ духовенствъ по невыгодному изображению, вачерченному имъ; ему встрвчялись во время путешествія духовныя лица самыхъ чистыхъ вравовъ" 3). Въ средъ монашествующаго духовенства, кроме пьянства, нередки были также случая варушенія об'вта цівломудрія. Берхгольць знакомить насъ съ монастырскими взысканіями за такіе проступки, употреблявшимися въ его время, т. е. въ первой четверти 18 в. Во время постщения герцогомъ Голштинскимъ Троицкой лавры, его повели между прочимъ въ пекарию. Здъсь, передаетъ Берхгольцъ, "мы увидёля одного монаха, которому архимандрить, въ наказание за сношение съ женщивой, велблъ, въ продолжении извъстнаго времени цълый день высыпать муву изъ мэшбовъ, въ темномъ подвалъ, при свъчъ, и не снимая съ себя обыкновенной монашеской одежды. Онъ уже 14 дней наботаль такимъ образомъ и. покрытый пылью отъ муки, въ своемъ черномъ одъяния, съ дливною бородою, быль просто ужасевъ" ). Нѣсколько благосклонние отзываются иностранцы о нравственной жизни монахинь. Такъ, напр., Всберъ говоритъ, что монахини Новодъвичьаго монастыра въ Москвъ, числомъ около 300,

4) **Y. II**, 255.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) **4**. **1**, 207.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Антидоть. XVIII в. Бартенева т. 4. 311. 333.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid. 334.

ведутъ очень строгую жизнь и никогда не выходять изъ монастыря; въ праздничные только ини онв пользуются однимъ удовольствіемъ: гуляютъ по большой, окружающей монастырь, каменной ствив '). Но вообще, уровень нравственнаго развитія въ духовенствв какъ білонъ такъ и черномъ, по отзывамъ иностравцевъ 18 в., былъ очень низокъ. Грубость нравовъ, пьянство, буйство были зауряднымъ явленіемъ. Грубости вравовъ и пороковъ въ духовенствъ соотвътствовала и грубость наказаній. Жестокія публичные истязанія батогами, а за болве важныя преступленія и кнутомъ, были самымъ употребительнымъ наказаніемъ <sup>2</sup>). Повятно, такіе дисциплинарные пріемы не могля достигать своей цели, не могли способствовать исправлевію и возвышенію нравственности въ духовенствъ; напротивъ, вели въ большему огрубънію и притупленію вравственнаго чувства, и, что печальнае всего, увижали самый санъ священный въ глазахъ общества, не всегда отдёлявшаго строго сань оть недостойныхь носителей его.

С. Тренубовъ.

(Продолжение будеть).

<sup>&#</sup>x27;) P. Apx. 1872 r. crp. 1370.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Зап. пастора Теге. Р. Арх. 1864 г. 290 стр. Зап. Тьебо, Русск. Стар. 1878 г. 3. 492—3.

## КЪ ВОПРОСУ О СОМНАМБУЛИЗМВ.

(Статья Карла Рише) ').

I.

Существуютъ-ли сомнамбулы? Можно-ли усыплать надежныхъ въ нравственномъ отношении особъ такъ называемыми магнетическими пассами, пристальнымъ смотрвніемъ или какими либо другими пріемами? По нашему мивнію, этотъ вопросъ вполив рёшенъ. Но онъ не рёшенъ по взгляду многихъ врачей и ученыхъ, отказывающихся допустить реальность фактовъ, считаемыхъ нами за неоспоримые.

Въ подобныхъ случаяхъ, говорятъ они, бываютъ только глупцы или шарлатаны, пользующіеся на счетъ довърія публики, наивые наблюдатели, позволяющіе себя обманывать шарлатанствомъ, истерическія дъвушки, обманывающія и притворяющіяся просто по склонности въ обману и притворству. Иногда по снисхожденію нъкоторые признаютъ, что въ основаніи всего этого можетъ быть есть доля истины, но этого истиннаго такъ мало, что едва ли и сто́итъ говорить о немъ.

Тёмъ не менёе число скептиковъ съ каждымъ днемъ уменьшается. Въ послёдніе годы явилось много трудовъ со многими новыми доказательствами. Но наука не можетъ ограничиться тёмъ, чтобы убёдить нёкоторыхъ, —ей нужно убёдить всёхъ. Поэтому прежде, чёмъ изучать сомнамбулизмъ, необходимо тщательно изслёдовать доказательства его дёйствительности. Истина ли онъ или иллюзія? Нужво ли

') Изъ Revue philosophie,

върать ученымъ, которые о немъ говорили, или же скорће посмъвться надъ ихъ крайней простотою?

Научная достовърность состоить въ томъ, что наблюдавшееся явленіе можетъ быть по желанію воспроизведено исвыи, кто будетъ употреблять тв же пріемы, какіе употребниъ первый набаюдатель. Такъ бываеть въ математикъ, физикъ, химіи и отчасти въ физіологіи; въ томъ только и состоитъ здъсь доказательство, что извъстное явление можетъ быть по желению воспроизведено, при одинаковости условій. Но съ сомнамбулизмомъ бываетъ не такъ. Я объявляю напр., что двлая пассы въ продолженія десяти минутъ на дбу и годовѣ двадцати пятидѣтняго молодаго человъка, я приводилъ его въ состояніе сомнамбулизма и могъ констатировать у вего судороги, каталепсію, галлюцинацію и пр. Изъ этого не следуеть однако, 970 другой экспериментаторъ, употребляя такой же пріемъ надъ другимъ молодымъ человъкомъ, снова будетъ наблюдать тв же явленія. Напротивъ, легко можно предположить, что онъ не получитъ тѣхъ же результатовъ; потому что наступленіе сомнамбулическаго состоянія у человъка съ перваго опыта-случай весьма ръдкій. Такимъ образомъ для доказательства действительности такихъ явленій, которыя воспроизводятся не всякій разъ, по желанію и которыя сами по себъ загадочны и возбуждають удивленіе, нужно искать другихъ доказательствъ, которыя производили бы если не полную увъренность, то по врайней мъръ нъкоторую убъдительность.

У наст можетъ быть или одно безусловное довазательство, патогномоническое, или рядъ доводовъ частныхъ, въ своей совокупности равняющахся одному строгому и неопровержимому доказательству.

Но безусловнаго доказательства невозможно придумать. Предположимъ, что есть личность, кажущаяся усыпленною. Пусть она будеть болве или менве нечувствительна въ боли, пусть будеть въ болве или менве безчувственномъ состояніи. Это не важно, говорять, потому что съ одной стороны легко возможна поддёлка этихъ двухъ симптомовъ, а съ другой эти симптомы далеко не постоянны въ сомнамбулизмѣ. Если бы вто эти измёненія чувствительности захотёлъ принять за безусловный критерій, тотъ легко могъ бы признать усыпленность тамъ, гдё ея на самомъ дёлё не было, а въ дъйствительной усыпленности усомниться. Закрытые глаза, неровныя движенія глазныхъ яблокъ, порывистыя движенія рѣсвицъ, конвульсіи, галлюцинаціи—все это, строго говоря, явленія, которыя можно поддёлать. Кто намъ сказалъ, что лицо, кажущееся намъ усыпленнымъ, не обманываетъ насъ?

Итакъ, нътъ безусловнаго признака, или лучше есть только одинъ. Но его трудно представить, и онъ въ состояни убъдить только одно лицо: онъ состоитъ въ томъ, чтобы усыцить это лицо и по пробуждении заставить различныхъ свидътелей разсказать о дъйствіяхъ, произведенныхъ имъ во время сна, воспоминание о которыхъ ускользнуло отъ его сознанія. Я пёсколько разъ пользовался этимъ способомь, между прочимъ однажды надъ миссъ С.... Миссъ С..., предварительно присутствовавшая при одномъ опытъ, заявила мив, что добросоввстность усыпленной тогда особы вовсе не доказана. "Что вы находите здъсь необычаянаго? сказала она мив; она мастерски притворяется спящей, вотъ и все; я повврю сомнамбулизму только тогда, когда вы " усыпите меня". Я предложиль ей попробовать опыть; она согласилась и чрезъ десять минуть была усыплена. При своемъ пробуждении, не смотря на всё мои утверждения и увъренія m-elle Д..., ся подруги, изучающей, какъ и она сама, медицину, она не хотвла вврить въ свой сомнамбулизмъ и обвинила меня въ томъ, что я заставилъ ес принять снотворнаго питья. Ворочемъ наконецъ она принуждева была сдаться предъ очевидностью, особенно посмотръвъ на часы и вонстатируя, что казавшееся ей минутою длилось полтора часа.

Словомъ, есть только одно безусловное неопровержи. мое доказательство сомнамбулизма: оно состоитъ въ усып-

леніи ляца, которое желають убѣдить. Къ несчастію, втотъ способъ мало приложимъ въ практикѣ по многимъ основаніямъ, между прочимъ по тому, что ученые, объ убѣжденіи которыхъ шло бы дѣло, были бы очень плохими сомнамбулистами. Кромѣ того такимъ способомъ можно убѣдить за разъ только одно лицо. Поэтому нужно обратиться къ другимъ доказательствамъ.

1. Было бы нелвоо предполагать, что всв усыпленныя особы притворялись спящими. Что васается Mens. TO STO предположение мыв кажется совершенно сывшнымъ. Вотъ напр. два монхъ лучшихъ друга, – молодые образованные люди, въ которымъ в имъю безусловное довъріе. Уже ля вужно допустить, что они меня обманывали и сивились надо мною? Я могъ бы также назвать пить или шесть достопочтевныхъ лицъ, заподозрить которыхъ въ недобросовъствости в не согласялся бы ни за что въ міръ. Кромъ того, тогда мив нужно было бы признать, что пятьдесять нав около этого лицъ всякаго возраста и звавія, которыхъ я могъ усыпить, были всё безъ всяваго исключения плуты и обманщики. А этого въ дъйствительности нельзя допустать. Могу-ля я предположить, что вокругъ меня только ложь и обывнь среди монхь родственниковь, родителей, друзей, и что они сговорились напередъ вводить меня въ грубыя заблужденія?

Такую же напасть слёдовало бы предположить для многихъ другихъ изслёдователей. Знаменитый профессоръ физіологіи въ Бреслау, М. Р. Гейденгайнъ разсказываетъ, что онъ имёлъ возможность усыпить своего младшаго брата студента, лучшаго въ университетѣ. Кто повёритъ, что этотъ молодой человёкъ игралъ комедію, чтобы предательски злоупотребить наивностью своего брата и сдёлать его посмёшищемъ для публики? Далёе мы увидимъ, что почти всё женщины болёе или менёе воспріимчивы къ усыпленію. Но неужели всё онѣ разомъ играютъ одну и ту же комедію поддёлки подъ сомнамбулизмъ?! Возможно-ли, положа руку на сердце, допустить это предположение? Намъ поэтому предстоятъ двъ альтернативы: необходимо признать илв, что всъ жевщины обманываютъ и притворяются, или же что сомнамбулизмъ – дъйствительное явление. Я думаю, согласятся со мною въ томъ, что первое изъ этихъ двухъ предположений очевидно нелъпо.

2. Нужно принать во внимание другое соображение: ето-сходство явленій. Явленія, наблюдавшіяся 60 лётъ тому назадъ, во Франція Пювсегуромъ, Ростаномъ, Жоржэ, Гуссономъ, были наблюдаемы Брэдомъ около 1840 г. въ Англія, Брока въ 1860 г., Шарко в Ришеромъ въ 1877 г. въ Парижь, Гейденгайномъ въ Бреслау въ 1880 г. и въ теченіе цълаго столътія во всей Европъ столь многими другими учеными, что нътъ возможности пересчитать имена всъхъ ихъ. И опять, весьма странное было бы притворство, проявляющееся чрезъ такой промежутокъ времени одинаковыми признаками: закрытыя вёки, подергиванія лицевыхъ мускуловъ, галлюцивація зръвія и слуха, каталепсія и судороги. Какимъ образомъ деревенскія женщины, никогда не слыхавшія слова "магнетизмъ", могли бы притворяться въ томъ, чего не знають? По какому волшебству больная, которую я усыпиль въ больницъ Charité, и которая никогда не присутствовала при сценахъ сомнамбулизма, вела себя точпо такъ, какъ больная госпяталя Божонъ, прівхавшая изъ провинціи и усыпленная мною въ самый день своего поступленія? Это было бы такъ же удивительно, какъ чудесныя явленія, получаемыя отъ настоящаго магнетизма. Извъстно. что цервый опыть явленій сомнамбулизма быль произведень надъ престлянскимъ мальчикомъ Викторомъ, усыпленнымъ 1800 года Пюнсегуромъ. Неужели же всъ другіе OROIO субъекты, которыхъ затвиъ считали усыпленными, только подражали фантазія этого маленькаго лгуна ()?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нізсколько времени тому назадъ, путешествуя по Алжиріи съ цілью отыскать доказательство дійствительности сомнамбулизма, я попробоваль усмцить женщину-арабку изъ мегрской деревни Бискра (слуга монхъ друзей, знав-

3. Предположимъ однакожъ, что здъсь обмавъ, и изследуемъ, согласимо ли это будетъ съ фактами? Мне кажет. ся, что в'втъ, потому что поддълки явленій сомнамбулизма, если бы она практиковались, предполагала бы глубокое знаніе аватомія и физіодогія. Шарко особенно настаиваеть на томъ фабтэ, что у нэкоторыхъ сомнамбулистовъ, есля прижать даже слегка вервы, то вслёдствіе ихъ врайней возбудимости мускулы отъ ихъ вліянія соотвётственнымъ образомъ совращаются. Такъ, при нажатіи лицеваго нерва, сокращаются мускулы скуловой le muscle canin, общій мускулъ-элеваторъ носовой области и проч. При возбуждении грудососцеваго мускула, мускуль этоть сокращается, и голова тогда поворачивается въ противоположную сторону. Но въдь нужно уже глубокое изучение физиологи движений, чтобы знать, что грудососцевый мускуль при совращении поворачиваетъ голову въ противную сторону. Откуда такое звавіе у необразованныхъ особъ, подвергавшяхся опыту?

Всв, кто видваъ содроганія истеричныхъ жевщинъ во время ихъ сомнамбулизма, отввчаютъ за то, что вти разстройства мускульной системы не притворны. Нётъ индивидуума достаточно сильнаго для того, чтобы вліяніемъ воли

шій арабскій языкь, служиль мих переводчикомъ). Вь теченіе насколькихъ минуть женщина эта, чувствуя, что ся ваки отяжелавають, сказала своей изумлевной компаньбика: "мон глаза закрываются"—"Говори: Аллахъ! "посоватовала ей та, "Аллахъ! глаза мон закрываются". И дайствительно, она не замедлила заснуть, къ великому удивленію всахъ присутствующихъ. Ужеди и здась будутъ видать вліявіе маленькаго Виктора?

Въ госпиталѣ de la Pitié я сдѣлалъ одинъ опыть, при которомъ я, кажется, гарантировалъ себя отъ всякаго повода къ поддѣлкѣ. Молодая дѣвушеа, падъ которою я производилъ опыть, не знала, что я хотѣлъ дѣлать. Я сказалъ ей, что я ее электризовалъ вслѣдствіе боли въ колѣнѣ, и дѣйствительно, возлѣ постели поставили элекрическую баттарею. Эта баттарея, которую больная считала слашкомъ сильной, вовсе не дѣйствовала, между тѣмъ моя паціентка плчувствовала сонливость и такую усталость, что принуждена была закрыть глаза. Такъ какъ и не хотѣлъ дѣлать пассъ, я ограничился сильнымъ нажатіемъ двухъ пальцевъ, то не могъ получить полнаго сна; но много разъ и вызывалъ въ ней довольно очегидную сончивость.

92

сохранять въ продолжени четверти часа сокращение мускула такъ, чтобы нельзя было подмътить самого незначительнаго стремленія въ ослабленію и прекращенію напряженія. А сомнамбулы сохраняють сокращение мускуловь въ теченія въсколькихъ часовъ; при пробужденіи же ничуть не помнять и не испытывають никакой усталости отъ этого продолжительнаго и невъроятнаго усилія мускула. Что васается позъ, называемыхъ пассіональными, въ которыхъ различныя душевныя двяжевія выражаются съ неслыханною силой, то я сильно сомевваюсь въ существовани на свътв столь искусныхъ артистовъ, которыя бы разыгрывали мимическія сцены такъ мастерски, какъ бъдныя истерическія дъвушки de la Salpêtriere. Всъ сомнамбулы ведуть себя одинаково: ихъ мимика такъ выразительна, чувства экстаза, любви, удивленія, гитва, отвращенія, презрънія, угрозы передаются съ такою поразительною силой, что всв, присутствовавшие при подобныхъ сценахъ, остаются убъжден. ными, что притворство туть невозможно.

Самыми частыми явленіями у сомнамбуль бывають авестезія и анамезія (нечувствительность къ боля). Эти два явленія почти постоянны. Теперь обыкновенно говорять, что авестезія-дъло притворства. Конечно, если смотръть на дъло безусловно, то можно притворяться и въ нечувствительности въ боди. Но сколько лицъ имваи бы терпвене переносить безъ серьезнаго мотива уколы на лицѣ, ноздряхъ, рукахъ; вырываніе волосъ, щекотавіе соедивительной плевы воса, ушей; кто перенесъ бы уколы рукъ булавками, сталъ бы пить отвратительныя жидкости, вто захотвль бы удовольствія вдыхать аммоніакъ или сфрную кислоту? Таковы навазавія, которыя приходилось бы переносить изъ-за одного только удовольствія надуть наивнаго медика, тщательно ваблюдающаго за этимъ и дълающаго замътки. А сомвамбулы почти всв таковы. При каждомъ опытв, производимомъ надъ ними, они не оказываютъ ни малъйшаго сопротивленія; они не рвутся, не вздрагивають, остаются нечувствительными и разсъявными, не морщатся, когда переносятъ столь безкорыстные и мучительные опыты. Что же это будетъ? героизмъ (и героизмъ совершенно неумъстный) или анестезія?

Я могъ бы привести много примъровъ, доказывающихъ, какъ нелёпо предположение поддёльности сомнамбулизма. Наприм. тотъ фактъ, что можно произвольно произвести рвоту, показывнетъ, что при этомъ бываетъ психическое состояние, отличное отъ обыкновеннаго состояния. Есть ли такой человъкъ, который могъ бы рвать, потому что ему говорятъ; "здъсь дурной запахъ"? А между тъмъ у сомнамбулъ это — явление постоянное. Сомнамбула плачетъ, когда ей это прикажутъ, проливаетъ потокъ слезъ и плачетъ навзрыдъ. Ужели такъ легко заплакать, по прикаваные? Сдълайте надъ собою опытъ, и увидите, что это невозможно<sup>1</sup>).

Недавно я былъ свидътелемъ одного случая, который могъ бы быть очень печальнымъ, но къ счастію не имвлъ викакого серьезваго последствія. Дело шло объ одной молодой женщини, -- превосходномъ магнетическомъ субъектв. Желая вызвать у нея страхъ, я сказалъ: "смотрите, я беру вашу руку и отръзываю. Посмотрите, какъ кровь течетъ". Тотчасъ же, не издавая крыка, не дълан жеста, она упала навзничь, какъ мертвая. Дъйствительно, жизнь на время прекратилась, сердце не билось, дыханіе прекратилось. Такое состояніе продолжалось около полу-минуты, показавшейся въкомъ мученій для меня; потомъ глубокій вздохъ возвъстилъ о возвращения жизненныхъ явлений. Можно ли сказать, что и этотъ обморокъ -- только ловкая комедія. Во всябомъ случав, я скорве согласился бы просаыть какимъ угодно наивнымь, чэмъ повторить этотъ опытъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Amicus noster quidam, quem ad somnationem facile suscitamus, si de libidinosis rebus loquor, statim it in erectionem. Si jubemus, ut mirgat, invitus mingit et restem foedat.

Итакъ можно, кажется, если не найти безусловное и неопровержимое доказательство, то по крайней мёрё собрать вёсскіе доводы въ пользу того, что сомнамбулическое состояніе существуетъ.

Разберемъ теперь возраженія, приводимыя противъ сомнамбулизма. Если я не опибаюсь, вотъ главныя изъ нихъ:

1-е возражение. — Явление сомнамбулизма, говорять, непримиримы съ данными науки. Невозможно допустить, чтобы пассы вызывали сонъ, чтобы жидкость выливалась изъ тъла по волъ магнетизера, чтобы мысль передавалась безъ витиняго проявления, чтобы можно было животомъ видъть, ладонью рукъ—слышать, лбомъ—обонять и проч.

Въ этомъ возражении есть неясность, которую нужно устранить. Сомнамбулизму, причины и свойства котораго еще столь таянственны, нечего дёлать съ тёми объясненіями, которыя пытаются дать шарлатаны. Діло не въ томъ, чтобы опровергать ихъ болъе или менъе корыстныя продвлян, но въ томъ, чтобы изучать и провврять то, что было наблюдаемо серьезными, заслуживающими уваженія, учеными. Всв. кто хотвлъ ваблюдать физіологическія явленія сами по себъ, скоро убъждались, что отъ вліянія пассъ или отъ пристальнаго взгляда происходитъ особенный обморовъ съ весьма опредъленными свойствами. Если бы въ сомнамбулизыв все было призракъ и поддълка, то самый вопросъ о немъ не только не могъ бы утвердиться, но и исчезъ бы безслёдно. Ложь можетъ торжествовать только при помощи истинъ, съ нею смбиланныхъ. Притомъ о свойствв и отправленіяхъ нервной системы мы не имвемъ столь совершенныхъ и точныхъ понятій, чтобы могли отрицать возможность такого или иного явленія. Экспериментальный методъ долженъ служить намъ здёсь болёе всего руководителемъ, а отрицанія апріорныя, равно какъ и утвержденія тавія же должны быть изгнаны изъ научныхъ споровъ. Собственно говоря, относительно сомнамбулизма отрицания всегда были апріорны. Я не знаю такихъ эвспериментаторовъ, которые, опираясь на извёстное число фактовъ, заключили къ несуществованію сомнамбулизма. При отрицаніи опирались на умозрѣнія, а не на опыты. Никто изъ тѣхъ, кого я знаю, не скажетъ: "я пробовалъ усыплять четырехъ особъ, вѣсколько разъ употребляя извѣстные пріемы, и ничего не достигъ". Доселѣ довольствовались смѣхомъ и говорили: "это невозможно". Опроверъеніе, мвѣ кажется, неудовлетворительное.

2-е возражение. — Все, что паблюдается при сомнамбулизмѣ, непостоянно, неправильно, измѣнчиво '). Никакого опредѣленнаго закона; наблюдаемыя явленія измѣняются съ каждымъ наблюдателемъ и каждымъ субъектомъ. Что предсказываютъ, того не случается, а чего не предсказываютъ, то случается.

Пусть у различныхъ сомнамбулъ есть значительныя различія, этого нельзя отрицать. Но эти различія касаются только второстепенныхъ явленій. Въ сущности сомнамбулическое состоявіе у всёхъ одинаково. Его можно охарактеризовать однимъ словомъ, назвавъ его автоматизмомъ. Чго удивительнаго, что этотъ автоматизмъ облекается въ различныя формы, сообразно съ личностью сомнамбулиста съ одной стороны, а съ другой—смотря по тёмъ пріемамъ, какіе быля употребляемы для вызова сна.

Кромѣ того различіе, непостоянство, неправильность совершенно объясняются удивительною сложностью духовныхъ явленій. Мозгъ есть аппаратъ, конечно, въ тысячу

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ статъй "Таймса", въ которой разбярался трудъ, налечатанный имою въ Revue des deux Mondes о бъсноватыхъ прежняго в настоящаго времени, мий возражали, что невозможно описать изминчивыя и скоротечныя явленія истерія. Эго все равно, говорилъ критикъ, что пытаться снять на фотографической пластинки подвижную поверхность оксана. Съ этимъ наблюденіемъ, которое кажется мий мало основательнымъ и не оправдывается фактами, связывали другой довольно странный упрекь: что оно говорить о вещахъ, о которыхъ слідовало бы молчать, что описаніемъ истеріи оно вызываетъ приступы этой болівни; что оно, словомъ, способствуетъ не знавію, а расиространенію зла. Вотъ, мий кажется, научная суровость (pruderie).

разъ сложаве флейты, а однако не знающій не могъ бы играть на флейтв, если бы путемъ долгаго навыка не изучилъ свачала пріемовъ игры.

"Вамъ хотёлось бы поиграть на моей душё, говоритъ Гамлетъ лазутчикамъ короли — своего дяди, вы вообразели, что знаете мои клапаны, вамъ хотёлось бы распоряжаться всёми звуками моего душевнаго регистра, начиная съ самаго низкаго до самаго высокаго. Много музыки, чудный тонъ въ этой маленькой трубкё, а между тёмъ вы не можете извлечь изъ нея одного опредёленнаго звука. Неужели, вы думаете, что на моей душё вамъ легче играть, чёмъ на олейтё?

Эти слова Гамлета могутъ относиться въ твмъ, вто находить психическія явленія сомнамбулизма слишкомъ непостоянными для того, чтобы онв были научными. Представимъ, что 50 человъкъ неопытныхъ пробуютъ поочередно играть одну и туже пьесу на одной и той же олейтв: они не пойдуть двлже того, что извлекуть нестройные и самые разнообразные звуви. Что же удивительнаго, если врачи наблюдателя, всв довольно неввжественные относи. или тельно внутренней природы нервной системы, получають только противоръчивые результаты? На мой взглядъ, болъе удивительно то, что, не смотря на поше глубокое невъжество, не смотря на почти безковечное различіе эксперимен. тальныхъ условій, бываетъ еще столько аналогія между наблюдаемыми явленіями. Въ дъйствительности вамъ слъдовало бы болве поражаться сходствомъ, чимъ различіемъ, потому что разница здёсь слишвомъ ничтожна сравнительно съ твмъ, чвмъ она должна бы быть.

Что васается меня, то употребляя одинаковые пріемы, я всегда получалъ согласные результаты, не смотря на громадное различіе экспериментируемыхъ субъектовъ.

Различные виды одной и той же болбави рёзче иногда обозначаются, чёмъ различные виды сомнамбулизма. Почему бы его не сравнить съ болёзнью? Онъ имёетъ періодъ начала, средины в періодъ кризиса, симптомы существенные и постоянные, симптомы второстепенные и непостоянные. Всегда онъ равенъ самому себв.

Нужно также знать, что на проявленія магнетическаго сна большое вліяніе производитъ направленіе, данное экспериментаторомъ.

Въ самомъ двяв, особа, усыпленная въ первый разъ, находится въ особевномъ состоянія, при которомъ экспериментаторъ можетъ направить ее, куда желаетъ. Сообразно съ твмъ, желаютъ ля вызвать такое или иное нормальное явленіе сомнамбулязма, можно къ этому направить вниманіе субъекта и, благодаря этому виду дрессировки, можно сдвлать такъ, что это явленіе легче будетъ вызываться, чъмъ другія, или даже исключительно. Это просто означаетъ, что воля, привычка, обученіе играютъ важную роль въ проявленіяхъ сомнамбулическаго нервоза.

Пусть напр. обратять внимавіе на вервно-мускульнізя явленія, ваталепсію, сокращеніе и пр. При каждомъ новомъ сеансь не только воспроизведуть все, что было наблюдаемо у того же сомнамбулиста въ предшествующіе сеансы, но почти всегда можно прибавлять новое явленіе, которое мало по малу сдълается опредъленнымъ. Точно также, если остановятся на психическихъ явленіяхъ (галлюцинаціяхъ), то чъмъ больше будетъ попытокъ въ этомъ направленіи, чтобы ввощрить умъ сомнамбулиста, тъмъ болъе умъ его будетъ развиваться. Въ концъ концовъ галлюцинаціи легко будутъ пронзводиться и сдълаются вполнѣ опредъленными. Если ивслѣдованіе обратится на явленіе автоматизма, то съ каждымъ сеансомъ будетъ новый прогрессъ въ автоматизмѣ, который сдѣлается весьма явственнымъ, тогда какъ въ вачалѣ онъ едва былъ замѣтенъ.

Упражненіе и обученіе производять то, что различные сомнамбулисты, усыпленные насколько разь однимъ и тамъ же лицомъ, во многомъ похожи: потому что экспериментаторъ развилъ въ нихъ однъ и таже способности, усовершенствовалъ одни и таже явленія, сдалалъ чрезъ привычку Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. 111. 7 и обученіе болёе отчетливыми одни и тёже симптомы. Эти сомнамбулы, руководимые всё въ одномъ и томъ же направленіи, будутъ напротивъ очень отличны отъ всёхъ другихъ, отъ тёхъ напр., поторыхъ будетъ упражнять и обучать другой экспериментаторъ.

Эти факты нимало во удивительны для твхъ, вто знаетъ громадное вліявіе упражненія и привычки на психическія явлевія.

3-е возражение. — Если бы животный магнетизмъ былъ дъйствительнымъ фактомъ, то не видно было бы, чтобы сомнамбулы подъ руководствомъ шарлатановъ продѣлывали всъ проказы, къ которымъ они привыкли. Нинто не можетъ отрицать того, что есть много обманщиковъ. Часто даже нъкоторыя сомнамбулы, на котогыхъ сначала смотрѣли какъ на надежныхъ, признавались впослѣдствія, что они разыгрывали комедію.

Действительно, нельзя отрицать, что есть обманщики, но вто хотя немного съ небольшимъ вниманіемъ присутствоваль, какъ я это пробоваль дълать, при акробатическихъ сценахъ, которыя магнетизеры-профаны показываютъ публикв, тоть остается убвжденнымь съ одной стороны, что субъекты усыплены, съ другой-что они фиглярничають. Это- притворяющіяся сомвамбулы. Эти два термина не противоръчать одинь другому, какъ это напрасно стали бы предполагать. Въ самомъ дёлё усыпленная женщина не такъ отлична отъ той, какою она бываетъ въ бодрственномъ состоянія, чтобы не могла понимать своего положенія, размышлять и притворяться. Она усыплена, какъ это доказывають всв представляемыя ею физіологическія явленія (каталепсія, сокращеніе мускуловъ, анестезія, подергиваніе въвъ, конвульсія глазъ, пріостановка движеній глотанія). Но будучи совершенно. усыплена, она играетъ свою роль, пробуеть предугадывать будущее, отчетаньо узнавать по твлу больныхъ, спрашивающихъ ее, угадывать по пучку водосъ возрасть, характеръ в состояніе здоровья кого либо.

Эти отгадии составляють часть ся задачи. Она знаеть вто и сообразуется съ этимъ. А между твиъ она двйствительно усыплена, и даже благодаря только сомнамбулязму она н можеть выполнять всё эти экзерциціи. Если се разбудить, то она принуждена будетъ истратить громадную двятельвость духа и вынести несносную мускульную усталость. Наблюдале слабоумныхъ, притворяющихся цонъшанными: точно также есть сомнамбулисты, притворяющиеся прозорлевыми во время сва. Авробату понадобились бы чудеса ловпости и мускульной силы, чтобы сделать половину удевительныхъ экзерцицій, которыя сомнамбулисть легко можеть нсполныть благодаря ваталептическому состоянию своихъ мускуловъ. Извъстная Люцилія, которую всъ видъли въ Парижъ два или три года тому назадъ '), была дъйствительно усыплена. Но булучи усыпленною, она преврасно сознавала, что была на сценъ, яграя свою роль предъ публивою и съ успъхонъ выпозная tours de force съ мастерствонъ актриссы, добросовёстно относящейся въ своему делу.

Аліснистамъ логко понять, что нётъ противорёчія можду этими двумя явленіями: сомнамбулизмомъ и симуляцією ясновидёвія (de la lucidité).

Когда сумасшедшій разсуждаеть, обдумываеть, размышляеть, то онь часто проявляеть много логики. Можно ли поэтому сказать, что онь не сумасшедшій? Только люди, совершенно незнакомые съ медициною, могуть такъ думать. Въ самомъ дъль, сумасшедшіе, сомнамбулисты разсуждають, обдумывають, размышляють, притворяются в было бы нелвпо заключать отсюда, что ихъ сумасшествіе или сомнамбулизмъ притворны.

Часто даже наблюдаются нёкоторыя странныя психическія явленія, которыя необходимо внать. Нёкоторые усыпленные субъекты дають себё отчеть въ томъ, что ихъ галлюцинація---только фикціи, и что представляющееся

7\*

<sup>\*)</sup> Crat. Haneyar. 35 1880 rogy.

ниъ съ дъйствительными формами, не есть дъйствительность. Это наблюдается въ сновидения, а также въ сумасшествия. Часто намъ снятся столь странныя чудовяща и столь нельпыя видьнія, что им не ножень върить имъ. Тогда въ сознани происходить какъ бы раздвоение: мы видимъ во сяв. и знаемъ, что имвемъ двло съ сновиденіемъ; и мы авдаень большія усндія, чтобы прогнать надовдающее намъ видене. Точно тавже подверженные галлюциваціямъ слы-ШАТЪ ГОЛОСА. О КОТОРЫХЪ ОЧОНЬ ХОРОШО ЗНАЮТЪ. ЧТО ОНИ субъективны. Также изкоторыя сомнанбулы сознають свое состояніе, тавь что въ нихъ происходить интересный антагонизмъ. Воображевіе ихъ представляетъ имъ дъйствительную форму вещей, а умъ ихъ сознаетъ нелицость этого. Вотъ почему они часто впадаютъ въ противоръчія, изъ которыхъ поверхностный наблюдатель завлючиль бы о свих. ляція. Поразительный факть быль съ больною de Beaujon (госпиталя), зовершенно молодою дввушкою, которую я нъсколько разъ усыплялъ съ велвчайшею легностію. Я говорядъ ей, что намъренъ совершить тяжелую операцію. напр. ампутировать вогу; она издавала врики боди, сильно ПЛАКАЛА И ДУМАЛА, ЧТО ВИДИТЪ ПОТОБЪ КРОВИ; НО ПОЧТЕ ВЪ тотъ же моментъ она понимала, что это ореція, и сквозь слезы смвялась. Часто также, когда усыпленныхъ субъектовъ заставляють совершать воображаемыя путешествія, то они знають, что сидять въ кресль или лежать на постели. а между тёмъ видять страны, въ какія бы яхъ ви вваумали повести, подобно тому, какъ въ обывновенномъ снъ мы считаемъ себя перенесенными въ далекія страны, не забывая однако того, что мы преспокойно слимъ въ своей KOMHATS.

Тщательное исслёдованіе явленій, какое только могуть сдёлать люди просвёщенные и разумные, соглашавшіеся испытать на себё дёйствіе магнетизма, поназываеть, какъ трудно даже усыпленному субъекту отдать себё отчеть въ томъ, что онъ не притворяется. Чтобы сдёлать эти наблю-

100

денія, не нужно ждать глубокаго сна, нужно только не пропустить перваго періода, того, который можно бы было назвать періодомъ онёмёнія. Въ этомъ періодё сна сознаніе сохраняется, а между тёмъ бываетъ довольно очевидное начало автоматизма.

Медикъ изъ Бреслау доказывалъ Дейденгайму, что магнетизмъ не произведетъ на него никакого вліянія, но послѣ того, какъ онъ былъ магнетизеромъ Ганзеномъ приведенъ въ состояніе онъмѣнія, не могъ произнести ни слова. Пробудившись, онъ объяснилъ, что могъ бы хорошо говорить, я если не сказалъ ничего, то потому, что не хотълъ. Снова его привели въ состояніе онъмѣнія при помощи нѣсколькихъ пассъ; опять послѣдовала потеря языка. Его пробуждаютъ, и онъ вынужденъ былъ сознаться, что если не говорилъ, то потому, что не могъ.

Однеъ изъ монхъ друзей, будучи только приведенъ въ состояние одвленвлости, а не совершенно усыпленв, внямательно изучиль это явленіе безсилія, совпадающее съ нацюзіею сиды. Когда я ему назначаю движеніе, онъ всегда выполняеть его, даже посл'в того, какъ до магнетизированія онъ вполит ръшился сопротивляться. Однако, какъ только намагнетизированъ, не можетъ уже сопротивляться. Величайшаго труда стоитъ ему понять это при пробуж-мив, но я не имъю води сдъдать это". Иногда онъ пытался также думать, что пратворяется. "Когда я въ состоянии оцваенваости, говорнать онъ мив, то притворяюсь въ автоматазыв, хотя, важется, я могу иначе поступать. Я твердо ръшаюсь не притворяться, но, вопреки моему хотъвію, какъ только начинается сонь, мий кажется, что я притворяюсь". Повятно, что этоть видь притворства ръшительно смъшивается съ дъйствительностью этого явленія. Автоматизмъ довазань темь однимь фактомь, что добросовестныя особы не могуть действовать иначе, какь автоматы. Не важно, что они воображають въ себъ сялу сопротивления: они не

сопротивляются. Нужно принять въ соображение фактъ, а не напускаемую ими на себя иллюзію въ мнимой силъ сопротивления.

Итакъ возраженія противъ дъйствительности сомвамбулизма, дъдавшіяся прежде смъдо, а теперь робко, не могутъ служить какимъ либо противовъсомъ предъ внушительною совокупностью формальныхъ и досела не опровергнутыхъ доказательствъ, указанныхъ вами выше.

Въ самомъ дълъ, если намъ недостаетъ безусловнаго доказательства, то по крайней мёрё у насъ есть много оснований, очевидно свидетельствующихъ о нелепости предположенія симуляціи. Скептицизмъ въ наукъ-превосходный методъ; но не нужно его доводить до того, чтобы все считать иллюзіею и обманомъ. Допускать, что сотни наблюдателей, обывновенно проницательныхъ и осмотрительныхъ, позволяли себя одурачивать продолжительными надувательствами, что эти надувательства совершаются постоянно, не принося лицамъ, устроявшимъ стачку, вичего, вромъ невыносимыхъ страдавій, и предполагать, чтобы эта III YTKA неязмённо повторядась въ теченія столётія, въ самыхъ различныхъ стравахъ, допускать это значитъ быть черезъ край осторожнымъ. Всякому, кто изследовалъ вопросъ, сомневаться въ дъйствительности сомнамбулизма такъ же смъшно, вавъ сометваться въ дъйствительности эдилепсии. Впрочемъ если есть еще сомнъвающіеся, то пусть на самихъ себъ извъдають, пусть изучають, экспериментирують, и они своро убъдятся, что ихъ сомнъвіе не оправдывается; такъ точны, такъ громки факты, такъ они налагаютъ свой верховный авторитетъ на всякое сомнёніе.

(Продолжение слъдуеть).



# АССИРО-ВАВИЛОНСКАЯ РЕЛИГІЯ.

(Изъ соч. Геор. Paymuncona: The five great monarchies of the ancient eastern world).

## РЕЛИГІЯ ХАЛДЕЕВЪ.

(Продолжение\*).

## Дав-Кина.

Дав. Кина (Dav.Kina), жева Хоа, очевидно есть Δαύхη, Дамакія '), бывшая женою Айз'а и матерью Бэла (Бэлъ-Меродаха). Думаютъ, что ея имя означаетъ "главная госпожа" '). Она не имъеть отдъльныхъ титуловъ или важнаго положенія въ Пантеонъ, но, подобно Аватъ, пользуется эпитетами своего супруга, съ единственною разницею въ родъ.

### Синъ или Хурки.

Первый богъ второй тріады есть Синь (Sin) или Хурки (Hurki), лунное божество. Изъ уваженія къ греческимъ понятіямъ Берозъ нарушаетъ настоящій Халдейскій порядокъ въ своемъ перечисленія небесныхъ тёлъ <sup>\*</sup>) и помёщаетъ солнце прежде луны. Халдейская мисологія даетъ очень опредѣленное преимущество меньшему свѣтилу, можетъ быть потому, что ночи пріятнёс дней въ жаркихъ странахъ.



<sup>\*)</sup> См. Труды Кіевсв. дух. Акад., 1884 г. № 5.

<sup>1)</sup> De Princip 1. s. c. Τοῦ δὲ Αοῦ καὶ Δαύκης υἶον γενέσθαι τὸν Βήλον.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Sir II. Rawlinson въ *Herodotus* автора vol. 1. р. 601, примъчаніе 8. Movers в Bunsen производять Δαύχη огь Евр. דוֹך, "tundere", в переводань его "борьба", сравнивая сь Сирійскимь daukat (Cw. Bunsen's Egypt, vol. IV. pp. 155, 156).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Beros. Fr. 1. § 6.

Относительно имень этого бога мы можемь замѣтить, что Скнъ, Ассирійскій ли это терминъ, или Семитическій, есть слово совершенно неизвѣстной этимологіи, которое, однако, прилагается къ лунѣ во многихъ Семитическихъ языкахъ<sup>1</sup>); между тѣмъ какъ Хурки, которое есть Халдейское или Хамитическое имя, вѣроятно происходитъ отъ корня, родственнаго еврейскому 'Ur, "V, "vigilare", откуда производится терминь, иногда употребляемый для обозначенія "ангела" ')-'Ir "V, "стражъ".

Титулы Хурки обыкновенно неопредвленные. Онъ есть "ВАЧАЛЬНИКЪ", "МОГУЩЕСТВЕВНЫЙ", "ГОСПОДИНЪ ДУХОВЪ", "ЖИвущій въ великихъ аебесахъ", или гиперболически, "начальникъ вебесныхъ и земныхъ боговъ", "царь боговъ" и даже "богъ боговъ". Впрочемъ вногда его титулы бываютъ опредъленнъе и частиве; а именно: во 1-хъ, тогда, вогда они имвють цвлью показать его бытіе въ качествв небеснаго свътила, отсюда: "яркій", "сіяющій", "господинъ мъсяця"; и во 2-хъ, когда они изображаютъ его завъдывающимъ зданіями и архитектурою, которыя Халдейцы повидимому ставили подъ его спеціальный надзоръ. Въ етомъ отношенія онъ называется "поддерживающимъ архитекторомъ", "укръ. пителемъ врвпостей", и болве обще, "господиномъ зданія (Bel.zuna)<sup>\*</sup>). Кирпичи, Халдейскій строятельный матеріаль, были конечно подъ его покровительствомъ, а знакъ, озна. чающій его, есть также и знакъ мъсяца, во время котораго онъ считался проявляющимъ особенную заботливость \*). Его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sin употребляется для Луны въ Мендейсконъ (Mendaean) и Снрийсконъ языкахъ въ настоящее время. Оно есть имя, данное Лунному Богу въ С. Дереймссконъ Серудзийсконъ (Seruj) спискъ идоловъ Харрана (Harran); и оно было теринномъ для понедъльника, употреблявшимся Сабейцами до деватаго столътия.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Какъ у Данінда, IV. 13, 17, и въ Сирійской литургін.

<sup>\*)</sup> Териннъ зина можетъ быть связываенъ съ Евр. 1, "образь". Zanan есть обычное у Ассиріянъ для "зданія".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Синъ ясно называется "богомъ мъсяца Сивана (Sivan) счастливаго имени"; и можно предполагать, что его имя есть только сокращение изъ Сивана. Знакъ, употреблявшийся для мъсяца Сивана, есть также знакъ, который изображаеть "чирпици",

обывновенный символь есть нараждающаяся вли новая луна, которая обыкновенно представляется большой, но чрезвычайно тонкой  $\checkmark$ ; хотя и небезь явкотораго разнообразія въ сормахъ  $\smile \bigcirc$ . Самыя любопытныя и чисто условныя изображенія его—ето линейный полукругъ  $\bigcirc$ , и подобіе этому полукругу, составленное изъ 3 прямыхълиній ')  $\smile$ . Освѣщенная часть диска луны всегда обращена прямо въ горизонту, положеніе—очень ръдко видимое въ природь.

Главный Халдейскій храмъ лунвому богу быль въ Урв нин Хурв (Мугейрв), городв, который, ввроятно, отъ него получиль свое вмя <sup>3</sup>), и который выходнися подъ его особенной протекціей. Онъ также имъль святилища въ Вавилонъ и Борсиппъ, въ Калахъ и Дур-Саргинъ (Dur Sargina, Хорсабадъ). Цовидемому немногія божества были почитаемы со стороны Халдейскихъ дарей съ такимъ постоянствомъ. Его великій храмъ въ Урв быль начать Урухомъ, и оконченъ его сыномъ Илги, -- двумя древнъйшями изъ всъхъ монарховъ. Позднѣе мы находимъ его въ такомъ почетѣ, что ныя каждаго царя втеченіе нісколькихь столітій заялючаеть въ себѣ имя луннаго бога. По возстановленія Халдейсвой власти, онъ опять находится въ великомъ уважение. Небухалненцарь упоминаеть его съ почетомъ; а Набонидь, посявдній тувемный монархъ, возстановляеть его алтарь въ Уръ и даетъ ему самые высокозвучные титулы<sup>\*</sup>).

Болбе чемъ въ одной надпися, лунный богъ называет-

\*) Набонназ называеть его: "начальникь боговь неба и вемля, царь боговь, богь боговь, жирущій гь великихь небесахь", и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эги формы заниствованы главнымъ образомъ изъ гравюръ на цилиндрахъ, изданныхъ покойнымъ Mr. Cullimore'омъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это не необыкновенно, что второй слогь въ Ассирійскомъ или Вавилойскомъ имени бога биль опущенъ какъ неважный. Мы имъемъ Asshur и As, Sansi и San, Ninip и Nin, и пр. Такъ им могли ожидать вайти Ниг и Нигкі. Можетъ бить вто-и не доказательство для связи,-но тъмъ не менъе оно есть аргументъ въ новъзу ся,-находить, что когда Уръ. намънилъ свое имя на Камарниу (Camarina) (Eupolem. ар. Alex. Polyhist. Fr. 3), новое написиованіе было произведено отъ другаго слова (Kamar apa6.), означающаго "луна". (Sir. H. Rawlinson въ Herodotus автора, vol. I. р. 616).

ся старшимъ сыномъ Бэл Нимрода. Онъ вийлъ жену (лунная богина), титулъ которой былъ "великая госпожа" и которая въ перечняхъ часто упоминается вмёстё съ нимъ. Она и ея супругъ быля покровительствующими божествами Ура или Хура; а отдёльвая часть тамошняго великаго храма была посвящена исключительно въ честь ея. Ея "ковчегъ" или "палатка", которая была отдёлена отъ палатки ея супруга, подобно послёдней, вёроятно, находи лась, въ этомъ святилищѣ. Ея палатка носила названіе "меньшій свётъ", между тёмъ какъ палатка ея мужа выразительно называлась "свётъ".

### Санъ яля Санся.

Санъ или Санси (San, Sansi)—богъ солнце былъ вторымъ члевомъ второй тріады. Главный елементь этого имени находится, въроятно, въ связи съ корнемъ shani, "У которое поарабски, в можетъ быть и поеврейски, значитъ "свѣтлый" '). Отсюда мы можемъ сравнивать наше собственное "sun" (солнце) съ Халдейскимъ "San"; потому что "sun" по всей въроятности въ этимологическомъ отношении имветъ связь съ "sheen" и "shine" (сіяніе, блескъ). Семитическій титулъ бога, Shamas или Shemesh, УЭУ, есть вполнѣ отдѣльный, какъ и есть на самомъ дѣлѣ, онъ обозначаетъ собою правящую силу солнца<sup>3</sup>), а не сіяніе его свѣта. Слѣдъ Хамитическаго его имени обнаруживается въ хорошо извѣстномъ городъ Виесанѣ (Bethsan)<sup>3</sup>), наимено-

<sup>1)</sup> Поеврейски shani, إلك обыкновенно переводится "красный", но изкоторие ученые іуден предполагають, что истанное значеніе есть свётный. (Си. Newman's Hebrew Lexicon ad voc., и сравн. Gesenius).

<sup>•)</sup> Ora wyw, "ministrare" (Cu. Buxtorf. ad voc.).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ioc. XVII. 11; Суд. I. 27; 1 Царствъ XXXI. 10, и пр. Енрейская форма есть (קררשא, Beth-shean, или ביחשו Beth-shan. LXX дають Ваидойч, Ваидоайч, Ваидоаин и Видоач. Іосифъ инбетъ Видоача и Ведоачи. Талиудъ сокращаеть это слово въ Bisan, ביםן; а существующее има есть Beisan. Какъ Scythopolis, этотъ городъ билъ хорошо извъстевъ грекамъ и римаднажь.

ваніе котораго, по заявленію Егезнипа, означаеть "domus Solis",—"домъ солица" !).

Титулы, придаваемые солнцу-богу, не особенно часто имвють прямое отношение въ его оканческимъ силамъ вли аттрибутамъ. Это правда, что въ накоторыхъ мастахъ онъ называется "господнномъ огна", "свётомъ боговъ", "правнтелемъ дня" и "освѣщающимъ пространство неба и земля". Но обыкновенно о немъ говорятъ болѣе отвлеченнымъ образомъ, какъ о "распорадителъ всвхъ вещей", "основателъ неба и земли"; яли, если ему приписываются спеціальныя отправленія, то они связываются съ предполагаемой "ДВИГАТЕЛЬНОЙ" СЕЛОЮ СГО, ВНУШАЮЩСЮ ВОНИСТВСННЫЯ МЫСЛИ въ умы царей, управляющею и благосклонно дъйствующею ва вхъ предпріятія, вли помогающею имъ отправлять всякую активную обязанность царскаго званія. Санъ есть "верховный правитель, бросающій благосклонный взглядъ на походы", "побъдитель враговъ царя", "усмиритель противещихся". Онъ "оказываетъ свое могучее вліяніе" на монарховъ, и заставляетъ ихъ "собирать свои волесницы и вонновъ", - овъ выступаетъ съ ихъ арміями и даетъ имъ возможность распространять ихъ владенія, - онъ преследуеть ихъ враговъ передъ ними, уничтожаетъ сопротивленіе и возвращаеть ихъ съ побъдою въ ихъ собственныя страны. Кром'я этого, онъ цомогаетъ ямъ держать скипетръ власти и управлять подданными неограниченно. Кажется, что наъ наблюденія вадъ видимымъ дъйствіемъ физическаго солнца, вызывающаго всъ функція природы, Халдеяне пришли въ заключенію о томъ, что богъ-сольце производитъ подобное же вліяніе на умы людей и есть веливій активный дъятель въ человъческой исторін.

Главными мёстами поклоненія богу-солицу въ Халдев были повидимому два знаменитыхъ города Ларса (Еллас-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. небольшой трактать Евгезница De locis, и пр., въ in folio паданіи Византійскихъ историковъ (vol. XXIII, sub fin.). Scythopolis civitas, Galeleae metropolis, quae et Bethsan, id est, domus solis.

саръ?) и Сиппара. Великій храмъ Солица, называемый Бит-Парра (Bit-Parra)'), въ первомъ городъ, былъ воздвигнуть Урухомъ, подновлялся другими позднъйшими Халдейсквии монархами и въ полномъ вилъ былъ возстановленъ наконецъ Небухаднеццаромъ. Въ Сиппаръ поялонение богусолецу было настолько господствующимъ, что Абиденъ, вёроятно, вслёдъ за Берозомъ, называетъ городъ этотъ Селіополемъ"). Мало представляется сомнёнія въ томъ. что Адраммелехъ, или "Огвенный дарь" (Fire-king)), почитаніе котораго Сефарвиты (народъ Сицпары) привнесли въ Самарію, былъ этемъ божествомъ. Сиппара въ различныхъ надинсяхъ называется Tsipar sha Shamas, "Спппара Солеца", и имъла храмъ этого бога, полновляемый и украшаемый многими древними Халдейскими царями, равно вакъ Небухаднеццаровъ в Набонидовъ.

Повсюдное существованіе богопочитанія Сана лучше всего доказывается цилиндрами. Сравнительно немногіе изъ твхъ, которые имъютъ на себъ какой либо божественный символъ, не имъютъ его символа. Символъ этотъ или простой кругъ О, или дискъ, раздъленный на четыре части (), или же кругъ съ четырьмя лучами болъе замысловатаго характера .

Санъ или Санси имълъ жену, Ан, Гулу или Ануниту, о которой слъдуетъ намъ сейчасъ цоговорить.

8) Winer, Realwortorbuch, ad voc. "Adrammelech". Sir H. Rawlinson считаеть это производство невъролтнымъ (Rawlinson's Herodotus, vol. I. p. 611), предполагая, однако, другое отъ edim, "устроитель" и melek (ibid.).

4) 4 Царствъ XVII. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Суда по эгому имени, казалось бы, что Ритта быль также титуломъ, подъ которымъ солице было извъстно въ Халдеъ въ раннія времена. Не можетъ-ли этотъ титулъ быть связань съ Египетскимъ Ph-ra или Pi-ra, "солице", откуда, въролтно, и еврейское Фарвонъ?

<sup>\*)</sup> Abyden. Fr. 1; Syncell. vol. l. p. 70.

### Ая, Гула яли Анунита.

Ан, Гула или (Ai, Gula, Anunit) была женскою силою солнца и обыкновенно въ храмахъ и призываніяхъ шла рядомъ съ Саномъ. Ея имена, за исключеніемъ второго Gula, которое несомнённо значитъ "великій" и такъ переводится въ словаряхъ '), неизвёстно, что значатъ. Предполагаютъ, что эти три термина могли примёняться по отношенію къ "восходящему", "кульминирующему" и "заходящему солицу", такъ какъ они не попадаются вмёстѣ, между тѣмъ какъ Гула, по точному разсказу одной надписи, принадлежитъ "великой" богинѣ, "женѣ полуденнаю Содица". Можетъ быть, подобный взглядъ встрѣтитъ то возраженіе, что мужескаго пола Солице, которое есть положительно высшее божество, въ Халдеѣ не встрѣчается съ подобнымъ тройственнымъ представленіемъ <sup>\*</sup>).

Харавтеристическая черта Гулы, какъ божества самостоятельнаго, отдельнаго отъ своего супруга, состоитъ въ томъ, что она управляетъ жизнію и урожайностью. Не вполне ясно, принадлежатъ ли ети качества ей одной, или она разделяетъ каждое изъ нихъ съ своею сестрою. Существуетъ "Госпожа Жизни", которая должна быть разсматриваема какъ спеціальная раздаятельница етого блага; и существуетъ "Госпожа боговъ", о которой ясно говорится, что она "управляетъ рожденіями". Касательно этихъ двухъ личностей, въ настоящее кремя мы не можемъ определить, действительно-ли онъ-отдельныя божества, или же не что иное, какъ только образы Гулы, достаточно определивите

<sup>1)</sup> Gula переводится посредствомъ rabu въ словаряхъ, что есть еврейсвое rab \_\_, велиній", —а отсюда "учений". Въроятно, оно имветъ связь съ Абиссинскимъ guda, "велиній"; но не съ /\_\_, или во всякомъ случав только косвенно. Ді можетъ бить тоже самое слово какъ и Адан (Абиссинское) ано, "свътъ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Ассиріи есть подобное тройственное поклоненіе Солицу мужскаго вола; но даже и такъ им не имъемъ тройной номенклатуры.

ся для того, чтобы въ храмахъ имъть представителей въ отдъльныхъ идолахъ <sup>1</sup>).

Поклоненіе Гулё состояло въ тёсной связи съ поклоненіемъ ея супругу какъ въ Дарсъ, такъ и въ Сиппаръ. Въ надписяхъ ея имя появляется въ связи съ объими этими мъстностями; и въроятно она есть Анаммелехъ, которую Сефарвяты почитали вмъстъ съ Адраммелехомъ, "Огненнымъ Царемъ"). Въ позднъйшія времена она также имъла храмы и отдёльно отъ своего супруга, какъ въ Вавилонъ и Борсиппъ, такъ и въ Калахъ (Calah) и Асшуръ (Asshur).

Эмблема, разсматриваемая теперь вообще какъ символизирующая Гулу, есть дискъ или кругъ съ 8-ю лучами, который въ вавилонскихъ изображенияхъ часто сопровождеется кругомъ съ 4-мя лучами. Вийсто диска мы имбемъ иногда осьмилучистую звёзду \* и даже въ одномъ случаё звёзду только съ шестью лучами \*. Любопытно, что осьмилучевая звёзда съ самаго ранняго періода вообще сдёлалась эмблемою божественности; отсюда можно, пожалуй, заключить только о зепьздномъ происхожденіи поклоненія вообще, но ужъ викакъ о спеціальномъ преимуществё или первеаствѣ Ануниты предъ другими божествами.

## Вулъ или Ива.

Третій членъ второй тріады есть богъ атмосферы, фонетическая передача имени котораго сдёлана весьма разнообразными способами <sup>3</sup>). Пока установится общее соглаше-



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Единственное мёсто, гдё эти два божества асно различаются отъ Гули, есть въ спискё идоловъ, находящихся въ великомъ храмѣ Бол-Меродаха въ Вакилонѣ. Если би не эта замѣтка, эти имена, конечно, могли би бить разсматриваеми ни чёмъ инимъ, какъ только татулами Гули.

<sup>\*)</sup> Никакого удовлетворительнаго объясненія не дано для слова Апатmelech. Если оно представляеть жонственную силу солнца, то ин должни предполагать, что Апа есть сокращенная форма Анунити, и что melek מלך, стоить вийсто malcah כלכה; іуден изъ преврівнія не заботятся о правильности въ именахъ ложнихъ боговъ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Си. выше, р. 112, приязчание 5.

віе, лучше всего удержать имя, съ которымъ читатели уже знакомы, именно Вулъ. Если бы *lva* было правильнымъ произношеніемъ, то мы могли бы втотъ терминъ разсматривать просто какъ древнее Хамитическое имя "воздуха" и объясиять его при помощи Арабскаго *heva*, которое доселъ сохравило вто значеніе.

Важное значение Вула въ халдейской мнеология и его строго познтивный характерь составляють замвчательный контрасть съ слабыми и блёдными чертами Урана, или Эенра влассической системы. Въ дъйствительности Вулъ во многомъ соотвётствуетъ влассическому Зевсу или Юпитеру, такъ какъ, подобно ему, онъ есть настоящій "Князь власти воздушвой", господенъ вихря и бури, управитель молвін. Его главные титулы суть: "правитель неба и земли", "Господь воздуха", заставляющій свирвиствовать бурю". На него смотрять вакь на разрушителя жатвъ, искоренителя деревьевъ, уничтожателя урожая. Голодъ, недостатокъ и и даже ихъ слъдствіе-впидемія, приписываются ему. О немъ разсказывають, что онь имветь въ своей рукв "пламенный мечъ", съ помощью котораго онъ приводить въ исполнение свои разрушительныя дела; на табличкахъ и цилиндрахъ, </c> лою, этоть "пламенный мечь, въроятно, пред-ставляющій молнію, становится его эмблемою <sup>1</sup>). Потомъ Вулъ, какъ богъ атмосферы, даетъ дождь;

а отсюда онъ — "заботлявый и благод втельный начальникъ", податель изобилія", "господинъ плодородія". За эту способность онъ естественно избирается заправлять каналами, етими великими оплодотворителями Вавилоніи; и между его титулами мы находимъ такіе: "господинъ каналовъ" и "учредитель оросительныхъ сооруженій".

Касательно богопочитанія Вула въ Халдев въ древнія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стрини этого плображеннаго рода употреблянись также кака грофен побиди. Tiglath-Pileser I сдилать одну изъ ийди и нависать на ней оттеть о своихъ завоеванияхъ (Sir H. Rawlinson въ Herodotus astops, vol. I. р. 609).

времена существуеть немного доказательствь. Что онь должень быль быть извёстнымь, это видно изь того факта, что его имя составляеть часть имени Шамас-Вула, сына Исми-Дагона, который правиль Халдеей около 1850 г. до Р. Х. <sup>1</sup>). Извёстно также, что этоть Шамас-Вуль учредиль поклоненіе ему въ Асшурё (Киле-Шергатѣ), въ Ассиріи, поставивь его тамъ рядомъ съ его отцомъ Аною и выстронвъ имъ совмъстный общирный храмъ <sup>8</sup>). Кромѣ этого, мы не имѣемъ викакого доказательства, чтобы онъ былъ предметомъ поклоненія во времева первой монархіи; хотя во время Ассирійскаго преобладанія, также какъ и во время позднѣйшей Вавилонской монархів, было немного боговъ, чтимыхъ болѣе его.

Вулъ иногда упоминается вмёстё съ богиней Шалой или Талой (Shala, Tala), которая есть, вёроятно, Salamba или Salambas лекокографовъ <sup>\*</sup>). Значеніе ен имени неизвёстно <sup>4</sup>); и эпитеты ея также большею частью темвы. Ен обычный титулъ есть sarrat или sharrat, "царица", женская форма обыкновеннаго слова sar, которое значитъ "начальникъ", "Царь" или "Государь".

## Баръ, Нинъ или Нинипъ.

Если мы правы, взирая на пять боговъ, непосредственно слёдующихъ за тріадой состоявшей изъ Луны, Солнца и Атмосферы, какъ на представителей пяти планетъ, видимыхъ невооруженнымъ глазомъ, то богъ Нинъ, или Нивипъ, долженъ быть Сатуриъ. Его имена Баръ и Нинъ суть Семетическій и Хамитическій термины, означающіе "господинъ"

.....

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. ниже, Гл. VIII. p. 164.

<sup>\*)</sup> Cu. Inscription of Tiglath-PileserI. p. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Невусніця употребляеть форму Уаданда и навываеть богнию "Вавилонской Венерой". Въ Etymologicum Magnum употребляемая форма есть Уадандас.

<sup>•)</sup> Вторая составия часть въ Salambo или Salambas есть въролтно атта (евр. См), "нать".

нли "козяннъ". Nin · ip — его полное Хамнтическое название означаетъ "Нинъ, по имени", или, "тотъ, чье имя есть Нинъ"; равнымъ образомъ его полное Семитическое название Barshem значитъ: "Баръ, по имени", или "тотъ, чье имя есть Баръ", это терминъ, котораго, положимъ, на самомъ дёлё въ надписяхъ и нётъ, но который, кажется, хорощо былъ извёстенъ древнимъ Сирійцамъ и Армянамъ <sup>1</sup>) и, надо полагать, заключался въ основѣ титула Barsemü, который носили цари Хатры въ Римскія времена <sup>3</sup>).

По характеру и аттрибутамъ классическій богъ, на котораго Нинъ болве всего походитъ, есть, однако, не Сатураъ, а Геркулесъ. Указание на эту связь содержится. какъ кажется, въ Геродотовской генезлогіи, которая предкомъ Нина (Ninus) считаетъ Геркулеса \*). Мы должны вспомнить, что многія классическія преданія отожествляля Геркулеса съ Сатурномъ '); и важется, что на Востокв ето отожествление было во всякомъ случав обывновеннымъ "). По надписамъ, Нинъ есть богъ силы и храбрости. Онъ-"господинъ храбрыхъ", "боецъ", "воинъ, покоряющій враговъ", "украпитель сердецъ своихъ посладователей", и еще "разрушитель враговъ", "укротитель непокорныхъ", "истребитель мятежниковъ", "тотъ, чей мечъ есть добръ". Во многихъ отношеніяхъ онъ вибетъ близкое сходство съ Нергаломъ или Марсомъ. Подобно ему, онъ есть богъ битвы и охоты, управляющій выходами царя на войну или же на

\*) Herodian. III. 1, § 11.

\*) Herod. I. 7.

4) Lydus, De Mensibus, IV. 46; Athenag. Leg. pro Christ. XV. 6; Damasc. de Princip.

<sup>5</sup>) См. Memoir M. Raoul Rachette'a объ Ассирійскомъ Геркулесь въ 17-жъ томѣ Mem. de l'institut., гда этоть пунктъ достаточно доказанъ.

Труди Кісв. дух. Авад. 1884 г. т. III.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CM. Mos. Choren. *Hist. Armen.* I. 13, "Barsamum ob fortissimas res gestas in deos ascriptum ad longum tempus Syri coluere". II. 13, "Tigranes in Mesopotamiam descendit, et nactus ibi Barsami statuam, quam ex ebore et beryllo factam argento ornaverit, deportari eam jubet, et in Thordano oppido locari".

охоту, и доставляющій успёхъ въ томъ и другомъ. Въ тоже самое время онъ обладаетъ качествами, которыя, по видимому, не выбють никакого отношенія къ твыъ, о которыхъ здёсь было упомянуто. Онъ есть пастоящій "богъ-Рыба" Бероза '), и таковымъ изображается на скульптурныхъ произведеніяхъ. Съ этой точки зрвнія онъ называется "богъ моря", "тотъ, кто обятаетъ въ глубянъ "водопроводовъ". Кромъ втихъ впитетовъ, онъ имъетъ множество другихъ болве общаго характера, такъ напр. "могущественный вождь", "высшій", "первый изъ боговъ", любимецъ боговъ, "вождь духовъ", и подобные. Кромв того онъ имветъ рядъ впитетовъ, которые, повидимому, указываютъ на его звъздный характеръ, но которые очень трудно согласить съ представленіемъ о томъ, что, какъ небесное свётило, онъ есть Сатуриъ. Мы встрёчаемъ его названія: "свётъ неба и земли", "тотъ, вто, подобно солнцу, свёту боговъ, озаряетъ народы<sup>с</sup>. Эти выраженія указывають, кажется, на Дуну, или на какую-нибудь очень блестящую звёзду, и едва-ли могутъ быть согласованы съ представлениемъ объ немъ, какъ о мрачномъ и отдаленномъ Сатурив.

Въ Ассиріи эмблема Нина есть Человъкъ-быкъ, олицетвореніе силы и власти. Онъ охраняетъ дворцы Ассирійскихъ царей, которые считаютъ его своимъ богомъ защитникомъ и имя его даютъ своему столичному городу. Можно допустить, что въ Вавилоніи его эмблемою была священная рыба, которая въ различныхъ видахъ часто попадается на цилиндрахъ.

На разное поклоненіе Нину въ Халдев памятники не представляютъ никакого доказательства. Объ этомъ фактв мы можемъ заключать только изъ разсказа Бероза о Рыбвбогв, какъ о древнемъ предметв почитанія въ этой странв <sup>9</sup>),

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fr. 1, § 3. Το μέν όλον σώμα έχον ιχθύος, ύπο δε την χεφαλήν παραπεφυχυΐαν άλλην χεφαλήν ύποχάτω τῆς τοῦ ἰχθύος χεφαλῆς, χαὶ πόδας όμοίως ἀνθρώπου παραπεφυχότας δὲ ἐχ τῆς οὐρᾶς τοῦ ἰχθύος.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рыба-богъ ('Ωάννης) выходить изъ Краснаго моря (перендскаго залива) учить посоловцевъ въ Халдею.

да изъ Хамитической этимологіи имени, подъ которымь онъ обыкновенно былъ извёстенъ также и въ Ассиріи<sup>1</sup>). Тутъ всегда онъ былъ однимъ изъ важнёйшихъ божествъ. Его храмъ въ Ниневіи былъ очень знамевитъ, и упоминается Тацитомъ въ его Анналахъ<sup>2</sup>); равнымъ образомъ онъ имёлъ два храма въ *Calah* (Nimrud'ъ), – каждое изъ этихъ зданій съ нёкоторой претензіей.

Уже было упомянуто"), что Нинъ былъ сыномъ Белъ-Нимрода и что Белта была какъ его женою, такъ и его матерью. Эти родственныя отношенія установились прочно, потому что приводятся неоднократно. Однако одна табличка извращаетъ генеалогію, и дълаетъ Белъ-Нимрода не отцемъ, а сыномъ Нина. Можетъ быть, противоръчіе вытекаетъ изъ двойнаго характера этого божества, которое, какъ Сатурнъ, есть отецъ, но какъ Геркулесъ, есть сынъ Юпитера.

#### Бэл-Меродахъ.

Бөл-Меродахъ (Bel-Merodach) есть, бевъ всякаго сомивнія, планета Юпитеръ, которая и теперь называется Бэломъ у Мендейцевъ. Имя Меродахъ — не извёстной этимологіи и значенія. Его сравнивали съ Персидскимъ Mardak<sup>\*</sup>), уменьшительнымъ отъ mard, "человёкъ", и съ Арабскимъ mirrich<sup>\*</sup>), именемъ планеты Марсъ. Но такъ какъ есть полное основавіе вёрить, что терминъ принадлежитъ Хамитическому Вавиловскому языку, то за его происхожденіемъ нѣтъ нужды обращаться къ Арійскому или Семитическому. Вѣроятнѣе всего, это слово составляетъ описательный эпитетъ, первоначально прилагавшійся къ имени Бэла, точно

- <sup>2</sup>) Tacit. Ann. XII. 13.
- в) См. выше, стр. 120.

<sup>&#</sup>x27;) Что ассирійцы употребляли обыкновенно Хамитическое Nin, вли Ninip, а не Семитическое Bar или Barshem, доказывается преданіями о Нинъ (Ninus) и именемь ихъ столичнаго города.

<sup>\*)</sup> Gesenius, Lexicon Hebraicum, ad voc. "Merodach".

<sup>5)</sup> Kitto's Biblical Cyclopaedia, vol. II p. 328.

такъ какъ и Nipru, но потомъ завоевавшій его мйсто и ставшій собственнымъ именемъ божества. Сомнительно, найдено-ли на памятникахъ фонетическое изображеніе Меродаха; если да, то произношеніе должно быть, кажется, Amardak, отвуда можемъ произвести Амордакію ('Аµордахіа) Птоломея ').

Титулы и аттрибуты Меродаха очень неопределенны. На древевйшихъ памятникахъ, упоминающихъ о немъ. онъ, важется, называется "старикомъ боговъ" \*), и "судъею"; онъ имбетъ подъ своимъ особымъ повровительствомъ ворота, которыя съ раннихъ поръ были мъстами судопроизводства. Такимъ образомъ, онъ является богомъ правосудія и судопроизводства — идея, могшая дать происхождение еврей. скому названію планеты Юпятеръ, Sedek руз, "justitia". Какъ видно изъ Тель-Сифрскихъ таблицъ. Бел-Меродаху поклонялись въ древнемъ Халдейскомъ царствв. Въроятно, съ очень отдаленнаго времени онъ былъ богомъ охранителемъ города Вавилона<sup>\*</sup>); и по мъръ возрастающаго значенія города, поклоненіе Меродаху становилось здѣсь болѣе и болве выразительнымъ. Ассирійскіе монархи всегда связывають Вавилонь главнымь образомь сь этимь богомь; а въ позднай тей Вавилонской монархія онъ становится главнымъ предметомъ поклоненія. Храмъ, который такъ старательно описываетъ Геродотъ \*), есть именно его храмъ, а изображеніе, которому, Вавидоняне съ такимъ благоговѣніемъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это-Птолонеево названіе для Вавилонской области (см. его *геогра*фію, V. 20). Латинскій переводчикъ передаеть это посредствомъ Mardacaea.

<sup>\*)</sup> Такъ Финнкілие поклонялись Бэлу какъ Веліда̀у или בל אירון, "старий Бэлъ" (Damasc. ap. Phot. Bibliothec. p. 343), а Сабенсты Харрана называли своего Бэла, "Бэлъ, важный старецъ". (Chwolsohn, Ssabier und Ssabismus, vol. II. p. 39).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Вавилонскіе цари очень любиди включать слово Меродахь въ свои ниева. Еще въ 1110 г. до Р. Хр., мы находимъ *Merodoch-iddin-akki*, сына *Irba-Merodoch*'a. Потомъ мы имѣемъ Merodoch-Baladan, Mesessimorddchus, Evil-Merodach, и пр.

<sup>\*)</sup> Herod. L 181-183. Cp. Diod. Sic. II. 9.

поклонялись <sup>1</sup>), есть его изображеніе. Небухаднеццаръ называетъ его "царемъ неба и земли", "великимъ господиномъ", "старшимъ изъ боговъ", "древнёйшимъ", "покровителемъ самодержавія", "хранителемъ сокровищъ", и пр., и приписываетъ ему всю свою славу и успѣхи.

У насъ нѣтъ средствъ опредълить ни того, какая изъ божественныхъ эмблемъ должна быть приписана Бэл-Меродаху; ни того, есть ли какая нибудь скульптурная сорма, которая съ увъренностію могла быть отнесена къ вему. По Діодору, большая статуя Бэл-Меродаха въ Вавилонѣ была "стоячая съ выраженіемъ шествія" <sup>в</sup>). На цилиндрахъ Вавилонянъ подобная сорма встръчается чаще, чъмъ какаялибо другая; и очень возможно предполагать, что она представляетъ именно ихъ любимое божество.

## Цир-Банита.

Бел-Меродахъ имѣетъ жену, по имени Цир-Банита (Zir-Banit), съ которою онъ обыкновенно упоминается вмѣстѣ. Она имѣла храмъ въ Вавилонѣ, вѣроятно, примыкавшій къ храму ея супруга, и, надо полагать, есть Вавиловская Юнона (Гера) Діодора<sup>•</sup>). Существенная составная часть ея имени, повидимому, есть zir, которое есть старый Хамитическій корень неизвѣстнаго зпаченія, между тѣмъ какъ banit есть описательный впитетъ, который можетъ быть переведенъ посредствомъ "genetrix". Цир-Банита есть, вѣроятно, та богиня, псклоненіе которой Вавилонскими поселенцами было занесено въ Самарію, и которая въ Свящ. Писаніи называется Succoth-benoth <sup>•</sup>).

- \*) Diod. Sic. II. 9, § 5: Τό μέν τοῦ Διός άγαλμα ἐστηκός ήν και διαβεβηκός
- \*) Ibid. II. 9, § 6.

4) Succoth, "палатки", есть въроятно дурной переводъ слова Zir, или. Zirat, которое было смъщано съ Zarat, съ словомъ, ямъющямъ это значение.

<sup>1)</sup> Apoc. Dan. XIV. 2.

#### Нергалъ.

Нерыало (Nergal) планета Марсъ, имя котораго до поздняго времени удержалось въ астрономической системѣ Мидянъ подъ формою Nerig, есть богъ, характеръ и аттрибуты котораго довольно ясны и опредѣленны. Его ими, очевидно, составлено изъ двухъ Хамитическихъ корней nir, "человѣкъ", и gula, "великій"; такъ что онъ есть "великій человѣкъ", или "великій герой". Оаъ есть спеціальный богъ войны и охоты, послѣдней по преимуществу. Его титулы суть:—"царь битвы", "поборникъ боговъ", "грозный властеливъ", "сильный родитель", "охранительный богъ Вавилоніи", и "богъ ловли". Обыкновенно онъ связывается съ Ниномъ, который точно такъ же распоряжается битвами и охотой; но тогда, какъ Нинъ выступаетъ его соперникомъ по крайней мъръ въ первой области, Нергалъ имѣетъ рѣшительное преимущество въ послѣдней.

Мы не имѣемъ никакого точнаго доказательства на то, что въ первобытныя времена Нергалу поклонялись. Въ первый разъ онъ упоминается иѣкоторыми Ассирійскими царями<sup>1</sup>), которые смотрятъ на него какъ на своего предка. Существовало, однако, предположеніе, что онъ, подобно Бил-Нипру, представлялъ собою обоготвореннаго героя Нимрода<sup>\*</sup>), которому подъ разными названіями могли поклоняться въ различныхъ частяхъ Халдеи.

Городъ, спеціально посвященный Нергалу, бы́лъ Куеа (Cutha) или Тиггаба (Tiggaba), который въ надписяхъ постоянно называется его городомъ. Онъ былъ также почитаемъ въ Тарсибѣ, близь Ниневіи, и говорится о немъ, что въ Тиггабѣ онъ "живетъ", и алтарь его тамъ былъ одинъ изъ весьма знаменитыхъ. Отсюда "люди Cuth`a", когда Ассиріяне переседили ихъ въ Самарію, довольно естественно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hanp. Tiglath-Pileser I, около 1110 г., и Asshur-izir-pal, около 850 г. до Р. Хр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sir H. Rawlinson, B5 Herodotus astopa, vol. I. p. 692.

"сдѣлали Нергала своимъ богомъ", перенеся съ собою поклоневіе ему въ свою новую страну ').

Вёрояно, символомъ Нергала былъ Человёкъ-Левъ. Nir вногда употребляется въ надписяхъ въ значевія "льва". а семитическое имя для самаго бога есть "Aria",--обыкновенный терминъ для царя звърсй какъ въ сврейскомъ такъ и въ сирійскомъ языкахъ. Можетъ быть, здёсь ны имёемъ настоящее производство греческаго имени бога войны Ареса ('Арлс) "), которое долго ставило въ затруднение классическихъ ученыхъ. Левъ представляется символомъ какъ сражающейся такъ и охотничьей способности бога, потому что при случав онъ не только участвуеть въ битвахъ, но ча. сто преслёдуетъ свою добычу и, подобно охотнику, загоняеть ес. Кромѣ того, если Нергаль есть Человъкъ-Левъ, то постановка его въ здавіяхъ рядомъ съ Чедовѣкомъ-Быкомъ будетъ вполев соответствовать сочетанию, которое съ такимъ постоянствомъ мы встръчаемъ въ надписяхъ между нимъ и Ниномъ (Nin).

Нергалъ имёлъ жену, по имени Laz, о которой однако, кромъ ея имени, иичего неизвъстно, и какая изъ божественныхъ эмблемъ принадлежитъ ей, — тоже неизвъстно.

#### Иштаръ или Нана.

Иштарь (Ishtar) или Нана (Nana) есть планета Венера, въ общихъ чертахъ она сходится съ классическою богинею. Ея имя Иштаръ есть то, подъ которымъ она была извъстна въ Ассиріи, и тотъ же слегка видоизмъненный терминъ во всъхъ вообще Семитическихъ расахъ. Финикій-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. 4 Царствъ XVII. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сабенсты Харрана, которые вообще употреблязи Вавилонскія наниенованія боговъ, прикладывали имя *Ареса* въ третьему диб недёли—"dies Martis" Гимлянъ. (Chwolsohn, Ssabier und Ssabismus, vol. II. р. 22).

ская форма ен была Астарта, Еврейскан Аштореть '): позднъйшан Мидійскан форма была Аштаръ. Въ Вавилоніи эта богинн была извъстна подъ именемъ Наны, которая, кажется, то же, что Нанея 2 й книги Маккавеевъ \*) и Nani нынъшнихъ Сирійцевъ \*). Относительно этимологіи котораго-нибудь изъ этихъ именъ въ настоящее время нельзя дать удовлетворительнаго отвъта; потому что предпологаемая связь Иштары съ греческимъ астор (Зендское starann, Санскритское tara, Англійское star, Латинское stella), хотя и имветъ въ свою защиту великія имена \*), не заслуживаетъ большаго вниманія.

Афродитическій характеръ богини Иштаръ, ходя едвали можетъ быть подверженъ сомвѣвію, изъ надписей обнаруживается не очень ясно. Она есть "богиня, которая радуетъ человѣчество", и ея самый обычный эпитетъ есть "Asurah", "счастливая" или "блаженная" <sup>в</sup>). Но въ другихъ случаяхъ ея эпитеты неопредѣленны и общи, такъ что она

י) 4 Царствъ XI, 5 и 33. Ashtoreth (עשָׁשְׁהָרָה), "эта богива Сидонянь ('Аστάρτη у LXX), отличается оть Ashtaroth (עשַׁשְּׁרָיה), формы миожественнаго (таїς 'Астартанс у LXX), которая была родовымъ словомъ для "ложныхъ богинь".

<sup>2</sup>) 2 Maskas. I. 13-15.

<sup>9</sup>) Сирійскимъ левсикографомъ Ваг Bahlul'емъ имя Nani дается качъ одниъ изъ пятнадцати титуловъ, прикладыраемыхъ бъ планетѣ Венерѣ арабами. Это слово встрѣчается также далѣе къ востоку, напр. въ Афганистанѣ, гдѣ многія мѣстности называются Bibi Nani, въ честь "госпожи Венеры". Тоже самое происхожденіе можетъ быть принисано греческому "Navviov", имя одной куртизанки (Athen. XIII. р. 576).

<sup>4</sup>) Напр. Gesenius, Movers, в Fürst. Доказательство Бувзена противъ Пранскаго происхожденія кмени Семитическаго бога (*Egypt's Place*, vol. IV. р. 349. Е. І.)—совершенно върно; но его предположеніе, что истинная этимологія слова Ashtoreth есть *has-toreth*, "мѣстопребываніе коровы", кажегся, едка-ли можеть быть принято.

<sup>5</sup>) Ср. Римское представление о лучшемъ расположени и пральныхъ костей, которое называлось "Venus" или "jactus Venerius". (Plaut. Asin. V. II. 55; Cic. de Div. II. 59 и пр.).

часто едва отличается отъ Белты. Она называется "госпожею неба и земли", "великою богинем", "царицей всёхъ боговъ"; она еще "богиня войны и битвы", "царица побёды", "та, которая устраиваетъ битвы" и "та, которая защищаетъ отъ нападеній". Въ надписяхъ одного царя она также представляется богинею охоты <sup>1</sup>).

Повлоневіе богинѣ Иштаръ было широко распространено и ен алтари были многочисленны. Она часто называется "царицею Вавилона" и конечно должна была имѣть храмъ въ этомъ городѣ. <sup>3</sup>). Она имѣла также храмы въ *Асшуръ* (Киле Шергатѣ), въ Арбелѣ и въ Ниневіи. Можно предполагать, что ен символомъ была довольно обычная на цилиндрахъ нагая женская фигура. Она могла быть также представляема грубыми изображеніями изъ обожженной глины, которыя обыкновенно встрѣчаются во всѣхъ Месопотамскихъ развалинахъ и обывновенно разсматриваются, какъ изображенія Милитты (Mylitta)<sup>3</sup>).

Иногда Иштаръ ставится въ парѣ съ Набо такимъ образомъ, чтобы возникаю представление о томъ, что она его жена. Это однако ея положение въ мисологи едва-ли могло быть дѣйствительнымъ послѣ того, какъ Набо имѣлъ, что сейчасъ увидимъ, другую жену, Варамиту, которую считать тожественною съ Иштаръ нѣтъ никакого основания. Всего вѣроятнѣе, это сопоставление—случайное, обязанное особеннымъ и временнымъ причинамъ<sup>4</sup>).

<sup>4</sup>) Это-ея характеръ по запискамъ Asshur-bani-pal'a, сына и пріемника Ezar-haddon's.

<sup>2</sup>) Nabuchadnezzar говорить объ "устройствѣ пути Наны" въ Вавилонѣ, подъ которымъ онъ вѣроятно разумѣеть путь или дорогу въ ся храму. (См. Standard Inscription, что прикедена къ Herodotus автора, vol. II. р. 586).

•) Loftus, Chaldaea and Susiana, ch. XVIII. p. 214; Layard, Nineveh and its Remains, vol. 11. ch. 7.

<sup>4</sup>) Повидимому сопоставление принадлежить только времени Nebuchadnczzar'a. Sir H. Rawlinson замѣчаеть, что такъ какъ Nebuchadnezzar им единожды не учоминаеть о Варамить, настоящей женѣ 11250, въ своихъ подчисяхъ; то очевидно, что она была не любима имъ, и что поэтому Nana "могла быть поставлена временно на ея мъсто". (См. Herodotus автора, т. l. p. 637).

### H960.

Последній изъ пяти планетныхъ боговъ есть Нобо, который несомевно представляеть собою планету Меркурій. Какъ въ Вавилонскомъ, такъ и въ Ассирійскомъ языкахъ CFO HMS CCTL OTHO M TO MC. NUM UOLAN TO MC "); N WE WOLNE бы, кажется, дать ему Семитическое происхождение отъ корня nibbah, التلام , пророчествовать". Его спеціальная функція-управлять знанісив и наукою. Онв называется такъ: "богъ, который влядветъ разумомъ", "тотъ, кто слышитъ издалека", "тотъ, вто учитъ", или "тотъ, вто учитъ и наставляетъ". Съ этой точки зрвнія, онъ конечно приближается въ Хоа, сыномъ котораго въ нёкоторыхъ надписяхъ и называется и съ которымъ онъ пиветъ общее сходство. Подобно Хоа, онъ символизируется простымъ клиномъ или наконечникомъ стрълы<sup>3</sup>), основнымъ и существеннымъ знакомъ влинообразнаго письма, чтобы показать совокупное съ этимъ богомъ покровительство его надъ письменностію и литературой. Въ тоже время подобно многимъ Халдейскимъ богамъ, Нэбо, имветъ множество общихъ съ ними титуловъ, подразумъвающихъ божественную власть, которые, если бы принадлежали ему одному, видимо обрисовывали бы его какъ высшее божество. Онъ-"Господь господъ, не имъющій себъ равнаго по власти", "верховный начальникъ", "опора", "покровитель", "всегда готовый", "стражъ небесъ и земли", "господинъ созвъздій", "владълецъ скиптра власти", "тотъ, кто даруетъ царямъ скиптръ царской власти

<sup>1</sup>) Вавилонская форма есть Nabiu, Ассирійская — Nabu. Это слово составляеть начальную часть въ Nabonassar, Nabopolassar, Nebuchodnezzar, Nabonidus или Labynetus, Nebuzaradan, и, можеть быть, въ Laborosoarchod.

<sup>9</sup>) Въ великомъ храмѣ для Нобо въ Борсинпѣ есть внутренняя комната, которая, кажется, была канеллой или ораторіей, всѣ карпичи которой были найдены отмѣченными—въ придачу къ обычной легендѣ о Небухаднеццарѣ—фигурой клина или наконечника стрялы. Вѣроятно въ соотвѣтствіе съ этимъ символомъ Нобо получилъ имя Tir`a, что есть и "стрѣла" и имя планеты Меркурій въ древнемъ Персидскомъ языкъ. для управленія ихъ народомъ". Такъ какъ во многихъ спискахъ онъ или пропускается или же, при упоминаніи вмёстё съ дёйствительно великими богами, занимаетъ скромное мёсто, мы узнаемъ, что въ миеологій онъ былъ божествомъ очень незначительной важности.

Нътъ вичего, доказывающаго раннее поклонение Нобо. Въ царскихъ именахъ, принадлежащихъ Халдейской серія, его имя не встрвчается, какъ составная ихъ часть. Натъ тавже никакого указанія на него въ разсказахъ о первобытныхъ временахъ. Тъмъ не менъе, такъ какъ онъ по всей вероятности скорее Вавиловскаго, чемъ Ассирійскаго происхожденія ), и такъ вавъ одинъ царь Ассирійскій 12-го столътія до Р. Х. называется его яменемъ "), можемъ предполагить, что онъ былъ не безъизивстенъ первоначаль. ному вароду Халден, хотя въ настоящее время ихъ остатки не снабдили насъ ни однимъ упоминаніемъ о немъ. Въ поздвъйшіе въка главнымъ мъстонъ его почитанія была Борсиппа, гда великій и славный храмъ, извъстный теперь какъ Birs-Nimrud, былъ посвященъ въ честь его. Онъ имълъ также святиляще въ Calah (Nimrud), откуда быля пріобрётены, взображающія его и находящіяся теперь въ Британскомъ Музев, статуи. Онъ быль въ особенномъ уважения у дарей великой Вавидонской монархіи, которые преимущественно на. зывались его именемъ и считали его повровителемъ своего дома. Его символъ еще не открытъ.

Женою Нэбо, какъ уже замѣчено, была Варамита (Varamit) или Урмита (Urmit),—слово, которое, можеть быть, значить "восторженный", отъ корня Сіс, "быть приподнятымь". Никакихъ спеціальныхъ аттрибутовъ этой бо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Когда Нэбо впервые появляется въ Ассиріи, онъ есть чужеземный богъ, поклоненіе которому приносится сюда изъ Вавилоніи. Поклоненіе ому никогда не было общимъ въ болѣе сѣверной странѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это — монархъ, има котораго чигается какъ Mutaggil-Nebu, дбаъ Tiglath-Pileser'a I, который упоминается въ длинной наданся этого монарха (р. 60).

гинѣ не приписывается; она просто сопровождаетъ своего супруга въ большей части твхъ мвстъ, гдъ упоминается его имя.

Таковы, повидимому, были главные боги, которыхъ почитали древніе Халдеи. Было бы безконечною, равно какъ и безполезною задачею дать отчетъ о низшихъ божествахъ. Ихъ имя—"легіонъ", и они, для дъйствительнаго описанія въ большинствъ случаевъ, слишкомъ неопредъленны и темны. Обширное число ихъ имъютъ значеніе мъстное; можно предполагать, что тамъ, гдъ, они существуютъ, подъ прикрытіемъ сельскихъ названій, передъ нами постоянно выступаютъ великіе боги пантеона. Сверхъ того, въ настоящее время у насъ нѣтъ ключа къ этому лабиринту, пройти въ который, даже съ большими свъдъніями, можетъ быть, лучше и не пробовать; тѣмъ болъе, что нътъ основанія ожидать, чтобы изъ изслъдованія ихъ мы добыли какіе либо существевно цъвные результаты.

Однако можно прибавить нёсколько словъ о Халдейской космогоніи. Хотя единственныя свёдёнія, которыми мы владёемъ объ этомъ предметё, вышли отъ Бероза, и потому нельзя быть увёреннымъ, что мы имёемъ дёйствительную вёру древняго народа, однако, судя по внутревнимъ чертамъ характера, можемъ съ безопасностью признать разсказъ Бероза не только арханческимъ, но въ основё и сущности первоначальнымъ преданіемъ, вёроятно даже болёе древнимъ, чёмъ большая часть боговъ, которыхъ мы разсматривали.

"Въ началъ", говоритъ эта древняя легенда, "все было тьма и вода, и вездъ зародились чудовищныя животчыя странныхъ и своеобразныхъ формъ. Были люди съ двумя крыдьями, а нъкоторые даже и съ четырьмя, и съ двумя лицами; а другіе съ двумя головами, мужской и женской, на одномъ туловищъ; и были люди съ головами и рогами козловъ, и люди съ копытами, подобно лошадамъ, а нъкоторые съ верхними частами человъка, соединенными съ

вижными частями лошади, подобно центаврамъ; и были быля съ человъческими головами, собаки съ четырьмя туловищами и съ рыбьеми хвостами, люди и лошали съ собачьими головами, твари съ головами и туловищами лошадей, но съ рыбымия хвостами, и другія животвыя съ сившанными формами различныхъ звърей. Кромъ того, были чудовищныя рыбы, пресмыкающіяся и змен, и разныя иныя твари, воторыя что-вибудь заяиствовали другъ у друга изъ ихъ формъ; фигуры всёхъ ихъ еще сохраняются въ храмъ Бэла (Belus). Всъми ими управляетъ женщина, по имени Оморва (Omorka), что похаздейски значить Thalatth, а погречески Thalassa (или "море"). Тогда явился Белъ и раскололь женщину на двое; изъ одной ся половины онь сдълалъ небо, а изъ другой половины землю; а звърей, что были въ ней, онъ заставилъ погибнуть. И разсвялъ онъ тьму, и отдёлиль небо оть земли, и привель мірь въ поридокъ: а животныя, которыя не могли выносить свъта, погибли. При этомъ Бэлъ, видя, что земля была пустывна и отвгощена производительною силою, приказаль одному изъ боговъ отсъчь себъ голову '), и смъшать вытекшую кровь съ землею и изъ этого сдълать людей и звърей, которые могли переносить свътъ. Такъ сдълавъ былъ человъкъ, и сталь разумень, будучи участникомь божественной мудростя <sup>2</sup>). Подобнымъ образомъ Белъ сдълалъ звъзды, и солнце, и дуну, и пять планетъ".

<sup>3</sup>) Я помѣстиль эту фразу въсколько иначе, чъмь она построена. Она встръчается въ текстъ, который мнъ кажется интерполяціею и который, можеть быть, есть скорве объясненіе, данное Берозомъ легендъ, чъмъ часть самой легенды. Однако, Берозъ, безъ сомвтијя, здъсь объяснизъ легенду върно.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Полигистора вдёсь перемёшано то, что разсказывается Евсевіень (Uhron. Can. I. 2, pp. 11 m 12) в Свикелломъ (Chronograph. vol. I. p. 53), что едва-ли могло принадлежать его авторитегу, Берозу. Сначала Бэль отсёкаеть свою собственную голову, а "чругіе боги", разсказывается, сиёшали его кровь съ землей и образовали человѣка; но потомъ представляется разсказь, какъ онъ представленъ въ текстѣ. Миѣ кажется, что первый разсказъ составляеть вставку на поляхъ легенды.

На эту восмоговію вообще смотрёли, какъ на имёющую замёчательное сходство съ исторією творенія, заключающеюся въ первыхъ главахъ вниги Бытія. Нёкоторые приводили ее въ связь съ сказаніемъ священнаго бытописателя 1). Другіе предполагають, что какое-то "старое Халдейское предание" было "основою ихъ обоихъ" <sup>в</sup>). Если мы опустимъ слово "Халдейское" изъ этого положения, оно можетъ быть разсматриваемо, какъ прекрасно выражающее истину. Вавилонская легенда содержить въ себъ первоначальное преданіе, общее всему челов'вческому роду, котораго в'врную основу далъ намъ вдохновенный авторъ въ 1-й и 2-й главахъ Бытія. Что особенно замъчательно, это, говоря сравнятельно, правдивость, съ которою Вавилонская дегенда передаетъ факты. Въ то время, какъ весь тонъ и духъ этихъ двухъ разсвазовъ<sup>3</sup>), и даже точка зрѣнія, съ которой они берутся, другъ-отъ-друга, различаются<sup>4</sup>), общее очертавіе повъствованія въ каждомъ польк одно и то же. Въ обояхъ мы сначала имфемъ землю безъ формы и пустую" и "тьму надъ бездною". Въ обояхъ первый шагъ, принятый для творенія, есть раздёленіе смёшанной массы и образованіе небесъ и земли, какъ слъдствіе такого раздъленія. Въ обоихъ мы имвемъ свътъ, упомиваемый прежде сотворения солнца и луны; въ обонхъ мы имвемъ существованіе животныхъ прежде человъка; и въ обоихъ мы имъемъ божественный элементъ, влитый въ человъка при его рождении, и образовании его "изъ персти земной". Единственные

<sup>4</sup>) Въ Бытін точка зрѣнія—божественная— "Въ началь Бою сотвориль небо и землю и Духъ Божій посился по поверхности водъ". Въ Хаздейской легендъ точка врѣнія — фязическая и міровая, и Богъ вносятся въ нее только послѣ нѣкоторато времени, какъ принимающій нѣкоторое участіе въ твореніи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ говорить Niebuhr (*Lectures on Ancient History*, vol. I. р. 16. Е. Ј.), но безъ упоминанія, на какихъ писателей онъ указываеть.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bunsen, Egypt's Place in Universal History, vol. IV. p. 365, E. I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Халдейское повъствованіе — экстравагаетно и фантастично; Моиссеево чудесно, каковъ и долженъ быть истипный разсказь о твореніи; но оно — безъ ненужныхъ чудесь, и тонъ его — возвышенный и торжественный.

пункты, въ которыхъ о повъствовавіяхъ можно сказать, что ови несогласны, это-пункты порадка. Вавилоняне сперва, повидимому, сдълали образование человъка и животныхъ, населяющихъ нынъ землю, а послъ сотворенія людей и животныхъ помёстили сотворевіе солнца, луны и планетъ. Въ другихъ отношенияхъ Вавилонское повъствованіе или дополняетъ Монсеевъ разсказъ, какъ напр. въ своемъ описанія чудовищъ и ихъ увичтоженія, иля истиву, которая въ Писаніи издожена съ строгой простотою, облекаетъ въ мненческій языкъ. Разсвченіе женщины Оморки надвое и обезглавление Бела суть украшение именно этого характера; они вполей и очевидно мисологическія; и мы не можемъ предполагать, чтобы на нихъ когда-либо смотръли, вакъ на факты. Существование чудовищъ, съ другой стороны, могло быть действительною верою, и очень возможно. вакъ предполагаетъ Niebuhr<sup>1</sup>), что нѣкоторыя открытія остатковъ мамонтовъ и другихъ чудовищныхъ формъ, заключенныхъ въ земной оболочкя, можетъ дать опредвленность и ясность Халдейскимъ представленіямъ объ этомъ предметв.

Кромъ представленій о твореніи, первобытные Халдеи кажется также знали объ общемъ за нечестіе уничтоженія человъческаго рода<sup>3</sup>), посредствомъ потопа; и о мятежной попытяъ, которая была сдълана вскоръ послъ потопа, сосредоточиться въ одномъ мъстъ вмъсто повиновенія приказанію "наполнить землю", — попыткъ, которая была пресъчева посредствомъ смътенія ихъ ръчи. Халдейскія легенды, содержащія въ себъ эти первобытныя преданія, слъдующія:

"Богъ явился Ксизуору (Xisuthrus – Ной) во сиъ и предостерегъ его, что на 15 день мъсяца Дезія человъческій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lectures on Ancient History, vol. I. p. 17. E. I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это но выражено ясно въ дегендъ; но божествевное предостережение и важность, вложенная Конзуеромъ въ его последнія слова о послонения Богу, кажется заключають въ себе подобную веру.

роль булеть уничтожень наводненіемь. Онь приказаль ему зарыть въ Сиппарѣ, городъ Солица, существующія писанія, отъ перваго до послёдняго; и построить ворабль и войти въ него съ своимъ семействомъ и своими близкими друзьями; и снаблить его пищею и питьемъ; и помъстить на кораблъ врылатыхъ птицъ и четвероногихъ земныхъ животныхъ и, когда все было готово, пуститься въ плаваніе. Ксизуеръ спросиль: "Куда онъ долженъ былъ плыть?" и получилъ въ отвётъ: "Къ богамъ, съ молитвою, чтобы все вончилось благополучно съ человъческимъ родомъ". Тогда Ксизуеръ повиновался виденію; онъ построилъ корабль въ 5 стадій (3125 ФУТЪ) длиною и въ 2 стадіи (1250 ФУТЪ) шириною: и собралъ всёхъ, которые послушались его, и помёстилъ на корабль свою жену, и двтей, и близкихъ друзей. Наступиль потопъ; и когда онъ прекратился. Ксизуеръ освободилъ нъкоторыхъ птицъ, которыя, не найдя ни пищи, ни мъста. гдъ онъ могли бы отдохнуть, возвратились въ ковчегу. Послѣ нѣсколькихъ дней онъ снова выслалъ птицъ 1), которыя опять возвратились къ ковчегу, но съ вогамя, поврытыми грязью. Высланныя въ 3-й разъ птицы не возвращались болже, и Ксизуеръ узналъ, что земля опять появилась; онъ отодвинулъ нъсколько крышу ковчега, и посмотрълъ; и вотъ! корабль остановился на горъ. Тогда Ксизуеръ вышель съ своей женой, и своей дочерью, и своимъ кормчимъ<sup>3</sup>). и упалъ, и поклонился землё, и построилъ алтарь, и принесъ жертву богамъ; послё чего онъ скрылся изъ вида, вивств съ твии, которые сопровождали его<sup>3</sup>). Тв, которые остались въ ковчегъ и не вышли вмъстъ съ Ксизуеромъ. теперь оставили ковчегъ и начали искать Ксизуера и звали

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ у Синеециа (Chronograph. p. 54); но у Армянскато Евсевія ми читаемъ: "другията птицъ" (Chron. Can. I. 3, p. 15).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ариянскій переводчикъ обращаеть коричаго (хоβеринти) въ "архитектора корабля". М. Remson слёдуеть ему (*Egypt.* etc. vol. IV. p. 371).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Это ясно выражено какъ въ Греческомъ, такъ и въ Арманскомъ. У М. Bunsen значится: "броснася на землю и молнаса" (l. s. c.).

его по имени: но Ксизуера болве не вилили. Только его голосъ отвъчалъ изъ воздуха, говоря: "поплоняйтесь Богу; нбо потому, что я поклонялся Вогу, я отправляюсь жить съ богами; и тв, которые были со мною, раздвлили со мною туже почесть". И онъ приказалъ имъ возвратиться въ Вавилонь, в достать зарытыя въ Сипларъ писанія, и сдълать ихъ извъстными между людьми; и онъ сказалъ имъ, что земля, въ которой они тогда находищись, была Арменія. Такимъ образомъ они, когда выслушали все, принесли жертвы богамъ и отдравниесь своимъ путемъ въ Вавиловъ пршковъ в. достигнувши его, отыскаля зарытыя писанія наъ Спинары, и построили мвогіе города и храмы, в возстановиля Вавиловъ. Накоторая часть ковчега еще остается въ Арменія, въ Гордійскихъ (Курдскихъ) горахъ; в люди соскабливаютъ горную смолу съ ковчега, чтобы унести съ собою, а ее они употребляють, какъ средство избъжать отъ несчастій 1).

"Когда первые люди, гордые своею силою и ростомъ и презиравшіе боговъ, будто своихъ подчвневныхъ, построили башню громадной высоты, чтобы подняться къ небу, земли была еще съ однимъ язывомъ. И башия была уже близь неба, когда боги (или Богъ) заставили вътры подуть и опрокинули постройку на людей, и сдълали ихъ говорящими на разныхъ языкахъ; откуда и городъ названъ былъ Вавилономъ" <sup>з</sup>).

Здъсь снова мы имъемъ замъчательнъйшее соотвътствіе Св. Писанію, — соотвътствіе, не ограниченное только главными фактами, но даже касающееся мельчайшихъ подробностей. Вавилоняне, вмъстъ съ громаднымъ большин-

Труды Кіев. дух. Авад. 1884 г. т. III.

129

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Порядокъ этой части періода и м'йсто предыдущее а перестаниль, чтобы сохранить ясибе связь.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Два отдёльных перевода этой легенды дошли до наст. Ови переданы Абиденомъ и Полигисторомъ. Мы имбемъ слова этихъ анторовъ у Ецзер. *Ртаер. Еv.* IX. 14, 15, и Syncell. *Chronograph.* vol. I. р. 81. Мы имбемъ также переводъ ихъ словъ у Ариянскаго Евсевія (Chron. Can. I. 4 и 8).

ствомъ народовъ, не только передали изъ въка въ въкъ общее предавіе о потопъ. но они были знакомы съ большею частію подробностей событія. Они звають о божественномъ предупреждени одного только человъка 1), о наставления построить громадный корабль или ковчегъ<sup>8</sup>), о приказания взять въ него только немеогихъ избранныхъ изъ человъческаго рода<sup>в</sup>), и предоставить главное мъсто прылатымъ птидамъ и четвероногимъ земнымъ животнымъ<sup>4</sup>). Они знають объ испытующемь посольствв птиць изъ ковчега 5), и ихъ двукратномъ возвращения 6), но когда выслаля ихъ въ 3-й разъ, онъ болве не возвращаются 7). Они знаютъ о выходъ изъ ковчега при помощи отодвигавія его крыши<sup>8</sup>), и о выстроенномъ алтаръ, и о жертвъ, принесенной непосредственно послѣ того<sup>\*</sup>). Они знають, что ковчегъ остановныся въ Арменіи<sup>10</sup>); что тв, которые спасансь при его помощи, или ихъ потомки, отправились къ Вавилону<sup>11</sup>); что тамъ была начата башея, но не завончена: постройка была остановлена божественнымъ вытшателиствомъ и чудеснымъ смащевіемъ языковъ<sup>13</sup>). Но какъ и прежде, они не довольствуются простой истиной, а берутся за распространеніе и украшеніе ся. Величина ковчега преувеличена

<sup>7</sup>) lb. стихъ 12.

•) Іb. ствиъ 13: "Ной отоденнуль крышу коечена, в посмотрель, и воть поверхность земли была суха".

<sup>9</sup>) lb. VIII. 20. "И Ной воздение алтарь Господу, и взяль оть каждаго чистаго животваго и оть каждой чистой птици, и принесь жертву всесожжения на алтарь".

<sup>10</sup>) Ib. стихъ 8: "И кончетъ остановнися... на горахъ Араратскихъ". Араратъ есть унотребительное слово для Ариенія въ Ассирійскихъ надинсяхъ.

11) Ib. Xl. 2.

<sup>13</sup>) Ib. 4-9.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Быт. VI. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid. 14-16.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ib. стяхъ 18.

<sup>4)</sup> Ib. стихъ 20.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) 1b. VIII. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ib. 9-11.

до недвлости <sup>3</sup>). Вознесеніе Ксизуора, его жены, его дочери и его коричаго есть, въроятно, воспоминание о вознесения Еноха.-Исторія о башив продлагается съ меньшимъ уклоненіемъ отъ дъйствительной истины. Построеніе однако нелвоо взображается какъ двйствительвая попытва 28браться на вебо; а штормъ вътра безъ всякой необходимости вводится для разрушенія башни, которая по повізствованию Писания, кажется, была оставлена стоящею. Также особевное внимание должно быть обращено на то, что въ Халдейскихъ, легендахъ весь интересъ представляется узкимъ и ийствымъ. Потопъ является какъ случай изъ исторія Вавиловіи; а трецы, цоследователи предавій, оридавшя легенав форму, попроимуществу заботятся о томъ, чтобы сдъдать этотъ случай споспълнествующимъ славъ ихъ священныхъ княгъ которыме они хвалятся, что онв (книги) были спеціальными предметами божественной заботливости, и выставляють вхъ наслёдіень допотопныхъ въковъ. Общіе интересы человъческаго рода-ничто для Халдейскихъ жрецовъ, которые видятъ въ исторіи о башив просто мъстный этимодогический вопросъ, а въ потопъсобытіе, воторое сделало Вавилонянь единственными обладателями первовачальной мудрости<sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ковчегь ділается болів половины мили въ длину, въ то время какъ онъ въ дійствительности быль только въ 300 лактей, что составляеть самое большее 600 футь, или меньше одной осьмой мили.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Буизонъ основательно занічаеть — "общій контрасть нежду Библейсиннь и Халдейскинъ разсказонъ очень великъ. Какой чисто-спеціально-ийстний характеръ, легендарный и баснословный, обваруживается за каждонъ пункта, гдъ онъ не придерживается въ общенъ еврейскаго ковъствованія"! (Egypt's Place, vol. 1V. р. 374. Е. І.).

# Пять писемъ Мих. Алекс. Максимовича къ архіепископу Иннокентію Борисову.

М. А. Максимовичъ, воспитанникъ и профессоръ Московскаго университета, позже профессоръ и ректоръ университета Кіевскаго, другъ нашего великаго поэта Н. В. Гоголя одинъ изъ замъчательныхъ нашихъ историческихъ писателей. Полное собраніе его сочиненій, въ двухъ томахъ, издано недавно въ Кіевъ. Для пониманія настоящихъ пяти писемъ его къ Иннокентію полезно прочесть изданную въ 1871 году его книгу: "письма о Кіевъ и воспоминаніе о Тавридъ".

#### I.

# Ваше Преосвященство!

Сегодня, т. е. 22 Іюля молился я о незабвенной матери моей, а въ молитвенные часы душа моя наиболёе привитаетъ Вашей; и я обращаю въ Вамъ полный душевный поклонъ и привётъ мой, прошу Вашего благословенія на остальное здёсь мое житье, — и хочу хоть немногими строками сказаться о себѣ. Это давно бы слёдовало сдёлать; но я такъ строго исполняю завётъ, которымъ Вы меня напутствовали изъ Кіева, что доселё почти не бралъ въ руки пера, и если писалъ, то не строки, а безсвязныя слова расходной тетради; равнымъ образомъ все это время я ровно ничего не читалъ; а только считалъ и мёрялъ, повторяя на заведимомъ мною хуторкё стародавніе уроки ариеметики и лланиметріи и приготовляясь черезъ нихъ перейти вскорё къ обращеню опать съ растительною природою, нёкогда столь любезною и привычною для меня. Боюсь однакоже, чтобы и органинизмъ мой не привыкъ и даже не приспособился къ такой безграмотной дёвтельности: какъ-то принялся было я за книгу Украинской повзіи, да тогда же и бросилъ; глаза не глядатъ и голова отвлоняется отъ всикаго книжнаго завитія. Къ моему горю, и ноги нисколько еще не окрбили, --и такая погода ненастная, какая теперь двя три стоитъ, по прежнему налегаетъ на меня тяжелымъ гнетомъ. Впрочемъ уповаю еще ва августъ... можетъ быть Милосердый Спасъ инспослетъ и мив спасеніе отъ болъзни.

Съ горы, на которой я прозябаю теперь и вкореняюсь, чудаые виды-такая поляая панорама, какую рёдко встрётить можно: одного Девора видно версть на пятьдесять; правый берегъ его образуетъ картивную дугу; на одномъ вонцъ ся Мошенская гора съ башнею, когорую, въроятно, въ память себѣ воздвигъ Воронцовъ во имя, важется, Святослава; на другомъ концѣ бѣлѣетъ Каневъ,--и еще тянется гряда въ Трахтимирову; а противъ меня впадаетъ Росъ, гдъ въкогда была бъдовая Родия... На лъво широкіе луга и пажити зеленвють со множествомъ лисковъ, деревень, озеръ; а на правой сторонв желтветь море песка съ разнообразными ходиами, изъ коихъ ближайшій завять кладбищемъ... Такъ на крестахъ кое-гдъ вътеръ ветшалитъ и растрепываеть казацкія хустки или платки-послёдній знакь бывалаго казачества; другіе вресты разростаются въ проврасныя вербы, какъ бы въ залогъ безсмертія, въ пескахъ находятъ стрвляя татарскія или, можеть быть, еще половецвія... Такимъ образомъ представляется мнв много предметовъ для дуны, созерцанія и подобныхъ тому дъйствій и состояній луши. Впрочемъ главное ощущевіе мое здівсь тоска, не по родный уже, какъ было въ Москви, --а на родини и на ролину... ни на что она не похожа въ сферћ людской; возьмешь слой панства, вли поглядишь на слой рабства... повторишь вевольно Несторомъ записанную пословицу: "бида вакъ въ родив". Богъ судья полякамъ за Украйну и Борису. воторый въ тоже время, поднявъ руку на Царя, наложилъ ее и на народъ... Народъ здъсь въ чрезвычайномъ упадкъ нравствевномъ и житейскомъ, и что еще грустиве-такъ это порча молодаго поколёнія, такъ что, кажется, и родиться начнутъ уже скоро не иначе, какъ негодязии. Напрасно клевещуть и всю вину слагають на бъдную горълку... Гораздо больше хмёлю видящь въ панствю, которое здёсь такъ дурно, что изъ рукъ вонъ; впрочемъ и прежде, какъ только настало, такъ было равно не хорошо; да и не скоро поправиться можеть при настоящемъ отношения въ другому слою: взаямное ихъ сцвпленіе не пустить другъ друга въ улучшенію и усовершенію; они держатся крбико, какъ Магдебургскія полушарія, между конми пустота. Я помию, блаженной памяти Двинубский, двлая опыть съ ними, говорилъ, что для разорвавія ихъ въ Магдебургь употреблена была сила двухъ быковъ... какъ вдругъ встаетъ съ мъста студенть Итинский, товарищь мой, и разнимаеть предложенныя Двигубскимъ полушарія... Такъ-то, можетъ быть, надо поступить бы и съ нашими Магдебургскими полусферами, но Господь съ ними... Чему быть, того не миновать,--а только нельзя на нихъ глядъть безъ тоски и соболъзнованія. -- Когда нибудь--- въроятно въ сентябръ я лично перескажу Вамъ наблюденныя мною подробности здвшней, къ сожальнію-моей стороны, и въ настоящую минуту утвшительнъе для меня спросить бы и узнать: что дъдается въ нашемъ Богоспасаемомъ Кіевѣ и что совершается у Васъ собственно-въ Вашемъ кабинетъ, и каковы Вы въ Вашемъ здоровьё?... Простясь съ Вами, я, съ мыслію о предпрянямаемой Вами Исторія '), зашолъ еще въ церковь поклониться мощамъ Св. Варвары, и потомъ былъ утвшенъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Христіанства въ Польшѣ. Двѣ статьи наъ втого сочиненія-"о началѣ Христіанства въ Польшѣ" и "о реформація въ Польшѣ" напечатаны были въ журналѣ Министерства Народнаго Просвѣщенія. Н. Б.

совершенною иля меня въ то время новостью церковноючтеніемъ Аваенста Св. Архистратигу. Это служевіе, за которое и весь Кіевъ Ванъ обязавъ, исполнило мою душу особеннымъ умяленіемъ я какимъ-то предвёщательнымъ усповоеніемъ. Помоги Вамъ Господи продолжать, предпринимать и довершать Ваши благіе труды. Но Исторія... при мысля объ вей, и всегда радуюсь, всегда исполняюсь живостью. Вы объщали еще, при отътздв моемъ, порадовать меня письмомъ Вашимъ; адресуйте его въ Каневъ. Ваши строки для меня здъсь будуть драгоцвины и Вы, конечно, въ нихъ не отнажете мив. Доселв еще хуторъ мой, названный Михайловою Горою, не имветь ни отъ кого благословеннаго Образа, и я ни отъ кого, только отъ Вашего Преосвященства желаль бы себв благословительнаго на новое житье образа, и даже примо попрошу у Васъ блигословить меня и мое нагорное усдинение Образомъ Архистратига, съ Ватего храмоваго списаннымъ: для меня такъ много въ немъ соедивено будетъ!...

Примите при семъ мой сердечный покловъ и почтеніе, съ которымъ вавсегда останусь Вашего Преосвященства преданнъйшимъ слугою

М. Максимовичъ.

1840, 22 insa.

Р. S. Еслибы напоминовение обо мнв приятно было для почитаемыхъ первенствующихъ лицъ Киева, то я покоривише бы просилъ Васъ засвидътельствовать имъ мое почтение, — впрочемъ я въ первыхъ числахъ сентября исполню это лично, если....

#### II.

Съ наступающимъ праздникомъ и вслёдъ за нимъ грядущимъ Новымъ годомъ-пріймите сердечный привётъ Михайлогорскаго отшельника и помяните его грёшнаго въ святыхъ Вашихъ молитвахъ!... Съ особевнымъ желаніемъ жду Новаго года я разлуки съ старымъ, въ которомъ миѣ 136

какъ-то ничто не удавалось, и главпое-не удалось видъться съ Вами, хотя я и все въ тому уже снаредилъ было. Изъ назначенныхъ Вами двухъ мъсяцевъ избравъ августъ для свиданія съ Вами, я въ началь іюля почти экспроитонь повхаль съ сестрою въ Кіевъ дней на пять. Тамъ Семенюта, усяыхавъ о моемъ намъреніи тахать въ Харьковъ, предложнаъ ина эхать съ нимъ не только въ Харьковъ къ Успинію, но оттуда въ Москву, а изъ нея опять на Харьковъ... Увлеченный и радующійся двойною надеждою воротился я на свою Гору, и захотвль еще повидаться съ Юзефовичемъ 1) и посмогръть Яготниъ, куда къ Ильнау дню ждали Редияна... Кназя знаменитаго не удалось видать, а между твиъ прозввалъ я дорогого гостя Погодина, что для меня было очень больно, а туть еще попутчикъ мой въ Харьковъ отсрочилъ на нъсколько времени повздку... Я прождаль его до исхода августа въ тщетномъ ожидания aycтаться въ обътованный себъ путь; а ненастное BACTYOленіе сентября вовсе лишило меня надежды и возможности быть у Васъ въ семъ году. Я былъ уже нездоровъ и вакою то особенною силою воззвание изъ Киева болъвшаго тамъ Надеждина двинуло меня туда въ половинъ сентября. Двей черезъ десять хворый странникъ и крестовый братъ мой потащился въ Пигеръ издавать журналъ Министерства Внутревнихъ дълъ и служить Перовскому по особымъ порученіямъ... Не имъю досель еще объ немъ въсти; а я пробылъ въ Кіевъ болъе мъсяца-единственно за ненастьемъ н бездорожьемъ, и за невозможностью взять съ собою назядъ сестру, захворавшую воспаленіемъ глазъ... Я тамъ у Рудыковскихъ и оставилъ ее, несовствиъ еще оправившуюся; самъ по грудѣ и колоти воротился въ исходѣ октября на свою гору, гдъ и до сего дня обрътаюсь одиновій въ тщетномъ ожиданія зимняго пути, котораго и досель еще нать у насъ, и Дибпръ только что вчера сталъ... Вотъ, краткій отчеть мой за истекщее люто. Къ тому еще прибавлю,

<sup>1</sup>) П. едседатель Кіевской Археографической Коминссін.

что моя посадка въ нынётнесыв лётё изсушена опять полуденнымъ вътромъ, и патьсотъ рублей для путешествія, сбереженные отъ "Кіевлянина", досталясь въ сентябръ віевлянамъ... Такимъ образомъ садъ мой былъ мив только школою терпънья, а Кіевъ попрящемъ безплоднаго вждивенія. Я однавоже въ случившуюся въ воябрѣ оттепель насадиль гору свою новыми деревами и новыми надеждами; а къ возвратившемуся Погодину вновь писалъ просьбу мою выручить мив хоть что нибудь изъ лавки Шярялы, гдъ пропадаеть мой капиталь, откуда уже, за смертью хозянна, и календаря вийсто денегъ какъ бывало-не получаю къ новому году... Забылъ Вамъ еще сказать, что въ прошломъ лътъ въ своей горъ пріобрълъ 20 десятинъ пахатнаго поля за девятьсотъ рублей, и следственно въ надеждамъ мониъ прибавилась еще индежда славянская-земледельческая... Въ ивой часъ я доволенъ монмъ жребіемъ и благодарю за него Бога... Но подъ часъ бываетъ мев трудно здвсь бяться, какъ рыба объ ледъ, в я скучаю временною бъдностью, неизбъжною, пока обставлю гору свою разными угодьями и принадлежностями, какъ подобаетъ хозанну и поселянияу... Говорять иные, что все это напрасно; но я по національному и личному упрямству не хочу съ ними соглашаться и не могу бросить недодъланнаго дъла... Я обязанъ ему уже тэмъ, что броснаъ костыль и могу взбираться на гору... хоть глаза мои и нервный составь съ трудомъ еще могутъ выноснть и посредственное чтеніе и умбренное писаніе... При этомъ свойствё ихъ я повеволё остаюсь еще гулякою, что даеть въ душв моей просторъ изкоторымъ невыгоднымъ для нея мечтамъ и даже печалямъ... Признаюсь Вамъ, что въ деревенскомъ уединения докучный, мелочной быть не длетъ возможности успокоиться духомъ; а между твиъ въ удалевіи отъ просвъщеннаго привычнаго общества я часто испытывать начинаю тоску одиночества. Я полагаль, что въ города могу быть отъ нея свободнае, но безцванное пребывание въ городъ, при недостаткъ въ

# труды біевской духовной академій.

138

средствахъ для порядочной тамъ жизни, при ведостаткъ сочувствія къ собственно такъ называемому свътскому обществу, при недоотать здоровья для книжныхъ TDVдовъ..., оно тёмъ не менёе пробуждаеть тамъ и тоску одивочества, и чувство какой то обиды, во избъжание коей хочется скорве бвжать изъ города подъ соложенный кровъ хаты своей, глё и одинокому мий все какъ-то лучше, чёмъ напримъръ въ Кіевъ, при всей привътливости Кіевлянъ... Здъсь еще вое-какъ пробиваюсь на мъстъ, и только жаль, что не съ чёнь пуститься въ даль желанную, когда захочется. "Колибъ гроши, то умъвъ бы паномъ бути!" говоритъ здъсь одинъ родичъ мой, по ямени Девъ, по прозванію Деркачь, достойный Гоголевской кисти. Я съ своей стороны говорилъ какъ-то отцу моему: "бъдные мы: умри кто нибудь изъ насъ подъ конецъ мисяца, похоронить не на что будетъ"! Эхъ, когда бъ гроши, сейчасъ бы, кажется, взялъ почтовую тройку, да и повхаль бы, повхаль... прямо въ Харьковъ, хоть сестра и сильно зоветъ меня на праздники въ Кіевъ... Но въ Кіевѣ не найду опять желаннаго ресурса для души... До весны, до мая, Господи-какъ долго ждать еще... Легко сказать, -- двадцать мвсяцевъ уже не видвлъ Васъ, не услаждался Вашею бесвдою, Вашимъ присутствіемъ; пробывъ съ Вами хоть короткое время, я, кажется, почувствоваль бы себя гораздо лучше, и одинокость моя, о который передъ Вами проговорился, перестала бы такъ томить меня, какъ въ послёднее время моего здёсь пребыванія... Предположиль было я здёсь въ одиночку написать за зиму вратвую исторію русской словесности для гижназій, или книги двъ Наума"); но досель еще не брался за перо, видно за безсильемъ-и время мое гибнетъ безплодно... А до весны такъ долго еще... Пусть же отъ Васъ услышу хоть усладительное слово! Пусть мироточивое перо Ваше начертить мнв хогь нвсколько строкъ объ Васъ

<sup>1</sup>) Такъ озаглавлявается рядъ народныхъ изданій Максимовича.

Digitized by Google

и здоровьё Вашемъ... Взглянувъ на нихъ, возвессиюся духомъ..., Я каждый день молюсь передъ образомъ Архистратига, Вашинъ мит благословеніемъ, вспоминаю Васъ и благословляю въ душъ моей, часто я вспоминию Васъ и передъ образомъ Спасителя, который Вы подариля мив на прощавье; Ваши четви и слово на наречение берегу какъ святывю; архимандритская трость, двъ вазы, книги Ваши... Но мый вся еще недостаеть Вашего портрета, котораго семь льть жду съ христіанскимъ терпвніемъ, и ножеть быть, скоро уже изъ него выйду, гляди на плань юрода Кіева, висящій на назначенномъ для портрета Вашего мъств. Ради Бога пришлите мев его-и дайте скорве услышать объ Васъ Ваше слово... Какъ нев радоство было, на вочлегъ въ Переяславъ, слышать отъ одной богомолицы, **вхавшей въ** Кіевъ, о Вашемъ служенія въ Успеньевъ деяь... Другой разъ, еще прежде, въ Таманя, осмотръвъ съ грустію недавно разрушенный (для фундамента на хлъбный магазинъ) запустваща Румянценскій дворець, я остановился съ сестрою взглянуть въ небольшую недавно отстроенную изъ часовни церковь; на порогв ея отдыхаль пёшій богомолець старичовъ; я заговоридъ съ нимъ и услышалъ отъ него раз: сказъ о томъ, какъ онъ былъ на служения Вашемъ, слышалъ Вашу проповёдь... Какъ завидовали мы ему; и разсказъ его оставиль во мнв болве пріятный слёдь, чёмь Погодинская повздка въ Вологду (признаюсь Вамъ и въ этомъ); болве даже, чвых бесвда объ Васъ на предледни Софійскаго храна съ отценъ Киридлонъ Ботвиновскимъ, который насказаль мев, съ любовью въ Вамъ, многое множество. Ну, да Господь съ ними!-Очень грязно въ Кіевъ было, такъ что я в на Подолъ почти не былъ!... Но простите мев эту длинную грамоту... писать мив ее любо, да Вамъ каково читать; въ первый присвсть послв столь долгаго молчанія, я кажется, цёлую десть исписаль бы, да только не знаю, съ чего начать; заговоряшь объ одномъ, -забы. ваешъ другое... Ахъ, когда бы скорве весна съ лётомъ

приходили ужъ. чтобы скорве въ Вамъ. въ Вамъ... Не забыть бы еще пованиться передъ Вами въ медленной доставкъ документа Луцкому Іерею... Вы не сообщили миз адреса; я отправнию ную въ Луцкъ, во сибшалъ Лотоцкаго съ Метельскимъ, и посылка изъ Дуцка опять ко мив воротилась; я узналь изъ Кіева подливное прозваніе Луцкаго Іерея, -- и тогла уже отправиль прямо въ пъль... Промедление сатлалось, но по невъдънію, а не по лъностя моей.--Евхаристиріонъ берегу какъ звинцу ока, хоть и было отъ Ивана Михаиловича ') притязавіе. Но внигу автовъ Луцкаго братства не издаю доседё... за тёкъ, что ничего не издаю.-Что дълается въ великомъ Русскомъ міръ, ничего почти не знаю, ибо не имвю съ нимъ никакого почти сообщенія; а изъ здъшняго малаго міра я и того меньше нивю предметовъ для сообщенія, тёмъ болёс, что здёсь господствуетъ какой-то духъ разъединенія... Не добро, не вкуцъ живеть наша братія, Украинцы! Теперь ихъ занимають ограниченія горвлочныя; но горвлка здбсь разливается какъ море, а границы морю вто положить можеть?.. Запрещено жидамъ напр. самимъ курить ее; а Зодотовошскій жидъ Япкель уже дев винокурен наняль у здёшнихь пановь, и народу только трудеве будеть - и то для бедной калиты его... Извините, что заговорился о такомъ предметв; здъсь въ празд. нику и Новому году это важный предметь, здёсь, гдё подъ ярмонки и великіе праздники не бываеть иногда службы. Вотъ и во мий невольно отвалась мистность. - Простите! Желаю Ванъ съ Новынъ годонъ новаго здравія для новыхъ подвиговъ, и съ моимъ всегдащнимъ неизмъвнымъ чувствомъ любви и предавности въ Вамъ, съ Вашимъ благословеніемъ оставусь навсегдя здёсь и тамъ Вашъ вёрный слуга Михандъ Мавсимовичъ.

22 gera6ps 1842.

1) Скворцова.

## Ш.

#### Высокопреосвященя в йшій Владыко!

Провадъ Вашъ чрезъ Москву пробудиль такъ много прошедшаго въ душѣ моей и усилилъ мои помынленія о будущемъ. Намъреніе возвратиться отсюда на югъ, для двательности служебной, растеть во мнв. можно сказать. не по днямъ, а по часэмъ. У меня въ примътъ ректорство или въ Харьковъ или въ Кіевъ, и особенно потому, что оно всего скорће привело бы меня въ цвля, ибо должво рвшиться въ девабръ. Благодатный врай Вашей паствы для меня еще желаннъе, но я отсюда не вижу тамъ себъ мъста. При назначения меня на службу, особенно не университетскую, я желаль бы, чтобы при мив оставлена была моя пенсія (762 р.), которая мяла мев какъ привычная заслуга мое и подмога вървая на случай новаго крушенія въ здоровьв или инаго невзгодья. Желалъ бы также получить и подъемныя деньги, безъ которыхъ въ 1834 г. вывзжая изъ Москвы въ Кіевъ, принужденъ былъ занять здъсь три тысячи, и тъмъ на первыхъ порахъ подорвалъ свое будущее продовольствіе. Богатство ве мой удёль; но я дояженъ наконецъ признаться, теперь въ Москва, что бъдность мнё наскучила. "Що люди не роблють, да хороше ходють: а я роблю, дбаю, вичего не маю". Не хотвлось бы мнё этой песня ставить въ эпиграфъ новой главе мосго жатія на семъ свътв!

Воть мон жезанія и печали въ настоящую пору. Покорнёйше прошу Васъ помочь мий Вашимъ ходатайствомъ у тёхъ, въ чьихъ рувахъ сила и власть, отъ кого можетъ зависёть назначеніе меня на службу. Господь Богъ да сохранитъ невредимымъ здравіе Ваше на зимнемъ сёверё! Съ Вашямъ Архинастырскимъ благословеніемъ остаюсь навсегда почитающій Васъ и преданный Вамъ Михаилъ Максимовичъ.

Москва. 1849 г. 24 ноября.

# I٧.

## Ваше Высовопреосвященство!

Привътствую Васъ съ наставшимъ праздникомъ природы-весною и съ наступающимъ свётлымъ празденкомъ христіанскаго міра и отъ всей души желаю Вамъ вовой сиды духовной и телесной для продолжения благихъ и сдаввыхъ трудовъ Вашей жизен!-Зная, что къ числу ихъ привадлежить учреждение вовыхъ обителей въ Тавридъ,-на берегу которой я первый нёкогда Вась встрётиль (сладкое для мевя воспомявание!), я жедаль бы въ одну изъ нихъ помъстить новую подвижницу ва монашескомъ поприщъ мою землячку и дальнюю родичку Софію Васильевну Ильяшевкову, урожденную Товбичеву... Отъ роду будуче съ небольшимъ 30-ти лютъ, оставаясь лють пять вдовою, ова по давней вастроевности духа, поступила въ вачалъ прошлаго года въ Золотоношский Красногорский монастырь; теперь она послушинцею, ожидающею постриженія. Въ этомъ монастыръ, на небольшой Красной Горкъ и безъ нея тасно. ибо натодовлось всякаго народа до 300 душъ. Въ Крыму ей было бы лучше, инв кажется; да и она, какъ довольно образованная женщина, едва ли не была бы тамъ полезиве для вночесвой общивы. А потому, если бы нашлось тамъ вакантное штатное мёсто для монахини, то я покорнёйше просиль бы Вась удостоить туда принятіень и благословеніемъ Вашимъ вышепомянутую землячву мою; в полагаю, что ее всего удобнве было бы вытребовать черезъ Полтавскую Консисторію. — Видъвшись съ нею 24 февраля на похоронахъ ся матери (доброй, незабвенной моей Пслани Ивановны Товбичевой),---я даль ей эту мысль и объщание написать къ Вышему Высокопреосвященству и вадежду на Вашъ отзывъ, есля по усмотренію Вашеву тамъ можно ей пріютиться... А я радъ былъ и за себя, что есть поводъ мив напомнить Вамь о Михайло-Горскомъ отшельникъ. - Послъ Москвы, въ

1850 году З Іюля я быль уже на робленой могиль противь Красногорскаго монастыря и любовался оттуда своныъ ненагляднымъ Задивпровьемъ. Въ Августв 10 дней пробылъ у Гоголя, котораго везъ я изъ Москвы до Глухова. Въ Декабръ похоронилъ отца. Въ 1юзъ 1851 года, по случаю солнечваго зативнія, фадниь за Диворъ-быль въ трехъ монастыряхъ (Богуславскомъ, Горбузинскомъ и Мошенскомъ); а въ Іюн'в вздилъ съ покойвицею Пелагеею И. (понявите се въ Вашихъ молитвахъ!) въ Лубенскій монастырь. Въ Сентабръ вызхаль было опять въ Москву; да прожизъ пять недњаь въ Глуховв у старика дяди моего Ильн Тимковскаго, вернулся во свояси. Тутъ 8-го генваря сыгралъ свадьбу сестры моей, на которой женицся городовой Золотоношскій штабъ-лъкарь Старосвътскій; быль болевь кръпко двъ недъли передь постоиь; тамъ осиротбль вновь съ смертію вышепоманутой землячки, въ семь в которой бывало только и отвелешь душу, а тутъ вчера, въ день рожденія Гоголя, получилъ взвъстіе объ его смерти; царство вебесное ему, земному страдальцу души безомертной! Пропасть тоски и скорби набралось въ душё моей, тёмъ болёе тягостной, что нётъ ей бывалаго отвода въ писательствв, съ самаго возврата изъ Москвы не писалъ ничего; ничего изъ годовы не идетъ, совсёмъ отупёла. Надо бы проёздяться, освёжиться, только уже не на съверъ, я на югъ... Да бъда, что бъденъ сталъ, по случаю январьскаго событія, такъ что не съ чвиъ вывхать; и это безденежье еще болве придаеть тоски. Но я Вамъ затенулъ старую пёсню, только теперь она затянулась на вовый, небывалый гласъ, ибо мив никогда не было еще такой тоски на душв. по одиночестве моемь, по безполезности бытія моего-даже для науки. Всв мои попытки прежнія служить опять, бывшія и изъ Москвы, не удались и отбили у меня, наконецъ, всякое покушевіе и намфреніе слу. жить... да и къ чему, когда уже близко къ полувъку? Писать бы – во что же мнъ дълать, что не пишется? Да и что мое писательство, переборъ мелочей, стараго лоскутья144

лашнее на свътъ натружение спины, головы и очей, безъ того слабыхъ. Меня здъсь нужно было еще для сестры, а какъ устроилась ее судьба, такъ и эта, хотя в скудная потребность меня прошла. Здёсь только бы, кажется, отдыхать мяй свободному, любуясь прекраснийшими видами съ Горы моей... только и действительно здесь радости мие, но тоски неутренной набралось больше; не умъю и не могу переставить самъ себя въ лучшее положение. Къ воскресенью вду въ Золотоношу, чтобы тамъ отговъться на день Благовъщенья въ церкви, возлъ которой учился я грамотъ, исповъдую в Вамъ гръшное состояние моего тревожнаго духа! Вспомяните меня въ Вашихъ свътдо-праздничныхъ молитвахъ! 20-го марта, 1852 года, Михайлова Гора. Извъстите Бога ради о себъ, какъздоровье Ваше и гдъ Вы будете проводить лътніе мъсяцы? а также, можетъ ли найтись для помянутой инокини мысто штатное въ Вашихъ обителяхъ? Я называю штатное, ибо у нея, подобно мав, безденежье, только добхать станеть, а затёмъ ужъ и не останется казны. Туть ей идеть домашнее вспоможение ватурою. зане уже отреклась отъ всякаго имущества.

### V.

Имъю честь препроводить въ Вамъ три книжечки, напечатанныя мною сего года: пусть онъ напомнять обо мнв, который всегда жалветь, зачъмъ онъ не тамъ, гдъ Вы, и никакъ не можеть этого достигнуть. Меня зазвали было въ Кіевъ; но я тамъ два года доканчавалъ свое профессорское витійство въ званія наемнака, не желавши быть вновь твмъ, чъмъ надоъло быть, т. е. профессоромъ. Въ послѣдній годъ грудняся еще въ качествъ члена коммиссіи '), и имълъ при этомъ случай исполнить завътъ Вашъ-издать памятняки Луцкаго Братства. Подготовилъ нъсколько памятниковъ Кі-

· · · ) Т. с. археографической Кіевской.

евскаго братства; но ихъ тамъ продолжаютъ безъ меня; ибо я захворавши ня Юрьевъ девь, на Шековица, въ Августв воротился на гору свою. Подврвлясь здвсь холоднымъ купаньемъ, я принялся за свою Русскую ричь, чтобъ докончить ее къ новому году. и тёмъ расквитаться съ филологіей, и приняться за вное что... за пёсни. Наума-нии что Богъ на мысль положитъ. Вотъ краткій отчетъ о себъ. Имъя наконецъ портретъ Вашъ, я какъ будто ближе къ Вамъ, и каждый день, послъ утренней молитвы, кланяюсь Ванъ, Ломовосову, Павлову, и другимъ слъдующимъ за ними въ изображевіяхъ, которыми украшена моя уединенная, но не одинокая хранина. Въ такомъ сообществъ проходятъ иногда дни, безъ прикосновенія къ окружающимъ меня двуногимъ существамъ, исключая развъ домочадцевъ. Что будеть завтра со мною, о томъ узнаю завтра: такое безпечье овладёло. Прошу Васъ покорнёйше прислать меё Харьковскія изданія Ваши, какія можно, и не оставлять Вашею памятью и молитвою душевно, неизмино предавного Вамъ Максимовича.

Труды Кіевской дух. Академія 1884 г. т. Ill.

10

Digitized by Google

# Нужно ли жалъть о томъ, что древніе классическіе языки не включены въ составъ общеобязательныхъ предметовъ преподаванія въ академіи?

Московскія Відомостя <sup>1</sup>) сітують на то, что въ новомъ Уставіз духовных в академій, Высочайше утвержденномъ 20 апріля настоящаго 1884 года, древніе классическіе языки отнесены не къ главнымъ предметамъ академическаго курса, а къ второстепеннымъ, и что язученіе ихъ въ академіи не сділано обязательнымъ для всіхъ студентовъ.

Намъ кажутся сътованія Московскихъ Въдомостей въ этомъ случат напрасными.

Главная наука, для изученія и преподаванія которой существуеть духовная академія, есть наука богословская, и что существенно входить въ составъ этой богословской науки, то собственно должно имъть въ ней первостепенное значеніе, и на томъ она должна сосредоточивать свое вниманіе. Древніе языки, какъ бы ни было важно ихъ значеніе, сами по себъ не входять въ составъ богословской науки, а служатъ для нея вспомогательными средствами. А вспомогательныя средства или науки не должны занимать центральнаго положенія въ кругъ богословскихъ наукъ. Духовная академія не филологическій факультетъ, и къ ней нельзя

<sup>1</sup>) См. пер. статью въ № 215.

Digitized by Google

обращать такихъ требованій, какія можно предъявлять послъднему. Древніе языки для богослова не цъль, а только путь къ цъли.

Но безъ нихъ, говорятъ, "нельзя получить высшаго богословскаго образованів, полнаго и цільнаго. Ученый богословъ долженъ Christum ex fontibus praedicare, и нивакая масса профессорскихъ левцій не можетъ замѣнять ему этихъ первоисточниковъ. Никакое богословіе не можетъ зам'єнить ни Свищенваго Писанія, ни священнаго преданія и святоотеческой литературы. Самая цвль богословскихъ научныхъ системъ не въ томъ состоитъ, чтобы замвиять собою первоисточники или отвести отъ нихъ, а совершенно напротивъ, именно привести къ нимъ, научить воспитанниковъ возможно совершеннымъ образомъ понимать ихъ я пользоваться ими научно и правильно. Вся эти первоисточники, какъ извъстиз, существують не на славянскомъ и русскомъ, а на древнихь языкахь. Сорашивается, какимъ же образомъ богословы стали бы пользоваться этими первоисточниками, если они не будуть должнымъ образсмъ свъдущи въ древнихъ языкахъ? Въ чемъ же будетъ состоять ихъ ученость?... Вообще богословское изследование сколько инбудь серьезное совершенно невозможно безъ основательнаго филодогическаго знанія влассическихъ языковъ. Они не только лучшее пособіе, но и ключъ въ разумънію Священнаго Писанія и святоотеческой дитературы".

Все это совершенно справедливо, и мы вполив согласны съ подобными представленіями. При всемъ томъ мы не можемъ винить новый. Высочайше утвержденный, Уставъ православныхъ духовныхъ акидемій въ томъ, что овъ пренебрегъ основными требованіями, вытекающими изъ подобвыхъ представленій. Натъ, онъ признаетъ ихъ значеніе, и если не обязываетъ всёхъ студентовъ акалеміи слушать въ теченіе академическаго курса лекціи по обонмъ древнимъ классическимъ языкамъ, то вовсе не потому, чтобы прязнавалъ зна-

10\*

148

ніе обоцхъ языковъ не особенно нужнымъ для богослова. а потому, что предполагаеть, что поступающіе въ академію для высшаго богословскаго образованія уже достаточно свъдущи въ обонхъ языкахъ, и могутъ пользоваться первоисточниками, писанными на древнихъ языкахъ, безъ особыхъ лекцій по этимъ языкамъ въ академіи. Овъ требуетъ отъ поступающихъ въ академію полнаго знанія плассическихъ языковъ, и не удовлетворяющіе этому требовавію не могутъ быть принимаемы въ число студентовъ академія. 111 б'его говорить: "желающіе поступить въ академію допускаются къ повърочному испытанію, если представятъ установленный аттестать о вполнь удовлетворительномь знаніи курса наукь семинарін или классической гимназіи, и принимаются не иначе. какъ по успъшномъ выдержанія означеннаго испытанія". Дъло средней школы подготовлять учащихся въ высшему факультетскому образовавію и вкодить ихъ во владевіе вспомогательными средствами, необходямыми для высшаго какъ богословскаго, такъ и другаго спеціальнаго образованія. И если только признавать нашу среднюю шволу цвлесообразною, если довърять ея состоятельности, то нътъ надобности возлагать на высшую спеціальную школу ту задачу, исполнение которой долгъ средней общеобразовательной школы. Наша средняя классическая школа, важется, поставлена нынв, какъ слъдуетъ, и въ силу этого новый Уставъ духовныхъ академій могъ освободить студентовъ академіи отъ продолженія обязательнаго изученія обоихъ древнихъ языковъ. Въ самомъ двяв, отъ 8 (въ гимназіяхъ) до 10 явтъ (въ духовныхъ училищахъ и семинаріяхъ) наши воспитанники изучають классическіе языки, и въ твхъ учебныхъ заведевіяхъ, воспитанники которыхъ могутъ поступать въ академію, эти языви составляють первый предмоть преподаванія; на вихъ бодве назначено и употреблиется часовъ, чвиъ на другіе предметы учебной программы, и къ концу вурса какъ гимназій, такъ и семинарій воспитанники твхъ и другихъ должны быть въ состоянии безъ затруднения à

Digitized by Google

#### О ДРЕВНИХЪ КЛАССИЧЕСКИХЪ ЯЗЫВАХЪ ВЪ АКАДЕМІЯХЪ. 149

livre ouvert читать и понимать не только легчайшихъ. но и трудевишихъ авторовъ, какъ греческихъ, такъ и датанскихъ. Въ духовныхъ семинаріяхъ кромѣ того вмѣнено въ обязавность обращаться не къ переводамъ, а къ подлинникамъ и при чтеніи богословскихъ предметовъ. Такъ въ послъднихъ высшихъ влассахъ семинаріи при толкованія Священиаго Писанія полагается пользоваться не русскимъ ИЛИ СЛАВЯНСКИМЪ ТЕКСТОМЪ, А ПОДЛИННЫМЪ ГРОЧЕСКИМЪ, И въ этомъ греческомъ текств должны прочитываться воспитавниками семпнаріи священныя новозав'ятныя книги. Прибавьте къ этому, что въ академію поступають не всв. а только лучшіе воспитанняки семинарій, и тв при поступленія подвергаются пов'врочному испытанію. Древніе языки, какъ практиковалось до вынв, являлись однимъ изъ предметовъ этого повърочнаго испытанія. Ужели этого не достаточно? Зачъмъ академіи, не смотря на долговременное изучение поступающими въ нее студентями классическихъ языковъ, не смотря на хорошее знаніе ими этихъ языковъ, безъ котораго никто не долженъ быть принимаемъ въ академія, еще тянуть и брать на себя это подготовительное дъло? Первоисточники богословской науки, существующіе на древнихъ языкахъ, должны быть доступны студентамъ академія, и безъ нарочитыхъ каведръ этихъ языковъ въ академіи, въ силу того образованія, какое даетъ имъ право на поступление въ академию. И для ученаго юриста и медика необходимо знаніе древнихъ языковъ, въ особенности латянскаго. Между твиъ на университетскихъ факультетахъ, --юридическомъ и медицинскомъ нътъ каеедры латинскаго и греческаго языковъ, и это находятъ въ порядкв вещей послё того, какъ въ студенты тёхъ факультетовъ могутъ поступать только имвющіе аттестать зрвлости. Эта аналогія можеть имъть свое прядоженіе и къ высшему спеціальному богословскому курсу.

Московскія Відомости опускають изъ вида ті условія, яакими обставлено поступленіе въ академію, когда гово150

рять, что при настоящемъ порядкъ вещей, дълающемъ обязательнымъ для студента академіи изученіе одного древняго языка, для ученаго богослова, какого должна приго. товлять академія, будетъ непремънно закрыта цълая половина первоисточниковъ богословской науки. "Предположимъ (говорятъ они), студентъ изберетъ языкъ греческій: вся громацная церковная, богословская, историческая, археологическая литература на латинскомъ языкъ для него закрыта". .Избереть ди студенть языкь датинскій: онь лишится главнъйшаго пособія при изучевіи Новаго Завъта, святоотеческихъ твореній и всего чина богослуженія православной церави". Нътъ, дъло отнюдь не стоитъ такъ. Ни латияская, ни греческая литература не будеть закрыта для студента академіи, хотя онъ и одинъ языкъ будетъ изучать въ академіи. Онъ еще въ средней школѣ достаточно овладвлъ обоими языками, и если изберетъ греческій языкъ для изученія въ академіи, надћемся, не забудетъ датинскаго языка, и наоборотъ. По мъръ надобности, онъ булетъ обращаться къ книгамъ, писаннымъ на обоихъ языкахъ. Предварительное классическое образование сдулаеть то для него вполяв возможнымъ.

Древніе языки, полагаемъ, введены въ составъ наукъ, преподаваемыхъ въ академіи, не столько потому, что они необходимы для пользованія первоисточниками богословской науви (для этого можетъ быть достаточно и того знанія, съ какимъ выходятъ нынъ воспитанники классическихъ среднихъ учебныхъ заведеній), а потому, что академіи, кромъ доставленія высшаго богословскаго образованія, должны приготовлять наставниковъ для семинарій по разнымъ предметамъ, не только богословскимъ, но и относящимся къ общему гуманному образованію. Въ видахъ болъе основательнаго подготовленія студентовъ академіи къ преподаванію того или другаго древняго изыка въ соминаріи, если то выпадетъ на ихъ долю по окончаніи курса, и введено въ академіяхъ спеціальное изученіе для однихъ греческаго, для другихъ латинскаго языка.

Московскія Въдомости ссылаются на Проэктъ устава духовныхъ академій 1814 года, который придавалъ великое значение знанию древнихъ языковъ и ставилъ ихъ въ число наукъ, необходимыхъ для встхъ студентовъ академін, и укоряють вовый Уставъ 1884 года въ томъ. что онъ отступилъ отъ этого достоподражаемаго устава, къ явному-де ущербу для образованія, доставляемаго академіями. Между твиъ, по уставу 1809 или 1814 года, въ академіяхъ вовсе не было учреждено кабедры датинскаго языка, и датинскій языкъ, признаваемый необходимымъ для высшаго богословскаго образованія, не былъ включенъ въ составъ предмепреподаванія въ академіи на томъ основанія, что товъ воспитанники, обучающівся въ академіи, пріобрътали достаточныя свъдънія въ этомъ языкъ въ низшихъ училящахъ и семинаріяхъ. На этомъ же основаніи и новый Уставъ духовныхъ академій могъ не вводить плассическихъ языковъ въ кругъ общеобязательныхъ предметовъ академической программы. Датинскій языкъ въ академіяхъ, существовавшихъ по уставу 1814 года и то не во встахъ, введенъ въ число предметовъ преподаванія только въ 1847-49 годахъ, и для преподаванія его первовачально не было особаго наставника, а возлагалось это преподавание на наставника другихъ предметовъ, но введеніе преподаванія латинскаго языка въ академіи пе содъйствовало усиденію знанія этого языка между студентами. Собственно говоря, студенты прежнихъ академій если знали классическіе языки и могли пользоваться первоисточниками, писавными на этихъ языкахъ, то вовсе не потому, что были каөедры для преподаванія этихъ языковъ въ академіи, а потому, что они прівзжали въ академію съ хорошимъ запасомъ званія этихъ языковъ. Мы учились въ академія, когда обязательно преподавался въ ней для всёхъ студентовъ и греческій и датинскій языкъ, но ва классахъ обоихъ языковъ мы мало пріобрътали новаго, и больше повторяли старов. И при обязательномъ слушанія студентами старой академіи обоихъ лекцій по древнимъ языкамъ, (нужно сказать по совъсти) они не легче и не лучше могли понимать латинскій и греческій текстъ первоисточниковъ при окончанія ими академическаго курса, чёмъ при поступленіи ихъ въ академію.

Въ дълъ высшаго богословскаго образованія важно не то, чтобы обязать всёхъ студентовъ академіи слушать левцій по влассическимъ языкамъ, на которыхъ писаны первоисточники богословской науки,--языкамъ болве или менве имъ знакомымъ, а то, чтобы возбудить въ нихъ охоту и потребность въ непосредственному ознавомленію съ этими первоисточниками. Обязательное слушаніе лекцій по классическамъ языкамъ ве можетъ этому содъйствовать. по врайней мёрё не содействовало донынё. На казедрахъ по древению классическимъ языкамъ читаютъ обыкновенно паматники не церковно-релегіозной пасьменности, а свътской, творения Гомера, Гезіода, Софовла, Димосеена, Цицерона, Виргилія, Горація и другихъ авторовъ, считающихся главными представительми влассической литературы, и при чтеніи этихъ авторовъ обращается вниманіе на языковую чли филологическую сторону, а не на содержание. При подробномъ филологическомъ разборъ чтеніе это идетъ очень медленно, такъ что въ теченіи трехъ курсовъ академін прочитывались, по порядку, существовавшему въ послъднее время, только не большіе отрывки изъ нъсколькихъ сочиненій двухъ, трехъ авторовъ, и при этомъ вовсе не касались авторовъ, принадлежащихъ святоотеческой литературѣ. Ознакомленію съ первоясточниками богословской науви скорве, чвиъ кнеедры датинскаго и греческаго языка, могуть содействовать казедры Священнаго Писанія, патрологія, каноническаго права, древней церковной исторія и исторіи древняго отеческаго пропов'ядничества. Мы полагаемъ, что наставники-руководители, завимающіе эти казедры, не ограничатся изложеніемъ однихъ своихъ левцій по предме-

#### О ДРЕВНИХЪ ВЛАССИЧЕСКИХЪ ЯЗЫКАХЪ ВЪ АВАДЕМІЯХЪ. 153

тамъ, подлежащимъ ихъ въдънію, и обратятъ вниманіе студентовъ на первоисточники и будутъ руководить ихъ въ пользованіи этими первоисточниками въ ихъ подлинномъ текстъ. А если при этомъ студенты будутъ писать сочиненія по этимъ предметамъ, требующія непосредственнаго обращенія къ первоисточникамъ (что полагается), то это не только будетъ пріучать ихъ къ пользованію первоисточниками и къ надлежащей оцънкъ ихъ значенія, но и будетъ способствовать утвержденію въ нихъ самаго знанія изыковъ, на которыхъ писаны первоисточники.



# ИЗВЪСТІЯ

# Церковно-археологическаго Общества при Нієвской духовной Академіи

ЗА М. ІЮЛЬ 1884 Г.

Ι. ΄

12 іюля было засвданіе Церковно-Археологическаго Общества, на которомъ заслушаны были: докладъ секретаря Н. Петрова о вновь поступившихъ пожертвованіяхъ въ Церковно-Археологическое Общество, музой и бябліотеку его, и отношение Киево-Софийскаго канедральнаго собора, съ актомъ особой коммиссіи о мозапческихъ изображеніяхъ, скрывающихся подъ слоями масляной живописи въ куполъ Кіево-Софійскаго собора. Въ актъ семъ значится слъдующее: "Іюля 9 дня 1884 года, по поводу промывки ствиъ, производившейся въ Кіево-Софійскомъ соборъ, былъ освидътелькуполъ, въ которомъ оказались ясно ствованъ вилеые. изъ-подъ новъйшей живописи, значительные остатки древней мозанки. а именно: въ центръ купола въ кругъ Господь Вседержитель-поясной съ сохранившимися по сторонамъ. буквами С и Х; ниже его одинъ цъльный ангелъ, правъе его часть другаго ангела, ниже ихъ въ двухъ пролетахъ между окнами, на высотв оконныхъ арокъ, часть древняго

орнамента въ такомъ родъ, вакъ въ Кирилловской церкви; еще ниже между окнами-два апостола приблизительно отъ пояса вверхъ, полъ однимъ ИЗЪ НИХЪ ЯВСТВЕННА ПОЛПИСЬ. Новъйшая живопись, какъ оказывается, не слъдуеть за мозаическими остатками. -- Желательпо, чтобы **д**ревними древняя мозаика была открыта, а тв мъста въ предвлахъ купола, гдв ен не сохранилось, были бы росписаны согласно съ мозаическими остатками". Церковно-Археодогическое Общество съ своей стороны не нашло викакихъ препатствій къ очисткъ помянутыхъ мозаическихъ изображеній отъ слоевъ позднъйшей масляной живописи и къ расписавію прочихъ частей купола согласно съ сохранившимися его мозаическими частями, о чемъ по утверждении протокола Общества Высокопреосвященнъйщимъ Платовомъ, Митрополитомъ Кіевскимъ и Галицкимъ, и сообщило Кіево-Софійскому кассральному собору.

## Π.

Вь теченій іюля мъсяца въ Церковно-Археологическое Общество, музей и библіотеку его поступили слъдующія пожертвованія отъ слъдующихъ учрежденій и лицъ:

А) Отъ Православнаго Палестинскаго Общества – четвертый выпускъ "Странствованій Василія Григоровича Барскаго по св. містамъ Востока съ 1723 по 1747 гг.", изд. симъ Обществомъ по подлинной рукописи подъ редакціею Николая Барсукова. С.-Петербургъ. 1884.

Б) Оть Императорской Археологической Коммиссіи серебрявый монетный слитокъ изъ числа 72-хъ, случайно найденныхъ въ мав мъсяцъ 1882 года близь деревни Ташкирмень, Лапшевскаго уъзда, Казанской губерніи. Слитокъ этотъ сходенъ по формъ съ такъ называемыми древними рублями, хранищимися въ Церковно-Археологическомъ музеѣ.

В) Отъ Хорватскаго Археологическаго Общества-Viestnik Hrvatskoga Arhaeologickoga Druztwa. Godina IV. Br. 3. U Zagrebu. 1884.

Г) Отъ Почетнаго Члена, Преосвященнаго Өеодосія Епископа Екатерипославскаго и Таганрогскаго, *двадцать пять руб.* (25 р.) серебромъ на нужды Церковно-Археологическаго Общества и музея.

Д) Отъ дъйствительнаго Статскаго Совътника Цетра Ивановича Скоропадскаго *шесть руб.* (6 р.) серебромъ на нужды Церковно-Археологическаго Общества и музея.

Е) Огъ Почетнаго члена, предсъдателя Общества Любителей духовнаго просвъщенія, протоіерея Іоннна Николаевича Рождественскаго: "Сборникъ, изданный Обществомъ любителей духовнаго просвъщенія по случаю празднованія столътняго юбилея со дня рожденія (1782—1882) Филарета, Митрополита Московскаго. Томъ I: Матеріалы. Томъ II: Оригинальныя статьи. Москва. 1883.

Ж) Отъ доцента Казанской дух. Академіи С. А. Терновскаго, по завъщанію брата его, бывшаго профессора Кіевской духовной Академіи Ф. А. Терновскаго: вопія съ портрета князя Константина Константиновича Острожскаго, писанная на холстъ маслявыми врасками съ подписью: Constantinus dux in Ostrog... in Tarnow. Копія свята "съ оригинала, наход. въ галлереъ г. Сосновскаго въ селѣ Новомалинъ, Острожскаго уъз.—Писаль Я. Ө. Сваричевскій 1883".

3) Отъ дъйствительнаго члена, учителя Рижской духовной семинарія А. П. Аристова: 1) деревянный образокъ ХVIII въка, довольно пострадавшій, повидимому съ изображеніемъ трехъ святителей; 2) большое мъдное литое распятіе, XVIII въка, въроятно работы Олонецкихъ (Выгорецкихъ) Старообрядцевъ, на лицевой сторонъ: распятый Спаситель, съ Господомъ Саваоеомъ и ангелами надъ крестомъ; въ самомъ верху-Воскресеніе Господне; по сторонамъ верхней половины креста-Срвтеніе Господне, Входъ Господень во Іерусалимъ, Вознесеніе Господне и Св. Троица; по сторонамъ няжней части вреста – Матерь Божія, Іоаннъ Богословъ, Марія и Логгинъ; подъ крестомъ-глава Адамова, на оборотной сторонв, весьма отчетливо читается следующее: "Крестъ хранитель всей вселеннъй, крестъ крисота церковная, кресть Царемъ держава, кростъ върнымъ утвержденіе, престъ ангеламъ слава, престъ бъсомъ язва.-Рече Господы: азъ же терпя ожядахъ показнія вашего п обращенія ко мнъ отъ золъ вашихъ; зане прежде моего суда страшнаго многи показьхъ вамъ пути ко спасенію и образъ дахъ вамъ добръ. Васъ ради въ плоть облекохся и васъ ради тружахся; васъ ради адченъ быхъ, жедая вашего спасевія, и васъ ради связанъ быхъ отъ беззаконникъ; васъ ради поруганъ быхъ, васъ ради заплеванъ быхъ, васъ ради за ланиту ударенъ быхъ, васъ ради на крестъ вознесенъ быхъ, васъ ради гвоздія пріяхъ въ руку и въ ногу моею; васъ ради тростію біенъ быхъ, васъ ради оцта, и желчи вкусихъ и васъ ради копіемъ прободенъ быхъ въ ребра моя; васъ ради смерть пріяхъ, васъ ради во гробѣ положевъ быхъ; васъ ради во адъ снидохъ и изведохъ вы отъ. тму отъ тым на свётъ и паки воскресохъ, показуя вамъ. воскресение отъ мертныхъ, и на небеса вознесохся; и васъ ради послахъ Духъ святый въ миръ на апостолы моя и послахъ я проповъдати царство мое, и дахъ Духъ Святый въ сердца ваша, и поставихъ вамъ учители великія и вселенныя книжники, и наревохъ васъ сыновы моя и благодатію. Вы же ни тако поступасте..., но сотвористе волюдіаволю и аггодъ его, и нымъ отидите отъ мене зліи... въ мъсто сатонинское"... Совершенно по формъ оборотной стороны описываемаго распятія разграфливается и пишется аповрнонческое "Святое письмо Господа нашего Інсуса. Хряста", по всей втроатности ведущее начало свое отъ ивдныхъ литыхъ распятій старообрядческаго издълія. - По словамъ жертвователя, образокъ и распятіе найдены имъ

на его родинѣ, Ростовскаго уѣзда, въ селѣ Условцевѣ, и иерешли сюда по наслѣдству отъ дѣдовъ.

Ø) Отъ дъйствительваго члена, ректора Воронежской духовной Семинарін Архимандрита Димитрія составленный имъ "Указатель храмовыхъ праздниковъ въ Воронежской епархіи. Выпусвъ 1-й. Воронежъ. 1884".

1) Отъ дъйствительнаго члена, Бердичевскаго полиціймейстера Т. І. Вержбицкаго: медаль по случаю турецкой войны. На лиц. ст. грудное, вправо обращенное язображеніе императора Николая I, въ лавровомъ вънкъ, съ открытою шеею, и подпись: Nicolaus I totius Russiae Imperator. На об. ст.: Auspic. Augustiss. et ductu com. de Diebitsch Turc. ferox exserc. sub primo Visir. Concisus apud Schumlam d. XXX Mai St. V. MDCCCXXIX. Ръзалъ G. Loos.

К) Отъ дъйствительнаго члена, редактора Дьвовской газеты "Новости" А. Н. Щербана: Przegląd Archeologiczny, organ c. k. Konserwatoryi pomników i Towarzystwa archeol. kraj. we Lwowie, выоускъ первый 1882 г., и выпуски второй и третій 1883 года.

Л) Отъ члена-корреспонцента, инспектора народныхъ училищъ въ Донской области А. Л. Крылова составленияя имъ брошкора: "Памятная записка Митякинской Христо-Рождественской церкви. Новочеркасскъ. 1884".

М) Отъ библіотекаря Кіевской публичной библіотеки г. Ярослава: "Inventarium omnium et singulorum privillegiorum, diplomatum, litterarum et monumentorum, quaecunque in Archivo Regni in arce Cracoviensi continentur, per commissarios a sacra regia maiestate et Republica ad revidendum et connotandum omnes scripturas in eodem archivo existentes deputatos confectum anno Domini MDCLXXXII", рукопись въ листъ, ва 406 перенумеровавныхъ листахъ. Въ книгъ описаны, вачиная съ XIV въка, документы: папъ, императоровъ римскихъ, Австрія, Баварія, Венгрія, Богемія, Даніи, Швеція, Германія, Бранденбурга, Померанія, Силевіи, Пруссія, Ливонія, Московія, Бессарабія,

158

Валахів, Турцін, Персів, царства Польскаго, Татарія, польскихъ королевъ, Барскія письма королевы Боны, воеводства Краковскаго, княжества Освѣцинскаго п Заторскаго, земли Сцепусской, воеводствъ Сендомпрскаго, Белзскаго, Люблинскаго, Русскаго, Волынскаго, Кіевскаго, универсалы Великой Польши, воеводствъ Познанскаго, Калишскаго, Сирадзскаго, Ланцуцкаго, универсалы Куявія, воеводствъ Брестскаго, Иновладиславскаго, земли Добринской, воеводствъ Равскаго, Плоцкаго, княжества Мазовіи, воеводствъ Польщи, княжества Дитовскаго, воеводства Подляхія, княжества Дитовскаго, воеводства Подоліи, и разныя письма казацкія.—Рукопись эта была издана въ Варшавѣ въ 60-хъ годахъ текущаго столѣтія.

١

Секретарь Общества Н. Петровъ.



159

# ОБЪЯВЛЕНІЯ.

ВЫШЛА ВЪ СВѢТЪ НОВАЯ КНИГА:

# Опытъ православнаго догматическаго богословія

(съ историческимъ изложеніемъ догматовъ) архимандрита Сильвестра, доктора богословія, ректора Кіевской Академіи. Томъ 1-й. 2-е изданіе. К. 1884 г. Цёна 1 руб. 70 коп.

Адресоваться въ Кіевъ, въ редавцію Трудовъ Кіевской дух. Авадеміи.

Тамь же продаются: 2-й томъ догматическаго богословів, ректора Кіев. Академіи архимандрита Сильвестра. К. 1881 г. Цёна 3 р. 30 коп.

Отвѣтъ на предложенную старокатоликами схему о Св. Духѣ. *Еюже*. Цёна 50 коп.

Въ той же редакціи продаются новыя книги:

1) Очерки исторіи Украинской литературы XIX столітія. Н. И. Петрова. К. 1884 г. Ц. 3 р.

2) Ученіе Шлейермахера о религія. Ө. С. Орнатскаго. К. 1884. Ц. 1 р. 50 к. съ перес. того, что разстройство здоровья его и послъдния бользиь. повлеящая за собою смерть, вызваны вапряженною служебною двятельностію, признать за вимъ право на полную пенсію, а исходатайствованіе ен, на основанія уст. дух. акад. 6 105. В. З. предоставить Правдению Академия.

- 145 -

На семъ журналъ Высокопреосвящената платономъ митрополятомъ Кіевскимъ положена такая резолюція: "24-го Декабря 1883. Исполнить".

#### 1883 года 11 ноября.

Въ собрании Совъта Кіевской духовной Академія, подъ предсвательствомъ ректора ся, присутствовали три помощника ректора по учебной части, инспекторъ и пыть членовъ COBATA.

Слушали: 1. Сданнов Высокопреосвященнъйшимъ Платовомъ митрополитомъ Кіевскимъ 4-го ноября 1883 года для надлежащаго распоряженія отношеніе Оберъ-Прокурора Святвящаго Синода отъ 28 октября того же года за № 11764: "Святвйшій Синодъ, разсмотрввъ ходатайство Вашего Высокопреосвященства объ учреждения при Кіевской дух. Академія второй должности помощняка неспектора, и въ виду удостовърения Совъта этой Академии о необходимости учредить при Академія должность втораго помощенка песпектора, по случаю увеличения числа студентовъ Академія и затруднительности для инспектора им'ять вадзоръ за студевтами при одномъ помощникъ, положенномъ по штату Академіи, опредъленіемъ отъ 20 селибря 1883 года за № 1893-мъ предположилъ учредить при Кіевской духовной Академіи должность втораго помощника инспектора съ овладомъ содержания въ восемьсотъ рублей изъ духовноучебнаго вацитала, при казенной квартири, съ предостав-10

Протоволы.

деніемъ всёхъ служебныхъ правъ, какія присноены штатной должности помощника инспектора духовной Академіи. Таковое предположеніе Св. Синода, по всеподданнёйшему докладу моему, Государь Императоръ въ 22 день октября 1883 года Высочайше утвердить соизволилъ. О вышеизложенномъ вмёю честь увёдомить Ваше Высокопреосвященство для зависящаго распоряженія съ тёмъ, чтобы, по замёщеніи вновь учрежденной должности втораго помощника инспектора, Академическое Правленіе вошло въ сношеніе съ Хозяйственнымъ Управленіемъ при Св. Синодё объ ассигнованіи по этой должности содержанія".

Постановлено: Принять въ свъдънію и сообщить Правленію Академіи для потребнаго съ его стороны распоряженія, когда вакансія втораго помощника будетъ замъщена установденнымъ порядкомъ по 40 § уст. дух. акад.

II. Отношенія Канцелярія Г. Оберъ - Прокурора Св. Синода:

в) отъ 30 сентября 1883 года за № 4697: "По утвержденному г. исправлявшимъ должность Синодальнаго Оберъ Прокурора 22 текущаго сентября докладу Учебнаго Комитета при Сватъйшемъ Синодъ кандидаты Кіевской духовной Академія назначены: Николай Романовъ преподавателемъ по латинскому языку въ Подольскую Семинарію, Андрей Саббатовскій в Владиміръ Величковъ помощниками инспекторовъ въ духовныя семинаріи: первый въ Подольскую, а послѣдній въ Одесскую<sup>\*</sup>.

6) отъ 6-го овтября за № 4771: "По утвержденному г исправлявшимъ должность Оберъ-Прокурора Св. Синода 23 минувшаго сентября докладу Учебнаго Комитета при Свитвишемъ Синодъ кандидатъ Кіевской духовной Академіи Павелъ Экземплярскій назначенъ на должность учителя по латинскому языку въ Кіево-Подольское духовное учлище".

в) отъ 13 октября за N: 4912: г. "По утвержденному

Синодальных Оберъ-Прокуроромъ, 8-го текущаго октября, докладу Учебнаго Комитета при Святбйшемъ Синодъ кандидаты Кіевской духовной Академін Евгеній Исаницкій и Димитрій Фессико-Навроцкій, назвачены учителями въ Уманское духовное училище, оба по латинскому языку".—Кавцелярія Оберъ-Прокурора, увъдомляя о семъ Совътъ Кіевской духовной Академін для зависящаго распоряженія, присовокупила, что объ ассигнованія слёдующихъ поименованвымъ кандидатамь по положенію денегъ вывъ же сообщено Хозайственному Управленію при Святъйшемъ Синодъ".

Справка: Понменовачнымъ кандидатамъ о состоявшемся назначевія ихъ на службу дано звать повёстками отъ 10 октября зв NM 685—687, отъ 13 октября за N 715 в отъ 20 октября за NM 745 и 746.

Постановлено: Отношенія, за сдёдавнымъ по нямъ распоряженіемъ, пріобщить къ дёлу о назначения воспитания ковъ Академіи на службу.

III. Отношенія Попечителя Кіевскаго Учебнаго Округа отъ 8 и 15 октября 1883 года за №№ 9639 и 9897 о томъ, что имъ, съ согласія Черниговскаго Епархіальнаго начальства и г. Оберъ-Прокурора Св. Санода, назначены законоучителями: а) дъйствительный студентъ Кіевской духовной Академіи Алексви Оппоковъ 8 октября въ Глуховскую муж скую прогимназію и б) кандидатъ тойже Академіи Алексви Величковский 15 октября въ Глуховский Учительскій Институтъ, съ просьбою о высылкъ документовъ сихъ лицъ въ Канцелярію Округа.

Постановлено: Принять къ свъдънію, а довументы выслать.

IV. Отношеніе Духовнаго Собора Кіево-Печерской Лавры отъ 28 октября за № 7246, при которомъ, согласно 10\*

Digitized by Google

отношенію Совъта Академіи отъ 15-го сего октября за № 716, препровождено принадлежащее Лаврской библіотекъ рукописное Евангеліе на славянскомъ языкъ, расположевное по зачаламъ, половины XIV въка, на пергаментъ, для временнаго пользованія студевту III курса Григорію Крыжановскому, съ просьбою эту рукопись по минованіи надобности возвратить Собору въ полугодичный срокъ.

Справка: Названную книгу 5 ноября получилъ изъ Канцеляріи Академіи профессоръ Пёвницкій, по ходатайству котораго эта книга выписана для студента Крыжановскаго.

Постановлено: Рукоцись возвратить въ Даврскую библіо\_ теку по минованія вадобностя или назпаченнаго срока.

V. Внесевную въ Совътъ Академін ректоромъ оной еюдомость о лекціяхъ, опушенныхъ г.г. преподавателямя въ октябръ сего 1883 года. По сей въдомостя звачится, что опущены лекціи:

#### а) по болъзви:

1) по асяхологія ординарамить профессоромъ Посавховымъ 6 деяцій (3, 5, 7, 10, 26 и 28 ч. ч.),

2) цо исторіи русскаго раскола экстраорд. проф. Восвресенскимъ 1 лекція (5 ч.),

3) по исторія юго-западной русской церкви приватьдоцентомъ Голубевымъ 1 лекція (5 ч.),

4) по новой общей церковной исторіи ордивари. прооесс. Вороновымъ 10 л.л. (3. 6. 8. 10. 20. 24 и 27 ч.ч),

5) по метаоизнать привать доцентомъ Ефремовымъ 2 лекціи (26 и 29 ч.ч),

6) по древней общей гражданской исторія доцентомъ Тумасовымъ 2 лекція (8 ч),

б) по домашнимъ обстоятельствамъ:

1) по церковному праву экстраординарнымъ профессоромъ Лашкаревымъ 1 л. (29 ч.). - 149 --

Постановлено: Записать въ протоколъ настоящаго засъданія для напечатанія въ академическомъ журналь по силь X пункта Высочайше утвержденныхъ дисциплинарныхъ правилъ для высшихъ учебныхъ заведеній.

**VI.** Сообщенную Правленіемъ Кіевской духовной Акаддмін, на основанія 109 § уст. дух. авад, въдомость о наличныхъ суммахъ Авадемія за истевшій мъсвцъ октябръ. По сей въдомости значится:

|                                                                  | валичными<br>девьгами. |       | билетами кре-<br>дитныхъ учреж-<br>деній. |      | <b>N T O F O.</b> |                    |
|------------------------------------------------------------------|------------------------|-------|-------------------------------------------|------|-------------------|--------------------|
| ·                                                                | рубля                  | KON.  | рубли                                     | KON. | рубли             | KOII.              |
| Къ 1-му октября 1883 г.<br>оставалось<br>Въ течения октября по-  | 15.767                 | 66'/s | 246.591                                   | _    | 262.458           | 66'/ <sub>2</sub>  |
| ступило на приходъ                                               | 3.021                  | 54    |                                           | _    | 3021              | 54                 |
| Итого                                                            | 18.789                 | 201/2 | 246.691                                   | ~    | 265.480           | 20 <sup>1</sup> /ء |
| Въ теченія октября вз-<br>расходовано.<br>Къ 1-му ноября остает- | 11.570                 | 20'/• |                                           | _    | 11.570            | 201/4              |
| Ca                                                               | 7.219                  | 9.    | 245.691                                   | -    | 253.910           | '/₄                |

Постановлено: Привять въ свъдънію.

VII. Предложеніе помощника ректора по церковноисторическому отділенію профессора Малышевскаго отъ 11 го ноября: "Для одного изъ преподавателей церковновсторическаго отділенія, именно для привать-доцента Голубева необходимы для кратковременнаго пользованія слідующія, принадлежащія Императорской Публичной библіотекь, книги: 1) часословь, изд. въ Острогі 1612 г. и 2) Smotrycki, Melet. Obrona Verifikaciey, Wilno 1621 года. Вслідствіе заявленія сділаннаго мні г. Голубевымъ о таковой нужді вмію честь предложить Совіту Академів, не будеть ли имь призначо возможнымъ выписать означенныя книги изъ Инператорской Публичной Библіотеки на двухнедёльный срокъ для ученыхъ занятій г. Голубева.

- 150 ---

Постановлено: Отнестись въ Управление Императорской Публичной Библіотеки съ просьбою о высылкъ въ Академію двухъ названныхъ внигъ на двухпедёльный срокъ.

VIII. Донессніе инспектора Акедемій професс. Королькова отъ 9-го поября о томъ, что въ теченій истекшаго мѣсяца октября не замѣчено за студентами особенно нажныхъ предосудительныхъ поступковъ.

Постановлено: Принять въ свъдънію.

IX. Прошеніе кандидата историво-филогическаго факультета Кіевскаго Университета Ив. Линиченко отъ 4 го ноября на имя гектора Академін: "Честь имѣю просить Ваше Высокопреподобіе предложить Совъту духовной Академіи о допущенія меня въ защить диссертація pro venia legendi для полученія званія привать-доцента по казедръ русской исторіи (гражданской). При этомъ призагаю для защиты диссертацію "Вжче въ Кіевской области". Считаю веобходимымъ присовокупить, что, по удовлетворения мною всвхъ требованій для полученія званія привать-доцента, я согласенъ, въ случав огсутствія у Академіи суммъ на вознаграждение моего чтения, читать лекцие студентамъ Академіи и безъ вознагражденія до первой возможности для Академіи выдавать мив усгановленное для приватъ-доцентовъ вознаграждение. Кандидатский дипломъ будетъ представленъ мною въ непродолжительномъ времени".

Постановлено: На основания 48 и 49 § уст. дух. авад. представленную Ив. Линиченко диссертацію передать на разсмотрвніе въ Церковно-историческое Отдвленіе, которое, въ случав удовдетворительности ед. наветь выслушать какъ - 151 --

публичную защиту оной, такъ и двъ пробныя лекціи и о послёдующемъ донести Совъту Академія.

Х. Прошеніе привать-доцента Академіи Стее. Голубеса отъ 23 октября: "По штату духовной Академія на печатавіе магистерскихъ сочиненій ежегодно отпускается опредвленная сумма денегъ. Такъ какъ большая часть моей магистерской диссертаціи (45 <sup>4</sup>/4 л.) печаталась мною исключительво на собственный счетъ, то я осмѣливаюсь обратиться къ Совѣту Академія съ покорнѣйшею просьбою, не найдетъ ли онъ возможнымъ выдать мнѣ 450 руб. на покрытіе сдѣланныхъ мною по означенному предмету издержекъ. Счеты произведевныхъ мною по печатавію сочиненія расходовъ при семъ придагаются".

Справка: Редавціи "Труд. Кіев. дух. Авадемін", при существующемъ контракть ся съ типографомъ, пришлосьбы употребить 481 р. 88 к., еслябы ова сама напечатала недоцечатанное ею изъ диссертаціи г. Голубева.

Постановлено: Сумму 450 руб., причитающуюся на поврытіе издержевъ по печатавію магистерской диссертацій Голубева "Кіевскій митрополить Петръ Могила и его сподвижники", разръшить въ выдачв, о чемъ и сообщить Правленію Академіи для зависящаго распоряженія.

XI. Отношеніе Правленія Черниговской Духовной Семинаріи оть 30 октября за № 1136 о высылкѣ въ оное аттестата за № 822 объ окончаніи вурса сей Семинаріи студента Алексья Девитскаю, состоящаго нынѣ помощникомъ смотрителя новгородсвверскаго Дух. Училища, каковой аттестатъ высланъ въ Правленіе Академіи при представлении отъ 14 августа 1859 года за № 893.

Постановлено: Возвратить просници документь.

۰.

XII. Отношение Канцельрии Оберъ-Прокурора Св. Оннода отъ 5 октября 1883 года № 4741: "Изъ отношеній отъ 13 августа и 5 сентября текушаго года за N.N. 3725 и 4095 Совъту Кіевской духовной Авадеміи извъстно, между прочимъ. что вандидать овой Василій Петровь и дийствительный студенть Алексий Оппоковь опредвлены: первыя — на должность иреподавателя по гомялетиять, литургиять и правтическому руководству для пастырей въ Екатеринославскую духовную Семинарію, а вослёдній-на должность учителя по латинскому языку въ Мѣлецкое духовное училище. Нывъ Петровъ и Оппоновъ, по распоряжению г. Синодальнаго Оберъ-Прокурора 29 иннувшаго сентября, уволены отъ обязательной духовно-учебной службы для поступленія на должности законоучителей, первый въ Усть-Медвидицкую гимназію, а последній въ Глуховскую прогимназію. Канцелярія Оберъ-Прокурора долгомъ поставляетъ увъдомить о семъ Академическій Совъть для видлежащаго свёлёнія я зависящаго. въ чемъ слёдуетъ, распоряженія".

Постановлено: Принять въ свъдънію и объявить Петрову и Опповову чрезъ Правленія Екатеринославской дух. Семинаріи и Мёлецкаго дух. училица.

**Х-III.** Прошенія окончявшихъ въ іюнъ 1883 г. курсъ наукъ въ Кіевской духовной Академіи кандидатовъ 1) Димитрія *Оесенко-Нивроцкию* отъ 19 октября о выдачъ ему дозволительнаго свидътельства на вступленіе въ законный бракъ и 2) Димитрія *Пидалки* о выдачъ ему билета на провадъ въ С.Петербургъ на мъсяцъ и удостовъреніе объ окончаніи курса наукъ.

Справка: Опредвленіемъ Св. Синода оть 10 довьбра 1875 года за № 1834 предписано, чтобы окончившимъ курсъ казеннокоштнымъ воспитанникамъ академій не были разрѣшаемы браки до 1-го сентября того года, въ который послѣдовалъ

Digitized by Google

выпусвъ изъ академіи сихъ воспитанниковъ, и предложено Совътамъ Академій объявить остающимся до времена безь назначенія и отправляемымъ въ спархіи по мъсту своего происхожденія воспитанникамъ академій, что они должны будутъ вполнъ подчиниться послъдующему распоряженію о нихъ духовнаго начальства, не смотря на обстоятельства, въ которыя вные изъ нихъ могутъ себя поставить вступленіемъ въ бракъ<sup>6</sup>.

2) Д. Өссенко-Навроцкій назначенъ учителемъ Уманскаго дух. Училища въ Кіевской спархів, а Димитрій Падалка еще не получилъ назначенія на службу. Первому выдано свидътельство отъ 20 октября за № 347, а второму —билетъ оть 24 октября за № 760 и удостовъревіе отъ 23 октября за № 792.

Постновлено: Прошенія, за выдачею по нимъ потребныхъ свидвтельствъ, пріобщить къ дёламъ.

**ХІV.** Прошенія трехъ студентовъ Кіевской духовной Академіи, по VI ст. журнала Совѣта Академіи отъ 7-го октября признанныхъ выбывшими изъ оной за неявку въ срокъ изъ каникулярнаго отпуска по пеизвѣстной причипѣ: а) II курса А-ра Яворскаю состоявшаго на своемъ содержанія, б) Ш курса Константина Левитскаю пользовавшагося казенною стипендіею, н в) IV курса Леонида Рождественскаю, состоявшаго на казенномъ содержанія въ академическомъ корпусѣ, —о принатіи ихъ въ Академію въ тѣже курсы на прежнихъ условіяхъ. Къ прошеніямъ приложены медицинскія свидѣтельства о болѣзни, воспрепятствовавшей имъ явиться въ Академію къ назначевному сроку.

Справка: Въ опредълени Св. Синода отъ <sup>16</sup>/зо нонбря 1877 года за № 1738 связано: "Неявившійся изъ отпуска въ Академію болће недъли послѣ назначеннаго срока и не представившій уважительнаго, по мивнію академическаго Совъта, свидътельства о заковной причинь своей неявки студенть считается выбывшимь изъ заведенія, и отъ усмотрёнія Совёта зависить вновь принять его въ заведеніе или отказать въ пріемъ<sup>\*</sup>.

Постановлено: По внимавію къ болізни, какъ законной причинів неявки изъ отпуска въ срокъ, удостовіренной медицинскими свидітельствами, и въ виду данныхъ въ прошенінхъ объясненій непредставленія таковыхъ свидітельствъ въ свое время, принять А—ра Яворскаго, Константина Девитскаго и Леонида Рождественскаго обратно въ студенты Академіи тіхъ курсонъ ея, въ которыхъ они числились.

**XV.** Прошеніе вазевнокоштнаго студента 1 курса Академіи *Нифонта Левицкаго* объ увольненіи его изъ Акадсміи по причинъ разстроеннаго здоровья.

Справка: I) Врячъ Академін отъ 6 ноября за № 19 далъ отзывъ, что у студента Ниф. Левицкаго замѣчается катаръ легкихъ и значительное истощеніе силь, а потому не можетъ продолжать академическаго курса.

2) Ниф. Левицкій въ семинаріи не состояль на вазенномъ содержанія. Взысканію денегь за казенное содержаціе въ Академіи и Семинаріи, по указу Св. Синода отъ 29 ноября 1871 г. за № 2746, не подлежать тв изъ казеннокоштныхъ академическихъ воспитанныковъ, которые вынуждаются оставить Академію, до окончанія курса, по болѣзни, дъйствительность которой, какъ препятствіе къ продолженію академическаго ученія, будетъ удостовърена законнымъ цорядкомъ.

Постановлено: Студента Нифонта Левицкаго, согласно съ прошеніемъ, уволить изъ Академіи и выдать ему надлежащее свидътельство.

XVI. Прошение студента III курса Академия Ив. Страљовникато отъ 10 ноября: "Воспятываясь въ прододженій двухъ лѣть на свой счеть, я въ послѣднее время вслѣдствіе поступленія моего брата въ училище и увеличившихся расходовъ на его содержавіе, силько затрудняю и безъ того небогатыя средства моего отца, воспитывающаго также двухъ монхъ сестеръ. Въ виду этого осмѣлеваюсь покорнѣйше просить Совѣтъ Акагеміи зачислить за мной свободную стипендію увольняющагося изъ Акждеміи студента 1 курса Нифовта Левицкаго".

Справка: Отъ предыдущихъ засъданій Совъта остаются еще неудовлетворинными прошенія восьми студентовъ II курса Академіи о принятів ихъ на вазенное содержаніе.

Постановлено: Студента Ив. Стрельбицкаго, какъ старшаго по курсу и давно ожидавшаго казенной стипендія, принять на оную.

XVII. Огношенія: в) Совъта Казанской дух. Академін отъ 5 сентнбря 1883 года за № 870 съ приложеніемъ вяземпляра сочиненій 1) на степень доктора богослвія профессора Ивановскаго подъ заглавіемъ: "Критическій разборъ ученія непріемлющихъ священства старообрядцевъ о церкви и таянствахъ" и 2) на степень магистра богословіа приватъ-доцента Царевскаго подъ заглавіемъ: "Посошковъ п его сочиненія",

б) Совъта тойже Академіи отъ 7 октября за № 1245 съ препровождениемъ виземпляра магистерскихъ сочинений: 1) преподавателя Кавказской дух. семинаріи К. Кутепова подъ заглавіемъ: "Секты хлыстовъ и скопцовъ" и 2) помощвика смотрителя Краснослободскаго дух. училища А. Архангельскаго подъ заглавіемъ "Духовное образованіе и духовпая литература въ Россіи при Петръ Великомъ."

в) Канцелярія Оберь-Прокурора Св. Синода отъ 18-го октября за № 5033 съ препровождеміемъ экземпляра извлеченія изъ всеподданнъйшаго отчета по вѣдомству Правоолавнаго Исповъдапів за 1881-й годъ. г) Московской духовной Академін отъ 31 октября за № 468 съ приложеніемъ экземпляра магистерской диссертаціи приватъ-доцента Академіи В. Кипарисова: "О снободъ совъсти".

Постановлено: Книги сдать въ библіотеку Академіи и о полученіи ихъ увъдомить съ выраженіемъ благодарности.

**ХҮШ.** Представленія отдвленій Академіи: в) Богословскаго отъ 7 октября о выпискъ для вкадемической библіотеки 76 сочиненій на разныхъ изыкыхъ приблизительно на 350 рублей, и 6) церковно-практическаго отъ 10 ноября о пріобрътенія для тойже библіотеки 18-ть разныхъ сочиненій приблизительно на 100 рублей.

Справка: Изъ положенной по штату суммы на годичное содержание библютеви по XXIV ст. журн. Сов. Академия отъ 9 ноября 1873 каждому Отдълению предоставлено на выписку книгъ для библютеки по 350 рублей.

Постановлено: Разрѣшить для академической библіотеки пріобрѣтевіе книгъ, рекомендуемыхъ отдѣленіями, и списки ихъ передать библіотекарю.

На семъ журналѣ Высокопреосвященнѣйшимъ Платономъ Митрополятомъ Кіевскимъ положена такая резолюція: "2 го февр. 1884. Исполнить".

#### 1883 года 25 ноября

Въ публичнома общема собрании Совъта Кіевской духовной Академіи, подъ предсидательствомъ Высовопреосвященнъйшаго Платона Митрополита Кіевскаго и Галицкаго, присутствовали ректоръ Академія, 6 ординарныхъ и 6 экстраордииарныхъ профессоровъ; не были ординар. профессоръ Линицкій и экстраординарный профессоръ Ковальницкій по бодъзни.

Слушали докладъ секостаря Совёта Академін Ив. Ислева: "Въ видихъ пріобрътенія степени магястра богословія имветъ защищать свою диссертацію кандидать Георгій Онисимовичь Булашевь, Таврической епархіи причетника сминь, 24 лють отъ роду. Образовачіе получилъ въ Симферопольскомъ духовномъ Училищъ и въ Таврической духовной Семиваріи и завовчиль курсь наувь въ Кіевской духовцой Академіи по Церковно-практическому Отабленію въ іюнь сего 1883 года. При окончанія авадемическаго курса онъ сдаль устное магястерское Испытанів по словеспости, исторія литератури, логикв и гомилетикв, которыя онъ научалъ спеціально въ ІУ вурсв, и при выпускв изъ Академіи удостоень степени кандидата богословія съ правомъ получить степень магистра безъ воваго устнаго испытавія, во по представлевія в публич. вомъ защищевія особой диссертація, а въ настоящемъ мъсаць воябръ центральнымъ управлевіенъ духовво-учебнаго въдоиства назначенъ въ Кіево-Подольское духовное Училище преподавателемъ руссваго и церковно-славинскаго языковъ. Булашевъ извъстевъ уже въ печати своими трудами. Такъ, въ авадемическомъ журналъ за 1881 годъ и отдъльными оттясками напечатано его сочинение, удостоенное Евгение-Румявцевской премія въ 100 р., подъ заглавіемъ: "Мѣсяцесловы сватыхъ при рукописныхъ богослужебныхъ квигахъ Церковно-археологическаго Музея"; за твиъ въ журналв "Кіевская Старина<sup>а</sup> за 1883 г. "Иряней Фальковскій, коадъюторъ Кіевскій"; въ "Черниговскихъ Епархіальныхъ Извъстіяхъ" за тотъ же годъ ститья: "нъскольно словъ о такъ вазываемыхъ двоевврныхъ пвсияхъ русскаго народа"; навонецъ въ "Трудахъ Кіевской дух. Академін" и отдъльною княгою вапечатано сочинение "Преосвященный Ириней Фальковский, Епископъ Чигиринскій". Эго послёднее сочиненіе еще до окончания курса. Академія и при томъ въ рукописи представлено Булашевымъ въ Совѣтъ Академія въ качестив диссертація на степень магистра богословія. Оно установленнымъ порядкомъ разсмотрвно въ церковно-практическомъ

отдёленія и, согласно съ подробною рецензіею одного изъ профессоровъ сего отдёленія, признаво за магистерскую диссертацію, соотвётствующую требованіямъ устава дух. академій и особаго положенія объакадемическихъ степеняхъ; а потому напечатано по опредёленію Совёта Академіи на счетъ особой, положенной по штату ея, суммы на печатаніе магистерскихъ диссертацій. По отпечатаніи диссергаціи Совётъ Академіи, въ общемъ собраніи своемъ 11-го текущаго ноября, положилъ допустить автора ея, въ публичному защищенію. Для сей цёли избранъ нынёшній (25-й) день поября, а офонціальными оппонентами назначены ординарный профессоръ Николай Ивановичъ Петровъ и доценть Василій Николаевичъ Малнинъ".

Посли доклада секретаря Совита Академін магистранть Георг. Булашевъ далъ предъ собраніемъ объясненіе задачи своей диссертаціи. Затимъ слидовало защищеніе положеній диссертаціи противъ возраженій, сдилавныхъ ему оффиціальными оппонентами. Актъ сей продолжался отъ 12 часовъ дня до 2 часовъ по полудни въ присутствіи многихъ любителей духовнаго просвищенія изъ лицъ разныхъ званій.

Постановлено: Публячную защиту вандидатся Булатевымъ сочиненія, представленнаго имъ на степень магистра богословія, признать удовлетворительною. Вслядствіе сего и на основанія признанной уже Церковно практическимъ Отдѣленіемъ удовлетворительности самаго сочиненія удостоить Булашева въ степеви магистра богословія и, по уставу. дух. академій § 88 В 2, представить сіе опредѣленіе на утвержденіе Высокопреосвищеннъйшаго Платона Митрополита Кіевскаго и Галицкаго.

На семъ жуналѣ Высокопреосвященнѣйшимъ Платонономъ Митрополитомъ Кіевскимъ положена такая резолюція: "24 го Дек. 1883. Утверждается".

### 1883 года 16 денабря.

Въ общемъ собрании Совъта Кіевской духоввой Авадеміи, подъ предсъдательствомъ ректора ез, присутствовали ординарные и экстраординарные профессоры.

Слушали: І. Сданный Высокопреосвящевнъйшимъ Платономъ митрополитомъ Кіевскимъ 20 воября 1883 года для надлежащаго распоряженія указъ Св. Сивода отъ 16 того же ноября за № 3553, объ увольненіи экстраординарнаго прооессора Кіевской духовной Академіи Филиппа Терновскаю, согласно его прошенію, отъ службы при Академіи.

Постановлено: О состоявшенся увольнени экстраординарнаго профоссора Ф. Терноискаго, по прошению его, отъ службы при Академии объявить ему и записать въ формулярный списокъ о службъ его.

**П.** Сданное Его Высокопреосвященствомъ 20 нонбря 1883 г. для исполненія и руководства отношеніе Оберъ-Прокурора Св. Синода отъ 27 октября того же года за № 131 по поводу подписокъ среди преподавателей и воспитавниковъ учебныхъ заведеній на пріобрътеніе вънковъ, устройство стипендій и тому подобное чествованіе памяти умершихъ общественныхъ и литературныхъ дъятелей.

Постановлено: Принять къ должному въ потребныхъ случанхъ руководству и исполнению и для сего объявить исъмъ преподавателямъ Академии.

III. Предложевіе профессоровъ церковно-историческаго отдѣденія Академія Яв. Мадышевскаго и Ал. Розова отъ 5 декабря: "На вакантную въ Академія каеедру русской гражданской исторія считаемъ наиболѣе справедливымъ и полезнымъ предложить привать-доцента Ст. Голубева, основываясь на слѣдующемъ.

1) Еще во время своего воспитавія въ нашей Акаде-

- 160 -

пи г. толуссва заявная отанчый деровани и услаки, са прочными задатками научнаго трудолюбія, такъ что еще тогда представленъ имъ серіозный ученый трудъ, удостоенный Евгеніе-Румянцевской премія, напечатанный въ 1872 г. въ академическомъ журналъ подъ заглавіемъ: "Описаніе и истолкованіе дворянскихъ гербовъ южно-русскихъ фамилій въ произведеніяхъ духовныхъ писателей ХVІІ вѣка". Въ слѣдующемъ году представлено имъ другов сочиненіе на степень кандидата, также потомъ напечатанное, подъ заглавіемъ "Петръ Могила и Исаія Копинскій", которое въ новой обработкъ, представлено имъ въ 1874 г. къ защитѣ рго venia legendi, послѣ которой и послѣ прочитанныхъ имъ пробныхъ лекцій г. Голубевъ опредѣленъ въ 1874 г. приватъ-доцентомъ по каеедръ исторіи западно русской церкви.

2) Въ званія приватъ-доцента г. Голубевъ девять лють состоять на службъ въ академіи, обозначаясь талантомъ отлечваго преподавателя в постовиствомъ учеваго трудо. любія, плодомъ котораго быле общиреная наысканія и многія цваныя открытія, служившія ему какъ для цвлей орепода. ванія, такъ и для учево-литературнаго авторства въ области западно русской цервовной и гражданской исторіи. Въ качества приватъ-доцента г. Голубевъ добросовъстно исполнялъ падавшую на него долю общихъ, лежащихъ на доцентахъ и профессорахъ, обязанностей, связанныхъ съ преподававіемъ и вообще съ принадлежностію въ академической корпорація, проявляя особенное усердіе въ руководствовавія студентовъ въ ихъ самостоятельныхъ упражненіяхъ научпыхъ и съ готовностію исполняя возлагавщіяся на него ученыя порученія, какъ напр. по осмотру нёкоторыхъ бябліотевъ и архпвовъ, по описавію историческихъ портретовъ авадемической залы.

3) Находящіеся въ непосредственной связи съ преподавательскою двятельностію г. Голубева ученыя труды его многочисленны и весьма цвены. Такъ имъ напечатаны:

#### Въ "Трудахъ Кіевской дух. Академіи":

1) Упомянутое выше "Описаніе я истолкованіе дворянскихъ гербовъ" и проч... (1872 г. № 10); издано и отдёльно.

2) Библіографическія замізчанія о старопечнтныхъ церковно славянскихъ внигахъ преимущественно конца XVI и XVII в. (1876 г. № 1 и 2).

3) Археологическія замѣтки о памятникахъ, находящихся въ вѣкоторыхъ мѣстностяхъ Волынской епархім (1876 г. № 3 и 4).

4) Реферать по поводу двухъ сообщений о К. И. Острожскомъ, чятанный въ засъдании Церковно-Археологическаго Общества (1877 г. № 10).

5) Двъ драматическія пьесы прошлаго стольтія (1877 г. № 9).

6) О первыхъ времевахъ Кіевскиго Богоявленскаго Братства и школы при немъ (1882 г. 2).

Въ "Православномъ Обозрѣніи":

7) Петръ Могила в Исаїя Копинскій (1876 г. № 2 и 3). Въ "Трудахъ III археологическаго съёзда":

8) О составъ библіотеви Петра Могилы.

Въ "Руководстве для сельскихъ Пастырей":

9) Попытки къ соединенію цервней православной и уніятской въ первой половинъ ХУП в. (1878 г.).

Въ "Кіевской Старивъ":

10) О началъ княгопечатанія въ Кіевъ.

Въ "Кіевскихъ Епархіальн. Въдомостяхъ":

11) Кіево-Печерская Обитель въ концѣ XVI и началѣ XVII в. (1876 г.).

12) Защита святости и православія Кіево Печерскихъ угодниковъ въ сочиненіи Сильвестра Коссова: Paterikon, albo Żywoty SS. Oyców pieczarskich (1875 г. № 4, 10, 13 и 24).

13) Очеркъ исторіи и литературы церкви западно-русской (переводъ съ польскаго съ примъч.) (1877—1878 г.). Протоколи. 11 14) Exegesis Сильвестра Коссова въ полискомъ подлипнияв и переводъ (1874 г.).

15) Панегирикъ, поднесенный Дьвовскимъ братствомъ Миханду Рогозъ (1874 г.).

16) Когда и квиъ введены въ южно-русскую обрядность пассія (1875 г.).

17) Отвѣтъ г. Костомарову по поводу его рецензій па сочиненіе "Петръ Могида и Исаія Копинскій" (1874 г.).

18) Дъло, возникшее по поводу оскорбительваго письил Иривея Фальковскаго въ и. Іероеею Малицкому.

19) Рядъ историческихъ документовъ, съ предисловіями и примъчаніями, относящихся въ западно-и южно-русской исторіи (въ разныхъ годахъ).

20) Въ квигъ "Матеріалы для исторіи и топографія Кіева" помъщены г. Голубевымъ надгробила надписи изъ тератургимы Кальнофойского и др.

21) Нѣсколько рефератовъ, читавныхъ въ Историческомъ Обществъ Нестора Лѣтописца, извѣстныхъ по отчетамъ общества.

22) Переложевіе нъкоторой частв Твореній Св. Кирилла Туровскаго съ примъчавіями, помъщевное вь изданів "Св. Кириллъ Туровскій и его творевія".

23) "Петръ Могила и его сподвижника" — ввига въ 72 печатныхъ листа, составляющая нагистерское сочинение г. Голубева.

Важное значение и достоинство ученыхъ работъ г. Голубева, означенныхъ подъ цифрами отъ 1 до 22, состоитъ въ томъ, что ояв, за немногими исключениями, велись не отрывочно, а систематически, обнимая научные вопросы и предметы цвлой и опредвленной области, и что почти каждал изъ этихъ работъ была цвннымъ пріобрътеніемъ для науки то по новости открываемыхъ въ ней матеріаловъ и фактовъ, то по критическому разбору и новому освѣщенію уже извъстныхъ историческихъ фактовъ, установленію болѣе върваго взгляда на вихъ, исправленію историческихъ ощибовъ п.т. под. Поэтому работы г. Годубева, отдично одобраемыя авадемяческими рецензентамя, обращали на себя внимание и другихъ ученыхъ критиковъ и специалистовъ, приводить отдёльно которыхъ здёсь предъ Совётомъ почитаемъ излишнимъ. Затемъ Совету известны капитальныя достоянства носледняго громаднаго труда г. Голубева, ставящаго его въ рядъ весьма серіозныхъ ученыхъ съ прочно опредълнышеюся репутаціею въ ряду представителей русской исторической науки. Между твиз готоры къ выпуску или печатавію и новые ученые труды г. Голубева. Уже оканчивается печатавіемъ и выйдетъ въ началь будущаго года обработанный г. Голубевымъ томъ Архява Юго-западной Руси, содержащій превнущественно: полемпку правословныхъ Юго-западной Руси съ лативявами и уніятами, въ объемъ 50 вечатвыхъ листовъ. Одобревъ К. Археографическою Комписсіею въ пацечатанію и другой томъ Архива, приготовленный г. Голубевымъ, обнимающій полемину православныхъ съ протестантами. Предполаган, продолжать исторію Богозвленскаго братства, г. Голубевъ обладаетъ также большимъ запасомъ (до 150 документовъ) матеріадовъ для исторіи старой Кіевской Академіц. извлечевныхъ изъ Кіевскаго центральнаго архява и другехъ источ никовъ.

4) Годами укръпившійся навыкъ къ ученымъ трудамъ, къ самостоятельной разработкъ науки, обнаруженные таланты какъ преподавателя и ученаго безъ всякаго сомнънія объщаютъ академіи въ лицъ г. Голубева весьма полезнаго и плодовитаго дъятеля на новой исторической казедръ, сродной съ тою, какую запималь онъ доселъ. А твердо опредѣлившееся и върпое началамъ въры, церкви и духовной науки направленіе, усматриваемое въ его сочиненіяхъ, служитъ поляюмъ ручательствомъ за благотворность вліянія его, какъ профессора, ученаго и писателя.

Основываясь на этихъ соображенияхъ мы почитаемъ долгомъ службы и совъсти предложить Совъту Академии въ

11\*

избранію г. Голубева на кабедру русской гражданской исторів и притомъ съ званіемъ экстраординарнаго профессора".

По выслушания сего предложения, предсъдатель Совъта замътилъ, что, по его мазнію, оно не можеть быть прииято вполнв. Допуская кандидатуру. Голубева на штатную каеедру русской гражданской исторін, онь не находить возможнымъ согласиться на баллотировку его UDSMO BB званіе вистраординарнаго профессора, такъ какъ, во первыхъ, нътъ для сего ни основавія въ устакъ православ. дух. академій, ан примъра въ практивъ, и во вторыхъ, г. Голубевъ все время службы при Авадеміи быль привать-доцевтомъ, читая избранный имъ отдълъ изъ исторія русской церкви и не занимая штатной кассдры, а потому былотирование его прямо въ экстраординарнаго профессора, каковое званіе по смыслу устава должно быть наградою достойнайшимъ изъ послужившихъ въ Академіи доцентовъ до пріобрътенія ими степени доктора и полученія чрезъ оную вванія ординарнаго профессора, было бы несправедливостію въ отношения къ другимъ приватъ-доцентамъ Академии, которые много дать съ успахомъ читають девція по штат. ными каеедрамь, и особенно въ отношения къ доцентамъ, которые долгое время состоять въ этомъ штатномъ звания съ пользою для Академіи.

По совъщанія собранія о послъдовавшемъ отъ профессоровъ Малышевскаго и Розова предложеніи и о высказанномъ о. Ректоромъ Академіи мнёніи по поводу его, поставленъ былъ имъ для рёшенія общаго собранія слъдующій вопросъ: принять ли предложеніе о вандидатурѣ Голубева на ваеедру русской гражданской исторіи безъ ограниченія, т. е., съ допущеніемъ баллотировки его въ общемъ собраніи непосредственно въ экстраординарвые профессоры по этой клеедрѣ, или съ ограниченіемъ, т. е., баллотировать Голу. бева на вакавсію преподавателя, въ порядкѣ постепенности, съ званіемъ доцента. Большинство голосовъ высказалось за послѣдвее. Постановлено: Предложевие о баллотвровкъ приватъдоцента Голубева примо въ звание экстраординарнаго прооессора Академии по казедръ русской гражданской истории отклонить, а о кандидатуръ его на эту штатную казедру съ званиемъ доцента передать изъ общаго собрания Совъта по принадлежности въ обыкновенное собрание его, такъ какъ избрание доцентовъ, по уст. дух. акад. § 86. В. 6, производится Совътомъ въ обыкновенномъ составъ его.

IV. Представленіе трехъ помощниковъ ректора по учебной части отъ 23 ноября 1883 года: "Разсмотрѣвъ, по порученію Совѣта, лучшія кандидатскія сочиненія студентовъ, окончившихъ курсъ въ 1883 году, мы признали заслуживающимъ преміи Высокопреосвященнаго митрополита Іосифа сочиненіе кандидата Георгія Булашева на тему "Ириней Фальковскій, епископъ Чигиринскій", признанное по усовершенствованіи достойнымъ степени магистра".

Справка: Іосифовской премія по сміть сего года ассигноваво 165 рублей.

Постаповлено: Согласно съ завлючениеть помощниковъ ректора удостоить сочинение кандидата Георгия Булашева locнфовской премия, о чемъ сообщить Правлению Академии для зависящаго распоряжения о выдачъ оной.

V. Прошеніе приватъ-доцента Кіевской духовной Академіи, кандидата богословія, Θеодора Орнатскаю отъ 5 декабря о принятія его сочиненія подъ заглавісмъ "Ученіе Шлейермахера о религіи" къ разсмотрѣнію въ качествѣ магистерской диссертаціи.

Постановлено: На основания 28 § положения объ испытанияхъ на ученыя степени въ духовныхъ Академияхъ передать диссертацію помощнику ректора по Богословскому Отдъленію для зависящаго распоряжения касательно разсмотръвия сго въ семъ отдъления и о послъдующемъ имъть суждение по представления въ Совъть заключения отдъления о достониствъ диссертации.

## 1883 года 16 декабря.

Въ собрании Совтта Киевской духовной Академии, подъ предсъдательствомъ ректора ся, присутствали три помощника ректора по учебной части, инспекторъ и пять членовъ Совъта.

Слушали: І. Отношеніе Канцеляріи Оберъ Прокурора Св. Синода:

а) отъ 8 ноября 1883 года за № 5496: "По утвержденг. Сиводальнымъ Оберъ-Прокуроромъ докладамъ нымъ Комитета при Святайшемъ Синода вандидаты Учебнаго Кіевской духовной Авадемів опредвлены: Ниволий Клипреподавателень въ Кіевскую духовную семинарію ทานหอ по основному, догматическому и правственному богосло-Шиповичь и Владиміръ вію, Васплій Пономаревь, Пванъ Пригоровский помощниками инсцекторовь вь духовныя семинарів, первый въ Харьвовскую, второй въ Подольскую, а посланий въ Полтавскую: Сер. Осодосьсва и Илиріовъ Зили*имкевичь* учителями въ духовныя учолища, первый въ Харьковское по датинскому языку, а последний въ Тульчинское по греческому языку. Изъ вихъ Пономаревъ и Шиповичь съ 23 го, Өеодосьевъ и Знаятивкевичъ съ 25-го, а Клигинъ и Пригоровский съ 28 минувшаго октибри".

б) оть 10 ноябра за № 5596: "По утвержденному г. Синодальнымъ Оберь-Прокуроромъ 1-го текущаго нонбря докладу Учебнаго Комигета при Соятъйшемъ Синодъ кандидатъ Кіевской духовной Академіи Георгій Булашсев назначенъ учителемъ въ Кіево-Подольское духовное училище по русскому и церковнославянскому языку".

в) отъ 7 декабря за № 6091: "По утвержденному г. Сниодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ 22 минувшаго новбря докладу Учебнаго Комитета при Святъйшемъ Синодъ кандидаты Кіевской духовной Академіи назначены на учительскія должности въ духовныя училища: Өеодоръ Добржанскій вь Тульчинское по священной исторіи и катихизису и Петръ *Трофимозича* въ Шаргородское по арпеметикъ и географіи. Канцелярія Оберъ-Прокурора Святвйшаго Свиода, увъдомляя о семъ Совътъ Кіевской духовной Академіи для зависящаго распоряженія, присовокупила, что объ ассигнованія поименованнымъ кандидатамъ, по положенію, денегъ нынъ же сообщено Хозяйственному Управленію при Синодъ.

Справка: Поименовапнымъ студентамъ о назначения яхъ на службу дано было знать немедленно понъстками отъ 17 и 19 ноября и 14 декабря 1883 года за № 769—774, 776, 842 и 843.

Постановлено: Огношевія, за сдёланнымъ по вимъ распоряженіемъ, пріобщить къ дёламъ.

И. Увъдомленія: а) Попечителя Кіевскаго Учебнаго Округа отъ 13 декабря за № 11886 о томь, что съ согласія г. Оберъ-Прокурора Святъйшаго Синода и Начальствъ Кіевской и Волынской епархій дъйствительный студентъ Кіевской духовной Академіи священникъ Іаковъ Головковскій опредълевъ имъ сего числа на должность законоучителя Острожской Учительской Семинаріи.

б) Попечителя Одесскаго Учебнаго Округа отъ 17 ноября за № 8069 отомъ, что окончившій въ текущемъ году курсъ въ Кіевской духовной Академіи дъйствительный студенть оной Милій Чефриновъ Оберъ-Прокуроромъ Св. Синода унолень отъ обязательной службы по духовно-учебному ивдоиству безъ взысканія съ него, за казенное содержаніе но время обученія его въ упомянутой академіи, денегъ, для опредвленія его въ упомянутой академіи, денегъ, для опредвленія его въ установленномъ порядкв на должность законоучителя Вознесенскихъ мужской и женской прогимназій и что вслъдствіе сего имъ—Попечителемъ назначенъ законоучителемъ въ названныя выше учебныя заведенія.

в) С. Петербургской дух. Консисторіи оть 18 ноября за № 3574 о томъ, что, вь уваженіе ходятайства Ея Имперагорскаго Высочества Великой Княгини Александры Петровны, окончившій курсь въ Кіевской духовной Академіи кандидать Димитрій Падалка уволень г. Оберь-Прокуроромъ, на основанія опредбленія Святвйшаго Синода отъ <sup>11 іюля</sup> 1879 г., отъ обязательной службы по духовно-учебному вёдомству, безъ взысканія слёдующихъ съ него за казенное содержаніе въ означенной академіи денегъ для опредбленія его, Падалки, на должность настоятеля при церкви Покровской общины сестеръ милосердія.

г) Черниговской дух. Консисторіи отъ 29 ноября за № 10754 о томъ, что дъйствительный студентъ Алексви Оппоковъ, воторый нынъ законоучителемъ въ Глуховской прогимявзіи, Преосвященнъйшимъ Виталіемъ, Епископомъ Черниговскимъ, 21 сего новбря рукоположенъ въ саяъ священникв.

Иостановлено: Принятъ къ свъдънію.

III. Отношеніе Московской духовной Консисторія отъ 28 октября за № 4735: "Второю статьей духовнаго завѣщанія Высокопреосвященнѣйшаго Махарія митрополита Московскаго и Коломенскаго, утвержденнаго въ исполненію Санктъ Петербургскимъ Окружнымъ Судомъ 2 ноября 1882 года, назначено: "Небольшую мою библіотеку рукописей и старопечатныхъ книгъ, состоящую изъ 100 съ лишкомъ №№ завѣщаю Кіевской духовной Академін". Посему Консисторія, вслѣдствіе состоявшагося рѣшенія Епархіальнаго Начальства 9 минувшаго іюня, препровождая при семъ завѣщанныя книги по прилагаемому реэстру въ копія, покориѣйше проситъ о полученія оныхъ увѣдомить".

Синсовъ рукописей и старопечатныхъ книгъ, преднавначенныхъ въ Кіевскую Академію согласно духовному завъщанію Высокопреосвященнэйшаго митрополита Московскаго Макарія.

1. Рукописи:

№ 1.й, Сборникъ статей разнообразнаго содержания.

- N 2-й, Житіе и подвиги Препод. Зосимы.
  - № 3-й, Сборникъ.

N 4-й, Сборнивъ разныхь статей.

№ 5-й, О молитвъ Інсусовой и аминъ.

Na 6-й, Мочь духовный, двъ книги.

№ 7.й, Сборникъ.

**№** 8-й, Житіе Препод. Димитрія Вологодскаго и другія статьи.

№ 9-й, Сборнявъ.

№ 10-й, Сборнякъ: челобитная Соловецкая и др.

№ 11-й, Продогъ съ 1 севтября по 12 воября.

№ 12-й, Свазка Соловецкаго монастыря.

№ 13-й, Посланіе Василія арх. Новгородскаго и пр.

М 14-й, Житіе в подвиги Іоанна арх. Новгородскаго и др.

№ 15-й, Превіе Арсевія Сулхавова со Грекв.

№ 16-й, Исторія о зачалѣ Выговской пустыни и раз ныхъ скитовъ, три книги.

№ 17-й, Сборнивъ, служащій продолженіемъ въ сочиненію Бъляева: "путь истинный въ познавію церкви".

№ 18-й, Путь истанный въ познанію церви.

№ 19.8, Служба пр. Ферапонту Устьмонженскому.

№ 20-й. Сборникъ.

№ 21-й, Сборнивъ.

№ 22-й, Сборникъ.

№ 23-й, Извъщение разлагольствия, бывшаго у Поморянъ.

№ 24-й, О церкви.

№ 25-й, Сборнивъ.

№ 26-й, Сборникъ.

№ 27-й, Сборникъ: вопросы съ объявленіемъ и пр.

№ 28-й, Сборнивъ: письмо къ Дан. Викулочу и др.

№ 29-й, Сборникъ: краткое собраніе о въръ православной и др.

№ 30-й, Сборвикъ: запрещенія и др.

№ 31-й, Историческій Сборникъ.

№ 32-й, Сборвикъ: службы св. Кир. Новоозерскому и пр.

№ 33.й, Житіе Аввавума.

№ 34-й, Труды грвшнаго прот. Аввакума.

№ 35<sup>-</sup>й, Сборникъ: сказаніе объ Авванумѣ, Дазарѣ и др.

№ 36-й, Канга отвѣтовъ.

№ 37.й, Патерикъ печерскій.

№ 38-й, Стоглавъ.

N 39-й, Житія русскихъ святыхъ.

№ 40-й, Сборникъ.

Nº 41-й, Сборникъ: о познании церкви православной и др.

№ 42-й, Житів пр. Сер. Радонежскаго.

№ 43-й, Просвътятель І. Волокодамскаго.

№ 44-й, Сборанаъ.

№ 45 й, Сборникъ.

№ 46 й, Сборникъ мелкихъ статей.

N 47-й, Помяннякъ.

№ 48 й, Сборанкъ статей.

N 49-й, Книга о въръ единой истивной.

№ 50-й, Житія святыхъ.

№ 51-й, Житія святыхъ.

№ 52 И. Сборвикъ.

№ 53-й, Сборвикъ статей.

№ 54 й, Сборникъ: челобитная о стрвльцахъ и проч.

№ 55-й, Слова о проповъди. Евдокимъ и Петръ.

№ 56-й, Житіе Муромскихъ Чуд. и проч.

№ 57-й, Сказаніе нужныхъ вещей.

№ 58 й, Сборникъ.

№ 59-й, Вопросы Вътковцамъ.

Nº 60-2, Ioannis apostoli epistola prima.

№ 61-й, Книга вопросовъ и отнътовъ.

№ 62-й, Мессін истинный.

№ 63-й, Исаавъ Сярянинъ твор.

№ 64-8, Житіе св. Никиты Новгор. и пр.

№ 65-й, Сборникъ разныхъ статей.

№ 66-й, Сборникъ словъ, житій и др.

№ 67-й, Хронографъ.

№ 68-й, Сборникъ.

№ 69-й, Сборнинь ст. съ разнообраз. сод.

Digitized by Google

L

N 70-й. Сборникъ словъ и житій.

№ 71-й, Творевіе Сумеона Солунскаго.

№ 72-й, Послъдованія св. Четыредесятанцы.

№ 73-й, Вънецъ въры клеолическія.

No 74-й, Типивонъ Никова Червогорца, ч. 1-я.

N: 75-й, Павдекты его же.

N 76-й, Книга Аповазиосисъ.

No 77-й, Хронографъ.

№ 78-й, Степенныя вниги; три корешка.

№ 79-й, Поморскіе отвѣты.

№ 80-й, Выписки изъ рукописи корычей XVI в.

№ 81-й, Указатель славяно-русской Литер.

№ 82-й, Сборпикъ: вспрашиванье Изяславле князе...

N: 83-й. Краткое обозр. существ. въ Россіи расколовъ.

№ 84-й, Сински Церков. Устаба Владиміра.

№ 85-й, О расколъ.

№ 86-й, Собраніе матер. для в. Канонич. Права пр. Церкви.

№ 87-8, O pacsost.

№ 88-й, Уставъ.

№ 89-й, Требвикъ.

№ 9Ј-й, Уставъ 1590 г.

№ 91 й, Псалтирь и часословъ.

№ 92-й, Уставь.

№ 93-й, Тріодь.

№ 94-й, Сборнывь Митр. Даніила.

№ 95 й, Пославіе Митр. Давіила.

Nº 96-й, Вышиски изъ Патерика XVI в. Нов. библ.

№ 97-й, Исповедание учения Духоборской секты.

Ni 98-й, Сборвикъ: житіе св. Филиппа и др.

№ 99 й, Щитъ въры.

№ 100-й, Сборникъ: описаніе нъсколькихъ рукописей Имп. публичной библіотеки.

№ 101-В, "Исторія русскаго раскоза",—рукописное сочиненіе Млтр. Макарія.

- 171 --

№ 102-й, Догматическе Богословіе его же т. 1, 11, 111, IV, V.

№ 103 й, Исторія Русской церкви его же т. І. II, III, IV, V, VI, VII, VII, IX, X, XI, XII.

N 104-й, Кошія съ пясцоваго ваказу.

№ 105-й, Гранота Патр. Тимовея и др.

Nº 106-#, Cavtio Antonii mitropolitae.

II) Старопечатныя книги:

№ 1-й, Цвётникъ.

№ 2-й, Перло многоцвиное.

Na 3-й, Сочиненіе Аванасія Александрійскаго въ вопросахъ и отвётахъ.

№ 4-й, Посланіе Патр. Адріана.

N 5 й, Объ артикулахъ вёры.

№ 6-й, Алфавить духовный.

№ 7.й, Объ артивулахъ вѣры.

№ 8-й, Катехизисъ.

N 9.й, Толкованіе Литургія и Св. Танистиъ.

№ 10-й, Сврыжаль духоваый.

№ 11-й, Зерцало.

№ 12-й, Книга о поклоневія п о честя св. иконъ.

№ 13-й, Объ Антихриств.

№ 14-й, Книга о истиннъй върв. (3 кн.).

№ 15-й, Катехизисъ.

№ 16-й, Прологъ.

№ 17-й, Книга Никона иг. Черныя горы.

№ 18-й, Книга о св. церкви Восточный.

№ 19-й, Отвъты Никифора на вопросы старообрядцевъ.

№ 20-й, Правила Св. отецъ и узаконенія греческихъ царей... часть ІІ-я (1 кн.).

№ 21-й, Жезяъ правления.

№ 22-й, Избранія отъ многихъ св. отоцъ пясаній.

№ 23-й, Сборникъ сказаній и увъщаній.

№ 24-й, Требникъ.

- 173 -

№ 25-й, Потребникъ.

. M. 26-й, Книга Степенная, I-II части.

№ 27-й, Мавифесты Имп. Екатерины 11-й.

№ 28-й, Слово Златоуста о лжеучителяхъ.

Справка: Ящикъ съ поименованными рукописями и книгами, въсомъ 14 пудовъ 25 фунтовъ, Кіевскою Конторою Россійскаго Общества транспортированія кладей доставленъ 30 ноября въ Канцелярію Академіи, изъ которой овъ переданы въ библіотеку Академіи 1-го декабря.

Постановлено: О получения 106 рукописей и 28 старопечативыхъ киягъ увѣдомить Московскую дух. Консисторію.

IV. Сопбщенную Правленіемъ Академін, на основанія 109 § уст. дух. акад., въдомость о наличныхъ суммахъ Академін за истекшій мъсець ноябръ 1883 г. По сей въдомостя, значится.

|                                                                  | нагвчными<br>Девьгажи. |       | билетани кре-<br>дитинхъ у чреж-<br>деній. |      |                 |                |
|------------------------------------------------------------------|------------------------|-------|--------------------------------------------|------|-----------------|----------------|
|                                                                  | рубли                  | KON.  | рубле                                      | ROH. | рубля           | коп.           |
| Къ 1-му ноября 1883 г.<br>оставалось<br>Въ течения ноября по-    | 7.219                  | 1/4   | 246.691                                    |      | <b>253.91</b> 0 | 1/4            |
| ступило на приходъ                                               | 22.466                 | 87    | 100                                        |      | 22.566          | 87             |
| Итого                                                            | 29.685                 | 87'/. | 246.791                                    |      | 276.476         | 8 <b>7</b> 1/4 |
| Въ теченія воября из-<br>расходовано.<br>Къ 1-му декабря остает- | 15 779                 | 3'/4  |                                            |      | 15.779          | 31/4           |
| CA                                                               | 13.906                 | 81    | 246.791                                    | -    | 260.697         | 84             |

Постановлено: Привать въ свъдъвію.

V. Внесенную ректоромъ Академін въ Совътъ оной въдомость о лекціяхъ, опутенныхъ гг. преподавателями въ истекшемъ ноябръ мъсвцъ 1883 года. По сей въдомости значится, что опущены лекція:

а) вслъдствіе болъзни

ио психологія орд. проф. Поспѣховымъ 4 л.л. (2, 4, 7 и 9 ч.ч.),

цо исторія кого-запад. русской церкви прив-доц. Голубевымъ 2 лл. (7 и 10 ч.ч.),

по древней общей церковной исторіи экстр. проф. Ковальницкимъ 1 л. (26 ч.),

по новой общей церковной исторіи Ковальницкимъ (1 л. 26 ч.),

по метафизиять прив. доц. Ефремовымъ 6 лл. (2, 5, 9. 12, 16 и 30 ч.ч.)

по древней общей гражд. исторіи доцентомъ Тумасовымъ 2 л.л. (12 ч)

по библейской исторіи прив.-доц. Покровскимъ 6 л.л. (4, 11, 15, 22, 25 и 29 ч.ч.),

по сравнительному богословію экстр. проф. Ястребовымъ 1 л. (7 ч.)

б) всятаствіе командировки въ Одессу для присутствованія при погребснім высокопреосвященнаго Димитрія

по Гомялетикъ орд. проф. Пъвницкимъ 1 л. (19 ч.)

Постановлено: Записать въ протоколъ настовщаго засъданія для напечатанія въ академическомъ журналъ по силѣ Х пункта Высочайте утвержденныхъ дисциплинарныхъ правилъ для высшихъ учебныхъ заведеній.

VI. Предложение помощника ректора по Церковно-практическому Отделению проосссора Певницкаго отъ 13 декабря 1883 года: "Въ начиле настоящаго учебнаго года Церковно-

врактическое отделение довосило Совету Акадения, что оно для занятія вакантной каседры литургики и церковной археологія нивоть въ виду двухъ кандидатовъ: приватъ-доцентя Казанской духовной Академіи по канедръ литургики Алексвя Диятріевскаго и окончившаго курсь въ нашей академія съ отличными усавхами вандидата богословія (нынв учителя Кіево-Подольскаго духовнаго Училища) Георгія Булашева. Но такъ какъ въ то время озваченные кандидаты еще не имъли степени магистра, дающей право на занятіе штатваго преподавательскаго ивста въ Академін, то Отдвленіе просяло Совътъ отложить разсуждение объ ихъ вандидатуръ до пріобр'втенія ния ученой степени магистра, поручивъ временвое преподавание предмета вакангной казедры просссору Потру Лашкареву. Нычв оба оня всполвиля все, что требуется отъ вихъ для пріобрътенія степени магистра. Магистерскій диспуть Георгія Булашева, какъ извістно Совіту, былъ 25 ноября настоящаго года, а Алексъй Дмитріевскій защищаль диссертацію на степень магистра на тему "Богослужение въ русской церкви въ XVI въкъ" въ Казанской Академів 12 декабря сего года и признанъ Совътовъ Академін достоявымъ ученой степени магистра, какъ увёдомиль меня особою телеграммою ректорь Казанской духовной протојерей Владимірскій. Въ виду сего честь Академін имъю предложить Совъту Авадемін, не благоугодно ли будеть выу баллотировать на вакантную казедру литургики и церковной археологія намеченныхь. Огделеніемъ кандидатовъ, приватъ додовта Казанской Академія Алексвя Динтріевсваго и учителя Кіево-Подольсваго духовнаго училища Георгія Булашева".

Постановлено: За венмёніемъ препятствій подвергвуть рекомендуемыхъ лицъ баллотировкё въ настоящемъ засёдавін Совёта и о послёдующемъ составить актъ. **VII.** Актъ избранія доцента на каседру церковной археологія и литургики: "1883 года 16 декабря въ собранія Совъта Кіевской дук. Академія, въ составъ 10 членовъ его, на вакантную должность доцента по каседръ церковной археологія и латургики произведена, на основанія уст. дух. акад. § 86 Б. 6. и § 97, закрытая баллотировка двухъ магистровь: приватъ доцента Казанской духовной Академія Алексвя Дмитрієвскию и учителя Кіево-Подольскаго духовкаго училища Георгія Булашева; при чемъ Дмитрієвскій получилъ 8 избирательныхъ и 2 нензбирательныхъ, а Була певъ 5 избирательныхъ и 5 неизбирательныхъ шаровъ<sup>4</sup>.

Постановлено: О состоявшенся вобранія магистра А. Динтріевскаго на вакантную въ Кіевской Академін должность доцента церковной археологіи и литургики записать въ журналъ настоящаго засёданія Совёта для представленія его на утвержденіе Высокопреосвященнёйшаго Платона Митрополита Кіевскаго, но предварительно сего просить Совётъ Казанской дух. Академін какъ о доставленіи свёдёнія о томъ, не встрёчается ли препягствій къ перемёщенію г. Дмитріевскаго изъ Казанской Академіи на службу въ Кіевскую, такъ и о высылкё формулярнаго о службе его списка, если нётъ препятствій къ тому.

VIII. Докладъ секретаря Совъта Академія: "По III ст. журнала общаго собранія Совъта Академія отъ 16 декабря постановлено: "Предложеніе о баллотировкъ приватъ-доцента *Голубеви* прямо въ званіе экстраординарнаго профессора Академіи по казедръ русской гражданской исторіи отклонить, а о кандидатуръ его на ету штатную казедру съ званіемъ доцента передать изъ общаго собранія Совъта по принадлежности въ обыкновенное собраніе его, такъ какъ избраніе доцентовъ, по уст. дух. акад. § 86 Б 6, производится (Сонътомъ въ обыкновенномъ составъ его". - 177 --

Постановлено: Приватъ-доцента Ст. Голубева, за неимъніемъ въ виду препятствій, подвергнуть теперь же баллотировкъ на штатиую казедру русской гражданской исторіи и о послёдующемъ составить актъ.

IX. Актъ избранія доцента на каседру русской гражданской исторія: "1883 года 16 декабря въ собранія Совёта Кіевской духовной Академіи, въ составё 10 членовъ его, на вакантную въ сей Академіи каседру русской гражданской исторіи произведена была, по уст. дух. акад. § 86 В 6 и § 97, закрытая баллотяровка предложеннаго на овую магистра Ст. Голубева, состоящаго въ той же Академіи приватъ-доцентомъ по исторія юго-западной русской церкви; при чемъ овъ получилъ 5 избирательвыхъ шаровъ и 5 неизбирательныхъ. Вслёдствіе равенства тёхъ и другихъ шаровъ, на основаніи 2-го примъчанія къ 51 § уст. дух: акад., произведено было вторичное баллотированіе, по которому овъ опять получилъ 5 избирательныхъ и 5 неизбирательныхъ шаровъ".

Постановлено: Въ виду того, что по 51 § уст. дух. явад. "избраннымъ считается получявшій большинство голосовъ", признать приватъ-доцента Ст. Голубева неизбраннымъ въ доценты русской гражданской исторія за неполученіемъ большинства избирательныхъ шаровъ.

Х. Донесенія инспектора Академіи Ив. Королькова:

а) отъ 27 новбря о томъ, что студентъ 1 курса Семенъ Новикъ 17 новбря сего года, послъ тяжкой болъзни, волею Божіею скончался въ академической больницъ и погребенъ на Щевавицкомъ кладбищъ.

6) отъ 12 девабря о томъ, что въ минувшемъ ноябръ мъсяцъ не било замъчено въ поведения студентовъ особенно важимхъ и предосудительныхъ поступковъ.

Постановлено: Сем. Новика за смертію исключить изъ спяска наличныхъ студентовъ Академіи, а прочее принять къ свёдёвію.

Протоколы.

12

XI. Отношенія: 1) Правленія Новгородской духовной семинарія отъ 16 ноября за № 869 съ препровожденіемъ изъ библіотеки оной "Записокъ Антонія Знаменскаго" (въ рукописи) и съ просьбою о возвращеніи ихъ по минованія надобности; 2) Директора Императорской Публичной Библіртеки отъ 18 ноября 1883 году за № 976 съ препровожденіемъ изъ оной двухъ старопечатныхъ книгъ: а) Часословъ, изд. въ Острогв 1612 г., и б) Smotrycki Melet. Obrona Verifikaciey. Wilno, 1621 года, и съ просьбою о возвращеніи ихъ чрезъ двъ недъли.

Справка: "Записки Автонія Знаменскаго", выписанныя по просьбъ профессора Пъввицкаго, получены были 23 ноября и того же дня были переданы ему; а двъ старопечатныя квиги получены 25 ноября и переданы приватъ-доценту Ст. Голубеву 26 того же ноября. Какь рукопись, такъ и старопечатныя книги возвращены уже по принадлежности: первая при отношении Совъта отъ 15 декабря за № 818, а послъдния при отвошени отъ 15 декабря за № 852.

Постановлено: Отношенія, за сдёланнымъ по нимъ распоряженіемъ, пріобщить къ дёлу о выпискё книгъ изъ разныхъ книгохранилищъ для временнаго пользованія настав никамъ Академіи.

XII. Отвошевіе Редакцій журнала "Труды Кіевской дух. Академіщ<sup>4</sup> отъ 27 ноября за № 125, которымъ она проситъ Совътъ Академіи выдать на покрытіе расходовъ изданія сего журнала, по примъру прежнихъ лѣтъ, про центы съ кациталовъ, назначенные жертвователями ихъ на изданіе полезныхъ книгъ въ духъ православной въры, на изданіе сочиненій по предметамъ преподаваемыхъ въ Академіи наукъ и сочиненій восплатанниковъ Академіи по церковно-историческому отдѣленію.

Постановлено: Исчисленныя по смътъ Авадемів на 1883 годъ процентныя суммы съ пожертвованныхъ развыми лицами капиталовъ по случаю 50-лётняго юбилея: 66 руб. на издавіе сочиненій воспитанниковъ Академіи по церковноисторическому отдёленію, 130 руб. на издавіе сочиневій по предметамъ преподаваемыхъ въ Академіи наукъ и 776 рублей на изданіе полезныхъ книгъ и брошюръ въ духѣ православной вёры и церкви, по примёру прежнихъ лётъ, разрёшить къ выдачё въ пособіе редакціи журнала "Труды Кіевской духовной Академіи"; о чемъ и сообщить Правленію Академіи для зависящаго распоряженія.

XIII. Прошеніе учителя Бахмутскаго духовнаго Училища Аристарха Бутовскаго отъ 1-го декабря: "Желая отпечатать свое кандидатское сочиненіе, написанное на тему: "Постепенное раскрытіе ученія о мессія въ ветхозавѣтвыхъ обѣтованівхъ и пророчествахъ" и заручившись для этой цѣли согласіемъ редакцій одного изъ духовныхъ (провинціальныхъ) журналовъ, честь имѣю всепокорнѣйше просить Ваше Высокопреподобіе сдѣлать зависящее отъ Вась разрѣшеніе на выдачу мнѣ изъ академической библіотеки подлинника означеннаго сочиненія, съ пересылкой по адресу въ г. Бахмутъ, Екатеринославской губерніи, на имя Бахмутскаго духовнаго Училища, срокомъ на три мѣсица".

Справка: По IV ст. журн. общ. собр. Совъта Академін огъ 17 августа 1883 года постановлено прекратить выдачу студевтамъ курсовыхъ сочиневій.

Постановлено: Объявять г. Бутовскому, что кандидатское сочинение не можетъ быть выслано ему и что оно можетъ быть списано имъ въ Канцелярия Академия чрезъкоголибо изъ студентовъ ся по поручению его.

**XIV.** Прошенія студентовъ Кіевской Академія II курса Михаила Букасова и III курса Константина *Θеодоровскаю* на имя Ректора Академіи объ увольненіи ихъ по болізни на родину: перваго на шестимісячный срокъ, а втораго на трехмівсячный.

12\*

Изъ отзывовъ академического врача, данныхъ имъ о состояния здоровья просителей, видно, что 1) Мих. Букасовъ не вполнѣ освободился отъ параличнаго состояния правой стороны его тѣла, произшедшаго отъ бывшаго въ минувшемъ августѣ кровоизлияния въ лѣвое полушарие головнаго мозга, и въ виду опасности повторения его было бы полезно ему совсѣмъ оставить занятия въ Академии, или, по врайней мѣрѣ, освободиться отъ нихъ на одинъ годъ; 2) Конст. Θео доровский въ течения мѣсяца страдаетъ безсонницею, усиленною нервною раздражительностию и неспособностию къ умственнымъ занятиямъ и могъ бы возставовить свое здоровье трехмѣсячнымъ пребываниемъ въ деревнѣ при свободѣ отъ умственныхъ занятий и при хорошей внѣшней об становкѣ.

Въ виду отзывовъ врача по распораженію ректора Академіи вемедленно были выдавы студентамъ Букасову и Өеодоровскому отпускные билеты: первому 30 ноября, а второму 13 декабря.

Постановлено: Прошенія студентовъ, за сдёланнымъ по нимъ распоряженіемъ, пріобщить къ дёламъ.

**XV.** Прошевія студентовъ 1 курса Академія Григорія Моссаковскаго и Семена Карпова о перечислевіи ихъ изъ класса изучающихъ французскій языкъ, на который ови подписались при поступленіи въ Академію, въ классъ изучающихъ въмецкій языкъ.

Постановлено: Студентовъ Моссаковскаго и Карпова согласно съ прошеніемъ перечислить въ классъ изучающихъ нъмецкій языкъ.

**XVI.** Прошенія студентовъ II курса Академіи Михаила Шумовскаю и Митрофана Вышемірскаю о знаисленіи ихъ на казеннокоштную вакансію, открывшуюся по случаю смерти студента Сем. Новика. Справка: Кромѣ поименованныхъ двухъ студентовъ подали прошенія о принятіи на казенное содержаніе еще шесть студентовь II курса и одинъ студентъ III курса Максимъ Михалевичъ.

Постановлено: На открывшуюся казеннокоштную вакансію зачислить студента III курса Максима Михалевича, какъ старшаго изъ просителей по курсу и болѣе времени ожидавшаго вакансіи.

XVII. А) Отношенія: а) Иркутскаго Комитета Православнаго Миссіоперскаго Общества отъ 15 сентября за № 469 съ препровожденіемъ перваго тома "Трудовъ Православныхъ Миссій Вочточной Сибири"; б) Директора Института сельскаго хозяйства и дъсоводства въ Новой Александріи (Люблинской губераіи) отъ 5 иоября за № 5195 съ препровожденіемъ VI-го тома "Записовъ Института" для библіотеки Академіи, и в) Совъта СПетербугскаго Лъснаго Института отъ 30 ноября за № 854 съ препровожденіемъ одного экземпляра "отчета о состояніи и дъйствіяхъ Института за 1882 годъ".

Б) Довладъ секретаря Совъта Академін: "Сь іюня до половины декабря 1883 года, кромѣ высылаемыхъ учебными и учеными заведеніями періодическихъ изданій въ обмѣнъ на "Труды Кіевской духовной Академія", безмездно получены для академической библіотеки безъ особыхъ препроводительныхъ бумагъ слѣдующія книги и брошюры: а) отъ Пиператорской Академіи Наукъ три тома "Записки Митрополита Литовскаго", СПБ. 1883 г.; б) отъ Императорскаго Московскаго археологическаго Общества одна внига "Трудовъ сего Общества" (Т. ІХ, вып. П и Ш. Москва 1883 г.); в) отъ Хозяйственнаго Управленія при Св. Синодѣ: журналъ "L Union chretienne" за 1883 годъ съ 1 по 9 № включительно въ двухъ экземплярахъ, 38 книгъ "Сборника Русскаго Историческаго Общества, томы І—ХХХУІІІ, 1867—1883 г.,

и сочинение графа Д. А. Толстаго "Le catholicisme romain en Russie, t. l, II<sup>a</sup>, r) отъ Общества возставовленія православнаго христіанства на Кавказъ два отчета за 1878 и 1879 годы; д) отъ Канцелярія Попечителя Виленскаго Учебнаго Округа "Каталогъ дублетовъ Виленской Публичной Библіотеки, вып. I и III, Вильно 1880 и 1883"; е) отъ Переводческой коммиссіи Братства Св. Гурія семь брошюръ: 1) Каждоднев. ныя молитвы на нарячіи Свверо-Байкальскихъ Бурятъ, Казань 1882 года; 2) Молитвенникъ на Чувашскомъ языкъ, Казань, 1883 г.; 3) Букварь для Чувашъ, съ присоединеніемъ русской азбуви, Казань, 1883 г.; 4) Житіе святыхъ на Алтайскомъ языкъ, выпускъ второй, Казань, 1883 г.; 5) Образцы Мордовской словесности, выпускъ II, сказки и загадки. Казань. 1883 г.; 6) Канонникъ на Якутскомъ языкъ. Казань 1882 г.; 7) Святое Евангеліе отъ Матеея на Эрзянскомъ наръчія Мордовскаго языка. Казань 1882 г.; ж) отъ Югославянской Академія въ Загребъ сочяненіе Geitler'a "Psalterium glagolski spomenik monastira Sinai", 3) отъ профессора Кіевскаго университета Сильв. Сил. Гогоцкаго "Философія XVII и XVIII в.в. «Кіевъ 1883 г. вып. 2 й; и) отъ Ректора Воронежской дух. Семинаріи Архим. Димитрія "Мъсяцесловъ святыхъ, вып. IV, 2-й отд. Воронежъ 1883 г.; i) отъ учениковъ профессора В. Н. Ламанскаго составленный ими "Сборникъ статей по славяновъдънію" по случаю 25-лътія его дъятельности. СПб. 1883 г.; в) отъ Георгія Властова сочивеніе его "Promethée pandore" St.-Pet. 1883 г.; л) отъ завоноучителя священника Ильи Ливанскаго пять брошюръ: 1) "Два слова: въ день св. благов. кназя Александра Невскаго и въ недълю Ваій", 2) "Многострадальный Іовъ" (стихотвореніе), 3) "Отголоски современности: слово въ день праздника Казавской ивоны Пресв. Богородицы и слово въ день воздвиженія Креста Господия", 4) "Слово въ день воздниженія Креста Господия" и 5) "Слово въ день праздника "Казанской иковы пресв. Богородицы" (Орель, 1882. 1883). Большая часть пояменованныхъ книгъ и брошюръ сданы въ библіотеку. Сверхъ сего изъ числа поступившихъ въ Совътъ Академія отдівльных воттисков статей, напечатанных въ издаваемых в при ней журналах, переданы въ академическую • библіотеку по два экземпляра".

Постановлено: Книги и брошюры сдать въ библіотеку Авадемія и о полученіи ихъ увёдомить съ выраженіемъ благодарности; прочее принять въ свёдёнію.

XVIII. Представленія Отдёленій: а) Церковно-историческаго оть 14 декабря о выпискё для библіотски ся 29 сочивеній на иностранныхъ языкахъ приблизительно на 200 р. и б) Церковно-практическаго отъ 15 декабря о пріобрётеніи для библіотеки 28 сочиневій на русскомъ и иностранныхъ языкахъ приблизительно на 120 р.

Справка: Предложенныхъ Отдёленіями въ выпискѣ книгъ, по заявленію библіотекари, и́втъ въ вкадемической библіотекѣ.

Постановлено: Разрѣшить для библіотеки Авадеміи пріобрѣтеніе книгъ рекомендуемыхъ Отдѣленіями.

XIX. Докладъ секретаря Совѣта Академія: "5 января 1883 года Правленіемъ Академіи получено было отвошеніе Хозяйственнаго Управленія при Св. Синодъ отъ 30 декабря 1882 г. за № 14762 о томъ, что въ Кіевскую дух. Академію отправленъ ящикъ съ книгами на польскомъ и латинскомъ языкахъ, доставленный изъ Института Оссолинскихъ, находящагося во Львовъ. Но въ этомъ отношеніи не пояспено, по почтв ли пославъ ящикъ или чрезъ транспортную контору и чрезъ какую именно. Не получивъ онаго ящика въ теченіи полугодія, Правленіе Академія отъ 27 іюля 1883 г. за № 603 увѣдомило объ этомъ Хозяйственное Управленіе при Сватѣйшемъ Синодѣ. Вслѣдствіе сего Кіевская Контора Россійскаго Общества транспортированія владей доставила 14 го декабря того же года въ Кіевскую Академію упомяиутый ящикъ съ книгами, который ею по ошибкѣ сданъ былъ въ Кіевскую духовную Семвнарію. Всёхъ книгь и бротюръ, согласно печатной накладной, оказалось 40 названій".

Постановлено: Книги и брошюры сдать въ академическую библіотеку вибств съ копіею списка ихъ, а Хозяйственное Управленіе при Святвйшемъ Синодв увёдомить о полученіи ихъ.

На сихъ двухъ журназахъ Высокопреосвященнъйшимъ Платономъ Митрополитомъ Кіевскимъ положена такая резолюція: "2-го февр. 1884. Исполнить".

### 1884 года 27 января.

Въ общемъ собрании Совъта Кіевской духовной Академін, подъ предсъдательствомъ ректора ен Архимандрита Сильвестра, присутствовали профессоры ординарные: Малышевскій, Пъвницкій, Сольскій, Петровъ, Линицкій; экстраординарные: Лашкаревъ, Розовъ, Ковальницкій, Корольвовъ, Ястребовъ и Дроздовъ, а также доценты и прочіе преподаватели, приглашенные въ собраніе Ректоромъ Академіи на основаніи примъчанія къ 87 § уст. дух. акад. Не присугствовали въ собраніи ордиварные профессоры: Поспъховъ по болѣзни и Акимъ Олесницкій по семейнымъ обстоятельствамъ.

Слушали: I. Прошеніе заслуженнаго ординарнаго профессора Академіи Ив. Малышевскаго оть 18 январи 1884 года: "По состоянію моего здоровья въ послёднее время, прихожу къ убёжденію въ необходимости для меня создержаться отъ усложненія занятій и отказаться отъ тёхъ изъ няхъ, которыя не прямо относятся къ моимъ обязанностямъ, какъ профессора. Прошу повтому Совётъ Академіи освободить меня отъ должности редактора "Кіевскихъ Еп. Въдомостей".

Для замёщенія редакторской вакансія предсёдатель Совёта предложнать всёмъ профессорамъ и другимъ преподавателямъ, приглашеннымъ въ собраніе, записками рекомендовать по одному кавдидату на оную изъ своей среды и за тёмъ подвергнуть баллотировкё получившихъ большее число голосовъ. Сравнительно большее число голосовъ по запискамъ получили профессоры Петровъ 9, Корольковъ 5, Линицкій и Лашкаревъ по 3, а другія семь лицъ рекомендованы одною или двумя записками. Экстраорд. профессоръ Корольковъ отказался, по занимаемой должности инспектора, отъ баллотировки на вакансію редактора, а Линицкій и Лашкаревъ по разнымъ другимъ обстоятельствамъ.

Иостановлено: Въ сегоднешнемъ общемъ собранія Совъта подвергнуть закрытой баллотировкъ ординарнаго проосссора Н. Петрова на вакансію редактора "Кіевскихъ Епархіальныхъ Въдомостей" и составить о ней актъ.

П. Автъ избранія на вакансію редактора "Кіевскихъ Епарх. Въдомостей": "1884 года 27 января въ общемъ собраніи Совъта Кіевской духовной Академіи, въ состявъ 12 членовъ его, произведена закрытая баллотировка кандидатовъ на должность редактора "Кіевскихъ Епархіальныхъ Въдомостей". Баллотировался и получилъ всв избирательные шары ординарный профессоръ Академіи Н. Петровъ".

Постановлено: Актъ избранія профессора Петрова въ редактора записать въ протоколъ настоящаго засёданія для представленія его на утвержденіе Высокопреосвященнъйшаго Платона Митрополита Кіевскаго.

III. Предложение ректора Академия Архимандрита Сильвестра: "Вслёдствие сдёланнаго въ прошломъ засёдания Совъта Академіи помощвикомъ ректора Малышевскимъ заявленія о томъ, что открывшуюся по случаю смерти профессора Воронова какансію члена Совъта отъ церковно-историческаго Отдѣленія нужно замѣстить избравіємъ одного изъ наличныхъ профессоровъ сего отдѣленія, повѣсткою моею приглашены въ настоящее собраніе всѣ штатные преподаватели, принадлежащіе къ этому отдѣленію, которыхъ нынѣ считается четыре, (въ томъ числѣ и подлежащій избранію); а потому предлагаю произвесть баллотировку въ присутствіи Совѣта".

Постановлено: За неимѣніемъ въ виду препятствій предоставить церковно-историческому отдѣленію теперь соверщить баллотировку члена Совѣта и о послѣдующемъ составить актъ.

IV. Акть избранія на должность члена Совѣта Академіи отъ церковно-историческаго Отдѣленія: "1884 года января 27 дня трое наличныхъ штатиыхъ преподавателей церковноисторическаго отдѣленія Кіевской духовной Академіи въ присутствіи Совѣта оной, на основаніи 85 § уст. дух. акад., произвели закрытую баллотировку профессора своего отдѣленія въ видахъ избранія его на должность члена Совѣта Академіи отъ сего отдѣленія на четыре года; баллотировался и получилъ вкстраординарный профессоръ А. *Розовъ* всѣ избирательные шары".

Постановлено: Актъ записать въ протоволъ настоящаго засёданія; четырехлётіе службы Розова въ должности члена считать со дня избранія, т. е., съ 27 сего явваря.

V. Полученную при отношенія Кіевской духовной Консисторіи отъ 12 января 1884 года за № 498 копію съ указа Св. Синода отъ 30 ноября 1883 года за № 8: "По указу Его Императорскаго Величества, Святѣйшій Правительствующій Синодъ имѣли сужденіе о мпрахъ къ возвы шенію релиціозно-правственнаю воспитанія въ православныхъ ду-

ховно-учебныхъ заведеніяхъ. Приказали: Изъ отчетовъ о ревизіяхъ духовно-учебныхъ заведеній усматривается, что въ семинаріяхъ, такъ и въ духовныхъ училищахъ **B88**3 замъчается во многихъ случаяхъ слабое знакомство учащихся съ церковнымъ уставомъ, съ молитвами и песнопвніями, и даже съ церковно-славянскимъ языкомъ, выражающееся въ неумвные правильно, по титламъ и удареніямъ, читать по славянски; встръчаются и случан увловенія учащихся отъ богослуженія или неблагоговъйнаго стоянія при ономъ. Посему, признавая необходимымъ обратять на сіи существевные недостатки въ воспитаніи духовна. го юношества вниманіе спархіальныхъ архіереевъ, какъ высшихъ блюстителей порядка въ дълахъ церковныхъ и поцечи. телей духовно-учебныхъ въ епархіи заведеній, Святбйшій Синодъ опредвляетъ: поручить епархіальнымъ Преосвященнымъ: 1) разъяснять родителямъ воспитывающихся въ духовныхъ дётей, что дёти, воспитанныя въ христіанскомъ пиродахъ благочестія, приносять родителямь чистыя радости и святое утвшеніе, а діти нравственно неблагоустроенныя — скорби и огорченія, и внушать имъ, чтобы они воспитывали дътей свояхъ въ наказания и учения Господнемъ, строго наблюдая, чтобы во дли праздниковъ они неопустительно присутствовали при богослужения церковномъ, помогаля отцамъ своимъ въ исполнении обязавностей церковно служения чрезъ прислуживание въ алтаръ и клиросное чтение и пъние. 2) Вивпить благочиннымъ приходскихъ церквей въ обязанность обращать, при полугодичныхъ обозръніяхъ церквей, особенное вниманіе и на дъло воспитанія членами причтовъ, равно и на поведение воспитанниковъ духовно-учебныхъ заведеній во время ихъ домовыхъ отпусковъ, особенно по отношению ихъ къ церкви, и замъчания свои по этому предмсту представлять епархіальному Преосвященному. начальствующимъ лицамъ, такъ и 3) Подтвердить какъ воспитателямъ и наставнивамъ въ духовно-учебвсвмъ ныхъ заведеніяхъ благовременно и при всякомъ удобномъ

случав внушать учащимся любовь и уважение кь священнодействіянь и уставань православной церкви и собствен. цымъ примъромъ расподагать воспитаненковъ кь нелвностному посъщенію богослуженія; для сего вмънить лицамъ начальствующимъ и воспятывающимъ въ обязанность быть съ своими питомцами при всъхъ церковныхъ богослужевіяхъ неопустительно, а наставникамъ внушить, что и на нихъ лежитъ свищенный долгъ для болве глубоваго и твердаго напечатлъвія преподаваемыхъ ими уроковъ въ умъ и сердцв учащихся, быть по заповвди Апостола (1 Тим. 4, 12), образцемъ для нихъ не въ словъ только, но и въ житіи, подавать имъ живой примъръ усердія въ модетвъ и благоговъйниго стоянія въ св. храмъ, и для сего являться къ богослуженіямъ въ ту церковь, куда ходятъ воспитанники, возможно чаще, особенно же во дни великихъ церковныхъ праздниковъ и высокоторжественные, а также на общія молитвословія предъ началомъ и по окончаніи ученія. 4) Предписать пачальству духовно-учебныхъ заведеній: а) подвергать строгямъ взысканіямъ уклоняющихся от с богослуженія безъ уважительныхъ причинъ воспитановковъ, равно и неблагоговъйно присутствующихъ при немъ; б) обращать внимание при аттестации поведения воспитанниковъ въ мъсячныхъ и годичныхъ въдомостяхъ на исправпость въ исполнения ими сего долга, относя нарушение онаго въ числу проступковъ грубыхъ, нетерпимыхъ въ духовной школь; в) следить за темь, чтобы совершающіе богослужение въ церквахъ при духовно-учебныхъ заведенияхъ совершали его благоговъйно, съ внятнымъ и неторопливымъ произношеніемъ молитвъ и молитвенныхъ возгласовъ, не допуская и клироснаго чтенія чрезмяраю торопливаго, неяснаго, неправильнаго, а пънія крикливаго; г) привлекать воспитанниковъ въ участію въ клиросномъ чтеніи и пвнія при богослуженіи, заставляя очередныхъ готовиться предварительно къ предстоящему чтенію и руководствуя ихъ въ етонъ приготовленіи указаніемъ и исправленіемъ

допусваемыхъ ими погрътностей и небреженія въ произношевіи славянскихъ ръчевій; д) витнять учителямъ цервовнаго пвнія въ обязанность проходить съ воспитанниками во время уроковъ предстовщія церковныя службы, по указаніямъ церковнаго устава, пріучая ихъ пъть по церковвымъ гласамъ троцари, кондаки, стихиры, богородичные догматики и т. д., и такимъ образомъ еженедъльно знакомить ихъ практически съ содержаніемъ и послёдовавіемъ какъ воскресныхъ, такъ и праздвичвыхъ церковныхъ службъ; е) предложить и преподавателямъ учевія о богослуженіи съ церковнымъ уставсмъ въ училищахъ, а равно и преподавателямъ литургики въ семинаріяхъ подобнымъ же правтическимъ способомъ знакомить учениковъ съ церковными чивопослёдованіями; ж) требовать отъ учениковъ особенно изучения славанской грамматики. 5) По вниотчетливаго манію къ великому значенію исповёди въ дёлё христіан. скаго воспитания, особливо для воспитаниковъ, готовящихся въ служению церкви, поручить епархіальнымъ Преосвященвымъ: а) назначать въ духовники къ учащимся въ духовныхъ школахъ лицъ изъ бѣлаго или монашествующаго духовенства, пользующихся особыми унаженіемь и отличающихся доброю жизнію и духовною разсудительностію, и твхъ изъ нихъ, которые, при честномъ и добросовъстномъ исполнении долга, будутъ оказывать благотворное дъйствіе вравственное состояние юношества, нивть въ своемъ 88 особенномъ внимании и не оставлять архипастырскимъ поощ. реніемъ, по наставленію Св. Апостола: "прилежащій добръ пресвитеры сугубыя чести да сподобляются, паче же труждающинся въ словѣ и учения"; б) сверхъ того въ тъхъ мъстахъ, гдъ при духовно-учебныхъ заведеніяхъ вътъ своихъ церквей и гдъ встръчеются неудобства въ посъщевіи учениками богослужевія и участвовавіи въ немъ чрезъ клиросное чтеніе и півніе, располагать духовенство въ устройству храмовъ, или же, въ крайгемъ случав, двлать распоряженія объ устраненіи означенныхъ неудобствъ. О чемъ, - 190 -

для зависящихъ къ исполненію распоряженій, дать знать епархіальнымъ Преосвященнымъ печатными указали, а въ Учебный Комитетъ передать выписку изъ настоящаго опредвленів".

Постановлено: Принять въ свъдънію и руководству.

VI. Сданный, Высокопреосвященной Платономъ Митрополитомъ Кіевскимъ 21 декабря 1883 г. для надлежащаго распоряженія указъ Св. Синода отъ 19 тогоже де кабря за № 3986: "По указу Его Императорскаго Величества. Святъйшій Правительствующій Синодъ слушали предложенный г. Синодальнымъ Оберъ-Провуроромъ, отъ 14 го минувшаго ноября за № 597, журналъ Учебнаго Комитета, № 370, по представленію Вашего Преосвященства объ утвержденія доцента Кіевской духовной Академія, по кабедръ нравственнаго богословія и педагогики, магистра Маркелли. на Олесницкаю въ званіи экстраординарнаго профессора. Привазали: доцента Кіевской духовной Академіи по вабедрв правственнаго богословія, Маркеллина Олесницкаго, избраннаго Совѣтомъ назвавной Академіи въ званіе экстраординариаго профессора, согласно ходатайству Вашего Преосвященства, утвердить въ таковомъ званіи на имѣющуюся нынѣ въ Авидеміи вакансію экстраординарнаго профессора, со дня избранія его академическимъ Совътомъ въ это званіе, т. е. съ 2-го сентября сего года; о чемъ Вашему Преосвященству дать звать указомъ".

Постановлено: О состоявшемся утверждения доцента М. Олеснициаго въ звания экстраординарнаго профессора записать въ послужной списокъ его.

VII. Сданный Его Высокопреосвященствомъ 11 января 1884 года на мнѣніе Совѣта Академіи указъ Св. Синода отъ 10 тогоже января за № 128: "По указу Его Императорскаго Величества, Святѣйшій Правительствующій Синодъ слушали предложение г. Сянодальнаго Оберъ - Прокурора, отъ 25 ноября 1883 г. за № 12998, съ заключеніемъ Хозяйственнаго Управленія, по ходатайству Соввта Казанской духовной академія; а) о разръшевія Совъту названной Академія напечатать представленное въ 1879 г. преполавателемъ Тульской духовной Семинаріи Владиміромъ Сахаровымъ, на соисваніе степени магистра, сочиненіе на счеть суммы, положенной на печатание протоколовъ академическаго Совъта и магистерскихъ диссертацій, и б) о предоставлени Совъту на будущее время права печатать на казенный счеть магистерскія диссертеція и техь изь окончившихъ курсъ воспитанчиковъ, которые представатъ приготовленныя ими рубописи на соисвание степени магистра не позже двухъ дътъ по окончавія академическаго курса. Приказали: Заключеніе Хозийственнаго Управленія утвердить и, на предметъ приведенія таковаго въ исполненіе, псредать въ Управление выписку изъ сего опредъления. Невависимо отъ сего поручить Вашему Преосвященству, по содержанію возбужденнаго Совътомъ Казанской духовной академія вопроса, истребовать отзывъ Совѣта Кіевской ду-Академія на предметъ дарованія, если признаете ховной пужнымъ, и ему предоставляемаго нынъ Совъту Казанской духовной академія права печатавія на казенный счетъ мадиссертацій твхъ академическихъ воспитангистегскихъ никовъ, кои представатъ приготовленныя ими рукописи не позже двухъ лътъ по окончаніи курса, и о послёдующемъ донесть Святвйшему Синоду для дальнвйшихъ съ его стороны распоряженій; для чего в послать Вашему Преосвященству указъ".

Постановлено: Во исполнение резолюции отъ 11 января доложить Его Высокопреосвященству о томъ, что Совётомъ Киевской Академии признается вполиё цёлесообразнымъ и желательнымъ предоставление ему права печатать на казенный счетъ магистерския диссертации тёхъ академическихъ воспитанниковъ, кон представятъ овыя въ рукописи не позже двухъ лётъ по окончаніи вурса Академіи, и вмёстё съ симъ просить Его Высокопреосвященство въ представленію объ этомъ въ Св. Синодъ присоединить свое Архипастырское ходатайство о продолженіи таковаго права на четыре года въ отношенія въ магистерскимъ диссертаціямъ воспитанниковъ Академіи оставляемыхъ при ней на штатныхъ каеедрахъ въ званіи приватъ-доцентовъ по вниманію въ тому, что они въ первые годы службы при Академіи большую часть времени и трудя должны посвящать на спеціальное изученіе своей науки и на обработку лекцій по оной.

**VIII.** Предложение ревтора Авадемия Архии. Свльвестра: "Въ 26-й день минувшаго девабря скончался и 28 сего же мъсяца погребевъ на Пріорскомъ кладбищъ экстраординарный профессоръ Кіевской Академіи по канедръ исторіи и обличенія руссваго раскола протоіерей Александръ Воскресенскій. бывшій воспятавникъ сей Академія, состоявшій на духовно-учевой службъ съ 31 октября 1753 года-болве 30 лётъ и въ частности при Кіевской Академіи съ 13 октября 1859 года почти 25 лётъ. Отдавъ послёдній долгъ повойному съ глубокимъ сожалъвіемъ объ утратв въ лицъ его полезнаго и честнаго двятеля. Академія предстоить позаботиться чсъ одной стороны о замъщение открывшейся ваеедры достойнымъ лицомъ, а съ другой стороны о необходимомъ обезпечения осяротвышаго семейства, состоящаго изъ вдовы и четырехъ дътей, чрезъ исходатайствованіе сму певсія за 30 лътвюю службу покойнаго. Первое, по уставу Академія, подлежить въдънію Совъта Академія, а послъднее Правлевію ен. Предлагаю поэтому Совъту нынъ войти въ разсмотръніе потребныхъ мъръ къ замъщенію влеедры исторіи и обличенія русскаго раскола".

Справка: 1) По 51 и 52 §§ уст. дух. акад., на открывшуюся вакансію штатнаго преподавателя каждый членъ Совъта можетъ предложить своего кандидата. Если Совътъ не имъетъ вовсе въ виду достойнаго кандидата для вакант-

### ОГЛА ВЛЕНІЕ

## втораго тома Трудовъ Кіевской духовной Академіи за 1884 годъ (№№ 5—8).

ş

### Maŭ (№ 5).

|      |                                                                                      | Стран.    |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| I.   | Блаженнаго Іеронима (въ русскомъ переводъ)                                           | 0.14      |
|      | Четыриздцать внигь толкований на пророва                                             |           |
| •    | Іезекіндя. Книга первая                                                              | 1- 16     |
| Π.   | Нравственность семитическихъ (языческихъ)                                            |           |
|      | народовъ. М. А. Олесницкато                                                          | 3— 17     |
| III. | Оштундизм в. П. Петрушевскаю                                                         | 18- 29    |
| ١٧.  | Западно русскій лицевой ирмологій XVII въка.                                         |           |
|      | Н. И. Пепрова.                                                                       | 30 - 50   |
| ۴.   | Н И. Пепрова.<br>Ассиро-вавилонская религія (изъ соч. Раулив-                        |           |
|      | сона)                                                                                | 51- 68    |
| ٧I.  | Письма Филарега, митрополита Кіевскаго. въ                                           |           |
|      | Иннокентію, архіеп. Херсонскому. Сообщялъ                                            |           |
|      | Н. И. Барсовъ.<br>Библейская литература истекшаго 1883 года                          | 69 - 102  |
| ΥП.  | Библейская литература истекшаго 1883 года                                            |           |
|      | на Западъ. І. Ветхій Завътъ. А. С. Царевскаю.                                        | 103-123   |
| VШ   | . Извъстія Церковно-Археологическаго ()бще-                                          |           |
|      | ства при Кіевской Академіи (за м. марть и                                            |           |
|      | апръль 1884 г.). Н. И. Петрова                                                       | 124 - 130 |
|      | Въ приложении:                                                                       |           |
| 13   | Пиотоволы засвланій Соввта Кіевся. Акале-                                            |           |
|      | міи 17 августа 1883 г.                                                               | 33- 64    |
| Χ.   | міи 17 августа 1883 г.<br>Росписаніе испытаній студенговъ Кіевской                   | •••••     |
|      | дух. Авадеміи за учебный 188 <sup>3</sup> /4 годъ                                    | 1-7       |
|      | <i>Іюнь (№ 6).</i>                                                                   |           |
| т    | Блаженнаго Іероняма (въ русскомь переводъ)                                           |           |
| 1.   | Четырнадцать книгъ голкований на пророка                                             |           |
|      | Тезекіиля. Киига первая                                                              | 17- 32    |
| Н.   | Изъ чтеній по догматическому богословію.                                             | 11- 52    |
|      | Античанднита Синастическому облосанно.                                               | 131-155   |
| 111  | Архимандрита Сильвестра                                                              | 156 - 209 |
| iv.  | Религіозныя быть русскихь и состояніе ду-                                            | 100-200   |
|      | ховенства въ ХУШ в. по мемуарамъ иностран-                                           |           |
|      | певь С. Тренбови                                                                     | 210243    |
| v    | цевъ. С. Трепубова.<br>Новооткрытый списовъ "Палинодіи" Захаріи                      | 210 270   |
| •••  | Копыстенскаго. Н. И. Петрова.                                                        | 244 - 257 |
| V.L. | Письма Архимандрита Антовія, ревтора Кіев-                                           |           |
| ,    | ской дух. Академии, въ Инновентию. врхиев.                                           |           |
|      | Херсонскому. Сообщиль Н. И. Барсовъ.                                                 | 258 - 292 |
|      | Въ приложении:                                                                       |           |
| VII  | •                                                                                    | 1 91      |
|      | Уставъ православныхъ духовныхъ академій.                                             | 1-31      |
| νш.  | Протоколы засъданий Совъта Кіев. Академіи<br>31 августа, 2, 15 и 28 сентября 1883 г. | 65-112    |
|      | от августа, 2, 10 и 20 сентноря 1000 г                                               | 00-112    |

### INAL (Nº 6).

| 1.46 (JE 0).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| І. Блажевнаго Августина, епископа иппонійска-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                        |
| го, (въ русскомъ переводъ) О градъ Божіемъ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 407 400                                                |
| внига девятая.<br>II. Острожская библія въ связи съ цёлями и ва-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 105-120                                                |
| 11. Острожская биодія въ связи съ цвлями и ва-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 000 000                                                |
| дами ен издатели. С. М. Сольскаю                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 293-320                                                |
| Ш. Религіозный быть русскихь и состоявіе ду-<br>ховенства въ XVII в. по мемуарамъ ино-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                        |
| ховенства въ XVIII в. по мещуарамъ ино-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                        |
| странцевъ. С. Тренубова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 321-356                                                |
| IV. Папизмъ и дастоящее положение православ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                        |
| IV. Папизмъ и настоящее положение православ-<br>ной церкви въ воролевствъ Румынскомъ. (Чи-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                        |
| тано въ весенней сессіи св. румынскаго Си-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                        |
| нода, въ 1883 г., епископомъ Мелхиседекомъ).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                        |
| Перевелъ. Н. Лашковъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 357 - 430                                              |
| V. Необходимое разъяснение, по повсду замътки                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                        |
| Странника                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 431-434                                                |
| Стравника.<br>Vl. Къ біографія митропол. Евгенія Болховитянова.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 435_441                                                |
| VII. Извъсти ЦервАрхеологич. Общества при                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 100 101                                                |
| Кіев. Акад. (за м. вай 1884 г.). Н. И. Петрова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 419-444                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 172-111                                                |
| Въ приложении:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                        |
| VIII. Протоколы засъданій Совъта Кіенск. Акаде-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                        |
| міи 7, 21 овтября и 11 ноября 1883 г.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 113—144                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                        |
| Августъ (Н 8).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                        |
| Августь (Л. 8).<br>1. Блаженнаго Августива, епископа инпоній-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                        |
| І. Блаженнаго Августина, епископа иппоній-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                        |
| 1. Блаженнаго Августива, епископа иппоній-<br>скаго, (въ русскомъ переводъ). О Градъ Бо-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 121-136                                                |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппоній-<br/>скаго, (въ русскомъ переводъ) О Градъ Бо-<br/>жіемъ, книга деватнадцатая.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 121-136                                                |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппоній-<br/>скаго, (въ русскомъ переводъ) О Градъ Бо-<br/>жіемъ, княга деватнадцатая.</li> <li>Изъ чтевій по догматическому богословію.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                        |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппоній-<br/>скаго, (въ русскомъ переводъ) О Градъ Бо-<br/>жіемъ, книга девятнадцатая.</li> <li>Изъ чтеній по догматическому богословію<br/>Архимандрита Сильвестра</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>121—136</b><br><b>445—4</b> 80                      |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппоній-<br/>скаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Бо-<br/>жіемъ, книга девятнадцатая.</li> <li>Изъ чтевій по догматическому богословію<br/>Архимандрита Сильвестра</li> <li>Ш. Редигіозный бытъ русскихъ и состояніе ду-</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                        |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппоній-<br/>скаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Бо-<br/>жіемъ, книга девятнадцатая.</li> <li>Изъ чтеній по догматическому богословію<br/>Архимандрита Сильвестра</li> <li>Редигіозный бытъ русскихъ и состояніе ду-<br/>ховенства въ XVIII в. по мемуарамъ ино-</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>445</b> 480                                         |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппоній-<br/>скаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Бо-<br/>жіемъ, книга деватнадцатая.</li> <li>Изъ чтеній по догматическому богословію.<br/>Архимандрита Сильвестра.</li> <li>Религіозный бытъ русскихъ и состояніе ду-<br/>ховенства въ XVIII в. по мемуарамъ ино-<br/>странцевъ. С. Тренубова.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>445</b> 480                                         |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппоній-<br/>скаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Бо-<br/>жіемъ, книга деватнадцатая.</li> <li>Изъ чтеній по догматическому богословію<br/>Архимандрита Сильвестра.</li> <li>Религіозный бытъ русскихъ и состояніе ду-<br/>ховенства въ XVIII в. по мемуарамъ ино-<br/>странцевъ. С. Тренубова.</li> <li>И. Папизмъ и настоящее положеніе православной</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>445</b> 480                                         |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппонійскаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Божіемъ, книга деватнадцатая.</li> <li>Изъ чтеній по догматическому богословію Архимандрита Сильвестра.</li> <li>Религіозный бытъ русскихъ и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ иностранцевъ. С. Тренубова.</li> <li>И. Папизмъ и настоящее положеніе православной Церкви въ королевствъ Румынскомъ. (Читано</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>445</b> 480                                         |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппоній-<br/>скаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Бо-<br/>жіемъ, книга девятнадцатая.</li> <li>Изъ чтевій по догматическому богословію<br/>Архимандрита Сильвестра.</li> <li>Религіозный бытъ русскихъ и состояніе ду-<br/>ховенства въ XVIII в. по мемуарамъ ино-<br/>странцевъ. С. Тренубова.</li> <li>И. Папизмъ и настоящее положевіе православной<br/>Церкви въ королевствѣ Румынскомъ. (Читано<br/>въ несенней сессій св. румынскаго Синода, въ</li> </ol>                                                                                                                                                                                                    | <b>445</b> 480                                         |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппонійскаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Божіемъ, книга деватнадцатая.</li> <li>И. Изъ чтевій по догматическому богословію Архимандрита Сильвестра.</li> <li>Религіозный бытъ русскихъ и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ иностранцевъ. С. Тренубова.</li> <li>IV. Папизмъ и настоящее положевіе православной Церкви въ королевствъ Румынскомъ. (Читано въ несенней сессій св. румынскаго Синода, въ 1883 г., спископомъ Мелхиседекомъ). Пере-</li> </ol>                                                                                                                                                                                          | <b>445</b> —480<br><b>4</b> 81—544                     |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппонійскаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Божіемъ, книга деватнадцатая.</li> <li>Изъ чтеній по догматическому богословію Архимандрита Сильвестра.</li> <li>Религіозный бытъ русскихъ и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ иностранцевъ. С. Тренубова.</li> <li>Папизмъ и настонщее положеніе православной Церкви въ королевствъ Румынскомъ. (Читано въ несенней сессія св. румынскаго Синода, въ 1883 г., спископомъ Мелхиседекомъ). Перевелъ Н. Лашковъ.</li> </ol>                                                                                                                                                                                  | <b>445</b> —480<br><b>4</b> 81—544                     |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппонійскаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Божіемъ, книга деватнадцатая.</li> <li>И. Изъ чтевій по догматическому богословію Архимандрита Сильвестра.</li> <li>И. Религіозный бытъ русскихъ и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ иностранцевъ. С. Тренубова.</li> <li>IV. Папизмъ и настоящее положевіе православной Церкви въ королевствѣ Румынскаго Синода, въ 1883 г., спископомъ Медхиседекомъ). Перевелъ Н. Лашковъ.</li> <li>V. Письма Арсенія, митрополита Кіевскаго, къ</li> </ol>                                                                                                                                                             | <b>445</b> 480<br><b>481</b> 544<br>545582             |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппонійскаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Божіемъ, книга деватнадцатая.</li> <li>И. Изъ чтевій по догматическому богословію Архимандрита Сильвестра.</li> <li>И. Религіозный бытъ русскихъ и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ иностранцевъ. С. Тренубова.</li> <li>IV. Папизмъ и настоящее положевіе православной Церкви въ королевствѣ Румынскаго Синода, въ 1883 г., спископомъ Медхиседекомъ). Перевелъ Н. Лашковъ.</li> <li>V. Письма Арсенія, митрополита Кіевскаго, къ Иннокентію архіепископу Херсонскому.</li> </ol>                                                                                                                        | <b>445</b> 480<br><b>481</b> 544<br>545582             |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппонійскаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Божіемъ, книга девятнадцатая.</li> <li>И. Изъ чтевій по догматическому богословію Архимандрита Сильвестра.</li> <li>И. Религіозный бытъ русскихъ и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ иностранцевъ. С. Тренубова.</li> <li>IV. Папизмъ и настоящее положевіе православной Церкви въ королевствѣ Румынскаго Синода, въ 1883 г., спископомъ Медхиседекомъ). Перевелъ Н. Лашковъ.</li> <li>V. Письма Арсенія, митрополита Кіевскаго, къ Иннокевтію архіепископу Херсонскому.</li> <li>VI. Письма Лимитрія, архіепископа Херсонскаго</li> </ol>                                                                 | <b>445</b> 480<br><b>481</b> 544<br>545582             |
| <ol> <li>Блажевнаго Августива, епископа иппонійскаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Божіемъ, книга девятнадцатая.</li> <li>И. Изъ чтевій по догматическому богословію Архимандрита Сильвестра.</li> <li>И. Религіозный бытъ русскихъ и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ иностранцевъ. С. Тренубова.</li> <li>IV. Папизмъ и настоящее положевіе православной Церкви въ королевствѣ Румынскаго Синода, въ 1883 г., спископомъ Медхиседекомъ). Перевелъ Н. Лашковъ.</li> <li>V. Письма Арсенія, митрополита Кіевскаго, къ Иннокевтію архіепископу Херсонскому.</li> <li>VI. Письма Лимитрія, архіепископа Херсонскаго</li> </ol>                                                                 | <b>445</b> 480<br><b>4</b> 81544<br>545582<br>583592   |
| <ol> <li>Бляжевнаго Августива, епископа иппонійскаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Божіемъ, княга деватнадцатая.</li> <li>Изъ чтеній по догматическому богословію Архимандрита Сильвестра.</li> <li>Религіозный бытъ русскихъ и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ иностранцевъ. С. Тренубова.</li> <li>Папизмъ и настоящее положеніе православной Церкви въ королевствѣ Румынскаго Синода, въ 1883 г., спископомъ Медхиседекомъ). Перевецъ Н. Лашковъ.</li> <li>Письма Арсенія, митрополита Кіевскаго, къ Иннокентію архіепископа Херсонскаго и Одесскаго, къ Иннокентію архіепископа Херсонскаго и Одесскаго, къ Иннокентію архіепископу Херсонскому.</li> </ol>                             | <b>445</b> 480<br><b>481</b> 544<br>545582             |
| <ol> <li>Бляжецнаго Августива, епископа иппонійскаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Божіемъ, княга деватнадцатая.</li> <li>Изъ чтеній по догматическому богословію Архимандрита Сильвестра.</li> <li>И. Религіозный бытъ русскихъ и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ иностранцевъ. С. Тренубова.</li> <li>И. Папизмъ и настоящее положеніе православной Церкви въ королевствѣ Румынскаго Синода, въ 1883 г., спископомъ Медхиседекомъ). Перевецъ Н. Лашковъ.</li> <li>V. Письма Арсенія, митрополита Кіевскаго, къ Иннокентію архіепископа Херсонскаго и Одесскаго, къ Иннокентію архіепископу Херсонскому и Таврическому.</li> <li>VII. Извѣстія ЦеркАрхеолог. Общества при Кіев-</li> </ol> | <b>445</b> 480<br>481544<br>545582<br>583592<br>593600 |
| <ol> <li>Бляжевнаго Августива, епископа иппонійскаго, (въ русскомъ переводѣ) О Градѣ Божіемъ, княга деватнадцатая.</li> <li>Изъ чтеній по догматическому богословію Архимандрита Сильвестра.</li> <li>Религіозный бытъ русскихъ и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ иностранцевъ. С. Тренубова.</li> <li>Папизмъ и настоящее положеніе православной Церкви въ королевствѣ Румынскаго Синода, въ 1883 г., спископомъ Медхиседекомъ). Перевецъ Н. Лашковъ.</li> <li>Письма Арсенія, митрополита Кіевскаго, къ Иннокентію архіепископа Херсонскаго и Одесскаго, къ Иннокентію архіепископа Херсонскаго и Одесскаго, къ Иннокентію архіепископу Херсонскому.</li> </ol>                             | <b>445</b> 480<br>481544<br>545582<br>583592<br>593600 |

#### Въ приложении:

VIII. Протоколы засъданий Совъта Киевск. Академии 11 и 25 ноября, 16 дек 1883 г. и 27 янв. 1883 г. 145–192

| Я ТРУДЫ 🖁                                                                                                  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.                                                                                |  |  |  |
|                                                                                                            |  |  |  |
| 1884.                                                                                                      |  |  |  |
| (Годъ двидцать пятый).                                                                                     |  |  |  |
| ORTABP5. — No 10.                                                                                          |  |  |  |
| Содержаніе: Странняю Ісронима (въ русскомъ переводъ)                                                       |  |  |  |
| Четырнадцать ввигь толкованій на пророка                                                                   |  |  |  |
| Ісвекіяля. Квиги первая и вторая 49— 80                                                                    |  |  |  |
| II. Изъ чтеній по догматическому богословію.<br>Архимандрита Сильвестра.                                   |  |  |  |
| III. Религіозный быть русскихь и состояніе ду-                                                             |  |  |  |
| ховенства въ XVIII в. по мемуарамъ ино-                                                                    |  |  |  |
| стравцевъ. С. Трегубова                                                                                    |  |  |  |
| <ul> <li>У. Учебникъ патрологів и патристики Нирш-</li> </ul>                                              |  |  |  |
| ля. К. Д. Попови                                                                                           |  |  |  |
| VI. Дополнительная заябтва въ исторіи Кердан-                                                              |  |  |  |
| сваго штундизма. <i>П. Петрушевскаго.</i> 265—285<br>УП. Письма Кіевскаго митроподита Слмувла Ми-          |  |  |  |
| славскаго въ Высочайщимъ особамъ и дру-                                                                    |  |  |  |
| гинъ лиданъ. Сообщилъ Н. И. Петровъ 286-300                                                                |  |  |  |
| VIII. Извъстія Церковно-Археологич. Общества при<br>Гіогория Археологич. 1984 п.)                          |  |  |  |
| Кіевской Академін (за м. августь 1884 г.).<br>Н. И. Петрова                                                |  |  |  |
| IX. Объявленія объ изданіяхъ "Трудовъ Кісв. дух. Авадеміи"<br>и "Кіевсквахъ Епарх. Вёдомостей" и о квягахъ |  |  |  |
| -                                                                                                          |  |  |  |
| Въ приложении:                                                                                             |  |  |  |
| Х. Протоволы засъданій Совъта Кіевск. Авадеміи<br>16 и 30 марта, 30 апръля и 25 мая 1884 г. 225—272        |  |  |  |
| "Труды Кіевской дух. Академіи" выходять по прежней программъ.                                              |  |  |  |
| Цёна 7 рубл. съ пересылкою.                                                                                |  |  |  |
|                                                                                                            |  |  |  |
| KIEBЪ.                                                                                                     |  |  |  |
| 3) Э Типографія Г. Т. Корчакъ-Новициаго, Михайловская ул., собственный домт. 26<br>1884.                   |  |  |  |
|                                                                                                            |  |  |  |

# ВЪ 1985 ГОДУ ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ

### будуть издаваться

по прежде утвержденнымъ программамъ:

## 1, Труды Кіевской Духовной Академіи.

Журналь научнаю содержанія и характера. Въ немъ будутъ помѣщаемы научный статьи по всёмъ отраслямъ наукъ, преподаваемыхъ въ духовной академіи, по предметамъ общезанимательныя, по изложенію доступныя большинству читателей. При журналё будутъ продолжаться переводы твореній бламеннаго Іеронима и Августила.—Изъ твореній бл. Іеровима въ слёдующемъ 1885 г. будутъ издаваться его толкованія на ветхо завѣтныя книги; изъ твореній бл. Августина — его твореніе о градѣ Бежіемъ.

# 2, Кіевскія Епархіальныя Ведомости.

Программа изданія слёдующая: Отдёль оффиціальный, Высочайшіе манифесты и повелёнія, сунсдальные указы и правительственныя распоряженія, относящіяся къ Кіевской епархіи, мёстныя административныя распоряженія и извёстія и проч. Отдёль неоффиціальный, мёстныя церковныя историкостатистическія извёстія и достопримёчательные письменные памятники, хроника мёстная и общецерковная, извёстія о замёчательныхъ событіяхъ церковной жизни въ церкви русской, восточной, западной и проч.

"Труды Кіевской Духовной Академія" будуть выходить ежемпсячно книжками оть 10 до 12 листовь. "Епархівльныя Въдомости" будуть выходить два раза въ мъсяцъ, въ 8-ю д. л., не менте трехъ листовъ.

Цена за 1005 съ пересылкою: Трудовъ Кіевской Духовной Академія—7 р., Епархіальныхъ Вёдомостей 5 р. Цена Епархіальныхъ Вёдомостей *емъсть* съ Трудами – 11 р.

Адресь: въ Реданцію Кіевскихъ Епархіальныхъ Въдомостей, ими Трудовъ, при Кіевской духовной Академіи, въ Кіевѣ. Послъ него Артаксерксъ, по прозванию Миниои Гили Метnon], сына Дарія и Паризатиды, называемый у екреевъ Ассуиромъ, царствовалъ соровъ лътъ; о немъ повъствуется въ исторія Мардохея и Есонри (Есо. гл. 8), богда весь народъ іудейсвій, избавившись отъ угрожавшей смерти, получиль прежнюю свободу. Отъ втораго года Дарія до последняго года Ассунра образуется сто пятьдесять иять лёть и четыре месяца. Если приложить ихъ въ предшествующимъ двумъ стамъ тридцати четыремъ годамъ, то они составятъ триста восемьдесять девять лють и четыро мъсяца. Что же касается спанья на правомъ боку, то есть сорока льтъ, то они легко вычисляются. Въ царствовавие его "припил рабы Навуходопосора. царя вавилонскаго, въ Іерусалиму, и онъ былъ окружевъ укрѣпленіями". И пріиде Навуходоносоръ, царь вавилонскій, на градъ, когда отроцы его обстдяху градъ. И изыде Іехоніа, царь Іудинг, къ царю вавилонскому, самъ и мати его, и отроцы его, и князи его, и скопцы его, и взя его царь вавилонскій во осмое льто царства своего. И изнесе вся сокровища оттуду, сущія въ донь Господни, и сокровища дому царева (4 Цар. 24, 10-13). И немного спустя: и пресели ирусалимляны, и вся князи и сильныя кръпостію, плъна десять тысящъ плинивъ, и всякаго древодъля, и художники, и никтоже остася, токмо убозіи земли тоя (тамъ же, ст. 14). По пленени его съ безчислениымъ множествомъ парода и со всѣми богатствами lepyсалима, одиннадцать лётъ царствовалъ Седекія, при которомъ взять быль городъ и разрушень храмь, запуствніе котораго продолжалось ссиьдесять лътъ, до втораго года Дарля. Въ тридцатый же годъ запустънія храма воцарился въ Персіи Киръ, по визвержении Астіага, царя мидійскаго; онъ, согласно съ пророчествоиъ Исани (гл. 45), около пятидесяти тысячъ человъкъ изъ колвна Гудина отпустилъ въ Герусалияъ И [выдалъ] сосуды храма, которыя упесъ Навуходоносоръ,

Творсиія бл. Іеропныя ч. 10.

и прочее, о чемъ повъствуетъ исторія Ездры (1 Ездр. гл. 1). Поэтому какъ въ Израилъ, то есть въ десяти колънахъ, оть Факся, царя израчльскаго, при которомъ Салманассаръ многов онустошиль у народа израильскаго, до сороковаго года Ассуира вы насчитываемъ триста девяносто лътъ, -- до того времени, богда утяхло преслъдование всего іудейскаго народа; табъ отъ перваго года Ісхонія, когда большая часть іерусалимлянъ была переселена въ Вавилонъ, до перваго года Кира, царя персидскаго, то есть до тридцатаго года запуствнія храма, когда было облегчено положеніе іудейскихъ плънниковъ и возвращена свобода народу, насчитывается сорокъ лътъ. Нъкоторые, соединяя тряста деваносто лътъ Израиля и соробъ лътъ Іуды, образуютъ четыреста тридцать лътъ, и полагаютъ, что они исполнятся отъ крещенія Спасителя до кончины міра. Другіе же, и въ особенности іудеи утверждають, что отъ втораго года Веспасіана, богда Іерусалимъ былъ взятъ римлянами, а храмъ разрушенъ, насчитывается четыреста тридцать лътъ состоянію угнетенія и порабощенія пліненнаго народа, и что затівнь народъ возвратится въ прежнее состояние, такъ что какъ сыны Израния четыреста тридцать лють были въ Египте, такъ темъ же числомъ опредъляется и послъдній плънъ, и что въ Исходъ написано: обитанія же сыновъ Исраилевыхъ, еже обиташа вз земли египетстви, льть четыреста тридесять. И еще: бысть по четырехъ стъхъ и тридесяти лътъхъ. изыде вся сила Господня въ нощи (Исх. 12, 40-41). Я не мало удивляюсь табже тому, почему въ списбахъ вульгаты читается сто девяносто лють, а въ нъкоторыхъ написано: сто пятьдесять, между тъмъ бакъ еврейскій [тебстъ], Акила, Симмахъ и Өеодотіонъ ясно удерживаютъ mpuста девяносто лыта, и у самихъ Семидесяти, [переводъ] воторыхъ поврежденъ не по винъ писателей, находится тоже число. Весьма трудный и, --- сбажу это не для самовосхва-

ленія, — никъмъ не изъясненный вопросъ истолкованъ нами, какъ мы увърены, не чрезъ знаніе наше, а по мидости Госцода, во исполнение того, что Онъ Самъ объщалъ: просите и дастся вамо, ищите и обрящете; толцыте и отверзется вама (Мате. 7, 7). Кто захочеть исчислять отъ перваго плвненія, бывшаго при Менаимъ, сынъ Гаддіевъ, царъ израндьскомъ, царствовавшенъ въ Самарія десять лътъ (4 Цар. гл. 15), богда пришель Фуль, царь ассирійскій, въ землю израильсбую и получиль десять талантовъ серебра, и послѣ него другіе два года Факія, которые [или который] царствоваль онъ въ Израний; тотъ найдетъ, что триста девяносто лътъ исполняются въ двадцать осьмой годъ царствования Ассуира, къ каковому времени относится исторія Есоири, что также болѣе въроятно. Ибо не по окончания властвования Ассумра, а еще въ Царствование его Израиль свергъ иго весьма тяжкаго порабощенія.

Ст. 7. И обратниць лицо твое, и обнаженную (вульг. простертую) руку твою къ осадъ Іерусалима и будещь пророчествовать противъ нею. LXX: И приготовишь лицо твое къ заключенію Іерусалима, и укръпишь руку твою и будещь пророчествовать на него. Нужно приготовленіе и усиленіе лица и увръпленіе открытой и обнаженной руки, чтобы не только голосомъ, но также тълодвиженіемъ и положеніемъ пророка указывалось на осаду города.

Ст. 8. Вотъ Я возложилъ на тебя узы, и ты не повернешься съ бока твоего на другой бокъ, пока не исполнишь дней осады [или заключенія] твоей. Дъвыя стороны назначаются Израилю, потому что онъ не имълъ храма и въ Самаріи не было богопознанія, а правыя Іудъ, у ботораго было богопознаніе и богослужсніе. Слъдуетъ также замътить, что въ одномъ—набазаніе гръшпивовъ, а въ другомъ —упражнение въ добродътели. Не переворачивается же съ одного бова на другой, чтобы не указывать ни на какое

4\*

١

успокоеніе отъ мученій, пока не совершится вполнѣ окончаніе выше указанныхъ дней. Что составляетъ день для пророка, это служить годомъ для претериввающихъ. Также что считалъ за годы Лаванъ, это было для Іакова какъ бы немногими днями (Быт. гл. 29). Но пе только бываетъ различіе въ наказаніяхъ соотвътственно различію заслуженнаго, а также и при воздаянии за добро агнцы стоять по правую сторону, а козлы по лівую. Поэтому и въ другомъ мівсті написано: сердие мудраго одесную его, сердие же безумнаго ошуюю его (Еккл. 10, 2). Иныя узы Господа, которыми мы связываемся во спасеніе, и иныя-діавода, которыми онъ по Евангелію въ теченіе восемнадцати лётъ держалъ связанною жепщину (Лув. гл. 13). Поэтону и пленицами своиха гръховъ кійждо затязается (Притч. 5, 22). Ихъ разръшаетъ Господь въ образъ Лазаря воздвигнутаго, который дежалъ во гробъ, обязанный пеленами и повязками (Іоанн. гл. 11).

Ст. 9—12. И возъми себъ пшеницы, и ячменя, и бобовъ, и чечевицы, и проса, и полбы (vitiam), и всыпешь ихъ въ одинъ сосудъ, и сдълаешь себъ хлъбы по числу дней, въ которые ты будешь спать на боку твоемъ; триста девяносто дней ты будешь пъсть это. Пища же твоя, которою будешь питаться, будетъ по въсу въ двадцать спатировъ въ день; отъ времени до времени ты будешь ъсть это. И воду будешь пить мърою, по шестой части гина, отъ времени до времени будешь пить это. И будешь всть это, какъ испеченные въ золь ячменные [хлъбы], и покроешь это каломъ человъческимъ въ слазахъ ихъ. Что мы перевели чрезъ vitiam, вмъсто чего въ еврейскомъ стоитъ chasamim, Семьдесятъ и деодотіонъ перевеля чрезъ <sup>б дорач</sup>, что одни считаютъ за овесъ, другіе за полбу <sup>1</sup>). Акила же въ первомъ изданіи и Симмахъ перевели <sup>ζе</sup>а пли

1

<sup>&#</sup>x27;) Sigalam, по другимъ чтеніямъ secalem, sicalam или speltam.

Сеіа, что у насъ называется far (полба) или свойственнымъ Италін и Паннонін словомъ spica и spelta. Относительно сосуда LXX прибавили еще: линяный. Повелъвается же пророку дъйствіенъ предъубазать будущій голодъ и оскудъніе въ народѣ израильскомъ. Ибо вакъ при недостаткъ во всемъ не ищуть разнообразной и пріятной пищи, а того, чъмъ бы наполнить желудовъ; такъ теперь проровъ сыплетъ пшеницу и ячмень, чечевицу, и просо и овесъ въ одинъ сосудъ и двлаеть триста девяносто хаббовь, чтобы Бсть ихъ по одному въ депь, каковые хлѣбы имъють по двадцати сиклей, то есть статировъ. Сивль же, то есть статиръ имбетъ четыре драхмы. А восемь драхмъ составляютъ латипскую ундію, такъ что [здвсь] говорится о хлвов, нивющемъ десять унцій. что болве можеть служить бъ тому, чтобы влачить жизиь, нежели къ поддержанію ся. Скудость пищи увеличивается скудостію воды. Ибо повелъвается ежедневно пить по шестой части еврейской мъры, которая называется гинъ. Далъе, гинъ составляеть два аттическія Хоас, которыя мы можемь назвать двумя италійскими секстаріями, такъ что ганъ есть мъра іудейсваго севстарія и нашего лагериаго (castrensis), вотораго шестая часть составляеть третью часть италійскаго себстарія. Эта нища и питье, по славному оратору, не увеличиваетъ силы, но не допускаетъ до смерти. Слова же его ото времени до времени будешь ъсть или пить это озвачають: оть вечера до вечера, хотя пъкоторые худо думають, что [здѣсь] разумѣется: отъ года до года. Самые же хлѣбы авлаются наподобіе ячмевнаго хлвба, испеченнаго въ золв, и говорится ему, чтобы онъ покрыль ихъ баломъ человъческимъ, не безъ вѣдома для тѣхъ, которые будутъ ѣсть (ибо обывновенно незнаніемъ умъряются тягостность положенія), но въ виду и въ глазахъ ихъ, чтобы прежде видъ возбудилъ ужась, нежели вбусь тошноту. Нужно также замътить, что по числу дней лёваго боба повелёвается сдёлать триста девяносто испеченныхъ въ золв хлебовъ и есть ежедневно, а о хлёбахъ сороба дней праваго боба совсёмъ умалчивается, тавъ что Священное Писаніе привровенно внушасть, что не одно и тоже бываетъ навазание того гръщащаго народа, воторый имъеть по крайней мъръ познание о Богъ, и того, который вполнъ отступиль отъ истипнаго богопознания. Примънительно въ духовному пониманию мы можемъ и то сказать, что іудейскій народъ посяв оскорбленія Бога досель всть испеченные въ золъ хлъбы, смъшанные съ пшеницею, ячме. немъ, бобами, чечевицею, просомъ и овсомъ, изъ которыхъ одно служить пищею для людей, другое для скота. Ибо въ томъ, что они, повидимому, въруютъ въ единаго Бога, они имъютъ нъсколько пшеницы. Но такъ кавъ они отвергаютъ Сына, то питаются ячменемъ скота и бобами, отъ которыхъ вздувается желудовъ и которыми, какъ говорять, отигощается мысль, такъ что и пивагорейцы отказывались отъ этой нищи. Изъ-за чечевицы Исавъ утратилъ исрвородство (Быт. гл. 25). Просо служитъ пищею для жителей деревень и полей и для отвариливаемыхъ [животныхъ]. Овсомъ или полбою (vitia et olyra) питаются безсловесныя животныя. Написанное же но Семидесяти, что Илія, убъгая отъ Ісзавели, нашелъ хлъбъ όλυρίτην, испеченный въ золь (З Цар. гл. 29), служить знакомъ преслъдованія и скудости. Поэтому его питаютъ вороны (corvi), чтобы, не нашедши пищи въ Израилъ, онъ питался пищею племенъ, бывшихъ печистыми <sup>1</sup>). Также самый законъ, который они читають и не понимають, служить хлъбомъ, бывшимъ подъ золою и покрытымъ человъческимъ каломъ. Поэтому п апостолъ Павелъ говоритъ, что онъ цочиталъ преныущества закона и соблюдение прежнихъ обрядовъ какъ бы за споръ, чтобы пріобръсть Христа (Филипп. гл. 3).

<sup>1</sup>) Сн. толкованіе на ХУ гл. прор. Исаін, гдѣ приводится мнѣніе, по которому пищу пророку Иліи приносили не птицы, а люди (Твор. блаж. Іероиима въ русск. перев. ч. 7 стран. 229).

Ст. 13—15. И сказалъ Господь: такъ сыны Израилевы будуть ъсть оскверненный хлъбь свой среди народовь. къ которымъ Я изгоню ихъ. И сказалъ я: ахъ, ахъ, ахъ, Господи Боже; вотъ душа моя не осквернялась, и мертвечины и растерзаннаго звърями я не ълг отг юности моей до нынь, и никакое нечнстое мясо не входило въ уста мои. И сказаль Онь мнь: воть Я даль тебь коровій пометь, вмысто кала человъческаго, и на немь ты будещь приготовлять хлюбъ твой. Во нногихъ мъстахъ им весьма часто читаемъ, что пророки, по Захаріи (гл. 3), -- мужи знаменательные, которые своими действіями предзнаменують будущее и о которыхъ Вогъ говоритъ: во рукихо пророческихо уподобихся (Осін 12, 10). Итавъ подобно тому, какъ Іезекінль **ба**ъ х**л**ёбъ [приготовленный] на калё, табъ и сыны Израилевы, или весь народъ іудейскій или же, какъ иные дунають, десять колёнь будуть ёсть [или ёли] осверненный хаббъ, среди народовъ, хотя эта угроза относится не пъ тънъ, кои уже изгнавы, а къ твиъ, которые должны будутъ быть изгнанными изъ земли обътованной. Когда пророкъ узналь это, то опь по Абиль тряжды отвазывался: аха, аха, аха. По Симмаху же и Семидесяти онъ отвътилъ μηδαμῶς, что полатыни выражается чрезъ nequaquum (виконыь образомь). Вытсто этого Осодотіонь перовель: о Господи Боже. Мы не должны думать, что онъ прекословить повелѣнію Господа, но онъ указываетъ причины, почему онъ не можеть сдёлать этого, или скорбе умоляеть обь освобожденіи отъ этого. Поэтому онъ достигаетъ того, о чемъ просиль, и строгое опредъление смягчается болъе списходительнымъ повельніемъ. Спрашивается: почему Іезекіндь отвазывался оть болье легкаго, а Осія тотчась вступиль въ связь съ блудницею и не прекословилъ или не отвѣчалъ, что онъ имветь чистре твло и не долженъ освверняться чрезъ смвпеніе съ блудницею по слованъ апостола: прильпляйся

сквернодъйць едино тело есть съ нею (1 Кор. 6, 16). Отсюда видно, что онъ былъ образомъ синагоги или Церкви. устроенной но по буквъ, что мы подробнъе изложили при истолкования этого пророка. Мертвечиною называется то, что теряетъ жизнь безъ издіянія врови и въ чемъ умираетъ душа (anima), а растерзаннымъ звърями то, что ногречески выражается чрезъ вприйлюточ. Дозволение же коровьяго помета вмъсто кала человъческаго указываетъ на облегчение бълствій; потому что хотя и повелѣвается ъсть хлъбъ, испекоровьемъ пометв, но устраняется осквернение чевный на человъческимъ, и до нынъ въ народъ іудейскомъ каломъ соблюдается это опредълсніе, чтобы не тсть свосго хлеба [приготовленнаго] на калъ человъческомъ. Ибо они не служать идоламъ и не почитають различныхъ чудозищныхъ демоновъ, но они [ъдятъ хлъбъ, приготовленный] на воровьемъ пометъ, потому что ови все дълаютъ ради плоти и чрева п благъ этой земли согласно съ сказаниымъ: сотворивый та живо будето во нихо (Лев. 18, 5]. Мы же презираемъ земное и не только попираемъ пищу съ каломъ человъческимъ и почитаемъ земныя удовольствія за ничто, по вдимъ хлёбъ, сходящій съ неба (Іоанн. гл. 6), и питаемся тою пищею, о которой псалмонвець поеть: хлюбъ ангельский яде человыкъ (Псал. 77, 25), поддерживая жизнь (viventes) не мясеми египетскими, а дегкою манною.

Ст. 16—17. И сказала мню: сына человическій! Вота Я сокрушу ва Іерусалими стебель (baculum) хлиба, и будута исть хлиба по вису и са опасеніема, и воду будута пить мирою и са нуждою, така что при недостатки хлиба и воды будета каждый бросаться на брату своему, и изчахнута ва беззаконіяха своиха. Еврейское слово таtе въ первомъ изданіи Акилы персведено чрезъ стебель (baculum), а во второмъ, также у Симмаха и деодотіона — чрезъ отере́-

wya, то есть подкръпление. На что онъ указалъ, вакъ на имъющее быть, посредствомъ дъйствія. на это указываеть и и все спанье на лѣвомъ и на правомъ боку, словомъ. N хаъбы, испеченные въ золъ, и разнообразное сибшеніе изъ шести видовъ, указывая на бъдствія міра, имъеть ту цъль, чтобы засвидътельствовать о неядени пищи въ Іерусалинъ и пенмовърномъ недостаткъ воды, такъ что каждый будетъ бросаться въ брату своему, надбясь со стороны другато на номощь, которой не видить [или не предвидить] у себя. Ибо природъ людей свойственно при гнетъ бъдствій и тяжелой нужат болье полагаться на ближниго, пежели на себя, --и чахнита въ беззаконіяхъ своихъ, потому что они все [это] переносять за беззаконія. Я опасаюсь также, чтобы и въ нашемь Іерусалимѣ, въ которомъ видится видѣніе мира, не обазалось это сокрушение хлъба, который сокрушаетъ Господь, когда гиввается и признаетъ насъ педостойными Своего хлъба. И, о если бы мы удостоились получать его хотя бы по въсу и съ опасеніемъ и если бы Лазарь концемъ перста прохладилъ язывъ, воспаляемый жаждою (Лук. гл. 16)! При недостатът же хлъба и воды въ Церкви мужъ будеть бросаться на брата своего, и повсюду бываеть раздорь, когда мы разрываемъ одежду Христову, которую даже воины не осмълились разорвать при страдании Спасителя (Іоанп. гл. 19), и чалиемъ въ своихъ беззаконіяхъ, не имъя правды Божіей. У Іеренія написано, что дъти, то есть люди [припадлежащие въ] Церкви. просили хлёба, и не было предомлявшого имъ (Плач. гл. 4). Павелъ же, бывшій мужемъ Церкви и знавшій, что Христосъ преломилъ законные хлъбы и далъ ихъ ученикамъ для раздаянія, говорить съ увѣренностію: хлиба, егоже ломима, не общение ли тъла Христова есть (1 Кор. 10, 16)? Стебель или подкрънленіе хлъба не могуть ъсть ть, которые нуждаются въ молокъ, [соотвътственномъ] дътскому возрасту, и не могуть принимать твердой ппщи. И ничто такъ не укръпляетъ душу питающагося, какъ хлъбъ жизни, о воторомъ написано: хлъбъ сердце человъка укръпляетъ (Псал. 103, 15).

### КНИГА ВТОРАЯ.

Вотъ, дъвственияца Христока Евстохія, начало второй вниги толбованій на Ісзевіиля.

Глава Ү. Ст. 1—4. А ты, сынг человъческій, возьми себь мечг острый, како бритву брадобръево [или бръющій волосы], и води по головь твоей, и бородь твоей, и возъмешь себъ въсы (stateram ponderis) и раздълишь ихъ '). Третью часть сожжешь огнемг посреди города, когда исполнятся дни заключенія (вульг. осады), и третью часть изрубишь мечомъ въ окрестностяхъ его, и третью часть развњешь по вътру, а Я обнажу мечь вслъдь за ними. И ты возьмешь изъ нихъ небольшое число, и завяжешь ихъ въ край одежды, и изъ нихъ еще возъмешь, и бросишь ихъ въ средину огня и сожжешь ихъ. Изъ него выйдетъ огонь на весь дома Израилева. Вывсто трехъ частей головныхъ п другихъ волосъ, изъ боторыхъ одна сожигается посреди города, другая изрубается мечомъ въ окрестностяхъ его, третья разсъявается по вътру, изъ которой немного берется и завязывается въ край одсжды, и еще нъсколько изъ третьей части бросается въ огонь, изъ котораго выходить пламя на весь домъ Израилевъ, LXX перевели четыре части. И сказавъ: четвертую часть сожжешь огнемъ посреди города, и четвертую изрубнию мечомъ въ открестностяхъ его и четвертую развъешь по вютру, они, такъ какъ у нихъ оставалась еще четвертая часть, прибавили отъ себя: и четвертую часть возъмешь и сожжешь ее посреди города, какъ будто бы эта не одна и таже съ первою и какъ будто бы не тоже онъ сказалъ

') Волосы.

въ первой, что и въ прибавленной. Поэтому и далъе Господь самъ изъяснияъ чрезъ пророка таннствевные волосы. сказавъ: третья часть у тебя умрето ото язвы и погибнеть оть голода среди тебя, указывая на то, что огонь означаеть голодъ и язву, и третья часть у тебя падеть оть меча въ окрестностяхъ твоихъ, изображая умерщеленія ИЗВИВ И ВОЙНЫ. Претью же часть твою, говорнть, развню по встьма вытрама, указывая на тъхъ, которые будутъ отведены въ плбиз. Вслёдъ за ними, говоритъ, Онъ обнажаетъ или направляеть мечъ свой, чтобы плёненіе не было послёднимъ изъ золъ, и беротъ изъ самыхъ разсбянныхъ и плененныхъ и завязываетъ въ враю одежды Своей тъхъ, которые изъ плъна возвратятся въ Іерусалимъ, и изъ няхъ также беретъ нѣ. которую часть, и истребляетъ огнемъ и пламенемъ, убазывая на македоняпъ, подъ властію которыхъ жители Іуден и въ особенности Іерусалима претеривли тявкія [бвдствія]. Что же касается выраженія изо него, то есть изъ народа іудейсбаго, или по Семидесяти изъ нея, чтобы можно было подразумѣвать городъ Іерусалимъ 1), выйдеть огонь на весь домь Израилева, то [сюда относится] исторія Маккавеевъ, повъствующая, что въкоторая часть іудеевъ предалась Аптіоху Епифану и побуждала его въ преслъдованию народа, и многое другое, что оцисывается въ этой исторіи и въ книгахъ Іосифа, въ особенности изъ времени несогласія между Гирканомъ п Александромъ, давшими поводъ Гнею (или консулу) Помпею взять Іерусалинъ и подчинить римской власти, и затъмъ при Титъ и Веспасіанъ городъ былъ взятъ, а храмъ разрушенъ. Чрезъ интьдесятъ же лятъ, при Элін Адріанъ городъ быль сожжень и истреблень до основанія, такъ что потеряль даже прежнее имя. Но какъ волосы и борода служатъ признакомъ красоты и мужественности, которые если бръются,

<sup>&#</sup>x27;) Городъ Іерусалимъ въ греческомъ и латинскомъ языкъ рода женскаго, а не мужескаго.

то является безобразное обнаженіе, и крайнюю и, такъ свазать, омертвѣлую часть всего тѣла составляютъ головные и другіе волосы: такъ Іерусалимъ и народъ его, омертвѣвъ и отдѣлившись отъ живаго тѣла Божія, предается голоду, и язвѣ, и умерщвленію, и мечу, плѣненію и разсѣянію. Нѣкоторая часть изъ этого разсѣянія завязывается подъ образомъ волосъ въ краю одежды, чтобы еще нѣкоторяя часть была предана сожженію, откуда безпредѣльное и почти все опустошающее пламя выходитъ на весь домъ Израилевъ.

Ст. 5-7. Такъ говоритъ Господь Богъ: это Іерусалимъ. Я поставилъ его среди народовъ и вокругъ него земли, а онъ презрълз постановленія Мои, такъ что былъ нечестивые язычникова, и заповыди Мои [презрълъ] болые, нежели земли, находящіяся вокругь него. Ибо они отвергли постановленія Мои и не поступали по заповъдямъ Моимъ. Что Ісрусалимъ лежитъ въ срединѣ міра, объ этомъ свидътельствусть этоть же самый пророкь, убазывая на то, что онъ есть пупъ земля. И псалмопьвецъ, изображая рождение Господа, говорить: Истина отъ земли возсія (Псал. 85, 12), и затънъ, [изображая] страданіе, говорить: содила спасеніе посредь земли (Псал. 73, 12). Ибо съ восточной стороны онь окружается тою частью света, которая называется Азіею; съ западной стороны тою, которая называется Европою; съ полуденной или южной — Ликіею и Африкою; съ ствера — Скиөіей, Арменіей и Персіей и всъми народани Понта. Такинъ образомъ онъ поставленъ среди народовъ, чтобы по отношенію въ Богу, который былъ въдонъ въ Јудев и котораго имя было великимъ у Израиля (Псал. 75), всъ окрестные народы слъдовали примъру того, кто послъдовалъ нечестію народовъ, находившихся вокругъ цего, и даже превзошедъ ихъ своимъ беззаконіемъ. Это прекрасио истолковалъ Симмахъ, сказавъ: этоть Ісрусалимь, который Я поставиль среди народовь и вокругъ него страны, перемънилъ постановленія Мои на

беззаконія, которымо научился у язычниково, и оправданія Мои [на то, чему научнися] ото страно, которыя вокруго него; ибо они отвергли законы Мои и не поступали по постановленіямо Моимо. Что ве касается сказаннаго Семьюдесятью: оправданія Мои беззаконно ото язычниково и законы Мои ото страно, которыя вокруг него, то это очевидно, хоти бы я и умодчаль объ этомъ, ие имѣеть связи.

Ст. 7-9. Поэтому такъ говоритъ Госпядь Богъ: такъ какъ вы превзошли язычниковъ, которые вокругъ васъ: по заповъдямъ Моимъ не поступали и постановлений Моихъ не исполняли и не поступали [даже] по постановленіямъ язычниковь, которые вокругъ васъ; посему такъ ловоритъ Господь Богг: вота Я протива тебя и Сама произведу среди тебя судъ предъ глазами язычниковъ, и сдълаю надъ товою то, чего Я не дълалъ и подобнаго чему не буду болье дълать, за всъ мерзости твои. Вяъсто переведенцаго пами: такъ какъ вы превзошли язычниковъ, которые вокруга васа, Симмахъ перевелъ: така кака большинство ваше было изъ язычниковъ, которые вокругъ васъ; Акила во второмъ изданія: за то, что вы считались въ числь язычникова, которые вокруга васа, далье, Семьдесять: така какъ исходнымъ пунктомъ (occasio) для васъ служили язычники, которые вокругт васт. Смысль же слёдующій: или Іерусалимъ своими беззаконіями превзошелъ всёхъ окрествыхъ народовъ, или же подъ большинствомъ его нужно понимать не народъ израильскій, а массу прочихъ народовъ, нан, можеть быть, они обратились въ число тъхъ, которые вокругь нихъ, или исходнымъ пунктомъ для нихъ во всемъ служнии язычники, которыхъ болъе ови должны были цаучать добру. Зачъмъ, говоритъ, Миъ ссылаться на то, что вы не поступали по Монжъ заповъдамъ и не исполняли Монхъ постановленій, когда вы даже превзопіли всёхъ окрестныхъ народовъ своимъ беззаконіемъ и не дълали того, что тв часто дъдали по естественпому закону, написанному въ сердцахъ своихъ? Поэтому не чрезъ ангеловъ и не чрезъ какихъ либо служителей, но Самъ Я въ виду всёхъ исполню надъ тобою Мон, которыхъ Я прежде не производилъ и болъе не стан буду производить. Говоря же суды, Онъ указываеть на справедливость ръшения, чтобы не казалось, что гитввъ превышаетъ мъру наказанія. И Онъ не дълалъ ни надъ какимъ народомъ того, что сдълалъ надъ Іерусалимомъ, нбо рабъ, еждный волю господина своего и не сотворива по воли его, біень будеть много (Луб. 12, 47). и силній силнь истязани будуть (Прем. Сол. 6, 6). И подобнаго, говорить, не буду болые дылать. Преврасно сказаль: подобнаго не буду дылать. Ибо посять умерщиления Христа Онъ совершитъ то, что будетъ гораздо болъе тяжелымъ, потому что не одно и тоже чтить иногда идоловъ, изъ-за которыхъ они прежде подвергались наказаніямъ, и умертвить Сына Божія.

Ст. 10. Посему отцы будуть исть сыновей среди тебя, и сыновья будуть исть отцовь своихь, и А произведу надь тобою судь и весь остатокь твой развию по вспые витрамь. Въ отношения бъ вышесказанному: такь какь вы превзошли народовь, которые вокругь вась, или за то, что исходнымь пунктомь для вась служили язычники, которые вокругь вась, вы не поступали по заповидямь Моимь и не исполняли Моихь постановлений, Опъ въ третій разъ повторияъ: посему. Такимъ образомъ въ первый разъ [сказаяъ]: посему такь говорить Господь Богь: воть Я противь тебя и Самь произведу среди тебя судь; во второй разъ: посему отцы будуть исть сыновей среди тебя; въ третій: посему, живу Я, говорить Господь Богь, —за то, что ты оскверниль святилище Мое всими мерзостями твоими и прочее. Но нужно замвтить, что относительно

приличнаго и благопристойнаго и соотвётствующаго заслугамъ подвергающихся этому Богъ возв'ящаетъ, что Онъ Самъ совершитъ это. А что неприлично, и недостойно Бога, относительно этого хотя Онъ говоритъ, что это будетъ совершено. но не Имъ Самимъ, какъ въ настоящемъ случав: посеми отцы будуть псть сыновей среди тебя, и сыновья будуть всть отцова своиха. Ибо Овъ не свазаль: Я сделаю то, что отцы будутъ всть сыновей своихъ среди тебя и сыновья всть отцовъ своихъ. Но что было приличнымъ и не казалось недостойнымъ величія Божія, относительно атого Онъ говорить, что Самъ совершить это. Ибо далье следуеть: и Я произведу надъ тобою судъ и весь остатокъ твой развкю по встьма втатрама. Нучто подобное ны ножемъ найдти табже въ провлятіяхъ Второзаконія (гл. 28) и особенно въ слёдующемъ мёстё: "прославляющихъ Мевя прославлю, презирающіе же Меня будуть уничижены". Ибо прославляющихъ Его Онъ Самъ прославляетъ. Презирающіе же Его будутъ презираемы или уничижаемы не Господомъ (ибо далве это Ему сабдовало сказать), но вообще будуть уничижены, пе Богомъ, но сообразно съ своими преступленіями и гръхами. Въ внигъ Царствъ мы читаемъ, что мать, понуждаемая голодомъ, съвла сына (4 Цар. гл. 6). Также Іосифъ упоминаетъ о многихъ подобнаго рода событіяхъ при осадѣ lepyсалима. Но когда отцы вли сыновей или сыновья-отцовъ, объ этомъ не сообщаетъ ни одна исторія, если только не слъдуеть признать, что при многихъ крайнихъ бъдствіяхъ было дблаемо также и это. Можно это самое относить и въ нашему Іерусалиму, когда, вслёдствіе взаимныхъ несогласій, учители возстають противъ учениковъ, то есть отцы противъ сыновей, и ученики противъ учителей, то есть сыновья противъ отцовъ, и вогда исполняется сказанное апостоломъ: аще же друга друга угрызаете и снъдаете, блюдитеся, да не друго ото друга истреблени будете (Гал. 5, 15). Поэтому и пророкъ въ таинственной рѣчи воспѣвалъ: внегда приближатися на мя злобующимъ, еже снюсти плоти моя (Псал. 26, 2). И Іовъ говорятъ нѣчто подобное: кто далъ бы намъ отъ плотей его насытитися (Јов. 31, 31)? И объ учителяхъ, которые ищутъ прибыли отъ учениковъ, но нисколько не заботятся объ ихъ спасения, говорится: снюдающи люди Моя въ снюдъ хлюба (Псал. 52, 5). О нихъ и апостолъ говоритъ: и снюдаютъ домы вдовицъ (Лук. 20, 47). Можемъ относить отцовъ, которые ѣли сыновей, и сыновей, которые ѣли отцовъ, не только въ вавилонской, но и къ римской осадѣ. Слова же: и весь остатокъ твой развюю по всюмъ вытрамъ болѣе относятся къ римскому плѣненію, когда онп были разсѣяны по всему міру. Тоже означаетъ и разсѣяніе волосъ изъ головы и бороды по всѣмъ вѣтрамъ.

Ст. 11. Посему, живу Я, говорить Господь Богь, за то, что ты осквернилъ святилище Мое вспли мерзостями твоими и встми гнусностями твоими, и Я сопрушу (или, по Семидесяти, отвергну) тебя, и не пощадить око Мое, и Я не помилую тебя. Это говорится соб ственно въ Іерусалиму, что такъ какъ ты осквернилъ Мон святиянща, оставивъ Меня, и въ храмъ Моемъ поклонялся идоламъ, то и Я собрушу всъхъ идоловъ твоихъ и соврушу п истребаю или отвергну тебя, потому что ты прежде отвергъ Меня, и не пощадитъ око Мое, когда Я воззрю на тебя, чтобы подвергнуть выи голоду, мечу, порабощенію, и не помилую, потому что ты не заслуживаеть Моего помило. вапія. Ибо написано: блажени милостивін, яко тіи помиловани будуть (Мато. 5, 7). Это же слёдусть относить и въ Цервви въ томъ смыслѣ, что Богъ ежедневно можетъ говорить учителямъ и священникамъ, поступающимъ небрежно: такъ какъ вы оскверинан святилища Мон всъми мерзостями ващими и всёми гнуспостями, которыя вы совершали; то п Я соврушу и истреблю васъ и Самъ воздамъ вамъ за то, что вы совершаля въ отношения къ народу Моему. Относительно этого болъе подробно говорять этоть же самый проробъ (гл. 34) противъ настырей, что они одъваются волною овецъ и питаются молокомъ и сыромъ, а слабаго и раненнаго скота не отыскиваютъ.

Ст. 12—13. Претья часть у тебя умреть оть язы и погибнеть оть голода среди тебя, и третья часть у тебя падеть оть меча во окрестностяхь твоихь; а третью часть у тебя развню по вспля вытрамя и обнажу мечь вслядъ за ними. И исполню ярость Мою и утолю гнъвъ Мой на нихъ, и утъшусь, и узнаютъ, что Я, Господь, говориль въ ревности Моей, когда Я исполню гнъвъ Мой наду ними. Такъ какъ LXX выше поставили четыре части. отвосительно которыхъ пророческая ръчь при изображении сожженія, меча и разсвянія подтвердила, что ихъ было только тон, такъ что излишпе было двлить одну сожигаеную часть на двъ, то и въ этомъ мъсть они туже первую часть разавляли на двъ части, сказавъ: четвертая часть у тебя будетъ истреблена смертію и четвертая часть у тебя поыбнеть оть голода среди тебя и четвертая часть у тебя падетъ въ окрестностяхъ твоихъ и четвертую часть у тебя развью по всима вытрима, хотя поставленное намы: и четвертая часть у тебя падеть оть меча прибавлено изъ изданія Осодотіона подъ астерисками. Но очевидно, бабъ читается въ екрейсвомъ подлинникъ, было три части. Изъ. нихъ о первой говорится: и третья часть у тебя умретъ ото язвы и погибнето ото голода среди тебя. Гораздо лучше было бы неревесть то, что написано, нежели защищать худо переведенное. Но мы не говоримъ, что это сдълано тъми, воимъ древность придада авторитетъ, а это въ теченіе вѣковъ искажено по винъ писцовъ в читателей, хотя и Аристей, н Іосифъ и вся швола іудеевъ утверждаютъ, что Сеньюдесятью переведены только нять книгъ Монсен. Такъ какъ объ этомъ

Творенія бл. Ісронима ч. 10.

ставлё мы выше сказали, то теперь, кажется, можно его оставять. Прибавлю только то, что необходимо относительно словъ: и исполню ярость Мою, и утолю гнъез Мой на нихъ, и утъшусь, и узнаютъ, что А, Господь, говорилъ въ ревности Моей, когда Я исполню енъвъ Мой надъ ними. Какъ слъдуетъ понимать ярость, гнъвъ и ревность Божію, относительно этого мы часто разънспяли, что Богъ говоритъ (примѣнительно въ] человъческимъ состояніямъ, — не въ томъ снысль, что Онъ Самъ гнъвается, а въ томъ, что Мы чрезъ наказанія в мучевія чувствуємъ гнъвъ Божій. Ревность же должна быть понимаема метафорически, вакъ [ревность] жены и мужа, который, пока любить жену, бываеть ревнивынь, а если пренебрегаеть ею, то говорить то, о чемъ ны далье скажемъ: отступить ревность Моя отъ тебя и уже не буду гизваться на тебя" (ниже 61, 42). Что же васается присоединенія: и узнають, что Я, Господь, говориль въ ревности Моей, то не тъ, которые сокрушены голодомъ и язвою, и не тв, которые паля отъ меча въ окрестностяхъ города, а тъ, которые развъваются по всъмъ вътрамъ, уразумъютъ въ смерти другихъ и въ своихъ бъдствіяхъ гнъвъ Бога, котораго благость они не хотбли уразумъть.

Ст. 14. И сдълаю тебя пустынею; слёдующаго затёмъ: и поруганіемъ для народовъ, которые вокругъ тебя, у Семидесяти иётъ: вмёсто этого они прибавили отъ себя: и дочерей твоихъ вокругъ тебя, и еще по обонмъ изданіямъ: предъ всякимъ проходящимъ. Для lepусалима полезно запустёніе въ немъ всёхъ пороковъ и обращеніе въ пустыню и соянаніе своихъ грёховъ, чтобы онъ, долженствовавшій быть примёромъ добродётслей для прочихъ народовъ, послужилъ примёромъ бёдствій. Подъ дочерями же его мы можемъ понимать города и селенія или церкви, рязсёвныя по всему міру, чтобы всикій, кто бываетъ странникомъ въ этомъ мірё и говоритъ съ исалмопёвцемъ: преселникъ азъ

Digitized by Google

есмь и пришлецъ, якоже вси отцы мои (Псал. 38, 13), н о которомъ говорится: не ръша мимоходящии: благословение Господне на вы (Псал. 127, 8), видълъ поругание его и скорбълъ.

Ст. 15. И будешь предметомъ поруганія и злословія и примъромъ и ужасомъ для народовъ вокругъ тебя. Вивсто этого у LXX читается: и будетъ (или и будешь) отечахтя, то есть возбуждающимъ стеняніе, и изъ Феодотіона прибавлено хаі бядаїотя́<sup>1</sup>), значенія котораго мы не знасмъ. Вивсто этого три другіе переводчика перевели: злословіе, что въ еврейскомъ [текств] выражается чрезъ geddupha. Дазве слядуетъ:

Когда Я произведу надъ тобою судъ въ прости и гнъвъ и съ прещеніями гнъва, которыя Я, Господь, изрекъ. Что Іерусалинъ заслуживалъ того, чтобы быть предметомъ стенанія, когда тавъ оскорблялъ Бога, что Богъ производилъ надъ нимъ судъ въ прости и гнъвъ, объ этомъ свидътельствуетъ и Павелъ, который говоритъ: бъхомъ естествомъ чада гнъва, якоже и прочіи (Еф. 2, 3), и еще: сущіи въ хижинъ этой воздыхаемъ отягчаеми (2 Кор. 5, 4). И ны говоримъ съ Іерусалимомъ: "и перенесу гнъвъ Господа, нотому что я согръщияъ предъ Нимъ<sup>4</sup>. Аплаїоти или бллаїа, по мнѣнію однихъ, означаетъ несчастный и жалкій, а но другимъ: ясный и подвергшійся бъдствіямъ.

Ст. 16. Когда пошлю лютыя стрълы голода (вульг. прибавляеть: на нихъ), которыя будутъ смертоносными и которыя Я пошлю, чтобы погубить васъ, и голодъ за голодомъ приведу (famem congregabo) на васъ и сокрушу подкръпление (или стебель) хлъба. Голодъ, и язва и лютые звъри и другія бъдствія, которымъ мы подвергаемся въ этой жизни, очевидно, приходятъ по причлнъ нашихъ гръховъ.

вићсто будаїоту въ адександрійскомъ текстѣ LXX стовтъ белдаїа (по сдавянскому переводу: ужасъ).

Поэтому и тоть голодъ, о которомъ упоминается въ Руен (гл. 1) и въ книгѣ Царей при Илін (З Цар. гл. 17), когда небо было заключеннымъ три года и шесть мѣсяцевъ, и при Елисеѣ (4 Цар. гл. 6), при которомъ неимовѣрное оскудѣніе было вознаграждено неожиданнымъ изобиліемъ, былъ посланъ по опредѣленію Божію. Это не только было въ прежнее время въ Іерусалимѣ, во бываетъ и въ нашемъ Іерусалимѣ, въ которомъ по причинѣ великихъ грѣховъ сперва посылается голодъ слышанія слова Божія. Затѣмъ, за голодомъ слѣдуетъ смерть, такъ что мы, не слышавшіе: вкусите и видите, яко блащ. Господъ (Псал. 33, 9), испытываемъ на себѣ впослѣдствіт. Фказанное] смерть гръшниковъ люта (тамъ же, ст. 22). О подбрѣпленіи и стеблѣ хлѣба мы выше сказали (гл. 4).

Ст. 17. И пошлю на васт голодт и лютых звърей для истребленія, и язва и кровь пройдеть по тебь, и мечъ наведу на тебя: Я. Господь, изрекъ [это]. Что лютые звъри посылоются на землю пустынную, опустошенную голодомъ, и мечомъ и язвою, это доказываютъ и настоящія времена, когда домашнія животныя, собаки съ бъщенствомъ бросаются на твло господъ [своихъ] и земля наподняется медвъднии и волбами, и всякими другими родами звърей, а прохождение язвы и врови по ней означаеть бользнь и мечъ. Но и въ нашъ јерусалимъ посылаются лютые звбри, когда мы предаемся страстимъ и укоризнамъ совъсти и сознанію гръховъ, которыя мучать и терзаютъ духъ нашъ. Раздоры, ереси, раздъленія, соревнованіе, зависть, уныніе, злословія, худыя пожеланія, ворыстолюбіе, которов есть корень всёхъ золь, -- воть лютые звъри. Когда они являются у нась, то им заслуживаемъ того, чтобы услышать: "накажетъ тебя упорство твое" (lepem.), и модимся и говоримъ: не предаждъ звъремъ душу исповъдающуюся Тебъ (Псал. 73, 19).

Гл. VI. Ст. 1—3. И было ко мню слово Господне, говорящее: сынъ человъческий! Обрати лицо твое къ горамъ Израилевымъ и прореки на нихъ. И скажешь: горы Израилевы! слушайте слово Господа Бога. Такъ говоритъ Господь Бого горамо и холмамо, скаламо и долинамо. Ради грековъ и датинянъ, незнающихъ сврейскаго языка, слёдустъ, кажется, вкратцъ объяснить встръчающіяся у этого пророка слова: Адонаи Господь. Адонаи есть одно имя изъ десяти наименованій Божінхъ и означаеть Господь [или господина]. воторое часто мы употребляемъ и въ отнощеніи бЪ J10дямъ 1). Поэтому и Сарра, называя Авраама своимъ господиномъ, называла [его] этимъ пиенемъ (Быт. гл. 18). И тамъ, гдъ говорится: господинъ мой, царь (1 Цар. 26, 19), ванисано Адонан. Тавямъ образомъ, когда соединены два имени Господь и Господь, тамъ нервое есть общее, а второе собственное имя Бога, которое называется арруго» (lehovah), то есть неизреченное, и воторое было написано на золотой дощечкъ, бывшей на челъ первосвященника. Горы же Израилевы, на которыхъ стояли идолы демоновъ, не ушами, но по ведёнію и могуществу Создателя слушаютъ Н уразумѣваютъ своего Творца. Такимъ же образомъ море увидњао и побњавало, Јордавъ обратился назадъ (Псал. 113), а не твлесными очами, которыхъ у него ве было, и къ морю говорится: молчи, престани (Марк. 4, 39), и дается повелъніе дующимъ вътрамъ, и повелъвается червю подточить [растеніе], заврывавшее Јону отъ тћин (Іон. гл. 4). И объ этой зенав написано: призираяй на землю и творяй ю трястися (Псал. 103, 32). Къ нимъ говоритъ пророкъ, указывая на низверженіе идоловъ и жертвенниковъ и уничтоженіе всёхъ обрядовъ, съ которыми они прежде совершали служение идоламъ. Подъ годами Израндевыми мы можемъ разунъть и первенствующихъ лицъ, боторыя превосходили [другихъ] силою, мудростію, и знаніемъ и обгатствомъ. И на то нужно обратить вниманіе, что хотя лицо утверждается и обращается противъ

<sup>&#</sup>x27;) Латинское слово dominus означаетъ и Господь и юсподинъ и поэтому употребляется въ отпошени и къ Богу и къ людямъ.

горъ, но говоритъ онъ не въ однимъ только горамъ, а также въ холмамъ, и сбаламъ и долинамъ, въ которыхъ замъчается менъе достоинства и низшая степень мудрости и янанія. По моему мнѣнію, горы въ переносномъ смыслѣ означаютъ тѣхъ, вои достигли совершеннаго знанія, холмы тѣхъ, кои немного ниже, сбалы— тѣхъ, которые не имѣютъ нпкакого знанія и только при обращеніи [съ другими] извлекаютъ съ вѣрою вѣчто для себя изъ перевода Писаній, имѣя, по апостолу, ревность о Богѣ, но не по разуму (Рим. гл. 10); долинами же называются послѣдніе [члепы] въ Церкви, которые и по жизни и по знанію ниже, однако не отступаютъ отъ сообщества съ семействомъ Господнимъ. Всѣмъ имъ повелѣвается слушать слово Божіе, чтобы каждый, сообразно съ своимъ состояніемъ и разумѣніемъ, уразумѣвалъ то, что повелѣваетъ Господь.

Ст. 3-5. Вото Я наведу на васо мечо и разрушу высоты ваши. И раззорю жертвенники ваши, и идолы ваши будуть сокрушены, и повергну убитыхь вашихь предь идолами вашими. И положу трупы сыновъ Израилевыхъ предъ лицомъ идоловъ вашихъ и разсыплю кости ваши вокруев жертвенниково вашихо во всъхо мъстахо жительства вашего. Горанъ Изранлевымъ говорится, что Богъ разрушить высоты ихъ, на которыхъ люди повлонялись измышленнымъ богамъ, и сокрушитъ жертвенники идоловъ, и чтителей яхъ содълаеть умерщвленными предъ капищами ихъ, чтобы трупы умершихъ лежали тамъ, гдъ прежде лежали жертвы. и будуть разсыпаны кости, --- не горь, но твхъ, которые лежали на горахъ, вобругъ жертвенниковъ и во всёхъ городахъ и селеніяхъ Израилевыхъ. Это примёнительно къ буквальному пониманію. Также и на тъхъ, боторые возносятся въ гордыню, о которыхъ апостоль говорить: разумъ кичитъ, а любы созидаетъ (1 Кор. 8, 1), наводится мечъ, чтобы всъ пдолы, измышленные ими самими., были собрушены и чтобы они лежали убитыни и узвали

что они мертвы, видя, что нисколько не помогають имъ ихъ идолы и измышленія. Говоря же, что Онъ разсыплетъ кости горъ вокругъ жертвенниковъ, Онъ указываетъ на то, что всё самые сяльные ихъ будутъ взеимно разъединены. Ибо полезно для превратнаго знанія отдѣдять худыхъ отъ худыхъ. И какъ тѣ, которые, вслѣдствіе пагубнаго соглашенія, построили башню, были для собственной пользы разсѣнны, и были раздѣлепы языки ихъ (Быт. гл. 11), чтобы весьма худое согласіе не сдѣдяло ихъ худшими; такъ кости горъ будутъ разсыпаны, чтобы онѣ уразумѣли тщетность своихъ стремленій. Поставленнаго нами: и положу трупы сыновъ Израилевыхъ предъ идолами вашими у Семидесяти нѣтъ.

Ст. 6—7. Города будуть опустошены и высоты разрушены; и будутг раззорены и погибнутг жертвенники ваши и будуть сокрушены и уничтожатся идолы ваши и изгладятся произведенія ваши. И будеть падать убитый среди вась, и узнаете, что Я-Господь. Причина очевидна, почему города горъ будутъ опустошены, — именно для того, чтобы были разворены высоты, и назвергнуты жертвенвики и идолы, и погибли капища и прекратилось все служение идоламъ, и пали убитые среди горъ н чтобы они узнали, что Опъ есть Господь. Чрезъ это намъ дается поводъ болъе сябдовать духовному пониманію, ---что города сретивовъ, боторые означають цоркви, и высоты гордости ихъ, и жертвенники превратныхъ ученій будутъ C0врушены, и погибнутъ идолы, которыхъ они образовали себъ изь своего сердца, и будуть истреблены не храмы, а капища, воторыя они возденгли противъ храма Божія и которыя называются греческимъ словояъ тене́ул, то есть ванища и трсбища, и будуть уничтожены всв произведенія горъ, которыя суть дъла не Бога, по ложпаго знанія учителей. И вогда падуть убитые среди горъ. — или убитые самиич горани, или мужани церковными, которые ихъ, худо жавущихъ, убивали для вхъ спасенія; тогда настанеть воцець для высономѣрныхъ горъ, чтобы онѣ познали, что Онъ есть Господь. Но можетъ быть, что изъ одного народа горъ Израилевыхъ, по убіеніи однихъ, другіе познаютъ [Господа]. Ибо губителю, раны пріемлющу, безумный коварные будетъ (Притч. 19, 25).

Ст. 8-9. И Я оставлю у васт тыхъ, которые избъжали меча среди народовъ, когда разсью васъ по землямъ, и будутъ вспоминать обо Мнп уцълившие изъ васъ среди народовъ, къ которымъ были отведены они въ плънъ. То. что Господь говорить Иліи: "Я оставиль Себь семь тысячъ мужей, не преклонявшихъ колъна предъ Вааломъ" (З Цар. 19. 15), и что пишеть апостолъ Павелъ: и во нынъшнее время останокъ по избранію благодати бысть (Рим. 11, 6), можетъ относиться п къ этому отделу. Ибо и апостолы, бывшіе изъ съмени Изранлева и избъжавшіе меча, для того соблюдены, чтобы быть разсвяннымя по землямъ п проповъдывать среди народовъ екангеліе и напоминать о Богъ среди тъхъ народовъ, у которыхъ они пребывали во время плёна. Но можно и то сказать, что нёкоторые изъ іудейскихъ плънниковъ для того были сохранены, чтобы среди народовъ напоминать объ имени Его и проповъдывать о силь Его. Также изъ еретическихъ народовъ, которые могли избъязать меча погибели ихъ и зловредной партіи, возставшей противъ Бога, разсвяные по разнымъ мъстамъ вспомнять объ имени Божіемъ, принося побаяніе, я будуть радоваться, что они плёнены мужами Церкви.

Ст. 9—10. Ибо Я сокрушила сердие иха блудное и отпадшее ота Меня и глаза иха, блудившие вслюда идолова, и они ка самима себь почувствуюта отвращение за то зло, какое они дюлали во всиха мерзостяха своиха. И узнаюта, что Я, Господь, не напрасно говорила, что сдилаю има быдствие это. Многое наъ этого отдъла опущено Семьюдесятью, а то, вмъсто чего мы поставили: Я сокрушила сердие иха блудное, измънено такъ: Я поклялся сердиу иха блудному. Поклялся те Овъ и опредълваъ со-

72

вершить то, на что указаль двйствіемь, или сокрушиль блудное и отпадшее отъ Бога сердце твхъ, о которыхъ Господь говорить чрезъ Осію: духомо блуженія прелстишася (Осін 4, 12), и блудившіе вслёдъ ндоловъ глаза, чрезъ отверстія боторыхъ смерть не допускается къ вхожденію. Поэтому и у Дапінда (гл. 13) двое старћишинъ велбли Сусавив расврыть себя, чтобы насладиться врасотою обнаженного твла. И не напрасно говорияъ Господь, что сдълаетъ бъдствје иди бъдствія, потому что вслъдствіе Его угрозы приносять покаяніе тр, которые подлежали этому опредвленію. Если же ссрдце жестоко и неукротимо, даже чрезъ наказанія не уразумввающее благодвяній исправляющаго, то къ таковымъ говорится: всуе поразихъ чада ваша, наказанія не пріясте (Герем. 2, 30). Но полезно и сретивамъ, чтобы соврушалось сердце ихъ, наихудшая сокровищница превратныхъ ученій. потому что оно отнало отъ Бога и глаза блудятъ вслёдъ измышленій своихъ. Когда они вспомнять о Богѣ, то почувствують отвращение къ самимъ себѣ за всѣ мерзости свои и, уразумъвъ истинность правой въры, узнаютъ, что Онъ есть Господь. Онъ часто для того наводитъ бъдствіе. кажущееся для претеритвающихъ пагубнымъ и весьма худымъ, чтобы они обратились въ поваянію.

Ст. 11. Такъ говоритъ Господъ Богъ: ударь рукою твоею и топни ногою твоею и скажи: горе! за всю гнусныя злодъянія дома Израилева. Пророку повелѣвается посредствомъ рукъ и ногъ и слова указать на тижкость грѣховъ, чтобы движеніемъ тѣла и негодующимъ голосомъ выразить состояніе ужасающагося, удивляющагося и рыдающаго. Ибо подобно тому, какъ, видя что либо новое п возбуждающее удивленіе, мы какъ тѣломъ, такъ и духомъ выражаемъ изумлевіе, такъ что всплескиваемъ руками и ударяемъ ногами о землю и голосъ склоняемъ въ плачу, такъ теперь пророкъ, видя очами духа грядущія наказанія, говорить о всёхь гнусныхь злодёяніяхь дома Израндева то, что далёе слёдуеть. Духовно мы ударяемь рукою, богда оставляемь злыя дёла. Топаемь ногою, когда не идемь по пути грёшниковь. Стенаемь и плачемь, когда бываемь недовольны тёмь, что дёлается. Это выражается словомь горе, вмёсто чего Акила перевель й, й, Симмахь охетдіасоо, что означаеть рыдать или стенать, LXX и *Θеодотіонь* <sup>ебуе</sup>, что болѣе свойственно радующемуся, нежели рыдающему.

Они падуть от меча, голода и язвы. Причиною же стенанія служить то, что обители горь и чтители жертвенниковь и идоловь падуть оть меча, голода и язвы. Кон увлеваются различными заблужденіями и ежедневно мѣняють вѣру и влаются всякимъ вѣтромъ ученія, тѣ убиваются мечомъ и раздѣляются на партіи, оставляя единую церковную вѣру. А кто не имѣеть духовной пищи, тоть умираеть отъ голода, не зная того. Кто сказаль: Азъ есмь животь (loant. 14, 6). Далѣе, кто преданъ или отдѣльнымъ или многимъ порокамъ, тотъ не`можетъ освободиться отъ нихъ, подобно павшему нѣкогда отъ заразительной язвы.

Ст. 12. Кто едали, тото умрето ото моровой язвы, а кто близко, тото падето ото меча, и оставшийся и окруженный (вулыг. осажденный) умрето ото голода, и Я совершу надо ними ентво Мой. Кто избъжить осады города, и переселится въ пустыпи, тоть умреть оть моровой язвы; кто будеть вблизи, тоть падеть оть меча людей; а кого окружить непріятельское войско, тоть погибнеть оть голода п скудости: во всемь этомь совершится гнъвъ Божій, чтобы оставшіеся иознали, что Онъ есть Господь. Также, кто отступиль оть Церкви, тоть немедленно умреть оть язвы. Кто кажется себъ знающниь и рачительнымь, если не будеть остерегаться, будеть поражонъ мечомъ врага. Кто довольствуется простою върою, тоть хотя пребываеть въ Церкви подобно безсловеснымъ животнымъ, однако не пре-

74

успёваеть ни въ какомъ добромъ дёлё, и не подражающій муравью, заготовляющему и собирающему себѣ пищу во время жатвы, умретъ отъ голода, и во есемъ этомъ совершится гиёвъ Господень.

Ст. 13. И узнаете, что Я Господь, когда убитые ваши будута [левать] среди идолова вашиха, вокруга жертвенниковъ вашихъ на холмъ высокомъ (вульг. всякомъ), на всъхъ вершинахъ горъ и подъ всякимъ деревомъ вътвисшымь (nemorosum) и подъ всякимь дубомь зеленьющимь, на мъстъ. гдъ они возжигали блаювонныя куренія всъмъ идолама своима. Ясно по буквальному пониманію и не нуждается въ истолвованіи, что войско израильское убито на горахъ Израилевыхъ и на высовихъ холмахъ, между самыми алтаряни и рощами идольскими, которыя называются деревыями вътвистыми, чтобы гдъ ови гръшили, тамъ и были набазаны. Относительно таинственнаго сиысла мы должны савдовать прежде представленному порядку. Когда учители еретиковъ бываютъ сокрушаемы и побъждаемы церковными мужами, свёдущими въ знанія Писаній, то мы видимъ убитыхъ [учителей] превратныхъ ученій лежащями между измышленными ими идолами, и твхъ, которые возставали-на разумъ Божій, распростертыми на горахъ и ходмахъ подъ всякимъ деревомъ вътвистымъ, которые имъли напыщенные слова и тънь листьевъ. но не нивли плодовъ добрыхъ дълъ, которые были подъ всякимъ дубомъ зеденъющимъ, приносящимъ плоды не для людей, а для свиней, гдъ ови возжигали благовонныя куренія не Богу, а своимъ идоламъ. И они не могли сказать того, что о Нов ваписано: обоня Господь воню благоуханія (Быт. 8, 21), и того, что Павель говорить: Христово благоухание есмы Богови на всявонъ мъстъ (2 Кор. 2, 15). Но какъ святый своимъ благоуханіемъ дълаетъ пріятное. Богу, тавъ гръшникъ, отъ інца котораго въ ономъ псалив поется: возсмердњиа и согниша раны моя ото лица безумія моего (Псал. 37, 6), возжигаеть своямъ идоламъ смрадныя куренія. То, что нами перекедено: на встхо вершинахо горо, и немного спустя: и подо всякимъ дубомо зелентющимо, Семьдесять опустия.

Ст. 14. И простру на нихо руку Мою, и сдълаю землю пустынною и покинутою отъ пустыни Девлава во всъхъ мъстахъ жительства ихъ, и узнаютъ, что Я Господь. О горы Израилевы! Когда убитые ваши падуть среди идоловъ и жертвенниковъ вашихъ ца всякомъ холмѣ высокомъ, на всъхъ вершинахъ горъ, и когда Я наполню трупами умершихъ рощи вании, въ которыхъ они въкогда возжигали благоуханныя куренія идодамъ своимъ, тогда простру для мщенія руку Мою, которая досель была сокращенною, и обращу всю замлю Израилеву въ пустыню, отъ пустыни Девлаеы, находящейся въ землъ Емаоъ, которая теперь называется Епифаніей Сирійской, во всёхъ мёстахъ жительства ихъ. чтобы для всвхъ было ясно, что между пустынею и моремъ великимъ нътъ ничего, чего не истребилъ бы непріятельскій мечъ. Многіе подагають, что это то самое місто, о боторомъ у Іеремія написано: "и настигли Седекію въ пустыяв, которая близь Іерихона, и всъ спутники разбъжались отъ него. И когда взяли царя, привели его къ царю вавилонскому въ Реклаев, которая въ землъ Енаеъ" (Іерем. 39, 5). По причинъ близкаго сходства еврейскихъ буквъ далетъ (¬) и решъ ( ), различающихся небольшою черточною, она можетъ называться также или Девланою или Ревланою. Сообразно же съ таинственнымъ пониманіемъ, Господь простираетъ руку Свою на всъхъ прельщающихся еретическимъ заблужденіемъ, чтобы землю ихъ, боторая означаетъ Церковь, сделать пустыяною отъ Девлаеы, которая на вашемъ языкъ означаетъ παλάθην, то есть сгущениую массу изъ сушеныхъ смоквъ и фигъ, и чтобы, нащедши горечь въ мнимой сладости, свойственной не воздъланной земль, а пустынь, они познали, что Онъ есть Господь. Ибо меда каплета ота устена жены блудницы, яже на время наслаждаета гортань вкушающихъ; послюди же горчае желчи оказывается (Притч. 5, 3—4). Это означаютъ и двё ворзины со смобвани, которыя были поставлены по Іеренія (гл. 24) предъ храномъ; одна съ смоквани весьма хорошими и другая съ весьма худыми, изъ коихъ одна относится въ Церкви Христовой, друган къ сонму дёлающихъ худое.

Глава VII. Ст. 1—2. И было слово Господне ко мнн. говорящее: и ты, сыйз человъческий [сбавя]: такъ говоритъ Господь Бого земль Израилевой: конець, пришель конець на четыре крыла земли. Ихъ мы истолбовали, бабъ четыре страны свъта, именно востобъ и западъ, югъ и съкеръ. Объ этихъ врыльяхъ и Исаія говоритъ: Господи, ото крило или концовъ земныхъ чудеса слышахомъ (Исаія 24, 16), каковыя по всей земя совершались чрезъ апостоловъ. И о святыхъ написано: аще поспите посреди предълъ, крилъ голубинъ посребренъ и междорамія ся въ блещаніи злата (Псал. 67, 14). Поэтому и Господь, когда приблизился и увидбаъ Іерусалимъ, то заплакалъ и сказалъ: колькраты восхотъхъ собрати чада твоя, якоже кокошъ собираетъ птенцы своя подъ криль свои и не восхотълъ (Мато. 23, 37). Это тотъ, Кто и по пъсни Второзавонія (гл. 32), распростерши крылья Свои, поднялъ ихъ и взялъ ихъ на плеча Своя. Нъвто полагаетъ, что духовныя врылья земли, посредствомъ которыхъ мы воспаряемъ къ небу, это -четыре рода върующихъ: домъ Аарона, и домъ Левіинъ, и домъ Израилевъ и боящівся Господа. О нихъ псалмопъвець поеть: доме Исраилевъ, благословите Господа; доме Ааронь, благословите Господа; доме Левіинъ, благословите Господа; боящіися Господа, благословите Господа (Псал. 134, 19-20). Онъ подъ Аврономъ священство, подъ Левіей – разумъеть стражей и прислужнивовъ [храма], подъ Израилемъ -- весь на-

родъ, подъ боящимися Господа-прозелитовъ. Но мы полагаемъ. что слёдуетъ просто объяснять, -- что послё угрозъ горамъ Израилевымъ пророческая ръчь обращается ко всей зекав Израилевой, ---или десяти, или же дивнадцати колбив. и что пророкъ не будущее предвозвъщаетъ, а видитъ уже наступающее плъненіе. Ибо Іезекіяль въ пятый годъ Седекія началь пророчествовать въ Вавилонъ плънникамъ, а въ девятый голь пришель Навуходоносорь и осадиль Іерусалимь. и взядъ его въ одиннадцатый годъ Седевіи. Изъ этого ясно. что пришелъ и приблизился бонецъ не на горы и холмы, и скалы и доляны, но на четыре страны земли со всёхъ сторонъ Израиля, ще всей земли, если бы онъ это сказаль. что можно было бы разумъть весь міръ, --- но просто земли, то означаеть [землю] Израилеву. Ибо онъ такъ началъ: такъ говорить Господь Богь: конець, пришель конець на четыре страны земли.

Ст. 3-4. Вотъ конецъ тебъ, и пошлю на тебя ярость Мою, и буду судить тебя по путямъ твоимъ и положу противъ тебя всь мерзости твои, и не пощадитъ тебя око Мое, и не помилую; но возложу пути твои на тебя и мерзости твои будуть среди тебя, и узнаете, что Я Господь. Въ этомъ отдълъ у LXX тольовниковъ порядобъ взмёненъ и перепутаяъ, такъ что первое поставлено на послёднень мёстё, а послёднее или въ началё, или въ срединё, а изъ средины одно перенесено къ концу, другое къ началу. Поэтому мы, слъдуя и самому еврейскому [тексту], и прочимъ переводчикамъ, представнии и подленный порядокъ. Итакъ къ земав Израилсвой обращается слово, что пришель на нее бонецъ и истребление и что Господь посылаетъ на нее ярость Свою, не песправедливую и не происходящую только изъ гитва, но вполит справедливую и имъющую основание, чтобы судить ее по путямъ ея и показать ей всѣ мерзости ея и чтобы вспомнила о дълахъ своихъ п понила, что худо по-

78

Digitized by Google

ступала. Чтоже васается свазавнаго: не пощадить тебя око Мое и не помилую, то Онъ вакъ милосердый врачъ, желающій выръзать гніющее мясо и прижечь раву, но щадить, чтобы пощадить, не индуеть, чтобы болье помидовать: чтобы не оставалось гвіющаго [мяса] въ тълъ и чтобы оно не повредило ближайшихъ въ нему [частей] мяса. Егоже во любить Господь, наказуеть, віеть же всякаго сына, егоже пріемлеть (Евр. 12, 6). Этоть смысль инветь и онов [изречение]: Азъ поражу и Азъ исцилю (Второз. 31, 39). Ибо всякое врачеваніе ямъетъ временную горечь, но затвиъ плодъ боли проявляется въ здоровьи. Ничто подобное и чрезъ Амоса говорнтъ Богъ: вист точію познахт от т всъхъ племенъ на земли, сего ради отмину вся гръхи ваша (Амос. 3, 2). Позна Господь сущія Своя (2 Тим. 2, 19). И пути ея, говоритъ, и весь ходъ жизни, и мерзости и порови подожу посреди тебя, чтобы поставить ихъ предъ глазами гръшницы, наказываемой ради исцъленія. И когда Господь сдълаетъ это, то испытывавшіе мучевія узнаютъ, что Онъ-Господь. Это же самое выражаеть и оное свидътельство: "отищу Іавову по путямъ его, воздамъ ему по начинаніямъ ero" (Ocin 12, 2).

Ст. 5—6. Такъ говоритъ Господь Богъ: одно огорчение [afflictio], вотъ пришло огорчение, конецъ пришелъ, пришелъ конецъ. Онъ пробудился противъ тебя; вотъ пришелъ. Пришло сокращение (вульг. сокрушение) на тебя, жителъ земли. Этого у Семидесяти нѣтъ, но въ изданія ихъ это прибавлено подъ астерисками изъ перевода Өеодотіона. Но иы будемъ слѣдовать еврейскому [тексту]. Вмѣсто огорчения, какъ мы ради ясности поставили по Симмаху, переведшему хахю́оч, въ еврейскомъ и греческомъ пишется хахіа или тоупріа, то есть зло. Говорится же о томъ, что настало послѣднее время для грѣшниковъ земли Израилевой, такъ что она не избѣтить опредѣленія Божія, давно ею заслуженнаго. А такъ

какъ она еще не наполнила [мвры] гръховъ своихъ, то наказание отсрочивалось, согласно съ написаннымъ: не бо исполнишася гръхи аморреовъ (Быт. 15, 16). Поэтому и Господь јудеямъ говоритъ: и вы наполняете мъру отеца вашиха (Мато, 23, 32). Итакъ пришла тебъ бъда, пришло огорчение и пришелъ плъвъ. И не думай, что Я опять угрожаю будущимъ: Я побазываю и даю знать пальцемъ. Вотъ пришелъ. пряшель конець, конець пряшель. Кто досель казался тебъ спящимъ и покоющимся, тотъ вдругъ пробудился и всталъ противъ тебя. Пришло сокращение, которое въ еврейскоиъ [текств] выражается чрезъ sephphira и воторос Авиза перевель чрезъ продхотлы, то есть созерцание и предусмотриние, наступленія котораго ты, трепеща, всегда боялась, но которое Авида перевель чрезъ <sup>пло</sup>хή, то есть *рядъ и сплетение* встхъ золъ. Далбе, слова: на тебя, житель земли, ны должны понимать сообразно съ опымъ [изреченіемъ] Анокалинсиса Іоннии: горе встыта живущима на земли (Апов. 8, 13). Ибо святой -- не житель земли, а пришлецъ и странникъ, и говорить: преселнико азо есмь и пришлецо, якоже вси отцы мон (Псал. 38, 13). Поэтому и Авраамъ называется евреемъ, то есть перату: «транпикомъ и пришельщемо, сившащимъ перейдти оть настоящаго въба въ будущему. Мы можемъ это мёсто и духовно объяснить противъ народа јудейского, на котораго пришелъ конецъ и истребление отъ врови праведнаго Авеля до прови Захаріи, сына Варахійна, котораго они убили между храмонъ и жертвенникомъ (Мато. 23, 35). Ибо поба они не налагали рукъ на Сына Божія, опредъленіе Божіе для нихъ спало и отсрочивалось. Но богда они убили наслъднива, чтобы погибло насявдіе, то оно пробудилось протявь нихъ и восталь весь рядь и сплетение бъдствий, потому что они не искали небеснаго, а возжелали призвиляться къ землъ.

Digitized by Google

İ

# ИЗЪ ЧТЕНІЙ

πο

# догматическому вогословно.

(Продолжение\*).

## § 64.

Замњчанія и сужденія по поводу возникшихь и существующихь на западт разныхъ превратныхъ и ложныхъ о прародительскомъ иртят и его слъдствіяхъ мнъній.

а) Въ католичествъ.

На западё мы встръчаемся съ цёлымъ рядомъ превратныхъ и ложныхъ по сему предмету мнёній, по поводу и противъ которыхъ необходимо намъ сказать нёсколько словъ.

Первоначальнымъ поводомъ и причиною къ нознякновенію такого рода мийній послужили вышеупомянутые нами изъ-за крайняго учевія Августинова о слидствіяхъ первороднаго гриха споры, которые, начавшись въ западной церкви вскори посли Августина, можно сказать, непрерывно длились въ теченіе всего средневиковаго схоластическаго періода и, что весьма важно, почти всегда склонялись въ пользу тихъ изъ западныхъ богослововъ, которые пытались всячески умирить или ослабить ученіе Августиново. Послиднимъ же результатомъ таковаго отношенія къ ученію Августянову о первородномъ грихв, какъ сейчасъ увидимъ, явилось то, что оно не только было очищено отъ никоторыхъ своихъ крайностей, но и совершевно видоизмивнено и

11

<sup>\*)</sup> См. Труды Кіевской дух. Академін, 1884 г. № 8.

Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. ііі.

низвращено даже въ томъ, что было въ немъ существеннаго и согласнаго съ древне-церковнымъ ученіемъ, и не смотря на все это, чему нельзя не подивиться, въ этомъ своемъ послѣднемъ видѣ оно получило право господства между поздвѣйшими богословами въ западной церкви. Чтобы яснѣе видѣть, какъ это случилось, мы хотя вкороткѣ коснемся тѣхъ явъ выдающихся въ схоластическій періодъ богослововъ, которые предваряли и подготовляли подобное превращеніе въ ученія западной церкви о первородномъ грѣхѣ.

Анзельмъ кантенбурійскій — одинъ изъ самыхъ знаменитыхъ схоластическихъ богослововъ первый положилъ ръшительное и твердое начало не только ослабленію, но и всецвлому, можно сказать, уничтоженію Августинова ученія о следствіяхъ первороднаго греха, употребивши для этоготоже весьма рашительное, но вмаста и столь же опасное средство, -- низвращение учения Августивова и о самой сущности первороднаго грѣха, а также неразрывно съ вимъ соединеннаго ученія о первобытномъ совершенствѣ природы человъческой. По Анзельму, какъ и по Августиву, первобытная праведность или святость человяка заключалась въ гармоническомъ отношения его въ Богу, и таковомъ же соотношения въ немъ самомъ между душею и тъломъ. Но тогда какъ, по Августину, этого рода гармонія была плодомъ взаимодъйствія между Богомъ и первымъ человъкомъ, по Авзельму, она была однимъ только дёломъ сверхъестественной благодати, которая, действуя на человека совершенно совив, являлась для его самой въ себв безпорядочной и склонной къ несогласію и борьбѣ природы упорядочивающимъ вачаломъ, или какъ бы кормчимъ. Гръхъ поэтому перваго человъка, по Ангельму, состоялъ не въ чемъ иномъ, какъ только въ одномъ чисто вявшиемъ отрицаніи правящей имъ совнъ сверхъ-естественной благодати, и слъдствіемъ его для преступившаго заповёдь Божію человёка было не что вное, какъ одно только лишеніе этой благода-

Digitized by Google

### изъ чтвній по догматическому вогословию.

ти (defectus justitiae). и возвращение къ тому чисто натуральному состоянію, въ которомъ онъ находился или должавъ быть мыслимъ находящимся безъ благодати, и въ которомъ тавого рода явленіе, какъ борьба духа съ тъломъ или безпорядочныя движенія похоти, хотя составляють относительное несовершенство, но тёмъ не менёе несовершенство вполей натуральное и неизбъжное, а потому чуж. дое всякой гръховности. Что касается наконецъ наслълственнаго прародительскаго гръха, то опять, по Анзельму, хотя онъ дъйствительно есть, но опять состоитъ отнюдъ не въ какой либо гръховной порчъ или склонности ко гръху, передаваемой черезъ зачатіе и рожденіе, а единственно въ томъ, что на встхъ людей по преемству переходитъ вина и осужденіе прародителево за утрату имъ, вопреки волъ Божіей, первобытной праведности, переходить потому, что и сами они рождаются съ недостаткомъ этой праведности, яа подобіе того, какъ отъ господина, разжалованнаго въ рабы, рождаются дати уже рабами, а потому всъ являются чадами гитва. Божія и повинными осужденію и смерти, хотя въ тоже время, по Анзельму, всё рождаются съ природою цёльною и неповрежденною, равно какъ и съ сијами вполнъ ЗДОРОВЫМИ И КРЕЛКИМИ, ТОЛЬКО ЧИСТО ССТССТВЕННЫМИ ИЛИ НСоблагодатствованными <sup>1</sup>).

Не трудно видъть, что такого рода чисто отрицательнымъ ученіемъ Анзельмовымъ о первородномъ гръхъ, какъ одной только утратъ первобытной праведности, не только исключалась допускаемая Августиномъ крайняя наслъдстеепная порча природы человъческой, но и всякаго рода гръховная наслъдствевная въ вей порча, такъ вакъ имъ исключался самый источникъ этой порчи, т. е. самый же первородный гръхъ, обращенный Анзельмомъ въ противоположность Августину, полагавшему его въ похоти плоти, въ одну только внъшнюю вину человъка предъ Богомъ, при

11\*

163

<sup>1)</sup> AHSELLY. De liber. arbitr. c. 3. De concept. virginal. c. 2, 5, 10, 23 et 27.

сохраненія натуральной цёльности человёческой природы. Нельзя было поэтому ожидать, чтобы вышеозначенное ученіе Анзельмово о первородномъ грёхё могло когда либо на западё взять полный верхъ нидъ ученіемъ Августиновымъ, особевно если принять во вниманіе тотъ необычайный авторитетъ, какимъ пользовался Августинъ во всёхъ западныхъ богословскихъ школахъ.

И на самомъ дёлё, по крайней мёрё на первыхъ порахъ лучшіе изъ западныхъ сходастическихъ богослововъ вовсе не расположены были жертвовать ученіемъ Августиновымъ о сущности первороднаго грёха въ пользу ученія Анзельмова, что совершенно ясно изъ того, что тогда какъ одни изъ нихъ, какъ напр. Гюю (Сентъ-Викторъ) и Петръ Ломбардъ, прямо противопоставляли ученію Анзельмову о первородномъ грёхъ ученіе Августиново, другіе, какъ напр. Бонавентура и бома аквинскій, хотя пытались то и другое объединить и согласить между собою, но дёлели это безъ всяваго ущерба въ существенномъ ученію Августинову и скорѣе въ явный ущербъ ученію Анзельмову.

Такь, по Гюю, первородный грёхъ не есть одно только отрицательное лишеніе праведности (какъ училъ Анзельмъ), а положительный, дёйствительный порокъ, поразившій въ преступившемъ заповёдь Божію прародителё его душу невёденіемъ, а тёло похотію, каковое поврежденіе переходитъ путемъ рожденія и ко всёмъ людямъ, — переходитъ потому, что всё рождаются съ природою, пораженною тёмъ же недугомъ, т. е. невёденіемъ и похотію, составляющими не одно наказаніе, но и вину или грёховность: потому что невёденіе, съ которымъ каждый рождается, не есть только простой недостатокъ вёденія, а какъ оно является во взросломъ, есть отвращеніе отъ того, что должно знать, равно какъ и похоть не есть что либо чисто естественное и нравственно-безразличное, а есть, чёмъ оно и язляется впослёдствіи, вёчто грёховно-похотливое или страстное '). Петрэ же

164

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De sacramentis. lib. I. pars. 7. c. 19, 24, 26-34. De arca Noë. Moral. lib. IV. c. 5.

Домбардъ, согласно съ Августиномъ, первородный грѣхъ полагалъ исключительно въ одной похоти, не въ безразличной или безгрѣшной, какъ думалъ Анзельмъ, а въ положительно грѣховной и безпорядочной похоти, поразившей собою какъ перваго человѣка вслѣдъ за его преступленіемъ, такъ поражающій вынѣ и всѣхъ его потомковъ: потому что всѣ люди не иначе зачинаются и рождаются, какъ только посредствомъ грѣховно-сладострастной похоти, которой грѣховный ядъ, хотя непосредственно поражаетъ одно зачинающееся и рождающееся человѣческое тѣло, но посредственно, вслѣдствіе внутренней связи съ тѣломъ души, простираетъ свое разрушительное вліяніе и на душу <sup>1</sup>).

Бонавентура затвиъ, взявшись соединить въ одно, какъ опредвление первороднаго грвха Августиново, такъ и Анзельмово, двлалъ это не почему либо иному, какъ вследствіе сознавія полнъйшей несостоятельности самого по себъ взятаго опредвления Авзельмова, по смыслу котораго, какъ ему казалось, не только человъкъ, но и камен должны бы быть признавы съ первороднымъ грѣхомъ, такъ какъ и они лишены праведности. Соединая же одно опредѣленіе первороднаго гръха съ другимъ, онъ опредъление Августиново ставилъ на первомъ мъстъ, а опредълевіе Анзельмово – на послёднемъ; потому что въ опредёленіи первомъ видёлъ указаніе на самую сущность и причину первороднаго грѣха, а въ послёднемъ примъчалъ одно указавіе на слёдствіе, проистекшее изъ этой причины. Иначе говоря, Бонавентура гръхъ прародителей подагалъ не въ лишенія ими первобытной праведности, а въ допущенной ими и скловившей ихъ вивсто духовнаго къ чувственному, греховной похоти, произведшей собою и самое лишение первобытной праведности. Всявдъ же за симъ общій всвиъ и насявдственный грвхъ онъ поставляль не въ недостаткъ только первоначальной праведности, а въ передающейся всёмъ чрезъ самое зачатіе

<sup>1</sup>) Sententiarum lib. II. distinct. 30. n. 8. distinct. 31. n. 2 et 3.

и рождение похоти, заключающей въ себъ какъ бы въ нъкоторомъ зародышв безпорядочныя желанія и злыя страсти. и поражающей собою какъ твло человъка, такъ и при посредствъ тъла самую его душу, съ лишевіемъ, конечно. при этомъ ихъ чистоты и праведности '). Оома же аквинский, хотя въ пояятія о первородномъ грёхё первое мёсто давалъ утрать первобытной праведности, а похоть ставиль на второмъ мѣстѣ, считая первую причивою прародительскаго грёхопаденія, и послёднюю только ся слёдствіемъ, но подъ утратою первобытной праведности онъ разумёлъ ничто иное, какъ внутреннее низвращеніе человъческой воли, отклонившейся отъ своей истинной цъли, или что тоже, отвратившейся отъ своего источнаго блага-Бога, слъдствіемъ чего и было ея устремленіе къ чувственнымъ благамъ или ниспаденіе въ рабство грѣховной похоти<sup>\*</sup>),--а потому понятіе утраты первобытной праведности у Оомы аквинскаго получило совершенно иной смыслъ, чёмъ какой вмёло оно у Анзельма.

Но не смотря на все это, Дунсъ-Скотъ взялся возстановить во всей своей силь прежнюю знзельмовскую Teopin первороднаго гржа, согласно съ Анзельмомъ ставъ утверждать, что первобытвая праведность перваго человѣка состояда не въ чемъ иномъ, какъ въ одной сверхъ-ватуральной благодати, подобно всаднику или уздъ, сдерживавшей и упорядочивавшей собою саму по себъ дикую и безпорядочную природу человъческую, что, далве, грахъ прародителей состояль не въ чемъ иномъ, какъ въ одномъ свержения ими съ себя узды божественной благодати, слъдствіемъ чего было одно лишеніе ими этой благодати и возвращеніе къ самому первоначальному состоянію своей чистой натуры, И ЧТО, НАКОНЕЦЪ, ПОЭТОМУ, И ВАСЛЪДСТВЕННЫЙ ГРЪХЪ ЗАКЛЮчается не въ чемъ яномъ, какъ въ одномъ только лишевіи первобытной праведности и таготвющей вслёдъ за симъ

166

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Comment. in 4 libros sentent. lib. II. dist. 30. art. 1. et 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Summa theolog. 1. secund. partis qu. 82. art. 1 et 3. Sentent. lib. II. distict. c. 30. art. 3.

надъ всёми винё и осуждения, но отнюдь не въ греховной порчв самой природы человъческой, въ которой, какъ воъ вообще силы, не смотря на ихъ склонность ко взанивой борьбѣ, цѣльны и ничѣмъ не повреждены, такъ и въ частности возникающая въ ней похоть, какъ явление часто натуральное и относящееся притомъ къ чувственной, а не къ духовно-нравственной области, не содержить въ себъ (какъ и у животныхъ) ничего испорченнаго или гръховнаго<sup>1</sup>). Впрочемъ въ томъ, что Дунсъ-Скотъ соглашался съ мевніемъ Анзельновымъ о первородномъ гръхъ, и твердо за него стоядъ, ничего не представлядось особеннаго, при обычномъ на западъ явлени различныхъ и даже противоположныхъ богословскихъ направленій. Важно здъсь было то, что это мевніе не только не было прямо отвергнуто западною церковью на тридентинскомъ соборъ, занимавшемся между прочимъ и опредъленіемъ ученія о первородномъ гръхъ, но повидимому ею даже было принято и одобрено, что отчасти можно видъть изъ самихъ же (хотя не вполнъ ясныхъ и опредвленныхъ) постановленій тридентинскаго собора, особенно же изъ опредъленій (на засъданіяхъ) перваго, втораго и пятаго, изъ коихъ въ двухъ первыхъ говорится. Что грахъ прародителей состоялъ въ утратъ дарованной имъ святости и праведности (безъ точнаго опредъления, какого рода эта была святость и праведность), а въ послёднемъ между прочимъ утверждается, что въ возрожденномъ не остается безусловно никакихъ следовъ греха или чего либо неугоднаго Богу, и что если въ нихъ остается похоть или удобовоспламеняемая скловность (fomes), то она, вслёдствіе своего вызова на борьбу, скорве для нихъ полезна, чвиъ вредна, и во всякомъ случав не есть грвхъ, хотя сама отъ гръха и влечетъ во гръху<sup>\*</sup>). Слъдствіемъ же сего было то,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Commentar. in 4 libr. Sententiar. lib. II. dist. c. 22-30 et 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вотъ самия постановленія 5 засёданія тридентинскаго собора:

<sup>1. &</sup>quot;Кто не признаеть, что первый человъкъ Аданъ, преступнаъ въ раю заповъдь Божію, тотчасъ потерялъ святость и праведность, которыя были ему

что оно, хотя въ болъе или менъе умъревномъ и смягченномъ видъ, но стало мало по малу пріобрътать господствующее положевіе и символическое значеніе въ западной церкви <sup>1</sup>).

Между тэмъ на ряду и въ связи съ этого рода анзельмо-скотовскимъ о первородномъ грёхѣ миёніемъ, возникло въ католичествё же еще одно, касающееся тоже первороднаго грѣха, новое миёніе, нашедшее въ немъ для себя основу и подпору, и въ свою очередь ставшее и его

дарованы, и всяздствіе сего преступленія подпаль гизву и негодованію Божію, а также и смерти, которою прежде угрожаль ему Богь, и съ смертію планенію подъ власть того, кто потожъ ималь державу смерти, т. е. діавола, и кто не признаеть, что, всяздствіе преступленія, Адамъ весь и по талу и по душа изманился въ худшее, аназема да будеть.

2. Кто утверждаеть, что преступленіе Адама причинно вредь ему одному, а не вийстё и его потоиству, что полученныя них оть Бога святость и праведность, утратнях онь самь для себя, а не вийстё и для нась, нам что онь оскверченный грёхомь непослушанія передаль всему человёческому роду только смерть и наказанія тёлесныя, а не вийстё и грёхь, который есть смерть души, анаеема да будеть.

5. Кто отвергаетъ, что по благодати Господа Інсуса Христа, даруеной въ крещения, отпускается вина первороднаго гряха, ния утверждаетъ, что не уначтожается все, имвющее истинное и собственное свойство гобха, а только сглаживается или не вибилется, анаеена да будеть. Ибо въ возрожденныхъ ничего Богь не ненавидить, ничего нать подлежащаго осуждению въ спогреб**михся со Христонъ врещеніемъ въ смерть, ходящихъ не по плоти, но совле-**. кающихся ветхаго человёка и облекающихся въ новаго, созданваго по Богу, соделавшихся невинными, непорочными, чистыми, неповинными и возлюбленныме Богу наслёдныками Божіных и сонаслёдныками Христовный, такъ что ничто не задерживаетъ ихъ отъ вступления на небо. Св. соборъ исповедуетъ и знаеть, что въ крещенных пребиваеть похоть, ная удобовсизамеваемая склонность, но она, какъ оставленная для борьбы, не можетъ вредить не соглашающимся съ нею, и мужественно борощнися по благодата Івсуса Христа, а напротивъ еще, кто доблестно будеть подвизаться, увінчается. Св. соборь возвіщаеть, что эту похоть, которую вногда Апостоль называеть грахома, вселенская церковь никогда не называла грёхомъ въ томъ синслё, что она въ возрожденныхъ есть истивно и собственно грахь, но въ томь, что она отъ граха и влечеть EO FPEXY. KTO GYACTE AYMATE SPOTHEHOC, AHAGEMA AA GYACTE" (Concil. Trid. sess. V, 1, 2 et 5. Cpass. sess. VI, 1 et 5).

<sup>1</sup>) Скотр. напр. Беллярм. De amiss. gratia; сразн. Cathech. Rom. 3, 6, 10. Мемер. La symbolique. Т. I. р. 51-53. Берляз.

собою оправдывать и поддерживать. Мы разумвень возникшее на западъ въ средніе въка мивніе о непорочномъ зачатіи или объ изъятія отъ первороднаго грѣха по самому зачатію своему Пресвятой Дівы, каковое въ недавнее время уже успівло даже взойти въ римской церави на степень догмата. А какъ образовалось внутреннее отношение между разсмотрвинымъ нами анзельмо-скотовскимъ мивніемъ и новымъ римскимъ догматомъ, это понять не трудно. Такъ вакъ, по смыслу авзельмо-скотовской теоріи, первородный гръхъ состоялъ только въ лишеніи сверхъ-натуральной благодати, при остаткъ въ падшемъ человъкъ, хотя ослабъвшихъ и получившихъ ложное направление, но цълыхъ и неповрежденныхъ его силъ, то, для возстановленія человъка въ первобытное состояніе праведности, вполнъ достаточно было того, чтобы къ нему возвратилась потерянная имъ сверхъ-натуральная благодать. А тавъ кавъ, далёе, сверхъ-натуральная благодать излилась въ преизбыткъ на Пресвятую Дёву въ самомъ ея зачатіи или когда она была еще въ утробъ матерней, то понятно, что первородный недостатовъ въ благодати, общій всемъ людямъ, въ ней долженъ былъ быть восполненъ, и она должна была родиться въ такомъ состоянія, въ вакомъ находился первый человъкъ до своего паденія, бывъ, при естественныхъ несовершенствахъ своей природы, восполняемъ сверхъ-натуральною благодатію.

Но мы должны замётить, что анзельмо-скотовская теорія, особенно въ чистомъ ся видё, въ какомъ передавали се самъ Анзельмъ и Дунсъ-Скотъ, далеко не такова, чтобы заслуживала того почета, какой сй данъ въ западной церкви. Она мало того, что одностороння, но совершенно неосновательна, произвольна и ложна. Ею прежде всего предполагается, что будто бы состояніе природы перваго человёка, разсматриваемое само въ себѣ, независимо отъ сообщенной ему сверхъ-натуральной благодати, было во всемъ существевномъ тождественно съ настоящимъ

состояніемъ вашей природы, такъ что первосозданной природъ перваго человъка, какъ и нашей, одинаково свойственны быля я борьба духовнаго съ чувственнымъ и похоть. Но перенося такимъ образомъ на первосозданную природу человъческую все, ставшее въ нынъшней природъ естественнымъ и неизбъжнымъ, отчего бы уже не перенести на нее и нашихъ недуговъ, страданій и смерти, какъ и савлали пелагіане, признавъ все это естественною и необходимою принадлежностію нашей конечной природы? А между твмъ, мы знаемъ, что Богъ создалъ человъка для нетавнія, содвлавъ его образомъ ввчваго бытія Своего (Премудр. 2, 23), такъ что человѣкъ не иначе могъ отдадиться отъ этого назначенія своего и положенія, какъ только чрезъ нарушеніе заповѣди, долженствовавшей по угрозѣ Божіей принести ему смерть (Быт. 2, 17). Богъ, следовательно, создалъ человъка съ природою не только способною, но и настроенною или направленною единственно къ тому, чтобы сохранять и поддерживать въ себъ полную и ненарушимую между тёломъ и духомъ гармонію, какъ существенно необходимую для самой прочности и нерасторжимости ихъ взаимнаго союза, и эта гармонія, безъ всякаго сомнѣнія, царствовала во все времи въ природѣ перваго человъка до твхъ поръ, пока онъ не нарушилъ заповъдь, или пока гръхъ не внесъ въ его природу начала борьбы, и вслёдъ за ней разрушенія и смерти. Какъ жо послё сего можно смёшивать и отождествлять первобытное состояніе природы человіческой, готовившейся и направлявшейся къ нетавнію или безсмертію съ нынвшнимъ состояніемъ ея борьбы, разрушаемости и смерти, ясно свидітельствующихъ не о томъ только, что надъ ней тягответъ наказаніе Божіе, но и о томъ, что въ ней самой существуетъ внутренній разладъ и безпорядокъ, какъ внутренняя причина этого рода явленій? Не значило ли бы это смѣшивать неповрежденное съ испорченнымъ, здоровое съ болѣзнеянымъ, или нормальное съ ненормальнымъ?

Далве, означенною теоріею предполагается, что гръхъ перваго человъка состояль почти исключительно въ одной утратъ первобытной праведности, которая въ свою очередь была однамъ двломъ сверхъ-натуральной благодать. Потому что какъ нельзя представить того, чтобы свободноразумный человъкъ обладалъ сверхъ - натуральною праведностію, самъ будучи въ ней совершенно безучастнымъ, такъ еще болве немыслимо то, чтобы возникшій уже не совнѣ, а внутри человъка гръхъ, и притомъ на столько сильный и упорный гръхъ, что могъ собою отвергнуть божественную благодать, вивакой глубокой и существенной не произвель порчи въ самой его природъ, ограничивъ свое дъйствіе однимъ лишеніемъ ея сообщенной ей сверхъ-натуральной благодати. Вообще же вышеозначенная теорія, волею или неволею дъйствительный наслъдственный гръхъ обрашая въ одну юридическую вину и осужденіе, лежащія на всёхъ людяхъ, вслёдствіе одной ихъ родственной связи съ ихъ прародителями, одною своею стороною довольно близко примыкаеть къ пелагіанству, а таковое уже давно было всецёло отвергнуто и осуждено церковію.

Что касается, ваковецъ, пріютившагося подъ повровомъ этой теоріи новаго римскаго ученія о непорочномъ или чуждомъ перьороднаго грѣха зачатіи Пресвятой Дѣвы, то прежде всего слѣдуетъ замѣтить, что далеко не вполнѣ вѣрна и несомнѣвна та, въ основѣ его вроющаяся и принятая самимъ тридентинскимъ соборомъ (въ 5 пр. 5 засѣд.), внзельмо-скотовская мысль, что будто бы для полнаго возстановленія падшей природы человѣческой достаточно только одного возвращенія къ ней утраченной божественной благодати, почему съ перваго мгновенія ея возвращенія, каковымъ для Пресвятой Дѣвы было самое зачатіе Ея, в для всѣхъ другихъ становится актъ крещемія, въ природѣ человѣческой безусловно уничтожается все грѣховное и неугодное Богу, уступая собою мѣсто одному непорочному, святому и богоугодному. Счизаемъ же эту мысль не вѣрною потому, что даруемая падшему человёку чрезъ Інсуса Христа благодать, какъ мы знаемъ изъ откровенія и ученія древней церкви, не срязу или мгновенно подаетъ ему освящение и спасение, а мало по малу или постепенно, приспособляясь къ его свободно-правственному состоянію, и сообразно съ симъ не только освящая, но вивств и врачуя его, какъ больнаго и недужнаго, почему было бы несправелливымъ преувеличеніемъ утверждать и предполагать, что будто бы въ возрожденныхъ нътъ безусловно никавихъ остатковъ грёховнаго ведуга, тогда какъ апостолъ Іоаннъ училъ: аще речемь, яко връха не имамы, себе прельщаемь и истины нисть во нась (1 Іоан. 1, 8), и ап. Павель говоркат: не еже бо хощу, доброе творю, но еже не хощу злое, сіе содъваю, аще ли еже не хощу азъ сіе творю, уже не азъ сіе творю, но живый во мнь пръхъ (Рим. 7, 19. 20). А напротивъ необходимо въровать, что тогда какъ возрожденнымъ даруется въ крещевіи полное отпущеніе вины и оставленіе ихъ прежнихъ грёховъ, для уврачеванія находящейся въ нихъ недужной склонности ко грёху, какъ противоядіе, подается имъ только начало или свия новой духовно-благодатной жизни, которые они во всю жизнь свою должны вкоренять въ себъ и возращать, въ надеждъ чрезъ это самое достигнуть, если не во время земной жизни, то по ея окончании полнаго искоренения въ себъ всъхъ остатковъ гръховнаго недуга своего естества, по слову Апостола: начатокъ духа имуще, и мы сами въ себъ воздыхаемъ, усыновленія чающе, избавленія тълу нашему, упованіемъ бо спасохомся (ибо мы спасены въ надеждъ) (Рим. 8, 23. 24; Сравн. Рям. 7, 24).

Но самымъ яснымъ и неотразимо очевиднымъ признакомъ и доказательствомъ всецвлой несостоятельности вышепоказаннаго римскаго ученія служитъ то, что оно стоитъ въ поливйшемъ несогласія и противорвчіи съ разсмотрвинымъ уже нами, какъ откровевнымъ, такъ и древне-цервовнымъ ученіемъ о всеобщности, передающагося чрезъ рождевіе всёмъ людямъ грёха, при дёлаемомъ въ семъ случаё исключевіи только одному Іисусу Христу, безсёменно зачавшемуся и родившемуся отъ Дёвы Маріи и Св. Духа. Какъ мы вмёли случай видёть, всё древвіе учители, какъ восточные, такъ и западные, руководясь откровеніемъ, совершенно единогласно учили о всеобщей грёховности, всегда при этомъ необходимо предполагая, а иногда и прямо указывая на одно только исключеніе въ семъ случаё, а именно, въ отношеніи въ одному лицу Іисуса Христа. Совершенно напрасны, поэтому, попытки позднёёшихъ латинскихъ богослововъ отыскать хоть какія либо темныя указанія на свой новый догматъ ') у древнихъ учителей церкви тёмъ болёе, что по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Можно замѣтить, что латнияне, въ подтвержденіе существованія у древных учителей своей мысли о ненорочномъ зачати св. Девы, ссылаются, какъ на болён, по ихъ миёнію, зидиня и заженя (см. катих. Мартина, сонск. натериборист.) на слёдующія древне-учительскія мёста. Такъ, говорять. Оринена учила: "Марів не коснулось обольствтельное диханіе знія" в Амеросій (Comment. in Psalm. 118 orat. 2) говорить: "благоволи принять меня, о Боже, не отъ Сарры, но отъ Марін, нескверной Дівы, которая, по Твоей благодати, осталась чистою отъ всякой северны греха"; подобнымъ же образонъ училъ н Авнустина говоря, когда рачь идеть о граха: "неключаю святую Даву, Марію, о которой по этому вопросу из благоговения къ Богу совершенно не хоту и подникать вопроса, потому что вризнанная достойною родить Того, Кто, какъ встях известно, не нивль никакого грёха. Она подлинно должна была нолучить общаний шую благодать, чтобы могла постоянно торжествовать надъ грахомъ" (De nat. et grat. c. 36 n. 42), а также и Дамаскина, будто бы говоря (De fid. orthodox. lib. IV. c. 18) CASAYDIMEE: BOTS MARS ASS Mapin TAROE тело и такую душу, какъ прилично было Той, Которая имела пріять Бога въ свое лово, потому что будучи свять. Онь можеть пребывать только во святнать. Но сдова, приписываемыя Оригену, взяты изъ сочинения (по суду самихъ же латинскихъ ученихъ Мёглера и Фесслера), не принадлежащаго Оригену, самъ же Оригенъ, какъ видъли, совершенно ясно училъ о безгръшности по зачатія в рожденів одного тодько Інсуса Христа. Свидутельства, далуе, Анвросія в Августива берутся безь всякаго обращенія вниханія на то, что въ нихъ рачь только о свободно-правственной чистота и святости св. Дави, не исключающей собою са участія въ первородномъ грёхё, а также безъ всякаго сянченія съ общинъ и совершенно положительнымъ ученіемъ этихъ учителей о безусловной всеобщиости наслёдственнаго грёха, при исключение отсюда одного только Інсуса Христа. Что же насается свидательства Данаскина, то вийсто всякихь возраженій достаточно указать на то, что вь подлинномъ своемъ вида

слёдніе, какъ можно судить по примёру бл. Августина <sup>1</sup>). изъ особенизйшаго благоговънія къ лицу Пр. Дъвы, вакъ Вогоматери, считали даже вовсе неумъстнымъ касаться Ея въ своихъ разсужденіяхъ о гръхъ. Первый, какъ извъстно. пустиль на западъ въ ходъ мысль объ изъятіи св. Дъвы отъ гръха первороднаго, жившій въ концъ IX въка. Пасхазій Роберть, поддерживать жа и съ особеннымъ рвеніемъ сталъ распространять (въ XI въкъ въ Діовъ) накто аббата Гвиберть, чему не мало способствовало установление въ XII въкъ ліонскими монахами праздника непорочному зачатію Пресв. Дъвы. Но лишь новое учение о непорочномъ зачати св. Дъвы стало входить въ силу въ церкви ліонской, какъ противъ него съ нещадною и грозною сплою обличенія выступиль знаменитый Бернард, кляревий, который въ своемъ пославія въ ліонскимъ монахамъ, ихъ ученіе признавая вовсе неизвъстнымъ доселъ древней вселенской церкви, еретяческимъ и по своимъ сабдствіямъ опаснымъ, писаль между прочимъ слёдующее: "ужасаюсь, видя, что ныеё нёкоторые изъ васъ возжелали перемёнить состояніе важныхъ вещей, вводя новое празднество, невъдомое церкви, не одобряемое разумомъ, не оправдываемое древнимъ преданіемъ. Ужели мы болёе свёдущи и более благочестивы, чемъ отцы наши?... Но вы скажете: должно какъ можно болве про-

<sup>1</sup>) De nat. et grat. c. 36 n. 42.

оно чатается такъ: "насажденная въ дому Божіемъ и утучненная Духомъ, какъ плодовитал маслина, Она (св. Дъва) сдъялась жилищемъ всъхъ добродътелей, устранивъ умъ отъ всякаго житейскаго и плотскаго пожеланія, и такимъ образомъ сохранивъ душу и тъло въ дъвственной чистотъ, какъ прилично было Той, Которая имъла въ нъдрахъ Бога, и какъ святый во свлълахъ иочиваетъ". Такого же рода ссилки латинскихъ богослововъ на древнія литургія, въ которыхъ Дъва Марія называется Пресвятою и Пречистою, в также на древній праздникъ зачатія Пресв. Дъвы, и по сему случаю говоримыя древними пастырями поученія. Потому что въ древнихъ литургіяхъ нътъ ни слова о чистотъ и святости Пр. Дъвы въ отношения къ первородному гръху, и потому что нътъ и намека на этотъ предметъ въ поученіяхъ древнихъ пастырей, напр. Андрея Критскаго, на праздникъ зачатія Пр. Дъвы, и самый праздникъ этотъ называется прямо только зачатіемъ, а не испорочения зачатіемъ Пр. Дъвы.

славлять матерь Господа. Это правда, но прославленіе, воздаваемое царицё небесной, требуеть разумёнія: Царственная Дёва не имёеть надобности въ ложномъ прославленіи, обладая истанными вёвцами славы и знаменіями достоинства... Говорять, что должно почитать зачатіе, которое предшествовало преславному рожденію: потому что, если бы не предшествовало зачатіе, то и рожденіе не было бы прославлено. Но что сказать, если бы вто нибудь по той же самой причинё потребоваль такого же чествованія отца и матери св. Марія? Равно могуть потребовать того же для ся дёдовъ и прадёдовъ до безконечности" 1).

Такой сяльный и твердый протесть такого знаменитаго въ свое время пастыря, каковъ былъ Бернардъ, не могъ остаться безъ важныхъ послъдствій для дальнъйтей судьбы возниятато на западъ новаго учения о непорочномъ зачатія Св. Дъвы. Благодаря ему, мало того, что вышеозначенная попытка ліонскихъ монаховъ оказалась совершенно безуспашною, во я впосладстви въ теченіе XIII и XIV вёвовъ, когда шли непрерывные изъ-за этого предмета споры, всегда на сторонѣ Бернарда и противъ нововводителей ставовились лучшіе изъ западныхъ богослововъ, какъ напр. Петръ Ломбардъ, Бонавентура, Оома аквинать и даже самые папы, чемъ, само собою понятно, много заграждался путь въ распространевію и усиленію новаго ученія о Св. Ліввів. Только съ XV візка стали меньше цёниться и забываться давнія по сему предмету предостереженія и наставленія, что выразилось въ томъ, что съ этого времени симпатіи представителей западной церкви не столько изъ-за интересовъ въры, сколько раав личныхъ интересовъ стали болъе и болъе склоняться на сторону ставшей значительно численною и сильною **Вартіи скоти**стовъ или францисканъ, а вибств съ симъ и ва сторону взятаго последними подъ защиту свою ученія о непорочномъ зачатія св. Дъвы. Впрочемъ и для этого

<sup>1)</sup> Bernard. epist. 174.

рода представителей западныхъ не малою уздою служно опасеніе, какъ бы чрезъ прямое отриданіе такъ тверде Бернардомъ и его сторонниками защищаемаго древне-церковваго преданія не произвести большихъ смутъ въ церкви, всявлствіе чего они, не смотря на то, что повидниому совершенно убъждены были въ истичности ученія о непорочномъ зачатія Св. Дъвы, не ръшались возвести его на стецевь догмата, съ признаніемъ противоположнаго ученія еретическимъ. Такъ напр. папа Сикстъ IV сперва издалъ было буллу, которою одобрялось ученіе о непорочномъ зачатія н вст обязывались принимать его, какъ несомитено истинное, но когда ею произведены были большія волненія въ церкви. онъ издалъ другую буллу, которою отмвинлъ постановленія первой буллы, предоставивь всямь въровать, согласно своему благочестивому настроевію, съ твиъ, чтобы одна сторона не осуждала другой '). Такъ отнесся къ вопросу о непорочномъ зачатіи Дввы и тридентинскій соборъ, отвазавшись отъ всякихъ по сему предмету разсуждевій, и одобривъ только опредёление Сикста IV, выраженное въ послёдней его булав \*). Такъ поступили и всъ, слъдовавшіе за тридентинскимъ соборомъ, папы, которые, бывъ вызываемы разными внёшними обстоятельствами (какъ напр. Павелъ V, Григорій XV и Александръ VII), иногда прямо и видимо сами склонялись на сторону ученія о пепорочномъ зачатія Пр. Дѣвы, но никогда не ржшались возводить это ученіе на степень догмата, равно какъ и празднику зачатія Пр. Дъвы не ръшалясь придать новаго зваченія праздника непорочнаго зачатія (immaculata conceptio) \*). Только папа Пій IX ръшился все это сдвлать въ 1854 году, не задумавшись вадъ тёмъ, что чрезъ это онъ долженъ былъ порвать связь съ учевіемъ о первородномъ гръхъ, не восточной только, но и древне-западной церкви, а визств съ симъ и навлечь на себя осуждение, какъ одной, такъ и другой цервви.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) CM. Poinsot. p. 78.

<sup>\*)</sup> Sessio V. De orig. peccat.

<sup>\*)</sup> Notitia Pontific. Rom. p. 282.

§ 65.

#### 6) Въ протестантствъ, и выродившихся изъ него разныхъ раціоналистическихъ сектахъ.

Между тёмъ въ протестантствё, въ протестъ противъ вышеразсмотръвной нами католической анзельмо-скотовской теоріи, возникло совершенно противоположное ученіе о сущности и следствіяхъ первороднаго греха, стоявшее въ связя съ такого же рода ученіемъ и о цервобытной праведности перваго человъка. Тогда какъ сторонники анзельмо-скотовской теоріи, согласно съ своимъ ученіемъ о первобытной праведности, какъ одномъ сверхъ-натударъ, гръхъ перваго ральномъ человъка **NLEEBSTOO** только во визшнемъ актъ оттолкновенія отъ себя божественнаго дара, лютеране, наоборотъ, первобытную праведность человёка поставляя въ самомъ совершенствё его природы, совмѣстно съ симъ старались какъ можно дальше углубить въ эту самую природу произшедшее въ вей возникновение перваго гръха со встин его разгушительными дъйствіями. Тогда какъ далье защитенки скотовской теорія слъдствіе перваго гръха, обозначаемое ими defectus justitiae, полагади въ одной внъшней утратъ сверхъ-натуральной благодати, при сохраненіи въ челокъкъ цълостностя его чисто-ватуральной природы, лютеране, наоборотъ, слъдствіе грѣхопадевія, обозначаемое и ими defectus justitiae. поставляли въ совершенно иномъ, а именно въ утратъ богосозданною природою человъческою ея состоянія нормальнаго и заивнв его состояніемъ совершенно не нормальнымъ, или что тоже въ совершевномъ низвращеніи природы человъческой, и порчъ ея до самой глубины ея, въ самихъ ея основахъ. Тогда какъ, наконецъ, первые въ частности всв силы въ падшей человъческой природв, какъ душевныя такъ и твлесныя считали ваходящимися только въ чисто-натуральномъ состоянін, но совершенно способными при извъстныхъ условіяхъ къ предназявленнымъ имъ вил-Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. III. 12

чалѣ нормальнымъ отправленіямъ, почему и въ плотскихъ или чувствевныхъ движенияхъ не видбли вичего не норнальнаго. --- послъдніе, наоборотъ, вст высшія силы въ падшемъ человвяв, какъ-то: умъ, созданный для познаванія Бога, волю, предназначенную осуществлять завонъ Божій, чувство, призванное къ любви Божіей, признали, хотя не уничтоженными, но на столько испорченными и не способными въ своимъ пориальнымъ отправленіямъ, что человѣкъ въ семъ случав сталъ (по Дютеру) солянымъ столпомъ (въ который была превращена жена Лота), бездушнымъ образомъ, или безжизневною статуею, безъ глазъ, безъ чувствъ, безъ сердца, а также таковою признали и низшую или чувственную сторону природы человъческой, совершенно, по ихъ матанію, уклонившуюся отъ своихъ вормальныхъ отправлений, всегда зараждяющею въ себъ и произрастаюшею изъ себя совершенно не нормальное явленіе похоти. составляющее не что либо естественно безразличное, а действительный и положительвый грехъ, грехъ не уничтожаемый и въ купели крещенія, и продолжающійся до самой смерти 1).

Но не трудно видёть, что таковое ученіе лютерань, хотя въ основѣ своей заключало мысль вѣрную о сущности первороднаго грѣха, какъ внутренней грѣховпой порчѣ, въ болѣе подробномъ своемъ развитіи и дальнѣйшихъ своихъ выводахъ представляло не меньшую крайность, чѣмъ анясльмо-скотовская теорія, лютеране, чтобы понять первородный грѣхъ не какъ внѣшнюю вину только, а какъ внутреннее разстройство природы человѣческой, сочли почему-то нужнымъ сперва допустить то, что первозданный человѣкъ по самой природѣ своей былъ совершенъ и святъ, в затѣмъ и то, что онъ чрезъ свой грѣхъ въ самой глубинѣ низвратилъ свою природу, чуть не измѣнивши самой ея

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Confess. augustan. d. XVI, 1; 2, 4, 9; Apolog. confess. augustan. d I. 1, 3. 7-12, 15, 17-25, 38-43. VIII. 70, 73. Loci praecip. theolog. p. 109, 120-125.

сущности или субстанціальности. Но какан была нужла ділать это, не говоря уже о томъ, что для этого не представлялось нивакого прямаго и твердаго основавія въ отвровенія. А между твиъ отсюда-то неизбвжно и проистекли всв нижеслвдующія неразрашимыя затрудненія, въ которыхъ нензбажаю очутились лютеране. Если, спрашивалось, первый человёкъ дъйствительно былъ светъ и совершенъ по самой своей природъ, то какъ понять возможность его паденія, а еще болве, какъ понять то, что онъ, не смотря на совершенство своей природы, не только паль, но и успъль даже чрезъ свой гръхъ чуть не субстанціально измънить въ худшее самую свою природу? А такъ какъ, далъе, никакъ нельзя было понять того, чтобы такъ легко и мгновенно могла сама собою совершенно и существенно видоизмениться природа человъческая, создавная самниъ Богомъ, и отъ Него Самаго стоящая въ непосредственной зависимости, то здвсь естественно напрашивалась такого рода мысль или предположение, не происходило ли все это съ участия Самаго Творца человъческой природы, не было ли, какъ первобытное совершенство человъка, такъ и измъненіе его въ состояние противоположное-однимъ дъломъ води Божией. или безусловнаго ся предопредбленія? Наконецъ естественно еще спросить: если бы падшій человать дайствительно на столько повредилъ себя, что какъ по своему уму, такъ и сердцу и волъ сталъ совершенно мертвъ для духовной жизни: то вакимъ бы образомъ тогда онъ могъ бы быть искуплень или спасень? Не потребовалось ли бы тогда для него вывсто, возстановленія и искупленія, совершенно новаго творенія?

Впрочемъ нужно замвтить, что этого рода крайности въ учени о первородномъ грёхё отчасти самими же лютеранскими богословами были сознаны, а вслёдствіе этого отчасти ослаблены и изглажены. Такъ, прежде всего на ряду съ ихъ ученіемъ о первородномъ грёхё возникшее ученіе о безусловномъ предопредёленіи вскорё было ими

12\*

совершенно оставлено, нашедшя для себя пріють только въ небольшомъ обществъ реформатовъ. Такъ, далъе, крыв. шаяся въ ихъ ученіи мысль о гръховной порчь природы человъческой въ самомъ ея корнъ или субстанціи, которую отерыто высказываль и защищаль Флацій, тоже была ими совершенно отвергнута и оттёснена тёмъ ихъ яснымъ и прямымъ утвержденіемъ, что грёхъ первородный, хотя есть лишение своего рода совершенства, съ какимъ созданы быля какъ визшія, такъ въ особенности высшія способности человъка, но не есть лишение этихъ самыхъ способностей въ яхъ существъ, освовавія и корнъ; онъ только есть утрата того свёта, воторымъ озаренъ былъ умъ человъка, отвращение воли отъ Бога<sup>1</sup>) и ся безсилие, а также полнъйшее отвращение сердца отъ высшаго блага<sup>2</sup>). Наковецъ и преувеличенное ихъ представление о потеръ въ падшемъ человъкъ всякой свободы воли въ дъланіи чего либо добраго болве или менве было умврено и смягчено предоставленіемъ за волею челов'яческою возможности и силы совершать дъла праведности, если не духовной (justitiae spiritualis), то по крайней мъръ гражданской (civilis ustitiae) или плотской и житейской <sup>3</sup>).

Но протестантство не остановилось на этомъ. Ставши дробиться на многія секты, все болёе и болёе удалявшіяся отъ духа ученія какъ древне-церковнаго, такъ и откровеннаго, оно дошло впослёдствія до полнаго отрицанія первороднаго наслёдственнаго грёха. Такъ отчасти арменіане, болёе же социніане совершенно повторили лжеученіе древнихъ пелагіанъ, отвергавшее всякую генетическую связь между грёхопаденіемъ прародителей и грёхами ихъ потомковъ. Шведенборгіане же отвергли самый историческій фактъ паденія первыхъ людей. А позднёйшіе раціоналисти-

180



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mesanxm. Loci praecip. theologic. p. 109.

<sup>\*)</sup> KBEHET. Theolog. didactico-polemic. T. I. pars c. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Me.asxm. Apolog. confess. augustan. VIII. 70 et 73. Confess. augustan. d. XVIII. 1 et 2.

ческіе теологи совмѣстили то и другое заблужденіе, ставши отвергать, какъ наслѣдственный прародительскій грѣхъ, такъ и самый историческій фактъ паденія прародителей.

Въ виду этого рода лжеученій лишне говорить о томъ, что они стоять въ прямомъ противорѣчіи съ откровеннымъ и древне-церковнымъ ученіемъ тѣмъ болѣе, что и сами ихъ защитники не скрываютъ этого. Но, кажется, не излишне будетъ сказать противъ вихъ нѣсколько словъ, на основаніи однихъ соображеній здраваго разума, подъ покровомъ котораго они надѣются найти для себя покойное убѣжище.

Никто не стенетъ отрицать того всеобщаго и многознаменательнаго психологическаго факта, что безусловно въ каждомъ человъкъ, на какой бы ступеви развитія онъ ни стоядь, не смотря на прирожденность ему идеи добра или стремленія къ доброму, на ряду съ симъ всегда сознается и чувствуется совершенно противоположная склонность ко злу, и притомъ такого рода склонность, которая непрерывно и неустанно возстаеть противь всяхь высшихь духовно-нравственныхъ стремленій души, и почти всегда ихъ, если не подавляетъ, то значительно ослабляетъ сво имъ влеченіемъ въ противную сторону, всл'ядствіе чего отъ каждаго человъка для достиженія какого либо по истинъ добраго и возвышевнаго дъла, требуется большой. борьбы, усилія, самоотвержевія и подвига, тогда какъ, ваоборотъ, для совершенія чего либо злаго ничего подоб. наго не требуется, такъ что это происходить какъ бы само собою. Откуда же, спрашивается, въ людяхъ эта роковая склонность ко гръху, не смотря на ихъ стремленія, желанія и даже готовность двлать доброе? Можетъ быть, они сами собою съ развитіемъ и лътами наживають се чрезъ свою невнимательность и оплошность? Но этого нельзя допустить уже потому, что она является не въ однихъ легинхъ н разсвянныхъ людяхъ, но и въ самыхъ серьезныхъ и строго внимательныхъ, и притомъ всегда является вавъ нъчто имъ

совершенно чуждое и наже враждебное. Не прививается ли. поэтому, къ намъ эта здая склонность совнѣ чрезъ вліяніе ветьшвей развращенной среды и дурныхъ прямтровъ? Но и этого нельзя сказать, потому что она заявляеть о себъ въ каждомъ изъ насъ при самыхъ благопріятныхъ для нравственности ветшеихъ условіяхъ, и притомъ каждый изъ насъ очень хорошо сознаеть, что оно не совнь и не случайно сообщается намъ, а существуетъ внутри насъ, какъ нѣчто готовое и внутрение связание съ нашею природою, что оно только внёшними условіями вызывается и развивается или же ослабляется и подавляется, смотря потому, какого рода бывають эти условія, я какъ къ нимъ относится наша воля. Между твиъ на сколько кто помнитъ свое детство, выёстё съ симъ помнитъ и въ тогдашнее время присутствіе въ себѣ и проявленіе въ соотвѣтственной дѣтсвому возрасту форм'я того же здаго начада. А наблюденія надъ такого рода явленіями въ дътяхъ, каковы, напр. капризность, гнфвливость, злобность, неохота бъ повиновенію, падкость KЪ запрещенному, способность и нечувствительность къ причивяемымъ другимъ жестокостямъ и т. п., еще болве убъждаютъ въ томъ, что и дътямъ внутренне-присуща та же печальвая склонность, влекущая и ихъ болве во злу, чвиъ въ добру. Какъ же, спрашивается, после этого можно иначе понять и объяснить всеобщность этой гръховной скловности, если не предположить, что всъ безусловно люди получають ее чрезъ рожденіе вмъстъ съ самою природою своею отъ самихъ родителей, которые въ свою очередь получили ее тоже отъ своихъ родителей? Восходя же этимъ путемъ все далёе и далёе, мы естественно должны будемъ предположить, что и прародители ваши, произведя своихъ потомковъ на свътъ, тоже имъли эту свлонность, почему и передали имъ ее вмъстъ съ ихъ рождевіемъ. Но здёсь мы встрёчаемся съ слёдующаго рода весьма важнымъ недоразумёніемъ: откуда же появялась въ лервыхъ людяхъ свлонность во гръху? Съ нею ди они были

Самимъ Богомъ созданы, вли же они сами собою нажили ее чрезъ злоупотребление своей свободы, бывъ созданы невинными и безгръшными? Тъмъ не менъе разумъ, которому присуща въра въ Вога, какъ премудраго и всеблагаго творца міра, не задумлется надъ твиъ, на какое изъ озвачевныхъ предположеній слёдуеть ому склоняться. Само собою понятно, что предположить, будто бы самъ Богъ, не смотря на то, что предназначилъ человъка въ нравственному совершенству, создаль его съ природою более склонною ко злу, чёма къ добру, было бы совершенно несообразно ни съ премудростію, всегда и во всемъ вполяв цвиесообразно действующею, ни съ святостію, всегда направляющеюся въ одному доброму и отвергающею всявое здо, ня, наконецъ, съ правдою Божіею, если дающею кому либо законъ и требующею отъ кого либо его исполнения, то не иначе, какъ при предоставления съ своей стороны полной въ тому физической возможности, а ничуть не при наро читомъ устроенія неодолимыхъ въ этому препятствій. Остается поэтому то принять какъ единственно върное предположение, что первый человакъ, какъ учитъ и отвровеніе, былъ созданъ съ неповрежденною и вполнъ годною для духовно-правственнаго назначения природою, но чрезъ свое гръхопаденіе онъ се повредиль и наклониль ко злу, и въ этомъ послёднемъ видё чрезъ рожденіе передалъ ее сво-RNB ROTOMERMS.

Воть прямой и естественный путь соображеній, слёдуя которымъ вёрующій разумъ можетъ и долженъ дойти до настоящаго, и согласнаго съ откровеннымъ и древне-церковнымъ ученіемъ, —объясненія существующей въ мірё грёховной и ензической порчи всёхъ людей. И такое объясненіе тёмъ необходимѣе принять всякому вёрующему разуму, что всё другія противоположныя объясненія, какъ сейчасъ увидимъ, оказываются совершенно несостоятельными и неумѣстными.

Такъ одни изъ противниковъ нашихъ (подобно древнимъ педагіанамъ) причины правственной испорченности

людей ищуть не въ самой ихъ природъ, которую призваютъ совершенно цёлою и невредимою, а вовнё ез, и полагають таковую въ превратномъ воспитавіи и вліяніи совнѣ дурныхъ примъровъ. Но влечение въ дътяхъ ко злу, какъ мы уже замѣчали, предваряетъ собою всякаго рода сторонніе примъры, изъ конхъ хорошіе оно встръчаетъ съ апатіей, наоборотъ дурные съ полною симпатіею. а тогла какъ предваряетъ и всякаго рода воспитание, которое, также если согласуется съ нимъ; легво имъ принимается, тогда какъ наоборотъ, если оно претитъ ему, съ полнымъ отврашеніемъ отталкивается. Потому-то и самое воспитаніе дътей только тогда оказывается вполит целесообразнымъ и плодотворнымъ, когда заключается не въ чемъ либо иномъ, какъ въ возможно болве успвшномъ преграждения и подавлении въ воспитываемыхъ дътяхъ ихъ злыхъ склонностей, съ цвлію привитія и утвержденія на мъсто ихъ нравовъ и привычекъ добрыхъ, тогда какъ наоборотъ та педагогика, которая своимъ идеаломъ поставляетъ одно только свободное и безпрепятственное развитіе всёхъ силь и склонностей детскихъ, какъ многіе опыты показываютъ, приносить самые гибельные плоды, часто воспитывая или точнве сказать развивая изъ двтей правственныхъ уродовъ съ самыми превратными правилами и съ самыми грубыми, звърскими, ни предъ чъмъ не останавливающимися склонностями и страстями. Между твив, нужно замвтить, что и благонамъренная истинная педагогія не вполнъ удовлетворяется своими успехами въ борьбе съ зломъ, ксторое она предполагаеть и съ которымъ неусыпно борется въ своихъ питомцахъ, свидътельствомъ чему служитъ непрерывная мвна разныхъ педагогическихъ теорій и системъ, происходищая, конечно, изъ сознанія неудовлетворительности существующихъ педагогическихъ мъръ и желанія придумать болве пригодныя и двйствительныя.

Другіе же поъ противниковъ нашихъ, какъ извѣстно, причину всеобщей склонности коз лу людей полагаютнеъ

вовнѣ, а внутри самой ихъ природы, но только этого рода грёховную склонность они вовсе не считають чёмь либо случайнымъ или свободно-пріобрътеннымъ, а признаютъ напротивъ совершенно естественнымъ и даже существенно необходямымъ явленіемъ и свойствомъ самой же природы человвческой, почему и происхождение ся пытаются изъяснить или вывести, то изъ общей ограниченности природы человъческой, какъ природы тварной и конечной (Лейбенцевольфіанцы), то изъ накоторыхъ частныхъ и опредаленныхъ свойствъ этой ограниченной природы, какъ то: невъденія, составляющаго первовачальную форму и ступень сознанія человъческаго (гегеліанцы), а текже изъ самолюбія и чувственностя (Шлейермахерь). Но язъяснять такямъ обра-ЗОМЪ СУЩЕСТВУЮЩЕЕ ВЪ ЛЮДЯХЪ ЗЛО, ЗНАЧИТЪ НЕ ИЗЪЯСНЯТЬ, а прямо отрицать самое зло, какъ дъйствительное зло, относя его въ чисто естественнымъ и безусловно необходимымъ явлевіямъ самой природы, вмѣстѣ же съ симъ, далѣе, значить, Самаго Творца признать виновникомъ всёхъ вравственныхъ нестроеній, замъчаемыхъ въ природъ человъческой, и людей изъ свободно-правственныхъ существъ обратить въ одни только чисто механическія и безотвътствен. ныя орудія безусловной воли Божіей. Кто же, не отвазавшись отъ въры во всеблагаго Творца, а также отъ сознавія въ себъ свободно-правственнаго достоинства и призванія, можетъ согласиться на подобное объясненіе тэмъ болве, что оно, чего сразу нельзя не приметить, основывается на одномъ фальшивомъ или обманчивомъ смъщении совершенно различныхъ вещей, а именно смёшени того, что составляетъ субстанціальную сущность челов'вческой природы съ твиъ, что относится только къ ея состоянію, зависящему отъ личной человъческой свободы, и носящему на себъ неизгладимую печать этой же самой свободы? Каждый безъ особеннаго труда пойметъ, что вное дъло-ограниченность тварной природы человъческой, заключающаяся только въ отсутствіи полнаго совершенства, и ничуть не исключающая совершенства относительнаго, и иное—инзвращеніе этой же самой природы чрезъ злоупотребленіе свободы, что, далёе, иное—общее всёмъ людямъ, вслёдствіе ихъ ограниченности, невёдевіе или неполнота знанія, в иное—превратное направленіе ума, свободно отвращающагося отъ истиннаго вёденія, равно какъ совершенно иное чисто естественное самолюбіе и свободно-нравственный эгоизмъ, исключающій собою любовь къ Богу и ближнему, или сама по себё въ своемъ нормальномъ видё взятая чувственность и свободно-нравственное увлеченіе и порабощевіе ею духа человёческаго.

Потому-то слёдуеть замётить, даже лучшіе мыслители древне-классическаго міра, руководившіеся одними естественными соображеніями разума, а также древними преданіями, совершенно чужды подобныхъ объясненій грёховной поврежденности всёхъ людей, и въ своихъ объясненіяхъ ея болёе или менёе приближались къ ученію откровенному о грёхопаденіи первыхъ людей и произшедшей отсюда порчи всего рода человёческаго.

По свидътельству писагорейца Филолая, на которое ссызался Клименть александрійскій, всъмъ древвъйшимъ ондософамъ обще было то върованіе, "что человъческая душа заключена въ тъло, какъ въ темницу, въ наказаніе за какое-то преступленіе" <sup>1</sup>). Платонь же, не колеблясь, прямо утверждалъ, что "природа и способности человъка помрачены и повреждены въ его родоначальнивъ съ самаго его рожденія" <sup>2</sup>). А Цицеронь строже, чъмъ кто либо другой державшійся древнихъ преданій и съ текою же точностію передавшій ихъ, вотъ что замъчалъ по поводу царящихъ въ человъчествъ заблужденій и бъдствій: "эти заблужденія и бъдствія жизни человъческой у древнихъ прорицателей или истолкователей,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Clem. alex. Strom. lib. III. c. 3. col. 1120 (Patr. curs. compl. graec. T. VIII.

<sup>\*)</sup> Plat. Phoed. opp. T. I. p. 107. edit. Bipont.

обязанныхъ изъяснять новопоступающимъ божественныя таинства, послужили основаніемъ къ тому ученію, что человъкъ рождается въ такомъ состояніи бъдности и немощи только для заглажденія великаго преступленія, совершеннаго въ высшей жизни. И мев кажется, что они тутъ видѣли нѣчто истинное; поэтому я соглашаюсь съ мивніемъ Аристотеля, что мы осуждены нестя наказаніе подобное тому, какому подвергались несчастные, попедавшіеся въ руки разбойниковъ Этруріи. Живые люди были связываемы лицомъ къ лицу съ мертвыми тёлами; тоже совершается и съ нашими душами въ соединеніи ихъ съ нашими тёлами<sup>с 1</sup>).

Что же касается самихъ древнихъ преданій, которыми руководились означенные иыслители, то въ нихъ, въ чемъ можно убъдиться изъ историческихъ памятниковъ, сохранялась и изъ рода въ родъ передавалась, хотя часто въ отрывочномъ и обезображенномъ видъ, но та именно, а не иная мысаь, что причина всвхъ золъ въ мірв и бвдствій заключается въ первыхъ людяхъ, которые, бывъ вначалъ невинными и блаженными, впослёдствій, при участій виновника всякаго зда, впали въ нъкоторое преступление, и чрезъ это изминили къ худшему, какъ свою судьбу, такъ и судьбу всего человвчества. Общимъ отображеніемъ этой мысли было върование всъхъ древнихъ народовъ въ существование на первыхъ порахъ золотаго въка, смъненнаго впослъдствия въкомъ желъзнымъ, частвъе же и опредъленеве она выражалась въ разнаго рода древнихъ народныхъ сказаніяхъ, относившихся къ произшедшей въ судьбъ людей несчастной катастрофъ, и обозначавшихъ собою ту или другую ся черту или сторону. Таковы напр. были сказанія у грековъ о надъленной встии дарами неба молодой женщинъ Пандори, по увлеченію любопытствомъ, открывшей нёкоторый запрещенный ящивъ, излившій изъ себя, какъ на нее, такъ и

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hortensius sive de philosophia fragmenta. Opp. t. IV. p. 23. edit. Genes. 1604.

весь міръ бездну всякихъ золъ, а также о Прометев, ръшившемся похитить у Божества нёкую тайну, и за то преданномъ на терзаніе злому воршуну, рожденному отъ чудовящной ехидны, — полужевщины и полузыія; у египтянь о Тифонъ, по своей здобъ и зависти издившемъ здо и на землю, и ставшень всегдашнинь врагомь Изядё-женё и сестрё Озприса: у персова-объ Ариманъ, явившемся первому мужу и женъ (Меглія и Мешіане) въ образъ змія, и чрезъ склоненіе ихъ посредствомъ обмана во ввушенію отъ плода, повредившемъ ихъ чистую и невинную природу; а также у китайцевъ-о виновникъ всъхъ золъ-гордовъ драконъ, н произшедшихъ въ мірѣ всѣхъ физическихъ и нравственныхъ нестроеніяхъ вслёдствіе того, что человёкъ, подъ его внушеніемъ, возмутился противъ верховнаго разума и власти и, обративъ свою любовь къ чувственнымъ предметамъ, положилъ начало всёмъ страстямъ и преступленіямъ '). Все это, очевидно, такого рода сказанія, что въ нихъ нельзя не приматить самой близкой и внутренней аналогіи съ повъствованіемъ св. Бытописателя о паденіи первыхъ людей и его печальныхъ послёдствіяхъ для всего ихъ потомства.

Архимандрить Сильвестрь.

(Продолжение будеть).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подобныя сказанія были и удругихъ народовъ, напр. японцевъ, нидійцевъ, мовголовъ и скандинавовъ. Схотр. Разнышл. о божеств. религ. христ. Огюст. Николя. Перев. Т. І. книг. 2. стр. 191—218, изд. 1866 г. 2-е.

## РЕЛИГІОЗНЫЙ БЫТЪ РУССКИХЪ И СО-СТОЯНІЕ ДУХОВЕНСТВА ВЪ XVIII В. ПО МЕМУАРАМЪ ИНОСТРАНЦЕВЪ.

(Окончаніе\*).

Матеріальное положеніе бѣлаго духовенства въ 18 в., по отзывамъ иностранцевъ, было крайне неудовлетвори-. тельно. Средства содержанія были очень свудны. Главный нсточникъ доходовъ заключался въ плате за требоисправленія и въ сборахъ по приходу, производившихся нъсколько разъ въ годъ, преимущественно же въ Рождество и Пасху. "Въ Россіи есть такой старянный обычай, -- говоритъ Фоккеродть,--что священники между Рождествомъ Христовымъ и праздникомъ трехъ св. царей (Богоявленіемъ) ходятъ по всвиъ домамъ своихъ приходовъ и поютъ нъкоторыя церковныя писни о рождение Спасителя: за это подносять имъ стаканъ пява или водки, да еще сколько нибудь коптекъ" ). хожденія совершались и въ праздникъ Пасхи, Такія же причемъ духовенство не обходило даже иностранцевъ. Берхгольцъ жалуется, что на святой "надобдають простые попы и другіе церковные служители, которые на этой недълъ ходять по всёмь своимь прихожанамь и после приветствія "Христосъ восвресъ", при маленькихъ зажженяыхъ свъчахъ предъ иконами, имъющимися въ каждомъ домъ, поютъ, молятся и благословляють, получая за это чарку водки и

<sup>\*)</sup> См. Труды Кіевск. д. Акад., сентябрь 1384 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чт. въ общ. я. н др. р. 1874 г. 2. IV. 17.

HEMHORO денегъ<sup>« |</sup>). Общую годовую сумму такихъ дохо. довъ приходскаго священника Коксъ опредъляетъ приблизительно до 25 руб. въ бъдныхъ приходахъ и до 125 руб. въ наиболве богатыхъ. Но это случайные доходы; постояннымъ же рессурсовъ приходскаго духовенства была земля. "Помимо случайныхъ доходовъ – говоритъ Коксъ – все имущество приходскаго священника заключается въ деревяеномъ домв. мало чвив отличающемся оть домовь самыхъ не имушихъ прихожанъ. и въ небольшомъ клочкв земли, который онъ обработываетъ собственными руками"<sup>2</sup>). Такимъ обра зомъ сельское духовенство должно было вскать постоянныхъ средствъ для своего существованія въ личномъ черномъ трудъ. Священникъ въ деревяъ, по словамъ Фоккеродта, такъ же, какъ и крестьяне, долженъ былъ ходить за сохою и пахать землю »).

Какъ ни скудны были матеріальныя средства билаго духовенства, но оно должно было еще уплачивать изъ нихъ разные сборы въ государственную казну и архіерейскую. "Духовенство въ этой странћ—говоритъ Веберъ—такъ же не свободно отъ казенныхъ податей, какъ и мірвне. Билое духовенство, пользующееся обыкновенно въ Россіи не большимъ почетомъ, чица другихъ состояній, облагается и сообразнымъ съ доходами ихъ сборомъ, больше, чимъ другіе граждане. Если священникъ имветъ приходъ, то съ каждаго въ приходъ его дома онъ обязанъ платить 6 коп., хотя самъ онъ, можетъ быть, и не получитъ этого <sup>4</sup>). Еще другой сборъ онъ заплатитъ за свой священническій савъ

\*) Чт. въ общ. ист. и др. р. 1874 г. 2. IV. 113.

<sup>6</sup>) Это, кажется, такъ назыв. драгунскій сборъ. Въ 1707 г. вийсто "госу дарственной" службы священняковъ установлена для нихъ подать на войско драгунскими лошадьми, переложенная потомъ на деньги, по 10 денегъ за каждый дворъ прихода. ("Приходское духовенство въ Россіи со времени реформы Петра". Знаменскаго стр. 360).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) **4.** II, 163.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Руссв. Старина 1877 г. II, 46.

и промів того особый за своихъ дівтей 1) Наконецъ. такъ вавъ извъстно, что священникъ не можетъ служить объдни post concubitu sine lotione и след., не можеть обойтись безъ баны, то банный сборъ съ него назначають выше сбора съ мірянъ; тогда какъ крестьянинъ платитъ за свою баню не более 15 коп., священных за свою плоховькую обязань платить по рублю въ годъ" <sup>2</sup>). Кромъ того угодья, имъвшіяся при авкоторыхъ церквахъ, объявлены были при Петръ I оброчными статьями вазны и обложены оброкомъ. Такъ, напр. мельницы духовенства, наравив съ мельницами крестьянъ и помъщиковъ, обложены были пошлиною, равнявшеюся четверти того, что можно было получить съ нихъ въ годъ за помоль 3). Всё эти сборы и оброки чувствительно уменьшаля и безъ того везавидное благосостояніе духовенства. Матеріальная необезпеченность духовенства. выдвигавшая на первый планъ заботы о насущномъ хлъбъ, ставявшая матеріальные интересы выше всяхъ другихъ, невыгодно отзывалась на самомъ его служения. Вынужденные прибъгать къ личному черному труду дле пополеенія свудныхъ доходовъ отъ алтаря, священныки неохотно отрывались отъ этого труда для исполненія прямыхъ обязанностей по долгу не только учительства, но и требоисправлений, если онъ не приносили дечежнаго вознагражденія. Веберь разсказываеть следующий случая. Недалево отъ Нарвы, въ одномъ селения, онъ нашелъ среди улицы врестьянина, лежавшаго въ предсмертной агонів. Крестьяннаъ работалъ на мызё Стрёльне, заболёль тамъ и едва дотащился въ это селеніе, питансь мидостыней. Въдняку никто не хотълъ помочь и даже позвать священника для напутствованія. Веберъ послалъ за

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Веберъ разумбетъ здёсь, если не ошибаемся, сборъ, извёстный при Петрія водъ имененъ цериовническаго или козловскаго оклада, взимавжагося съ цериовниковъ и дітей духовенства въ замбиъ ихъ личной служби въ войскахъ (Ibid. 363).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) P. Apx. 1872 r. crp. 1131.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid. crp. 1127.

священникомъ отъ себя, но тотъ отказывался придти, отговариваясь занятіями то на поль, то въ домв, и только послѣ того, какъ Веберъ погрозилъ донести на него самому царю, онъ съ неудовольствіемъ явился и причастиль умиравшаго <sup>1</sup>). — Вопросъ объ улучшения матеріальныхъ средствъ приходскаго духовенства по временамъ занималъ и озабочиваль правительство. Петрь I надвялся достигнуть этого сокращениемъ числа священно-и-церковно-служителей и введеніемъ штатовъ; но этою мврою достигалось только болће правиљьное и равномърное распредъление доходовъ между причтами различвыхъ приходовъ и нисколько.не увеличивалась сумма наличныхъ средствъ содержанія духовенства. Мардефельдъ, впрочемъ, говоритъ, будто Петръ I постановиль выдавать сельскимь священникамь провіанть и опредъленное жалованье въ размъръ 50 талеровъ въ годъ \*). Но извъстно, что казенное жалованье и теперь въ большинствъ губерній составляеть только pium desiderium духовенства, а въ 18 в., и особенно въ царствование Петра I, когда казна была очень бъдна и истощена войнами и реформами, оно не могло быть и pium desiderium, не могло грезиться и во снё нищему и голодному духовенству.

Что касается чернаго духовенства, то матеріальное положеніе его въ 18 в. было обезпеченнѣе сравнительно съ положеніемъ приходскаго духовенства, но оно далеко уже не пользовалось такимъ благосостояніемъ и довольствомъ, какъ въ былыя времена доброй старой Руси. Петръ Великій первый наложилъ руку на неприкосновенность церковныхъ имуществъ. "Скоро послѣ возвращенія своего изъ путешествій (перваго заграничнаго путешествія)—разсказываетъ Перри — царь съ цѣлью облогчить въ нѣкоторомъ отношеніи налоги, лежащіе на торговыхъ людяхъ его

<sup>1)</sup> Ibid. 1616.

<sup>\*)</sup> Сборн. р. н. об. т. 15 стр. 247.

. надола, и вийств съ твиъ увеличить доходы, огдаль указъ приказу, или присутственному месту, где разбирались явла монастырскія, взимать по всей Россіи подать со всяхъ монастырскихъ земель, такъ какъ они владёли лучшими землями и деревнями"). Нъсколько иначе представляють двло другіе иностравные писатели. Фанъ-деръ-Гульсть доносиль своему правительству отъ 15 марта 1701 г., что царь ръшился присвоить себт вст монастырскія земли и оставить мовахань только самое необходимое, чтобы оня не умерли отъ голода и бъдности и чтобы постоянно постились, терпёли я проводили все время въ молитев. "Эта ковфискація пріобрътеть царю неисчислимыя богатства и будеть имъть своимъ слъдствіемъ то, что въ монастыряхъ не будеть встрёчаться болёе столько лёнивыхъ монаховъ" »). Плейеръ говоритъ, что въ 1702 г. Петръ "отнялъ у монастырей и перечислиль въ свою казну большія помъстья, а новахамъ оставилъ достаточное содержавіе; расходы же на монастырскія церковныя поправки предоставних себъ: это произвело таки порядочное пеудовольствіе въ попахъ" »). Точно также представляеть дёло и большинство другихъ нностравцевъ <sup>•</sup>). Очевидно, они не поняли сущности реформы, произведенной Петромъ въ экономическомъ положенія мовастырей, смішаля отобраніе частя доходовъ церковныхъ съ полною секуляризаціею церковныхъ имуществъ. Двиствительное же положение вопроса о цервовныхъ имуществахъ въ царствовавіе Петра было нъсколько иное. Пря всей свободъ отъ традицій религіозной старины, при всей смелости своихъ реформаторскихъ стремлений, Петръ однако не ръшился на секуляризацію церковныхъ имуществъ; такая реформа была бы преждевремения. Идея

') 125 crp.

Труды Кіевск. дух. Академія. 1884 г. т. III.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Истор. царст. Петра Вел. Устрялова т. 4. ч. 2 стр. 669.

<sup>\*)</sup> Чт. въ общ. ист. и др. р. 1874. 2. IV. Донессние Плейера 16-17.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Веберъ Р. Арх. 1872 г. стр. 1129. Донесевіе прусск. посл. Мардефельда. Сборн. р. н. общ. 7. 15. 247 н др.

самостоятельности церкви, а следовательно и неприкосновенности принадзежащаго ей, была еще слишкомъ сильна не только въ духовенствъ, но и въ народъ, и такая крутая мвра, какъ отобраніе церковныхъ имуществъ. задъвавшая самыя чувствительныя струны духовенства, могла бы вызвать опасный взрывъ недовольства. Петръ ограничился поэтому только учрежденіеми строгаго контроля надъ церковнымъ хозайствомъ и обращеніемъ части монастырскихъ доходовъ въ пользу государства. Въ 1701 году, какъ мы замвчали уже, былъ учрежденъ, или, ввриве, возстановленъ монастырскій приказъ, въ въдъніе котораго и перешли монастырскія и архіерейскія имѣнія. Архіерен и монастыри были такимъ образомъ совершенно устранены отъ управленія своями хозяйствами, а вибств сь твив и отъ самостоятельнаго пользования своими доходами. На содержание ихъ назначены были опредвленные оклады жалованья; изляшекъ же доходовъ должевъ былъ употребляться на удовлетворение государственныхъ и общественныхъ нуждъ, преимущественно же на учреждение школъ и больвицъ, въ которыхъ чувствовался повсемъстный недостатокъ въ государствв<sup>1</sup>). Послѣ этого распораженія о церковныхъ имуществахъ прежнее матеріальное довольство монастырей должно было значительно поубавиться. Мардефельдъ говоритъ, что если доходъ монастыря равнялся четыремъ тысячамъ рублей, а монастырь состояль числомь изъ 12 монаховъ, то ему оставлялось лишь 600 руб. годоваго дохода. Каждому простому монаху назначено было въ годъ по 50 талеровъ \*). По словамъ Вебера матеріальныя средства монастырей совращены были до третьей части прежияго дохода »); но и этой части, по его мизнію, было достаточно для приличнаго содержанія монаховъ. "Въ русскихъ монастыряхъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Зап. Басссвича Р. Арх. 1865 г. 608.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Сборн. р. ист. общ. т. 15. 247.

<sup>\*)</sup> Р. Арх. 1872 г. стр. 1152.

говоритъ онъ-содержаніе вообще довольно порядочное. Прежде доходы ихъ были громадные, и хотя излишнее у отобрано, но и теперь у нихъ есть порядочные вихъ достаткна ). Этими достатками, какъ кажется, пользовались главнымъ образомъ начальствующія лица въ монастыряхъ; простой же, рядовой, братіи доставались лишь врупицы, падавшія со стола ея начальства; по врайней мъръ, Фолкеродтъ говоритъ, что только архіереи и игумены жили въ довольствъ, простымъ же мовахамъ житье было плохое<sup>2</sup>).--Независимо отъ того, что монастыри отдавали правительству большую часть своихъ доходовъ, они должны были еще содержать на свой счеть старыхъ и раненныхъ соддатъ – инвалидовъ, которыхъ особенно много оставалось безъ пріюта и безъ всявихъ средствъ по случаю предской войны. Въ Тропцкомъ, папр., монастыръ эти ветераны составляли довольно значительный процентъ лицъ. которыхъ монастырь кормилъ ежедневно \*).

Съ учрежденіемъ Синода завёдываніе церковными имуществами перешло къ нему; но положеніе монастырей отъ этого не измёнилось. Получивъ вотчины въ свое управленіе, архіереи и монастыри все таки должны были довольствоваться попрежнему опредёленнымъ окладомъ, а весь излишекъ доходовъ предоставлять правительству. Между тёмъ правительство, открывъ новый источникъ доходовъ въ средствахъ монастырей, стало черпать изъ него на свои нужды съ такимъ усердіемъ, что вскорѣ на церковныхъ имуществахъ наросъ громадный долгъ. Лефортъ отъ 26 оеврали 1724 года писалъ: "Употребляютъ всевозможныя усилія для того, чтобы поднять оянансы государства. Духовевство, которое, какъ говорятъ, должно вывлатить 2 мизліона, сильно стёснево, ему грозили даже жестокими

13\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 1374 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чт. въ общ. ист. и др. р. 1874. 2. IV. 114.

<sup>\*)</sup> Bepar. II, 257-8.

наказаніями, если оно не поможеть нуждамь государства. Духовенство, пріобрётя вёковую опытность, и не обращая особаго вниманія на эти огромныя требованія, старается только доказать въ этомъ дёлё свое безсиліе; между тёмъ въ этой помощи чувствуется сильная нужда, ибо всё кошельки страны поражены какъ будто громомъ" <sup>1</sup>). Немного позже (2 сентября того же года) онъ сообщалъ своему правительству, что назначено судебное слёдствіе надъ Синодомъ, который долженъ 2 мил., и сверхъ того пропало изъ казны патріарха 1200000 руб., въ которыхъ Синодъ не можетъ дать отчета<sup>3</sup>).

Не измѣнилось положеніе монастырей и послѣ смерти Петра, потому что взглядъ на церковныя имущества и отношенія къ нимъ со стороны правительственной власти оставались тв же, какіе были установлены имъ. Церковныя имущества считались попрежнему собственностію Цервви и управленіе ими находилось въ рукахъ архіереевъ и монастырей, но ви тв, ни другіє не могли пользоваться самостоятельно доходами съ нихъ. Правительство попрежнему видёло въ церковныхъ имуществахъ богатый запасъ средствъ и обращалось къ нимъ въ трудныхъ для себя случаяхъ. Такъ предъ началомъ шведской войны 1741 г. Шетарди писалъ: "Предположено предотвратить вредъ отъ недостатка денегъ употребленіемъ въ дъло огромныхъ средствъ, которыя власть безпредвльная найдеть въ монастырскихъ имуществахъ, сохраняющихся на случай крайней надобностя" 8). Въ такомъ положенія, съ въкоторыми, впрочемъ, колебаніями въ польву то расширенія, то ограниченія правъ духовенства на церковныя имущества, вопросъ объ этихъ имуществахъ находился до второй половины 18 в., когда онъ вступилъ въ новый и послъдвій фазисъ своего историческаго развитія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. р. ист. общ. т. 3. стр. 370.

<sup>\*)</sup> Ibid. 383.

<sup>\*)</sup> Стр. 95.

Петръ III хотвлъ покончить разъ навсегда съ этимъ вопросомъ. "Императоръ рѣшилъ" — писалъ Мерси отъ 9 марта 1762 г. — отнять у всего духовенствя помъстья и крепостныхъ и назначить для содержанія его опредівленное годовое жалованье. Такъ вакъ Петру I въ его царствование не разъ предлагали эту мёру, но онъ все же не отваживался привести се въ исполненіе, то, понятно, какія послёдствія могуть произойти для нывъшняго государя отъ такого распоряженія". Спустя 10 дней, тотъ же современникъ отмвчаетъ въ своемъ донесения: "на счетъ руссваго духовенства вышелъ второй указъ, въ силу котораго ихъ кръпостные, число которыхъ доходить до 11/2 мил., отпяты у нихъ вмъств съ землею и перешля въ казав. Духовенство же получить за потерю прежде подучавшихся доходовъ соразмърное вознаграждевіе деньгами; при этомъ наибольшіе убытки понесуть не простые монахи, а епископы и архіепископы" !). Какъ встръчено было это распоряжение чернымъ духовенствомъ, можно видъть изъ слъдующаго донесенія прусскаго посланника Гольца: "Духовенство подало императору представление на русскомъ и латвискомъ языкахъ, гдв жалуется на населіе я страньые поступки съ собою вследствіе указа объ отобраніи церковвыхъ имуществъ; такихъ поступковъ духовенство не могло Ожидать и отъ варварскаго правительства, а теперь принуждено терпъть ихъ отъ правительства православнаго, и это твиъ горестиве, что духовные люди терпятъ насиле потому тольво, что они суть служители Вожіи. Эта бумага, подписавная архіепископами и многими изъ духовенства, составлена въ чрезвычайно сильномъ тонъ: это не просьба, а сворве протесть противь государя. Донесенія, полученныя вчера и третьяго дня отъ воеводъ отделенныхъ областей, говорять о стараніи духовенства подустить народъ противъ монарха. Въ донесеніяхъ говорятся, что духъ мятежа в неудовольствія сталь до того всеобщимь, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. р. н. об. т. 18. стр. 210. 249.

они, воеводы, не знаютъ, какія мёры предпринять, а потому требують наставленій оть правительства<sup>1</sup>). Петрь III не успрят однако привести въ исполнение своего распоряжения о церковныхъ вотчинахъ. Честь окончательнаго решенія этого въковаго водроса, возникшаго еще въ 16 в., при Іоаныв III, привадлежить Екатерияв II. Въ 1764 г. церковныя имущества въ Великороссіп, по распоряженію императрицы, были навсегда включены въ общій составъ государственныхъ имуществъ; а спустя 22 года, именно въ 1786 г., такая же участь постигла и малороссійскіе монастыри. Въ этомъ году, пишетъ Сегюръ, императрица издала указъ, который "огорчилъ украинское и малороссійское духовенство, потому что ставиль его въ одинавовое положеніе съ прочимъ духовеяствомъ имперіи и тѣмъ лишплъ ero 200 т. душъ врестьянъ, перешедшихъ въ казевное въдомство"<sup>\*</sup>). Отобраніе имуществъ лоставило Екатеринъ множество похвяль со стороны образованнаго общества какъ русскаго, такъ и европейскаго. Вольтеръ по поводу этого, самаго моднаго въ то время, дила, отозвался, что русская церковь заняла болве достойное ся положение съ твхъ поръ, какъ императряца освободила ее отъ заботъ о временныхъ благахъ \*)...

Мы очертния кратко, съ болъе выдающихся сторовъ, состояніе духовенства въ 18 в., по отзывамъ иностранцевъ. Если соединить отдъльныя черты въ одинъ образъ, — въ непривлекательномъ видъ встанетъ предъ нами оигура сельскаго священника или простаго монаха 18 в. Бъдность,

\*) Исторія россійск. академ. Сухомяннова стр. 339 прим. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. Соловьева т. 25. стр. 79. По поводу этого донссенія г. Соловьевъ говоритъ: "Мы знаемъ, что крестьянскія возстанія быля сильныя и не въ однихъ отдаленныхъ областяхъ, но знаемъ также, что причины ихъ были другія, и потому можемъ не принимагь второй половины Гольцева извъстія, но первую не принить трудно" (ibid). О сильномъ неудовсльствія духовенства говоритъ также англійскій пославникъ Кейтъ (Сборн. русск. истор. общ. т. 12, стр. 9).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) C<sub>7</sub>p. 117.

борьба съ нуждою въ домашней жизни, унижение въ обществъ, пьяный чадъ въ нравствевной атмосферъ -- вотъ черты, которыми, какъ мы виделя, изображають иностранны быть и условія жизни низшаго духовенства бълаго и чернаго. Но картина была бы ве полная, если бы мы не присоеднения въ этимъ чертамъ еще одной, бросавшейся въ глаза иностранцамъ, -- именно малообразованности, чтобы не сказать, невъжества, большинства нашего духовенства. Отзывы иностранцевъ говорать о полявишемъ отсутстви въ массё духовевства самыхъ элементарныхъ научныхъ свъдъній. Вотъ какъ отзывается, напр., Фоккеродтъ о состояни образования среди духовенства въ началъ царствованія Петра. "Въ началъ ого царствованія-говорить онъдуховенство было гораздо грубве, чвиъ оно было въ Европв въ самыя темныя стольтія папской власти. Проповёдывать у него было ридиятельно не въ обычай. Кто могъ читать и писать, да умвлъ точно соблюдать церковные обряды, тотъ имвлъ всв нужныя требованія не только для священника, но даже и для архіерея; да если еще при этомъ онъ составилъ себъ извъстность строгою жизнію, а отъ природы награжденъ былъ окладистою бородою, то слылъ за отличное духовное лицо" '). Въ такомъ же родъ и отзывъ Перри: "Церковно-служители ихъ (которыхъ они вазываютъ попами, или протополами, или священниками и архіереями) никогда не проповёдують народу, такъ какъ они не имеють къ тому никакого искусства и дарованія. Только нъкоторые изъ лучшихъ людей иногда, въ дни великихъ праздниковъ, въ соборныхъ церквахъ процовъдуютъ въ присутствіи царя. Можно сказать, что верхъ учености, требуемой въ подобныхъ предметахъ отъ обывновеннаго духовенства, или, по крайней мъръ, то, что для нихъ необходимо, чтобы быть принятыми епископомъ въ священническій санъ, заключается въ слёдующемъ: они должны пёть и читать внятно,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чт. въ общ. ист. и др. р. 1874. 2. IV. 14.

по порядку, установленному для церковной службы, не вользоваться дурною славою между сосёдями, имёть хорошій, чистый, голосъ и способность повторять "Господи помилуй"! со всевозможною быстротою 10 или 15 разъ сряду, не переводя духъ, какъ это дълается обыкновенно въ яхъ церквахъ и при каждой ихъ молитев... Священники пхъ не способпы защищать свою религію и выдержать удовлетворительваго пренія по этому предмету, и всякій разъ, когда случится въ разговорѣ съ ними коспуться до вопросовъ о Богъ или правственности, то они, какъ и міряне, преимущественно разсуждають о молитвенномъ обращении къ святымъ и соблюдении постовъ... также о наложенномъ на нихъ краткомъ показній за прошлые гръхи", т. е. о твхъ же предметахъ обрядоваго благочестія, въ которыхъ народъ постявлялъ всю суть своихъ религіозныхъ обязанностей. Духовенство, такимъ образомъ, нисколько не возвышалось надъ простымъ народомъ складомъ своихъ религіозныхъ понятій и если чёмъ отличалось отъ него, то только умъньемъ читать и писать. По словамъ Вебера, изъ русскаго духовенства рёдко можно было найти человёка, который бы зналь что пибудь болве вромв простаго чтенія пославански \*).

Монастыри, нёкогда питомники книжной мудрости и рязсадники образованія на Руси, задолго еще до Петра утратили значеніе просвётительныхъ центровъ и стали наполняться людьми или вовсе необразованными, или съ очень скуднымъ образованіемъ. Если вёрить Седербергу, то еще въ первой четверти 18 в. можно было встрётять даже между настоятелями монастырей такихъ, которые не знали самыхъ общеупотребительныхъ молитвъ "Отче цашъ", "Върую"<sup>в</sup>). Безъ сомивнія, Седербергь преувеличиваетъ невъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Crp. 138-9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) P. Apx. 1872. crp. 1695.

<sup>•)</sup> Чт. въ общ. ист. и др. р. 1873 г. 2. IV. 11.

жество нашихъ монаховъ, но что цаучное образованіе, да же въ самой элементарной его формв, какою въ то время было звание латини, --- было чуждо вашимъ мовахамъ, это подтверждаеть и Берхгольць. Когда герцогь годштинскій посвтиль Хутынскій мовастырь, то тамь не наплось никого, кто зналь бы латинскій языкъ и могъ занать высокаго гостя, и потому архіепископъ новгородскій (Феодосій Яновскій) долженъ былъ прислать для пріема герцога одно знатное духовное дицо, хорошо говорившее податина; "да и вообще, -- замъчаетъ Берхгольцъ -- въ здъшнихъ монастыряхъ такихъ (т. е. знающихъ латинскій языкъ) очень мало" '), -- такъ мало, что, по словамъ того же Берхгольца, изъ 500 монаховъ знаменитаго и богатвйшаго Троицкаго монастыря пи одинь не владиль датинскимъ языкомъ. Располагая громадными матеріальными средствами, этотъ мовастырь не имваъ даже порядочной библіотеки: вся она состояла только "Езъ немногихъ старыхъ, запыленныхъ, книгъ на славянскомъ языкъ; но зато заключала въ себъ очень полную коллекцію жалованныхъ грамотъ, которымя всъ цари до Петра постоянно подтверждаля ЛГОТЫ MOBAстыра \*).

Недостатовъ духовнаго просвъщенія вель за собою другое неизбъжное зло: отсутствіе живой устной проповъди, печально отражавшееся на религіозно-нравътненномъ развитін народа. Петръ Великій, искренно желавшій видъть въ своемъ народъ сознательную разумную религіозность, чуждую суевърій и мертвой обрядности, не могъ поэтому не обратить вниманія на низкій уровень умственнаго образованія духовенства и не могъ не заботиться о возвышеніи его. "Вслъдъ за введеніемъ новаго образа духовнаго управленія—говоритъ Фоккеродтъ—Петръ I ни о чемъ не прилагалъ столько стараній, какъ о томъ, чтобы вывести свое духо-

<sup>1)</sup> **9.** M, 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ч. II, 252. 257.

## ТРУДЫ КІКВСССЙ ДУХОВНОЙ АВАДВМІЯ.

202

венство изъ прежняго невъжества" (). Онъ ръшительно потребоваль оть духовенства образования. По свидътельству Перри и Вебера, онъ издаль указъ, чтобы всв, принадле. жащіе къ духовенству, вепремённо учились латинскому языку и вообще наукамъ и пріобрътали въ нихъ познанія <sup>2</sup>). Въ 1711 г. предписано было архіереямъ никого не посвящать въ духовный санъ безъ предварительнаго испытанія въ знаніи наизустъ катихизиса \*). Но было очевидно для самаго Петра, что указы и предписанія не сдёлають духовенство болве образованнымъ, если образовательныя средства будуть находиться въ прежнемъ жалкомъ положения, если попрежнему не будетъ духовныхъ школъ. Необходимо было поэтому прежде всего позаботиться объ этихъ средствахъ, объ устройствъ школъ. Главное препятствіе для этого заключалось въ ведостаткъ хорошихъ учителей и образованныхъ ісрарховъ, которые съ любовію занялясь бы школьнымъ двломъ. Петръ обратился за твми и другими въ Малороссію, гдв, вслёдствіе извёстныхъ историческихъ обстоятельствъ, наука получила важное значеніе и практическое примънение, какъ могущественное орудие въ борьбъ за православіе съ католичествомъ, стремившимся подчинить себъ юго-западную церковь, и гдё находилось единственное въ то время въ Россія правильно и прочно устроенное училище-Кіевская Академія. Фоккеродть, --какъ видно изъ его сочиненія, — провикнутый крайнимъ предубъжденіемъ и враждою противъ пипства и католичества вообще, и католической науки въ частности, --- не совсёмъ-то благосклонно отзывается объ учености малоруссовъ, образованныхъ им польскокатолическій ладъ. Говоря о всеобщемъ невъжествъ великорусскаго духовенства, онъ замъчаетъ: "Между украинскимъ духовенствомъ кое-гдъ встръчались еще нъкоторые, имъвшіе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чт. въ общ. ист. и др. р. 1874 г. 2. IV. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Перри 143. Веберъ, Р. Арх. 1872 г. стр. 1695.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Седербергъ. Чт. въ общ. ист. и др. р. 1873. 2. IV. 38.

наружность учености. Потому что въ то время, какъ подяка завладъли этою областію, жители ся завели въ развыхъ монастыряхъ латянскія училища, а въ Кіевѣ и Червиговѣакадеміи<sup>1</sup>), "гдѣ учили богословію и философія, впрочемъ только на польскій ладъ. Но какъ мелко плавали въ наувахъ эти господа, можно заключить изъ слёдующаго сужденія, которымъ нёсколько лёть тому назадъ въ мосмъ присутствія возразиль какому-то русскому князю игумень одного изъ знативящихъ монастырей въ Украйнв относительно гръховности куренія табаку. По случаю проступвовъ нёкоторыхъ монаховъ упомянутаго монастыря, внязь утверждаль, что лучше бы разръшили монахамъ курить табаяъ: это служило бы для нихъ развлеченіемъ и не туманило головы, нежеля разр'вшать пиво, водку и другіе врвокіе напитки, которые доводять ихъ до разныхъ пороковъ и соблазновъ. Игуменъ отвѣчалъ, что это было бы очень хорошо, если бы только куреніе табаку положительно не запрещалось Словомъ Вожимъ, такъ какъ въ Библи сказано, что входящее въ уста не сввернитъ человъка, а выходящее устами оскверняеть его. Но въдь кръпкіе напитки входять въ ротъ, а табачный дымъ выходитъ".

"Со всёмъ тёмъ продолжаетъ Фоккеродтъ эти украинскіе духовные были одни только, которыми могъ пользоваться Петръ 1 для распространевія большей учености въ своемъ духовенствё. А если бы захотёлъ онъ употребить для того привержевцевъ иноземной вёры, то далъ бы только еще новую пищу подозрёнію, какое и безъ того уже имѣли на него ревнители стариннаго православія и возбудилъ бы, можетъ быть, опасныя волненія въ народё, но все же не достигъ бы тёмъ своей послёдней цёли. Итакъ при

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ Черниговъ пикогда не было никакой академін. Съ 1689 г. 345сь существовала простая школа, устроенная Лазаремъ Барановичемъ. Въ 1700 г. она была преобразована архіеп. Іоанномъ Максимовичемъ и получила названіе коллегіума ("Духовния школы въ Россія до реформы 1808 г." Знаменскаго. Правосл. Собесъдн. 1878 г. Оклябрь. стр. 20).

назначенія намістникомъ патріаршества Стефана Яворскаго, онъ поручилъ ему между прочимъ заводить училища, гдѣ бы могли учиться необходимымъ наукамъ люди, посвящавшіе себя духовному званію. А чтобы ихъ еще больше поощрить къ тому, учредилъ капиталъ, изъ котораго каждому учащемуся должно было выдавать отъ 3 до 4 коп. ежедневно, соразміврно его успізхамъ".

"Яворскій и учредилъ немедленно богословскую и философскую академія въ Спасскомъ монастырѣ въ Москвѣ <sup>1</sup>), ввърнаъ управленіе игумену того монастыря, Допатинскому, человъку хота и не безъ способностей, но тайному паписту, и выписаль изъ Украйны ивкоторыхъ монаховъ, которые должны были обучать въ академія въ качествв профессоровъ. Но какъ эти люди сами не знали ничего больше, кромъ того, чему насмотрълись и понабрались у језуитовъ въ Польшѣ, то изъ всего этого дѣла и не вышло вичего лучшаго, кромъ језуитскаго училища. Богословскје и онлосооскіе курсы, читанные профессорами, слово въ слово были списаны у римскихъ докторовъ и напичканы ссылками на Въснеца, Суареца, Эскабара, Санхеца, Овіеда и др. такихъ же темныхъ сходастиковъ, изъ которыхъ ученики ихъ такъ мало могли получить зрълой учености, что Петръ I въ больпой толп в обучавшихся въ этой академіи не нашель ни одного, кого бы можно было возвести въ духовный савъ" <sup>з</sup>). Мы замътили уже, что Фоккеродть не благоволить къ малорусскимъ ученымъ и потому въ только что приведенномъ его отзывъ нельзя видъть вполяъ вървой и безпристраствой оцёнки деятельности Стефава Яворскаго и вјевскихъ учевыхъ на пользу духовнаго просвъщения въ московской академін. Онъ умышленно умалаеть значеніе и результаты ихъ дъятельности. Между тъмъ, въ дъйствительности, москов-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Московская акаденія учреждена была еще въ 1682 г. Въ 1685 г., по прівздѣ братьевъ Лихудовъ, открылось въ ней обученіе. Стефанъ Яворскій только преобразоваль ее по образцу Кіевской Академіи (Ibid. стр. 5-6).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Чт. въ общ. ист. и др. р. 1874. 2. IV. 14-16.

ская академія, подъ руководствомъ кіевскихъ ученыхъ, образовала не мало полезныхъ двятелей, съ честью подвязавшихся на поприщъ какъ духовной, такъ особенно гражданской службы, для которой брались изъ академіи лучшіе воспитанники <sup>1</sup>). — Съ большимъ безпристрастіемъ отзывается о состоянія московской академія и ен преподавателяхъ Веберъ. По словамъ его, въ академія училось отъ 300—400 учениковъ изъ поляковъ (?), украинцевъ и русскихъ. Преподавателями быля ученые монахи, получившіе образованіе въ Польшѣ, Украйнѣ и Пруссія, — "люди острые и разумвъ въсколькихъ классахъ, Веберъ обозначаетъ словомъ humaniora<sup>\*</sup>).

Но Фовкеродть совершенно правь, когда говорить, что кјевскје ученые перенесли съ собою въ московскую академію и процвётавшую въ Кіевъ сходастику. Влагодаря имъ, отсюда вытёснево было еллино-славянское направленіе, данное академія при первоначальномъ ся учрежденія, и упрочено надолго госполство латинской схоластической начки. Вмёстё съ наукой перешли въ московскую академію изъ Кіевской и школьные порядки: завелись диспуты; для развлеченія учащихся устроивались спевтакли, на которыхъ ученики разыгрывали различныя латинскія пьесы. У Берхгольца мы находимъ описаніе диспута въ Академія, происхолившаго 26 мая 1724 г. и устроеннаго въ честь коронованія императрицы Екатерины І. Императоръ не присутствовалъ на диспутв, такъ какъ узналъ, что спорить будутъ на затинскомъ языкъ; во герцогъ Голштивский принялъ приглашение и явился въ училище съ большею частію своей свиты. "Мы были привяты разсказываеть Берхгольць - ректоромъ отцомъ Гедеономъ<sup>\*</sup>), всъми архіепископами, епископами и

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чистовичь. "Өсоф. Прокоп. и его врема" стр. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) P. Apx. 1872 r. 1361.

многими архимандритами, и проведены въ аудиторію, которая хотя и находилась въ старомъ зданія, одпакожъ внутри была довольно хороша и украшалась обоями и живописью. Надъ каесдрою вистль потреть императрицы, убранный множествомъ лентъ. Прівздъ нашъ привётствованъ былъ звуками трубъ и литавръ, и когда всъ присутствовавшіе съли по своимъ мвстамъ, респондентъ, монахъ и профессоръ богословія, началь говорить рёчь ва русскомъ языкъ, по окончанія которой, позади кабедры, заиграла довольно хорошан музыка. Затвиъ, когда она умолкла, выступили два педеля и стали приглашать обоихъ оппонентовъ, именно нашего придвориаго проповѣдника и одного монаха капуцина, пачать диспуть, или, лучше сказать, возражение. Начался диспуть. Нашь придворный проповёдникь опровергаль ученіе объ ясхождени Св. Духа только отъ отца, извъстный догмать греческой церкви. Ректоръ, отецъ Гедеонъ, президентъ диспута, не стоялъ на казедръ, а сидътъ подлъ нея на стуль. По окончании диспута, внизу, у ректора, его королевское высочество угощали виномъ и сластями, и онъ пробыль еще два часа въ обществв духовенства" ').

Совсвиъ иное направление, по мявнию Фоккеродта, хотвль дать духовному просвъщенію Өеофань Прокоповичъ, котораго Петръ, недовольный Яворскимъ за неуступчивость его въ церковныхъ дълахъ, приблизилъ въ себъ и которому поручилъ между прочимъ и улучшение учебной части въ Россіи. "Этотъ разсудительный человъкъ – говорить Фоккеродть - взялся за дело совсёмъ съ другаго вонца, полагая, что прежде, чвиъ думать объ учреждени высшихъ училищъ, сначала вадобно достать хорошихъ учителей. Въ этихъ видахъ онъ отправилъ въ нъмецкія акаруссвихъ, положившихъ деміи нъсколько y ære научныя основанія въ его домашнемъ училищв и посвящавшихъ себя духовному званію, для упражненія въ тамошнемъ способѣ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Берхг. ч. 1V. 62-3. 64.

ученія и въ наукахь, чтобы послё того въ высшихъ училищахъ, которыя будутъ учреждены въ Россіи, они могли сообщить своимъ слушателямъ что нибудь поважнёе польсвой схоластической болговии. Между твив, для подготовки имъ способпыхъ учениковъ къ ихъ возвращенію, онъ завель въ своемъ домъ, а также и кос-гдъ въ мовастыряхъ Новгородской епархіи, визшія училища, гдв множество модолыхъ людей обучалясь язывамъ, началамъ философіи и другимъ полезнымъ наукамъ, и не усомнился пользоваться для того протестантскими студентами въ качествъ учителей. Но смерть Петра I подорвала его доброе предпріятіе: старое русское полупацистское духовенство, которому впослёдствін, а особливо во время Петра II, давали большую потачку, мъщало ему всъмя силами. Молодые люли. въ Германію, либо совсъмъ постанные имъ 80 Bepнулись назадъ, либо не принесли трхъ способностей, какихъ ОНЪ ОЖИДАЛЪ ОТЪ ВИХЪ, ТАКЪ ЧТО ОНЪ ВИКОГДА ВС МОГЪ достичь своей главной цели. Со всеме таме его училища имвли ту подьзу, что доставили учрежденной потомъ ака. деміи наукъ разныхъ способныхъ лицъ, но и эти лица, подвинувшись несколько далее въ учении, не захотели посвящать себя духовному званію, а искали себъ счастія въ гражданскихъ должностяхъ" 1).

Кромѣ Яворскаго и Прокоповича, къ заботамъ о распространеніи образованія между духовенствёмъ призваны были и всѣ епархіальные архіерен, которыхъ духовный регламентъ обязалъ заводить училища при своихъ каеедрахъ. Монастыри должны были дать на содержаніе ихъ двидцатую долю своихъ хлёбныхъ доходовъ <sup>2</sup>).

Послѣ смерти Петра Великаго, при ближайшихъ его премникахъ, мало заботившихся вообще о поддержавіи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чт. въ общ. нст. и др. р. 1874 г. 2. IV. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чистов. "Өсоф. Прокоп. и его врема". "Молотокь на Канень Втры" стр. 397.

учрежденій его<sup>1</sup>), попеченіе правительства о распространении образования среди духовенства, о заведения новыхъ школь. ослабъло. Но получивши разъ сяльный толчокъ, школьное образованіе, хотя медленно, продолжало разви-BATLCS и распространяться среди **ДУХОВЕНСТВА:** отарывались новыя школы; расширялся курсъ ученія; число учащихся въ шводахъ, получившихъ названіе семинарій, постепенно возрастало. Во второй половинь 18 в. накоторыя семинаріи были уже довольно многолюдныя. Такъ въ Тверской семинаріи, по свидътельству Кокса, въ 1778 г. быдо около 600 воспитанниковъ ); въ семинаріи при Троиц. кой лаври обучалось, по словамъ того же современника, 200 воспитанниковъ <sup>в</sup>). — Но при несомятныхъ успѣхахъ школьнаго образованія, особенно во второй половяни 18 в., оно все такя было достояніемъ лишь весьма незначительной части духовенства сравнительно съ общею массою его; большинство все еще оставалось при прежнемъ домашнемъ элементарномъ образованія, не заходившемъ далёе умёнья читать и писать. Коксъ говоритъ, что умственный удовень приходскаго духовенства въ Россіи показался ону крайне неудовлетворительнымъ. Многіе приходскіе священники буквально не въ состоявіи были читать евангеліе; они служили и говорили проповъди на память, --- такъ что изъ этого уже можно видёть, какъ велика могла быть польза, приносимая ими прихожанамъ. "Такое невъжество однако не должно удивлять насъ. — зам'ячаеть онъ въ оправдание духовенства, ---если мы примемъ въ соображение врайне скудное содержание, получаемое бълымъ духовенствомъ въ Россін". Впрочемъ, признавкя невъжество отличительною чертою русской церковной ісрархія, онъ исключаеть несколькихъ духовныхъ лицъ высшаго јерархическаго порядка, съ ко-

<sup>3</sup>) Ibid. I, 324.

<sup>1) &</sup>quot;Illerapza". 23-4.

<sup>\*)</sup> Русск. Старина 1877 г. II, 23.

торыми ему приходплось сталкиваться случайно, и признаеть ихъ людьми вподий просващенными и развитыми '). Такой же отзывъ даетъ о русскомъ духовенствв и аббатъ Шаппъ. Онъ признаетъ невъжество, наряду съ пьянствомъ, общею принадлежностію духовенства и дълаетъ, подобно Коксу, псключеніе въ пользу лишь немногихъ образованныхъ лицъ<sup>\*</sup>).

Такимъ образомъ отзывы иностранцевъ какъ первой, такъ и второй половины 18 в. одинаково говорять о малообразованности нашего духовенства, недостаточьомъ распространеніи въ массв его школьнаго образованія. Это послѣднее сосредоточивалось по преимуществу въ городскомъ духовенствъ и вообще въ высшихъ слояхъ церковной іерархіи. И дъйствительно 18 в. представляетъ не мало замѣчательныхъ личностей изъ высшаго духовенства, служившихъ украшеніемъ русской іерархіи и обращавшихъ на себя вниманіе своихъ современниковъ какъ соотечественниковъ, такъ и пвостранцевъ, или бластящимъ проповъдническимъ тялантомъ, или глубокою ученостію, или благотворною дъятельностію на пользу Церкви и отечества. Мы приведемъ отзывы иностранныхъ писателей о пѣкоторыхъ изъ нихъ и тѣмъ закончимъ свой трудъ.

Въ царствованіе Петра Великаго наиболѣе выдающимися лицами изъ духовенства и по іерархическому положенію, и по личнымъ качествамъ, и по широному участію въ дѣлахъ церковныхъ, – были: Стефанъ Яворскій, Өеодосій Яновскій и Өеофанъ Прокоповичъ.

Стефанъ Яворскій, независимо отъ своего высокаго положенія въ качествѣ мѣстоблюстителя патріаршаго престола, а потомъ президента Св. Синода, былъ извѣстенъ современникамъ своимъ замѣчательнымъ проповѣдническимъ талантомъ, котораго не смѣли отрицать въ немъ даже люди,

<sup>&#</sup>x27;) Ibid. II, 46-7.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ангвдоть. XVIII в. Бартенева т. 4. 331. 333–4 Труди Кісв. цух. Акад. 1684 г. т. 111.

не сочувствовавшіе ему. Такъ Фоккеродть, не смотря на свое нерасположение въ Стефану Яворскому, въ которомъ онъ видълъ ревностнаго поборника принципа церковной автономіи и тайнаго паписта, не отрицаеть однаво-же, что "имвлъ свободный даръ слова" и способенъ былъ ояъ писать проповъди. Дютеранскій авторъ полемическаго сочивенія противъ Стефана, или, върнве, желчнаго пасквиля на него, извъстнаго подъ названіемъ "Молотовъ на Камень всемъ желаніи очернить Стефана отдаетъ Върм", при однако-же ему полную справедливость въ даръ составленія и сказыванія пропов'єдей. "Что до витійства касается... говорить этоть авторь, -- правда, что имвль удивительный даръ и едва подобные ему во учителяхъ россійскихъ обръстися могли: ибо мий довольпо случалось видить въ церкви, что онъ могъ во ученія слышателей привести плавать или смвяться, къ которому движение его твла и рукъ помаваніе, очей и лица преміненіе весьма помоществовало, которое ему природа дала" 1). — Памятникомъ богословскаго образованія Стефана Яворскаго и его заботливости о чистотв и цвлости православія, которому грозила опасность отъ наплыва протестантскихъ идей, служитъ сочинение "Камень въры", написанное въ обличение неправовърія протестантовъ. Сочинение это вызвало противъ себя со сторовы протеставтовъ много опровержений, въ числу всторыхъ принадлежитъ и "Молотокъ", и было **OGRULADO** жаркой полемики между протеставтамя и католиками; послъдвіе приняли "Камень въры" подь свое покровительство и писали въ защиту его противъ нападокъ протестантовъ.

Еще при жизни Стефана Яворскаго преобладающее вліяніе на дёла церковныя получилъ Осодосій Яновскій, архіспископъ Новгородскій и первый вице-президентъ Синода. Берхгольцъ не разъ упоминаетъ о немъ, какъ о первомъ духовномъ лицъ въ Россіи, пользовавшемся боль-

<sup>1</sup>) Чистов. "Өсофанъ Прокоп. и его времи" 390.

шимъ довѣріемъ у государя, и замѣчаетъ, что овъ считался умвѣйшимъ лицомъ изъ духовенства, "хотя овъ и не очень учевъ", прибавляетъ отъ себя Берхгольцъ"). Дѣйствительно Θеодосій не выдавался особенною ученостію и иъ этомъ отношеніи отоялъ далеко ниже своихъ саперниковъ по власти Стефана и Өеофана. Если вѣрить Берхгольцу, то онъ не умѣлъ даже полатинѣ"). Но Петръ любилъ его и удостоивалъ довѣрія не за ученость, а за свѣтлый, живой взглядъ на вещи, независимость въ сужденіяхъ о предметахъ, касавшихся Церкви и духовенства, за сочувствіе своимъ реформамъ и точное исполненіе своей воли. Бассевичъ ставитъ ему въ особенную заслугу то, что онъ "много содѣйствовалъ къ отклоненію народа отъ суевѣрнаго поклоненія образамъ и святымъ").

Но первое мёсто въ ряду духовныхъ деятелей эпохи реформъ безспорно принядлежить Өеофану Прокоповичу. Своимъ блестящимъ умомъ, миогостороннею и глубовою ученостію и, наконецъ, искревнею преданностію дёлу реформы, которому онъ не измёнилъ и послё смерти преобразователя, въ эпоху реакцій, почти одинъ вынося на свояхъ плечахъ всю тяжесть реформы, — всёмъ этимъ онъ далеко превосходилъ своихъ современниковъ. Фоккеродтъ, какъ мы видёли, не находитъ словъ для восхиаленія его умственныхъ и нравственныхъ качествъ и приписываетъ ему даже такія добродётели, которыми, въ сожалёнію, не обладалъ этотъ замёчательный человёкъ. Ивостранный біографъ Өеофана говоритъ, что всё иностранцы, упоминавшіе о немъ въ своихъ сочивеніяхъ, отозвались о немъ съ похвалою.

14\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Днев. Берхг. II, 13; III, 53 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. II, 144. Г. Чистовичъ находитъ это показаніе Берхгольца невтринмъ. "На представленномъ государю отъ Синода проектё письма къ восточнымь патріархамъ объ установленія Синода, *Θеодосій* сділалъ прияме су: "Сочинено Преосв. *Θеофаномъ* Псковскимъ на латинскомъ языкі, на которомъ и красоту лучшую имѣетъ" ("*Θеофанъ* Прокон. и его время" Чистовича. стр. 77-8. примѣч.).

<sup>•)</sup> Р. Арх. 1865 г. 608 стр.

Овъ пользовался большою извъстностію между европей. скими учеными, особенно герианскими и англійскими, и со многими изъ нихъ велъ переписку '). Датскій путешественникъ фонъ-Гавенъ, видъвшій Өсофана Прокоповича въ послёдній годъ его жизни (1736 г.), отзывается о немъ съ величайшею похвалою и въ нъсколькихъ замъткахъ кратко, но довольно полно обрисовываеть его личность, двятельность и послёдніе дви жизни. "Я познакомился-пишеть Фонъ-Гавенъ-съ ецископомъ Новгородскимъ. Онъ былъ споспяществователемъ предпринятыхъ Петромъ преобразованій въ духовенствъ. Послъ кончины императрицы Екатерины I, составиль онь предположение, какъ наставлять въ Завонъ Божіемъ Петра II, и хотя оно написано и напечатано только на одномъ листв, однако по основательности содержанія двлаеть величайшую честь составителю его"). Въ юности Өеофань перебывалъ во многихъ стравахъ Европы и Азіи. По знаніямъ споимъ, у него мало, или почти нивого вътъ равныхъ, особенно между русскими духовными. Кром'в исторія, богословія и философіи у него глубокія свёденія въ математикъ и неописанная охота къ этой наукв. Онъ знастъ разные европейскіе языки, изъ воторыхъ на двухъ говоритъ, хотя въ Россіи не хочетъ никакого употреблять, кромъ русскаго, и только въ крайнихъ случаяхъ объясняется на латинскомъ, въ которомъ не уступить любому академику. Погречески и еврейски онъ также понимаетъ хорошо и въ самой глубокой старости прилежитъ къ нимъ, оказывая особенное предпочтение тъмъ, кто знакомъ съ этими языками. Много разныхъ полезныхъ книгъ издано поруссви при его содъйствіи и поощрении, какъ, напр., Арндта "Объ истивномъ христіанствъ" и др. Кромътого очень надъялись въ одно время, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чист. "Өеоф. Прокоп. и его время" 626-7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бассевичъ говоритъ, что планъ преподаванія богословія в. квязю, составленный архіеп. Эсофаномъ, по повельнію императрицы, заслуживаетъ удивленія и можетъ быть образцомъ во всякой релягіи (Р. Арх. 1865, 620-1).

при помощи Өеофана будетъ издана вся Библія ва русскомъ и славянскомъ языкахъ и съ примвчаніями. Өсофанъ былъ особенно въжливъ п услужливъ со всвии иностранными литераторами и вообще иноземцами. Его ежегодный доходъ составляетъ значительныя суммы и такъ вакъ онъ одинъ, не имветь вовсе друзей, а родителей (незнатнаго происхожденія наъ Смоденска) лащился въ ранней юности, то думають, что у него должно быть огромное состояние. Варочемъ въ двйствительности оно не такъ велико: промъ щедрости <sup>1</sup>), у него спльная страсть къ постройкамъ, которая хотя опустошаеть его вазну. За то очень Естати въ Петербургв, гдв такъ много незастроенныхъ мвстъ. Этотъ превосходный человёкъ умеръ послё кратковременнаго страданія отъ колотья 1-го августа 1736 г.<sup>3</sup>), завѣщавъ свое имвніе на богоугодныя двла и въ высшей степени полевныя учрежденія. Еще за въскольво дней предъ смертію онъ, показывая одному лицу проэкть чертежа дома, который предполагаль строить, просиль сделать некоторыя измъненія и замъчанія. Однако, какь это, такъ и множество другихъ въ высшей степени полезныхъ дълъ должны, къ величайшему сожалънію почти всёхъ здравомыслящихъ людей, прекратиться со смертію Өеофана"<sup>\*</sup>).

<sup>1</sup>) Иностранный біографъ Өсофана говорить о немъ, что онъ "охотно принималь у себя иностранцевъ православнаго исповъдавія – грековъ, славянъ, венгровъ, поляксиъ, грузановъ, – странниковъ съ Ливана и Асона, – весчастныхъ, вслёдствіе неблаговріятныхъ обстоятельствъ, безъ ссбственной ихъ вилы потерявшихъ вмущество и нуждавшихся въ помощи, – художниковъ и студентовъ, ищущихъ пособія, которыхъ рекомендовалъ знатнымъ русскимъ, испрашивая помощя, и которымъ самъ помогилъ щедрой рукой и отпускаль, снабдивши встать необходимымъ для жизни. Нуждающимся, которымъ грозило за долги торемное заключеніе, давалъ взаймы деньги, и если тъ не могли уплатить ихъ, прощалъ долгъ безъ ропота. Въ урочные дни раздавалъ милостыно бъднымъ обоего пола. Огромныя средства, которыми онъ располагалъ, давали польний просторъ его щедрости"... (Чистовича "Өсоф. Прокоп. и его врема" 625 стр.).

<sup>2</sup>) Феофанъ скончался 8 сентября въ 4 часа 24 нивуты пополудин, на 55 г. жизни (Чистов. "Феоф. Прокоп. и его время" 646).

•) Чистов. "Ософань Прокоп. и его время" 627-8. "Наука в литераура при Петръ 1". Пекарскаго т. I, 488-9. Реформа Петра выдвинуза и создала много и другихъ образованныхъ людей въ духовенствъ. Берхгольцъ, кромѣ Яновскаго и Провоповича. называетъ ученымъ и очень образованнымъ человѣкомъ еще Өеофила Кролика; онъ говорилъ на многихъ иностранныхъ языкахъ и, между прочимъ, довольно свободно объяснялся понѣмецки<sup>1</sup>). Грекъ Фандербекъ съ большимъ уваженіемъ отзывается объ умѣ и нравственномъ характеръ Лопатинскаго. "Ученый кругъпишетъ онъ-уважаетъ Өеофилакта Лопатинскаго, епископа Тверскаго. Этотъ человѣкъ самаго многосторонняго образованія, знатокъ греческой литературы, которою занимался съ усердіемъ и большимъ успѣхомъ... а его цепоколебимая честность во всѣхъ обстоятельствахъ жизни напоминастъ собою золотой вѣкъ. Одицмъ словомъ, если бы можно было изобразить добродѣтель, то онъ былъ бы ея портретомъ".

Тотъ же писатель разсыпается въ похвалахъ Асавасію Кондоиди, впрочемъ, кажется, больше по чувству единоплеменности, чъмъ по заслугамъ "Не могу умолчать о красв нашей Греціи, знаменитвйшемъ Асанасів Кондонди, мужъ глубоко-ученомъ, которому мало найдется соперияковъ – эллинистовъ". Получивши образованіе въ Италіи, Аванасій Кондоиди, по словамъ Фандербека, занимался въ своемъ отечествъ преподаваніемъ и проповъдинчествомъ, и съ такимъ успёхомъ, что "еще бывши юношею, ваполнилъ славою своею всю Грецію". Молдавскій господарь Кантемиръ поручилъ ему воспитание своихъ дътей. Отсюда онъ быль вызвань профессоромь въ московскую греко-латинославянскую академію. Петръ перевелъ его въ Петербургъ и сдъзвать членомъ св. Синода. "Сочинения историко-церковныя п философско-богословскія, которыя овъ написаль по порученію двора и въ которыхъ открывается вся его ученость, можеть быть, скоро выйдуть въ свъть и непремънно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) **4**. IV, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Чистов. "Өсоф. Прокоп. и его время" 671 стр.

еще болёе увеличать его сляву"<sup>1</sup>). — "Что это за сочиненія Кондоиди? — спрашиваеть преосвященный Филареть въ обзорѣ русской духовной литературы. Если не разумѣются только заня́тія исправленіемъ Библіи и слово (въ честь апостола Андрея Первозваннаго), то не знаемъ, о чемъ говорить Фандербекъ"<sup>1</sup>).

Фандербекъ отдаетъ также справедливость учености и образованію Гавріила Бужинскаго, который, по порученію Петра, перевель много сочиненій съ иностранныхъ языковъ на русскій. Перечисливши русскихъ ученыхъ духовнаго круга, Фандербекъ говорытъ: "можно бы было сказать здъсь еще объ архимандритъ Троицкой лавры Гавріилъ, извъстномъ по переводу Пуффендорфа на русскій языкъ, если бы в только не былъ увъренъ, что вы объ его учености знаете изъ актовъ Лейпцигскихъ ученыхъ").

Въ царствование Елизаветы Петровны виднымъ лицемъ изъ духовенства, по свлему образованию, былъ законоучитель наслёдника престола, Петра Өеодоровича, Симонъ Тодорскій, замъчательный для своего времени филологъоріенталисть, пользовавшійся европейскою известностію. По прівздв въ Россію принцессы Цербстской, впоследствій Екатерины II, Симонъ Тодорскій быль назначень къ ней въ качествъ законоучителя, для приготовленія къ принятію православія. Вотъ какъ отзывается о немъ мать Екатеряны, кнагиня Іоанна-Елизавета, въ письмъ къ мужу: "Его преподобіе, о. Өеодосій (внягиня ошибается въ имени), архимандритъ и духовникъ его императорскаго высочества великаго внязя, а выпъ в великой княжны, быть можетъ наяболье достойный и дважаемый мовахъ изъ всего его духовенства, получилъ приказаніе ся императорскаго величества объяснять греческіе догматы (принцессь Цербстской).

<sup>1)</sup> Ibid. crp. 96. npa://54. 2.

<sup>2) &</sup>quot;Обзоръ русской духовной лит." кн. 2. стр. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Өсөф. Прок. и его время" Чистовича 90 примич.

Для этого онъ приходилъ бесъдовать съ нашею дочерью два часа въ день. Онъ знастъ основательно три въроисповъданія, такъ какъ долго слушаль лепціи въ Галле. Преимущественно онъ прилежалъ къ лютеранскому; знаетъ наши опасенія противъ ивкоторыхъ вившнихъ обрядовъ его въроисповъдавія и очень свъдущъ въ исторія своей церкви и въ началахъ, на которыхъ она основана" 1).--Посль бракосочетація великаго князя съ Екатериною Алексвевною, Симонъ Тодорскій, посвященный въ епископа за несколько дней предъ тёмъ, произнесъ "прекрасную рёчь, въ которой онъ много распространялся о чудесахъ Провидвеія въ твхъ лицахъ, кого предназвачаетъ Оно отцами своихъ вародовъ. Онъ видёлъ перстъ Провидения въ рожденія этихъ двухъ отраслей домовъ ангальтскаго и голштинскаго, которыя превознесъ исторически, при чемъ не забылъ вичего, что могло украсить и распространить цвётистую рвчь" ²).

Въ ряду образованныхъ духовныхъ лицъ Екатерининскаго въка, такъ богатаго знаменитостами всякаго рода, между которыми звъзду первой величины представляетъ сама императрица онлософка, далеко не послъднее мъсто принадлежитъ епископу Дамаскину Семенову, Рудневу. — Въ 1776 г., по распоряжению Екатерины, было послано нъсколько молодыхъ духовныхъ воспитанниковъ въ Геттингенскій университетъ для образованія; инспекторомъ при нихъ отправился по собственному желавію Семеновъ Рудневъ. Послъ шестилътнихъ усердныхъ занятій науками въ университетъ опъ возпратился въ Россію съ самыми лестными отзывами профессоровъ, у которыхъ слушалъ лекціи. Такъ профессоръ исторіи Гаттереръ въ скоемъ отзывъ свидътельствовалъ объ ученостя Руднева, его историческихъ познаніяхъ и праводушіи. "По справедливости сказать — замъчаетъ Гаттереръ, – г. Семеновъ не

<sup>2</sup>/ lbid. crp. 54.

I

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. р. ист. обш. т. 7. стр. 29.

имълъ бы нужды ни въ какомъ аттестатв. Его ученость, его хорошій хараятеръ, его добрые нравы, служатъ ему больше, нежели всъ посторонніе аттестаты. Всегда смотрълъ я съ сердечанить увлечениемъ на его прилежность въ предлагаемой мною универсальной исторіи и дипломатикв. Такъ же и вогда онъ меня особливо посъщаль, что мев всегда весьма пріятво было, и чрезъ цтлый полгодъ, вакъ онъ въ моемъ домъ жилъ, спозналъ я еще лучше его праводушное сердце и чрезвычайную ревность къ отчасу большему распространению своего къ намъ съ собою уже изъ С.-Петербурга привезеннаго знанія. Во время частаго съ нимъ обхождееін имвлъ я случай и самъ отъ него усовть во многомъ, а наипаче въ знаній россійскаго языка, въ которомъ я подъ его предводительствомъ нъсколько времени упражнялся. Наконецъ искусствомъ его въ исторія и королевскій историческій институть возбуждень принять его вь число своихъ корреспондентовъ". Подобно Гаттереру и Михазлисъ. у котораго Рудневъ слушалъ еврейскую грамматику, начала арабскаго языка, объяснение книгъ Св. Писания еврейскихъ и греческихъ, заявилъ, что Семеновъ-Рудневъ не только усердно посъщалъ его лекціи, но работалъ и самостоятельно и много содъйствоваль критическому объяснению свящ. книгь библейскихъ посредствомъ сравненія греческаго текста съ русскимъ переводомъ. "Не хочу я-говоритъ Михаэлисъ-безъ почтенія достойнаго напаминутія пропустить, что когда я переводъ Притчей греческій толковаль, то Димитрій Семеновъ, снося русской библін переводъ, который сь сединдесяти толковниковъ сдъланъ, съ помянутымъ гречоскимъ переводомъ, въ тожъ самое время многія, знанія достойныя и къ критическому перевода седмидесяти толковняковъ свъденію надлежащія, наблюденія съ похвальнымъ остроуміемъ, и прилежаніемъ чинилъ"<sup>1</sup>). -- Памятниками учено-литературной двятельности Руднева служать:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія россійской академія. Сухомливова 144-146.

поученія, произнесенныя въ разное время, изданіе произведепій отечественныхъ писателей (Ломоносова, Өеофана Прокоповича п митрополита Платона) и общирный библіографическій трудъ по русской литературѣ ("Библіотека россійская, по годамъ расположенная, отъ начала типографіи въ Россія по нынѣшнія времена").

Но блестицимъ украшеніемъ царствованія Екатерины и свътилами тогдапиниго духовнаго міра были: Гавріилъ и Платонъ, митрополиты Петербургскій и Московскій. "Платонъ и Гавріилъ, архіепископъ Московскій и Петербургскійотзывается Массонъ-люди, заслуживающіе уваженія своимъ характеромъ и образомъ дъйствій, особенно же заботами о преобразовании нравовъ между своими собратами" '). "Во все время моего пребыванія въ Петербургъ-пишеть одна иностранка -- мив часто приходилось слышать о высовихъ достопнствахъ тогдашияго петербургскаго митрополита (Гавріила Петрова); однажды многіе изъ монхъ знакомыхъ собрались посттить митрополита и предложили мит присоединиться къ нимъ, на что я поспвшија согјаситься, хотя и съ робостію. Во всю жизнь не приходилось мив встрвчаться съ человъкомъ, коего видъ былъ бы столь внушителенъ. Митрополить быль роста высокаго и величественнаго; его преврасное лице съ удивительно правильными чертами отличалось непередаваемымъ выраженіемъ кротости и въ то же время достоинства, а длинная борода, которая спускалась на грудь, придавала еще болъе почтенный видъ этой превосходной головь. Одежда его была проста и благородна..., а походка, манеры, взглядъ, однямъ словомъ вся его наружность внушала къ нему уважение. Митрополитъ былъ личностію замъчательною. Онъ быль очень умный и притомъ весьма просв'ященный челов'якъ, говорилъ на многихъ языкахъ и прекрасными качествами и добротой своей свискаль уважение и любовь въ себъ всъхъ приближенныхъ. Но важность его сана не мъшала ему быть при-

<sup>1</sup>) Ibid. стр. 386 примъч. 107.

вътливымъ и ласковымъ съ людьми высшаго круга"). Французсвій біографъ Гавріила говорить о немъ: "Гавріиль, архіепископь и митрополить Петербургскій, быль однимь изъ наиболве краснорвчивыхъ и образованныхъ епископовъ русской церкви. Онъ зналъ не только греческій и датинскій языки, но говорилъ съ легностію на нёскольпяхъ европейскихъ языкахъ. Отличный проповъдчикъ, онъ пріобрълъ славу еще богословскими и литературными трудами, большая часть которыхъ были напечатаны въ Петербургв. Изящ. ность и чистота слога, благородство чунствъ и глубина мыслей характеризують всв его произведения. Особеннымъ уваженіемъ пользуются сочиненія его, составленныя AJA VIOтребленія въ гимназіяхъ" <sup>2</sup>).-Свётлый умъ и литературная образованность пріобрѣли Гавріялу глубокое уваженіе Екатерины и всего образованнаго общества, выразившееся, между прочимъ, въ посвящения ему перевода книги Мармонтели "Велизарій", — произведенія, которое считалось въ свое время смёлымъ протестомъ протявъ нетерпимостя и санатизма. Однимъ изъ переводчиковъ этого произведенія была сама Екатерина. Мармовтель благодарилъ ее за посвящение его труда одному изъ достойнъйшихъ јерарховъ имперіи, напоминающему своимъ правственнымъ величіемъ тв счаст-ЛИВЫН ВРЕМЕНА, БОГДА СВЯТЫЯ ВЕЩИ НАХОДИЛИСЬ ВЪ СВЯТЫХЪ DYRAX' ).

Другою, или, вървъе, первою, знаменитостію Екатерининскаго царствованія былъ митрополитъ Московскій Платонъ. Прусскій привцъ Генрихъ называетъ его человъкомъ "умнымъ и умъреннымъ" \*). Будучи еще архимандритомъ, онъ заслужилъ уже, по словамъ Каскарта, громкую извъст-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Зап. Виже-Лебренъ. Древи. и Нов. Россія 1876 г. III, 397-8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Biographie universelle, ancienne et moderne. Supplément. Paris 1838. t. 65. p. 5-6.

<sup>•)</sup> Сборн. р. нст. общ. т. 10 стр. 187-8, 268-270. Исторія россійск. академ. Сухомяннова. стр. 123-4.

<sup>•)</sup> Сбори. р. ист. общ. т. 9. Шисьма принца Генриха... стр. 19.

ность своимъ краснорвчіемъ<sup>1</sup>). Слава его, какъ знаменитаго оратора и богослова, не ограничивалась предълами Россіи. О немъ, какъ замъчательномъ проповъдникъ своего временя, упоминаеть Вольтеръ. Такъ въ письмъ въ Екатеринъ онъ пишетъ: "Я получилъ отъ нея (внягини Дашковой) проповъдь, говоревную тверскимъ архіепископочъ Платономъ надъ гробницею Петра Великаго на другой день, какъ ваше императорское величество получили извёстіе о совершенномъ истребленія турецкаго флота. Сія ричь, обращенная къ основателю Петербурга и вашихъ флотовъ, есть, по мизнію моему, наизнатизйшій въ свътъ памятникъ. Я думаю, что никогда, ии одинъ ораторъ не имълъ столь счастливой темы для своего слова, не исключая и греческаго Платона<sup>2</sup>). Тавъ отзывается о Платонъ Вольтеръ не только въ письмахъ къ Екатерина, что могло быть простою любезностію, но и въ сочиненіяхъ своихъ, предназначенныхъ для обширнаго круга читателей всей образованной Европы. По словамъ его, Россія обладаеть въ Платонъ такимъ проповъдникомъ, отъ твореній котораго не отказался бы и древній Платонъ, всесвътная литературная знаменитость <sup>в</sup>). Нъкоторыя богословскія и церковно-историческія сочиненія Платона были переведены на иностранные языки и заслужили ему лестные отвывы. Бакмейстерь по поводу его "Православнаго ученія" замътилъ, что "оно составляеть эпоху для церковной исторін", а другой иностранецъ отозвался, что вота книга содержитъ въ себъ изащевйшее издожение богосдовскихъ понатий грекороссійской Церкви" \*). Одинъ ученый англичанныъ, помъстивъ въ своемъ сочинении о России сокращение его катехизиса, говорить, что "оный во многихъ мъстахъ не только дышеть благороднымъ и благочестивымъ духомъ, но сочи-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. T. 12 crp. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Переписка Екатерины съ Вольтеронъ I, 218-219.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ueuvres completes de Voltaire 1785. t. XXXIX. Dictionnaire philosophique p. 512. Herop. poc. ana. Сухомлинова стр. 399 примуч. 138.

<sup>•)</sup> Жизнь Платона. Снегирева ч. 11, 92.

ненъ съ великою простотою языка и изложенія"). Его "Церковная исторія россійская", переведенная на нѣмецкій языкъ, признана "весьма важною для русской церковной исторіи по ея примымъ основаніямъ"").—Извъстность Платона за границею была такъ велика, что докторъ Берви видѣлъ портретъ его даже въ южной Америкѣ, въ аудиторіи Лимской коллегіи іезуитовъ ").—Когда Екатерина спросила австрійскаго императора Іосифа II, что онъ видѣлъ достопримѣчательнаго въ Москвѣ, во время своего посѣщенія ея, онъ отвѣтилъ: "Платона").

Популярности Платона въвысшемъ русскомъ обществъ и между иностранцами, прівзжавшими въ Россію, иного способствоваль самый характерь его, въ высшей степени сни. патичный и привлекательный. Простота въ обращении и отстутствіе всякаго притязавія на благоговъйное отношевіе къ своей особъ невольно привлекали къ нему всякаго и заставляли любить его. "Если бы вы узнали здвшняго архіепископа, -- пишетъ привцъ де-Диль, -- то чрезвычайно бы его полюбили, а онъ васъ. Его зовутъ Платономъ, но гораздо превосходнъйшимъ того, котораго въкогда называли божественнымъ. Доказательствомъ, что онъ Платонъ земный, послужило мив то, что когда онъ выходилъ изъ своего сада, а княжна Голицына подошла въ нему просить благословенія: онъ сорвалъ розу и ею благословилъ княжну<sup>« 5</sup>).—Въ заключение приведемъ еще одинъ отзывъ о Платонъ умной и ваблюдательной англичанки, миссъ Вильмотъ, видъвшей не разъ знаменитаго московскаго владыку во время своего почти двухъ-лътняго пребыванія въ Россіи. "Нынъшній архіепископъ Платовъ-пишетъ она-одчиъ изъ знаменитвашихъ мужей въ Россіи. Въ немъ соединены всъ свойст-

<sup>1</sup>) Ibid.

<sup>2</sup>) Ibid. 11, 102.

<sup>a</sup>) Ibid. II, 106.

- 4) Ibid. I, 78.
- <sup>3</sup>) Ibid. I, 116.

ва, наименње согласующіяся съ религіознымъ характеромъ и политическимъ строемъ его отчизны; но изъ уваженія къ нимъ онъ такъ строго соблюдаетъ всё внѣшніе обряды, что возбуждаетъ обанніе въ себѣ со стороны народа и внушаетъ какое то благоговѣніе къ своей особѣ. И въ этомъ отношеніи онъ пользуется такимъ значеніемъ, благодаря своему уму и вдіянію, что снискалъ себѣ великое уваженіе при дворѣ и вообще почитается одною изъ главныхъ пружинъ государствейнаго организма"<sup>1</sup>).

С. Тренубовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письма изъ Россіи въ Ирдардію. Р. Архивъ 1873 г. стр. 1884.

# **ДРЕВНЕЕВРЕЙСКІЯ МОНЕТЫ.**

Научная разработка древнееврейской нумизматики началась сравнительно недавно. Исторія еврейскихъ монетъ существуетъ только не болёе ста лётъ. Нельзя сказать, чтобы и прежде не было попытокъ къ созданію исторіи еврейскихъ монетъ, но эти попытки отличались одиосторовностію и были недостаточны. Хотя очень многіе занимались изученіемъ еврейскихъ монетъ, но только немногіе исчерпывали этотъ предметъ въ падлежащей полнотв. Причиною было отчасти то, что занятія древнею нумизматикою шли вообще недостаточно успёшно, а отчасти то, что ученые не совмъщали въ себъ одновременно библейскихъ и нумизматическихъ позваній.

Мы намврены въ предлагаемонъ сочиненія, по мврѣ возможности, на основавія существующихъ уже данныхъ науки, представить изслёдованіе мопеть, обращавшихся у евреевъ въ періодъ ихъ политическаго существованія. Къ этому мы псбуждаемся тёмъ обстоятельствомъ, что затронутый нами предметъ, можно сказать, еще новый для насъ и представляетъ почти совершенно не тронутую почву въ русской богословской литературѣ. Наше изслёдованіе распадается на двѣ части, изъ коихъ одна представляетъ собою историческое обозрѣніе еврейскихъмонеть, а другая рѣшаетъ общіе вопросы касательно еврейской нумязматики. А такъ какъ среди евреевъ обращались монеты, принадлежавшія тѣмъ народамъ, подъ властію которыхъ они пногда находились, то при первой части имѣется прибавленіе, въ которомъ разсматриваются монеты, привзошедшія къ евреямъ отъ другихъ народовъ.

Но прежде чёмъ приступить къ самому изследованію. считаемъ не лишнимъ прослъдить вкратив исторію открытій и изслидований, а также древняхъ свидительствъ по части библейской пумизматики '). Со времени заключенія Талмула до самаго XI въка мы не ваходимъ спеціальныхъ извъстій о моветахъ съ такъ называемымъ самаританскимъ шряф. томъ. Только съ XI въка развины обратили внимапіе на древнееврейскія монеты съ увазаннымъ шрифтомъ. о которыхъ они и упоминаютъ въ своихъ сочиненіяхъ \*). Именно: 1) Хай Гаонь (1020 г.) въ своемъ комментария къ шестой части Мишны Tohoroth говорить: "шрифть, который ны теперь употребляемъ, есть Aschuri; шрифтъ же, которымъ пользуются Кутен (самаряне) и который находится на сикляхь израильскихь, есть Ra'az" 3). 2) Маймонидь (1190 г.) сообщаетъ довольно подробныя свъдънія о сврейскихъ сикляхъ 4). 3) Нахмонидъ (1267 г.) въ концъ своего комментарія кь Патокнижію говорить: "Въ Акко я нашель монету, которая на одной сторонв имветъ цвътущій миндальный жезль. я на другой-родъ сосуда. Надпись прочитали миз Кутен слъд. образ: שקל השקלים הקרושה и שקל השקלים ... 4) Эсторы на-Пархи (1322 г.) \*) упоминаеть о сиклё, который вёсиль 4<sup>1</sup>/2 Derbem и 1 Kirat. 5). Моисей Алашкарь (1530 г.) даетъ извъстіе о другихъ еврейскихъ монетахъ, кромъ сивлей, съ

<sup>8</sup>) Прессбургъ. Brief I.



<sup>&#</sup>x27;) Литературу этого предмета подробио иззагають Эберхардть: "Nachrichten von den judischen insgemein genannten samaritauicshen Münzen"; Эккель: "Doctrina nummorum III, р. 455 и дал.; Гартмань: "Untersuchungen über asiatische Denkmäler etc. II. S. 295 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Объ этихъ сврейскихъ ученыхъ упоминаютъ Цунць: Zur Geschichte u. Literatur. S. 536 fg. Jenn: Geschichte der jüd. Münzen S. 3 fg ; Цукермани: Ueber talmud. Gew. a. Münzen. S. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tohoroth Edajim 4, 5. Berlin 1856. S. 41.

<sup>\*) &</sup>quot;Constitutiones de siclis"-quas illustravit I, Esgers. Lugd. Batt. 1718.

<sup>•)</sup> Сн. его сочинение, изданное Эдельнаномъ. Берлинъ. 1852 г.

самаританскимъ шрифтомъ. Въ своихъ Rechtsgutachten ') онъ упоминаеть о монетахъ съ надписью: въ такомъ то зоду итьшенія (לנחמר) Сіона и въ такомъ-то году царя Ж.А. а также о монетахъ съ типами лулаби и этрога. 6) Азарія де Росси (1571). Этотъ ученый попытался прочитать надпись на синий Симона Маккавея, которую и прочиталъ правильно до буквъ ↑'W (годъ 4), озвачавшихъ, по его мивнію "Сиваь Давида" \*). -Начто подобное мы видимъ и у христіанскихъ ученыхъ, по ярайней мэрэ до временъ извъстнаго ученаго Переца Байера. Эги ученые продолжають заниматься изслёдованіемъ еврейскихъ монетъ, но пока въ томъ же направлении, какъ и оврейскіе ученые, т. е. они только собирають еврейскія монеты и двлають попытки къ прочтенію ихъ надписей. Вотъ имена накоторыхъ изъ этихъ ученыхъ: 1) Виллальпандъ <sup>8</sup>), который сдвлаль первую попытку собрать еврейскія монеты и сдълать ихъ оттиски. Такъ какъ на одной монетъ ему представидось имя Самуила, то онъ относитъ монеты съ самаританскимъ шрифтомъ къ очень высокой древности. 2) Кирхерь (1653) \*) первый прочиталь на одной монеть имя Симона 3) Геттиниерь (1659) ) прочиталь имя Симона на двухъ монетахъ и потому заключилъ, что эти монеты чеканены во времена Маккавеевъ. 4) Генріонь (1713) 6) въ первый разъ приводитъ мовету, имъющую самаританскій чеканъ поверхъ римскаго и именно Траянова. Поэтому онъ приписываеть всв монеты съ именемъ Симона не Симону Маккавею, а Псевдомессія Симону Варъ Кохбъ (Бенъ Кознбв). Его доказательства въ пользу этого были опровергаемы ученымъ оріенталистомъ Пинартомъ, 5) Фролихь из-

<sup>&#</sup>x27;) Sabionetta 1554. Gutachten 74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Meor. Enasim cap. 56.

<sup>\*)</sup> Apparatus urbis ac templi Jerosolymitanae. Romae. fol. 1604.

<sup>•)</sup> Oedipus aegyptiacus. Romae. 1653.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cippi hebraici. Dissertatio III de numis orientalium. Editio secunda. Heidelberg 1662.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Histoire de l'Académie des inscriptions. Tom. II.

Труды Кіевск. дух. Академін. 1884 г. т. III.

даль въ 1774 г. полное собраціе всёхъ еврейскихъ монетъ, извъстныхъ въ то время (6) Тихзенъ (1779) считаетъ всъ еврейскія монеты съ самаританскимъ шрифтомъ поддёльными \*), 7) Бартелеми прочиталь на монетахъ имя Іонавана (Маккавен 161-143 до Р. Х.); на монетахъ же двухъ языч. ныхъ — еврейское имя "Іонаванъ" и греческов — "Александръ"<sup>\*</sup>).-Но только съ выходомъ въ свътъ сочиненія Переца Байсра, архидіакова Валенців, "De numis hebraeo-samaritanis" (Valentiae Edetanorum 1781) проложенъ былъ путь бъ точному изучению еврейской нумизматики. Байеръ имълъ случай во время своего путешествія по Испанія и Италія собрать значительное число еврейскихъ монетъ, которыя онъ постарался классифицировать и изъяснить. Сочинение Байера должно было возбудить тёмъ большее вниманіе, что везадолго предъ симъ извъстный уже намъ ученый Тихзень объябиль поддёльными всё до него извёстныя еврейскія монеты. Уже въ предисловія къ своему сочиненію Байеръ опроверсаетъ мизніе Тихзена; а когда этотъ послёдвій своими новыми сочиненіями отстаиваль свой взглядъ, то Байеръ еще основательнее опровергъ его во второмъ своемъ сочинения "numorum hebraeo-samaritanorum vindiciae" (Valentiae Edet. 1790), такъ что послъ этого уже не являлось сомнанія въ подлинности еврейскихъ монеть. Вопреки мизнію Бертелеми, приписывавшаго прочтенныя имъ монеты Іонавану Маккавею, Байеръ относитъ начало чеканки монетъ къ 138 г. до Р. Хр., когда первосвященнику Симону, брату Іуды Маккався, было позволено Антіохомъ VII чеканить собственныя монеты (1 Макк. XV, с). Изъ многихъ ученыхъ, занимавшихся изученіемъ еврейскихъ монетъ въ послёдующее время, можно увазать на слёдующихъ: Аккермана: Archaeol. Bibl. § 115-117. Wien 1826; Д. Шимко: "Com-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Annales regum et rerum Syriae numis illustratae. Viennae 1774.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Unächtheit der jüdischen Münzen mit hebr. u. samar. Buchstaben bewiesen. Rostork 1779.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Dissertation sur deux medailles samaritains d'Antigonus. Royale Aced des inscriptions et belles lettres. Tome XXIV.

mentationes de numis biblicis<sup>u</sup> 1835 u 1836 r.; Бекка: "Metrologische Untersuchungen über Gewichte, Münzfüsse und Masse des Alterthums in ihrem Zusammenh. Berlin 1838; Eepmo: Zur Geschichte d. Israeliten. 1842: erome Judische Münzen in Encyclop. Ersch.; Ленормана: "Revue numismatique" 1845; Эккеля: "Docrtina nummorum. Но до 50-хъ годовъ нынвшияго столътія знаніе еврейской нумизматики почти не подвигалось впередъ. Въ 1850 г. итальянскій ученый Казедони написаль сочинение: "Numismatica biblica" Modena, a вскоръ послъ сего (1855 г.) прибавление къ нему <sup>1</sup>), когда въ 1854 г. извъстный французскій ученый де Сольси выпустиль въ свъть свое знаменитое сочинение: "Recherches sur la numismatique judaique" (Paris), обогатившее науку совершенно новыми видами монетъ, собранными этимъ ученымъ во время своего путешествія по Палестивѣ и Сиріи. Особенность послѣд. няго труда состоить въ томъ, что авторъ его относить древ. нъйшія еврейскія монеты ко времени Александра Великаго, а выйств съ твых допускаеть и новую классификацію монеть. Оба ученые Каведони и Сольси своими трудами дали толчекъ къ дальяъйшимъ изслъдованіямъ въ области библейской нумизматики и возбудили интересъ въ этой области знанія. Къ этому времени относятся также нікоторыя новыя свёдёнія о еврейскихъ монетахъ, сообщенныя Н. Эвальдомъ въ Götting. Nachrichten 1855, Gött. gel. Anzeig. 1855. Въ 1859 г. явилось сочинение Кепо (Queipo) "Essai sur les systèmes metriques et monetaires, des anciens peuples. 3 Vols. Paris. Въ этомъ сочинении разсматривается по преимуществу въсъ монетъ безъ обращенія вниманія на самыя монеты. Кромъ того Копо при разсмотръніи еврейскихъ монетъ проводить тоть странный взглядь, что некоторыя монеты одного и того-же времени быля чеканены по различнымъ системамъ, такъ какъ при взвёшиваніи ихъ онъ не нашелъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Снабженное драгоцѣнными примѣчаніями, эго сочиненіе переведено на вѣмецкій языкъ A. v. Werlhof-омъ, Hannover 1855 г. II Theil dass. 1856.

единства въса. Но въ разсматриваемомъ сочинения заслуживають нашего вчяманія опреділенія того отношенія, въ которомъ въ древнее время стояли золотые деньге къ серебрянымъ; затёмъ вёсъ монетъ опредёляется въ немъ по способу, теперь вообще употребительному въ нумизматикахъ — яменно по французскимъ граммамъ. Дучшимъ изъ сочинения Кепо воспользовался Момизенъ въ своей "Römische Münsueschichte". Далъе слёдуетъ сказать о главномъ источникъ по библейской нумизнатикъ: "Geschichte der judischen Münsen" М. А. Levy (Breslau 1862). Этотъ ученый представилъ результатъ всвхъ бывшихъ до него изследовавий о евр. монетахъ. Пользуясь кромъ указанныхъ сочиненій еще трудами Воное "Revue numism." 1860, объяснившаго монеты, остававшіяся до сего времени въ неизвёстности, Леви трактуеть въ своей исторіи какъ вообще о монетахъ еврейскихъ, такъ въ особенности о монетахъ временъ перваго и втораго возстанія іудеевъ противъ римлявъ. Разсмотрёвь исторически еврейскія монеты, Леви дёлаеть затъмъ общіе выводы отвосительно влассификаціи, типовъ, прифта и въса ихъ. Эти выводы для насъ очень драгоцвены, потому что прознвають свъть на многія темныя стороны предмета. Затвых упомянемъ о пособія къ изученію вврейскихъ монетъ Цуккермана "Ueber talmudische Münsen u. Gewichte" Breslau 1862. Эта брошюра важна для насъ твиъ, что даетъ всв свидътельства Талиуда о евреймонетахъ, имвющія для насъ большое значеніе, СКИХЪ какъ свидътельства преданія самихъ евреевъ. Наконецъ ИЗЪ ТРУДОВЪ ДРУГИХЪ УЧЕВЫХЪ, ВАСАВШИХСЯ ПРЯМО NIH косвенно вопросовъ по еврейской нумизматикъ, можно упоыянуть; "Die Münzen der Bibel" Stuttgart 1868. A. Hager; , Wiener numismatische Monatshefte 1866. Reichardt; Das Müns-Mass-und Gewichtswesen in Vorderasien bis auf Alexander d. Grossen. Berlin 1866. Brandis; Zeitschrift des deutschen morgenl. Gesellsch."; "Monatschrift d. Gesch. u. Wiss. d. Jud. 1866. Frankel; De siclis, nummis antiquissimis judaeorum. Mersbacher<sup>u</sup>; "History of jewich coinage" London. 1864. Fr. W. Madden. La Syrie centrale par Vogüe N AUYr.

## часть первая.

У евреевъ, какъ и у другихъ древвихъ народовъ, первоначально были въ обращения не монеты въ строгомъ смыслв, но простые металлические слитки. Употребление евреями этихъ слитковъ наполняетъ собой большой періодъ времени – до самаго плъва Вавилонскаго и такимъ образомъ обнимаетъ собою почти все время первоначальной самостоятельной жизни ихъ. Даже послъ плъна Вавилонскаго евреи еще не имѣютъ монетъ, но они научаются монетному искусству, пользуясь монетами господствовавшихъ вадъ ними народовъ. Только, получивши политическую везависимость при асмонеяхъ, евреи начинаютъ уже чеканить собственную монету. Время асмонеевъ можно назвать временемъ процвътанія еврейскаго монетнаго дъла. Но независимость евреевъ продолжалась короткое время. Неудержимый потокъ завоевательныхъ стремленій римлявъ воснулся и ихъ. Только что освободившіеся изъ подъ гнета различныхъ восточныхъ народовъ, евреи снова вцали въ зависимость отъ новаго западнаго народа. Эта зависимость отразилась и въ дёлё монетнаго искусства, которое то ограничивалось, то совсёмъ задерживалось. Но евреи съ трудомъ переносили господство римлянъ, и не разъ порывались возставать. Дважды они завоевывали себъ полную свободу, и эти кратвовременные моменты завоевываемой ими свободы сопровождались также оживленіемъ монетнаго дъла. Но вскоръ затъмъ евреи совершенно утратили свое политическое существование, а вытетть съ тамъ закончило свое существование и ихъ монетное искусство. Такимъ образомъ исторію сврейскихъ монетъ можно раздълить на два періода. Первый періодъ будеть обнимать собою время

#### 230 труды віевской духовной авадемін.

отъ начала историческаго существованія еврейскаго народа до полученія ими свободы при асмонеяхъ, время когда евреи еще не имъли собственныхъ монетъ. Второй періодъ простирается отъ времени получевія евреями свободы пря асмонеяхъ по превращения политическаго существования ихъ. время, когда евреи чекавили уже свои собственныя монеты. Первый періодъ какъ бы подготовляетъ евреевъ къ чекану монеть, которыя они и производять во второй періодь. Каждый періодъ подраздвляется въ свою очередь на двъ эпохи. Первую эпоху перваго періода составляеть время отъ начала еврейской исторіи до Вавилонскаго плова. когла евреи для удобства въ сношенияхъ пользуются простыми металлическими слитками, а не монетами въ строгомъ смысль. Ко второй эпохъ перваго періода относится время отъ плъна Вавилонскаго до достижения евреями свободы при асмонеяхъ. Въ озпаченное время евреи пользуются монетами властвовашихъ надъ ними народовъ, особенно персовъ и грековъ. Первая эпоха втораго періода обнимаетъ небольшое время политической самостоятельности собою евреевъ при асмонеяхъ, когда у нихъ впервые появляются монеты собственнаго чекана. Последняя эпоха начинается со времени подчиненія евреевъ римлянамъ и кончается потерею ими своей самобытности, когда евреи хотя чеканять еще монеты, по подъ сильнымъ вліяніемъ Рима. Только во время своего двукратваго возстанія противъ римлявъ ови возобновляли выпускъ своего чисто-національнаго чекана монеть. Выйстй съ тимъ евреи пользуются въ указанную эпоху и собственно римскими монетами.

Digitized by Google

### ПЕРІОДЪ ПЕРВЫЙ.

I.

#### Эпоха обращенія у евреевъ металлическихъ слитковъ въ значеніи денегъ.

Знакомые съ современнымъ употребленіемъ денегъ, мы съ трудомъ можемъ представить себѣ отсутствіе ихъ у древнихъ народовъ. Между тёмъ исторія показываетъ намъ, что деньги явились только какъ результатъ постепеннаго развитія культуры челов'вческой. Греки, самый образованный народъ въ древности, во времена Гомера не обнаруживаютъ еще у себя слёдовъ существованія денегъ при торговыхъ сношевіяхъ <sup>1</sup>). Первоначально торговля состояла только въ простомъ обмвнв однихъ продуктовъ-лишнихъ на другіе полезные и необходимые. Такъ какъ при этомъ требовалось сравнявать цевность однихъ предметовъ съ ценостію другихъ, то для сего нужно было уставовить разъ на всегда опредъленную норму при сравневія. Есля для древнихъ народовъ легко было опредѣлить приблизительную мѣру для измѣренія пространства и времени<sup>2</sup>), то не такъ легво было опредвлить норму для оценки предметовъ. Владея большими стадами скота, какъ главиымъ богатствомъ своимъ, они и установили было цервоначально эту норму по рогатому скоту. Но такъ какъ этотъ предмегъ подлежалъ различнымъ колебаніямъ, то при увеличеніи жизненныхъ потребностей, при возрастания торговыхъ сношений оказалось необходимымъ найти другую норму, которая быля бы чужда указаннаго недостатка колеблемости. Такую норму

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Треножникъ, выставленный Ахилломъ Пагроклу, оцинивается въ 12 воловъ; горничиая, хорошо знающая женскія работы, въ 4 вола. Ilias Ψ. 782.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Для перваго употреблялись части твла: лоботь, палець, ступия; для втораго-движение небесныхъ свъгилъ.

и нашли въ благородныхъ металлахъ — золотв и серебрѣ благодаря ихъ красотѣ, прочности и плавкости '). Сначала эти металлы употреблялись въ необдѣланныхъ кускахъ, цѣна которыхъ опредѣлялась по ихъ вѣсу \*). Съ теченіемъ же времени металлы очищались, разрѣзывались на опредѣленныя части и давались взамѣнъ товаровъ. А такъ какъ первоначально цѣнность товаровъ, какъ мы сказали, опредѣлялась по скоту, то и металлы дѣлились на части соотвѣтственно стоимости вола, овцы и другихъ животныхъ \*). Такъ продолжалось до тѣхъ поръ, пока, наконецъ, въ VIII в. до Р. Хр. не распространились чеканенныя деньги благодаря живымъ торговымъ связямъ финикійцевъ съ другими народами \*).

Таковъ въ общихъ чертахъ ходъ развитія въ отвошеніи употребленія денегъ у древнихъ культурныхъ народовъ. Подобный же ходъ развитія можно предполагать по аналогія и у евреевъ. Но Св. Писаніа не даетъ въ пользу этого никакихъ данныхъ. О мёновой торговлё въ собственномъ смыслё, которая въ древнее время составляла главный видъ сношеній у грековъ и восточныхъ народовъ<sup>5</sup>), въ немъ нётъ никакихъ слёдовъ<sup>6</sup>). За то въ самыхъ древнихъ свящ. книгахъ уже выставляется серебро, какъ главное средство обмёна. Еще патріархи пользуются серебромъ не только

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mommsen. Geschichte des Römisch. Münzwesens. S. YI fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ эгого - то обычая взвъшивать металым и объясняется то обстоятельство, что со введениемъ чеканенныхъ денегъ название въсовъ, на соторыхъ взвъшивались металым, было перенесено на самыя деньги, какъ сикль у епреевъ, *драхма* у грековъ, пондъ у римлянъ.

<sup>•)</sup> Отсюда объясняется названіе денегь у древних римлянъ словомъ pecunia (отъ ресия скотъ), у евреевъ временъ патріарховъ—словомъ жесита (קימימר, агнецъ). Быт. XXXIII, 19; Іов. XLII, 11; Дѣян. VII, 16. Mommsen Römische Geschichte. 2 Aufl. I. 181.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Levy. S. 5 fg. Cp. Dunker. Geschichte des Alterthums. 2 Aufl. III. S. 233 m 318. Cavedoni S. 4 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Movers: Das phönizische Alterthum III. S. 28 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Что Хирамъ мънялъ продукты своей земли на продукты земли Соломоновой 3 Цв. У гл.--это сюда не относится.

при покупкъ хлъба въ Египтъ Быт. XLII, 25 и д.; XLIII, 15 и д.; XLIV, 1 и д., но и земли у хананитовъ Быт. XXIII, 15 и д. А это свидътельствуетъ о томъ, что евреи заимствовали употребление денегъ какъ уже готовое изобрътение отъ другихъ народовъ и въроятно отъ финикийцевъ ').

Если евреи такъ рано уже стали употреблять серебро въ вачестве средства для обмена, то также раво, вероятно. измёряли этотъ металль по примёру другихъ народовъиначе сказать даваля отдельнымъ кускамъ серебра определенный вись, чтобы придать имъ значение денегъ, сдилать ихъ нодмою для опредъденія цвиности различныхъ предметовъ <sup>2</sup>). Есля изъ словъ братьевъ locuoa, обращенныхъ къ нему: "мы нашли серебро въ устьяхъ мвшковъ своихъ, которое и возвращаемъ теперь по евсу его" Быт. XLIII, 21 еще пельзя прямо заключать объ употребленіи въ то время отдъльныхъ слитковъ серебра опредъленнаго въса, то изъ обстоятельствъ покупки Аврааномъ земли у Ефрона хетита для погребенія Сарры можно уже исяве видъть, что серебро, обращавшееся тогда въ торговий, состояло изъ отдельныхъ кусковъ опредвленной стоимости. "И отвъсилъ Авразиъ Ефрону, говорится въ книгв Бытія, 400 сиклей серебра. какое ходить у купцовь" (XXIII, 16). Такимъ образомъ уже во времена патріарховъ, слёд. до образованія еще Государства, употреблялось серебро въ отдёльныхъ кускахъ опредвленной стоимости, хотя изъ того обстоятельства, что Авраамъ взвисиль серебро, можно заключать, что эти куски или совствиъ не имтали еще обозначенія своего въса, или если и имвли, то не для всвхъ убвдительное. Въ такомъ видъ употреблялось тогда серебро и у сосъднихъ съ Палестиною народовъ: филистимлянъ (Быт. ХХ. 16) и мадіани-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срава. упомян. сочин. Моверса III. S. 16, 27 и 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Значеніе глагода "УШ "цівнить" произопло оть первоначальнаго значенія "цівнить" Ges. Thesaur. р. 1458, при чемъ вийется въ виду прежде всего ломаніе, разрізмваніе металловъ.

тянъ (Быт. XXXVII, 28). Подобные металлические слитки суть самыя древнія деньш у евреевъ, о вакихъ мы только имѣемъ свѣдѣнія. Во время законодательства Моисеева и слѣд. при образования еврейскаго государства означенныя сереб. ряныя деньги или сикли были уже въ большомъ употребленіи у евреевъ. По нимъ оцёнивалось недвижимое имущество, состоящее изъ домовъ и полей Лев. XXVII, II, 14 в д.; люди и скоть Исх. XXI, 34 и д.: Лев. XXVII, 3 и д.: Числ. III, 47 и д. жизненные припасы Лев. XXVII, 16; Втор. XIV, 26; птрафы за безчестие и оскорбление Исх. ХХІ и ХХІІ гл. Въ тоже время серебро употреблялось у евреевъ при различныхъ священныхъ дъйствіяхъ, какъ яапр. при кровавыхъ жертвахъ Лев. V, 15; при выкупъ первенцевъ Числ. III, 47 п д.; XVШ, 16 и д.; при священныхъ податяхъ Исх. XXX, 13; XXXVIII, 26; при священническихъ оцънкахъ Лев. XXVII, З и д.; Числ. XXVIII, 6, и другихъ случанхъ 1 Цв. 1X, 8 и д. Съ большимъ употреблениемъ серебряныхъ сиклей во времена Моисея связываются и более ясныя указанія на то, что эти сикли ходили въ видв отдвльныхъ денежныхъ слитковъ опредбленнаго вѣса и съ извъстнымъ обозначеніемъ этого въса. Цённость денегъ въ это врсмя опредълнется по числу сивлей. По серебрянымъ сивлямъ, какъ мы видвли сейчасъ, нормируются въ Моисеевомъ завонъ повинности израильтанъ сватилищу, оскорбленія и наказанія, свящевническія оцжнки и вообще считается всякій обмѣнъ и сбытъ. Въ 4 Цв. XII. 10 прямо говорится, что писецъ царскій и первосвященникъ пересчитывали серебро, найденное въ домъ Господнемъ. Очевидно, что здъсь говорится объ опредъленныхъ кускахъ серебра разнаго въса. Въ доказательство этого положенія можетъ служить и то обстоятельство, что наряду съ обыкновенными кусками серебра или сиклями въ Св. Писаніи дёлается указаніе и на малые куски опредвленнаго въса. По Исх. ХХХ, 13, на каждаго израильтянина, принятаго въ исчисление, налагается дань святилищу полсикля серебра. По 1 Цв. IX,

8, мальчикъ, сопровождавшій Саула, нашелъ въ своемъ карианъ кусокъ серебра въ четверть сикля.

Итакъ у евреевъ уже въ раннее время были въ обращеніи въ качествъ денегъ опредъленные металлическіе слитки. Мало того: ети слитки были различнаго въса и находились между собою въ опредъленномъ отношенія. Различіе слятковъ предполагаетъ и различныя вазванія ихъ. Мы уже вмъли случай упомянуть, что въ древнее время названіе самыхъ денежныхъ слитковъ и въсовъ, которыми они взвѣшивались, сливаются между собою. Вѣсы, которыми они взвѣшивались, сливаются между собою. Вѣсы, которыми взвѣшивались извѣстные металлическіе слитки, давали названіе и етимъ послѣднимъ. Этотъ обычай удержался и тогда, когда явились монеты, когда для етихъ монетъ былъ установленъ законный курсъ и когда, слѣдовательно, не было надобности взвѣшивать отдѣльные слитки. Какія же были названія для еврейскихъ девежныхъ слитковъ, заимствованныя отъ соотвѣтственныхъ вѣсовъ?

Самое обширное употребленіе изъ денежныхъ слитковъ имваъ у евреевъ сикль אָקָל י). Это первое названіе для денегъ, встрвчаемое нами въ Библіи Быт. XXIII, 16. Сикль, ввроятно, и явился прежде другихъ денежныхъ слитковъ и послужилъ для послѣднихъ единицею <sup>3</sup>). По крайней мѣрѣ названіе его указываетъ на то время, когда еще взвѣшивали (שָקל) металлы и когда явился первый нормальный вѣсъ (שָׁקל) металлы и когда явился первый нормальный вѣсъ (שָׁקל). Судя по нѣкоторымъ мѣстамъ Св. Писанія, можно заключать, что сикли у евреевъ были неодинаковаго достоинства. Если напр. въ Исх. XXX, 24; XXXVIII, 24-26; Лев. V, 15; XXVII, 3; Числ. III, 50; VII, 13 и д. говорится о сиклѣ священномъ שֶׁקָל הַקֹרָש, то этимъ предполагается существованіе другаго сикля — несвященнаго или простаго.

ישקל (י) ישקל (י) означаеть собственно вѣсы, ва которыхъ взвѣшивались различные предметы, особенно металлы; затѣмъ употребляется для обозначенія куска серебра, какъ единицы опредѣленнаго вѣса и цѣны. Названіе это было въ употреблевія также и у персовъ. Bertheau Zur Gesch. S. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Cavedoni. Bibl. Numism. I. S. 9.

За существование последняго говорить сравнение следующяхъ двухъ мъстъ Бяблія. По З Цв. Х. 17 Соломовъ велблъ слблать щиты מגנין изъ трехъ мниъ золота, воторыя по 2 Пар. IX, 16 стоять שלש מאות והב т. е. 300 (сивлей) ЗОЛОТА; СЛЁДОВАТЕЛЬНО ОДНА МИНА РАВНЯЕТСЯ СТА СИБЛЯМЪ. По Іезевінью же XLV, 12 (код. алевс.) мина содержитъ только 50 сиклей. Кромъ означенныхъ сиклей во 2 Цв. XIV. 26 упоминается еще о сиклѣ по въсу царскому לאבן המלך. Такимъ образомъ свили были трехъ родовъ: свящевные, простые и царскіе. — Если по Исх. XXX, 13 на каждаго израильтянина, принятаго въ исчисленіе, возлагается подсикля серебра, какъ дань святилищу, и при этомъ замвчается: двадцать иерь сикль; если, далве, въ Исх. XXXVIII, 26 эта половина сикля называется бекою, то отсюда видно, что должны были существовать серебрянные куски въсомъ въ беку בקע (' בקע') в и черу גרה (גרה') Быт. XXIV, 22\*). Въ 1 Цв. 1Х, 8 упоминается еще о маленькомъ вускъ серебра въ четверть сикля. Такимъ образомъ сикль, признанный нами за единицу денежнаго счета, двлился еще на меньшія части въ правильной пропорціи 4).

Но такъ какъ эти незначительные по своему вёсу куски не представляли удобства при разсчетахъ на большія суммы, то для этого существовали большіе металлическіе куски, называвшіеся талантами, киякаръ, תפיל). Какъ

\*) Библейская археологія Кейля II, § 125. стр. 180.

ל) דָרָקע היד האסטר, אין אסטרא, אסטרא, רבקע (י) אָרָקע אד געראד, אין אסטרא, אָרָקע געראין אָראָא געראין אָראָא Патовнежін, втроятно потому, что вытёсняется позднёе названіемъ связь.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) — бобъ или зерно, вообще — самая малая часть въса, названная такъ въроятно потому, что мелкія гири въсовъ имбли форму зеренъ. Bertheau S. 7. подобно тому, какъ греки называли самую малую изъ своихъ монетъ оволъ (έβολος отъ έβελός). Levy S. 13; ср. Cavedoni I. S. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О трети сикля, упоменаемой въ книге Неемін X, 32, будеть сказано особо.

общее названіе металлической массы опреділенной формы, слово киккарь получаеть частнійшія опреділенной формы, прибавленіе другихъ словъ. Такъ таланты были золотые прибавленіе другихъ словъ. Такъ таланты были золотые сёст іпс 3 Цв. IX, 14; X, 10, 14; серебрявые были золотые сёст іпс 4 Цв. V, 22; XXIII, 33 и мідные серебрявые сёст іпс величину между талантомъ и сиклемъ составляеть мина величину между талантомъ и сиклемъ въ послітивное величину между талантомъ и сиклемъ въ послітивние время Ieз. XLV, 12; Ездр. II, 69; Неем. VII, 71, и віроятно, заимствовано евреями отъ Вавилонянъ <sup>а</sup>). Къ денежнымъ названіямъ можно отнести и слово кесита ромъ упоминается въ книгв Быт. XXXIII, 19; Іов. XLII, 11; I. Нав. XXIV, 32<sup>4</sup>).

Относительное достоянство или цённость указавныхъ денежныхъ слитковъ опредёллется отчасти показаніями св. Пясанія, отчасти свидётельствами Талмуда. По Исх. ХХХ, 13, всякій, поступающій въ исчисленіе, долженъ былъ вносить по полсиклю священному; по Исх. же ХХХVIII, 25, 26 общая сумма такихъ полусиклей съ 603,500 израильтянъ простирается до 100 талантовъ в 1775 сиклей, слёд. талантъ состоялъ изъ 3000 свящ. сиклей. Подобнымъ же сопоставленіемъ параллельныхъ мёстъ Писанія можно выяснить и отношеніе священнаго сикля къ простому, герѣ и бекѣ. По Исх. ХХХ, 13; Лев. ХХVII, 25; Числ. III, 47; Iез. ХLV, 12 свящ. сикль. какъ мы уже видёли, состоитъ изъ 20 геръ; а бека, какъ видно изъ Исх. ХХХVIII, 26, равняется половинѣ священнаго сикля. Так. обр. гера составляеть *деад*-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тоже подтверждается и свидътельствами Талмуда Succa 51 в., Aboda. Sara 44 a; Serus. Talmud Schekalim 50, 2 и друг.

באשגלא מין נדס אדמצי-פנה (\*

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Оть Вазнлонянь слово إزر cum ipso pondere перешло кромѣ евреевь также къ финикійцамъ, грекамъ и египтанамъ, почему оно созвучно въ языкахъ этихъ народовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Первоначально это слово согласно съ древними переводами означало "агнецъ", но затъмъ стало означать денежный кусокъ цъною въроятно въ агнца. Rosch haschna 26 а. и Gesenius Thes. р. 1241.

иатию часть свящ. сикля, а бека половину его. Далве, такъ какъ имя бека встречается только въ Пятокнижіи, а потомъ исчезаеть, вытёсняясь именемъ обыкновеннаго сикля, конечно равнаго по вёсу, то мы вправё сказать, что обыкновенный или простой сикль находится въ такомъ же отношени къ священному, какъ и бека, т. е. первый составляеть половину послёдняго 1). На таковое отношение свящ. сикля къ простому наводитъ и вышеприведенное нами сравненіе З Цв. Х, 17 и 2 Пар. IX, 16 съ Іез. XLV, 12 (код. алекс.). Тоже самое подтверждають раввины и Талмудъ. По Маймония שלחיל שלחיל חמרינה אום т. е. простой сикль есть половина священнаго שקל שקרש \*). Въ Талмудъ библейскій священный сикаь обозначается то словомъ сикль, то словомъ села и посему села полагается равною сиглю. Съ другой стороны и половина села обозначается также именемъ сибля, такъ что села развязется уже двумъ сиклямъ. Очевидно въ первомъ случав разумвется священный сикль, а во второмъпростой, следоват. священный сикль равплется двумъ простымъ <sup>в</sup>).-Что васается отношенія царскаго сикля и мины въ сиклю священному, то Св. П. не представляетъ неоспоримыхъ данныхъ для этого опредъленія. Изъ 2 Цв. XIV, 26, гдъ говорится, что остриженные волосы Авессалома "въсили двъсти сиклей по въсу царскому", ничего нельзя опредвлить относьтельно ввса сикля, потому что это показаніе-даже считая по обывновенному сиклю-слишкомъ велико и можетъ быть признано вошедшимъ въ текстъ только по опнокв переписчика \*). Впрочемъ въкоторые, ссылаясь

- \*) Maänon. constitutiones de siclis-quas illustrav. Esgers. 2 Bat. p. 12.
- \*) Цуккермаиз: Ueber Talmud-Münzen u. Gewichte. S. 9.
- •) Берто. Comm. zu 2 Sam. 14, 28 у Кейля § 125.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Простой сикаь, состоявшій изъ 10 геръ, нибаъ у евреевъ большее распространеніе, чёмъ священный. Можир даже сказать, что первый явился прежде послёдняго, такъ какъ только при существованіи такого сикля могла имъть м'ясто децимальная система (мина = 100 сикл., сикль = 10 герамъ), господствовавшая въ другихъ монетныхъ системахъ. Bertheau. Zur Gesch. d. Isr. S. 27.

ва то, что первоначально всякое опредблевіе исходило отъ святилища и съ появленіемъ царской власти утверждалось тольво послёднею и что у египтянъ R персовъ царская мъра была больше обыкновенной, признаютъ царскій сякаь болве высокимъ, чвиъ простой, и равнымъ священному <sup>1</sup>). Другіе же, считая слишкомъ невёроятнымъ вёсъ Адессадомовыхъ волосъ въ 200 царскихъ сиклей при предполагаемомъ равенствъ царскаго сикля священному или даже обык. новенному сиклю, полагають, что царскій сикль имвль самый меньщій вісь изъ всіхъ сиклей. Но мы, заключая по аналогія съ въсами ассиріянъ и вавилонянъ, считаемъ напболёе вероятнымъ равенство царскаго сикли-обыкновенному. Въ этомъ убъждаютъ насъ надписи на гиряхъ. найденныхъ Лайярдомъ при раскопкъ одного царскаго дворца въ Ассиріи-надписи, по которынъ царскій и обыкновенный въсъ представляются тождественными <sup>2</sup>). Не такъ легко опредвлить отношение мины къ сиклю. По З Цв. Х. 17 и 2 Пар. IX, 16 мина содержить 100 синлей; но по Ies. XLV, 12 въ еврейскомъ текств, славянскомъ и русскомъ переводахъ, съ которыми согласепъ и халдейскій тексть, мина состоитъ изь 60 сиклей<sup>3</sup>); по переводу LXX, съ которымъ согласевъ арабскій, мину составляютъ 50 сиклей

1) BERES. Metrol. Unters. S. 61; Bepro. Zur Gesch. d. Isr. S. 28, Helseps. Bibl. Wort "Geld".

<sup>2</sup>) Ansten H. Layrd. Discoveries in the ruins of Niniveh and Babylon. London 1853 р. 601 н д. Лайярдъ представные описание 15 бронзовыхъ и мраморныхъ гирь, имъющихъ форму льва и птицы. Для нашей цѣли имѣетъ значение однить экземпляръ этихъ гирь, описанный у Леви S. 149 подъ Ж 3. На бокахъ базиса надинсь: א מענה) (מ)לן א מענה) ד. е. три мины царскаю въса. Ср. ארקא בן המלך, ארקא בוגע, 26 "царский въсз", а на боку льва: ארקא ארקו т. е. три мины обыкновеннаго (народнаго) въса. Очевидно, что здѣсь царский въсз представляется равныхъ народному изи обыкновенному вѣсу.

\*) По русскому переводу напр. читается такл: "въ сиклѣ 20 геръ; а 20 сиклей, 25 сиклей и 15 сиклей составлять будуть у васъ мину". Таковъ симслъ и хадейскаго перевода: и села (עקל по поздизйшему употреблевио – לעקל) должна ниѣть 20 маа (קרה – מעה); треть мини – 20 села; серебряная мина – 25 села; четверть мины 15 села. Всё 60 села должны составлять у въсъ мину (священную). (священныхъ). По признанію нѣкоторыхъ ученыхъ ') масоретскій тексть въ означенномъ місті повреждень и вірность нужно признать за текстомъ LXX (по алекс. код.), ΒΟΤΟΡΙΗ ΓΙΑCΗΤΑ: χαι τα στάθμια είχοσι όβολοι οι πέντε σίχλοι πέντε χαί οί δέχα σίχλοι δέχα χαί πεντήχοντα σίχλοι ή μινά έγται ύμιν, ЧΤΟ въ связи главы имъетъ слъд. сиыслъ: "Одважды установленный въсъ долженъ пребывать неизивннымъ и не поддвлываться въ его первоначальномъ достоинствв, а именно: СИКАЬ ДОЛЖЕНЪ ИМЪТЬ ДВАДЦАТЬ ГЕРЪ, ПЯТЬ СИКЈЕЙ ИЈИ ПЯТИсикельный слитокъ-ровно пять сиклей, равнымъ образомъ десятисикельный слитокъ-ровно десять сиклей и мина должна содержать у васъ пятьдесять сиклей". По этому чтенію изъ настоящаго мъста явствуетъ, что мина содержала 50 сиклей, а 60 мянъ составляли талавтъ. Этого чтевія можемъ держаться и мы, пот. что имъ оправдывается свесеніе указанныхъ нами мъстъ 3 Цв. Х, 17 и 2 Пар. IX, 16, по когорымъ мина равняется 100 сиклямъ простымъ или что тоже 50 священнымъ (простой сикль, какъ мы уже знаемъ, составляетъ половину священнаго). А что въ означенныхъ мъстахъ ръчь идетъ о простыхъ сикляхъ, на это указываеть уже отсутствіе въ текств слова, "священный", прибавляемаго обывновенно въ тёхъ случаяхъ, когда требуется указать именно священные сикли в). — Если мы сведемъ теперь результать нашего изслёдованія объ относительной цвиности металлическихъ слитвовъ, употреблявшихся у

240

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Беккъ: Metrol. Unters. S. 54; Берто: Zur Gesch. d. Isr. S. 9 fg.; Казедони: Bibl. Num. S. 144 Anmerk.; Геферинкъ: Comm. zur Esech. 1 с, Кейль: Библ. арх. II. § 125.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Что касается цённости кеситы, то объ втомъ существують различныя миёнія. По миёнію однихъ кесита имъеть одниаковое значеніе съ бекою; по другимъ кесита есть четверть сикля, чего однако нельзя вывести изъ сравненія Быт. XXXIII, 19 и XXIII, 16. Нёкоторые же думають, что словомъ "кесита" назыгались денежные слигки восбще. Zeller. "Geld". Но вёсолинте всего, что это быль чеканенный кусотъ серебра цёною въ агида (Caved. Bibl. Num. I. S. II), почему LXX, калд. и друг. перевеля это слово чрезъ "агиецъ", "агиеца". Сравы. Кейль § 127.

евреевъ въ качествъ делегъ, то овъ предсгавился въ слъдующемъ видъ:

| Талаят | ъ1          |      |    |    |    |
|--------|-------------|------|----|----|----|
| Мина   | 60          | 1    |    |    |    |
| Сикаь  | <b>3000</b> | 50   | 1  |    |    |
| Бека   | 6000        | 100  | 2  | 1  |    |
| Гера   | 60000       | 1000 | 20 | 10 | 1. |

Имва опредвленный въсъ, металлические слитки, ходившіе у евреевъ въ качествъ денегъ, въроятно имъли и опредъленвый видъ или форму. Можно полагать, что такою оормою была плятка или палочка, какъ это обыкновенно практиковалось у древнихъ вародовъ 1). Косвенное указаніе на это можно находить въ словахъ злополучнаго Ахапа, исповѣдавшаго свой грѣхъ предъ І. Навиномъ: "между добычею увидбаъ в... двъсти сиклей серебря и слитокъ золоma" (Вульг. regulamque aureani; греч. улоззяя иля усовуя; съ евр. linguam auri) I. Нав. VII, 21. Если так. образ. стали употреблять металлы въ видъ палочекъ или плитокъ опредвленнаго ввса, то естественно не было уже надобности взывшивать таковые палочки или плитки. Достаточно было только пересчитать ихъ, какъ это и видно изъ выше приведеннаго уже нами места 4 Цв. XII, 10. Означонныя палочки связывялись въ пучки въ количествъ, сколько ихъ можно было взять горстью, какъ это можно заключать язъ Быт. XLI!, 35 по переводу LXX, гдъ евр. слово צרר (Tzeror) замънсво словами "деоць'; другрісо". Впосл'ядствін эти слови перешли въ значеніе "ывшка" яля "кошелька" денегъ ). Когда Несманъ

) Есни серейское налваніе таналта словомь ССС указываеть повядни му на круглую форму его, то это относилось скорте кь въсамъ, на которихъ взъбшивался таланть, чъмъ къ нему самому.

<sup>1</sup>) Gesenius Thesaur. p. 1188. Такой мёшока или кошелекь въ нёкогорыхъ мёстахъ Св. П. называется словомъ כים (Ків) или הריטים (Charitim) Притч. I, 14; Ис. XLVI, 6. Екрейское слово הריטים соотвётственно лат. зассиз из Гезевіусу Thesaur. p. 519 означаетъ остроконечный кошелекъ, иміющій форму обращеннаго кивуса.

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. П.

Сиріянинъ захотёлъ наградить легкомыслевнаго Гіезію, то заризнять деа талянта серебра въ два мишка (Вульг. in duolus saccis; Лкт. in zwei Beutel). 4 Цв. V. 23.

Хотя так. обр. по введении у евреевъ въ качествъ девегъ металляческихъ слитковъ опредяленнаго въся и вила не представлялось уже надобности взвёшивать такіе слитки: ио въ библейскихъ квигахъ сравнительно поздвъйшаго времени все еще говорится о вёсахъ и взвѣшиваніи серебра. KAR'S HADD. 3 ILB. XX. 39; Nc. XLVI, C; ANOC'S VIII, 5; Iep. XXXII. 9 Даже послё плёна Вавил. говорится о взвёшивания серебра у евреевъ, какъ видно изъ словъ пророка Захаріи XI, 12. дело объясняется твиъ, что глаголъ שקל "ввсить" съ теченіемъ времени свизошелъ до завленія "заплатить, отдать, пручить", какъ это можно видъть изъ следующихъ словъ приосто лечоврая обращенных в кр роявых стан (ללש) на руки мон и тысячу свклей серебря, и тогда я не поднялъ бы руки на царскаго сына" 2 Цв. XVIII, 12. Очевидно, что жатсь взеисили значить только дали, вручили. Но если и дъйствительно существовало взвъшивание серебра въ означевное время, то едвали на это взвѣшиваніе можно смотрёть какъ на обыкновенное, пормальное дъйствіе. Вавъшивание денегъ могдо производиться только по времевамъ, въ виду встрвчавшихся злоупотребленій '), и притомъ только при большихъ суммахъ для провърки правильности въса, подобно тому какъ для испытанія чистоты и качества металловъ употреблялись lapis lydius, caticula <sup>\*</sup>). Взятяшивание денегъ въ этомъ смыслѣ производилось и въ позднѣйтее время, когда уже быля въ употребления чеканенныя деньги<sup>в</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Еще со времень Монеся у злыхъ и корыстныхъ людей явился обычай носить съ собою двойныл гири-большія для покупки и меньшія для продажи. Вгор. XXV, 13. Корыстолюбивые нонополисты, притъснители бидчыхъ говорили о себи: "мы уменьшаемъ эфу, увеличиваемъ сикль и обчаныявемъ на обсахъ". Амосъ VIII, 5. Пригчя.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Plinius. XXXIII, 43; cpass. Cavedoni I. S. 8.

<sup>\*)</sup> Bertheau, Zur Gesch, d. Israelit. S. 14 fg.

Обычай взвішивать монеты сохравился и до настоящаго времени въ Сиріи, Египтв и во всей Турціи <sup>1</sup>). При вебольшихъ же суммахъ взвішивавіе девегъ по невозможности обмана было излишие. Въ нікоторыхъ же случаяхъ такое взибшивавіе было бы крайне обременительнымъ для получателей. Можно ли напр. допустить перевішиваніе отдільныхъ полусивлей въ такой громадной суммі, ванъ 603550 полусивлей, которые по Исх. XXXVIII, 26 поступали въ исчисленіе отъ израильтанъ. Трудно также допустить существованіе вісовъ для взвішиванія небольшихъ кусковъ серебра.

Все сказанное приводить насъ къ тому заключенію, что евреи еще до плёна Вавилонскаго згали о существованія въ качествё денегъ металлическихъ слитковъ (по преимуществу серебраныхъ) и сами употребляли ихъ въ торговыхъ сношеніяхъ. Эги слитки были опредёленнаго вёса, опредъленнаго вида и, можетъ быть имёли опредёленный знакъ, указывавшій ихъ вёсъ и стоимость.

#### II.

#### Эпоха обращенія у евреевъ монетъ господствовавшихъ надъ ними народовъ.

Іудеи, жившіе долгое время самостоятельною полнтичесвою жизнію, за непокорность волё Божіей отводится наконець въ плёнъ Навуходоносоромъ, царемъ Вавилонскимъ. Отведенные въ плёнъ, іудеи, естественно не могли уже удержать всецёло своихъ родныхъ обычаевъ и учрежденій и по необходимости должны были заимствовать себё орудія и средства граждавской жизни отъ поработившаго ихъ парода. Очевидно, что и въ отношенія употребленія денегъ іудеи должны были подчиниться вліянію господствующей націи. При этомъ цивакъ нельзя допустить, чтобы евреямъ, какъ переселеццамъ, составлявшимъ незначительную часть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Volney's Reise nach Syrien und Aegypten II. S. 345.

въ сравнения съ госполствующей нацией, чужлой имъ во всёхъ отношеніяхт, могло быть предоставлено право употреблевія какихъ либо собственныхъ денегъ. Все это заставляеть лумать, что евреи пользовались въ плёву Вавилонскомъ мёстною государственною мопетою, монетою въ строгомъ смыслѣ слова, и здѣсь впервые познакомились съ ея употребленіемъ, хотя мы и не имъемъ на это прямыхъ свядътельствъ. - Со времени разрушевія Вавилонской монархім и основанія перспдской, въ составъ которой вошла и Палестива, мы ваходимъ уже ясные слёды существованія и употреблевія у евреевъ государственныхъ мопетъ и именао персидскихъ дариковъ. Киръ, царь персидскій, въ первый годъ своего правленія 1) яздаль увазь, позволявшій іудеямь возвратиться въ свое отечество. 50,000 іудеевъ возвратились въ землю своихъ отцовъ и приступили въ построенію жертвенника на добровольныя пожертвования. Чрезъ 80 лётъ Ездра и Неемія привели въ Іерусалимъ новые отряды іудеевъ и добровольныя пожертвованія усилились еще болве. Среди различныхъ пожертвованій въ пользу храма упоминаются и дарики אדרכונים א דרכמינים (darkemonim и adarkonim) \*). Толкователи Библіи согласны въ тонъ, что darkemonim и adarkonim суть тождественныя названія и что подъ ними разумѣются государственныя монеты персовъ, именно золотые дарики. Эгими то дариками, какъ видно изъ библей. скихъ повъствований, и пользовались іуден, находясь подъ владычествомъ персовъ. Право чеканить монеты остазалось привиллегіей персидской короны. Хотя иногда оно и было предоставляемо отдёльнымъ городамь и сатрапіямъ ») но, мы

<sup>9</sup>) Cp. Merzbacher (de siclis num. ant. Iud. p. 13): "jus sive usus monatas feriundae Achaemenidarum temporibus valde per regnum eorum pervulgatum est". Waddington (Rav. num. 1856 p. 49): "ce droit ctait extremement repandu et... une foule de villes ou de petits Etats soumis au roi de Perse l'ont constamment exeraé".



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подъ первымъ годомъ здъсь должно разумъть первый годъ по носорении Вавилона, слъд. 538 до Р. Хр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ездры II, 68, 69; VIII, 27; Неемія VII, 70-73. Вь русскомъ переводь говорится о дражмахъ.

вигдѣ не находимъ указанія на то, чтобы право чеканить монсту было предоставлено іудеямъ, не смотря на то что они пользовались вногда покровительствомъ персидскихъ царей. Гудеи взпосили подати, конечно, тою же госудирственною мопетою, какою взпосили ее и прочіе подданные <sup>1</sup>).

Въ отвошения права чеканить монеты не произощао перемѣны и въ послёдующее время, когда обширная персидская монархія сдаладась добычею завозвательныхъ стремлевій Александра Великаго и Палестина подпала господству гревовъ (332 г. до Р. Хр.). При жизни Алексавдра гражданское управление этою страною было ввтрено особому намъстнику, между тъмъ какъ высшая духовная власть попрежнему оставллась въ рукахъ первосвященняковъ. При такомъ раздѣленіи свътской и духовной пласти нътъ освовавій допускать, чтобы первосвящевнику, предстагителю только духовной власти, было предоставлено монетное право. И та благоскловность, соедивенная съ дарованіемъ іудеямъ многихъ привиллегій, какою пользовался по показанію нѣкоторыхъ источниковъ\*) первосвященникъ Іаддуй при Александръ Великомъ. не можетъ служить основаніемъ мнёнію Сольси, что этотъ первосвященникъ выпустиль монеты своего четана. Напротивь изслёдованія ученаго Мюзлера<sup>\*</sup>) повазали, что при Александръ Вел. во многихъ городахъ Палестины чеканились только греческія монеты. Правда, чеканка въ это время была уже довольно распространена. Чеканизи на золотъ, серебръ и мъди. Обыкновенныя золотыя монеты, называвшіяся Алеба́удреюс, равнялись по достоинству персидскимъ дарикамъ. Изъ серебряныхъ монетъ ходили преимущественно драхмы и тетрадрахмы, чоканившіяся по аттическому курсу. Изъ тетрадрахыв этого времени, чеканившихся въ палестинскихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Персидскія монеты, равно какъ и монеты другихъ народовъ, обращавшіяся у еврзевъ, будутъ разсмотръны нами особо.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) 1. Флав. Древности XI, 8, 5; Ioma 69 a и Megillath Thanith § 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) L. Müller. Numismatique d'Alex le Grand 1855 p. 273 x 305,

городахъ, имъются въ готсковъ в царижсковъ вабинетахъ авъ тетрадрахмы изъ Свиеополиса. Эготъ городъ (прежде пазывавшійся Бетсеанъ им – בית שאן зежаль на западномъ берегу Іордава на 4 часа пути отъ Тиверіады в въ 4 в. до Р. Хр быль значительнымь торговымь городомь, потому что въ немъ, вакъ центръ, сходялись большіе торговые тракты: свверный — изъ Дамаска; восточный — изъ Боцры; западный — изъ Іерусалима и еще одинъ, соединявшій его съ Акко, Сикаминомъ (Гевомъ) и Кесаріей или Стратоновой Вашней-городами на берегу Средиземнаго моря.-Вь Ввнскомъ кабпиетъ хранятся монеты Александра изъ Кесарін; въ Готскомъ – изъ Соцузы и Іоппіи. Очень можетъ быть, что эти моцетные дворы спабжали моцетами и Герусалимь, особенно Іоппія, которал служила гананью Іерусалима. Мевьшее количество монстъ чеканилось въ Аскалонв и другихъ городахъ Палестины. Нъкоторыя изъ упомянутыхъ монеть вмъютъ монограммы, обозначающія визванія двухъ часто далеко отстоящихъ другъ отъ друга, городовъ; онъ натеросны для васъ въ томъ отношенія, что, при скудости источниковъ для исторія того времени, дають свёдёція о торговыхъ связяхъ многихъ городовъ. Такъ напр. мы узнаемъ посредствомъ монетъ о торговыхъ свошеніяхъ Сикамиса (Геоа) и Свибоподиса (Бет-сеана), Аскалона и Филадельфіи (Равваеъ-Аммона) и проч.

Тъже явленія, какія представляєть намъ исторія налестинскихъ монетъ при Александръ Велик., находимъ мы иири его ближайшихъ преемникахъ. Такъ какъ этоть слявный герой, кончившій свою жизнь въ 323 г. до Р. Хр., не оставилъ ни одного взрослаго наслъдпика, то его обширныя владънія на долгое время сдълались предметомъ междоусобныхъ войнъ для его корыстолюбивыхъ полководцевъ. Спрія, Финикія и Палестина много терпъли отъ этихъ войнъ и часто переходили изъ однихъ рукъ въ другія. Послъ краткаго правленія Лаомедона Палестина поднала власти Птоломея Лага, прозваннаго Сотеромъ и владъвшаго Егип-

Digitized by Google

томъ (320 до Р. Хр.). Огнятая на короткое время Антигономъ, она въ 301 г. перешла во власть къ Селевку Никатору и съ тёхъ поръ почти столётіе оставалась подъ властію Лагидовъ.

При первомъ Селевкидъ, который, какъ и его преемники, удержалъ монетную систему Александра, мы находимъ въ Палестинъ кромъ прежняхъ еще другіе монетные дворы. Въ это время чеканится много монетъ въ Лидав (Діосполисв), городв, поднявшемся на счеть сосваней Іоппіи, разрушевной Птоломеемъ Сотеромъ ') и находившемся въ торговыхъ связяхъ съ другими городами 9), вакъ можно судить по монограммамъ на его монетахъ. Отношения эти не измънились и при Лагидахъ. Палестива въ это время пользовалась государственною монетою египетсвихъ правителей, которые сохраняли вообще монеты Александра съ нёсколько измъвеннымъ курсомъ <sup>8</sup>). Между палестинскими городами имвля монетные дворы по преимуществу торговые города, сносившіеся съ Египтомъ, вакъ Газа, Іоппія, Лидда и другіе, прежде упоманутые. Такъ употреблялись монеты во все время господства Селевнидовъ и Лагидовъ въ Палестинъ (). чрезвычайной политической бури, когда И только послъ іудеямъ удалось сдвлаться самостоятельнымъ народомъ, измъняется. Іуден чеканять собственным положение двлъ монеты съ своимъ шрифтомъ и типами, какъ знаками государственной самостоятельности.

С. Булатовъ.

(Продолжение будеть).

- <sup>2</sup>) Lenormant: revue numism. 1854 p. 166 я л.; Müller a. a. O. S. 316 fg.
- <sup>8</sup>) Mommsen. a. a. O. S. 40.
- 4) E khel a. a. O. III S. 209 fg; Mionnet: descriptions des modailles V. p. 1 fg. VIII supplement p. 1 fg.

<sup>&#</sup>x27;) Diodor. XIX, 93.

## "УЧЕБНИКЪ ПАТРОЛОГІИ И ПАТРИСТИКИ" НИРШЛЯ.

(Lehrbuch der Patrologie und Patristik. Von Dr. Joseph Nirschl, Profissor der Theologie an der Universität Würzburg. I–II B. 1881–1883).

Для интересующихся учебною постановкою патрологія въ западныхъ шкозахъ предзагаемъ здёсь краткія замвчанія объ учебникѣ патрологіи и патристикя Ниршля. Ибо этотъ учебникѣ, по словамъ автора его, есть, большею частію, плодъ его учебной двятельности въ качествѣ преподавателя натрологія.

Наши зимћувнія коснутся, главнымъ образомъ, состава и метода названиаго учебника.

По своимъ учепымъ качествамъ, по познотв содержавія и методу расположевія патристическаго матеріала, и, наконець, по характеру своего направления учебникъ потрологін Ниршля составляеть, во всякомъ случав, замвтное явление въ области учебной патристической литературы. авторъ при составлении своего учебника принялъ во 1160 иниманіе вст новтішія издація отеческихъ твореній и результаты поздирящихъ изысканій въ области древней церковной литературы, обставиль свой учебникь довольно научнымъ апцаратомъ и попытался произвести познымъ улучшенія въ общепринятомъ хронологическомъ метолв расположенія матеріала. Кромъ того, патрологія Ниршля паписана въ церковномъ духѣ, а потому въ ней вашли мвсто и такія патристическія дапныя, которыми вгнорируютъ протеставтские ученые, пренебрежительно относящиеся къ

Digitized by Google

церковному преданію, какъ напр. упоминаніе о чудесныхъ явленіяхъ въ жизни святыхъ<sup>1</sup>). Но авторъ разсматриваемаго учебника католивъ, и потому неръдко заставляетъ патрологію служить цьлямъ римско-католической церкви. Его конфессіональныя тенденціи проявляются даже въ такихъ случанхъ, гдъ онъ напмекъе всего могутъ имъть мъсто. Такъ при исчисленіи извъстной группы греческихъ и латинскихъ древнихъ церковныхъ писктелей и ихъ твореній авторъ на первомъ мъстъ ставить латинскихъ писателей и и и иихъ обращаетъ особсниое винманіе читателя. Но вся кому извъство и, конечно, самому Ниршлю, что далеко невсегда можно отдавать предпочтеніе датинской церковной литературъ предъ греческою. Въ данномъ случав безпристрастіе на было бы излишнимъ во всякомъ случав.

Патрологія Ниршля по своему составу распадается на двѣ части: на патрологію общую (Patrologiae pars generalis) и патрологію спеціальную (Patrologiae pars specialis). Первая часть, заялючающая въ себѣ общія предварительныя руководственныя свѣдѣнія, состоить изъ пати главъ. Въ первой главѣ (§ 1—3) сообщаются понятія о наукѣ, церковномъ отцѣ, церковномъ учителѣ и церковномъ писателѣ. Что же разумѣетъ авторь подъ патрологіей и патристикой, и какъ понимаетъ онъ задачу той и другой?

Въ разсматриваемомъ учебникъ Ниршля патрологія соединается съ патристивой, какъ это видно даже изъ самаго оглавлевія этого учебника. Такъ какъ въ нашей духов ной литературъ изтъ примъра подобнаго соединенія патрологіи съ патристикой, то и предлагаемъ свачала въсколько замъчаній для объясненія возможности этого соединенія. Въ западной богословской литературъ, наукъ объ отцахъ церкви и церковныхъ писателяхъ даютъ троякое назвавіе, смотря по цъли, какую преслъдуютъ при изученія патристической литературы. Ее называютъ патрологіей, если

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. § 85. Св. Грагорій Чудотворець.

250

обращаютъ главное внимание на отдовъ церкви в изучаютъ ихъ главиымъ образомъ съ историко-біографической сторовы библіографической; ее называыть патристикой, И если цервовныхъ писателей разсматриваютъ преимущественно какъ свидътелей церкви, ея ученія и ея учрежденій; слёдоватольно главный элементъ патристики-догматическое и правственное учение церковныхъ отцовъ или ихъ свидътельства о церковныхъ догматахъ. Такъ какъ свято отеческое богословское учение является главнымъ содержаниемъ патристики, то она и есть въ тесномь смысле disciplina theologica. Если же при изученія церковныхъ писателей обра щають одиваковое внимавіе ва патрологическій и патристическій элементы, то тогда соединають вивств и патро. логію и патристику, какъ это дилаеть Ниршль и какъ прежде него дълали другіе патрологи <sup>1</sup>). Наконецъ, науку объ отцахъ церкви и церковныхъ писателяхъ называютъ исторіей христіанской церковной литературы, если изучають излагаютъ исторію происхожденія, рази систиматически витія, процертанія и упадка древней церковной литературы; при этомъ о церковныхъ писателяхъ главнымъ образомъ говорать какъ о представителяхъ церковной науки своего временя. Иногда же исторія древней церковной литературы имветъ болве широкую постановку, обнимая собою и патродолю и патристику и разсматривая цервовныхъ писателей со всевозможныхъ сторонъ. Въ этомъ случав науку объ церкви называють слъдующимъ двойнымъ наимеотцахъ нованіемъ: патрологія или исторія христіанской литературы. Эго наилучшая постановка науки о церковныхъ писателяхъ и ихъ литературной двятельности; ибо здвсь изображается послядовательный ходъ развитія древней церковной литературы и систематически обозръвается учение каждаго церковнаго отца. Многоразличное содержание патрелоги пли исторіи древной церковной литературы объединиется наблю-

') F. W. Goldwitzer, Patrologie verbund n mit Patristik 1831.

деніемъ надъ постепеннымъ развитіемъ церковно-христіанскаго сознанія въ отношенія къ постиженію христіанства и надъ усовершевствованіемъ или временнымъ упадкомь церковно-богословской науки. Наялучшимъ образцомъ подобной постановки науки о церковныхъ писателяхъ является "патрологія или исторія христіанской литературы" Мелера, доведенная къ сожалѣнію только до четвертаго въка. Послъ сдъланныхъ нами замъчаній о различной постановкъ науки о церковныхъ писателяхъ повятно будетъ, на какую постановку этой науки указываетъ Ниршль, называя свой учебникъ "Патрологіей и Патристикой", и какія задачи преслъдуетъ его учебникъ.

Патрологія, по Ниршаю, есть на научныхъ основаніяхъ составленное руководство въ познанію, разумънію, оцьнкв и употребленію, въ интереснув церковной теологія, твореній церковныхъ отцовъ, какъ представителей богословской науки и свидътелей церкви своего времени. Говоря о церковныхъ отцахъ, съ одной стороны, какъ о церковныхъ писателяхъ и представителяхъ теологіи своего времени, а, съ другой, какъ о свидътеляхъ ученія, жизни и учрежденій церкви, и предлагая на этотъ счетъ необходными объясненія и руяоводственныя настарленія, патрологія преслідуеть двоякую цёль: она вводить читателя въ патристическую литературу, показываеть ему ся значение и развитие, а чрезъ это отврываетъ ему возможность дѣлать изъ отцовъ церкви надлежащее употребление въ интересахъ LEDREIL; напр. доказывать непрерывность церковнаго сознанія, или новазывать, что и въ настоящее время церковная втра таже самая, какою засвидательствовали ее древніе церковные отцы въ вачествъ въры апостольской. Этому свидъ. тельству отцовъ о въръ церкви, ея ученіи и учрежденіяхъ патрологія придаеть чанбольшую важность.

Задача патрологіи по изученію церковныхъ отцовъ опредвляется Ниршлемъ сладующимъ образомъ: патрологія говоритъ: а) объ авторитетв отцовъ; б) о жизня отцовъ; в) объ отеческихъ сочиненіяхъ, ихъ происхожденія, подлинности и неповрежденности, и дѣлаетъ имь надлежищую оцѣнку въ матеріальномъ и оормальномъ отношенія; г) опредѣляетъ заслуги отца для церкви и науки, важность его воззрѣній и направленіе, какому слѣдовалъ опъ въ споей литературной дѣятельности и д) паконецъ указываетъ изданіе его творевій и другія вспомогательныя средства.

Отношение патрология въ патристикъ и сущность послёдней авторъ обозначаетъ такъ: патрологія относится въ иатристикъ такъ, какъ теорія къ практикъ, или вакъ учоное ввеление къ Библи къ экзегетикъ и библейской теологія. Ибо подъ патристикою разуміется систематическое изложение ласния отновъ перкви и перковнихъ писателен о въръ и правственности. Согласно обозваченной задачъ патрологія и патристиви изучевіе каждаго церковнаго отца совершается по савдующей схемъ: указаніе источняковъ, изъ которыхъ почерпаются свъдънія о жизни и дъятельности извъстныхъ церковомхъ писателей; краткій очеркъ жизни и двятельности ихъ; обозрвніе ихъ сочиненій съ краткимъ обозначевіемъ ихъ содержанія; патристическая часть или изложение догматическаго и нравственнаго учения церковныхъ отцовъ, наконецъ указаніе изданій отсческихъ твореній и ученыхъ пособій.

Качестви и характерь исполненія указанной задачи патрологія Ниршля обозначены уже въ началѣ нашей замѣтки; здѣсь же сдѣлаемъ замѣчаніе только о патристической части разсматриваемаго учебника. Хотя Ниршль и говорить, что подъ натристикою разумѣется систематическое изложеніе вравственнаго и догматическаго ученія церковныхъ отцовъ, но самъ онъ не дѣлаетъ подобнаго изложенія и ограничивается большею частію буквальными извлеченіями изъ отеческихъ нисаній, составляющимя рядъ безсиязныхъ отрывковъ съ догматическимъ и нравственнымъ содержаніемъ. Подобный способъ изложенія патристиви имѣетъ врактическое значеніе при звучиваніи свято отеческихъ изречевій, по научнаго значенія онъ не выветь. Ибо орагментальная патристика по уясняеть духа и характера учевія извъстнаго церковнаго отца.

Вторая глава патрологія Ниршля трактусть объ авторитетв отцовъ церкви (§ 4-7) и третия-о критика патристическихъ сочиненій (§ 8-10). Эти двѣ главы вратко говорить объ указанныхъ предметахъ и не заключаютъ дъ себъ вичего оригинальнаго въ сравнени сь другими патрологіями, а въ патрологіи Фесслера говорятся о вихъ подробнве и обстоятельнве. Горяздо большимъ интересонъ отличается четвертая глава (§ 11-16): "объ изучевів и чтепіп патристическихъ сочиненій". Вь этой главѣ восьма кстати помвщенъ параграфъ (§ 11) в различныхъ годахъ отеческихъ сочиненій"; въ немъ говорится о происхожденія развидовъ отеческой литературы – апологіи, полелипныхъ мики, догматическихь и нравственныхъ творений, историческихъ, экаегетическихъ и посланій и писемъ. Въ другихъ учебинкахъ патрологіи свъдънія о различныхъ родахъ отеческихъ твореній разсвеваются по разнымъ параграфамъ. Для учащихся подобное разсвяніе указанныхъ свёденій имветь своя невыгоды.

Большой практическій интересь представляють, по на шему мивнію, параграфы 14 и 16. Въ первомъ нзъ нихь говорится о цвлесообразномъ выборф отеческихъ твореній для методическаю чтенія и изученія ихъ. Для ознакомленія съ ходомъ постепевиаго развитія древней отеческой литературы и для изученія отеческой теологіи необходимо читать и изучать патристическія сочиненія вь ихъ хропологической послѣдовательности. Но чтеніе и изученіе отеческихъ тиоревій по указанному способу продставляють значительныя неудобства для того, кто возымѣль бы похвальное желавіе сдѣлать отеческія творенія предметомъ постояннаго чтепія съ назидательною и образовательною цѣлію въ духѣ вѣры п благочестія святоотеческаго. Ибо древне церковная лигература чрезвычайно обширца по объему и весьма разиосбраз

на по содержавію; мвогія творевія весьма трудиы для чтенія, и не всё ови имёють одиваковую цённость какъ въ литературномъ, такъ и въ назидательномъ и образователь. номъ отношенияхъ. Кромв того мпогія сочпнения повторяють одив и тв же темы, и далеко не съ одинаковымъ совершен. ствомъ разработываютъ ихъ. Но съ другов стороны, есть м жду святоотеческими твореніями много прекраси й инихъ сочинений по легкости языка и изяществу стиля, по силь религіознаго чувства и по глубинъ богословской мысли, и по полнотв изъясненія известныхъ темъ. Посему для любителя свято-отеческаго чтенія необходимо двлать надлежащій выборъ между твореніями церковныхъ писателей и при чтеній и изученій ихъ полезно держаться опредвленнаго порядка или опредвленной методы. Самый же выборъ должевъ опредвляться тою целію, какую преследуеть тоть или другой читатель святоотеческихъ литературныхъ произведений. Вообще же при выборъ должно руководствоваться слъдующимъ правиломъ: такъ какъ церковные писатели, по роду своей литературной двятельности и по свойству изъясныемыхъ ими темъ, могутъ быть раздраевы на извъстныя группы, то изъ каждой группы должно выбирать извъстваго пссателя, а изъ его твороній — наилучшія, и начинать чтенія съ легчайшихъ сочинений.

Наршы предлагаеть и примърный указатель отеческихъ твореній для методическаго чтенів. Въ виду практической пользы приводимъ здъсь этотъ указатель въ сокраніи п съ нъкоторымъ измъненіемъ въ расположеніи наиме пованій отеческихъ твореній. Изъ историческихъ сочиненій къ прекраснъйшимъ и болъе легкимъ для чтенія могутъ быть отнесены слъдующія творенія: а) греческихъ церковныхъ писателей: мученичество св. Игнатія, епископа аптіохійскаго, и св. Поликарпа, еп смирискаго, жизнь св. Аптонія, описанная св. Аванасіемъ Великимъ, а особенно весьма назидательная церковная исторія Евсевія, епископа Кессарія Палестинской, и его "жизнь палератора Константина", и

церковно историческіе труды продолжателей Евсевія—Сократа, Созомена и Өеодорита; b) творенія латинскихъ инсателей: Іеронимовы описація жизни (vitae) св. Павла, Малхи и Иларісна, хроника Сульпиція Севера и de moribus persecutorum Лактанція.

Для ознакомленія съ древнею аполонетикою должно читать слёдующія апологетическія творенія: а) греческихъ писателей: двё апологіи св. Іустина мученика и оплоссоа, апологетическія сочененія Абивагора, беофила, епископи антіохійскаго, Климевта александрійскаго, Оригена (противъ Цельса), Абанасія Веливаго, Кирилла Александрійскаго (противъ императ. Юліана), беодорита епископа кирскаго, бывшаго послёднимъ греческимъ апологетомъ противъ язычества; б) латинскихъ писателей: апологетическое сочивеніе Минуція Феликса, извёстное подъ названіемъ "Октавій", Institutiones Лактанція, Апологетикъ Тертулліана и особенно общирное классическое твореніе Августина "о градъ Божіемъ", которое заключаетъ собою звивдную апологетику.

Въ полемикъ противъ іудейства классическимъ писате лемъ является св. Іустинъ съ своимъ "Разговоромъ съ Трифономъ іудеемъ"; полезно прочитать и противо- іудейскія полемаческія сочиненія Тертулліана и св. Капріана, епископа кареагенскаго.

Противо-еретическая литературная полемика имъетъ многихъ замъчательныхъ представителей. Въ полемикъ противъ гностиковъ первое мъсто запимаетъ св. Ириней еписк. ліонскій, къ нему примыкаетъ Тертулліанъ. Противъ антитринитаріевъ писали св. Ипполить (противъ Ноэта) и Тертулліанъ. Изъ числа другахъ полемистовъ должно упомянуть Іеронима (противъ Іовіава, Вигиланція и Гельвидія) и Іоанна Дамаскина (противъ иконоборцевъ). По исторіи ересей, промѣ Иринея, важнъйшими писателями должно счатать Ипполита и Еогонава, еп. кыпрскаго.

Къ лучшимъ, и одво легкимъ для чтенія, догматичесвимъ сочинсніямъ должно причислить о единстве цервви Кипріава, enchiridion или о въръ, вадежав и любви Августява, commonitorium (памятвыя записки) Викевтія лирив. скаго, огласительные слова св. Кирилла Герусалинскаго, большое огласительное слово св. Григорія Нисскаго. Скуда же относятся превосходныя догматическія и догматико-полемическія сочиненія, написанныя въ борьбъ съ аріанствомъ, несторіанствомъ, евтихіанствомъ и педагіанствомъ. Ученіе о Троица и Логоса излагается въ сочиненияхъ св. Аванасия, Василія Великаго, Григорія Назіанзина, Григорія Насскаго, Идарія Пивтавійскаго, Дидима (de Spiritu Sancto) и Августива. Ученіе о воплощенія Бога-Слова въ твореніяхъ Аоанасія. Амвросія Медіоланскаго, Кирилла Алевсандрійскаго, Прокла и Льва I. О тверевіи вообще и провидъвіи-въ превосходнайшихъ твореніяхъ Василія Веливаго и Григорія Нисскаго, а также въ твореніяхъ Осодорита и Августина. Ученіе о церкви и таянствахъ кожно читать въ твореніяхъ св. Кипріана. Тертулзіана (de baptismo), въ огласительныхъ словахъ Кирилла Герусалимскаго, Григорія Назіавзина (oratio de baptismo); а ученіе о посл'ядней судьбъ міра въ сочиненіяхъ Авинагора (о восбресенія), Меводія Патарскаго (о восвресени) и др.

Родъ спекулятивной догматики представлевъ въ сочинени Оригена о вачалахъ (de principiis), а религіозной онлософія въ сочиноніяхъ Климента Александрійскаго (stromata) я Августина (de vera religione). Вь догматикъ Дамаскина объедпнено все греческое богословіе.

Для чтенія и изученія *мравственнаю* отеческаго ученія можно указать на творенія апостольскихъ отцовъ, на трактаты Кипріана (de lapsis, de habitu virginum, de mortalitate, de orationo dominica), Тертулліана (de patientia, de oratione dominica), Оригена (о молитвъ), Григорія Назіанзина (de fuga sua), Григорія Нясскаго (о жизня Мопсея законодателя, или о сопершенствъ въ добродътели), Меводія (symposium), Ефрема Сирина, Амвросія (de officiis ministrorum, de virginitate ad sororem suam Marcellinam), Авгу-

Digitized by Google

стина (особенно его "Исповъдь" и монологи), многія сочиненія Іоавна Златоуста, Іоанна Дамасияна.

О жизни подвижнической, пустывной и монастырской пясаля многіе церковные писатели, но особенно выдаются въ этомъ отношении творения св. Василия Великаго. Өеолорита (historia religiosa) и Палладія (Лавсанкъ, или повѣствование о жизни святыхъ и блаженныхъ отповъ).

Церковное краснорѣчіе можно изучать по твореніямъ Василія Веливаго, Григорія Назіанзива и Григорія Ниссваго, Ефрема Сирина, І. Златоустаго, Амвросія Медіоланскаго. Образны катяхизическихъ поучевій имвемъ въ огласятельныхъ словахъ Кирилла Іерусалимскаго и Амвросія (de mysteriis). А превосходное руководство для оглашенія даль Августивъ (de catechizandis rudibus).

При выборъ для чтенія экзегетическихъ сочиненій должво имъть въ виду, что одви толкователи Св. Писанія предпочитали буквальный способъ изъяснения его, а другиеаллегорическій и нравственный. Въ первомъ отвошеніи руководителями могуть быть: І. Златоусть и Өеодорить Кирскій, Іеронимъ и Августивъ; во второмъ (по изъясненію нравственнаго смысла Св. Писанія) Ефремъ Сиринъ, Златоусть, Августинь и Амвросій, І. Дамаскинь (Parallela). Вообще же при изучении Библи хорошо пользоваться превосходными твореніями Евсевія, Іеронима, Епифанія, Августина и особенно сочиненіями послёдняго о христіанской наукъ (de doctrina christiana) и о согласіи евангелистовъ (de consensu evangelistarum).

Для философскаго чтенія можно рекомендовать философскія сочиненія Августина (противъ академиковъ, о жизня блажевной, о порядкъ, о количествъ души и др.).

Образцами эпистолярной литературы могутъ служить преврасныя посланія и письма св. Аванасія, а особенно Василія Великаго, І. Златоустаго, Нила, Исидора Пелусіота. Кипріана, Іероняма, Августива. Изъ древнихъ христіанскихь гимнологовъ славятся Амеросій и Павлинъ Ноланскій; 17

TUYAN KICH. LYX. ARAJ. 1884 F. T. III.

изъ христіанскихъ поэтовъ – Григорій Назіанзинъ, Ефремъ Сиринъ, Іоапиъ Дамаскинъ, Пруденцій, Седулій, Фортунать.

Значительный практическій интересь представляеть параграфъ 16-й, трактующій объ условіяхъ и правилахъ, при соблюдении которыхъ чтение отеческихъ писателей можеть принесть наибольшую пользу. Ибо недостаточно еще умъть читать отеческія творевія: во при чтевіи ихъ нужно заботиться и о томъ, чтобы извлекать изъ чтенія ихъ возможно обильную ваучную и правственную выгоду. Подъ руководствомъ отцовъ мы должны возможно глубже уразумъвать таинственныя христіянскія истины, усвоять духъ превосходными сужденіями и доказательотповъ и ихъ пользоваться для созиданія и защищенія царства ствами Божія на землю. Но подобная польза будеть проистекать изъ свято-отеческого чтенія только при соблюденіи слёдующихъ условій. Есля, во первыхъ, читатель будетъ провикнуть уваженіемъ къ отцамъ, какъ великимъ и святымъ учителямъ Церкви, и съ благоговъніемъ будетъ усвоять ихъ ученія и наставленія. Если, во вторыхъ, онъ приступить кь чтенію твореній ихъ съ умомъ, свободнымъ отъ предубъжденій, и съ сордцемъ, расположеннымъ къ воспринятію истины. Ибо предубъжденія подобны облаку, заволавивающему солнце, и свътлые лучи истины не могутъ вполив проникать въ сердце, закрытое предубъжденіями. Въ данномъ случат лучи истины будутъ уподобляться свмени, упавшему на каменистую почну. Посему искреннее чувство, безпристрастное изслёдованіе, серіозныя стремленія къ глубокому знанію должны быть необходимыми условіями для успъшнаго чтенія отеческихъ твореній.

Самое же чтеніе должно совершаться со внимательностію, настойчивостію и по извёстному порядку. Внимательность требуетъ повоя и сосредоточенности духа, а настойчивость и порядокъ—чтенія частаго и упорядоченнаго. Для пронивновенія въ духъ церковныхъ писателей, постиженія и усвоенія ихъ ученія необходимо читать часто и много,

Digitized by Google

допуская по временамъ перерывы для отдохновенія ума и для размышленія о прочитанномъ. Вообще же нужно читать много, но не многое сразу, а разь избранное твореніе должно изучать основательно и потомъ уже приниматься за чтеніе другаго творенія. А чтобы прочитанное, при слабости человѣческой памяти, не забылось, полезио, слѣдуя совѣтамъ опытныхъ людей, кратко излагать прочитанное твореніе и старательно обдумывать изложенное. При этомъ должно обращать вниманіе на построеніе читаемаго сочиненія, главнъйшіе аргументы его, на характеристику лицъ, характеръ самой книги и главнъйшія мысли ся. Прекрасныя классическія мѣста полезно записывать въ особую книгу и въ надлежащихъ случаяхъ пользоваться ими.

Вообще же всякій, желающій съ пользою читать святоотеческія творенія, долженъ имъть въ виду слёдующее: возможно глубокое постяженіе откровенной истины, изъясняемой церковными отцами, есть даръ, исходящій свыше. Посему должно заботиться о томъ, чтобы отъ Отца свътовъ снизошелъ на читателя отеческихъ писателей благодатный лучъ, очищающій сердце и просвъщающій духовныя очи. Пусть читатель отеческихъ творевій руководствуется правиломъ: ога et labora.

Патая и послѣдняя глава первой части патрологіи Ниршля имѣетъ слѣдующее общее надписаніе: "исторія патрологія и патристическая литература" (§§ 17—20). Въ этой главѣ, послѣ краткой исторія патрологіи и указанія главнѣйшихъ изслѣдователей въ области этой науки, окончательно образовавшейся въ отдѣльную собственно богословскую науку только въ 18-мъ столѣтіи, исчисляются изданія отеческихъ твореній съ замѣчаніями о качествахъ и особенностяхъ этихъ изданій, патристическія библіотеки или сборники, говорится о катенахъ и отеческихъ христоматіяхъ. Эта глава весьма полезна для того, кто нуждается въ руководственныхъ указаніяхъ относительно изданій отеческихъ твореній и ученой литературы, посвященной изученію ихъ. 17\*

Вторая часть патрологія Няршля обозрѣваеть древне. церковную литературу по періодамъ. Первый томъ (1-384 стр.) завлючаеть въ себи обозривіе отеческой литературы за первый періодъ ея существованія (съ 70 г. по 323 г.). этоть періодъ раздёлень на два отдёла: въ первомъ отдёлё обозръваются сочиненія апостольскихъ отцовъ перваго и втораго столётія, вачиная съ апостола Варвавы и кончая Папіемъ, епископомъ Іерапольскимъ; во второмъ-патристическая литература апологетовъ и полемистовъ втораго стольтія и отеческая литература З-го въка и первыхъ двухъ десятильтій 4-го. Второй періодь (2-й томъ 1-525 стр.) обнимаеть время процватания отеческой литературы отъ единодержавія императора Константина до смерти папы Льва Великаго съ 323-461 г. Обращаемъ особенное внимание читателей на первый отдель 1-го періода, трактующій о сочиненіяхъ апостольскихъ отцовъ. Творенія, извѣстныя подъ именами апостольскихъ отцовъ Варнавы, Климента Римсваго, Ерма, Игватія Антіохійскаго и Поликарпа Смирнскаго, имвють величайшую важность какъ по своей древности. такъ и потому, что по этимъ сочиненіямъ мы главнымъ образомъ изучаемъ состояніе Церкви христіанской въ первомъ въвъ и началъ втораго столътія; напр. безъ посланій Климента Римскаго и Игнатія Антіохійскаго невозможно пріобръсти опредвленняго понятія о первоначальномъ цервовновь устройствь. А между твиъ извъстно, что отряцательная крытика подвергла сильному сомевнію подлинность твореній апостольскихъ отцовъ и отрицала принадлежность этихь писаній твиъ мужамъ, которымъ усвояло и усвояетъ ихъ церковное предание. Отрицательное отношение въ твореніямь апостольскихъ отцовъ вачалось еще съ 17-го въка и отчасти продолжается и до нынъ. Въ виду высокаго достоинства твореній апостольскихъ отцовъ и різкихъ ванадокъ на нихъ со стороны отрицательной критики особенвую важность для патролога пріобрътають вопросы о подлинвости твореній, извъстныхъ подъ именами апостольскихъ мужей, и о принадлежности ихъ тёмъ именно отцамъ, какимъ усвояетъ ихъ церковное преданіе. И Ниршаь въ своей патрологіи обратилъ должное вниманіе на эти вопросы, обстоятельно разрёшая ихъ въ духё церковнаго преданія, подтверждая подлинность ихъ и основательно опровергая возраженія противъ нея.

Учебникъ патрологіи Ниршля въ сравненія съ другими подобными учебниками представляеть ивкоторыя хорошія особенности со стороны метода изучения и расположения патристическаго матеріала. Этими особенностими Ниршль отличаеть свой учебникъ отъ учебниковъ Фесслера и Альцога 1). Въ чемъ же состоятъ этя особенности? Древняя цервовная литература имъла свою исторію и свои періоды развитія, процвътанія и упадка какъ со стороны формы, тавъ и со стороны внутреннихъ своихъ качествъ. Пріобрътеніе яснаго представленія о происхожденіи, развитіи и процвътанія оточеской литературы возможно только путемъ хронологическаго изученія. Слёдовательно всявій учебникъ патрологія, имъющій своею задачею изображеніе возникновенія и развитія церковной литературы, долженъ располагать свой матеріаль въ его хронологической послёдовательности. Чисто-хронологическая послёдовательность въ расположении патристическаго матеріала соблюдена въ патрологіи Фесслера<sup>\*</sup>). Но чисто-хровологическій методъ представляетъ значительныя неудобства, невыгодно отразившіяся на патрологія Фесслера. Ибо при этомъ методъ хотя и соблюдается одновременность литературной диятельности извъстныхъ церковныхъ отцовъ, по за то не можетъ быть въ достаточной степени выяснена однородность ея и извъстная родственность въ направленія литературной дбятельности нёкоторыхъ церковныхъ писателей. Другіе состави-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Handbuch der Patrologie oder der ältern christlichen Literärgeschichte. 3 Auflage. 1876.

<sup>\*)</sup> Institutiones Patrologiae. 1850.

тели патрологическихъ курсовъ обозръвали греческую церковную литературу отдъльно отъ латинской. Подобнымъ методомъ изложенія отличается учебникъ Альцога. При этомъ методѣ можно 'съ большимъ удобствомъ отмѣчать сродство и внутреннюю связь, существующія въ литературной дъятельности извѣстиыхъ церковвыхъ писателей, но нельзя съ такимъ же удобствомъ отмѣчать одновремепность литературной дъятельности греческихъ и латинскихъ овсателей.

Учебникъ Ниршая слъдуетъ также хронологическому методу, но отличаетъ себя отъ учебниковъ Фесслера и Аль цога такою комбинаціей матеріада, при которой, думаеть Ниршль, устраняются недостатки метода названныхъ двухъ учебниковъ. Эти недостатки онъ старается устранить твиъ, что онъ вообще соблюдаеть хронологическую послёдовательность въ расположения патристическаго матеріала, но при этомъ представляетъ писателей въ небольшихъ группахъ по ихъ духовному сродству, зависимости и одновременной литературной двятельности. Что при подобномъ способъ группировки патристическаго матеріала въ учебникъ Ниршля наглядные представляется характерь развитія церковной литературы, ясиће и цћльнће выступають одинъ за другимъ отдёльные моменты этого развитія, -- это можно показать сравненіемъ учебника Ниршля съ учебниками Фесслера и Альцога. Для сравненія беремъ одинъ слъдующій примъръ. Вторымъ томомъ патрологія Ниршля вачинается обозрвніе христіанской литературы 2-го періода (323-461 г.). Первый отдель этого періода обозреваеть "церковныхъ пясателей первой эпохи защищения божества Догоса противъ аріанъ", или "Аванасій и его современники (323--373). Этотъ отдѣлъ раздѣляется на три главы или маленькія группы церковныхъ писателей, имъющія цълію соблюденіе хронологической послёдовательности и одновременности (какъ въ учебникъ Фесслера) и выражение духовной родственности, зависимости и однородной двятельности церковныхъ писа.

телей (или обозрвніе греческой литературы отдвльно отъ латинской, какъ у Альцога). Глава I: Абанасій и современные греческие цервовные писатели. 1. Общая характери. стика христіанской литературы всего періода (втораго). 2. Евсевій, епископъ Кесарійскій, З. Сочиненія (его). 4. Характеръ Евсевія в заслуги, какъ писателя. Свидительства изъ его сочинений. 5. Св. Асанасий, архиси александрийский. 6. Его сочивения. 7. Аванасий, какъ церковный писатоль и учитель Церкви. 8. Св. Кириллъ, еп. Герусалимский. 9. Сочиненія. 10. Кириллъ, какъ свидътель Церкви. 11. Макарій Великій, христіанскій зпологеть и экзегеть. — Глава II: Иларій Пиктавійскій и современные латинскіе церковные писатели. 1. Св. Иларій еп. Пиктавійскій. 2. Сочиненія. 3. Иларій, какъ церковный писатель и свидътель Церкви. 4. Осія еп. Кордовскій и др. Затямъ (глава З-я) слядуеть группа представителей аскетической литературы (напр. св. Антоній, Пахомій и др.). Далье следуеть новый отдель (370-400 г.) съ четырьмя маленькими группами церковныхъ писателей греческихъ и датинскихъ. Тотъ же самый періодъ въ патрологіи Альцога обозревается въ двухъ большихъ главахъ: въ первой помъщены греческіе и сирійскіе писатели, а во второй-латинскіе. Въ патрологіи Фесслера церковные писатели распредълены въ чисто хронологическомъ порядкъ. Изъ сравненія расположенія патристическаго матеріала въ учебникахъ Ниршля, Альцога и Фесслера видно, что преимущество метода изложенія матеріала находится на сторонъ учебанка Ниршля.

Однакожъ не должно преувеличивать преимуществъ метода учебника Ниршля и не слёдуетъ слишкомъ много довърять заявленію его, что въ разсматриваемомъ учебникъ въ достаточной степени выясняются и духовная родственность и связь литературной дъятельности извъстныхъ церковныхъ писателей. Выясненіе той и другой въ учебникъ Ниршля не идетъ далъе общихъ надписаній: "церковные писатели первой эпохи защищенія божества Слова противъ аріанъ"; или: "церковные писатели во время защищенія божества Слова и Св. Духа противъ аріанъ (аноміанъ) и македоніанъ". Ибо въ учебникъ Ниршля мы не находимъ ни

обозначения последовательного хода церковно-литературной борьбы съ аріанствомъ, ни выясненія взаимнаго участія въ этой борьбъ церковныхъ писателей извъстной группы, ни опредвленія результатовъ литературнаго защищенія извёстнаго догмата. достигнутыхъ этою групною; не выяснены также соотношенія между группами церковныхъ писателей по отношению въ общей полемивъ съ аріанствоиъ. Поэтому если Овербевъ 1) не безъ нъкотораго основанія назваль учебникъ Альцога не исторіей церковной литературы, а **даталогомъ**, то, на основани выше сказанваго, и учебникъ Ниршля можно также назвать каталогомъ церковныхъ писателей, хотя его ваталогъ и лучше каталога Алицога: ибо болве удачная группировка натристическаго матеріала позволяетъ читателю только ощущать существование внутренней связи и духовнаго сродства между писателями извъстной групаы. Кром'я того, не всегда можно сказать, что извъстная группа церковныхъ писателей въ учебникъ Ниршля вызываеть подобное ощущение. Такъ въ обозначенной выше первой группъ втораго періода поставлены рядомъ Евсевій Кесарійскій, св. Аванасій и св. Кириллъ Іврусалимскій. Съ хровологической точки зрвнія ніть основаній возражать противъ помъщенія названныхъ писателей въ одной групаъ. Но въ патрологія Наршля читатель не найдеть выясненія внутревняго основанія, оправдывающаго соединеніе ихъ въ одной групив. А между твмъ, читатель, знакомый съ церковною исторіей, заметь, что литературная деятельность Евсевія имѣла другой характеръ и другое значевіе по отношенію къ защита божества Слова, чамъ даятельность св. Аванасія, что отношеніе Кирилла Іерусалимскаго къ аріанству инос, чъмъ отношение къ нему Асанасия.

Во всякомъ случат изъ сказаннаго нами о составъ и методъ учебника патрологіи Ниршля видно, что этотъ учебникъ можетъ служить хорошимъ пособіемъ при изученіи древней церковной литературы.

К. Поповъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Über die Anfänge der patristischen Literatur. F. Overbeck. Histor. Zeitschrift. 1882.

### дополнительная замътка

## КЪ ИСТОРІИ КЕРДАНСКАГО ШТУНДИЗМА.

Совращенія въ птундизмъ. Собранія штундистовъ и перекрещиванья. Погребенія штундистовъ. Произволъ въ отношеніи къ дъламъ брачнымъ и распущенность въ семейной жизни. Правовое положеніе штундизма. Переписка между священивкомъ и приставомъ по дълу штундизма. Ослабленіе фанатизма. Развращающее вліяніе штундизма въ приходъ. Ожиданіе прибытія Его Высокопреосвященства митрополита Платона. Необходимость особыхъ мёръ въ отношеніи къ штундизму; нужда въ усиленіе церковной дисциплины.

Положеніе православія и штунды въ Керданскомъ приходѣ въ настоящее время вообще такое же, какимъ оно изображено мною въ статьѣ '). Отмѣчаю здѣсь лишь то, что случилось особевнаго въ теченіи послѣдняго времени.

Совращенія въ штунду въ Керданскомъ приходѣ за послѣднее время не были такъ многочисленны, какъ прежде. Перешли въ штундизмъ нѣкоторые изъ тѣхъ, которые до сихъ поръ были извѣстны, какъ тайные приверженцы новаго ученія <sup>3</sup>); совершенно же новыхъ и вполнѣ неожиданныхъ совращеній не было. Въ ряду условій, благопріятствующихъ принятію штундизма тѣмъ или другимъ лицомъ или всѣмъ семействомъ, нужно упомянуть еще и родственния связи. Родство съ тѣмъ или другимъ ярымъ штундистомъ влечетъ за собою весьма нерѣдко и переходъ въ штундовую

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Труды Біевской дух. Академін, 1884 г. N.N. 1-5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Таковы, напр., Кориндій Игнатьевъ Слободянъ (съ семействоит), Никифорь Прогофьевъ Брыжъ (одинъ, безъ семейства), Анастасія Петрова, жена крестьлинна Семона Чалаго (съ дътьми отъ перваго и вгораго брака) и пр.

въру. Это положение можно доказать ссылками на многие примъры. Между фамиліями нашего села болъе всёхъ благопріятво отнеслись въ штундизму Бузынные-Саи (отъ Өеодора Бузыннаго, 65 л.). Козаченки – Малеваные (отъ Григорія Кириллова Козачепко, по прозвищу — Малевавнаго, 62 л.), Слободяны (отъ одного родоначальника, мив неизвестваго), Казиміренки-Безпальки (отъ Игната Казиміренко-Безпалька, въ семъ году умершаго) и Козлы (общаго родоночальника ихъ не знаю). Самыя эги фамиліи находятся во взаимномъ родствъ; къ нимъ же примыкаютъ по родственнымъ отношеніямъ и многія другія фамиліи, оказавшіяся раньше или позже благорасположенными къ принятію штундизма. Жена Авксентія Өеодорова Бузыннаго, — Өеодосія Григорьева дочь Григорія Кириллова Козаченко-Малеваннаго; жена Стефана Бузычнаго- штундистка родная сестра Ананія Левченко, а жена Ананія Левченко-дочь Игната Казимір., родная сестра Емеліана Казиміренко, явнаго штундиста; жена Адріана Яковлева Оксаныча Христина Архиппова-родная сестра жены Евмена Чалаго, жена Космы Слободяна (Гардаша) Акилина Созонтова, происходя изъ фамиліи Козловъ, жена Сергвя Михайлова Горбенка – родная сестра Климента Яценко; Архиппъ Диденко и Семенъ Давиденко-какіето родственники (общая пхъ фамилія, кажется, Стухки), жена солдата Өеодора Слободяна, Параскева Кириллова, родная сестра Филиппа Кириллова Чепорскаго, и пр.

Собранія штундистовъ въ с. Керданахъ продолжались. Разница здёсь лишь та, что мъстомъ собраній штундистовъ по преимуществу былъ домъ не Саевъ, а Климента Яценко, хотя бывали собравія штундистовъ также и въ другихъ мѣстахъ. Послъ благополучнаго опыта перекрещиванья въ Керданской р. Котлуъ, произведеннаго въ прошедшемъ году лътомъ, эти перекрещиванія производились также и въ настоящее лъто. Перекрещиваются здъсь и мущины и женщины, и-ве изъ одвихъ Керданъ, но и изъ Болкуна, Пруссъ, Ольшаницы и др. Первое перекрещиванье прошлымъ яътомъ происходило 22 мая; второе — З іюля, ровно черезъ 6 нед. послё перваго. Говорятъ, будто этотъ порядокъ перскрещиваній (чрезъ 6 нед.) принятъ и на будущее время. Процессія къ рёкё начинается шествіемъ братіи отъ мёста собранія въ тотъ день; шествіе открывается какъ разъ въ то время, когда въ церкви начинается литургія. Крещеніе состоитъ въ погруженіи крещаемаго навзничъ два раза, говорятъ, безъ словъ "во имя Отца и Сына и Св. Духа". Послё перекрещиванья возвращаются въ извёстный домъ, гдё устрояется трапеза братіи. Здёсь же въ этотъ день бываетъ пріобщеніе чаши и хлёба, которое такимъ образомъ у штундистовъ бываетъ, по слухамъ, тоже чрезъ 6 нед.

Первое перекрещиванье въ Керданахъ не обошлось безъ приключенія, которое послужило поводомъ къ возбужденію судебнаго процесса. 22 мая, въ воскресный день, православные, по звону колокола, собирались въ церковь на литургію. Вдругъ, совершенно неожиданно, они встрътили штундовую процессію человъкъ въ 200. Изъ любопытства очень многіе изъ православныхъ потанулись за процессіей. На берегу ръки образовалась громадная толпа народа: впереди, у самой ръки, расположились штундисты, а позади ихъ, въ нёкоторомъ отъ нихъ отдалении, на возвышенности, расположились любопытные православные. Началось переврещиванье. Въ это время шелъ въ церковь житель с. Керданъ мъщанинъ Іосифъ Боханъвичъ. Увидъвъ штундовую процессію, онь также пошель въ слёдь за нею къ рёкв. Когда онъ подошелъ въ штундистамъ, то уже пъли будто бы "елицы во Христа крестистеся"...; одинъ изъ переврещенцевъ выходилъ изъ воды, а другой, который былъ на то время самымъ крестителемъ, стоялъ въ водъ, ожидая къ себъ другихъ. При видъ всего этого, Боханъвичъ не могъ оставаться молчаливымъ зрителемъ. Онъ подошелъ къ штупдистамъ и обратился къ нимъ приблизительно съ такою рвчью: "что это вы такое двлаете?! Одумайтесь. Побойтесь Бога. Отъ кого это вы получили такую власть и право

такъ дъйствовать? . Чи вамъ духовне начальство позволяло, чи може свътске? Доки вы будете світомъ морочить?"... Поющіе остановились. "Отойдіть лишинь, дядьку, не мішайте намъ!"... заговорили штундисты. ... Якъ же можно", продолжаль Боханъвичь, "зібралясь такою гурьбою среди села. та ще й въ те время, коли народъ въ церковь збіранця на служеніе? На що вы народъ тревожите? Та вже колы вамъ хочеця ціого, то йшли бъ вы куда небудь далі за село, отъ туды въ дозы чи що... а то тутъ середъ самаго села піднімаете тавій галасъ"...-"Ба... Це ты отъ фарисвя", свазалъ Косма Гардашъ, "отъ того твого попа... Эге це ты отъ фарисэя? Геть!"... При этомъ послёднемъ словё Косма удариль Боханвинча въ грудь, и затвиъ толкнулъ его такъ, что онъ, по свидътельству очевидцевъ, "далеко заточился". Нъкоторые изъ православныхъ зашумвли: "що це таке за лиха година? За що вінъ старого человіва въ груди бье? Въ холодну его... взять его въ холодну!"... Другая часть народа, стоявшаго въ сторовв, молчала. Некоторые прямо заявили, что "ихъ (штундистовъ) нельзя трогать". "А що жъ? Коли теперъ імъ дозволево отъ правительства. Теперъ всі за ними... Якъ бы імъ не можно було, то імъ запретнио бъ правительство... А мы що якь будемъ зъ ними робыть?"... ').

Послѣ этого нѣкоторые изъ православныхъ (въ томъ числѣ и Боханѣвичъ (пошли въ церковь, а штундисты докончили свое перекрещиванье безпрепятственно. Дѣло однако этимъ не кончилось. Противъ Боханѣвича былъ подвятъ судебный процессъ; впрочемъ этому процессу хотѣли придать частный характеръ. Жалоба на Боханѣвича была подава отъ имени одного штундиста, Адріана Оксаныча, который жаловался на него "за оскорбленіе его дѣйствіемъ". Въ прошеніи ничего не было сказано объ обстоятельствахъ, при которыхъ будтобы совершилось взводимое на отвѣтчика

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это говориль Романь Яценко, о которомъ сказано мною въ самой статьъ.

"оскорбленіе д'яйствіемъ", такъ что Таращ. судья г. Ценнаъ, полагалъ, говорятъ, сначала, что Боханввичъ "такъ себв". "случайно", гдъ нибудь при дорогъ" побилъ Оксаныча. Сообщаю вое-что (съ разсказовъ другихъ) о самомъ разбирательствъ этого дъла въ камеръ мироваго суда. На вопросъ г. судьи, Боханфвичъ себя виновнымъ не призналъ; затемъ сталь излагать обстоятельства двла; какъ онъ шель въ церковь, какъ, замътивъ процессію, пошелъ къ ръкъ, какъ онъ обличалъ штундистовъ за незаконныя сборища, какъ его ударили въ грудь и оттолкнули, и какъ вародъ крикнулъ на Кузьму Г. "беріть его въ холодну". Когда разсказъ дошель до этого места, то судья спросиль, обращаясь въ штундистамъ: "какъ же вы смели въ такое время это дёлать?" — Штундисты молчали. Послъ замъчанія и выговора судьи штундистамъ, за незаконныя собранія, Боханввичъ показываль, что онь Оксаныча совсёмь не трогаль. Свидътельскія показавія такъ же не подтверждали жалобы. Тогда судья спросиль тяжущихся, согласны ли они мириться. Оксавычъ свачала далъ отвътъ отрицательный, а потомъ согласился, впрочемъ съ отговоркой: "нехай тілко міні за бумагу заплатить"..., Что жъ она стоитъ, -- эта бумага?" спро-заплатить свідетелямъ»... Судья объявилъ, что свидвтеля должны были явиться (кажется, по близости мъста) безплатно. Пря этомъ судья сталъ снова выговаривать за незаконныя собранія. Штундисть наконець согласился мириться,... "тілко все таки нехай міні за бумагу заплатить"...."А вы согласны мириться?" спросиль судья Боханъвича. "Я не могу съ еретиками мириться"... началъ было Боханфвичъ. "Какъ вы смвете", возразиль судья, "здвсь такь говорить? Я это запишу въ протоколъ. Что это значитъ? Вы, пожалуй, не захотите призвавать никакой другой въры и исповъданій вромъ православной въры?! Всявая въра имъетъ у насъ право на свое существование, хотя бы она была и неправославная; католическая въра-не та же, что православная, еврейская

-одять другая, но ни той, ни другой вы не васаетесь и не вивете правя касаться. Пусть себв всякій ввруеть, какъ ему угодно. А то, пожалуй, за то, что другіе содержать неправую въру, вы и убить ихъ для себя гръхомъ не посчитаете"...-"Эге, ваше благородіе", сказаль одннь пзъ штундистовъ - свидътелей (Автономъ Бузынный – Сай), "ото жъ саме якъ разъ вінъ хотівъ утопить нашого пресвітера (престителя). "Вішъ, ваше благородіе, і дулі намъ тыкавъ", подхватиль другой штундисть (кажется, самь, Оксанычь). Боханфвичь объясныль, что онь не хотвль съ ними мириться потому, что находить обяженсьить не жалобщива, а себя, въ настоящій разъ отвѣтчика. "Покорно прошу ваше благородіе", сказаль Боханввичь, решеніе настоящаго дела пріостановить. Я представаю вамъ своихъ свидателей, которые поважуть, что я не биль, а самь быль побить". Темь явло пока и кончилось. Второе перекрещиваные въ этомъ году пяти чужестороннихъ лицъ (З іюля) совершилось тихо и безъ особенныхъ привлючений.

Погребенія штундистовъ теперь совершаются уже соверпіенно безпрепятственно на православномъ кладбищъ (рядомъ съ православными покойниками). Изъ штундовой братіи умеръ въ истекшемъ году одинъ изъ ръявыхъ и первыхъ послёдователей штундизма Харитонъ Бузынный (Сай). (Сверхъ того, два изъ закоренёлыхъ штундистовъ—Яковъ Шевченко-Голубець и Кириллъ Яковлевъ Прокопенко выселились въ Херс. губ.; изрёдка впрочемъ они еще наёзжаютъ въ село).

То, чего можно было ожидать отъ штундовыхъ браковъ, впослёдствіи вполнё подтвердилось. Узы брачныя слабіютъ, началъ практиковаться гражданскій бракъ, и развратъ распространяется. Вотъ этому примёры. Таращанскій штундистъ Мовчанюкъ (одинъ изъ первыхъ дёятелей по насажденію штудизма въ Керданахъ) прогналъ свою православную жену, и принялъ на ея мёсто другую, дёвицу, которая все-таки оставалась православною. По собственному объясненію этой послёдней. Мовчанюкъ подбилъ" се къ сожитію съ нимъ, а когда она потомъ хотёла сама его бросить, то онъ угрожаль ей-убить ес. Наложница Мовчанюва оставалась съ нимъ до той поры, когда самому Мовчанюку пришла охота прогнать ее отъ себя. Оставивъ Мавчанюка. она перешла для сожитія къ Керданскому крестьянину Кипріану Козаченко. Этоть послёдній еще раньше быль оставленъ своею женою, которля пребываетъ гив-то въ неизвъстности. Теперь когда Козаченко явно вступилъ въ незаконную связь съ надожниней Мовчанюка, мъстный священникъ дълалъ ему не разъ увъщанія и выговоры. Не смотря на это, Козаченко и до сихъ поръ остается безъ исправлевія. "Чтожъ ото?" спрашиваль его въ послёдній разъ священникъ, "такъ ты будешь жить и дальше?"- "А то що жъ?!" возражаетъ съ видомъ твердой ръшимости Козаченко. "Да въдь это – блудъ, противный званію христіанина, осуждаемый Св. Писаніемъ и Церковью"...., Ну, то що? Нехай воно собі буде й блудъ...- "Такъ ты бы лучше искалъ развода съ твоею женою, а потомъ женидся бы"...-"Э... довго воно буде, віволы ждать!" Такой примъръ штундовой свободы въ выборъ себъ подруги жизни нашель для себя подражателей и у православныхъ. Въ неданнее время у насъ уже и былъ произведенъ опытъ гражданскаго брака. Есть у насъ нъвто Филиппъ Ульяницкій, - личность породы пляхетской, а въры-нынъ Богъ знаетъ какой, но до сихъ поръ считавшійся православнымъ. Не такъ давно умеръ, послъ продолжительной годичной болезни его родной брать унтеръ-офицеръ кавалергардскаго полка, Андрей Ульяницкій. Послъ него осталась жена, на которой захотялось жевиться его брату Филиппу. Объ этомъ посятдній просиль мъстнаго священника. и черезъ посредство другихъ и самолично, при чемъ заявляль, что онъ еще при жизни брата имвль съ его женою связь, и даже, что последнее дитя Андрея было отъ него, Филипа. Не смотря на все это, въ благословении церковномъ на такое сожитіе ему было отказано. "Ну", сказаль послѣ этого Ульяницкій, якъ такъ, то я обійдусь и безъ вінчання. Хиба не можно жить и безъ ціого?»... Прежде всего между вступающими въ бракъ былъ заключенъ формальный договоръ, по которому, въ случав неустойки съ одной или другой стороны, вазначенъ штрафъ до 300 р. сер. въ подьзу потераввшаго. Затёмъ, этотъ странный дивовивный бракъ быль отпраздновань со всей бытовой обрядностью: было, говорять, большое и шумное веселье, музыка играла, танповали, быль устроень обедь, на которомь посажовнымь отцомъ былъ одинъ изъ старъйшихъ и вліятельнъйшихъ въ нашей врестьянской средв. Власъ Яценко, считающийся досель православнымъ. Въ настоящее время новобрачные живутъ съ спокойною совъстью, какъ законные супруги. Гражданскій бракъ вступилъ у насъ, повидимому, въ полную силу. Вмъстъ съ производомъ въ выборћ и вступленіи въ брачное сожитіе слабъють въ здъшчей средь и узы брака освященнаго Церковью Христовою. Бракъ, утвержденный благословеніемъ церковнымъ, уже не считается въ такой мёрь неру. шимымъ, обезпеченнымъ отъ разрыва, какъ было доселъ. Случаевъ, что супруги оставляютъ другъ друга, у насъ въ послёднее время немало. Приведу одинъ, достойный особеннаго сожальнія. Въ статьт быль указань между прочимъ крестьянинъ Никифоръ (Прокофьевъ) Брыжъ, въ донъ котораго велись нъкоторое время наши праздничныя бесталы съ народомъ. Врыжъ-это тотъ самый человъкъ, который, ходя изъ лю. бопытства въ своимъ сосъданъ, Саямъ, на штундовыя собранія, заразился "плаканьями" штундистовъ. Жена его -добрая и благочестивая съ тайной тревогой слёдила за хожденіями своего мужа на штундовыя радънія и съ ужасомъ стала въ немъ замъчать церемъну. Въ церковь ходить овъ почти пересталъ, молиться на дому - тоже, а между твыъ все похваливалъ штунду 1). Когда учредились

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подобныхъ случаевъ, что жена старалтся удержать мужа отъ совращенія, можно указать много. Вотъ что миѣ только что разсказано. Жена Осипа Мотрончука замѣтила, что мужъ ея стазъ пренебрегать исполненіемъ своихъ

у насъ бесвды съ православнымъ народомъ, притомъ у Брыжей въ домв, то жена Никифора была этому очень рада, надъясь, что наши православныя собранія отвлекуть ея мужа отъ птундовыхъ. Во время напихъ бестать, Брыжъ. дъйствительно, не посъщаль сретическихъ радъній. Когла же наши собранія, по не зависящимъ отъ насъ причинамъ, были перенесены въ другое мъсто, а потомъ и совсъмъ орекратизись, то Никифоръ Брыжъ опять сталъ посътителемъ Саевъ. Жена хотвла заставить его по крайней мврв ходить въ церковь къ богослуженію. Брыжъ ходилъ. но въ церкви стоялъ лишь "для формы", не принимая внутренно никакого участія въ богослужебной молитвъ. Въ послёднее время сталъ обнаруживаться особенно сильный разладъ Никифора съ его женой, стали даже поговаривать про особыя его отношения ко вдовой жень умершаго Харитона Сая. Все это было причиною того, что уже и сама жена его стала подумывать о разводъ съ нимъ, желая оставить при себѣ и дѣтей своихъ (всѣ малолѣтки). Самъ Брыжъ, по разводъ съ женой, хочетъ, говорятъ, жениться на вдовъ Харитона Бузывваго. Что дальше будетъ, неизвъстно. Замъчу впрочемъ здъсь следующее. До сихъ поръ подобныя разногласія между супругами обыкновенно разръшались переходомъ жены въ штундизмъ. Этотъ переходъ

христіанскихъ обязанностей в учащать въ штундистамъ. "А що це съ тобою, Осипь?" говорила ему жена, "вже до штувдівъ ставъ ходыть?!… Гляды лышинь, якъ будещъ ходыть туди, то я тобі й не знаю, що зроблю"....."Та не бійсь, не бійсь", успоконваеть ее мужъ, "я вічого... то я такъ собі"....."Явъ то такъ собі? Чого жъ то ты теперь ставъ такъ коротко молыцця? га?"....."Бо мабуть тачъ слідуе... Чи ты жъ знаешь, якъ я молюсь?"....."Хто тебе тамъ знае? Але чомъ же це ты теперь такъ ве молысся, якъ колысь було попереду ты молыса? Гляды, гляды, Осинс", наказываетъ ему жена...."А ква бо ты... та ві, ві, чого ты? не бійсь"..., твердить ей мужъ. А тімъ временень онъ дѣлаетъ свое. "На Страсти" жена хотѣла, чтобы мужъ шелъ съ нею въ церковь, а онъ собрался идти къ штундистамъ. Жена не пустила его. За то онъ на сачый первый день Пасхи пошелъ не въ церковь, а въ штундовое собраніе, к женѣ пришлось самой разговливаться. Что же дальше будеть?

Труды Кіевской дух. Акаденія 1884 г. т. III.

однако всего меньше можно считать дэломъ доброй води супруги. Совращение ся есть результать насилия мужа съ озной стороны, и неблагопріятныхъ условій жизни нашей женщины, оставленной мужемъ, съ другой. Кто вспомнитъ представленные мною въ стать в примъры насмъщекъ и надъ благочестивыми върованіями наругательство мужа жены, тотъ пойметъ тотъ мучительный процессъ, которымъ мужья совращають женъ своихъ. Кто затемъ представить себъ то, въ какомъ безпомощномъ положени нахолится жена (да еще съ малолътиями дътьми), оставленная своямъ мужемъ или оставившая его, (хоть бы напр. по поводу разномыслія съ мужемъ въ дблахъ вбры), тотъ, думаю, пойметь, почему жена, не смотря на свое горячее сопротивленіе мужу, все-таки въ вонцв концевъ становится штундисткой. Мив кажется, было бы весьма благовременобратить вниманіе на положеніе жены-матери, а нымъ другихъ членовъ семейства тамъ, гдъ отецъ также и переходить въ штунду.

Что касается правоваго положенія штунлизма въ нашемъ приходъ, то въ сущности оно было не хуже, если не лучше, таковаго же положенія въ прежнее время. Сбои процессія происходили безпрепатственно. Среди рища народа все болѣе и болѣе вырисовывается партія, которая находитъ для себя очень выгоднымъ развитіе штундизма. Объ этихъ людяхъ было мною кое-что сказано въ статьъ. Теперь же нужно замѣтить, что такимъ людямъ выгоденъ птундизмъ первве всего потому, что при пемъ для нихъ меньше будеть обязавностей; "бояця імъ теперь нема кого, піпъ надъ ними теперъ уже силы не має, не правуе ними,що хочеця імъ, те воны й роблять собі"... Изъ этихъ людей могуть явиться и новые последователи шгунднама. Эти же люди дають штундизму и возможность более и более утверждаться и пріобрѣтать большее и большее вліяніе въ приходь. Благодаря этимъ людямъ, должность сельскаго писаря въ Керданахъ поручена закоренълому штундисту-

Адріану Оксанычу. Ови, кромѣ того, не даютъ сплотиться исто-православнымъ врзпко для борьбы со птундизмомъ и защиты себя отъ насилій съ его стороны. Смотря на этихъ люлей, нервако останавливаешься на той мысли, не суть ли эти благопріятели штундистовъ вреднве самыхъ явныхъ штундовъ. Ибо, въ самомъ дълъ, послъдние всъмъ извъстны. какъ враги православія, между тёмъ какъ первые, стоя горою за интересы штундистовъ, твмъ не менве прикрываются званіемъ православныхъ. Благодаря этимъ людямъ. православное общество всегда оказывается въ затруднения въ тёхъ случаяхъ, вогда ему приходится отстаивать свои права противъ наглыхъ захватовъ штундизма.-Въ личномъ составъ полиціи и увздныхъ властей произопли нъкоторыя перемёны (приставъ и исправникъ новые); но политика въ отношении ихъ въ штупдизму инсколько не измънилась. Привожу переписку священника и увзднаго пристава по двлу штундизма въ с. Керданахъ. Отъ священника было поставо приставу четыре отношенія; отъ пристава же одно - кратецькое, писанное въ отвътъ только на лишь послёднихъ два отъ свящевника. Первое изъ этихъ отнопеній священника касается двйствій въ приходѣ одного изъ штундистовъ, остальные три — штундовыхъ собраній и перекрещиваній.

а) 1882 г., іюня 21, № 22.—Керданскій житель, временноотпускной рядовой, по ереси штундъ, Стефанъ Бузывный, служа приставникомъ при рабочихъ на свекловичной плантаціи аренднаго владъльца дворян. Петра Троцкаго, для успъшнъйшаго пропагандированія между крестьянами своей злочестивой ереси и для подорванія авторитета православнаго духовенства, распространяетъ слухи въ рабочихъ, во 1-хъ, о томъ, будто бы православные священники для своей корысти не все объявляютъ народу изъ того, что есть въ св. Евангеліи, и что священникъ Керданскаго прихода, хоть надъваетъ другія очи, но "про то не знаетъ и 18\*

. Digitized by Google

того, что овъ. Стефанъ Бузынный, знаетъ '); во 2-хъ. что будто бы въ Бозѣ почившаго Государя Императора Алевсандра Николаевича въ послъднія минуты его мученической кончины исповъдывалъ и пріобщалъ Св. Таинъ не православный духовникъ, а штундистскій пресвитеръ, и что, следовательно, и Государь быль его ереси, и въ 3-хъ, что выявшній благополучно царствующій Государь Императоръ Александръ Александровичъ намбренъ былъ короноваться въ прошломъ м. май, но не могъ, потому что въ Московскомъ Успенскомъ соборъ открыты пушки въ 15 пудовъ (въсомъ), сврытые студентами и патлачами (т. е. свящевниками), для убіенія Государя Императора. Доводя до свъдънія Вашего Благородія, покорно прошу, по надзежащемъ удостовъревіи, сдъзать зависящее распоряженіе объ обузданія политически-злонамёреннаго штунлиста Стефана Бузыннаго, развращающаго умы и сердца людей незлобивыхъ.

б) 1882 г., іюня 21, № 23.—Около 5 лёть тому назадъ штундизмъ, изъ с. Чаплинки Таращанскаго уёзда появившись въ сосёдствё съ Керданами, именно въ г. Таращё на Лысой горё, чрезъ отставнаго солдата Старинскаго, прикомандированнаго къ помощ. пристава Попову, посланному для усмиренія въ с. Чаплинкё и смежныхъ въ нему деревняхъ штундистовъ, — проникъ и въ Керданы, и въ непродолжительномъ времени усилился такъ, что оставилъ прежнія свои собранія въ Таращё и другихъ мёстахъ, а сосредоточился въ Керданахъ и простеръ свою дерзость до того, что для собраній избираетъ мёста исключительно видныя и возлё главной дороги отъ Ольшанскаго вокзала до г. Таращи и самое время для сходокъ назначаетъ такое, когда священникъ приготовляется къ служенію въ церкви, а люди собираются въ Богослуженію. Въ это время штундисты,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ то время ходили слухи, что многіе Петербургскіе "паны" перешли въ штунду.

видя мимо грядущихъ православныхъ, поднимаютъ свое проязительное пъніе, завлекая вниманіе слабодушныхъ. Такая возмутительная дерзость, не встръчающая себъ ни отъ кого ограничения, -- ибо сельский сотский Емелианъ Буба, не смотря на приказанія предмёстника Вашего Колтуновскаго и мои убъжденія не допускать собраній, не считаетъ этого своею обязанностію и прямо говорить, что если попу не свосны штунды, то пусть самъ и разгонить ихъ собранія, що сихъ поръ, т. е. до 20 сего іюня, была кое-какъ терпима. Но въ 20-е число, въ день Воскресный, наглость штундистовъ въ Керданахъ дошла уже до врайнихъ предвловъ. Этого числя около 100 человвкъ съ развыхъ мвстъ торжественно объявили свою ересь господствующею въ Россіи, ибо въ то время, когда я, уже будучи въ церкви, приготовлялся въ св. Литурги, а народъ собирался въ церковь, этотъ сбродъ штундистовъ публично, при главной дорогв, съ громкимъ 100-годоснымъ пѣніемъ окрестилъ посвоему въ ръкъ 4 муж. и 6 жен. пода человъкъ къ величайшему соблазну всвхъ проходившихъ и провзжавшихъ, чрезъ что въ церкви, за отвлеченіемъ съ любопытства, было весьма мало людей, и то душевно разстроенныхъ. При этомъ, когда сотскій, по моему приказанію, объявиль имъ о незаковности дъйствія ихъ, то пресвитеръ ихъ, фамилія и имя воего неизвъстны <sup>1</sup>), пригрозилъ ему приставомъ<sup>\*</sup>) и тюрьмой, сказавъ такъ: "не тронь насъ. Объ этомъ приставъ знаетъ, — будеть въ тюрьмъ". Такое крайне возмутительное происшествіе заставляетъ меня, какъ пастыря, опасаться за судьбу остальныхъ своихъ пасомыхъ. А посему покорнъйше прошу Ваше Благородіе снабдить сельскаго сотскаго инструкціей, съ которой онъ могъ бы смълъе дъйствовить въ недопущения собраний, особенно въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Петербуржець, кажется, нашковець. Объ эгонъ см. въ статьъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Зайсь разумиется прежній приставь Колтуновскій. Настоящее отнотеніе писано къ нынімнему приставу 1 стана таращ. у. г. Дчитревскому.

отношеніи лицъ изъ другихъ мъстъ, и самолично хоть разъ или два прибыть въ Воскресный день въ ихъ собраніе для той же цёли, — въ такомъ случав дёло пойдетъ къ лучшему; въ противномь случав чрезъ годъ и того раньше все населеніе Керданское поглотится штундизмомъ.

На эти два отношенія свои священникъ не получилъ отъ пристава никакого удовлетворенія ни словомъ, ни дёломъ.

Посяв повторенія перекрещиванья въ р. Котлуб въ прошлое лёто, было послано отъ священника приставу новое представленіе. Вотъ оно.

в) 1883 г., мая 23, № 13. На отношеніе мое въ Вашему Благородію отъ 21 іюня, 1882 г., за 23-мъ №, не послѣдовало доселё никакого не только удовлетворенія, но и отвѣта, изъ котораго я могъ бы поучиться, какъ поступать въ будущемъ съ Керданскимъ штундизмомъ, т. е. въ какимъ подлежащимъ властямъ я долженъ обратиться для дачи ръшительнаго отпора наглымъ нападкамъ на мой приходъ чужестороннихъ разбойниковъ · штундистовъ и для уврачеванія отъ этой язвы въ своемъ приходъ; а между твых собранія штундистовъ въ моемъ приходъ чрезвычайно усиливаются и пріобрътають здъсь себъ власти все болъе и болве. Такъ между прочимъ эти собранія порвшили избрать навсегда Керданы мъстомъ крещенія всэхъ вообще окрестныхъ штундистовъ. По слухамъ, штундисты на будущее время пор'вшили крестить только въ Керданской р. Котлуж, которая у нихъ все одно, что Іорданъ. 22 го сего мая штундисты опять дерзнули окрестить публично въ р. Котлућ 16 человѣкъ, изъ конхъ 9 Керданскихъ, а 7 чужестороннихъ, пресвитеръ — изъ Косяковки. На слъдую. щее же Воскресеніе, т. е. на завтра, предположено окрестить чужестороннихъ 6 человъкъ. Не находя доселъ отъ Вашего Благородія никакой поддержки для пресъченія этого зла, твмъ болѣе, что сотскій Емеліанъ Буба всенародно объявилъ, что Вы наказали ему не мъшаться по дълу штундизма, въ случат законнаго моего требовавія, вторично

покорнъйше прошу В. Бл. или самому, по близости, прибыть въ с. Керданы завтра для недопущенія штундовскаго крещенія, имъющаго сопершиться въ 7 часовъ утра публично въ р. Котлуъ, и для разогнанія соблазнительныхъ собраній, или уполномочить для сего сельскаго сотскаго строгимъ наказомъ, въ чемъ и не оставьте своимъ отвътомъ.

Отвъта отъ пристава не было никакого.

Навонецъ, послано было еще третье отношеніе (отъ 2 іюня 1883 г., за № 15), которое касалось того же предмета болёе рёшительнымъ образомъ.— Только 10 іюня сего 1883 г. получено было отъ пристава 1 ст. Тар. у. отвётное отношеніе за № 2183—слёдующее. "На отношенія Ваши 28 мая и 4 іюня за № 13 и 45 имѣю честь увёдомить, что дёла объ отступившихъ отъ вёры и постановленій церкви на основаніи 1004, 1005 и 1006 ст. ХУ т. II ч. изд. 1876 г. подлежатъ вёдёнію духовнаго начальства, и возбуждается слёдствіе гражданскимъ начальствомъ, по сообщенію духовныхъ Консисторій. На основаніи примѣчанія въ 1004 ст. на Васъ лежитъ прямая обязавность назидать и увѣщать по правиламъ церковнымъ совратившихся изъ вёры православной въ ересь".

Приведевная перениска лучте всего иллюстрируеть положеніе вещей въ нашемъ приходъ. Священникъ жалуется на превратные толки (даже съ политическимъ оттънкомъ) въ народъ на открытыя собранія и публичныя процессіи, проситъ поспътить своею помощію, чрезъ принятіе соотвътственныхъ мъръ въ отношеніи къ штундовымъ сборищамъ и демонстраціямъ. Полиція долго отмалчивается; наконецъ, она даетъ знать, что дъла объ отступившихъ отъ въры и церковныхъ постановленій подлежатъ въдънію духовнаго начальства и слъдствіе о нихъ можетъ быть возбуждено гражданскимъ начальствомъ лить по сообщенію духовныхъ Консисторій. Итакъ, выходитъ, что все, что дълается у насъ отступниками отъ въры, хотя бы то и съ большимъ досажденіемъ нашей Церкви, поруганіемъ вндъ нею и

помѣхой ея обыкновеннымъ отправленіямъ, не подлежитъ непосредственному въдънію мъстнаго уъзднаго начальства. Полиція не имѣсть права даже прибыть на мѣсто штундо. выхъ сборищъ и перекрещиваній или хоть заочно издать распоряжение местному блюстителю порядка - сельскому сотскому противъ этихъ сборищъ и перекрещиваній. Для того же, чтобы полиція посмёла воспретить собранія или публичныя процессій, нужно священнику каждый разъ вступать съ особымъ репортомъ въ Консисторію, а Консисторія ужъ отъ себя будетъ просить объ этомъ губернское начальство, губернское же начальство будетъ предписывать увздному... Въ настоящее время, --- время смятенной мысли п возбужденнаго чувства народной массы, — нужна скорость въ двйствіяхъ начальства, всякая же затяжка въ начатыхъ дъйствіяхъ можетъ быть болъе вредна, нежели абсолютное молчаніе. Если о каждомъ происшествіи доносить по разнымъ мъстамъ, то можетъ выйти меого возни, а мало пользы. Что васается указанія на ув'ящанія и назидапія, составляющія прямую обязанность священника, то, **D**0 правдъ сказать, не полиціи бы Таращанской объ этомъ говорить. Если она сама отвъчаетъ на обращенія въ ней свящевника пренебреженісмъ, то могуть ли на закорень. лыхъ еретиковъ подъйствовать одни словесныя увъщанія священника? По самому существу дъла, священникъ является предметомъ ожесточенныхъ нападеній со стороны еретиковъ. Каждый шагъ его перетодковывается въ худую сторону, каждое слово заподозръвается въ пристрастіи, авторитетъ его осмѣивается. Въ видахъ большаго униже. нія, его подвергаютъ частымъ оскорбленіямъ, такъ что есть у насъ такія мёста, по которымъ ему и пройти нельзя безъ риска своею честію. Однажды православная процессія провожала покойника на кладбище. Противъ нея, кажется, съ нарочитою целію, вышли штундисты Климъ Яценко и Самсонъ Буба. Когда приблизилась къ нимъ процессія, то штувдисты стояли въ шапкахъ. Священникъ потребовалъ,

чтобы они обнажили свои головы, а когда одинъ изъ нихъ, именно Климъ Яцевко, не оказывалъ охоты исполнить требовавіе, то у него была другими снята съ головы шапка.— "Ахъ, ты разбойникъ"! вскрикнулъ Яцевко на священника.

Нельзя однако не замътить въ жизни штундизма наступленія нікоторой перемізны. Не смотря на большія собранія въ селѣ и періодическія перекрещиванья, устраиваемыя открыто предъ всёми, стало замётно, что дёло штундизма въ керданскомъ приходъ тераетъ свою первоначальную острую форму. Послё начального отпаденія въ штунду сразу многихъ, совращенія въ эту ересь стали гораздо р'вже. Завлекши къ себъ тъхъ изъ народа, которые были предрасположены въ совращению, штундизмъ, повидимому, остановился въ своемъ роств на почве Керданскаго прихода '). Въ настоящее время онъ сталъ переходить въ ближайшія села-Пруссы, Болкунъ, Ольшаницу и пр. Самый фаватизыъ штундистовъ какъ будто поуменьшился. Я однакожъ этимъ нисколько не думаю ослаблять опасное значение штундизма для Керданскаго прихода. Если сила первоначальна. го обаянія штундизма стада проходить, то за то стало особенно замътнымъ недоброе вліяніе штундизма въ приходъ. Если большая часть членовъ Керданскаго прихода и не оставили своей святой втры, твмъ не менте многое у нихъ измвнилось къ худшему: ослабвла покорность пастырскому слову, уменьшилось доброхотство въ отношени къ нуждамъ цервви, наоборотъ, усилился критицизмъ, возрасля требовательность въ отношения къ церкви. Усердіе и жертвы на свою приходскую церковь понизились почти до нуля <sup>9</sup>), такъ что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По исповѣднымъ росписямъ за 1882 г. въ Керданскомъ приходѣ числилось штунцистовъ иуж. п. 53 и жен. п. 50 душъ. Всего же жителей въ Керданскомъ приходѣ 699 душъ м. п. и 748 ж. п., а того и другаго половъ вмѣстѣ 1417 душъ. Слѣд., явные штундисты составляють 15% всего населения въ с. Керданахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Свёчнаго и вообще церковнаго дохода въ Керданской церкви было такъ мало, что годовыя платы отъ церкви были произведены на вялтыя у священника деньги. Въ Вел. постъ церковнаго дохода было всего 25 р. с., тогда какъ прежде этотъ доходъ простирался отъ 150 до 200 р. с.р.

282

Керданская церковь нуждается теперь во многомъ. Бываетъ не на что купить вина и просфоръ для служенія. Еще до появленія штундизма въ Керданскомъ приходѣ было начато прио о постройкъ колокольни и сооружении новой ограды при церкви. Колокольня уже выстроена, -- отчасти на средства церковныя, отчасти на громадскія средства, а отчасти на пожертвованія гр. Браницкаго и мъстнаго священника. Сооружение колокольни шло въ то время, когда штундизмъ вь Керданскомъ приходъ еще не имълъ большой силы. Въ горячую пору штундовой агитація случалось встрёчаться и съ бранчивыми сужденіями относительно новыхъ сооруженій при церкви. Но эти сужденія вакъ будто непосредственнаго дъйствія на прихожанъ не имъли. Всемъ была тогда еще очевидна необходимость въ постройка новой колокольни (на мъсто прежней старой дряхдой). Кодокольня еще въ прошлое лёто была выстроена и покрыта. Остается еще окрасить ее; однако въ теченіе всего прошедшаго літа нельзя было приступить къ ея окраскъ, такъ какъ громада до сихъ поръ не нашла возможнымъ отпустить на это потребвую сумму денегъ (въ церкви же натъ свободной ни копъйки, такъ какъ на ней еще лежитъ долгъ). Что касается ссоруженія новой ограды, то объ этомъ до поры-времени опасно и "заикаться", хотя прежняя-досчатая ограда уже давно погнила, такъ что теперь съ трудомъ кое-какъ поддерживается. Въ частной правственно-релягіозной жизни прихожавъ замѣтны индифферентизмъ И распущенность. Въ настоящее время здъсь не составляютъ ръдкости такіе люди, для которыхъ все одно.-штунда или православіе. Отсюда и такія весьма нерёдкія у несь явленія: человёкъ посфщаеть церковь, носить хоругви, цёлуеть св. кресть, покланяется иконамъ, и въ тоже время посбщаетъ штундовыя собранія, поеть тамъ, читаетъ, бесъдуеть со штундистами, какъ съ своею братіею. Есть, съ другой стороны, у насъ и такіе люди, которые ни туда, ни сюда не ходять, и ведуть себя, какъ чистые безбожники. Ворочемъ эти послёдніе готовы бывають, гдё выгода того требуеть, примазаться и къ православнымъ. Объ одномъ изъ таковыхъ (кр. Меводь Кривенькій Дорошенко) напр. говорять, что онъ. по своимъ убъжденіямъ и жизии, чистый атенсть. Онъ уже давно не исповъдуется и не причащается; порубалъ икону Святителя и угодника Божів. Николая. Тёмъ не менёе онъ участвуетъ иногда въ православныхъ процессіяхъ, особенно погребальпыхъ, (нося св. врестъ и хоругвя), имъя, важетси, единственнымъ побужденіемъ желаніе участвовать на похоровныхъ и поминальныхъ обвлахъ. Въ отношенія къ постамъ замътенъ большой произволъ, такъ что очень многіе изъ православныхъ не соблюдали даже вел. поста. Распу-Щенность и индифферентизмъ въ дълахъ въры отразились и на правственной сторонъ жизни. Случан самоубійства или убійства другихъ-прежде въ нашей средъ ръдкіе, теперь что-то особенно зачастили здёсь. При томъ преступленія эти какія-то особенныя — или странны по мелочности причинъ, или ужасны по своимъ подробностямъ. Терроризмъ мысли и чувства отражается также терроризмомъ жизни въ нашемъ народъ. Не одно впрочемъ с. К., но такъ же и другія, смежныя села, (и вся вообще здъшняя среда) нуждаются въ серьезномъ лѣченія.

Въ прошломъ (1883) году много надвялясь на прівздъ Высокопреосвященнаго Платона въ Керданскій приходъ, на который и маршрутъ былъ назначенъ. Но Высокопреосвященнаго митрополита не было. Причиной было бездорожье изъ г. Таращи въ с. Керданы, такъ какъ главная дорога изъ города въ село была совсвиъ размыта. Какъ штундисты готовились къ прівзду Высокопреосвященнаго, ходятъ слухиразные. Одни говорятъ, будто штундисты "нисколько не боялись прівзда митрополита": "що жъ то таке за митрополитъ?" говоритъ одинь изъ штундистовъ Адріанъ Оксанычъ, сельскій писарь, — "вінъ такий самий чоловікъ, якъ і мы". Говорятъ даже о томъ, будто штундисты готовили вакую-то ябеду на "попа". Другіе же говорятъ, будто штундисты ко

дню пріфзда Высокопреосвященнаго всй "поразбѣгались изъ села". Во всякомъ случав несомнвнно, что посвщеніе Высокопреосвященнымъ митрополитомъ Керданскаго прихода было бы важнымъ событіемъ въ судьбахъ этого прихода. Искренне православные прихожане, вмвств съ своимъ пастыремъ, надвялись встрвтить себв въ архипастырскомъ словв защиту, поддержку, ободреніе и утвшеніе.

Въ завлючение, считаемъ нужнымъ сказать, что все виденное и слышанное въ местной нашей Таращанской средв убвждаеть меня еще болве въ пеобходимости скорвйшаго принятія тёх в мёрь, которыя мною въ стать увазаны, въ видахъ противодъйствія штундизму. Къ этому могу прибавить еще пожелание усиления здесь (вакъ, вероятно, и повсемъстно) церковной дисциплины. Многіе примъры убъждають меня въ томъ, что какъ совращенія, такъ и вообще предосудительные въ нравственномъ отпошеніи поступки бываютъ обязаны главнымъ образомъ, (если не исключительно), личному произволу. Церковный судъ я наказанія церковныя въ прежнія времена, и именно въ самую цвёту. щую пору христіанской исторіи (первые въка христіанства) были широко применяемы къ делу и приносили богатые плоды для нравственно-христіанскаго совершенства. Полагаю также, что и въ настоящую крптическую пору нашей церковной жизни строгая и разумная церковная дисциплина будеть не неумъстною и останется не безъ благотворнаго возобузданія своевольдъйствія на нашу жизнь. Въ видахъ будуть возстановлены и приспособлены къ ныхъ. ПУСТЬ настоящимъ потребностямъ церковной жизни тъ виды отдученія и степени показнія, которыя существовали въ древней практикъ церкви. Должно бы обратить особенное вниманіе на ту легкость, съ какою обратно принимаются въ Церковь отпадшіе отъ нея. Когда кто переходить въ штундизмъ, то онъ при этомъ непремвено ругается различнымъ образомъ надъ Церковію, гнушается ею, какъ язычествомъ, богохульно связываеть все ся содержание и самое происхождение ся съ

284

Digitized by Google

"чортомъ", издъвается надъ встми ея обрядами и ученіемъ. Но вотъ, случилось, что овъ поссорился за что нибудь съ своею новою братією: братія эта отлучаеть его отъ себя. Тогда онъ снова вступаетъ въ Церковь, безъ всякаго удовлетворевія смущенной совъсти върныхъ; при этомъ допускается даже въ причащенію Св. Божественныхъ Таинъ сразу же, лишь только ему заблагоразсудится перейти назадъ "въ православіе"... Съ возстановленіемъ степеней церковнаго отлученія и покаянія, должно бы, подагаю, практиковать ихъ въ отношения не только отпадающихъ отъ Церкви, но и наличныхъ членовъ ся, впадающихъ въ какія-нибудь тяжкія и явныя прегръшенія. Судъ церковный долженъ быть мъстный – приходскій: въ немъ, кромъ священника, должна принимать участіе и приходская община. Само собою разумвется, что высшій церковвый судъ должень подлежать (какъ и доселъ было) юрисдикція епископской.

Павель Петрушевскій.

24 іюля 1883 г.



# MMCЬMA

## Кіевскаго митрополита Самуила Миславскаго къ Высочайшимъ особамъ и другимъ лицамъ.

Самуиль, въ мірв Симеонь Миславскій, сынь священника села Полошекъ, глуховскаго полку, родился 24 мая 1731 года и воспятывался въ Кіевской Академіи, гдъ въ 1754 году окончилъ курсъ и, по принятія монашества, оставленъ былъ учителемъ. 7 ноябри 1757 года Самуилъ былъ избранъ въ префекта академіи, а 16 января 1761 года возведенъ въ санъ архямандрита Кіево-Братскаго монастыря и опредвленъ ревторомъ академия. Въ мартъ 1762 года, по порученію кіевскаго митрополита Арсенія, Самуилъ Миславскій совершиль повздку въ С.-Петербургь съ целію поздравить императора Петра Өеодоровича съ возшествіемъ на престолъ. 26 іюдя 1762 года онъ снова былъ въ Петербургѣ и приносиль поздравление вовой императриць Екатеринь II. "Послёдняя поёздка, - говоритъ г. Рождественскій, - имёла большое значение для карьеры Самуила. Екатерина, умъвшая узнавать людей, замётила краснорёчиваго оратора, говорившаго ей поздравительную ричь. Впослидстви, именно 21 августа 1768 года, она повелъла вызвать его въ Св. Сннодъ на чреду, въ то время, когда Самуилъ былъ архимандритомъ Пустынно-Никодаевскаго монастыря; оставаясь по прежнему въ должности ректора академія. Въ Петербургъ онъ прибылъ, по всей въроятности, въ послъднихъ числахъ октября 1768 года, потому что 9 ноября онъ говорилъ рвчь императрицъ, главною темою которой была преданность великой монархинв. Какъ видно, проповъдническій талантъ понравился императрицъ. Самуилъ получилъ повелъніе сказать двё проповёди въ недёлю предъ Рождествомъ Христовымъ и въ воскресный день 1 февраля 1769 года. Проповъ-

ди эти произвели впечатате при дворъ, особенно первая, сказанная 21 декабря 1768 года "объисполнения своего званія". Императрица, не бывшая сама на проповёди, но слыша со всёхъ сторонъ похвалы ей, заинтересовалась ею и пожелала прочесть. Вскоръ послъ произнесения, именно 28 декабря, по повельнію императрицы Екатерины, въ придворной церкви онъ рукоположенъ во епископа Бългородскаго и Обоянскаго, а 15 февраля 1769 г. онъ уже отправился къ своей паствв. Къ этому времени относится знакомство Самуила съ Павломъ Петровичемъ, наслёдникомъ престола, начавшееся письмомъ Самуила въ послёднему"). 24 сентября 1771 года Самуниъ быль переведень изъ Бёлгорода на епархію Крутицкую, для устройства двлъ Московской епархія послі Московской чумы 1771 года и убіенія чернью московскаго митрополита Амеросія, и назвачевъ членомъ Московской синодальной Конторы. За устроение Московской епархіи императрица пожаловала его 15 февvаля 1775 года титломъ члена Св. Синода, а іюня 14 го алмазною панагіею. 17 марта 1776 года Самуилъ переведенъ съ Крутицкой на Ростовскую каеедру, но съ оставлениемъ въ должности члева Московской Синодальной Конторы, всявдствіе чего большую часть времени проводиль въ Москвъ, только по временамъ навзжая отсюда въ свою епархію. Въ 1777 году Самуилъ получилъ титулъ архіепископа, а въ 1783 году переведенъ на Кіевскую митрополію, гдъ и скончался 5 января 1796 года, на 66-мъ году отъ рождения.

Письма Высочайшихъ Особъ и другихъ лицъ въ Самуилу Миславскому и нъсколько писемъ самаго Миславскаго изданы въ "Трудахъ Кіевской Дух. Академіи" за августъ 1875 и за іюнь 1877 г.г.; но большая часть писемъ самого Миславскаго къ Высочайшимъ Особамъ и другимъ лицамъ доселѣ не была издана. Мы пашли ихъ между бумагами покойнаго профессора Кіевской дух. Академіи, протоіерея А. М. Воскресенскаго, и считаемъ неизлишнимъ напечатать ихъ, въ виду немаловажности ихъ интереса. Всѣхъ ихъ 48 и одно-Цесаревича Павла Петровича въ преосвящ. Самуилу. *Н. П.* 

<sup>1</sup>) "Труды Кіевск. дух. Академін", за марть 1876 г.

1.

#### Письмо преосвященнаго Самуила къ Цесаревичу Павлу Петровичу.

### Пресвътлъйшій Государь Цесаревичь, Великій Князь, Милостивъйшій Государь!

Умноженіе новыхъ знаковъ безпримёрнаго Вашего Императорскаго Высочества ко мнё благоволенія раждаеть во мнё новое ободреніе и новыя чувствованія благодарности. Все, что въ милостивёйшемъ Вашемъ письмё изображено<sup>1</sup>), есть для меня велико и неописанно; но я то за наивящшее почитаю, что оно начертано трогающимъ сердце перомъ, и что чувствіе, которое вездё предводительствуетъ, одушевляетъ оное.

Признаюсь, Милостивъйшій Государь! что не могъ я не подумать, чтобъ тысяча величайшихъ предметовъ BB могля не отвлекти Вашихъ мыслей отъ напамятования обо мив. Но та добродътель, которая соединаясь со всвым пріятностями духа, привлекаетъ къ себв всвхъ сердца, и которая у Цицерона называется charitas generis humani, превозмогла въ нъжвъйшей и чувствительвъйшей душъ Вашей. Она одна сдблала, что ни исполнение священныхъ должностей въры, въ надрахъ которой Ваше Высочество съ сладостію поконтесь, ни бывшая слабость дражайшаго Вашего здравія, которое для насъ есть драгоцівние нашей жизни, нисамыя важнёйшія упражненія, колып жертвуете нашему блаженству, не могли погасить въ человъколюбивъйшемъ Вашемъ сердцъ того огня, которымъ оно однажды вожжено къ преданнъйшему и върнъйшему Вашему рабу и богомольцу. Не находя довольныхъ выраженій къизъявленію моихъчувствованій и не имъя щастія цъловать устами ту благословен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письмо Цесаревича Павла Петровича, на которое отвѣчаеть здѣсь Самунль, напечатано въ "Трудахъ Кіев. дух. Азадемія", іюнь, 1877 г., стр. 537-8.

ную руку, которая начертаніемъ Высочайшаго Вашего благоводенія меня удостояда, добызаю только ее сердцемъ и духомъ, сабша при томъ принести Вашему Императорскому Высочеству мое чистъйшее поздравление съ наступеющимъ всевожделфинымъ Вашимъ тезоименитствомъ. Даруй Богъ Вашему Высочеству праздновать оное торжество въ твхъ безпорочнъйшихъ и пріятнъйшихъ увеселеніяхъ, воторыя бывають жребіемь одной добродвтели, и которыя суть источанкомъ и основаніемъ нашего благоденствія.

Сіе искреннъйшее желаніе, соединивъ съ глубочайшею моею преданностію, во всю мою жизпь пребуду,

Мидостивъйшій Государы

Вашего Императорскаго Высочества.

1771 года, іюня 2 дня. Быз-Городъ.

#### 2.

#### Иисьмо къ нему же.

По ныяв я объять быль ужасавйшимь смущевіемь и волновался въ несноснайщемъ сомнани между надеждою и страхомъ. А сей день оживотворились всв мои чувства, страхъ исчезъ, а надежда утвердилась. Сей день я совершенно удостовъренъ, что всемогущество небесъ возвратило Вашему Императорскому Высочеству дражайшее Ваше здравіе, оть котораго все благоденствіе Россійской Имперіи зависить. Не тщетно я призываль небеса. Они вняли горячайшія мои молитвы. Они милостиво воззр'яли на тотъ върности и усердія огнемъ пылающій олтарь, гдъ о великомъ Всероссійскомъ Павлъ непрестанныя приносятся жертвы. - Желалъ бы я тв чувствованія, кон находятся въ надрахъ сердца моего, изобразить пламенными словами; но они суть неизъяснимы. Жедаль бы я радостное восхищение, которое меня къ начертанію сего побудило, пространные открыть; но боюсь, чтобъ не возмутить вожделёвное Ваше спокойствіе, после 19

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. III.

столь жестокой бользии возставленное. Впротчемъ здравствуй Имянинникъ, дражайшій предмътъ увеселенія и любви всъхъ сыновъ россійскихъ! Прійми великодушно сіе чистъйшее поздравленіе оть того своего върнаго раба, который Ваше пріятіе онаго будетъ почитать для себя наисвященвъйшимъ залогомъ, какимъ смертный никогда еще почтенъ не былъ.

1771 года, сентября 14 дня. Бългородъ.

3.

Письмо къ Императрицъ Екатеринъ II.

#### Всемилостиввйшая Государыня!

Высочайшее Вашего Императорскаго Величества повелъніе я имълъ щастіе всеподданнъйше получить сего октября 9-го числа въ вечеру (). Всъ монаршія Ваши ко мвіз мидости суть безпредълны. Тщетно я буду изыскивать средствы къ изъявленію моей наичувствителнъйшей благодарности. Она ничемъ столько не откроется, какъ исполневісмъ Высочайшей Вашей воли. Всв препятствія, въ разсужденій меня встречающіяся, будуть совершенно преодоленны. Для такой Великой Самодержицы, какова въ свътъ есть вторая Екатерина, нётъ ничего невозможного. Симъ я ободряемъ, поспѣшаю день и ночь соотвѣтствовать тому. къ чему привлекаютъ меня Матернія Ваши щедроты, и къ чему обязывають долгь мой и върность моя. Одно только еще для меня остается. Августвйшая Монархвня! не удали щедроть Твоихь оть мене, милость Твоя и истина Гвоя выну да заступають мя.

Всемилостивъйшая Государыня!

Вашего Императорскаго Величества.

Остября 10 дня 1771 года Бълъ-Городъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здёсь разумёется рескрипть императрицы Екатерины II 01ъ 27 сентября, 1771 года, о переводѣ Самуила изъ Бѣлгорода въ епархію Крутицкую, онъ напечатанъ въ "Трудахъ Кіевской дух. Академіи" за іюнь, 1877 г., стр. 530 – 531.

4.

## Письмо къ Цесаревичу Павлу Петровичу.

# Пресвътльйшій Всероссійскій Наслъдникъ, Милостивъйшій Государь!

Перемѣна мѣста моего не перемѣняла Высочайшаго Вашего ко мић благоволенія, но еще наивящшимъ образомъ оное ко мий умножила. Признаюсь откровенно Вашему Императорскому Высочеству, что печальныя и горестныя здъшнія обстоятельствы весма. чувствительно мою душу н сердце поразили; но премудрыя Ваши совъты и божественныя наставленія, выведь меня изъ унынія, ободрили, укръпили и особливое нъкое великодушія чувствіе во мяж произвели<sup>1</sup>). Овыми руководствуемый, вступилъ я уже дъйствительно въ порученное миъ звание. Истощу всъ мон силы, чтобъ соотвътствовать возложенной на мены должности и довъренности. Въ семъ наичувствительнъйшею отрадою и ободренісмъ будетъ мив продолженіе Вашего Высочайшаго во миз благоволения. Проливаю и во всю жизнь мою проливать не престану наигорячвишія ко Всевышнему молитвы, чтобъ Онъ безцвниое Ваше здравіе, ко всеобщей встать вырныхъ сыновъ россійскихъ, а паче моей радости, сохраняль въ пенарушимости.

> Милостивъйшій Государь!
>  Вашего Императорскаго Высочества
>  всеусердный богомолецъ и всенижайшій рабъ Самуилъ Епископъ Крутицкій.

1771 года, воября 1 дня. Москва.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въровтно, вдъсь намекается на инсьмо Павла Петровича къ Самунлу Миславстому огъ 29 ссиг., 1771 года, напечатанное тамъ же, стр. 538.

5.

# Письмо къ Императриию Екатеринъ II.

#### Всемилостивъйшая Государыня!

Многіе въ свётё монархи основывали достопамитные знаки своей славы на разныхъ добродътеляхъ, по разнымъ склонностямъ своей души. А Вашего Императорскаго Величества премудрое царствовавие сопражено наипаче съ непрерывнымъ изліяніемъ щедротъ. Ваше Величество представляете живой образъ Бога, который вручилъ Вамъ скипетръ владънія надъ землею не для того только, чтобъ молніеноснымъ своимъ оружіемъ по ней гремъть, но и чтобъ изливать на нее дожди и благотворительную росу. Ваша Высочайшая власть единственно основана на той любви Матерней къ своимъ подданнымъ, которая не имъетъ ничего себъ предметомъ, кромъ блаженства ихъ, ни цёною, кромъ ихъ спасенія жизни.

Если кто сіе чувствуетъ, если кого оживотворяютъ Ваши щедроты, то я наивящшее во оныхъ имъю участіе. Еще мысли мои обяты были размышленіями о оказанной мнѣ недавно Высочайшей Вашей милости, но въ неописанному моему щастію удостоился я получить вовое подтвержденіе оной, служащее къ сохраненію моей жизни <sup>1</sup>). Какія выраженія, какія слова могутъ быть довольны къ открытію чувствованій моей благодарности! Проливаю и проливать буду предъ жертвенникомъ Всевышняго наигорячейшія молитвы о безцённомъ Вашего Величества здравіи. Буду и по долгу, и по вёрности, и по усердію моему, всёмъ Вашимъ монаршимъ повелёніямъ жертвовать моею жизнію,

Всемилостивъйшая Государыня!

Вашего Императорскаго Величества. 1771 года, ноября 17 дня. Москва.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Можетъ быть, преосвящ. Самунаъ благодаритъ здъсь императрицу за рескриптъ отъ 24 сент. 1771 года о выдачъ ему 1000 руб. на проъздъ въ Москву. См. этотъ рескриптъ тамъ же стр. 535.

# Письмо къ Цесаревичу Павлу Петровичу.

Восходя веселымъ духомъ на высоту слёдующаго лёта, устремляя мысли къ теченію будущихъ временъ, съ восхицевіемъ пахожу, что Зиждитель въковъ простираетъ къ намъ безпредъльную свою благодать. Онъ, положивъ истекпему году и бывшимъ нашимъ вещастіямъ конецъ, отврываетъ новое будущихъ временъ начало. Симъ образомъ питаетъ насъ сладчайшею надеждою, что вы буденъ наслаждаться тёми плодами, коихъ сладость, взирая на превосходныя Ваши дарованія, съ лётами возрастающія, уже предвкушаемъ. Безпримървая души Вашей кротость, любовь къ своимъ подданнымъ и особливая премудрость, кои одна другою умвриваются, предвозвещають Россіи часмыхъ плодовъ совершенное сбытіе и твиъ умножають твердую изъ настоящаго о будущемъ надежду. Я всегда, а паче при началѣ новаго года, представляя мыслямъ моимъ сей драгоцвиявйшій щастія нашего залогь, вврностію, усердіемъ и безпримърпою Вашею ко мил милостію движимый. приношу Вашему Императорскому Высочеству сіе искреннъйшее желаніе. Всемогущество Вожіе вождельнивйшую Вашу жизнь да продолжаеть для насъ и будущихъ родовъ, по мъръ щедротъ свояхъ. Ваше здравіе я Вашу кръпоста да умножаеть съ числомъ лёть, а вёрныя подданныхъ желанія и усердія къ Вамъ со умноженіемъ временъ да возрастаютъ безвонечно.

1771 года, декабря 23 дня. Москва.

#### 7.

Письмо къ Императрицъ Екатеринъ II.

#### Всемилостивъйшая Государыня!

Съ вовымъ годомъ возобновляется щастіе древностію и монаршимъ престоломъ прославленнаго града Москвы.

Digitized by Google

# 294 труды віввской духовной академія.

Уже небеса не взирають болье гизвнымъ окомъ на ся преавлы. Уже ся обитатели въ надрахъ тишины покозтся. Все сіе единственно проистекаеть оть прозорливаго промысла и отъ матерней Вашего Величества къ своимъ подланнымъ любви. Прославляютъ Ваше царствование великия Ваши побълы, наполняющія громомъ оружія концы вселенныя. Украшаеть Вашъ престолъ слава, чрезъ сильныхъ Вашихъ героевъ звенящая на морѣ въ самыхъ отдаленнъй. шихъ предћанхъ свъта. Но ничто такъ величества и высоты монаршаго Вашего достлинства не отъкрываетъ, какъ Ваше усердіе въ своимь подданнымъ. Велико дело есть избавленіе отъ смерти единаго человъка; коль несравненно больше спасеніе цвлаго града, многими стами тысячь жителей наполненваго. Представивъ въ МЫСЛЯХЪ бывшія наши бъдствія и противоположивъ онымъ Ваше человѣколюбіе и премудрыя въ отвращеніи оныхъ средства, не можемъ не признать, что сего никому въ свътъ произвести возможно, кромъ одной не было великодушной Esaтерины. Первое званіе великихь обладателей міра есть любить своихъ подданныхъ. Но можетъ ли вящшая быть любовь, какъ желать всв опасности ихъ двлить съ собственною своею жизнію? Толь горячая Ваша любовь къ своимъ поддавнымъ достойна въчнаго прославленія и безсмертнаго воздаявія. Великую Вашу душу, сіающую еще въ сей жизни единому Богу свойственными добродътелями, да наградить Онъ миромъ, додгоденствіемъ и непоболебимостію дражайшаго Вашего здравія. Тако отъ яскренивйшаго усердія желаетъ.

1771 года, декабря 23 дня. Москва.

#### 8.

# Письмо къ Цесаревичу Павлу Петровичу.

Ничто столько во всей моей жизни не можетъ быть для меня чувствительно, какъ наслаждаться непрерывнымъ взліяніемъ Высочайшихъ Вашихъ во мнё щедротъ. Оными ободряемъ, вкушалъ я и сачыя горести со сладостію и удовольствіемъ. Теперь уже всв удары, коими здвшвія предълы поражаемы были, всесильною Вышияго десницею сосовершенно отвращены. Итакъ я не трепещущею, по радостною рукою принявъ перо. спёшу онымъ, какъ орудіемъ моего преданнъйшаго сердца, открыть Вашену Императорскому Высочеству, дражайшему всероссійскому Имянивнику. сердечныя и душевныя мон чувствованія. Римляне не могли викогда приводить на память имени Марка Аврелія, не ощутивъ сладкаго и истивнаго веселія. Для нихъ Траянъ быль благодётелемь человёческаго рода, а Тить увеселеніемъ и утвхою смертныхъ. Великій Князь Павелъ! источнивъ всвхъ пріятностей, объемлющихъ сердца и восхащающихъ наши души! слава и благополучіе дней нашихъ! Ваше ния вящшею наполняеть насъ радостію, нежели роса, падающая на траву, обожженную солнцемъ. Васъ Всевышняго совёть воздвигнуль, укрепняв, возвысиль и прославиль для отрады, спокойства и блаженства Россіи, для щастія и самыхъ будущихъ вёковъ. Позвольте меё, дражайшій Имянинникъ, въщать Вамъ гласомъ всъхъ монхъ согражданъ:

Достигни поздныхъ лёть, какъ можеть человёкъ, Дополни Богь Тебё неполной предковъ вёкъ. Да здравіемъ Твоимъ всегда пребудемъ здравы, И громкихъ дёлъ Твоихъ да насладимся славы, Усердны предъ Тобой сердца такъ отверзаемь И жертву вёрности Тебё всё изливаемъ. 1772 года, ібвя 21 двя. Москва.

#### 9.

#### Къ нему же.

Признаюсь чистосердечно Вашему Императорскому Высочеству, что я въ долгомъ молчания оправдать себя не могу. Какія бы ни представлялъ я извиненія, всъ оныя будутъ слабы и недостойны Вашего проницательнаго разума. И такъ остается мнъ прибъгнуть только въ одной драгоцявнъйшей Вашей добродътели, которою сіяетъ Ваша вепорочная душа, коею оживотворяются всв Вашей жизни двйствія и которой божественные знаки пламенными словами изображены въ Высочайшемъ Вашемъ ко мић письмћ /). Острота украшаетъ весь его слогъ, но чувствіе одушевляетъ оное. А сіе ясно доказываеть, что великіе люди распространяють какъ разумъ, такъ и сердце свое, и умножаютъ какъ познаніе, такъ и чувствія свои. Н'ятъ пи единаго такого качества, которое бы въ сердцё Вашемъ не занимало мъста и которое бы еще не украшалось Вашею отличною въ дарованіяхъ чувствительностію. Всв просвещеннымъ разумомъ и самою природою вперяемыя чувствовавія находатся въ нъдрахъ Вашего сердца; но человъколюбіе Ваше вездъ предшествуеть и преимуществуеть. Я опому единственно себя вручаю. Я онымъ ободряемъ не могу не открыть, что столь долгому моему молчанію наивящшею причиною было общее наше здешнее злоключение. Но о сей материя имвлъ я уже щастіе недавко донести Вашему Им. В., изъявивь вивсте мое чистейшее поздравление съ вожделеннымъ Вашимъ тезоименитствомъ. Теперь вкушая пріятность неожиданнаго моего блегополучія, паки возобновленнаго, твердою надеждою питаю себя, что я во всю мою жизнь буду онымъ непрерывно наслаждаться.

1772 года, іюля 5 дня. Моссва.

#### 10.

Письмо кь Императриць Екатеринь II. Всемилостиввйшая Государывя!

Бывшіе прежде меня Крутицкіе Архіерен, для исправленія въ московскихъ соборахъ въ высокоторжественные и праздничные дни священнослуженія и для удобийшаго въ синодальной Конторъ присутствія, имъли въ Кремлъ при-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Разумъется инсьмо Павла Петровича отъ 30 мая 1772 года, гдъ онъ писаль преосвящен. Самунлу: "Насколько уже времени тому прошло, что не нивль и удовольствія писать къ Вамъ и отъ васъ разном врно получать писемъ столь пріятныхъ всегда для меня", и проч. Тамъ же, стр. 538-539.

надзежавшее въ Крутицкому архіерейскому дому подворье. Овое по Высочайщему Вашего Императорскаго Величества увазу прошедшаго 1770 году февраля 5 дня взято для отведевія въ немъ квартиръ московскихъ соборовъ священнослужителнив, а сего году п совствив уже разломано. Вашему Императ. В. угодно было, при перемъщения меня въ Крутицкую епархію. Всемидостивъйше поведъть мяв присутствовать въ сипод. Копторъ, со исправлениемъ всего того, что съ симъ мъстомъ сопряжено бываетъ; а сего году іюня огь 30 числа Высочайше препоручено мяв и продолжение возобновления двухъ московскихъ соборовъ Архангельскаго п Успенскаго иконописаніемъ, кое съ благополучнымъ усов. хомъ и производится. При всемъ томъ преднисано еще мяв и отъ Святъйшаго Синода особливое имъть смотреніе, дабы СВИДВТЕЛЬСТВО ОПИСЕЙ ЦЕРКОВНЫХЪ СОБРОВИЩЪ, ВО ВСВХЪ МОсковскихъ соборахъ и въ патріаршей ризниць обрътающих. ся, происходяло какъ возможно въ самой скорости и съ поуядкомъ. соответствующимъ Высочайшимъ Вашего Вел. повельніямъ. Сіп обстоятельства заставляютъ меня всеподдан. наяте просить Ваше Ими. В. о всемилостивайщемъ неоставленія меня такимъ въ городъ подворьемъ, въ которомъ бы я, во время осеннее и зимнее ваходись, могъ исполнять возложеница на меня должности безъ упущения. Вь чемъ естьля Высочайщее Вашего Вел. послъдуетъ благоволение, чо по моему инвыю признается къ тому за способное состоящее въ Китав городв на Ильинской улицъ подворье, принадлежащее въ Воскресенскому, Новый Герусалимъ имянуемому, монастырю. Но сіе единственно зависить оть Монаршей Вашего Велич. воли и матернихъ ко мив щедротъ. Α я совершенно увъренъ, что единаго только Бога и по Немъ великихъ монарховъ не отягчають таковыя прошения.

#### В. Им. Величества

всеподданнъй шій рабъ и всеу серднъй шій богомолецъ С. Е. К. 1772 году, августа 23 дня. Москва.

11.

### Письмо къ Цесаревичу Павлу Пстровичу.

Наступаеть тоть день, въ который Россія приняла отъ Всевышняго десинцы ввчной залогъ своего къ ней благоволенія и которой есть основаніемъ щастія будущяхъ нашихъ вѣковъ. Всѣхъ сихъ благъ началомъ есть начало Вашей жизни. Всѣхъ сихъ къ намъ Божескихъ щедрогъ источникомъ есть день Вашего Высочества рожденія. Когда великій Киръ нѣкогда приближался къ олтарю, то первосвященникъ, приносившій жертву, внезапу божественнаго духа исполнившись, безмолвное жертвоприношеніе пресѣкъ и съ восторгомъ возопилъ: я вижу младое лавровое древо растущее, которое вскорѣ распространитъ вѣтви свои на весь востокь.

Я, воображая въ мысляхь моихъ тѣ щастливыя минуты, въ которыя низпослали намъ небеса Великаго Павла, хвалу и красоту Россіи, отраду отечества и любовь, преклонивъ колёна сердца моего и воздёвъ руки, не могу не воскликпуть тако:

Когда взираемъ мы къ востоку,

Когда посмотримъ мы на югъ,

О воль пространность зримъ широку,

Гдъ можеть загремъть твой слухъ!

Я, почитая съ благоговъніемь божественныя Ваши добродътели, коихъ великость возвелячиваетъ наше благо, я съ восхищеніемъ взирая на плёняющую красогу просвъщенной Вашей души, не могу не предвозвъстить, что Вы, шествуя пространнымъ путемъ славы, взойдете выше жребів смертныхъ и тъмъ побъдовосные россійскіе лавры, коими Великая наша Монархиня увънчанна, покрыете новымъ блескомъ и умножите ихъ сіяніе. Великій Князь! примите сіи выраженія милостивъйше. Онъ суть плодъ моей воспламененной къ Вамъ ревности. Онъ суть знаки радостныхъ чувствованій, наполняющихъ мою душу. Онъ суть жертва искреннихъ желаній. Онъ суть чистое приношеніе и гласъ веселящагося сердца, проницающаго небеса и достигающаго до самаго Творца вселенныя.

1772 года, сентября 13 дня. Москва.

#### 12.

#### Къ нему же.

Я имъю щастіе Вашему Импер Высочеству принести мое искреннъйшее поздравленіе съ новымъ годомъ; но не нахожу выраженій, соотвътствующихъ моимъ чувствованіямъ. Нътъ сомнѣнія, что для Васъ столько нынъ отверстыхъ усердія храмовъ и дымящихся желаніями олтарей, сколько любовію объязанныхъ Вамъ сердецъ и върностію преисполиенныхъ душъ. Но мой духъ тъмъ вящшею оживляется радостію, чъмъ больше на меня изливаются Ваши щедроты, чъмъ отличнъе чувствую я Ваше ко мнъ снизхожденіе.

Веливій Государь Князь! Естьли бы теченіе временъ, естьли бы источникь всёхъ благъ зависёлъ отъ моего Вамъ усердія; то бъ не оставалось на святё ни для Васъ чего болёе желать, ни для меня съ чёмъ Васъ поздравить. Столь велико и безпредёлно мое къ Вамъ усердіе, которымъ я нывё жертвую и всегда жертвовать не преставу.

1773 года, генваря 2 дня. Москва.

#### 13.

# Къ нему же!).

Въ упущеніи поздравленія съ прошедшими праздняками я оправдать себя предъ Вашимъ Императорскимъ Высочествомъ не могу. Великія души, какова есть Ваша, довольны однимъ только признаніемъ. Теплота Вашей въргы къ Богу всему свъту доказываетъ, что Вы наслаждаетесь всъми тъми плодами, кои посредствомъ востанія Христова изъ мертвыхъ приобрътены. Я сего всегда желалъ сердцемь,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письмо эго-безъ даты; по очевидно писано въ отвѣтъ на письчо Павла Петровича отъ 9 апрѣля 1773 года. Здѣсь Пивель Петровичъ писалъ слѣдующее: "Нашедъ удобный случай къ отправлению къ вамъ моего письма, за долгь почелъ поздравить съ прошедшими праздниками такъ какъ члена духовнаго сана. Я и безъ того хотѣлъ къ вамъ писать для продолжения нашей дружеской переписки, которля содержитъ наше знакомство и какъ будто бы сблажаегъ насъ. Я на сихъ дяяхъ ѣду за городъ, гдѣ думаю, что препровожу все лѣто, чго мнѣ послужитъ какъ для моего вдоровья, такъ и для отдохновения отъ дворскихъ обрядовъ и церемоній, весьма нужныхъ однакожъ долженъ главнѣйшее свое старание прилагать оное заслуживать дълами своичи, а пе наружностію, такъ и для собственной сво узды въ партикулярныхъ его поступкахъ", и проч. Такъ же, сър. 539-510.

но начертать перомъ не осмёливался. Молчаніе такое единственно относится къ глубочайшему моему высокопочитанію. Я боюсь, чтобъ мол поздравленія учащеніемъ своимъ не потеряли той цёны, которую Вы имъ давать изволите изъ одного только Вашего великодушія и безпримърнаго ко мнѣ благоволенія.

Перемёна мёста и воздуха сколь для Вашего Высочества полезна, столь для Вашихъ вёрныхъ подданныхъ желательна и нужня. Теперь самой природы гласъ призываетъ, чтобъ пользоваться вешнимъ временемъ, которое на то небесами опредёлено. Питаясь густотою и тонкостію воздуха, можно возчувствовать быстроту мыслей, отвётствующую легкости тёла и бодрости духа.

Наблюдаемые при высочайшихъ дворахъ обряды не безъ основания установлены. Польза оныхъ отврывается по мврв двествій ихъ. Подливно, что одни добродвтели, дарованія и разумъ дълають Государей великими и любезными, и что перьвые прісмы обладателей свъта должны до серденъ касаться. Однако неминуемо нужны и такія наружности, которыми подданныхъ мысля, будучя поражаемы и увессляемы, планяются еще вящшею въ Нимъ любовію и върностію. По сей причинъ и въ самомъ законъ Божескомъ находятся многіе знаки великольпія и внъшности, дабы твиъ все представлядось пріятнёе на глаза человёковъ, которые бывають живо тронуты раждающимися оть того воображеніями. Но В. В. давно уже познали все то, что составляетъ совершеннаго человъка, цъломудреннаго философа, прозорливаго политика, справедливаго и любезнаго подданнымъ своимъ Государя. Въ разсуждении сей материи В. В. открыли въ милостивомъ своемъ письмъ ясно евангельскія мысли, каковыя питаеть въ себѣ сердце Ваше. Мив только осталось наискреннейше желать, чтобъ въ ны. въшнемъ спокойномъ Вашемъ пребывания и чувствительвая красота природы, и непоколебимая чистота воздуха, и сладость уединенной жизни, и всв непорочныя и невинныя Ваши упражнения споспъществовали укръплению дражайшаго Вашего здравія, для утвхи и благосостоянія Вашихъ върныхъ поддавныхъ, въ числъ коихъ а первой имъю щастіе быть.

(Продолжение будеть).

# ИЗВЪСТІЯ

# Церковно-археологическаго Общества при Кісвской духовной Анадеміи

ЗА МЪСЯЦЪ АВГУСТЪ, 1884 Г.

На VI археологическій съёздъ, бывшій въ г. Одессё во второй половинё сего августа, командированъ былъ отъ Совёта Кіевской духовной Академіи и Церковно-Археологическаго Общества профессоръ сей Академіи и секретарь Общества Н. И. Петровъ, который сообщалъ корреспондевціи о занятіяхъ съёзда въ "Московскія Вёдомости".

Въ теченіи августа мъснца въ Церковно-Археологическое Общество, музей и библіотеку его поступили слъдующія пожертвованія и отъ нижеслъдующихъ учрежденій и лицъ:

А) Отъ Православнаго Палестинскаго Общества: 1) V
 н VI выпуски "Странствованій Василья Григоровича Барскаго по святымъ мъстамъ Востока съ 1723 по 1747 годъ",
 издаваемыхъ симъ Обществомъ по подлинной рукописи подъ редакціею Николая Барсукова. С.-Петербургъ, 1884 г.
 2) Отчеть Православнаго Палестинскаго Общества за 1883—1884 годъ. С.-Петербургъ. 1884.

Б) Отъ С.-Петербургскаго Славянскаго Благотворительнаго Общества "Извъстія" сего Общества за мъсяцъ іюль сего года.

В) Огъ дъйствительнаго члена, профессора С.-Петербурскаго Университета Н. И. Веселовскаго составленная имъ брошюра "Пріемъ въ Россіи и отпускъ среднеазіат свихъ пословъ въ XVII и XVIII столътіяхъ, по документаръ Московскаго главнаго Архива Министерства Иностранвыхъ Дълъ". С.-Петербургъ. 1884.

С) Отъ Ю. В. Иверсена — таблица гравированныхъ снимковъ съ пяти удъльныхъ Суздальскихъ серебряныхъ монетъ.

Д) Отъ дъйствительнаго члева, доцента Кіевской духовной Академія А. А. Дмитріевскаго: 1) серебряная копъйка царя Михайла Өеодоровича, найденная въ деревнъ Ершовъ, Калужской губерніи, Тарусскаго уъзда, и 2) серебряпый Мордовскій сустугъ.

Е) Отъ дъйствительнаго члена, Бердичевскаго полиціймейстера Т. І. Вержо́ицкаго: 1) большой серебрявый жетонъ въ память постройки церкви въ Марицбургъ въ 1661 году; 2) мъдвый медальонъ съ изображевінии католическихъ святыхъ Бенедикта и Бернарда; 3) бронзовая римская монета Августа (44 г. до Р. Хр. — 14 г. по Р. Хр.); 4—5) два русскихъ ефимка 1655 г., представляющіе изъ себя серебряныя монеты римско-германскихъ императоровъ Фердинанда III и Рудольфа, съ московскимъ штемпелемъ 1655 года; 6—7) серебряная и мъдная польскія монеты Станислава Августа Понятовскаго.

Ж) Отъ члена-корреспондента, священника Кіевской Николая Набережнаго цервви П. І. Солухи: служебникъ Черниговской печати 1704 года, in 8-о, безъ начала и ковца.

3) Отъ члена корреспондента, законоучителя Виленской мужской гимназіи и Виленскаго учительскаго Института, священника Н. А. Соколова: 1) Внутренній видъ Смоленскаго Успенскаго собора, — фотографія. Огромный рёзной работы фигурный иконостасъ этого замъчательнаго храма православной Россіи, воздвигнутаго по плану 30 ноября 1676 г., присланному отъ царя Алексёв Михайловича, имёетъ вышины 14 саженъ, царскія врата 12-ти аршинъ длины, а каждая изъ мъстныхъ иконъ нижняго яруса-9 аршинъ; работавъ малороссіявивонъ Силою Михайловымъ съ тремя помощпиками въ теченіи 10-ти діть; иконы его писаны малороссіяниномъ же Трусицкимъ съ 12-ю помощниками тоже въ продолжения 10-ти лътъ, къ освящению храма въ 1772 году. Въ 1812 году внутренность этого храма осталась цилою. 2) Вайшній видь Виленского костела св. Анны,фотографія. Это-тотъ саный костель, которымь особевно любовался Наполеонъ I въ бытность его въ г. Вильнъ въ коецѣ іюва и въ начазѣ іюля 1812 года, причемъ онъ выражался такъ: "ежели бы я могъ, на ладони перечесъ бы это прекрасное зданіе въ Парижъ". Костель сооружень въ концѣ XIV въка и дъйствительно по своей миньятюрности, легвости в чистотъ отдълки и стройности всъхъ частей представляеть сооружение замвчательное. Въ этомъ постелв въ 1655 году впервые публично раздалось ота извъстнаго Виклефа протестантское ученіе. Доселё въ этомъ костеле г. Вильны, и только въ немъ одномъ, говорятся проповъди на нёмецкомъ языкъ. З) Книга жертвователя "Островоротная или Остробрамская чудотворная икона Богородицы въ г. Вильнѣ, — историческое изслѣдованіе, съ 8-ю рисунками я разными свъдъніями, касающимися г. Вильны. Вильна. 1883<sup>а</sup>. 4) Объявление о див коронования Ихъ Императорскихъ Величествъ 15 мая 1883 года, — печатный листъ съ соотвётственными украшеніями, одинь изъ тёхъ, которые раздавались въ Москвѣ герольдами передъ днемъ коронаціи; 5-6) двъ монеты, найденныя во дворъ первой Виленской мужской гимназіи, изъ коихъ одна рижская XVII въка съ изображеніемъ городскихъ воротъ, а другая польская Япа Казиміра. 7) Набойчатый платокъ, съ изображеніями воинскихъ орудій и текстомъ правилъ для солдатъ.

И) Отъ члена-корреспондента, художника Д. Струкова: 1) снимокъ съ греческой надписи 1780 г. въ долбленомъ храмъ надъ престоломъ, въ Инкерманъ, въ скалъ по Гайтанинской балкъ; 2) снимокъ съ греческой надписи на

Digitized by Google

каний въ храни апостоловъ близъ Партенита, у подошвы горы Ан-Дагъ; 3-6) четыре снижа съ еврейской надияси и украшеній на каменной цить близъ селенія Партевить; 7) СНИМОКЪ СЪ НАДПИСИ НА ЗНАМЕНИ ИЛИ ХОРУГВИ ВЪ ПАМЯТЬ КОШтеляна Витебскаго Евстафія Литикиновича-Рурчъ, скончавшагося 24 апрёля 1648 года; хоругвь эта находилась въ церкви села Перова, въ 8 ми верстахъ отъ Москвы, гдъ былъ дворецъ Императрицы Елизаветы Петровны, и въ 1883 году поступила въ Оружейную Палату для пополвенія коллевціи знамень; 8) рисунки съ фресокъ, отврытыхъ въ 1882 году въ Московскомъ Успенскомъ соборъ сзади иконсстаса, на ствив алтаря, на 6-ти листахъ, съ изображеніями святыхъ: Никова, Арсенія, Нила, Пимена, царевича Іоаснов и Варянама, Павла, Өеодосія, Ясаака Сирина, Ефрема Сирина, Евенмія, Антонія, Пареснія, Іолина Дествичника, Іолина, Саввы, Симеона, Сисоя и др., и 9) брошюра "По вопросу объ отврыти духовной академии въ Вильнъ, Москва, 1884".

Секретарь Общества Н. Петровъ.



ной каеедры, то объявляется конкурсь по особой программъ. llo 122 § тогоже устава къ числу запятій каждаго изъ трехъ отдвленій Академіи и коммисій составляемыхъ изъ профессоровъ и доцентовъ каждаго отдвленія, между прочимъ, относятся принятіе мъръ къ временному и постоянному замъщенію открывшихся по отдвленію профессорскихъ и другихъ преподавательскихъ ваканскій, а также составленіе программъ на конкурсы для занятія вакантныхъ каеедръ.

2) Въ заведенную внигу для рекомендація кандидатовъ на открывшіяся каседры доселё никто изъ членовъ Совёта Академіи не записалъ своего предложенія; но церковно - историческое отдёленіе внесло въ Совётъ Академіи особое предложеніе о баллотировкё на открывшуюся каседру исторіи русскаго раскола Ст. Голубева въ званіи доцента.

Постановлено: О кончинѣ профессора Академіи прот. А-ра Воскресенскаго записать въ протоколъ настонщаго засѣданія общаго собранія, а предложеніе Церковно - историческаго Отдѣленія о баллотировкѣ въ доценты на его мѣсто магистра Голубева разсмотрѣть въ обыкновенномъ собраніи Совѣта, такъ какъ, по уставу дух. акад. § 86 Б 6, избраніе доцентовъ подлежитъ вѣдѣнію этого собранія.

IX. Представление Церковно-историческаго Отдёления отъ 26 января 1883 г. съ программою конкурса на занятие двухъ вакантныхъ казедръ сего отдёления для объявления ея установленнымъ порядкомъ.

Программа конкурса для лицъ, желающихъ завять вакангныя каеедры въ Кіевской духовной Академія: а) общей новой церковной исторіи и б) русской гражданской исторіи.

Желаюцій завять одну изъ означенныхъ каседръ приглашается представить въ Совётъ Кіевской Академіи къ 1 Августа 1884 года:

1) Дипломъ на степень магистра или довтора богословія, Протоколи. 13 полученную въ одной изъ духовныхъ академій, или на степень магистра или доктора историческихъ наукъ, полученную въ одномъ изъ русскихъ университетовъ.

2) Разсужденіе, по которому пріобрѣтена ученая степень, и, если имѣются, другія печатныя или рукописныя сочиненія по предмету каведры.

3) Программу лекцій по предмету ваведры. Сонскатель, по § 50 устава дух. академій, долженъ прочесть публично въ присутствіи воммиссіи изъ профессоровъ и доцентовъ церковно-историческаго отдъленія Академіи двъ пробныя левціи: одну на тему по собственному избранію, а другую по назначенію коммиссіи.

Къ соисканію каесдры, по § 45 уст. дух. академій допускается только лица православнаго испов'яданія.

Постановлено: Программу конкурса, на основанія уст. дух. акад. § 88 А. 4, утвердить и объявить ее для общаго свъдънія чрезъ напечатаніе въ академическомъ журналь и чрезъ высылку отдъльныхъ оттисковъ ея въ выстія учебныя заведенія.

**Х.** Предложеніе тогоже Огдёленія отъ 16 января: "На существующую въ Церковно-историческомъ отдёленія вакансію экстраординарнаго профессора Отдёленіе считаетъ долгомъ предложить Совёту къ баллотированію доцента Н. *Тумасова*, основываясь на слёдующемъ:

а) Принятый въ Академію на службу въ званіи доцента, какъ ммѣющій степень магистра, г. Тумасовъ состоитъ на академической службъ уже въ теченіи 10 лѣтъ, исполняя служебныя обязанности добросовѣстно, успѣшво и съ пользою для его слушателей.

б) За время своей службы въ академія г. Тумасовъ, въ связи съ своими чтеніями по кабедръ, имъ занимаємой, обработалъ для печати слъд. ученые труды: 1) "Курсъ исторія древняго міра (Востовъ)", напечатанный въ "Трудахъ Кіев. дух. Академія".

2) "Религіозно-общественныя учрежденія древняго языческаго Рима", — напеч. также

3) Переводъ изъ англійскаго писателя Раулинсона (пять великихъ монархій древняго востова) статей о религіи Ассиріанъ и Халдеевъ, произведенный совмёстно съ Алеясфемъ Михайловскимъ и представленный въ редакцію "Трудовъ Академіи" для вапечатавія.

4) Религія древняго языческаго Рима (приготовлено для печати въ циркуляръ Кіевскаго учебнаго Округа)<sup>4</sup>.

По выслушанія сего предложенія, помощникъ ректора по церковно-практическому отдёленію Пёвницкій и по богословскому Отдёленію Сольскій заявили, что на другую вакансію экстраординарнаго профессора, не пріуроченную ни къ одному изъ отдёленій, которая по усмотрёнію Совёта можетъ быть предоставлена достойнёйшему, они долгомъ считаютъ рекомендовать съ своей стороны доцентовъ: первый – Вас. Малинива, а второй – Конст. Попова.

Постановлено: Такъ какъ предложение о баллотировкъ Тумасова впесено въ повъстку о засъдания, а предложения о баллотировкъ Малинина и Попова заявлены только теперь; то перваго баллотировать въ настоящемъ собрания и о посдъдствия ея составить актъ, а баллотировку послъднихъ отложить до слъдующаго собрания.

**XI.** Актъ взбранія на вакансію экстраодинарнаго прооессора: "1884 года 27 января въ общемъ собранія Совъта Кіевской духовной Академія, въ составъ 12 наличныхъ членовъ сего собранія, на основаніи уст. дух. акад. § 88 В. 1, произведена закрытая баллотировка доцента сей академін по каеедръ древней общей гражданской исторіи Никифора Тумасова на открывшуюся въ церковно-историческомъ отдъніи вакансію экстраодинарнаго профессора; по сей балзо-

13\*

тировкъ г. Тумасовъ получилъ 4 избирательныхъ шаровъ и 8 неизбирательныхъ".

Постановлено: Актъ баллотировки, въ виду отрицательнаго результата ся, пріобщить къ дёлу о профессорскихъ вакансіяхъ.

XII. Отношеніе Распорядительнаго Комитета VI-го Археологическаго Съёзда отъ 5 января 1884 г. за № 965 съ просьбою о назначеніи депутатовъ на сей Съёздъ, имёющій отврыться въ Одессё 15 августа сего года для принятія участія въ его трудахъ.

Постановлено: По предмету назначенія депутата на VI Археологическій Съвздъ войти въ соглашеніе съ церковноархеологическимъ обществомъ при Академіи.

XIII. Предложение Ректора Академии "Въ виду 102 и 103 § уст. дух. акад. веобходимо Совъту Академии заблаговременно поручить кому либо составление ръчи и отчета для годичнато акта Академии 28 сентября сего года".

Постановлено: Произнесеніе рёчи на актё предоставить экстраорд. професс. Маркелину Олеспицкому, а составленіе отчета о состоянія Академія поручить секретарю Исаеву.

# 1884 года 27 января.

Въ собраніи Совита Кіевской духовной Академіи, подъ предсъдательствомъ ректора ся архимандрита Сильвестра, присутствовали помещники ректора по учебной части: по богословскому отдвленію Сольскій, по церковно-историческому отдёленію Малышевскій и по цервовно практическому отдёленію Пёвницкій, инспекторъ Академін Корольковъ; члены Совёта отъ отдёленій: богословскаго Линицкій, отъ историческаго Розовъ и Ковальницкій, отъ практическаго Петровъ и Лашкаревъ. Не присутствоваль въ собраніи членъ Совёта отъ богословскаго отдёленія Поспёховъ по болёзни.

Слушали: І. а) Сданное Высокопреосвященней шимъ Платономъ митрополитомъ Кіевскимъ 12 января 1884 года въ Совётъ Академіи, на мнёніе его, отношеніе г. Оберъ-Прокурора Св. Синода отъ тогоже 12 января за № 142: "Прибывшій въ Россію, съ разрёшенія Святёйшаго Синода, изъ Сербіи, тамошній уроженецъ, редакторъ "Гласа Православія", діакопъ Димитрій Миленковичъ обратился ко мнё съ прошеніемъ, въ которомъ ходатайствуетъ о разрёшеніи ему поступить въ число студентовъ Кіевской духовной Академіи съ ассигнованіемъ за время его обученія въ Академіи казенной стипендіи. Препровождая упомявутое прошеніе діакона Миленковича, долгомъ поставляю покорнёйше просить Ваше Высокопреосвященство о сообщеніи мнѣ Вашего отзыва по содержанію сего прошенія съ возвращевіемъ онаго<sup>\*</sup>.

б) Отношеніе Хозяйственнаго Управленія при Св. Синодй оть 23 декабря 1883 г. за № 14216: "Состоящая при Азіятскомъ Департаментё Министерства Иностранныхъ Дѣлъ коммиссія по образованію въ Россіи южныхъ славянъ, сообщая Хозяйственному Управленію, что, вслёдствіе ходатайства Сербскаго Митрополита Михаила, коммиссіею вызванъ изъ Бѣлграда діаконъ Димитрій для продолженія образованія въ Кіевской дух. Академіи, просить сдѣлать распоряженіе о принятій означеннаго лица въ Кіевскую духовиую Академію и о назначенія ему стипендіп изъ суммъ Св. Синода. Сообщая о ссмъ Правленію Академіи, Хозяйственное Управленіе покорнѣйше проситъ увѣдомить, прибылъ ли діаконъ Димитрій въ Академію и поступилъ ли въ число воспитанниковъ оной и когда имечно". в) Прошение Сербскаго діякона Дямитрія Мяленковича на имя ректора Академіи отъ 30 декабря 1883 года: "Прилагая при семъ свой паспортъ, покорнейше прошу Ваше Высокопреподобіе допустить меня къ слушанію лекцій въ Академіи по церковно-практическому отдёленію до конца 188<sup>3</sup>/4 учебнаго года, а въ августъ 1884 года зачислить въ студенты ея по тому же отдёленію.

Справка: І. По распоряженію ректора Академіи діакону Д. Миленковичу пемедленно выданы билеть за № 10 на входь на лекціи въ Академів и матрикула за № 9 для жительства въ г. Кіевѣ.

2) Хозяйственному Управленію при Св. Синодѣ послано 9-го января 1884 г. за № 8 увѣдомленіе, что діаконъ Дямитрій Миленковичъ явился въ Кіев. Академію 30-го декабря 1883 года, и въ виду какъ истеченія половины учебнаго года, такъ необходимости для него ознакомленія съ русскою рѣчью, согласно прошенію, принятъ съ января 1884 года въ Академію въ качествѣ слушателя лекцій ея по церковнопрактическому отдѣленію, а съ августа того же года имѣстъ быть зачисленъ въ студенты Академіи.

допущения сербскаго діакона Дим. Постановлено: 0 Миленковича въ слушанію лекцій въ Академіи съ января сего 1884 года и о предположении зачислить его въ студеяты ея съ августа сего года доложить Его Высовопреосвященству, съ поясненіемъ, что удовлетвореніе его просьбы о пособіи на все время обученія въ Академіи въ видѣ стипендія, начиная съ явнаря сего года, Совътомъ Академіи па изнается благопотребнымъ и справедливымъ кавъ по вниманію къ доброму желанію діакова Д. Миленковича докончить свое богословское образование для высокой цели слуправославной церкви и къ тёмъ затруднительнымъ женія обстоятельствамъ, въ которыя поставиля его борьба за дёло православія и за неприкосновенность правъ церкви на родина

Digitized by Google

его—въ Сербіи и которыя имъ изъяснены въ прошеніи г. Оберъ-Провурору Св. Синода, такъ и по уваженію къ рекомендаціи и ходатайству о немъ Высокопреосвященнаго Михаила митрополита Сербскаго.

**П.** а) Сданное Его Высокопреосвященствомъ 13 декабря 1883 года для падлежащаго распоряженія отношеніе г. товарища Оберъ-Прокурора Св. Синода отъ того же декабря за № 6025 съ препровожденіемъ списка профессоровъ Кіевской духовной Академіи, которые указомъ Правительствующаго Сената отъ 8 ноября 1883 года за № 4380 произведены, за выслугу лѣтъ въ Коллежскіе Совѣтники съ узаконеннымъ старшинствомъ, а имевно: ординарные Степанъ Сольскій съ 14 октября 1872 г. и Александръ Вороновъ съ 30 октября 1873 г., окстраординарные Петръ Лашкаревъ съ 13 октября 1870 г. и Фил. Терновскій съ 30 октября 1873 года.

б) Довладъ севретаря Совъта Академіи Исаева: "По 268, 272 и 294 ст. Уст. Служ. Прав. Т. Ш. Свод. Зак. изд. 1876 года должностныя лица за безпорочную выслугу лёть представляются въ чинамъ по истечевіи установлевныхъ cpoковъ для нихъ и старшинство въ чинѣ считается со времени . выслуги. Если начальство, какъ сказано въ 272 статьв, по какимъ либо соображеніямъ не признаетъ возможнымъ представить чиновника въ первый срокъ по выслугъ имъ лютъ, то можетъ, если призваетъ его достойнымъ, войти съ тавимъ представленіемъ въ слёдующіе сроки; но въ семъ случав обызано уже, при ходатайстве объ отдаче чиновнику полнаго старшинства, присовокупить удостовърение, что онъ заслуживаетъ производства въ чинъ со старшинствомъ по закону, что непредставление его въ свое время не должно быть вывнено ему въ вину и препятствовать отдачъ старшинства, ибо сіе произошло по независимымъ отъ него причинамъ съ объясненіемъ, въ чемъ именно сіи причины 38выючаются. - Въ виду такого требованія закона долгомъ считаю доложить, что вышепоименованные профессоры выслужили въ послёднемъ чинё больше лётъ, чёмъ сколько 341 ю ст. требуется для производства въ слёдующій по порядку чинъ, и, вромё того, изъ преподавателей Академіи еще двое выслужили потребный срокъ для полученія высшаго чина, именно: экстряорд. профессоръ Митроф. Ястребовъ, состоящій въ чинё Коллежскаго Совётника съ 26 января 1879 года, и лекторъ англійскаго языка Алексёй Михайловскій—въ чинё Колежскаго Ассесора 19 октября 1879 года, т. е. всё выслужили болёе четырехъ лётъ. По этому не благоугодно ли нывё войти въ разсморізніе правъ озваченныхъ лицъ на производство ихъ въ слёдующіе чины".

Справка: По 341 ст. Уст. Служ. Прав. Т. Ш Свод. Зак. 1876 г. для производства коллежскихъ совѣтниковъ въ статскіе или изъ VI въ V классъ, равно и коллежскихъ ассесоровъ въ надворные совътники или изъ VIII въ VII влассъ, требуется выслуга четырехъ лътъ. По особону, Высочайше утвержденному въ 24 день октября 1876 года, положенію о правахъ и преимуществахъ лицъ служащяхъ при духовно-учебныхъ заведеніяхъ, значатся: лекторы Академія въ VШ власв, экстраординарные профессоры въ VI плассъ, а ординарные въ V влассъ; на основания сего положенія и по силѣ 390 и 421 ст. Уст. Служ. Прав. профессоры и лекторы академій, какъ и университетовъ, ироизводятся двумя чинами выше класса присвоеннаго должно. стамъ ихъ. Лица, представленныя къ чину по 271 ст. Уст. Служ. Прав., получають старшинство со дня выслуги срока, если не встрътится законныхъ препятствій.

Постановлено: О состоявшенся производствѣ 4-хъ прооессоровъ Академіи въ чины за выслугу лѣтъ записать въ послужные ихъ списки. За тѣмъ, такъ какъ двое изъ нихъ Сольскій и Лашкаревъ продолждаютъ службу при Академіи

й уже выслужили установленный срокъ для производства въ следующій чинъ и, кроме того, двое изъ прежде **npo**изведенныхъ въ чины преподавателей Академіи, именно экстраординарный профессоръ Митгоф. Истребовъ и лекторъ Алъксий Михайловский, тавже выслужили для сего потребный срокъ; то установленнымъ порядкомъ (294 и 295 ст. Уст. Служ. Правит. Т. III Свол. Зак. изд. 1876 и 15 ст. особаго положенія о правахъ служащихъ по ду. ховно-учебному въдомству лицъ) представить за безпорочную выслугу лать къ производству: а) въ чивъ статсваго совётника трехъ профессоровъ: ординарнаго-Ст. Сольскаго со старшинствомъ съ 14 октября 1876 г., экстраординарныхъ-Петра Лашварева съ 13 октября 1874 г. и Митроф. Ястребова съ 26 января 1883 года и б) въ чивъ надворнаго совътника лектора Алексвя Михайловскаго съ 19 овтября 1883 года.

III. Увѣдомленіе Канцеляріи Оберъ-Прокурора Св. Синода отъ З января 1884 года № 12 о томъ, что, по утвержденному г. Оберъ-Прокуроромъ Святѣйшаго Синода, 23 декабря минувшаго года, докладу Учебнаго Комитета при Св. Синодъ, кандидатъ Кіевской духовной Академіи Иванъ Есецкій опредѣденъ учителемь по латинскому языку въ Черкасское училище.

Справка: Кандидату Евецкому о назначение его на службу дано знать повъствою отъ 9 января за № 2.

Постановлено: Пріобщить къ двлу объ опредвленія воспитавниковъ Академія на службу.

IV. Виесенную ректоромъ Академія выдомость о лекціяхъ, опущенныхъ г.г. преподъвателями Кіевской духовной Академіи въ декабры 1883 года. Изъ втой відомости оказывается, что по болізни опущены:

1) по психологіи орд. проф. Поспѣховымъ 2 лекцій (9 и 12 ч.ч.), 2) по французскому языку лекторомъ Штрогоферомъ 4 лекція (9 и 19 ч.ч.),

3) по исторіи юго-западной русской цервви прив.-доцентомъ Голубевымъ I лекція (19 ч.),

4) по вовой общей церковной исторіи экстр. проф. Ковальницкимъ 1 л. (21 ч.),

5) по метафизикъ прив.-доцентомъ Ефремовымъ 1 лекція (21 ч.),

6) по древней общей гражданской исторіи доцентомъ Тумасовымъ 3 лекція (17 и 19 ч.ч.),

7) по быблейской исторія прив.-доцент. Покровскимъ 4 лекціи (9, 13, 16 и 20 ч.ч.),

8) по сторіи философіи орд. професс. Линицкимъ 1 лекція (2 ч.).

Постановлено: Записать въ протоколъ настоящаго засъданія для напечатанія въ академическомъ журналё, по силъ X пункта Высочайте утвержденныхъ дисциплинарныхъ правилъ для выстихъ учебныхъ заведевій.

V. Сообщенную Правленіемъ Кіевской духовной Академін, на основанію 109 § уст. дух. акад., въдомость о наличныхъ суммахъ Академіи за истекшій мъсяцъ декабрь 1883 года. По сей въдомости значится.

|                                                                 | наличными<br>Девьгами. |                | билетами кре-<br>дитныхъ учреж-<br>деній. |      | ытого.  |       |
|-----------------------------------------------------------------|------------------------|----------------|-------------------------------------------|------|---------|-------|
|                                                                 | рубан                  | KOJI.          | рубли                                     | KOH. | рубли   | коп.  |
| Къ 1-му декабря 1883 г.<br>оставалось<br>Въ точения декабря по  | 13.906                 | 84             | 246.791                                   |      | 260.697 | 84    |
| ступило на приходъ                                              | 13.344                 | 47             | 700                                       |      | 14.044  | 47    |
| Итого                                                           | 27.251                 | 31             | 247.491                                   |      | 274.742 | 31    |
| Въ теченія девабря яз-<br>расходовано<br>Къ 1-му января остает- | 17.405                 | 31'/4          | 1000                                      |      | 18.405  | 31'/  |
| ça                                                              | 9.845                  | 99 <b>*</b> /4 | 246.491                                   | -    | 256.336 | 99°/. |

Постановлено: Привять въ свъдъвію.

V1. Донесеніе инспектора Академіи Королькова отъ 15 января о томъ, что въ поведеніи студентовъ не замічено въ теченіи декабря прошлаго года особенно важныхъ и предосудительныхъ поступковъ.

Постановлено: Привать въ свъдъвію.

VII. Предложенія а) Ректора Академія Архим. Сильвестра отъ 15 января о выдачѣ, по примъру прежнихъ дъть, Редакціи Трудовъ Академіи на покрытіе ея издержекъ въ минувшемъ году тысячи рублей язъ суммъ, подлежащихъ усмотрънію Совъта.

б) Помощника ревтора Пъвницкаго о выдачъ 100 гублей изъ прецентной суммы, подлежащей усмотръвію Совъта Академіи, оспротъвшему семейству умершаго профессора протојерея Александра Воскресевскаго впредь до исходатайствованія ему пенсіи.

Справка: Подобная выдача въ прежніе годы производилась изъ остатковъ въ новому году процентной суммы, расходъ которой жертвователями капитала предоставленъ "усмотрёнію Совёта Академіи". Къ 1884 году состоить въ остаткё 1105 руб. 15 коп.

Постановлено: Изъ процентной сумым съ благотворительнаго капитала, рисходъ которой жертвователями его предоставленъ "усмотрѣнію Совѣта Академіи" разрѣшить выдачу 1000 р. редакція Трудовъ Кіев. дух. Академія на покрытіе издержекъ по изданію сего журнала и 100 р. въ пособіе вдовѣ Меланія Воскресенской; о чемъ и сообщить Правленію Академія для зависящаго распоряженія.

VIII. Предложение коммиссии изъ наставниковъ Церковно-историческаго Огдълевия оть 10 января: "Коммиссия

церковно-историческаго отделения счи-Изъ наставниковъ долгомъ предложить Совѣту привагъ-доцента магитаетъ стра Ст. Голубева въ баллотированию въ доцента на вакантную въ Авадемія кафедру исторія русскаго раскола. Коммиссія находить совершенно справедливымь и несомвѣнно полезнымъ означевное предложение свое, принимая во внимание а) права ученой степени г. Голубева, б) девятильтьюю службу его, способности и успѣхи, какъ преподавателя, в) ученые труды его, имъющіе большую ваучную цвнность, и г) наконецъ извъстную опытность г. Голубева въ чтенія и разборъ рукописей, въ критико библіографическихъ изследованіяхъ и въ работахъ по архивамъ, которая представляетъ особенно желательное качество для изслёдователя и преподавателя такого предмета, какъ исторія русскаго раскода".

•По выслушания сего предложевия и до отврытия баллотвровки помощникъ ректора по церковно-истовическому отдвленію Малышевскій заявиль, что члень Соввта оть сего отдъленія экстр. профессоръ Кональницкій окончиль четырехлітіе службы въ сей должности и что по этому естестсенно было бы ему укловиться отъ участія въ предстоящей баллотировкв. Предсвдатель Соввта на это замвтиль, что членъ Совъта, какъ и всякій состоящій на службі по назначенію или по срочнымъ выборамъ, остается при обязанностахъ и правахъ по занимаемой должности, пова она не замъщена другимъ законно избраннымъ или назначеннымъ лицомъ, и что одно истечение срока не можетъ служить основаниемъ въ устранению отъ учистия въ дълахъ по должности, отъ которой еще во уводевъ; а потому остается сегоднешнему собранію Совъта или произвесть баллогировку Голубева теперь въ составъ всъхъ наличныхъ членовъ г. Совьта или въ виду сдъланнаго заявленія отложить ее до следующаго собранія, въ которомъ церковно-историческое отдвление предварительно имветъ избрать изъ своей среды члена Совъта.

По обсужденія сего, большинство голосовъ подано было за отсрочку баллотировки Голубевь; а членъ Совёта проессоръ Петровъ, поддерживая мвёніе меньшиства о баллотировкъ Голубева въ настоящемъ собравія, указалъ на несвоевременность заявленія г. Малышевскаго объ истеченія срока службы Ковальвицкаго въ должности члена Совёта, такъ какъ ему, при извёстности сего факта, естественно было и слёдовало заявить объ этомъ предъ засёданіемъ вмёстё съ заявленіемъ о баллотировкё на открывшуюся по смерти Воронова вакансію члена Совёта, а не тогда, когда эта баллотировка произведена въ присутствіи бывшаго нынё общаго собранія и когда уже нёть на лицо преподавателей историческаго отдёленія, обязанныхъ баллотировать члена Совёта отъ сего отдёленія, но ве обязанныхъ быть въ засёданіяхъ его.

Постановлено: Магистра Ст. Голубева, предложеннаго Церковно-историческимъ Огдёленіемъ къ баллотировкё въ доцента, баллотировать въ слёдующемъ собранія Совёта по предварительномъ избраніи симъ отдёленіемъ члена въ составъ Совёта.

IX. Прошеніе кандидата Кіевскаго Университета Ив. Линиченко отъ 19 декабря о прекращенія дъла по прошенію его о допущеніи къ чтенію лекцій въ Академія по русской гражданской исторія въ званія привать доцента.

Справка: Сочиненіе кандидата Линиченко pro venia legendi по опредвленію Соввта Академіи отъ 11 ноября передано на разсмотрвніе въ церковно-историческое отдвленіе, которому и сообщено уже о полученномъ отъ г. Линиченко заявленія.

Постановлено: Дѣло о приватъ-доцентурѣ Ив. Ливиченко прекратить. Х. Докладъ севретаря Совъта Академіи: "На вакантную кассару свящ. инсанія ветх. завъта 7-го октября 1883 года Совътомъ Академіи избранъ смотритель Черкасскаго дух. Училища Арс. Царевскій. По полученія 19 декабря отзыва Правленія сего училища о неимънія препятствій къ перемъщенію Царевскаго на службу въ Академію о. Ректоромъ ся 23 тогоже декабря представленъ былъ журналъ Совъта отъ 7 октября Его Высокопреосващенству Митрополиту Кіевскому на утвержденіе, каковое и послъдовало 30 декабря; о чемъ для зависящаго распоряженія дапо знать Правленію Черкасскаго училища отношеніемъ Совъта Академіи отъ 4 января за № 16".

.Постановлено: Принять въ свёдёнію.

ХІ. а) Представление ревтора и инспектора Академии Высокопреосвященевйшему Платону Митрополиту Кіевскому отъ 12 декабря за № 838: »При Кіевской духовной Академія Высочайше утвержденнымъ въ 22-й день октября 1883 года опредъленіемъ Святвёшаго Синода отъ 30 соктября тогоже года за № 1893 вновь учреждена должность втораго помощника инспектора духовной Академіи. Вслёдствіе сего для замъщенія упомянутой вавансів взъ числа желающихъ занять ее нами избранъ учитель Кіево-Софійскаго духовнаго Учплища кандидать богословія Александрь Розовь, окончившій курсь наукь въ іюнъ 1880 года и состоящій на учительской службъ съ 18 августа тогоже года. Отъ Правленія Кіево-Софійскаго духовнаго училища получено мною увъдомление отъ 4 декабри 1883 года за № 735 о томъ, что пропятствій къ перемъщенію учителя Александра Розова на службу въ Академію со стороны училищнаго Правленія не встрвуается. Объ издоженномъ, на основания 40 § уст. дух. акад., долгъ имъемъ почтительнъйще представить Вашему Высокопреосвященству, испрашивая Архипастырской резолюціи на утвержденіе кандидата. Александра Розова въ должности втораго помощника инспектора Кіевской Академіи съ 1-го январи 1884 года«.

На семъ представления Его Высокопреосвященствомъ положена такая резолюція "16 декабря 1883. Согласемъ".

б) Отвошеніе Правленія Кіево-Софійскаго училища оть 20 января 1884 года за № 25, при которомъ препровождены документы бывшаго учителя Кіево-Софійскаго духовнаго училища Александра Розова: 1) метрическая выпись за № 8628-мъ и 2) дипломъ объ окончаніи курса Академіи за № 975.

Справка: Объ опредъдени А — ра Розова съ 1 января 1884 г. помощникомъ инспектора дано знать Правлению Киево Софийскаго училища́ отношениемъ Совъта отъ 22 декабри 1883 года за № 888 и Хозийственному Управлению при Сват. Синодъ объ отпускъ потребной суммы на содержание его сообщено отношениемъ Правления Академии отъ 9 январл 1884 г. за № 7.

Постановлено: Принять къ свъдънію, а документы Розова хранить при дълъ объ опредъленія его на службу въ Академіи.

XII. Докладъ секретаря Совъта Академіи: "Печатаніе протоколовъ Совъта Кіевской духовной Академія за 18<sup>\*\*</sup>/... учсбный годъ, начатое съ явварской книги журнала "Труды Кіевской Академіи" за 1883 годъ, окончено въ декабрьской книгъ сего журнала за тотъ же годъ. Протоколы Совъта за первое полугодіе 188<sup>\*</sup>/. учебнаго года уже были представлаемы Его Высокопреосвященству Митрополиту Кіевскому на благоусмотръніе и утвержденіе. Неблагоугодно ли Совъту Академія разръщить печатаніе ихъ въ книжкахъ академическаго журнала за 1884 годъ".

Постановлено: По прим'вру прежнихъ лютъ протоволы Совъта Авадеміи за 188<sup>°</sup>/. учебный годъ печатать согласно 101 § уст. дух. авад. **ХШ.** Отношевія Правлевій: а) Томской духовной семинаріи отъ 29 декабря 1883 года за № 473 о высылкъ метрическаго свидътельства преподавателя семинарія Өеофана Доброденскаго, поступившаго въ Академію въ августъ 1851 года.

б) Кіево-Софійскаго дух. училища отъ 20 января 1884 г. за № 26 съ увѣдомленіемъ о томъ, что преподаватель Уманскаго д. училища вандидатъ Кіевской д. Академіи г. Димитрій Фесенко-Навроцкій перемѣщенъ въ Кіево-Софійское дух. училище, и съ просьбою документы его выслать въ Кіево-Софійское училище.

Постановлено: Требуемые документы выслать.

XIV. Увѣдомленіе Екатеринославскаго дух. училища отъ 4 января за № 3 о полученія документовъ кандидата Геор. Соколова, высланныхъ при отношеніи Совѣта отъ 9-го октября 1883 г. за № 765.

Постановлено: Пріобщить въ двлу о высыляв довументовъ воспитанникамъ Академіи.

**XV.** Прошеніе студента І вурса Академія Ив. Попова отъ 14 января 1884 г.: "Острая болёзнь глазъ заставляетъ меня, по сов'яту врача, совершенно прекратить свои занятія до выздоровленія; вслёдствіе этого я не могу приготовить данной письменной работы по библейской исторія къ назначенному сроку—1-го февраля сего года. Эго обстоятельство вынуждаеть меня просить объ отсрочкё подачи сочиненія съ 1-го февраля на другое время по моемъ выздоровленіи. При семъ прилагаю удостов'вреніе моей болізни, выданное профессоромъ Университета Ходинымъ.

Постановлено: По вниманію къ болізни дозволить студенту Ив. Попову написать третное сочиненіе по выздоровлеція, согласно съ утвержденнымъ Его Высокопреосвященствомъ поставовленіемъ Совѣта отъ 7 октября 1883 года (ст. XIV).

На сихъ двухъ журнадахъ Высокопреосвященнъйшимъ Платономъ Митрополитомъ Кісвскимъ положена такая резолюція: "21 го февр. 1884. Исполнить".

1884 года 15 февраля.

Въ общемъ собрании Соввта Кіевской духовной Академія подъ предсёдательствомъ ректора ея присутствовали всё ординарные и экстраординарные профессоры и, кромё того, доцентъ церковно-историческаго отдёленія Н. Тумасовъ, приглашенный въ собраніе для участія въ баллотировкѣ члена Соввта отъ сего отдёленія, на основаніи 85 и 87 §§ уст. дух. акад.

Слушали: І. Предложеніе ректора Академіи нрхиман дрита Сильвестра: "Вслёдствіе заявленія помошпика ректора по церковно-историческому отдёленію г. Малышевскаго объ истеченія 29 ноября 1883 года четырехлётняго срока службы экстраорд. профессора Ковальницкаго въ должности члена Совёта отъ сего отдёленія по журналу Совёта Академіи отъ 27 января 1884 года постановлено подвергнуть его установленной баллотировкё въ слёдующемъ засёданіи; поэтому предлагаю нынё произвесть предположенную баллотировку".

Постановлено: За неимъніемъ препатствій предоставить церковно-историческому отдъленію теперь произвесть баллотированіе члена Совъта отъ сего отдъленія и о послъдующемъ составить актъ.

Протоколы.

П. Актъ избранія на вакансію члена Совъта Академін: "1884 года 15 февраля трое наличныхъ штатныхъ преподявателей церковно-историческаго отдъленія Кіевской духовной Академіи въ присутствіи Совъта оной, на основаніи 85 § уст. дух. акад., произвели закрытую баллотировку профессора своего отдъленія въ видахъ избранія его на должность члена Совъта Академіи отъ сего отдъленія на четыре года; баллотировался и получилъ экстраорданарный профессоръ Мих. Ковальницкій всъ избирательные шары".

Постановлено: Актъ избранія записать въ протоколъ настоящаго засъданія; вовое четырехлътіе службы г. Ковальницкаго въ должности члена. Совъта считать со дня избранія, т. е. съ 15 сего Февраля.

ИІ. Докладъ секретаря Совъта Академіи о томъ, что по XII ст. журнала общ. собр. Совъта Академіи отъ 27 января 1884 г. предположено назначить депутата отъ Академіи на VI Археологическій съёздъ въ Одессѣ.

Постановлено: Командировать депутатомъ отъ Академія профессора Петрова.

IV. Предложеніе ректора Академія: "Въ послѣднемъ общемъ собраніи Совѣта на вакансію экстраординарнаго прсфессора, не пріуроченную ни въ одному изъ отдѣленій, помощникъ ректора по богословскому отдѣденію рекомендовалъ доцента Конст. Попова, а помощникъ ректора по церковно-практическому отдѣленію доцента Вас. Малинина. Вслѣдствіе сего по Х ст. журнала отъ 27 января положено баллотировать сихъ доцентовъ въ слѣдующемъ собранія, что и внесено въ повѣстку о семъ засѣданіи; а потому предлагаю нынѣ привесть въ исполненіе".

Постановлено: За неимъніемъ препятствій доцентовъ Попова и Малинива подвергнуть нынъ баллотированію и составить объ этомъ актъ. V. Актъ избранія на вакансію экстраординарнаго профессора Академія: "1884 года 15 февраля въ общемъ собраніи Совѣта Кіевской духовной Академія, въ составѣ 15 наличныхъ членовъ сего собранія, на основаніи уст. дух. акад. § 88 В. 1 произведена закрытая баллотировка доцентовъ сей Академіи на вакансію экстраординарнаго профессора ея. Баллотировались и получили:

| доценты:                                        | избиратель-<br>ныхъ. | нензбира-<br>тельныхъ. |  |
|-------------------------------------------------|----------------------|------------------------|--|
| богословскаго отдъленія<br>Константинъ Поповъ   | 10                   | 5                      |  |
| церковно-практич. отдъленія<br>Висилій Малининъ | 11                   | 4                      |  |

Постановлено: Актъ избранія записать въ протоколъ настоящаго засёданія и, на основаніи уст. дух. акад. §§ 53 и 88 В. 1, чрезъ Высокопреосвященнёйшаго Платона Митрополита Кіевскаго я Галицкаго внесть представленіе въ Святёйтій Правительствующій Синодъ объ утвержденія избраннаго большинствомъ шаровъ доцента Малинина въ званіе экстраординарнаго прсфессора Кіевской духовной Академіи со дня избранія, т. е. съ 15 февраля.

# 1884 года 15 февраля.

Въ собрани Совъта Кіевской духовной Академіи, подъ предсъдательствомъ ректора ся, присутствовали всъ означенныя въ 85 § уст. дух. акад. лица: три помощника ректора по учебной части, инспекторъ и шесть членовъ Совъта, по два отъ каждаго отдъленія.

Слушали: І. Положенную на журналь Совъта Академіи отъ 16 декабря 1883 года Высокопреосвященнъйшимъ Платономъ Мптропотитомъ Кіевскимъ резолюцію: "2 февраля 14\*

<u>-211</u>

1884 г. Исполнить, кромѣ Х-й статьв, по которой предварительно доложить миѣ справку о поименованномъ въ сей статьѣ студентѣ Андріевскомъ".

Постановлено: Доложить Его Высокопреосвященству требуемую справку.

**II**. Отношенія Кавцеляріи Оберъ-Прокурора Святвйшаго Синода:

а) отъ 25 января за № 352: "По утвержденному г. Оберъ-Прокуроромъ Святъйшаго Синода, 14 текущаго января, докладу Учебнаго Комитета при Святъйшемъ Синодъ кандидатъ Кіенской духовной Академіи Мяхаялъ Булаковъ опредъленъ на учительскую должность по лативскому языку въ Черкасское духовное училище".

б) отъ 31 января за № 479: "По утвержденнымъ г. Оберъ-Прокуроромъ Св. Синода 25 текущаго января докладамъ Учебнаго Комитета при Св. Синодъ кандидатъ Кіевской аух. Авадемія Иванъ Левитскій и двяствительный студенть той же Акндемін Александръ Савичь опредвлены: первый преподавателемъ по св. писанію въ Екатеринославскую духовную семинарію, а послъдній помощникомъ инспектора въ Кавказскую духов. семинарію". -- Канцелярія Оберъ-Прокурора, увъдомляя о семъ академическій Совътъ для зависящяхъ распоражений, присовокупила, что объ ассигнования помянутымъ лицамъ слъдующихъ денегъ сообщено Хозяйственному Управленію при Св Синод'в и что должность помощника писпектора въ Кавказской дух. семинарін, на которую опредвлень нывъ Савичь, отврыта по опредвленію Св. Синода отъ 11/24 декабря 1883 года на мъстныя епархіальныя средства.

Справка: О состоявшенся назначения дано знать повъствами: Булгакову отъ 1 февраля за № 40, Левитскому и Савичу отъ 8 февраля за №№ 146 и 147. Постановлено: Отношенія, за сдбланнымъ по нимъ распоряженіемъ, пріобщить къ дблу объ опредбленія воспятанниковъ Акядеміи на службу.

III. Внесенную въ Совътъ Академія ректоромъ оной видомость о лекціяхь, опущенныхъ г.г. преподавателями по болъзни въ истекшемъ мъсяцъ январи 1884 года. Изъ сей въдомости видно, что опущены:

1) по психологіи заслуж. ординарнымъ профессоромъ Поспѣховымъ 6 лекцій (18, 20, 23, 25, 27 и 30 чч.)

2) по исторія русской церкви заслуж. орд. профессоромъ Малышевскимъ З л.л. (23, 24 и 31 ч.ч.)

3) По исторіи оплософія ординарнымъ профессоромъ Линицкимъ 2 л.л. (13 и 16 ч.ч.).

4) по церковному праву экстряординарнымъ профес. Лашкаревымъ 1 л. (26 ч.).

5) по древней общей церковной исторіи экстраординар. профессоромъ Ковальницкимъ 1 л. (12 ч.).

6) по новой общей церковной исторія экстраорд. профес. Ковальницкимъ 1 л. (11 ч.).

7) по педагогиять экстраорд. профес. Одесницвимъ 1 л. (10 ч.).

8) по правствевному богословію экстраорд. профессоромъ Олесницкимъ 2 л.л. (10 и 14 ч.ч.).

9) по древней общей гражданской исторіи доцентомъ Тумасовымъ 2л.л. (9 и 30 ч.ч.).

10) по исторіи русской юго-западной церкви приватьдоцентомъ Голубевымъ 1 л. (30 ч.).

11) по библейской исторія приватъ-доцентомъ Покровсвимъ 7 л.л. (10, 13, 17, 20, 24, 27 и 31. ч.ч.).

12) по метафизикъ приватъ-доцентовъ Ефремовымъ 2 л.л. (11 и 14 ч.ч.).

13) по французскому языку декторомъ Штрогоферомъ 2 лл. (30 ч.).

 $\mathbf{z}^{\mathbf{x}}$ 

Постановлено: Записать въ протоколъ настоящаго засъданія для напечатанія въ академическомъ журналъ по силъ Х пункта Высочайте утвержденныхъ дисциплинарныхъ правилъ для высшихъ учебныхъ запеденій.

**IV.** Сообщенную Правленіемъ Кіевской духовной Академіи, на основанів 109 § устава, въдомость о наличныхъ суммахъ Академіи за истекшій мъсяцъ январь 1884 года. По сей въдомости значится.

|                                                                 | девьгами. |       | билетами кре-<br>дитныхъ учреж-<br>деній. |      |         |            |
|-----------------------------------------------------------------|-----------|-------|-------------------------------------------|------|---------|------------|
|                                                                 | рубли     | кор.  | рубли                                     | KOZ. | рубли   | коп.       |
| Къ 1-му явваря 1884 г.<br>оставалось<br>Въ течения января по-   | 9.845     | 99°/. | 246.491                                   | -    | 256.336 | 99³/4      |
| ступило на приходъ                                              | 8         | 40    |                                           |      | 8       | 40         |
| Итого                                                           | 9.854     | 39°/4 | 246.491                                   | _    | 256.345 | 39°/4      |
| Въ теченій января из-<br>расходовано<br>Къ 1-му февраля остает- | 8.536     | 68    |                                           |      | 8.536   | <b>6</b> 8 |
| ся                                                              | 1.317     | 71°/. | 246.491                                   | —    | 247.808 | 71°/.      |

Постановлено: Принять въ свъдънію.

V. Донесеніе инспектора Академій экстраординарнаго профессора Ив. Королькова оть 14 февраля: "Долгъ имћю донести Совѣту Академіи, что въ теченій истекшаго января мѣсяца въ поведеній студентовъ мною не замѣчено особенно важныхъ и предосудительныхъ поступковъ. Студенты, получившіе отпускные билеты на Рождественскіе праздники, своевременно явились въ Академію, кромѣ-Фотинскаго Ореста, Петропольскаго Мих., Викторовскаго Асанасія, Ключарева Ивана, Пузанова Петра, Букасова Мих., Θеодоровскаго Конст., которые по болѣзна доселѣ не пріѣхали. Удостовъренія о болъзни этихъ студентовъ при семъ прила гаются. Послъ каникулярпаго времени вовсе не явились въ Академію по болъзни три студента—Поповъ Петръ, Страшкевичъ Александръ и Кандиларовъ Георгій".

Постановлено: Принять къ свъдънію.

VI. Письмо запитатнаго протојерен Пав. Өеод. Солярскаго отъ 27 января съ препровожденјемъ въ даръ для библіотеки Кјевской духовной Академіи двухъ экземпляровъ четвертаго (послёдняго) тома "Опыта библейскаго Словаря. С.-Петербургъ 1884".

Постановлено: Квиги сдать въ библіотеку и о получевіи ихъ увёдомить сь выраженіемъ благодарности.

V11. Прошеніе сербскаго уроженца Светолика Ранкоеича отъ 7 февраля: "Прилагая при семъ свидътельство объ окончаніи мною курса Бълградской семинаріи и національный паспортъ свой за № 1319, покорнъйше прошу допустить меня къ слушанію лекцій въ Академіи по церковнопрактическому отдъленію до конца настоящаго учебнаго года, а съ августа 1884 года зачислить въ студенты ея по тому же отдъленію. Къ сему долгомъ считаю присовокупить, что я жезаю быть своекоштнымъ студентомъ".

Справка: 1) На основани воспослъдовавшаго по Высочайшему повельнию опредъления Святъйшаго Синода отъ <sup>11 марта</sup> 1869 г. объ оказани начальствами духовно-учебныхъ заведений возможнаго снисхождения единовърнымъ и единоплеменнымъ кностранцамъ при поступлени ихъ въ оныя, по распоряжению ректора Академии сербу Свет. Ранковичу выданы отъ 9 февраля билетъ за № 46 для входа на лекции въ Академию и матрикули за № 45 для жительства въ гор. Кіевъ.

-216 -

2) По уставу дух. акад. (§ 86 А. 1 и 2) "зачисленіе въ студенты Акадамія" и допущеніе постороннихъ слушателей" предоставлено утвержденію Совъта Академіи.

Постановлено: О допущенін серба Ранковича къ слутанію лекцій въ Академіи записать въ журналь настоящаго засёданія, а о зачисленіи его въ студенты оной имёть сужденіе въ августовскомъ засёданія Совёта.

VIII. Отношение Совъта Казанской духовной Академии отъ 6 февраля за № 85: "На отношение отъ 3 января сего 1884 г. за № 898 Совътъ Авадемія имъетъ честь сообщить, что со стороны его не встръчается препятствій къ перемъщевію приватъ-доцепта Алексъя Дмитрісвскаю на штат. ную должность доцента Кіевской духов. Академіи. Препровождая при семъ: 1) копію съ послужнаго списка. Дмятріевскаго. 2) кандидатскій дипломъ его отъ 24 августа 1882 года за № 888, 3) магисторскій дипломъ отъ 17 декабря 1883 г. за № 1568, 4) свидътельство о сдачѣ пробныхъ левцій отъ 11 іюня 1882 года за № 666 и 5) метрическое свидътельство отъ 19 іюня 1878 года за № 2894, Совътъ Академіи покорнъйше проситъ о полученія ихъ увъдомить, а также сообщить, съ какого времени имъетъ производиться Дмитріевскому содержаніе по его новой должности".

Иостановлено: На основаніи устава дух. акад. § 53 и § 86 В 6. состоявшееся въ Совътъ Академіи 16 декабря избраніе магистра А. Дмитріевскаго на должность доцента Кіевской Академіи по кабедръ церковной археологія и литургики нынъ, за неимъніемъ препятствій, представить на утвержденіе Его Высокопреосвященству съ 1 марта, съ производствомъ ему съ этого дня содержанія положеннаго по сей должности. Объ означенномъ срокъ опредъленія г. Дмятрієвскаго на должность доцента Кіевской духовной Академіи

Digitized by Google

сообщить Совъту Казанской Академіи при увъдомленія о полученія документовъ его.

IX. Довладъ секретаря Совѣта Академіи: "По VIII ст. журнала Совѣта Академіи отъ 27 января постановлено: "магистра Ст. Голубева, предложевнаго церковно-историческимъ отдѣлевіемъ къ баллотировкѣ въ доценты, баллотировать въ слѣдующемъ собраніи Совѣта по предварительномъ избравіи симъ отдѣлевіемъ члена въ составъ Совѣта".

Справка: Избраніе члена Совёта отъ церковно историческаго отдёленія состоялось сего 27 января въ присутствіи общаго собранія Совёта и актъ сего избранія записанъ въ II ст. журнала сего собранія.

Постановлено: За неимъніемъ препятствій магистра Голубева нынъ подвергнуть установленной баллотировкъ и составить о ней актъ.

Х. Автъ избранія на вакансію доцента Кіевской духовной Академіи: "1884 года 15 февраля въ собраніи Совъта Кіевской духовной Академіи, въ составъ 11 членовъ его, на основаніи § 86 Б. 6 уст. дух. акад. произведена закрытая баллотировка приватъ-доцента сей Академіи Ст. Голубева въ званіе доцента ея на штатную кафедру исторіи и обличенія русскаго раскола. По сей баллотировкъ Голубевь получилъ 7 избирательныхъ шаровъ и 4 неизбирательныхъ".

Постановлено: Ст. Голубева, какъ получившаго больпинство избирательныхъ шаровъ по силъ 51 § уст. дух. акад признать избраннымъ на вакантную каседру исторіи и обличенія русскаго раскола въ званіи доцента и это избравіе, на основаніи того же устава § 53 и § 86 Б 6. представить Его Высокопреосвященству Митрополиту Кіевскому на утвержденіе со дип избранія, т. е. съ 15 февраля. XI. Прошеніе студента І курса Академій Ореста Фотинскаго оть 22 января: "Болвзнь, постигшая меня въ послёднее время, помёшала меё окончить къ назначенному Совётомъ Академій сроку второе семестровое сочиненіе; почему покорнёйше прошу Совътъ Академій дать меё для подачи означеннаго сочиненія двухнедёльную отсрочку.

Постановлено: По вниманію въ болізни дозволить студенту, Оресту Фотинскому написать третное сочиненіе по выздоровлевіи, согласно съ утвержденнымъ Его Высокопреосвященствомъ постановленіемъ Совізта отъ 7 октября 1883 года (XIV ст.).

На обовхъ журналахъ отъ 15 февраля 1884 Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвященнъйшимъ Платономъ Митрополитомъ Кіевскимъ положена резолюція такая: "6 мар. 1884. Исполнить".

### 1884 года 9 марта

Въ собрании Совъта Кіевской духовной Академія, подъ предсъдательствомъ ректора си, присутствовали три помощника ректора по учебной части, инспекторъ и пять членовъ Совъта; не былъ въ собрании одинъ членъ Совъта П. Лашкаревъ по болъзни.

Слушали: І. Сданный Высокопреосвященныйшимъ Платономъ Митрополитомъ Кіевскимъ 25 февраля 1884 г. въ Совътъ Академін указъ Святъйшаго Синода отъ 23 того же февраля за № 656: "По указу Его Императорскаго Величества, Святъйшій Правительствующій Синодъ слушали предложенный г. Сиводальнымъ Оберъ-Прокуроромъ отъ 31 минувшаго января за № 70 журналъ Учебнаго Комитета, № 34, съ заключевіемъ Комитета, по представленію Вашего Преосвященства о разръшении освободить студента Кіевской духовной Авадемін-японца Симеона Мія оть изученія преческаю и латинскаю языковь. Приказали: Принимая во ввиманіе, что состоявшимся, вслёдствіе Высочайшаго повелеиія, опредвленіемъ Святвйшаго Синода отъ 11 марта 1869 года дозволено начальствамъ духовно-учебныхъ заведеній оказывать единов вриымъ иностранцамъ возможное свисхождевіе, какъ при пріемѣ ихъ въ духовно-учебныя заведенія, такъ и во время прохожденія курса ученія въ сихъ заведеніяхъ, Святъйшій Сниодъ, согласно ходатайству Вашего Преосвященства и заключевію учебнаго Комитета, опредвляеть: разрвшять Совѣту Кіевской духовной Академіи не требовать отъ принятаго въ число студентовъ оной Японскаго уроженца Симеона Мія, во время прохожденія имъ академическаго курса, обязательнаго изученія древнихъ языковъ; о чемъ для зависящихъ распоряженій Вашему Преосвященству послать указъ".

*Постановлено:* Указъ прянять въ руководству, объявить студенту Семеону Мію и привесть его въ извъстность между преводавателями древнихъ языковъ въ Академіи.

И. Сданное Его Высокопреосрященствомъ отношеніе къ нему г. Оберъ-Прокурора Св. Синода отъ 16 февраля за № 735: "Отношеніемъ отъ 24 декабря минувшаго года за № 877 Ваше Высокопреосвященство изволили ходатайствовать о назначеніи едова ординарнаю профессора Кіенской духовной Академіи, Коллежскаго Совѣтника, доктора богословія Алевсандра Воронова Людмила Вороновой съ 4 несовершеннольтними дътьми ся за 21-лѣтнюю духовно-учебную службу ея мужа пенсіи, въ размѣрѣ полнаго оклада, положеннаго ординарному профессору духовной Академіи, именно по 1100 р. съ 10дъ. Святѣйшій Синодъ, которому предложено было на усмотрѣніе изъйсненное ходатайство Вашего

Высовопреосвященства, принимая во внимание, что Вороновъ. по засвидътельствованію Вашему, все время службы при Авадеміи проходилъ съ отличнымъ усердіемъ и особенною пользою и что онъ, при видимо разстроенномъ съ 1875 года здоровь в, продолжаль веустанно заниматься наукою и исполняль. кромъ обязанностей по службъ, еще особыя порученія начальства, и имъя въ виду, что семейство Воронова, состоящее изъ 5 лицъ, осталось послв его смерти совершенно необезпеченнымъ въ средствахъ къ жизни, опредъленіемъ отъ 20 яннаря 1 февраля Сего года постаповилъ: назначить, въ видъ исключенія изъ правиль, оставшемуся послѣ Воронова семейству полную пенсію, въ размъръ тысячи ста руб. въ годъ, съ производствомъ оной съ 1 воября 1883 года. Долгонъ поставляю сообщить с семъ Вашему Высокопрессвященству, присововупляя, что распоряжение объ ассигновании означенной пенсіи имветь быть сдвлано отъ Хозыйственнаго Управденія при Святвйшемъ Синодъ".

Постановлено: Принять въ свёдёнію и объявить вдовё Людмилё Вороновой съ поясненіемъ, что выдача ей назиаченной ценсія изъ Правленія Академіи начнется по отпусвё потребной суммы изъ Хозяйственнаго Управленія при Св. Синодё.

ИІ. Отношеніе Канцелярія Оберъ-Прокурора Святвйшаго Синода отъ 16 феврали 1884 года за № 749: "По утвержденному г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ 7 текущаго февраля докладу Учебнаго Комитета при Святвйшемъ Синодв кандидаты Кісвской духовной Академіи Александръ Аннинскій и Дивидъ Аладовъ опредвлены на учительскія должности въ духовныя училища, первый въ Уманское по латинскому языку, а послёдній въ Тульчинское по ариюметикъ и географіи. Канцелярія Оберъ-Прокурора имфетъ честь увъдомить о семъ Совътъ Кіевской духов. Академіи для зависящаго распоряженія, присовокупляв, что объ ассигнованіи слёдующихъ поименованнымъ лицамъ по положевію денегъ вынё же сообщено Хозяйственному Управленію при Святёйшемъ Синодё.

Справка: Кандидатамъ Аннинскому и Аладову о состоявшемся опредъленіи ихъ на службу Правленіемъ Академіи дано знать особыми повъстками отъ 22 февраля за № 74 и 75.

Постановлено: Отношенів, за сдълавнымъ по нему распоряженіемъ, пріобщить къ дълу объ опредъленіи воспитанниковъ Академіи но службу.

IV. Увъдомленіе Правленія Кіевской духовной Семиварія отъ 15 февраля за № 156 о томъ, что г. Герольдмейстеръ Правительствующаго Сената отношеніемъ своимъ, отъ 4 минувшаго января за № 25, сообщилъ Высовопреосвященвъйшему Платону Митрополиту Кіевскому о производстви бывшаго эконома Кіевской духовной семинаріи, нынъ эконома Кіевской духов. Академіи, Альксъя Устинова въ Коллежескіе Секретари со старшинствомъ съ 9 октября 1881 года, по указу Правительствующаго Сената отъ 22 декабря 1883 года за № 135, который и приложенъ къ увъдомленію.

Справка. Требуемое (341 ст. Уст, Служб. Прав. т. Ш Свод. Зак. 1876) для производства въ слъдующій чинъ трехльтіе по службъ Устинова истечетъ въ октябръ сего 1884 года, а классъ (IX) занимаемой имъ должности не препятствуетъ такому производству.

Исстановлено: О производствъ въ чинъ Коллежскаго Секретаря объявить эконому академіи и записать въ послужный списовъ его, а о дальнъйшемъ производствъ имъть сужденіе въ концъ текущаго года. V. Сообщенную Правленіемъ Кіевской духовной Академія, на основанія 109 § уст. дух. акад., въдомость о наличныхъ суммахъ Академія за истекшій мъсяцъ февраль 1884 года. По сей въдомости значится:

|                                                                     | наличныка<br>деньгами. |               | билетами вре-<br>цитныхъ учреж-<br>деній. |      |         |                    |
|---------------------------------------------------------------------|------------------------|---------------|-------------------------------------------|------|---------|--------------------|
|                                                                     | рубля                  | KOD.          | рубак                                     | коп. | рубля   | KON.               |
| Къ 1-му февраля 1884 го-<br>да оставалось<br>Въ течении февраля по- | 1.317                  | 71°/.         | 246.491                                   |      | 247.808 | 71°/.              |
| ступило на приходъ                                                  |                        | 54            | 100                                       |      | 27.053  | 54                 |
| Итого                                                               | 28.271                 | <b>25</b> */4 | 246.591                                   |      | 274.862 | 25 <sup>8</sup> /4 |
| Въ теченіи февраля из-<br>расходовано<br>Къ 1-му марта 1884 г.      | 15.550                 |               | 100                                       |      | 15.650  | 35                 |
| остается                                                            | 12.720                 | 90°/4         | 246.491                                   | -    | 259.211 | 90³/•              |

Постановлено: Принять въ свъдъцію.

VI. Внесенную ревторомъ Академін въдомость о лекціяхъ, пропущенныхъ г.г. преподквателями въ истевщемъ мъсяцъ февраль. Изъ сей въдомости видно, что всяъдствіе болъзни опущены:

1) по исихологія заслуж. ордин. профес. Поспёховымъ 6 лепцій (1, 3, 6, 8, 10 и 13 ч.),

2) по исторіи русской церкви заслуж. ордин. профессоромъ Малышевскимъ 1 л. (27 ч),

3) по библейской исторіи приватъ-доцентомъ Покровскимъ 4 лл. (3, 7, 10 и 14 ч.ч.),

и 4) по основному богословію прявать-доцентомъ Орнатскимъ 2 лл. (11 и 14).

Постановлено: Знансать въ протоколъ настоящаго за. сбданія въ академическомъ журнялё по силё X пункта Высочайше утвержденныхъ дисциплинарныхъ правилъ для высшихъ учебныхъ заведеній.

VII. Донесенія инспектора Авадемія: в) отъ 8 марта о томъ, что въ теченій февраля мъсяца не было замъчено за студентами особенно важныхъ и предосудительныхъ поступковъ.

6) отъ 9 марта о томъ, что на первой недвлё велякаго поста всв студенты исповъдывались и святыхъ тайнъ пріобщались, въ удостовъреніе чего при семъ прилагается общая исповъдная въдомость за подписью духовника студентовъ-намъстника Братскаго монастыря іеромонаха Антонія.

Постановлено: Прибять въ свъдънію.

VIII. Отношеніе Кіевской духовной Консисторія въ ректору Академія отъ 16 февраля за № 2251: "Консисторія имъетъ честь просить Ваше Высовопреподобіе въ возможной свороста увъдомить Консисторію, утвержденъ ли смотритель Черкасскаго духовнаго училища Арсевій Даревскій въ званія доцента Кіевской духовной Академіи, и если утвержденъ, то итъ ли какихъ либо препятствій со стороны Академіи въ назначенію его, Царевскаго, на священническое мъсто въ Кіево-Подольской Царе-Константиновской церкви съ оставленіемъ его въ должности доцента Академіи.

Справка: Ревторомъ Академіи отъ 18 февраля за № 172 сообщено Консисторіи, что 1) смотритель Черкасскаго духов. Училища Арсеній Царевскій, избранный Совътомъ Академіи 7 октября 1883 года на вакантную въ ней казедру свящевнаго писанія ветхаго завъта въ званіи доцента, утвержденъ въ сей должности Его Высокопреосвященствомъ Митрополитомъ Кіевскямъ 30 декабря того же года, но доселъ не явился въ Академію, потому что не получилъ еще увольненія отъ занимаемой имъ должвости смотрителя; 2) со стороны Академіи не встрёчается препятствій къ назваченію доцента Царевскаго и священиикомъ Кіево-Подольской Царе-Константиновской церкви по благоусмотрёвію Высокопреосвященнёйшаго Митрополита Кіевскаго, такъ какъ съ соизволенія Его Высокопреосвященства занятіе академическими наставниками другой должности внё Академіи доселё допускалось за неимёніемъ въ уставё ся на это запрещенія, воторое прямо высказано только относительно нёкоторыхъ административныхъ въ Академін должностей (§ 21 и 44)<sup>2</sup>.

Постановлено: Отношевіе, за сообщеніемъ по нему потребнаго отзыва, пріобщить въ дёлу о перемѣщевія Царевскаго на службу въ Академію.

IX. Отношение Совѣта С.-Петербургскаго Славанскаго Благотворительнаго Общества отъ 24 февраля за № 787 съ приложевиемъ 10-ти печатныхъ экземпляровъ объявления его о конкурсѣ для составителей жизнеописания святыхъ первоучителей славявъ Кирилла и Меводія и съ просьбою распространить это объявление между г.г. профессорами и студентами Академии.

Постановлено: Объявление о конкурсъ на составление жизнеописания свв. Кирилла и Меводия привесть въ извъстность между гг. наставниками и студентами Академии.

Х. Отношеніе ректора Кіевскаго Университета отъ 22 февраля за № 251 о высылкѣ послужнаго списва бывтаго экстраординарнаго профессора Кіевской духовной Академіи, доцента Униворситета Св. Владиміра Ф. Терновскаго.

Иостановлено: Выслать формулярный списовъ о службъ г. Териовскаго.

| •             | 1884.                                                                                                                                                          |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | (Годъ двадцать пятый).                                                                                                                                         |
| ሮሐም           | <b>HORBPS. — NO 11.</b><br>Jozanie: Crpannyu;                                                                                                                  |
|               | Блаженнаго Іеронима (въ русскомъ переводъ́)<br>Четырнадцать вангъ тодвованій па пророба                                                                        |
| 11            | Іезовіпля. Кипга вторая                                                                                                                                        |
|               | Ученіе двѣнадцати апостоловъ. (Новоотбрытый<br>памятинбъ древаей христіансбой инсьменно-                                                                       |
| 11            | ств). К. Д. Попова                                                                                                                                             |
| ۴I.           | Посъщение Высоконреосвященнымъ Матропо-<br>литомъ Киевскимъ Платономъ римско-католи-<br>ческаго костела въ м. Коростышевъ и по-<br>слъдствія сего посъщенія. П |
|               | Въ приложеніи:                                                                                                                                                 |
| <b>'111</b> . | Протоволы засъданій Совъта Кіевск. Авадеміи<br>12 іюня 1884 г. (Рецензіи па кандидатскія<br>сочинснія студентовъ)                                              |
| Tp            | уды Кісвской дух. Академіи" выходять по прежней профаммь.                                                                                                      |
|               | Цёна 7 рубл. съ пересылкою.                                                                                                                                    |
| •             | ·                                                                                                                                                              |
|               |                                                                                                                                                                |

.

The same way of a sure of

\$

## ВЪ 1885 ГОДУ ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ

будуть издаваться

ПО ПРЕЖДЕ УТВЕРЖДЕННЫМ'Ь ПРОГРАММАМ'Ь:

# l, Труды Кіевской Духовной Академіи.

Журналь научнаю содержанія п хараптера. Вь немь будуть помінцаемы научныя статьи по всімь отраслимь наукь, преподаваемыхь вь духовной академіи, по предметамь общезанимательныя, но изложенію доступныя большинству читателей. При журналі будуть продолжаться переводы твореній блаженнаго Іерснима и Августина.—Изь твореній бл. Іеронима въ слідующемь 1885 г. будуть издаваться его толкованія на ветхозавістныя книги; изъ твореній бл. Августина — его твореніе о граді Божіень.

## 2, Кіевскія Епархіальныя Ведомости.

Программа изданія слёдующая: Отдёль оффиціальный, Высочайшіе мацифесты и повелёнія, сун сдальные указы и правительственныя распоряженія, относящіяся въ Кіевской спархіп, мёстныя административныя распоряженія и извёстія и проч. Отдёль неоффиціальный, мёстныя церковныя историкостатистическія извёстія и достопрямёчательные письменные памятники, хроника мёстная и общецерковная, извёстія о замёчательныхъ событіяхъ церковной жизни въ церкви русской, восточной, западной и проч.

"Труды Кіевской Духовной Академін" будуть выходить сжемпьсячно книжками оть 10 до 12 листовь. "Епархіальныя Вѣдомости" будуть выходить два раза въ мѣсяцъ, въ 8-ю д. л., не менте трехь листовъ.

Цена за 10дъ съ пересылкою: Трудовъ Кіевской Духовной Академіи—7 р., Епархіальныхъ Ведомостей 5 р. Цена Епархіальныхъ Вёдомостей *вмъстъ* съ Трудами—11 р.

Адресь: въ Реданцію Кіевскихъ Епархіальныхъ Въдомостей, или Трудовъ, при Кіевской духовной Анадеміи, въ Кіевъ.

Ст. 7. Прншло время, близокъ день избіенія, а не сливы гору. Еврейское слово adarim, которое, раздъливъ на два сдова, первое ad и второе arim, им перевсли по део. дотіону: слава горъ, Симмахъ обратилъ въ отсрочиваніе (ге. crastinatio) и свазаль: и время близко: день поспъшенія, а не отсрочиванія. Далье, LXX такъ перевели: пришло время. приблизился день, не съ смятениемъ и не съ скорбями; Өеодотіонъ: пришло время, близокъ день голода, а не славы горъ. Что же васается времени избіенія и голода, то оно и тсперь замѣчается въ народѣ іудейскомъ, не имѣющемъ пророковъ и слова Божія, которымъ питается душа върующихъ. Подъ горами же понимай учитслей и тъхъ, которые обладаютъ знаяіемъ Писаній. О нихъ и въ другомъ мъстъ говорится: просвъщаещи ты дивно отъ горъ въчныхъ (Псал. 75, 5). Даяве LXX, сказавъ: не съ смятеніемъ и не съ скорбями, даютъ понять, что они 1) имъють столько невъдънія о Богъ и душевнаго ослёпленія, что че смущаются своими злодёяніямя и не терзаются скорбями покаянія.

Ст. 8. Теперь вскорт изолью на тебя гнъвъ Мой и раскрою надъ тобою ярость Мою, и буду судить тебя по путямъ твоимъ и возложу на тебя (или дамъ тебя) вст мерзости твои. Если мы будемъ считать отъ пятаго года переселенія царя Іехоніи до девятаго года царствованія Седевіи, когда пришелъ Навуходоносоръ и осадилъ Іерусалямъ, то будетъ три промежуточныхъ года. Поэтому справедливо говорится: теперь вскорт изолью на тебя ярость Мою. Я не буду предрекать тебъ того, что [впослъдствіи] имъетъ прійдти, и не буду угрожать тебъ тъмъ, что послъдуетъ въ далекомъ будущемъ: Я теперь совершу надъ тобою ярость Мою. Эта ярость и гнъвъ являются не безъ правосудія, а для того, чтобы обратить пути твои на главу твою й заста-

Z,

íŗ.

5

μ.

3

ł

81

<sup>&#</sup>x27;) Іуден.

Творенія бл. Іеронима ч. 10.

вить тебя почувствовать всё мерзости твои. Но мы можемъ и относительно послёдняго плёненія сказать, что послё умерщвлеція Хрисга, вогда пришелъ пмъ нонецъ и пробудился противъ нихъ грёхъ, то исполнилось написанное: теперь постиже на нихъ гнъез до конца (1 Сол. 2, 16). Когда Іерусалимъ былъ окруженъ Титомъ и Веспасіаномъ и настало опустошеніе его и исполнилось [сказанное]: се оставляется вамъ домъ вашъ пустъ (Мате. 23. 38); тогда они были судимы по путямъ своимъ и богохульствамъ, въ которыхъ они отреклись отъ Господа, и почувствовали ярость Божію и получили по злодѣяніямъ своимъ, чтобы храмъ оставался разрушеннымъ до скончанія [міра].

Ст. 9. И не пощадита око Мое, и не помилую, но пути твои возложу на тебя [пли дама тебя] и мерзости твои будута среди тебя, и узнаете, что Я Господь карающій. Причнны строгости и суровости иля, вавъ думаютъ еретини, жестокосердія Божін, состоящаго въ томъ, что обо Его нещадитъ и не милустъ, Онъ присоединилъ, свазавъ: пути твои дама тебъ и мерзости твои будута среди тебя, чтобы ты уразумѣлъ содѣланное тобою и, видя мерзости свои, находящіяся предъ тобою или среди всѣхъ, исправилъ заблужденіе покаяніемъ и, оставивъ прежыя дѣла п возпенавидѣвъ содѣланное тобою, понялъ, что Онъ есть Господь. Онъ для того наказываетъ, чтобы исправить, и бьетъ всякаго сына, котораго принимастъ (Евр. гл. 12).

Ст. 10—11. Вотъ день! Вотъ пришло, выступило сокращение; разцеплъ жезлъ, произростила гордость. Взошло беззаконие на жезлъ нечестія, не изъ нихъ, и не изъ народа и не изъ шума ихъ; и не будетъ покоя имъ. LXX: Вотъ денъ рождаетъ, вотъ пришелъ конецъ, выступило сплетение и разцеплъ жезлъ, произрастила гордость, возстала укоризна и сокрушитъ силу беззаконнаго, но не съ смятениемъ, и не съ поспъшностію, и не отъ нихъ, и

нюта красоты ва ниха. Совращенъ, говорить, и ускоренъ день и наступаетъ близвій плънъ. Разцявлъ жезлъ, грозившій вамъ въ течение долгаго времени, и изъ цввта родилъ плодъ бъдствій. Гордость ваша произрастила то, чего вы заслуживали. -чтобы на томъ жезив вашего нечестія, которымъ вы нечестиво поражали подчиненныхъ вамъ, взощло беззавоніе, воторое [явилось] не отъ несчастнаго народа и не отъ твхъ, конии кабъ безсловесными животными управляютъ учители, и не отъ крика и шума ихъ, съ которымъ вопили они, увлеченные священниками и фариссями къ тому, чтобы взывать и говорить: распни, распни Его (Іовин. 19, 6). Поэтому не будеть имъ покоя, но въчный павнъ. Далве LXX, примвнительно къ тому значенію, относятельно котораго пишется: не выси во, что родить находяй день (Притч. 27, 1), сказали: вото день рождаето то, что гораздо превде онъ зачаль, я пришель конець и выступило сплетение, соплетающее и содержащее всъ ваши бъдствія, или какъ Симнахъ перевель, разсмотриние, то есть въ томъ смысль, что Богъ видить все, вами содбланнос, разсматриваеть ваши дбла и воздаетъ важдому по заслугамъ его. Относительно же того. что они одинаково перевели: разцењат жезат, мы можемъ воспользоваться онымъ свидътельствомъ: "не удаляй жезла отъ сына твоего" (Притч. гл. 23). И апостолъ [говоритъ]: что хощете, съ палицею ли пріиду къ вамъ, или съ любовію и духомъ кротости (1 Кор. 4, 21)? Но н Богъ устами псалмопѣвца въщаетъ: посњщу жезломъ беззаконія ихъ и ранами неправды ихъ; милость же Мою не разорю ото нихо (Псал. 88, 33-34). Такимъ образомъ Господь для того посвщаеть и наказываеть, чтобы проявилась и отврылась вся гордость, которая долго скрывалась, какъ завлюченная [внутри], и чтобы возстала уворизна проти въ явившейся и произращающей гордости, и была сокрушена сила беззаконнаго, [но] не съ смятеніемъ п не съ поспѣш-

6\*

ностію. Ибо цёлью разцвётающаго жезла служить исцёленіе и исправленіе, которое является не по заслугё навазываемыхъ и не по причинё красоты ихъ, которой они не имёють у себя, но по иилосердію Господа. Мёсто [это] трудное и представляющее много разностей между еврейскимъ [текстомъ] и [переводомъ] Семидесяти, которыми многое прибавлено изъ перевода Өеодотіона, чтобы была какая либо видимая связь.

Ст, 12. Пришло время, приблизился день. Не только въ Герусалиму говорится, что для него наступило время плъна и приблизился день, въ который онъ будетъ окруженъ вавилонскимъ войскомъ, но и тому, который радовалоя, устроивъ и распиривъ житницы, и воторому Господь говоритъ: безумне, въ сію нощь душу твою истяжуть оть тебе: а яже уготоваль еси, кому будуть (Лук. 12, 20)? Поэтому и апостоль говорить: время прекращено есть (1 Кор. 7, 29), и въ другомъ мъстъ: преходить бо образь міра сего (тамъ же, ст. 31). Нужно замътить, что онъ не отсрочилъ до будущаго времени, но сказалъ о настоящемъ: преходита, и ежедневно образъ міра клонится бъ паденію. Ибо овъ никогда не остается въ одномъ и томъ же состояния, но постоянно образъ возрастающаго и умаляющагося преходитъ и измъняется. Поэтому и Господь сказаль: небо и земля мимоидеть (Мато. 24. 35). Еслиже все, находящееся въ мірв, преходить и исчезаеть, то что въ человъческихъ дълахъ можетъ быть постояниюмъ?

Покупающій пусть не радуется и продающій пусть не печалится. Естественно при покупкъ пмущества радоваться, при продажъ печалиться <sup>1</sup>). Но когда наступаетъ порабощеніе и илъневіе, то въ томъ и другомъ случаъ напрасны и радость и печаль. Поэтому и апостолъ говорить:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Разумѣется продажа, вынуждаемая стѣснительными обстоятельствами (сн. Неем. 5, 3).

оремя прекращено есть прочее, да имущін жены якоже не имущіи будуть: и плачущіися, якоже не плачущіи; и радующіися, якоже не радующеся: и купующіи, яко не содержаще; и требующін міра сего яко не требующе (1 Кор. 7, 29—31). Ибо и потопъ постигъ повуплющихъ и продающихъ, какъ говоритъ Господь въ Евангеліи (Мато. гл. 24).

Ибо еннова на весь народа его. Этого у LXX нёть. Виёсто народа можно принять сообразно съ еврейскимъ текстомъ множество или толпа, ибо это означаетъ атопа. Причина же ясна, почему покупающій не долженъ радоваться и продающій долженъ перестать печалиться: потому что вскорѣ прійдетъ гиѣвъ Божій на все населеніе земли іудейской или на Іерусалимъ. Ибо это ясно изъ предшествующаго, гдѣ написано: такъ говоритъ Господъ Богъ землю Израилевой и проч.

Ст. 13 Ибо продающій не возвратится ка проданно му. Говорить сообразно съ еврейскимъ обычаемь. Ибо всявая покупва возвращалась продавцу въ пятицесятый годъ прощенія, воторый у няхъ называется юбилейнымъ. Такимь образомъ, прежде нежели наступить годъ прощенія, когда имущество возвращается прежнямъ владътелямъ, настанетъ илънъ, который уничтожитъ всё обычаи города. Далъе, переведевное Семьюдесятью: ибо кто будета покупать, не возвратится ка продавцу, не имъющее связи при историческомъ пониманіи, можеть имъть слъдующій смыслъ по таинственному способу толкованія, по которому мы можемъ сказать, что когда обольщенный еретическимъ заблужденіемъ пойметъ лукавство учителя, то никогда не возвратится къ продавцу, то есть къ учителю, но будетъ относиться къ нему съ пренебреженіемъ и презрънісмъ.

И еще среди живущихъ жизнь ихъ, ибо видъніе ко всему множеству его не возвратится. Кавъ имущество но возвратится въ прежнему владътелю, вслъдствіе приближающагося разрушенія города, такъ видбліе и пророческая угроза, направленная во всему населенію города, не возвратится назадъ и не останется безъ осуществления, но исполнится на дълв, еще при жизни твхъ, въ коимъ обращается пророческая ръчь. Говоритъ же это для того, чтобы указать на угрожающее плънсніе и чтобы не говорили по обычаю: это видбніе сбудется въ продолженіе многихъ дней и исполнится по истечения додгаго времени. Мы можемъ и то сказать, что послъ того, какъ пророческое видъвіе удалится отъ іудеевъ, -- ибо пророцы и законъ до Іоанна Врестителя (Мато. 13, 11), -послѣ убіенія Спасителя, оно не возвратится въ нимъ и они не удостоятся имъть прорововъ. И многозначительно сказаль: видёніе не возвратится ко всему множеству. Слёдовательно оно возвратится въ тёмъ изъ іудсевъ, которые увъровали въ Господа, то есть въ апостоламъ, и въ останву народа іудейскаго, спасшемуся изъ среды Израиля. Но и этихъ двухъ стиховъ вътъ въ изланіи Семилесити.

И муже во беззаконіи жизни своей не будето сильнымо. LXX: И человько во глазахо жизни своей не будето обладать. Смысль по еврейскому [тексту] слёдующій: для человёка будеть безполезнымь его беззавоніе и не доставить ему никакого подврёпленія. По Семидесяти: и человёкь, возжелавшій того, что онъ считаль въ мірё драгоцённымь, не будеть обладать [этимъ], но съ потерею свободы утратится все, что было хорошаго. Неопредёленность же еврейскихъ буквъ іодъ (°) и вавъ (°), различающихся только по величинё, сдёлала то, что одни перевели беззаконіе, а другіе—глаза.

Ст. 14. Затрубите трубою, пусть все приготовляется. LXX: Затрубите трубою и судите все. Объ нгръ на трубахъ и звучании ихъ мы читаеть во многихъ мъстахъ, какъ напримъръ въ томъ мъстъ: яко трубу возвыси еласъ твой (Исаів 58, 1) и въ другомъ мъстъ: вострубите въ новомъсячіи трубою во благознаменитый день праздника нашего (Псал. 80, 3), и у Апостола: яко Самъ Господь въ повельнии, во гласъ архангеловъ и въ трубъ Божін снидеть съ небесе (1 Сол. 4, 16), и въ Евангеліи: "не трубите предъ собою" (Мато. гл. 6). Также исторія [вниги] Числь повёствуеть о трубахъ чеканныхъ и серебряныхъ (Чис. 10, 2), которыя сравниваются съ пророческою ръчью и съ апостольскимъ ученісиъ. Повелѣвается же теперь, чтобы всё, по сигнальному звубу трубы, приготовлялись въ войнё. Далве, что васается свазанного Семьюдесятью: и судите есе, то, безъ сомнѣнія, это относится во власти апостоловъ, воторые послѣ того, какъ затрубитъ труба ангеловъ, будутъ на двънадцати престолахъ судить двънадцать колънъ Израизевыхъ. Изъ нихъ Павелъ говорияъ: ангеловъ судити имамы (1 Кор. 6, 3), и въ другомъ мъстъ: вами судъ пріиметь міра (тамъ же ст. 2). Въ отношения же къ смыслу разсматриваемаго [ив. та] иронически повельвается трубить трубою тёмъ, кои исполняютъ эту обязанность, чтобы всв приготовлялись протикъ вавилонскаго войска.

Но ныта никого, кто пошела бы на войну; ибо гнъва Мой нада всњиа множествома его. И этого нѣть у Семпдесяти. Богъ поведѣлъ (Числ. гл. 10) трубить трубою для приготовленія войска, чтобы оно могло противустать снлѣ вавилонянъ; по безполезно было поведѣвать, когда среди народа вѣть никого, кто осмѣлился бы выступить на войну. Ослабѣлъ же и не имѣетъ силы для войны народъ потому, что гнѣвъ Божій надъ всѣмъ множествомъ его, подразумѣвается — города Іерусалима или земля іудейской. Но и въ нашей землѣ и въ [нашемъ] Іерусалимѣ, когда преслѣдованіе со стороны общества и проявленія различныхъ пороковъ стремятся побѣдить насъ, тщетно учители трубятъ трубою и спѣшатъ приготовлять насъ къ войцѣ, потому что настоящіе грѣхи заслужнам гнѣвъ Божій.

Ст. 15-16. Совнь мечь, снутри моровая язва и голодъ. Кто въ поль, тотъ умретъ отъ меча, а кои въ городь, ть, будуть пожраны моровою язвою и голодомь. И спасутся изъ нихъ тъ, которые убъгутъ, и будутъ на горахъ, какъ голуби долинъ, всъ въ тревогъ, каждый за беззаконіе свое. LXX совстить умолчали о голубяха долина или, какъ перевель Өеодотіонь, тоскующихо (meditantes). Переведеннос же нама: вст во тресогь, каждый за беззаконие свое. Өеодотіонь перевель такъ: вск притихнувъ, каждый за беззаконие свое, чтобы подъ метафорою тоскующихъ голубей показать, что каждый изъ народа оплакиваеть свой грбхъ и уразумбваеть и сознаеть, за что онъ подвергается этому. Относительно же трехъ частей, изъ которыхъ одни умираютъ въ городъ отъ моровой язвы и голода, другихъ совнъ поразитъ мечъ, а иные спасутся отъ плёна чрезъ бъгство, мы выше читали; вто изъ вихъ спасется, тотъ перейдетъ на горы и будетъ, подобно тоскующимъ голубямъ, съ тревогою оплакивать свои гръхи. Въ переносномъ же смыслъ табъ нужно повимать, что вто находится на полъ и на равнинъ, внъ предъловъ града Господня, означающаго Церковь, тотъ поражается мечомъ противника, а кто въ городъ жниъ безпечно и не заготовляль себъ пищи, о которой въ Притчахъ (12, 11) написано: дълаяй свою землю исполнится хлъбовг, тотъ умреть отъ годода и моровой язвы. А тъ немногіе, которые избъгутъ или меча еретиковъ, или сисрти и голода отъ своей безпечности, тв спасутся лишь въ томъ случав, если возьмуть врылья голубя и удетять и усповоятся. Эти голуби, пока бывають въ долинахъ, ваходятся въ трекогъ и всего страплатся; ихъ невинности памъ повелъвается подражать и о нихъ въ псадив написано: аще поспите посредъ предълъ, крилъ голубинь посребренъ и междорамія ея въ блещании злата (Псал. 67, 14), въ видъ его [т. с. голубя] сошель Духъ Святый и пребыль на Господъ Спасителъ

Digitized by Google

(Матэ. гл. 3). И прекрасно, по Осодотіону, мы можемъ назвать тоскующимъ [*или* поучающимся, meditantem] годубемъ того, кто день и ночь поучается въ законѣ Господнемъ и о комъ написано: *уста праведнаю поучатся премудрости* (Псал. 36, 30).

Ст. 17—18. Всю руки опустятся и по всемы коль. намъ потечетъ вода. И препояшутся вретищами и обоймета иха ужаса. Вибото колбнъ съ текущею водою LXX перевили: лядвеи осквернятся мокротою. Когда всъ будуть трепетать и убъгутъ на горы, то руки всъхъ опустятся и не будеть въ состоянія противустать врагамъ и, HRETO всявдствіе великаго испуга, уряна запачкаєть колвна и мочевой пузырь не будегъ въ состояніи удержать изливающуюся жидвость. Они препоящутся вретищами и ужасъ овладветъ вствии. Эго сбылось падъ этимъ народомъ не только при вавидоннахь, но и при римлянахъ, когда пришелъ на вихъ до конца гиввь Божій. Впрочемъ, и въ нашей Іудев, въ которой исповъдуютъ Господа, вогда умвожатся беззавонія и охладветъ любовь многихъ, то всв руки, [двлающія] добрыя дѣла, опустится и будетъ течь жидкость по всёмъ колвнамъ или лядвеямъ тъхъ, которые искали недозволенного сожитія и которыхъ Писаніе въ законѣ называетъ у о у о робоєкс, то есть подвергающимися изліянію съмени. Поэтому тавовые должны препоясаться вретищами покаянія и страшиться грядущаго суда. Кто сдблаетъ это, тотъ удостовтся услышать слова Исаія (35, 3): укръпитеся руць ослабленныя и кольна разслабленая утвердитесь.

Ст. 18. На всякома лиць стыда и на всъха головаха плюшь. Краснота па лицъ служить признакомъ стыда и сознание гръховъ обнаруживается въ лицъ, и является надежда на спасение, коль скоро проступовъ сопровождается стыдомъ. Поэтому и той, которая вслъдствие жестокосердия хвасталась своими гръхами, было сказано: "у тебя было зицо жены блудницы, ты не можеть красивть" (lepem гл. 3). Также плёшь на головё служить знакомъ печали, когда волосы литаются врасоты и вогда мы теряемъ служащіе украшеніемъ волосы. Поэтому и въ lepycалиму говорится: вмъсто украшенія на главъ твоей плъше имъти будеши дълг твоихг ради (Исаін 3, 23) И другой проровъ гово-рить: всяка глава на всякоме мъсть острижена будете и всяка брада оброснется (lepep. 48, 37). Также Михей въ тому же lepycaлиму говорить: оброснися и остризися по чадъхг своихг младыхг, разшири обросненіе твое яко орелг (Мих. 1, 16). И при [оплавиванія] мертвыхъ повелв-вается двлать плёшь. Только одни святые, то есть назореи, и удостоившіеся достигнуть священства. Господан, не брв-ють головъ своихъ (Числ. гл 6). Ибо они не имъютъ двлъ смерти и не нечисты, такъ вавъ они назореи, то есть свя-тые Господии. Если же подлё нихъ будетъ кавой либо умер-шій, то всё прежніе дни освященія не будутъ вмѣнены имъ. тые Господин. Если же подлё нихъ будетъ какой либо умер-шій, то всё прежніе дни освященія не будутъ вмёнены имъ. Самунлъ былъ святымъ Божіимъ и поэтому обладалъ посто-яннымъ украшеніемъ волосъ и внималъ оному [изреченію] изъ Пёсни Пёсней: власы его кудрявы, черны яко вранз (5, 11). Далёе Сампсонъ, лишившись волосъ, потерялъ силу (Суд. гл. 16), но постепенио, вмёстё сь отростанісмъ во-лосъ, возвратились прежнія силы, такъ что онъ гораздо болёе людей убилъ при смерти, вежели при жизии. Елисей же, хотя имёдь плёшь въ волосахъ, но такъ какъ онъ былъ навореемъ Господнимъ, то имёлъ бурчавые волосы. Поэтому дёти, какъ бывшія дётьми и еще не достигними возраста возмужалости, смёявшіяся надъ плёшивостію его и говорив-шія: еряди, плышиве, гряди, плёшивый (4 Цар. 23), были растерзаны звёрями, обитающими въ лёсахъ и дубравахъ. Ст. 19. Серебоо ихъ бидета выбрасывалься на илици

Ст. 19. Серебро ихъ будетъ выбрасываться на улицу и золото ихъ будетъ считаться за навозъ. LXX: Серебро ихъ будетъ выбрасываться па улицы и золото ихъ будетъ въ пренебрежении. Всяъдствие бъгства и пяъна, богатство и тяжелыя массы золота и серебра будутъ выбрасывать на улицу, желая спасти лишь собственную жизнь, чтобы не служило бременемъ то, что прежде было предметомъ роскощи. Также и въ таинственномъ смысяв все серебро пятниковъ и убъгающихъ изъ Іерусалима будетъ выбрасываться на улицу,

90

Digitized by Google

на широкую и пространную дорогу, ведущую къ смерти, потому что они оставили узкую стезю спасенія. Но и все золото будеть въ пренебрежсній или будеть считаться за навозъ и нечистоту. Ибо не можетъ обладать чистотою тоть, кто внѣ Церкви Господней.

Серебро ихъ и золото ихъ не сильно будетъ спасти ихъ въ день ярости Господа. И этого вътъ у Семидесятп. Но для вояваго несомивно, что зубы, ударяющіе о самый дорогой металлъ, тавъ же отталкиваются, какъ отъ самаго твердаго камия. Поэтому далве слъдуетъ:

Душу свою не насытять и не наполнять утробъ своихъ. Изъ настоящихъ бъдствій мы убъднинсь, что богатые среди шелка, драгоцѣвныхъ камней и массы золота и соребра, были угнетаемы бъдностію и имѣли такой же конецъ, какъ нищіе. А что серебро и золото тѣхъ, кои внѣ Церкви, не спасаетъ душъ, обладающихъ [богатствомъ], въ день ярости Господа, но что они имѣютъ вѣчный голодъ и испытываютъ мученія отъ пустаго желудка, это показываетъ то свидѣтельство, въ которомъ говорится: избавленіе мужа души свое ему богатствою (Притч. 13, 8). А свое богатство есть то, относительно котораго научила насъ истина Христа (Лук. гл. 16). заповѣдавшаго намь пріобрѣтать себѣ друзей неправеднымъ богатствомъ, чтобы они приняли насъ въ въчныя обители.

Ибо оно было поводомъ къ беззаконію ихъ. Потому, говорить, не насытится душа и не наполнится чрево обладающихъ золотомъ и серебромъ, что это самое золото и серебро служило поводомъ къ ихъ злодъяніямъ. Указываетъ же на идоловъ, сдъланныхъ изъ золота и серебра и служащихъ виновниками осужденія тъхъ, конми они были сдъланы. Вмъсто этого LXX: перевели: ибо было мученіе съ беззаконіяхъ ихъ, чтобы беззаконники мучились отъ своего заблужденія и поняля, что они худо [поступали], обративъ дары Божіи на богохульство.

Ст. 20. И украшеніе нарядовъ своихъ обратили въ гордость и сдълали изъ него образы мерзостей своихъ и истукановъ, LXX: Избранное въ міръ обратили въ гордость и сдълали изъ нихъ образы мерзостей своихъ и [предметы] преткновенія. Что Я двлъ, говоритъ, для укращенія и для

91

обогащенія обладающихъ, это они сбратили въ гордость, такъ что для нихъ служитъ поводомъ къ превозношению то, чъмъ они могли чрезъ инлостыню и добрыя дъла спасти душу свою. Поэтому овя сдълали идоловъ изъ золота и серебра и Мои дары обратили въ изображенія истукановъ. Далье, перевеленное Сепьюдесятью: избранное вз мірт обратили вз гордость должно отнесть въ золоту и серебру, въ сравнени съ которыми ничто въ мірв не призпается болве драгоцвинынъ. Относительно сзъдующаго затънъ: [предметы] преткновенія ихо нужно знать, что это прибавлено изъ Феодотіона. Иносказательный же симслъ не труденъ, [именно] тотъ, что еретиви обратили мысли и изреченія Писаній, которыя составляють самое дучшее въ мірѣ и которыя даны намъ для украшенія, въ поводъ и предметъ гордости и сдълали нзъ нихъ образы превратныхъ ученій и мерзостей и преткновеній (offendicula), чтобы оскорблять (offenderint) Бога твиз, чрезъ они могли выражать почтение и благоговѣние предъ Богомъ. Ст. 20—21. За то Я сдълалз его нечистотою для

Ст. 20—21. За то Я сдълалъ его нечистотою для нихъ, и отдамъ его въ руки чужихъ для расхищенія и беззаконникамъ земли въ добычу, и они осквернятъ его. LXX: За то Я сдълалъ оныя нечистотою для нихъ и предамъ оныя въ руки чужихъ для расхищенія и губителямъ земли въ добычу, и осквернятъ ихъ. Такъ бавъ изъ золота и серебра и украшеній нарядовъ, данныхъ имъ Мною, они сдѣлали себв образы мерзостей своихъ и истукановъ, то Я сдѣлалъ оныя для нихъ нечистотою и навозомъ. Вмвсто этого Симмахъ перевелъ омерзюние, съ цѣлью указать на омерзительность идоловъ. И предамъ оныя, говоритъ, въ руби враговъ, чтобы они все расхитили, п не столько оскверию, сколько покажу, что то осквернено, что прежде казалось самымъ священнымъ. Также и мы предаемся въ руки враговъ и чуждыхъ Богу, когда дѣлаемъ напи украшснія истуканами идоловъ и когда всею пашею славою овладѣваютънечестивые или губители земли, чтобы подчинить насъ своей класти.

Ст. 22. И отвращу отъ нихъ лицо Мое, и осквернятъ сокровенное Мое, и войдутъ туда соглядатаи (илп, какъ перевели LXX, безъ опасенія, или же, какъ перевелъ Өеодотіонъ, вторгающіеся и погубляющіе) и осквернятъ его. Когда, говорить, по вытеуказанныхъ причинамъ мерзоотей народа Я

Digitized by Google

отвращу лицо Мое отъ нихъ и признаю ихъ недостойными очей Моихъ, тогда они осквернятъ сокровенное Мое, которое означаетъ Святое Святыхъ, вивсто чего LXX перевели: [мпсто] постиценія, (чтобы показать, что святое было мъстомъ явленія Бога), и вторгнутся туда нечестивые и губители земли, куда, кромъ священниковъ и одного первосвященника, никто другой не смълъ входить. Это, кавъ мы знаемъ, было сдълано вавилонянами, и царемъ Антіохомъ, и Гнесмъ Помпеенъ и наконецъ при Веспасіанъ и Титъ, когда былъ взятъ и разрушенъ храмъ и совершилось все то, что содержится въ слъдующей ръчи пророка. Такъе отъ нашихъ злыхъ дълъ Богь отвращаетъ лицо Свое, и, вслъдствіе отвращенія лица, оскверниется сокровенное Божіе, такъ что виъсто священииковъ и святыхъ Божіихъ входятъ губители и все осквервнютъ, и мъсто, долженствовавшее быть [мъстомъ] святости, дъластся мъстомъ нечистоты по оному евангельскому изреченію: домз Отща Моего домъ молитвы наречется, вы же сотвористе и вертиелъ разбойникомъ (Мато. 21, 13; Іоани. 2, 17).

Ст. 23. Сдилай заключеніе, ибо земля полна суда крови и городъ полонъ беззакопія. LXX: И приведу смятеніе, ибо земля полна суда крови и городъ полонъ беззаконій. Еврейское слово arethic Авиза перевелъ: заключеніе, Симмахъ п деодотіонъ: хадіхосі, то есть пригвожденіе [или убіеніе, confixio]. Вивсто этого LXX поставили форо́, что мы перевели чрезъ смятеніе. Итакъ, пророкъ, завлючи гивиъ Мой на землю іудейскую и на городъ Іерусадимъ краткою рвчью о томъ, что подобно тому, кавъ земля полна кроваваго суда, ибо судятся за кровь всё, проливающіе невинную кровь, что было совершево іуденми, по повъствованію Писанія, надъ Навувеемъ; такъ же прольется кровь и ихъ самихъ и обнаружится, что городъ полонъ беззаконія. Ибо и при Манассіи городъ Іерусалимъ отъ воротъ до воротъ былъ наполнснъ кровію пророковъ (4 Цар. гл. 21). И придетъ на нихъ заключеніе и смятеніе и пригвожденіе, такъ что никто не будетъ въ состояніи избъжать грозящихъ бъдствій.

Ст. 24. И приведу злыйших изо народово, и завладнюто домами ихо. И этого ивть у Семидесяти. Вивсто священниковь и пророковь, Я приведу вавилонянь злёйшихъ изъ всёхъ народовъ, чтобы они завладёли вашими домами

93

н поработили васъ. Но и нашими дожами, то есть душами (ибо мы — храмы Божіи, и Духъ Святый живетъ въ насъ, — 1 Кор. гл. 6), овладъютъ злъйшіс демоны, если земля наша наполнится кровію и жилище будетъ полно беззаконія.

И положу конецъ гордости сильныхъ, и овладюютъ святилищами ихъ. LXX: И удалю тщеславіе (fremitum) силы ихъ, и овладиютъ святынями ихъ. Всякая гордость оскорбляетъ Вога. Поэтому завйшіе изъ народовъ завладбютъ домами сильныхъ и гордыхъ и займутъ святилища ихъ, ибо па мъсто святое входитъ нечистый и своею нечистотою осквериятъ сго. Но ясно [сказавъ], что были оскверпены святилища Божін, Оцъ не сказавъ; овладбютъ Моими святилищами, но святилищами ихъ, ибо послъ оскверненія они иерестали быть Моими.

Вота быда. LXX: Придета умилостивление. Въ связи съ предшествующимъ Акила и Феодотіонъ правильно перевели: вота быда, а Симмахъ: скорбъ. Семьдесятъ же среди всего печальнаго поставили слово радости, чтобы поддержать духъ сътующаго и чтобы онъ среди бъдствій надъялся на лучшее и на милость Господа, о которомъ написано: Господъ возводита низверженныя (Псал. 145, 8). Но мы по Сяммаху связали предшествующую мысль съ послъдующею, чтобы сказать:

Ст. 25. Когда придеть бъда, будуть искать мира, и не будеть его. Этого по Семидесяти совсѣмъ не можетъ быть. Ибо если придстъ помилованіе, то какимъ образомъ будутъ искать мира и не найдутъ [его]? Будетъ же искать мира и не найдетъ его тотъ, вто слышалъ отъ апостоловъ; мирь дому сему (Мато. 10, 12), и не сохранилъ его, не упоконлъ его въ духъ своемъ, но не можетъ найдти его, изгнавъ его злыми дълами. Это — миръ, который превыше всякаго ума (Филип. 4, 7) и который оставилъ апостоламъ Спаситель, восходя, какъ побъдитель, къ Отцу.

Ст. 26. Придетъ смятение за смятениемъ и слухъ за слухомъ. LXX: Горе будетъ за горемъ и въсть за въстию. Подобно тому, какъ святымъ говорится: радуйтеся, и паки реку, радуйтеся (Филипп. 4, 2) и о нихъ же написано: пойдутъ отъ силы въ силу (Псал. 83, 8), чтобы пастоящія о́лага увеличивались чрезъ блага будущія: такъ и на тъхъ, на которыхъ приходитъ бѣдствіе и которые искали мира и не нашли его, придетъ смятеніе за смятеніемъ или горе за горемъ согласно съ написаннымъ въ Апокалипсисѣ: горе едино отвиде и се грядетъ еще другое горе по сихъ (Апок. 9, 12). И придетъ слухъ за слухомъ и въсть за въстію согласно съ оными [словами] блаженнаго Іова: еще сему глаголющу, пріиде инъ въстиникъ (Іов. 1, 16), умножая несчастія несчастіями и описывая шумъ отъ приближающихся вавплонянъ и [ихъ] толиу.

И будута просить видънія у пророка, и не будета закона у соященника и совъта у старцева. Каждый для себя у однихъ проситъ одного у другихъ другаго. Предреченія будущаго просятъ, у пророка. Истолкованіе закона есть долгъ свящешника. Зрѣлый возрастъ изыскиваетъ мудрый совѣтъ, согласно съ написаннымъ: ва совътть святыхъ [или правыха) и сонми велія дъла Господия (Псал. 110, 1-2). Но этого не только тогда требовали отъ пророковъ, священниковъ и старцевъ, когда приходило вавилонское войско противъ lepycалима, но ежедневно требуютъ въ церквахъ, воторыя если утратятъ видѣніе, законъ и совѣтъ, то тщетно хвалятся тѣмъ, что имѣютъ пророковъ и священниковъ и старцевъ.

Ст. 27. Царь будеть сътовать и князь облечется во скорбь или, по Семидесяти, во погибель, которые, не знаю, съ какою цвлью, совстмъ умолчаля о томъ, что мы съ еврейскаго перевели: царь будеть сътовать. Сътоваль же, повъствованію Священнаго Писанія, Седевія, и всъ ПО внязья народа іудейскаго были удручены скорбію. Но мы можемъ, хотя это на первый взглядъ кажется богохульнымъ, назвать царемъ, сътующимъ о нашихъ порокахъ и гръхахъ, Христа, который говоритъ въ Псалмахъ: кая польза въ прови Моей, внегда сходити Ми во истлъние (Псал. 29, 10)? И приближансь къ Герусалиму, Онъ плакалъ о немъ и сказалъ: Іерусалиме, Іерусалиме, избивый пророки и каменіемь побиваяй посланныя къ тебь, колькраты восхотьхъ собрати чада твоя, якоже собираетъ кокошъ птенцы своя подъ крыль, и не восхотьсте (Мате. 23, 37)?

95

Тавже внязьями [при пониманія]. въ хорошую сторону будуть апостолы, воторые сѣтують о грѣшнивахъ, или въ противоположную—тѣ, воимъ говорится: услышите слово Господне, князи Содомстии (Исаи. 1, 11). Облечется же, по Семидесяти, въ погибель тотъ, вто не имѣетъ оружія Бэжія и не облевся во Христа. Ибо елицы во Христа крестистеся, во Христа облекостеся (Гал. 3, 27).

И руки народа земли будуть въ безпорядкъ или, по Семидесяти, опустятся. Тавъ кавъ не было видънія у пророкя, и знанія закона у священника, и совъта у старцевъ, и царь сътовалъ и князь былъ въ скорби или въ погибели, то соотвъственно этому и руки у народа будутъ въ безпорядкъ, утративъ надлежащій порядокъ, или опустятся, не имъя прежней силы. И прекрасно народъ, у вотораго руки будутъ въ безпорядкъ и который не имъетъ правъ гражданина на небъ, называется не Божіимъ, но народомъ земли, о которомъ написано: отступающія отъ Тебе на земли напишутся (Іерем. 17, 13).

Поступлю съ ними по пути ихъ и по судамъ ихъ буду судить ихъ или, вавъ персвели LXX, отмицу имъ. Богъ воздаетъ грёшнивамъ по путямъ ихъ, чтобы судъ былъ справедливымъ. Но въ отношении въ святымъ Опъ превышаетъ мёру благости. Ибо недостойны страсти ныньшняго времени въ хотящей славъ явитися въ насъ (Рим. 8, 18). Оброцы бо гръха смерть (тамъ же, 6, 23), которую получаетъ грёшнивъ соотвётственно своимъ путямъ и своимъ дёламъ. Добродётель же праведныхъ пользуется цедротою Господа, о которой Павелъ говоритъ: дарование Божие животъ въчный (тамъ же). Въ присоедипения же: по судамъ ихъ буду судить ихъ выражается оное евангельсвое [изреченie]: имже судомъ судите, судятъ вамъ (Матө. 7, 1), и апостольское: имже бо судомъ судиши друга, себе осуждаещи: таяжде бо твориши судяй (Рим. 2, 1).

И узнают, что Я Господь. Эготъ небольшой стихъ часто приводится этимъ пророкомъ, ибо за навазаніями и мученіями слёдуетъ познаніе Бога, такъ что кого не уразумъвали чрезъ благодённія, Того познаютъ чрезъ мученія.

Digitized by Google .

# ДРЕВНЕЕВРЕЙСКІЯ МОНЕТЫ.

#### (Продолжение\*).

#### ПЕРІОДЪ ВТОРОЙ.

#### I.

#### Эпоха обращенія собственныхъ монетъ у евреевъ.

Іуден, делгое время пользовавшіеся монетами господствовавшихъ вадъ ними народовъ, наконецъ ПОЛАНИТР право чеканить собственныя монеты. Обстоятельства, благодаря воторымъ іудеи достигая политической самостоятельности и получили возможность имъть собственныя монеты, были очень сложны. Мы сказали выше, что вскорв послъ Александра Вел. господство Селевкидовъ надъ Іудеею смъвилось господствомъ Лагидовъ. Подъ управлевіемъ первыхъ Птоломеевъ Іудея находилась, можно сказать, въ счастливомъ положении. Привывшие уже давно въ чужеземному владычеству, іудея были довольвы, покрайней мірів, твмъ, что имъ дана была свобода отправленія религіозныхъ установленій и что ихъ духовная административная власть сохранялась въ лицъ первосвященника. Для большей части народа было безразлично, платить ли подать Селевкидамъ или Лагидамъ. Но такое состояние безразличия продолжалось не долго. Въ 205 г. умеръ Птоломей Филопаторъ, оставивъ малолътняго сына Птоломея V, прозваннаго Епифаномъ.

<sup>\*)</sup> См. Труды Кіевск. д. Акад., октябрь 1884 г.

<sup>.</sup> Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. Ill.

Спрійскій царь Антіохъ III Вел. захотвль воспользоваться такимъ положеніемъ двла, чтобы расширить свои владёнія на счетъ египетской монархіи. Это удалось ему сділать благодаря побёдё подъ египетскимъ полководцемъ Скопою (198 г.). Іудеи дяже помогли ему въ этомъ дълъ, прогнавши изъ јерусалимской криности египетский гарнизонъ. Изъ чувства благодарности за оказынныя услуги и изъ желанія обезпечить за собою новопріобрётенныя владёнія располсженіемъ къ себъ жителей яхъ - Антіохъ даровалъ послёднимъ временную свободу отъ податей я другія льготы. Эти льготы были сохраняемы и преемникомъ его Селевковъ IV. Но въ совершенно иномъ духѣ было правление Антиоха IV Епифана. Его деспотизмъ вызвалъ со сторовы іудеевъ геройское возставіе, весьма важное по своимъ послёдствіямъ въ отвошения будущей судьбы этого народа. - Живи долгое время въ Римъ въ качествъ заложника и познакомившись тамъ съ могучею силою общей воля, выражающейся въ законв. Антіохъ былъ осладоветь несбыточною мечтою--объединить свое составленное изъ различныхъ элементовъ государство введеніемъ не только общихъ законовъ, но и общихъ религіозныхъ обрядовъ. Осуществленію этой мечты льстила одна іудейская партія во главъ сначала съ первосвящевыякомъ Іасономъ (Інсусомъ), а затвиъ Менелаемъ, свергизитимъ Іасона. Партія зъявляла желаніе отказаться отъ іудейскихъ обычаевъ. построить греческую гимназію въ Ісрусалимъ и даже уничтожить обръзапіс, чтобы такимъ образомъ нисколько не разниться отъ грековъ. Когда во время похода Антіоха въ Египетъ (170 г.) Іасонъ вапалъ на Ісрусаливъ, то Менедай внушилъ Антіоху, что это нападеніе Іасона совершепо имъ въ согласіи съ іудеями. Поэтому Антіохъ на возвратномъ пути вошелъ въ Іерусалимъ, произвелъ тамъ страшное кровопролитіе и, разграбивши сокровища храма, возвратился въ Антіохію '). Спустя

<sup>&#</sup>x27;) 1. Флав. Древности XII, V, 2 и 3.

два года Автіохъ послалъ въ Іерусалимъ Аполловія. Этоть напаль на Герусалимь въ субботній день, разграбиль храмь и сжегъ лучшія здавія, а изъ жителей—одвихъ предалъ смерти, а пругихъ съ женами и латыми отвелъ въ планъ. Въ тоже время Антіохъ издалъ указъ, чтобы во встхъ провивціяхъ былъ введевъ греческій культь и оставлены вст. обряды јудейской религін, чтобы священныя квиги јудеевъ были сожжены, религіозные собравія запрещены и чтобы въ јерусалимскомъ храмѣ приносились жертвы Зевсу. Протививкамъ указа назначалась смертная вазнь<sup>1</sup>). Върные древнему учевію іерусалимляне бъжали въ горы, гдъ нашли много единомышленныхъ братій изъ другихъ городовъ. Такое жестокое обращение съ іудеями вызвало среди нихъ возстаніе подъ предводительствомъ Маттаеіи, сына Асмонея \*). Когда въ Модинъ, мъстожительство Маттаеји, прибылъ царскій чиновникъ съ указомъ царя о введеніи греческаго культа и когда одинъ іудей уже подошель къ алтарю, чтобы принести жертву, тогда Маттеоія умертвиль не только этого јудея, но и самаго чиновника съ прибывшими сирійцами. Послё сего низвергнувъ алтарь и слёдавъ воззвание въ мужественному возстанию, Маттаеня удаляся съ своями единомышленниками на близъ лежащія горы и оттуда поражаль сирійцевь \*). Такъ совершилось возставіе іудеевъ противъ сирійскаго деспотизма, послужившее первымъ шагомъ къ достяженію ими независимостя. Полго еще пришлось іудеямъ бороться за свою независимость, пова она, наконецъ, была признана за ними со сторовы сирійскихъ царей. По смерти Маттаеіи (166 г.) вачальство надъ возставшими іудеями принядъ сынъ его Іуда Маккавей \*), разбившій безчисленное сирійское войско подъ предводительствомъ Аполлонія и другое - подъ предводи-

20\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Древн. XII. V. 4; 1 Макв. 29 и д.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) 1 Mars. II, 1.

<sup>\*)</sup> Древн. XII, VI, 1; 1 Макв. II, 15-28.

<sup>4) 1</sup> Makr. III 8, 9,

тельствомъ Серона<sup>1</sup>). Антіохъ, введенный ли въ обманъ объемомъ возстанія, или еще болве озабоченный своими восточными делами, поручиль уничтожить іудеевь своему върному вельможъ и наперснику Дисію<sup>2</sup>). Разбивъ въ двухъ сраженіяхъ войска и этого полководца. Іуда увънчалъ свое двло покореніемъ Іерусалима (164 г.), освященіемъ храма и возобновлениемъ Богослужения, въ память чего и былъ установленъ праздникъ сіянія вли свёта <sup>э</sup>). По смерти Антіоха Епифана Іуда долго еще боролся за независимость Іудеи съ претевдентами ва сирійскій престолъ-съ упомянутымъ Лисіемъ и главнымъ образомъ Димитріемъ I Сотеромъ 4). Послъдній ръшилъ покончить съ жизнію Іуды Маквавея и съ этою дёлію посылаль противъ него сильные гарнизовы подъ предводительствомъ Вакхида, Никанора, и оцять Вакхида "), пока мужественный Іуда геройски не кончилъ свою жлань (161 г.). - По смерти Гуды предводителемъ вадіональной партіи быль избрань брать его Іонавань. Опозоренные патріоты воздагали всю свою надежду на него и его брата Симона. Послёдніе двятельно защищались въ іорданской равнинів и съ большимъ искусствомъ отражали нападенія сирійцевъ •). Впрочемъ в сирійцы потеряля уже прежній фанатизмъ в пересталя навязывать іудеямъ свое язычество. Когда Іонаванъ, воспользовавшись безвыход. нымъ положеніемъ сирійскаго подководца Вакхида, потребоваль оть него мира, то послёдній охотно согласился на это и поклагов не поднимать оружія противъ Іоназана до конца своей жизни. Такъ окончилась война въ землё іудейской в Іонасанъ удалился въ Махиасъ, гдё имёлъ право верховнаго суда индъ всей іудейской націей?). Съ этого

- <sup>1</sup>) Древн. XII. VII, 1; 1 Макк. III, 10-25.
- <sup>2</sup>) Древн. XII. VII, 2; 1 Макв. III. 26-36.
- <sup>в</sup>) Древн. XII. VII. 7. 6.
- \*) Древи. XII. IX. 4-7; 1 Макк. VI, 28 и д.
- <sup>6</sup>) Древн. XII. X. 2; 1 Макк. VII, 8-20.
- <sup>6</sup>) 1 Mass. X, 58-62.
- <sup>7</sup>) 1 Mars. IX, 63-73.

времени національная партія усиливалась все болёе и болёе. Когда въ 151 г. новый претендентъ на сирійскій тронъ-Алевсандръ Вала одержалъ верхъ надъ своимъ соперникомъ Димитріемъ благодаря помощи Іонаеава'), то подарилъ послёднему верховное священство, пурпуровую одежду и золотой вънецъ съ титуломъ друга и брата. Въ Птолемандъ на брачномъ торжествъ Александра съ Клеопатрой Іонасанъ формально былъ признанъ вождемъ іудеевъ, посля чего, возвратившись въ Іерусалимъ, провелъ три года въ глубовомъ миръ. А послъ, когда Іонаеанъ побъдилъ новаго соперника Алевсандра-Димитрія Никатора, то Александръ дароваль ему золотую пряжку. Привяллегія, данныя Іонаеану Александромъ, оставались за нимъ и тогда, когда послъдній погибъ вслъдствіе измъвы и когда царемъ сдълался упомянутый Димитрій. Утвердившись на престол'в и почувствовавъ себя сильнымъ, этотъ царь хотвлъ было отказать Іоваевну въ данныхъ ему привиллегіяхъ и грозилъ даже войною, но Іонаеанъ нашелъ неожиданную помощь въ лицъ Трефона, полководца Валы. Трифонъ сделять попытку синскать сирійскій престодъ сыну Александра Антіоху VI. Іонасанъ и Симонъ, какъ союзники Антіоха VI, помогали ему въ этомъ и нанесли рёшительный ударъ полководцамъ Пимитрія. Послѣ этихъ блистательныхъ подвиговъ братья съ радостію были приняты въ Іерусалимъ, гдъ усердно принялись за устройство и украпление какъ Іерусалима, такъ и другяхъ городовъ. Въ тоже время былъ возобновленъ миръ съ Римомъ. Такая двятельность братьевъ Маккавеенъ возбудила въ Трифонъ, думавшемъ возложить на себя ворову, -- подозръніе, что Іспаванъ хочетъ сдълаться самостоятельнымъ и такимъ образомъ воспрепятствуетъ его властолюбивымъ стремленіямъ. Повтому онъ задумалъ умертвить Іонаеана, что и исполнилъ, заманивъ его коварнымъ образомъ въ Пголеманду (142 г).-Но когда по умерицвлевіи

1) 1 Mass. X, 5-50.

Іонавана Трифонь хотвлъ было уже осуществить свои честолюбивые замыслы, тогда Симовъ, не перестававшій ваботиться объ устройствъ кръпостей въ Іудеъ, завелъ переговоры съ Дямитріемъ, объщая ему помещь противъ узурпатора подъ условіемъ выполненія съ его стороны прежде данныхъ условій. Димитрій радоство приняль преддожение Симона и послаль ему письмо, въ которомъ объявляль іудеямъ полвую свободу і). Эготь документь такимъ образомъ формально уничтожалъ зависимость іудеевъ отъ азыческихъ народовъ въ 170 г. селевк. оры (143 до Р. Хр.). Съ этого года јудеи начали свою собствевную зуу и писали въ своихъ историческихъ документахъ: "перваго года при Симовѣ, первосвященникѣ, вождѣ и правителѣ іудеевъ" <sup>з</sup>). Въ слёдующемъ году Симонъ овладёваетъ многими крепостами, а въ 23-й день втораго мъсяца радоство и торжественно вступаеть въ вриность Сіонъ <sup>в</sup>). Симонъ незамедлилъ также обезопасить себя союзомъ съ Римлявами. Вивств съ симъ онъ направилъ всю свою энергію къ водворенію спокойствія и благосостоянія внутри своего малаго государства. И дъйствительно подъ его правленіемъ благосостояніе народа достигло такой степени, что "радовался Израиль великою радостію. И сидъль каждый подь виноградомъ своимъ и подъ смоковницею своею и никто не страшихъ ихъ« 4). Тавое благосостояніе народа выразилось яснѣе всего въ большомъ народномъ собранія въ 18-й девь Елула 172 сел. эры (141 до Р. Хр.), на которомъ Симону и его преемнивамъ торжествению предоставлено было первосвящения ческое достоинство и титулъ князя іудейскаго съ расширеніемъ свътской и духоввой власти"). Почтивши должнымъ образомъ своего благодътеля, первосвященника и вождя, дав-

- <sup>1</sup>) 1 Mass. XIII, 36-40.
- <sup>2</sup>) 1 Mass. XIII, 42.
- \*) 1 Mars. XIII. 51.
- 4) 1 Mars. XIV, 11, 12.
- 5) 1 Make. XIV, 27-45.



310

возможность васлаждаться миромъ и спокой. шаго имъ ствіемъ, іуден ожидали на то согласія и со стороны сирій. скаго царя. Антіохъ VII Сидетъ, братъ в преемвикъ Диматрія, плёненнаго въ то время Пареявами, не заставилъ долго ждать себя. Онъ не только подтвердилъ за іудеями права, данныя его братомъ, но для полнаго обезпечения своей дружбы съ ними еще болве расширилъ ихъ. Между другими правами овъ предоставилъ имъ также право чеканить собственныя монеты и выдаль документь, подтверждню. щій это право. "Дозволяю тебь, говорится въ этомъ доку. невть, чеканить свою монету въ странь твоей. Герусалияъ и святилище пусть будуть свободны" '). Этоть документь, какъ видно изъ 1 Макк. XV, 10 составленъ въ то время, когда Антіохъ началъ войну противъ Трифона, именно въ 174 г. сел. эры (138 г. до Р. Хр.). Хотя еще прежде въ признавіи Димитріемъ II политической независимости іудеевъ (143 г. до Р. Хр.) скрыто закаючалось право чекавить собственныя монеты, однако же отсюда не слъдуетъ, чтобы Симонъ воспользовался монетнымъ правомъ прежде формальнаго признанія его со стороны сирійскаго цари. Только последнее дало Симону полную возможность чеканить національныя монеты съ обозначениемъ на нихъ года получения полной автовомія. Это подтверждается, съ одной стороны, самими монетами, которыя доводять счисление времени только до четвертаго года по числу лътъ жизни Симона со времени полученія явтономіи (138—135 до Р. Хр.), а съ другой аналогіей ихъ съ монетами приморскихъ городовъ Палестивы, которые, только сдёлавшись вполий самостоятельными всявдствіе разстройства сирійскаго царства, чеканизи собственныя монеты съ хронологическими указаніями по новой эрв-по годамъ достигнутой свободы<sup>в</sup>).-Какъ бы то

<sup>1) 1</sup> Μακκ. ΧΥ, 6, 7. Και επέτρεψά σοι ποιήσαι χόμμα ίδιον νόμισμα τη χώρη σου.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lovy. S. 35 fg. Каведоли (I. S. 16 и 17) дэржится противоположнаго митнія, будто бы Симовъ началь чеканать монеты сь 143 г., когда въ первый разь получнаь призимие автопомія со стороны Длямгрія II. Онъ полагаеть, чю

ни было, іудей получили, наконець, возможность чеканить собственныя монеты. Эга возможность продолжалась для нихъ до твхъ поръ, пока они снова не потеряли своей автономія и не подпали власти римлянъ. Именно чисто національныя монеты іудеевъ начинаются съ 138 г. монетами Симона и кончаются монетами царя Антигона, послёдняго изъ Асмонеевъ, который умерщвленъ былъ М. Антоніемъ около 38 до Р. Хр.

#### Монеты Асмонейскихъ князей (138-38 до Р. Хр.).

Переходимъ теперь въ обозрънію самихъ еврейскихъ монетъ, чеканенныхъ князьями Асмонейскими, предпосылая каждой изъ нихъ краткое изображеніе историческихъ обстоятельствъ, вызывавшихъ ся появленіе въ такомъ или иномъ видъ.

# Симонъ (143—135 до Р. Хр.).

Мы уже указали историческія обстоятельства, вызвавшія появленіе инціональныхъ монетъ у евреевъ при Симонв, выставивъ на видъ при этомъ, что послёдній началъ чеканить монеты не прежде, какъ когда получилъ на то формальное позволеніе отъ сирійскаго царя т. с. съ 138, а

Digitized by Google

счеть годовь на монетахъ идеть отъ начала повсй эры по освобожлении Изранля, что послѣдний четвертый годь на монетахь указываеть на прекращение чеканки вь эго время, послѣдовавшее будто около эгого времеви вслѣдствие огчужденія оть Симона невѣрнаго Антіоха (1 Макк. XV, 26 в 27), что имя "Сіолъ" авлается только на монетахъ II года пот., что Іуден только во второмъ году заняли эгу крѣпость, бывшую до сихъ поръ во владѣния Сирійскаго царя. Въ дополиеніз въ эгому Фрёлихъ (Annal. Reg. Syriae р. 83) прибавляеть, что Симонъ пересталъ чеканить монеты, ne alienatum regis praepotentis animum ampluus irritaret et spem aliquam restituendae pacis faveret. Байеръ (р. 121) для подтвержденія сказаннаго воспоминаетъ о ста таланныхъ серсбра, когорые Сичонъ далъ Аонновію для усграненія несправеданныхъ притязаній Антіоха на Іоллію в Газу (1 Макк. XV, 36). Эккель (Т. Ш. р. 466) преднолагаетъ, что вслідствіе разрыва дружбы съ царемъ Симонъ пересталъ только отмѣчать годы ва чонетахъ, но не переставалъ ихъ чоканить.

не съ 143 г. до Р. Хр., когда іуден получили только свободу. Повтому перейдемъ прямо къ разсмотрвнію монеть, чеканенныхъ Симономъ въ продолженін четырехъ лютъсовремени полученія имъ на то права отъ сирійскаго цари и до самой своей смерти.

# монеты первыхъ трехъ лътъ, такъ называемые сикли (серебряныя).

1. На лицевой сторовѣ надпись: אקל ישראל Schekel Israel (сикль Израильский), сдъланная вокругъ вазы безъ ручекъ; надъ вазой числован буква Aleph, или Schin и Beth, Schinu Gimel т. е. годъ I, II, III (подразумъваемъ: по достижени полной самостоятельности). На оборотной сторонъ надпись: подной самостоятельности). На оборотной сторонъ надпись: т. е. Ieruschalem Kedoschah или ירושלם קרושה т. е. Ieruschalaim Hakk'daschah (Святой Іерусалимъ), обведенная вокругъ стебля лили или гіацинта съ тремя цвътками ').

2. Монеты имъютъ такой же общій видъ, какъ и продыдущія, только съ надписью רצי השקל Ghari Haschekel (полусикль)—на лицевой сторонъ и съ Aleph или Schin съ Beth надъ вазой <sup>\*</sup>).

b) Монеты четвертаго года (мъдныя).

3. שנח ארבע חצי Sch'nat Arbah chasi (четвертый юдь полу...) Внутри надписи лимонный или кедровый плодъ между двумя лудабами или связками "густолиственныхъ вътвей". На оборотъ надпись: לנאלה ציון Legullat Zion (свободы Ciona). Внутри надписи пальмовое дерево между двумя корзинами съ Финиками или другими плодами").

4. שנה ארבע רביע Sch'nat Arbah Rebiah (четвъртый годъ, четверть). Внутри надниси два зулаба или свянзки вътвей.

<sup>1)</sup> L vy No 2; Cavedoni I No 1; Saulcy pl. I NoNo 1, 3 и 5.

<sup>2)</sup> Levy & 3; Cavedoni I No 2; Saulcy pl. I No No 2 = 4.

<sup>\*)</sup> Levy Ne 4; Saulcy pl. I Ne 6.

На оборотѣ: לנאלח ציון *Legullat Zion* (свободы Сіона). Внутри зимонный влодъ ').

5. שנח ארבע Sch'nat Arbah (четвертый иодъ). Внутря свопъ между двумя лемонами. На оборотв слова: לגאלה ציון Legullat Zion (свободы Ciona). Внутри ваза безъ ручекъ \*).

Вотъ моветы (анонимныя), приписываемыя нами Симону Асмонею. Сходство въ стилъ, типахъ, шрифтв ») и объемъ монетнаго вружка не позволяють раздълять ету группу монетъ 4).-Что васается сивлей перваго года съ буквою алебъ вадъ вазою (№ 1), то въ подлинности ихъ, равно вакъ въ способъ чтевія не можетъ быть сомявнія. Что въ при беть, или чимель, отявльно стоящей буквъ шинь (или далеть) нужно видеть нечто иное, какъ зодо чеканки со времени получения монетнаго права, это видно изъ надписей другихъ монетъ, гдъ рядомъ съ числовымъ алфавитнымъ знакомъ стоитъ цёлов слово ОШ (1003); слёдов. буква Ш есть абревіатура втого слова .). — На монетахъ перваго года има ירושלם Ieruschalem ваписаво всегда только шестью буввами; на монетахъ же слёдующяхъ годовъ семью съ присоединовіемъ буквы іодь, такъ что слово представляется уже съ окончаніемъ двойств. числа ירושלים Ieruschalaim. Каведоня 6) объясняеть такую перемьну въ написанія слова "Іерусалимъ" слъд. образомъ. Названіе Іерусалима двойственнымъ числомъ произопало вообще отъ того, что столица іудеевъ состояла изъ двухъ городовъ-верхняго и нижнаго. Но такъ какъ въ первый годъ по получения автономія іудеи не обладали еще всямъ городомъ, то они и на-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Levy Me 6; Saulcy pl. I Me 7.

<sup>\*)</sup> Levy No 5; Saulcy pl. NoNe 8 m 9.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Шрифть на всёхъ чисто еврейскихъ монетахъ, чеканившихся даже послё Р. Хр., учотребляется древнееврейскій или сачаританскій.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Saulcy. p. 21. Не раздаляя указавныхь монеть, Сольси въ Recherches относить ихъ къ болае раннему времени.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Levy S. 40. Подобное явленіе мы встрізаемъ на монетахъ финикійскихъ городовъ (Мараем и другихь).

<sup>\*)</sup> Cavedoui. I. S. 23. Anmerk. 13; 11. S. 13.

ЗЫВАЛИ ЕГО ТОЛЬКО ЕДИНСТВЕННЫЙЪ ЧИСЛОМЪ leruschalem. Напротивъ въ вонцу втораго года, вогда они овладъли и частію города-врёпостью Сіонъ, считаля се-OCTALLEOR бя воравъ писать уже leruschalaim (дв. число) и (ва иъвоторыхъ монетахъ) поставлять назвавію главной части города "Сіояъ", которое на монетахъ перваго гола совершенно не встрвчается '). Но мы уже говорили прежде. что счетъ годовъ на монетахъ вдетъ не съ 143, а съ 138 г. до Р. Хр. Слёдоват. крёпость "Сіонъ" еще до начала чеканки монетъ была уже завоевана и слъдовательно объясненіе Каведови терясть сиду. Противь Каведони возражаль уже Сольси<sup>3</sup>), что и въ послёдующее время, (какъ напр. на монетахъ Варъ Кохбы) употребляется также совращенный способъ написанія слова "Іерусалимъ" единств. числомь. Гезеніусь, занимавшійся изслёдованіемь ореографія даннаго слова, пришелъ въ тому заключению, что слово "lepyсадимъ" вовсе не имветъ двойственнаго или множественнаго числа, а представляетъ только два способа написания. которые были извъстны въ одно и тоже время и которыхъ употреблевие завистло оть произвола <sup>8</sup>). —Далве, lepy caдинъ на монетахъ называется "святыя», Такое на. звание обыкновенно объясниють словоупотреблениемъ позднъйшаго библейскаго времени \*). Но едва ли поэтический библейскій образь выраженія свойствень монетамь; скорве надпись употребляетъ данное слово въ томъ смыслв, въ какомъ мы находимъ его на монетахъ другихъ городовъ, особенно приморскихъ, пользовавшихся монетнымъ правомъ.

\*) Hc. XLVIII, 2; LIV, 1; Heam. XI, 1; Дан. IX, 24; Ions. III, 17 H Ap.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bayer. p. 106, 103, 119. 221.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Recherches. p. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Thesaurus phil. p. 629. Ex quo apparet, duo illa scribondi genera eodem tempore usitata fuisso et utrum optatum sit illis certe temporibus ex arbitrio fere pependisce — На основания сказавивато несправедляво поступаютъ тв (Байеръ), которые на основания только сопращенной формы слова "lepycaлият" относятъ монеты из первому году.

Дёло въ томъ, что сирійскіе цари, вовремя политическихъ смутъ, находили себя вынужденными предоставлять разнымъ городамъ свободу отъ податей, повинностей и другія льготы; такіе города назывались тогда "сеятыми" (йера̀) т. е. "неприкосновенными" (а́солос)<sup>1</sup>). Временемъ полученія автономіи городъ обыкновенно начиналъ свою собственную эру и отмѣчалъ ее на ряду съ эрою Селевкидовъ, какъ общераспространенною<sup>3</sup>). На іудейскихъ же монетахъ мы находимъ одну только эту—со времени достиженія полной свободы. Но расходясь съ монетами автономныхъ городовъ Сирія въ этомъ отношеніи, іудейскія монеты сходятся съ ними въ томъ, что онѣ чеканены не по аттическому курсу, введевному Александромъ Великимъ и распространенному Селевкидами, но по древне-отеческому, приближавшемуся къ вавилонскому, какъ своему первоисточнику<sup>3</sup>). (Объ этомъ ниже).

На ряду съ цёлыми сивлями отъ перваго года имъются тавже, вакъ мы видёли, серебряные полусивли (№ 2) съ характерною надписью רצי השקל (полусивль). Вёсъ ихъ точно составляетъ половину цёлаго сикля. — Монеты втораго и третьяго года (№ 1 и 2) — какъ сикли, такъ и полусикли совершенно похожи на монеты перваго года; только надъ чашею находятся соотвётствующія годамъ числовыя показанія числ кли жол кромъ того на монетахъ втораго года надпись שנת с Кромъ того на монетахъ втораго года вадпись שנת с перваго года. — Изъ серебряныхъ монетъ четвертаго года до новѣйшаго времеви не было извѣстно ви одной. Рейхгардтъ ) первый открылъ одну такую монету,

- <sup>a</sup>) Böckh a. a. 0.
- •) Zeitschr. des morgl. Gesellsch. XI. S 155.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ескhel. D. N. IV р. 306; Stark. Gass. S. 473; Mionnet. Descr. d. med. V р. 65, 80, 272 приводять монеты, на которыхь Тирь, Селевкія и Лаодикія называются святыми и неприкосновенными. По І. Флавію (Древн. XIII) Димитрій І объявляеть Іерусалимь ієрай хай асолоу хай ёлеодёрау. Въ означенномъ смыслѣ называють Іерусалимь сирійскіе цари и по сказанію библейскихъ кингь, парр. 1 Макк. X, 31; XV, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Stark a. a. 0.

во всемъ подобную монетамъ предшествующихъ лътъ. Но 5а то отъ четвертаго года сохраннось много мидиых; монетъ. Изъ этихъ монетъ только одна, опубликованная Рейхгаратомъ, имъетъ твже типы и надписи, что и серебряныя. Прочія, уже кадавна извёстныя, меняють какъ типы, такъ и надинсы. Такъ полусияли (N: 3) имъютъ на лицевой сторонв два лудаба съ лимономиъ или кедровымъ плодомъ посредивъ и надоись вокругъ ארבע הצי ва оборотъ пальму между двумя корзинами плодовъ и надпись לגאלת ציון.-Чет. верти силлей ( № 4) отличаются отъ предыдущихъ полусия. лей твыъ, что не имвютъ плода между лулабами-ва лицевой сторонв, на задней же имвють плодъ вмвсто пальмы и корзянъ. Вмъсто слова "Д" (полу...) имъется спотвътствующее слово רבת (четверть). Другіе экземпляры четвертей сикля (№ 5) имъютъ на сдной сторонъ, лулабъ съ надписью вокругъ ארבע но безъ (по другой вазу, какъ на сивляхъ и полусивляхъ (NeNs 1 и 2).

О значени רביע א הצי האנא различныя мивнія. Одни ') думаля, что въ רביע א השקל добавлять слово רביע א הצי ато составить "полусивль" и "четверть сивля". Другіе \*) же опредъляютъ цъну א הצי н половину и четверть неры (<sup>1</sup>/20 СИКЛЯ), ИМВЯ ВЪ ВИДУ, ЧТО ВЪ ЕГИПТВ, Греція и Римв мвдь относилась въ серебру какъ 50 къ 1 и полагая, что мълныя монеты наибольшей величины по привосли своей равнялись гер'в. Мы думаемъ стать на сторону первыхъ, разумвя подъ чи половину и четверть сикля. Свое мивніе мы основываемъ на томъ соображеній, что опублекованный Рейхгардтомъ мъдный сикль IV года, нисколько не отличается отъ сиклей серебряныхъ. Если такъ, TO MIJ въ правъ предположить, что мъдные сикли по особеннымъ ствененымъ финансовынъ обстоятельствамъ были выпущены въ равной цънъ съ серебряными. Если же мъдные

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eckhel T. III. p. 464. 470; Bayer. p. 72, 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cavedoni 1. S. 50.

сикли равнялись по цёвё серебрянымъ, то и половяны и четверти ихъ т. е. רביע א רצי соотвётствовали половянё я четверти сикла<sup>1</sup>).

Обращаясь въ типамъ описанной нами группы монетъ, ны можемъ уже à priori подагать, что они должны быть запыст вованы или изъ круга храмовой утвари или изъ области растительваго царства, во отнюдь не изъ животнаго царства, потому что по Второв. IV, 16-18 іудеьмъ строго было запрещево дёлать изображенія живыхъ существъ. И дъйствительно, на нашихъ монетахъ мы находимъ только чашу. Цевтущую вётку, пальмовсе дерево. лимонный или кедровый плодъ и связку облиственныхъ вътвей въ разнообразныхъ сочетанияхъ между собою. - Чаша и трехчастичный цвётокъ на серебрявыхъ свяляхъ и полусияляхъ ( № № 1 и 2) и чаша на издвой монетъ (№ 5) по мвънію Нахмани. да <sup>в</sup>), которому слёдують въ данному случай почти всй вумизматы, представляють урву съ небесной манной и про зябшій чудесно жезль Аарона, которые хранились въ ковчегъ Завъта во Святомъ Святыхъ въ скивія. Но такое мнъніе совершенно невёроятно. Если во второмъ храмё ковчегъ Завъта уже не существовалъ, то, очевидно, не существовало ни урны съ манной, ни жезла Аврона. воторые послужни бы прототицами для изображеній на нашихъ монетахъ <sup>в</sup>). Къ тому же стамна съ манной, стоявшая въ ковчегв, была снабжена крышкой, какъ показываетъ еврейское слово צנצנת, означающее сосудъ, годный для храненія чего либо 4), — и греческое ота́нуос 5), означающее вазу съ доумя ручками<sup>6</sup>), между твыъ какъ чаша на нашихъ монетахъ безъ крышки и безъ ручекъ. Равнымъ образомъ и

- 2) Interp. in. Epist. ad Hebr. IX. 4.
- \*) Ackerm. Archaeol. § 327.
- 4) Gesen. Thesaur. p. 1175.
- 5) Mcx. XVI, 33; Esp. IX. 4.

<sup>6</sup>) Kuincel in Epist. ad Hebr. 1X. 4; Gerhard. Annali dell' Inst. T. VIII. p. 154. Въ Л ксик. Фотія говорится: станиіа та Өаска хера́нка.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Levy. S. 45.

трехчастичный цвётовъ по виду не имёетъ отношенія къ прозябшему жезлу Аврона<sup>1</sup>). Портому мы останавляваемся на миввія Каведони, какъ заслуживающемъ, по вашему взгляду, большаго впроятія, по которому наша чаша не отличаются отъ той чаши которая стоить на золотомъ столъ, рядомъ съ ванделябромъ, на тріумфальной аркв Тита въ Римъ. Между тъмъ извъство, что Титъ изобразилъ на своей араб именно чашу, унесенную имъ въ трумфальной процессія изъ іерусалимскаго храма <sup>9</sup>). Такимъ образомъ, чаши, изображенныя на нашихъ монетахъ, суть изображенія чашъ, находившихоя на жервенникахъ въ іерусалимскомъ храмъ и называвшихся чашами возлівнія ). Митніе, что Симонъ изображалъ ва монетахъ сосуды храма, тёмъ ввроятиве, что онъ, какъ первосвящевникъ и человъкъ благочестивый, много заботился объ украшении храма и умноженія священной утвари 4), подобно тому какъ такуюже заботливость о храмовой утвари обнаружиль и брать его по разграблении ся Антіохомъ Епифаномъ ). Края изображен. ной ва сиклахъ чаши кажутся даже украшенными жемчу. жпаямя 6).

Другой типъ на твхъ же сикляхъ составляетъ трехчастная вътвь съ цвътами, похожими на лиліи или гіацинты. Какъ въстники приближающейся весны, эти цвъты служили, по Каведони '), символомъ пробуждающейся жизни и разцвътающаго счастія въ Израильскомъ народъ съ началомъ новой эры по достиженія свободы подъ руководствомъ храб-

- \*) De Rubeis, Veteres Arcus August. Triump. tab. Ill.
- \*, Ackerm. Archacol § 319.
- <sup>4</sup>) 1 Make. XIV, 15.
- \*) 1 Make. 1; 23; 1V, 49.
- <sup>6</sup>) І. Флав. Древности іуд. XII, 2, 9.
- 7) Cavedoni I. S. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Числ. XVII, 8; Bayer. p. 81.

раго и благочестиваго Симона<sup>1</sup>).-Типы остальныхъ монетъ описанной группы (N.N. 3, 4 и 5), взятые изъ царства растительнаго, сладующіе: лимонный или кедровый плодъ, пальма, связка вътвей и корзина съ плодами, все это въ различныхъ сочетаніяхъ. Эти типы находятся въ связи съ 28. конами Моисен относительно аттрибутовъ празднованія св дней праздника кущей »). Оттій первый призналь въ связкъ вътвей празданчвый лулабъ, составленный изъ вътвей пальыы, вербы и мирта, который евреи въ первый день праздника Кущей должны были торжественно нести въ одной рукть, держа въ другой лимонный или кедровый плодъ<sup>\*</sup>). Впрочемъ имъя въ виду событія, ближайшія ко времени Симова, можно отнести лудабъ на монетахъ не въ празднику Кущей, а вь празднику обновленія храма зухаїна, воторый праздновался въ 25 день девятаго мъсяца Хислева \*) по установлении его благочестивымъ Іудою Маккавеевъ по поводу очищенія и освященія храма, оскверненнаго Антіохомъ Епифаномъ. Такой взглядъ находитъ свое подтвержденіе въ томъ обстоятельствъ, что пряздникъ обновленія

<sup>&#</sup>x27;) Подобнов образное представление будущей счастливой и благодатной жазни, особенно въ Мессіанскія времена, — обыки велное у пророковъ. Вотъ какъ напр. Ислія изображаеть будущее благодатное время: "Въ градущіе дия укоренится Іаковъ, дастъ отпрыскъ и расцвътетъ Израндь и наполнится плодами вселенная". Ис. ХХУП, 6; ср. Ис. ХХХУ, 1. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Въ патнадпатый день седьмаго мъсяца, когда вы собяраете проязведенія земля, прязднуйте праздникъ Господень семь дней... Въ первый день возьмите себъ вътви краснвыхъ деревъ, вътви пальмоныя и вътви деревъ широколиственныхъ и вербъ ръзныхъ и весслигесь предъ Господомъ Богомъ вашниъ семь дней". Дев. ХХПІ, 39. 40.— "Возьми начатковъ всъхъ плодовъ земля... и положи въ корзину... и прінди къ священнику. Священникъ возьметъ корзину изъ руки твоей в поставять предъ жергиенникомъ Господа Бога твоєго". Втор. ХХІV, 2—1.

<sup>\*)</sup> Къмпфию Оттія примыкаеть и Байсръ (р. 128), но Экксль (Т: Ш, р. 47) сомнёвается въ этомъ, хотя въ лимонномъ или всдровомъ плодё онь признаетъ тотъ самый, который носили езрен въ празденкъ Кущей. Ленорианъ (Revue numism. Т. Х. р 193), втроятно слёдуя Miouнету, вмёсто лулаба вндитъ на монстахъ спопъ.

<sup>4) 1</sup> Mass. IV, 59; Esasr. loap. X. 22.

храма тогда имъль много общаго съ праздникомъ Кущей <sup>1</sup>) и сопровождался такими же обрядами, какъ и послъдній. "И провеля ови (іудеи) въ веселіи восемь дней по подобію праздника Кущей, воспоминая, какъ не задолго предъ тъмъ пременемъ они проводили праздвикъ Кущей подобно звърямъ въ горахъ и пещерахъ. Поэтому они съ жезлами, обвитыми плющемъ, и съ цвътущими вътками возносили хвалебныя иѣсни Тому, который благопоспъшилъ очистигь мѣото Свое" <sup>3</sup>).

Приведевныя монеты Симона съ указанными надоисями и типами суть единственных, которыя до настоящаго времени сохранились изъ временъ его правления. При сравневія ихъ съ послёдующими монетами, прежде всего намъ бросается въ глаза одна замбчательная черта монетъ Симона, именно отсутствіе на нихъ всякаго указанія на имя правителя. Можетъ быть Симонъ, имъя въ виду запрещевіе баблейскимъ закономъ изображенія живыхъ существъ, избъгалъ и какого бы то ни было обозначения человъческаго имени на монетахъ. Но върнве, скромность Симона, выразпвшанся въ умодчавія своего имевя и тятула, была вызвана политическимъ тактомъ. Въ самомъ деле, поставлевный начальникомъ изъ простаго званія священника волею народа, онъ не могъ не опасаться обнаружениемъ сознания своего величія возбудить противъ себя неудовольствіе. Преемпики Симона печальными опытами научены были, что они, не будучи потомками Давида, были въ глазахъ варода только временно поставленными отъ Бога князьями. Другая черта монеть Симона, равно какъ и послёдующяхъ іудейскихъ внязей — это отсутствіе среди нихъ зодотыхъ монеть. Нельзи думать, что отсутствіе золотыхъ монегъ зависть оть совершеннаго отсутствія золота, ибо въ 1 Макк. ХУ, 32 говорится, что, когда въ пятый годъ правленія Симона, пришель въ Герусалимъ Абиновій, другъ царя Антіоха VII, то "увидаль славу Симона и сокровищ-

21

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 2 Mass. 1, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 2 Mass. X, 6, 7.

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. ПІ.

#### труды віввской духовной Авадемій.

ницу съ золотою и серебряною утварью и окружающее веляколфвіе" и изумился»). Можно полагать, что въ Іудеъ, равно какъ въ Сиріи (за исключеніемъ золотыхъ монетъ первыхъ Селевкиловъ и правителей Египта) золото выпускалось по въсу, какъ это употреблялось и у римлянъ до Цезаря. Но ввроятиве всего, Симонъ не чеканилъ золотыхъ монетъ во вниманіи къ большимъ издержкамъ. которыя онъ дълалъ на войско. По смерти своего брата Іонаеана, читаемъ мы въ 1 Макк. ХІУ, 32, возсталъ Симовъ и воевалъ за народъ свой, и издержалъ много собственныхъ денегъ, снабжая храбрыхъ мужей парода своего оружiемъ и давая имъ жалованье". Подъ конецъ же его жизни финансовыя затруднеція увеличились еще болёс, такъ что онъ принужденъ былъ, какъ мы видэли, выпускать въ ограниченномъ количествъ даже серебраныя монеты, замъняя ихъ мъдвыми.

#### loaннъ Гирканъ (135-107 до Р. Хр.).

Престарѣлому Симону Маккавею не пришлось мирво кончить свою жизнь. Онъ погибъ отъ руки своего собственнаго зятя Птоломея Хабуба, захотѣвшаго занять его мѣсто съ помощію сирійцевъ (135 г.). Но убійцѣ не удалось осуществить задуманнаго имъ плана. Іоаннъ Гирканъ, третій сынъ Симона, спасшійся отъ подослапныхъ къ нему убійцъ, немедленно былъ избранъ отъ народа вождемъ и первосвященникомъ. Не получивъ помощи отъ сирійцевъ, убійца убѣжалъ впослѣдствіи въ Филадельфію (Раввавъ-Аммонъ)<sup>а</sup>) и сталъ побуждать въ походу противъ іудеевъ сирійскаго царя Антіоха Сидета. Послѣдній приблизился къ Іудећ съ большимъ войскомъ и осадилъ Іерусалимъ, въ которомъ заключился Гирканъ. Не будучи въ состояніи выдержать осаду, Гирканъ принуждевъ былъ заключить

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срави. 26 и 35 ст. той же главы и книги.

<sup>\*)</sup> Древчоств. ХШ; УЦ, 4; УШ, 1.

миръ, по которому јуден обязывались выдать оружје, заплатить 500 тадантовъ серебра военной вонтрибуція и оставить заложевковъ. По снятіи осады, между Антіохомъ и Гирканомъ завязалась даже дружба, такъ что послёдцій сопровождаль перваго въ походъ противъ пареянъ (131 г.). Когда же вслёдствіе внутреввихъ веурядицъ сирійское царство стало мало по малу истошаться. Гирканъ слёдался окопчательно независимымъ и вступилъ въ дружбу съ вовымъ сирійскимъ царемъ Александромъ Зебиною. Вийств съ темъ Гирканъ завоевалъ много новыхъ городовъ. Еще въ 129 г. онъ покорилъ Сихемъ, разорилъ ненавистный храмъ на горъ Гаризнит, подчинилъ себъ Идумею, обративъ ся жителей въ іудейство<sup>1</sup>); въ 110 же году по смерти Зебины-овъ оковчательно разрушилъ Самарію. І. Гирканъ велъ также счастливыя войны на восточномъ берегу Іордана и такимъ образомъ его царство распространялось на свверъ, югъ и востокъ.

Не такъ счастливо было правленіе Гиркана внутри государства, особенно къ концу его жизни, когда онъ сталь во враждебныя отношенія къ фарисейской партіи, любимой и уважаемой народомъ<sup>3</sup>), —и возвысилъ партію саддувеевъ. Недовольство противъ него готово было разразиться каждую мвнуту при малёйшемъ иоводё съ его стороны. Впрочемъ Гиркаву не врящлось еще испытать печальныхъ слёдствій своего поступка и онъ умеръ въ мирё въ 107 г. (105 г.)<sup>3</sup>).

<sup>2</sup>) Извъстно, что асмонейскій домъ, вышташій изъ народа и имъ возьышенный, въ немъ находнять и свою поддержку. Поэтому, естественно, что мужи, уважаемые народомъ за свой ревностний патріотизмъ, горячую приверженность къ божественнымъ постановленіямъ, строгое благочестіс, дълансь главными совътниками и докърсними лицами первыхъ маккавейскихъ вождей; изъ нихъ состояни члоли совъта и судьи. См. 1 Макк, I, 26; XII, 6; XIII, 36, гдъ йрхотес, преоботерот и угроиза представляются – казъ правительствующій сенать или совъть.

\*) Levy S. 47-49.

21\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Древноств. XIII, IX, 1.

Отъ тридцатилътняго правленія Гиркана дошло до нашего временя значительное число чеканенныхъ имъ монетъ; но эти монеты, какъ и монеты его преемниковъ, чеканены только изъ мъди. Онъ совершенно отличаются по типамъ и надписямъ отъ серебряныхъ и мъдныхъ монетъ его отца и предшественника — Симона. Типъ гиркановыхъ монетъ состоитъ изъ двойнаго рога изобилія, украшеннаго на въвоторыхъ монетахъ виноградными листьями. Въ мъстъ соединенія обоихъ роговъ находится маковая головка '). Что касается надписи, то она въ цвломъ своемъ видъ можетъ быть представлена въ слёдующихъ двухъ формахъ <sup>\*</sup>):

| יהוחנן   | (י והוכ           |
|----------|-------------------|
| הכהן הג  | נן הכתן<br>ה גרלו |
| רל והברה | הגרלו             |
| ורודר    | חברהיהד           |
|          | ים                |

"lehochanan или lehokanan Hakkohen Haggadol Wecheber Hajehudim" внутри лавроваго или оливковаго вѣнка\*). Означенныя надписи Сольси читаеть такъ: lehochanan или lehokanan Hakkohen Haggadol Wechaber Hajehudim т. е. Ioаннъ первосвященникъ и другь (إيرا) iydeesъ\*). Но Каведови\*) не соглашается съ втимъ чтеніемъ, недоумѣвая, какимъ образомъ князь iyдейскаго происхожденія и изъ колѣва Аарона могъ приложить въ себѣ титулъ "друга iydeesъ", скорѣе приличный иностранвому царю или князю. Въ такомъ слу-

<sup>1</sup>) Levy S. 49.

\*) Cavedoni II. S. 13 m 14.

\*) Cavedoni II, Taf. I Ne 1; Saulcy pl. III. 6; XX, 1; IU. 1.

\*) Saulcy. p. 96.

<sup>6</sup>) Cavedoni II. S. 14.

Digitized by Google

чав, говорить овъ, лучше было бы сказать філопатри, какъ это сдвлали Архелай, цэрь ванпадовійсвій и другіє греви 1). Іуда Аристовуль, сынь нашего Гиркана, называль себя φιλέλλην<sup>2</sup>). Но едва ди вто либо изъ внязей іудейскаго происхожденія называль себя філоїойбалос. Въ виду послёдней невъроятности Каведони слова וחבר היהרים читаетъ: Wecheber Hajehudim r. e. u napodo iydeŭcniŭ (natio, gens, populus), предполагая, что монеты были чеванены одновременно отъ имени іудебской націи и ся вождя <sup>в</sup>). Но если бы здёсь разумълся весь народъ іудейскій, то въ такомъ случав на монетахъ по свойству еврейскаго словоупотребленія было бы обозначено не Wecheber Hajehudim, а просто Hajehudim. Cheber же, какъ показалъ Гейгеръ, съ которымъ согласенъ и Леви 4). значить небольшое общество, кружовъ, товарищество (societas, Genossenschaft). Существование тавого общества въ видъ думы или совъта при јудейскихъ правителяхъ того временя естественно какъ по ходу историческихъ событій. такъ и по авалогіи съ другимы народами, у которыхъ существовали подобныя учрежденія <sup>5</sup>). На существованіе при Асмонеяхъ такого совъта, -- состоящаго изъ "аруситес" и "преовотерси", указываетъ, кажется, часто цовторяющееся въ Маккавейскихъ книгахъ сдово "узроизба", переведенное на русскій языкъ чрезъ "народные старъйшины" 6). Та-

<sup>6</sup>) У Грековъ напр. существова на фратрія, у Римлевъ-курія, у Финикіяна гетерія (ПССТИ), коллегія, состоявшая вик 30 родоначальниковъ аристократическихъ фамилій. Levy S. 50. Anm. 3.

<sup>6</sup>) 1 Mars. XII, 6; 2 Mars. 1, 10; Xl, 27,

<sup>1)</sup> Eckhel T. IV. 462.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Древности XШ, XI, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дійствительно по книгамъ Маккавейскимъ такое сопоставленіе предводителя націи съ самой націею представляется обыкловеннымъ. Напр. 1 Макк. VIII, 20: јуда Маккавей и братья его и вссь народъ јудейскій (populus, τό πλήθος); 1 Макк. XII, 3 Іонаеанъ п риосвященникъ и народъ јудейскій (gens, хаі τὸ ἰθνος τῶν 'louðaúων).

<sup>4)</sup> Geiger. Urschrift. S. 122; cp. Levy. S. 50 Anm. 3; ero me phön Studien l. S. 12 fg.

кой совътъ, обратившійся впослядствія въ синедріовъ, состояль изъ фариссевъ, какъ самыхъ ревностныхъ патріотовъ въ противоположность сиддувеямъ — принерженцамъ грековъ. Существованіе "угроозси" показываетъ намъ, что Гирканъ не былъ полновластнымъ правителемъ въ Іудеъ, почему и чеканилъ монеты не отъ своего только имени, но и отъ имени соправительствующаго ему совъта (угроозси, Wecheber)'). Этимъ объясняется также и то обстоятельство, что Гирканъ называется на монетахъ только первосвященникомъ безъ титула княза<sup>\*</sup>).

Сольси приводить одинъ странный экземпляръ монеть Гиркана. на которомъ въ концв третьей строки между Гиркана. на которомъ въ концв третьей строки между паходятся еще три буквы, трудныя для прочтенія<sup>\*</sup>). Смотря по предполагаемому значенію знаковъ<sup>\*</sup>) выводятъ различный смыслъ. Если считать первый за *Waw*, второй за *Taw* и третій за *Mem<sup>\*</sup>*), то можно было бы прочитать различный смыслъ. Если считать первый за *Waw*, второй за *Taw* и третій за *Mem<sup>\*</sup>*), то можно было бы прочитать Солься, смыслъ: "искренній другь". Леви считаетъ возможнымъ прочитать сомнительныя буквы какъ шол. въ смыслъ "серхонный" (вождь іудеевъ), кавъ это встрѣчается на финикійскихъ монетахъ, и видитъ въ этомъ пол.

2) Levy. S. 50.

326

\*) Saulcy. pl. III. No 3; cp. Cavedoni II. S. 15; Levy No 8.

<sup>4</sup>) Первый знакъ можетъ быть Waw или Resch; вгорый-Таw или Aleph (Saulcy. XI, 2); третій Mem или Schin (Saulcy XII, 2).

<sup>5</sup>) Если штрихь древнееврейскаго Мет является здёсь болёе склоненнымь вь лёвую сторону вжёсго правоё, то такія малыя уклоненія въ письмё ьстрёчаются на монетахъ и въ другихъ случаяхъ.

<sup>6</sup>) Levy. S. 52 Anm. 1.

7) Gott. gel. Anz; cp. Levy a. a. O.



<sup>&#</sup>x27;) Обратямъ еще внимавіе на чтеніе послёдней части надписи Эвальдомъ. Gott. gel. Anz. 1855. Stück. 65, S. 643; сравн. Caved. II. S, 15. Онъ читаеть "и вожов іудейскій", основиваясь на томъ, что קור, сообщество, союзь-употребляется также въ военномь значенім, когда говорится о походѣ полководца съ своимъ войскомъ Быт. XIV, З. Отсюда Соворится о походѣ чальника отряда или полководца. Дзкументальное основаніе для этого-Эвальдъ находить въ 1 Макк. XIII, 42.

ное соотвътствіе словамъ 1 Макк. XIII, 42 елі архиере́шс µера́λоо хаі отратитої хаі йтоорне́коо 'Ісобайши'). Чтевіе Эвальда соотвътствуетъ и таму значенію слова ¬⊐¬, на которомъ мы остановились; но лучше читать "и верховный (совтото)", чъмъ: "и верховный (вождь)". На такомъ чтеніи мы и остановимся, пока дальнъйшія открытія не покажуть этой надписи въ болъе ясвыхъ знакахъ<sup>3</sup>).

Обращаемся теперь въ описанію тёхъ монетъ Гирвана. которыя поверхъ древнееврейской надпися имъютъ греческое А въ томъ мъств, гдв сходятся листья ввика \*). Этого рода монеты, впервые опубликованныя Пемброкомъ<sup>4</sup>), по ветшеему своему виду, за исключеніемъ указавной особенвости, ничёмъ не отличаются отъ описанныхъ уже вами монетъ Гиркана. Относительно значения греческой буквы А существують различныя мивнія. По мявнію Сольси в), А имветь отношение въ союзу, заключенцому Гирканомъ съ сярійскимъ царемъ Антіохомъ Сидетомъ (134 г.) изн Александромъ Зебиною (126 г.), и озпачаетъ вачальную букву яменя того иля другаго. Каведони же возражая противъ мийнія Сольси, предполагаетъ, что А, имвя связь съ самимъ вёнкомъ на монетахъ, означаетъ золотую корону (corona aurea), присланную Гиркану сирійскимъ царемъ. Извѣстно, что Александръ Вала въ видахъ скрипленія дружбы съ Іонаваномъ прислалъ ему purpuram et coronam auream'). Антіохъ Сидетъ также могъ дать Гирвану зологую

- <sup>6</sup>) Cavedoni II. S. 17.
- ') 1 Mass. X, 20.

<sup>&#</sup>x27;) Ср. Cavedoni П. S. 16, снесокъ.

<sup>2)</sup> Монсты Гаркана обнаруживають вообще небрежность чеканан. Мы уже умѣли случай видѣть неправильное написавіе имепи איה(כנן) вмѣсго; затѣчъ на монетѣ Сольси (рі. Ш. № 7) стоитъ ) вчѣсго آلا الله 9 я XXII, № 2 созсѣмъ даже нельзя прочитать, такъ что можно еще сомнѣваться, прянад тежать ли онѣ Гиркану; надпась III, № 10 также трудна для прочтезія и си смислъ заимствуется обывновенно оть другихъ монеть.

<sup>\*)</sup> Sauloy pl. III Ne 11; Caved. II S. 14. Levy No 7.

<sup>\*)</sup> Sauley p. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibidem. p. 99. 100.

ворону, когда послаль въ Герусалимъ золотыя и серебряныя чаши <sup>1</sup>) или когда Гирканъ сопровождалъ его въ походѣ противъ пареянъ <sup>3</sup>). Мы вмъстъ съ Леви <sup>3</sup>) склоняемся болѣе къ мвъвію Сольси, такъ какъ о золотой коронѣ, данной Антіохомъ Гиркацу, источники ничего не говорятъ; корона же, данная Іонаеану Валою, едва ли можетъ служить основою для мвъвія Каведони.

Что касается типа гиркановыхъ монетъ, то овъ состоитъ, кавъ мы видвли, изъ двойнаго рога изобилія, украшеннаго на въкоторыхъ монетахъ винограднымя листьями; въ мъств соединения обояхъ роговъ находится маковая головка. Типъ двойнаго рога изобилія, равно какъ и давроваго вйнка вокругъ надписи, по замъчанію Каведови \*), есть подражаніе типамъ монеть сирійскихъ царей, съ которыми асмонейскіе князья, какъ мы видьли, нередко вступали въ дружбу 5), и означаетъ продородіе страны<sup>6</sup>), но можеть означать также богатство, довольство вообще. На монетахъ Гиркана онъ имбетъ отношеніе къ богатствамъ и счастливому управленію втого внязя, когда последній пріобрёль, хотя и незавоннымъ образомъ, 3000 талантовъ серебра'), подчинилъ себѣ идумеянъ и другіе народы. -- То, что находится между рогами изобилія. Каведони<sup>\*</sup>) вмъстъ съ Эккелемъ опредвляетъ какъ маковую головку. Сольси же думаетъ видеть въ томъ гранатовое яблово. Но признаніе предмета между рогами изобилія за маковую головку, по метвію Каведови, стоитъ внѣ всякаго сомнѣнія, такъ какъ она очень хорошо идетъ въ двойному рогу изобилія я кромъ того имветъ длинный

<sup>a</sup>) Levy. S. 52.

<sup>4</sup>) Cavidoni II. S. 16. Anm. 9; cp. Levy S. 50. Anm. 1.

<sup>6</sup>) Означенный типь встричается также на монетахь apabilic кихъ, царей Агрипан I и II и римскихь. De Luynes. Monnaces des Nabateens p. 33.

<sup>6</sup>) Levy. S. 49.

<sup>7</sup>) Древности. XIII, 8, 4.

<sup>a</sup>) Cavedoni II. S. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Древноств. XIII, 8, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem. XIII, 8, 4.

ырямой стебель, что мы в видимъ на монетахъ; гранатовый же стебель воротвій и согвутый ').

**Іуда Аристовулъ**<sup>3</sup>) (107-105 г. до Р. Хр.)<sup>3</sup>).

Изъ своихъ пяти сынолей І. Гирканъ, умирая, назначилъ первосвященникомъ старшаго сына-Іуду Аристовула. правительницею же поставиль свою супругу. Но честолюбивый lyga немедзевно по смерти отця уморилъ свою мать голодомъ и самъ сталъ править вмъсто нея. Той же участи подвергъ было Іуда и своихъ братьевъ за исключевіемъ младшаго—Антигона. Въ своемъ правления 1уда слъдовалъ политикъ отца. Опъ расширилъ въ съверо-востову границы своего царства, цокоривши итурсянъ и обративши ихъ въ іудейство. Но болъзнь пріостановила дальнъйшія завоеванія Аристовуда и заставила его поручить начальство надъ войскомъ упомянутому Антигону. Впрочемъ подозрятельный Аристовуль скоро быль вооружень постыдною влеветою противъ Антигона и умертвилъ его, лишь только по. сявдній возвратился въ Іерусалимъ послё славваго похода. Скоро умеръ и самъ Аристовулъ, какъ говорятъ, отъ ужаса за свои злодъянія, посль управленія одного года, чъмъ п объясняется малочисленность его монетъ, дошелшихъ до насъ. Трудно сказать, стремился ли и этотъ князь, какъ его отецъ, сломить силу фарисеевъ и сблизиться съ саддукеяни. Если, по Флавію <sup>6</sup>), Аристовуль и назывался "Філе́ддуи т. е. другъ Элляновъ", то это было, скорве, моднымъ титуломъ. Немногія монеты, чеканенныя имъ, свидътельствуютъ намъ, вопреки Флавію, что ему не удалось возложить на себя царскій вінець, принять соотвітствующій титуль и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Duc. de Luynes. Numism. des Satrapies. pl. III.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочетаніе еврейскаго вмени съ греческимъ встрічается у Флавія. Древности XX, 10, 3.

<sup>\*)</sup> По Леви отъ 105 до 104 г. до Р. Хр.

<sup>4,</sup> Древности ХХ, 11, 3.

править самостоятельно <sup>1</sup>). Подобно монетамъ Гиркана, па монетахъ Аристовула титудъ первосвященника стоитъ на ряду съ соправительствующимъ ему совътомъ (Wecheber, γερουσία), а это указываетъ на то, что національная партія удерживала еще свои права<sup>8</sup>).—Вотъ видъ монетъ Аристопула. составленный по двумъ экземплярамъ, опубликованнымъ Сольси и взаимно себя восполняющимъ <sup>3</sup>):

> יהוד הכהן גל ול וחב(ר) (. הי...)

ד. e. (הודים היל וחבר הי(הודים Iehudah Kohen Galul (?) Wecheber Hajehudim "Іуда великій священникъ и совъть іудейскій". Эта вадпись окружена лавровымъ или оливковымъ вънкомъ. На оборотъ два рога изобилія, перевязанныхъ въ нижнихъ частихъ, и маковая головка, выходящая изъ ихъ средияы.

Надпись, по содержавію своему тождественная съ надписями монетъ предшественника Аристовула, разнится отъ нихъ только употребленіемъ прилагательнаго Galul вмъсто Gadol при существительномъ Kohen. Сольси принимаетъ это слово въ данномъ видѣ и переводитъ выраженіе "Kohen Galul" чрезъ "cohen illustre", то есть "первосвященникъ" <sup>6</sup>). Но по Каведони <sup>6</sup>) это совершенно не согласно съ еврейскимъ словоупотребленіемъ и потому онъ, а за нимъ и Леви<sup>6</sup>) полагаютъ, что въ данномъ мъсть должно читать "Kohen Gadol", великій священникъ, (первосвященникъ). Замѣна слова Gadol словомь Galul произошля, по

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Поэтому Страбонь быль правъ, утверждая, что царсвій тутуль внервые приняль на себя, какъ мы увидимъ ниже, преечникъ Аристовула Алексанаръ Іанней (XVI, 2, 40).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Levy S. 53-55.

<sup>3)</sup> Saulcy pl. Il Neve 1 # 2; Caved. Il Taf. 1 Neve 2 # 3; Levy Ne 9.

<sup>4)</sup> Saulcy, p. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cavedoni Π. S. 19. Anm. 11.

<sup>•)</sup> Levy. S. 55.

мавнію этихъ ученыхъ, вслёдствіе смёшенія буквъ Daleth и Lamed, такъ какъ изъ самаританской буквы Daleth по опущенія правой черты легко могъ образоваться Lamed; опущеніе же могло случиться легко при крайней малости штриховъ, почти усколізающихъ отъ вниманія.—Обращаязь къ тяпу монетъ Аристовула (двойной рогъ изобилія и маковая головка), мы видимъ, что онъ есть повтореніе типа монетъ его предшественника.

Такимъ образомъ монеты Іуды Аристовула, за исключеніемъ только имени, ръшительно во всемъ сходны съ монетами его отца Гиркана. Отсюда мы можемъ вывести то заключеніе, что озваченныя монеты Іуды могли явиться не раньше монетъ Гиркана и что слъдовательно не върно мвъніе Сольси, приписызающаго ихъ Іудъ Маккавею<sup>1</sup>). Упомянутое сходство ихъ съ монетами Гиркана, ихъ ръдкость, зависъвшая отъ кратковременваго правленія Аристовула, обозначеніе на ихъ, рядомъ съ первосященническимъ званіемъ, и верховнаго совъта, заявившаго себя съ особенною силою во времена Гиркана и Аристовула,—все его ръшительно говоритъ въ пользу принадлежности ихъ именво Іудъ Аристовуду.

Если Іуда Аристовуль должень быль довольствоваться только простымъ званіемь первосвященника и если при немъ національная партія охраняла еще свои права, то иное случилось съ его преемникомь и братомъ Александромъ Іанвеемъ, о чемъ красноръчиво говорятъ и монеты.

Александръ Іанней (105-79 г. до Р. Хр.)<sup>2</sup>).

По смерти Аристовула на іудейскій тровъ взошель старшій изъ его оставшихся братьевъ— Александръ Іанней.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Огнесши разсхотрънныя нами монеты къ Гудей Маккавею, Сольси приписалъ Гуди Аристовуду тъ греческія монеты, которыя по справедливости приипсаны Каведови (11. S. 47 Апт. 27) Юліц и Ливін Августь, катери Тиверія,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По Леви оть 104-79 г. до Р. Хр.

332

Одушевленный воинственнымъ духомъ, подвръпляемый храбрымъ войскомъ, Александръ провелъ свое 27-лътнее правлевіе большею частію во ввѣшней и внутрендей борьбѣ. Когда то цвътущіе приморскіе города: Птолеманда (Акво), Дора, Стратопиргосъ и Газа пали въ руки этого завоевателя и испытали на себъ его дикую жестокость. Въ этихъ войвахъ прошла почти первая треть правленія Александра.-Между твиъ внутри возгоръдась старая вражда между народною партіей, къ которой принадлежали фарисси, и ари-СТОБДАТИЧЕСКОЮ, КОТОГАЯ СОСТОЯЗА ИЗЪ СВЯШЕННИКОВЪ И саддукеевъ съ Александромъ во главѣ. Дѣло дошло до того, что, когда Александоъ въ санъ первосвященника нарушилъ въкоторые обычая пря жертвоприношевія въ праздникъ Кущей, то разъяренный народъ началъ бросать въ него праздничными лимонами. За это, по привазу Алевсандра, его ваемною стражею было умерщвлено до 6000 іудеевъ (95 г.). Затвиъ последовала шестилетная междоусобная война, въ которой погибло до 50000 человъкъ и изъ которой Александръ вышелъ побъдителемъ. Однакоже къ концу своего правленія, одержавши нёсколько блестящихъ виёшвихъ побёдъ и завладёвши нёкоторыми городами Сиріи, Идумен и Финикіи 1), Александръ сталъ въ лучшія отношенія съ фариссами. Предъ своею же смертію (79 г.), завъщая своей супругъ регевство и отдъляя, такимъ образомъ, свётскую власть отъ духовной, онъ окончательно примиридся съ фариссани, такъ что по смерти его объ немъ, по выраженію Іосифа Флавія, говорили только доброе И забыля все дурное<sup>2</sup>).

Этотъ краткій очеркъ, не исчернывающій собою богатаго содержавія бурной жизни Іаннея, восполняется отчасти его монетами, дошедшими до насъ въ значительномъ количествѣ экземпляровъ. Всѣ монеты Александра,

\*) Древн. XIII, XП ~- XY.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Древн. XIII, 15, 4; ср. Еuseb. chron 11 p. 304.

сообразно съ тремя разсмотрвиными нами періодами его правленія, можно раздвлить на три вида: монеты, чеканенныя имъ до борьбы съ національною партією; монеты времени самой борьбы съ этою партією и монеты, чеканенныя по примиреніи съ нею. Въ этомъ порядкв мы и будемъ разсматривать ихъ.

I. Въ началъ своего правленія, будучи отвлеченъ отъ внутреннихъ дёлъ военными предпріятіями, Александръ чеканилъ монеты съ тъми же надписями и типами, какіе мы находимъ на монетахъ его отца и брата '). Вотъ два вида монетъ, чеканенныхъ Іаннеемъ въ то время '). Первый видъ:

יהו נתן הכ הן הגרל וחברה יהר...

lehonathan Hakkohen Haggadol Wechewer Hajehudim т. е. "Іонаванъ первосвященникъ и совътъ іудейскій". Кругомъ лавровый вънокъ"). Второй видъ:

ינתנה כהן הג רלוחבר היהר...

Этотъ видъ монетъ отличается отъ перваго только тёмъ, что имя первосвященника ваписано чрезъ יהונתן Iohathan 4) вмъсто יהונתן Iehonathan 5).—На оборотной сторонъ два рога изобилія съ маковой головкой по средивъ.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Levy. S. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cavedoni II. S. 19. No.No. 1 n 2.

<sup>\*)</sup> Saulcy pl. II, NeNo 10-14; Cav. II T. I NeNo 4-8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Этотъ способъ написанія ммени "Іоваеанъ" на ряду съ послёднимъ встрѣзается, по Гезеніусу, и въ библейскихъ книгахъ. Thesaur. p. 581.

<sup>\*)</sup> Saulcy pl. II NeNe 3-6; Levy. Ne 10.

Имя "Іонаеанъ" на монетахъ есть первоначальное еврейское имя Александра Іаннея. Послёднее же имя есть соединеніе греческаго имени съ видоизмёненнымъ еврейскимъ и встрёчается первоначально у Іосифа Флавія и другихъ греческихъ писателей; впослёдствія оно перешло въ Талмудъ подъ формою Іанней «См Паплаі").

На описанныхъ монетахъ Александръ Іанней все еще называется только "первосвященникомъ", слёдовательно рядомъ съ нимъ сохраняетъ свою силу народная власть въ лицъ совёта. Очевидно, военная слава отвлекала вниманіе Александра отъ внутреннихъ дёлъ и внутри царства держалось еще мирное настроеніе двухъ враждебныхъ партій <sup>2</sup>).

II. Ко второму ялассу монеть относятся монеты, чеканенныя Александромъ во время его борьбы съ національной цартіей. Эга борьба вспыхнула вскоръ послъ завоеванія имъ приморскихъ городовъ и особенно Газы (96 г.). Вышедши съ торжествомъ изъ борьбы, Іанней выступаетъ уже какъ самодержавный правитель. Послъднее обстоятельство, въ связи съ завоеваніемъ городовъ, выражается яснымъ образомъ и на монетахъ, относящихся къ этому времени \*). Монеты эти имъютъ двойныя падписи и типы, намекающіе на завоевавіе греческихъ городовъ, и Александръ на нихъ называется уже царемъ, а не первосвящевникомъ. Воть эти такъ пазываемыя двуязычныя монеты \*).

1. יהונחן המלך Iehonathan Hammelek "*Іонаванъ царъ*". Надпись одълава въ промежуткахъ осьмилучевой звъзды, заключенной въ кругъ. На оборотъ: АЛЕЕАНДРОГ ВАΣІ-ЛЕОГ вокругъ якоря съ двумя перекладинами<sup>в</sup>).

- <sup>2</sup>) Grätz. S. 132 fg.; Levy S. 5<sup>9</sup>.
- <sup>3</sup>) Levy. a. a. O.
- \*) Cavedoni II. S. 20 NeNe 3 H 4.
- <sup>5</sup> Sanley pl. II No 9; Levy No 11.



<sup>1)</sup> Имя 'Іалиаіас, 'Іалиаіас, (Древг. XIII, 12); 'Іаппаі (Талмудъ); Іаппа (Лув. III, 24) представляеть собою, очевидно, посл'ядовательное сокращение имсни Iehonathan, Ionathar, а не Iochanan, какъ невърно пологали прежде (Эвальдъ).

2. יהונחן המלך Iehonathan Hammelek "Іонавань царь" вокругь полуразвернувшагося цвъгка. На обороть: АЛЕ-ЕАΝΔΡΟΥ ΒΑΣΙΔΕΩΣ вокругь якоря съ двумя перекладинами, заключеннаго въ кругь<sup>1</sup>).

Первый типъ на означенныхъ монетахъ Александра, представляющій собою звізду, можеть указывать на счаст. ливые походы и завоевания воинственваго царя <sup>в</sup>). Въ радости по поводу своихъ успъховъ Александръ легко могъ вдохновиться мыслію объ исподненіи на себѣ пророчества Валаама: "Восходить звъзда отъ Гакова и возстаетъ жездъ оть Израида..." \*).-Тицъ якоря, какъ извъстно, встръчается на монетахъ Селеввидовъ и отъ вихъ, вёроятно, былъ заимствованъ для нашихъ монетъ 1). Какъ символъ морскаго могущества, онъ можетъ указывать на приморскіе города и гавани, завоеванныя Александромь, какь Газу, Рафію, Авведовъ, Стратопиргосъ (Кесирію), Аполлонію, Іоппію, Ямнію, Азотъ, Риноколуру в).-Что касается типа полураскрытаго цвътка, то онъ, по Каведони 6), имъетъ большое сходство съ розою, находящеюся на оборотной сторовъ малецькой бронзовой монеты сирійскаго царя Антіоха VIII Грифа и погому можеть указывать на союзъ, заключенный Александромъ съ этимъ царемъ. Но расврывающійся цввтокъ можетъ означать также, подобно блестящей звъздъ, цвътущее состояніе царства при Александре<sup>7</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Saulcy pl. 11 №№ 7 и 8; Caved. П. Таf. I № 9; Levy № 11. Въ монетномъ кабинетъ въ Марсели находится монета Александра, имъющая на одной сторонъ въновъ безъ всякой надпися, а на другой АЛЕЗАНАРОТ ВАΣІЛЕО съ типомъ двойнаго рога изобилія. Эта монета показываетъ намъ, насколько Александръ уклонгися отъ отеческихъ обычаевъ, носпользовавшись только греческою надписью и осгавниети еврейскую. Levy. S. 59. Anm 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Древности XIII, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Чвслъ XXIV, 17; Cavedoni II S. 22.

<sup>\*)</sup> Впрочемъ Каведони сомийвается въ этомъ, такъ какъ сирійскій якорь имиетъ одну перекладныу, а не дви, какъ на нашихъ монстахъ. І. S. 38 и 39. \*) Cavedoni II. S fg.; Levy. S. 58 и 59.

<sup>•)</sup> II. S. 22; cp. Levy S. 59. Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ibidem.

То обстоятельство, что въ надписяхъ только что описанныхъ монетъ уже исчезаетъ "Wecheber Hajehudim" и Александръ называется царемъ "lehonathan Hammelek" п даже греческимъ именемъ "Αλεξάνδρου βασιλέως",—служитъ достаточнымъ доказательствомъ того, что эти монеты чеканены въ то время, когда Александръ разошелоя съ народною партіею и сдёлался сачодержавнымъ правителемъ ').

111. Третій видъ монетъ Александра Іаннея чеканенъ имъ по примиренія съ народною партією послѣ долговремевнаго разрыва съ нею. Въ этого рода монетахъ замѣчается поворотъ къ старому и дѣлается вакъ бы уступка народной партіи. Типъ на нихъ древній—рогъ изобилія съ маковой головкой. На ряду съ полнымъ еврейскимъ именемъ правителя головкой. На ряду съ полнымъ еврейскимъ именемъ правителя появляется опять народное представительство въ лицћ Wehajehudim т. е. и "Iydeu, (по не הונתן соевъмъ iydeesъ, какъ на монетахъ I группы). Виѣсто титула царя возстановляется титулъ первосвященника. Вотъ образецъ этого рода монетъ.

יהו נתנהכ הנהגרל \*)

Iehonathan Hakkohen Haggadol Wehajehudim т. е. "Ioнавань первосвященникъ и Іудеи". Кругомъ лавровый въновъ. Къ свазанному о монетахъ Алевсавдра lаннея мы можемъ прибавить еще замъчаніе Каведона<sup>\*</sup>) о томъ, что на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тоті факіъ, что Александръ нервый назваль себя царемъ, кромѣ показавія монетт, подтверждается еще свидѣтельствояъ Таляуда, который называеть его קינאי Г, Сірабона, который утверждаеть, что Александръ первый назваль сібл царемъ. Между тѣмъ І. Флавій, такъ мы видѣлы, приписываетъ титулъ царя в его предшественнику Аристовулу (Древв. XIII, 11, 1); арабскій же переводъ книгъ Маккавейстихъ идетъ єще далѣе и возлагаетъ царскій вѣнецъ даже на Гяркана. Levy. S. 59. Anm. 2.

<sup>\*)</sup> Saulcy. pl. II. No 10; Levy No 12.

<sup>\*)</sup> Cavedoni II. S. 21. Anmerk. 13; Cpass. Levy. S. 60. Anmerk. 1.

одной монеть Алексавдра съ еврейскою надписью въ вънкъ и типомъ двойнаго рога изобилія—надъ рогомъ изобилія ясно видны греческія буквы LA т. е. годъ первый; на другой монеть-двуязычной съ типами звъзды и якоря на сторопъ якоря находятся буквы LS т. е. годъ шестой.

Сольси ') относить всё описанныя нами монсты Александра Іаннея къ Іонаеану Маккавею, основываясь, очевидно, на имени "Іонаеанъ". Чтоже касается греческаго имени "'Аλεξάνδρου βασιλέως", которое, по нашему мнёнію, есть имя тогоже лица, то Сольси относить его къ сирійскому царю Александру Валё, который находился въ дружбё съ Іонаеаномъ и прислалъ послёднему пурпуръ и вёнецъ. Впрочемъ такъ называемыя двуязычныя монеты Сольси въ виду ихъ типовъ не прочь отнести и къ Алексардру Іаннею, считая пмя "Ганаеанъ" еврейскимъ его именемъ <sup>3</sup>).

### Александра (79-70 г. до Р. Хр.).

Александра, супруга Александра Іаньея, назначенная имъ предъ смертію регентшей государства, строго слъдовала его совъту держаться партіи фарисейской. Утвердившись на престоль, она вручила первосвященническое достоинство своему старшему добросердечному, но слабохарактерному сыну Гиркину, а своего младшаго сына, внергичнаго и страстнаго Аристовула держала вдяля отъ государственныхъ дълъ. Вообще она умъла защитить государство и утвердить завоеванія своего мужа Александра Іаннея. Къ концу ея правленія, когда она впала въ тяжкую болѣзнь и когда фарисеи, превознесшись надъ ея властію, многихъ изъ своихъ прежняхъ враговъ умертвили или заключили въ темницы, Аристовулъ вступился за преслѣдуемыхъ и завязъ сильныя кръности въ странѣ, чтобы, опиравсь на нихъ, возложить на себя царскій вѣнецъ. Устрашенные

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Recherches p. 85-93.

<sup>\*)</sup> Ibidem. p. 105; Upass. Caved. II. S. 21.

Труды Кіевской дух. Академін. 1884 г. т. III.

онрисен явились къ умирающей царицё съ доносомъ, во та ограничилась только тёмъ, что вязначила своимъ преемникомъ Гиркана и вскорё скончалась.

Памятникомъ правленія Александры служитъ одна мовета съ ев именемъ, опубликованная Сольси.

АΛΕΞΑΝΛ. ΒΑΣΙΔΙΣ. "Адександра царица". Надпись въ кругу около якоря. На оборотв видна звъзда съ восемью лучами, въ промежуткахъ которыхъ находятся слъды епрейской падписи, изъ которой узнаваема только буква Таw (П)<sup>1</sup>).

Эта монета весьма ясно показываеть, что вдовствующая царица, ревностная ученица фариссевь, придерживалась обычаевъ отцовъ даже и при выпускъ монеть. Ова удерживаетъ тъ только типы, которые находятся на монетахъ ся супруга и которые напоминали сй о его военной славъ и завоеванияхъ \*).

Вуква Таw (ח), замѣтная въ слѣдахъ еврейской надписи, вѣроятно есть конечная буква титула Александры מלכח (Meleketh-царица) или халдейской формы אילה (Melketha или Malkath)<sup>\*</sup>). Эта вышедшая пзъ lepycалима монета служитъ нагляднымъ доказательствомъ того, что имя "loнаванъ" подобныхъ двуязычныхъ монетъ есть има одного и того же лица съ Александромъ Iаннеемъ<sup>4</sup>).

Послѣдніе асмонеи. Антигонъ (40-38 г. до Р. Хр.).

Вражда, посвянная еще при жизни Александры, по смерти ся начала быстро возгастать. Оба брата Гирванъ и Аристовулъ, поддерживаемые приверженцами той и другой

- \*) Cavedoni Π. S 23; cp. Levy. S. 61.
- 4) Cavedoni a. a. O.

<sup>\*)</sup> Saulcy pl. IV Ne 13; Levy Ne 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Levy. S. 61.

партія, разрѣшиля свои притязанія на престоль битвою при Іерихонъ. Разбитый Гирканъ долженъ былъ просить мира у своего брата, причемъ отказывался отъ престоля п повольствовался только званіемъ цервосвященнива (67 г.). Для свръпленія союза Алевсандръ, сынъ Аристовула, даже взяль за себя Алевсандру, дочь Гиркана. Но этоть мирь скоро былъ варушенъ. Идуменнивъ Антипатръ, пользовав*шійся* расположеніемъ Гиркана, въ натересахъ своего честолюбія пачалъ внушать ему подозръвія противъ брата. Побуждаемый Антинатромъ, Гирканъ сталъ искать содъйу Ареты, царя арабовъ, и твыъ вызвалъ вившиствія тельство Помпея, ведшаго въ это время войну съ Тиграномъ, царемъ армянскимъ. Помпей сталъ на сторону Гиркана, видя въ этомъ слабомъ человъкъ дучшее средство къ предавію Іудеи въ руки римлянъ. Онъ осадилъ Аристовула на храмовой горъ (63 г.), а въ одинъ субботній день взялъ и самый храмъ. Такимъ образомъ Гирканъ двлается первосващенникомъ Іуден, а Аристовулъ съ двумя сыновьями-Александромъ п Антигономъ отправляется въ Римъ для позорнаго участія въ тріумфальномъ шествіи побъдятеля.

Но правленіе Гиркана продолжалось не долго. Вь 57 г. онъ изгоняется съ помощію педовольныхъ Александромъ II, сыномъ Аристовула, убѣжавшимъ изъ Рима и возвратившимся въ Іудею. Будучи же возстановленъ Цезаремъ (47 г.) и получая поддержку въ лицѣ Антипатра, поставленнаго Цезаремъ въ качествѣ прокуратора Гудеи, Гирканъ въ 39 г. дѣлается илѣпникомъ втораго сына Аристовула – Антигона, призвавшаго на помощь Пакора, царя пареянскаго <sup>1</sup>). Отрѣзавши уши Гиркану, Аптигонъ огправляетъ его въ Парейю вмъстѣ съ Фасаиломъ, сыномъ Антипатра <sup>\*</sup>). Другой сынъ Антипатра – Иродъ тайно бѣжалъ и послѣ многихъ приклю-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Древности XIX, 13.

в) Захваченный хитростію вь плѣнъ, Флеанлъ умерщиляетъ себя въ телницъ.

#### труды ківвской духовной академія.

ченій достигъ Рима. Повопчивши съ своими противвляами, Антигонь безпрепятственно вступаеть на отцовскій тропь 1). --- Такимъ образомъ послё тридцатилётнихъ политическихъ тревогъ И переворотовъ со смерти Александры – снова утверждается въ Іудев царское достоинство въ лицв Антигона. Но Антигонъ не могъ оставяться спокойнымъ. Хитрый Иродъ двятельно подвизался въ Римъ въ свою пользу. Римскій сенать увплівль въ пемъ человіка, способнаго подчивить Палестину владычеству римлянъ, и торжественно въ капитоліи короновалъ его въ царя Іуден. Получивши затвиъ большое войско. Иродъ взялъ Іерусалимъ (38 г.) и захватилъ въ свои руки Антигона. Подъ топоромъ палача кончилъ свою жизоь этотъ храбрый Маккавей, а вывств съ нимъ превратила свое существование и династия Маккавеевъ, доблество подвизавшаяся болбе ста лётъ, начиная СЪ 143 г. до Р. Хр., когда Симонъ получилъ формальное признаніе своей политической незавесимости.

Всявдствіе политическихъ волненій, начавшихся съ самой смерти царицы Александры (70 г.) и кончившихся казнію посявдняго Асмонея (38 г.), мы владвемъ изъ этого темнаго времени малымъ количествомъ моветъ. Дальнъйшія раскопки въ Іерусалимъ быть можетъ восполнятъ этогъ пробвлъ въ еврейской нумизматикъ.

Полагають, что Александру II привадлежать тв малыя бронзовыя монеты, которын опубликованы Солься и приписаны имъ Александру Іаннею<sup>3</sup>). Это именно тв монеты, которыя имвють на одной сторонв греческую надпись АЛЕ-ЕАΝΔΡΟΥ ΒΑΣΙΔΕΩΣ вокругь якоря, на другой — слёды еврейской надписи внутри круга около звёзды. Въ пользу прииадлежности этихъ монегь Александру II, какъ полагають,

<sup>1</sup>) Что васаются судьбы Аристовула II и его сына Александра II, то они были умериделены Помпеенъ за свои связи съ Цезаремъ (49 г.).

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) Saulcy. pl. IV, 9-12.

говорить ихъ грубая отдвляа, стиль и неравный вѣсъ<sup>1</sup>) — Большею опредвленностію отличаются бронзовыя монеты его брата Антигона, чеваневныя послёднимъ во время своего двухлётняго царствованія. Монеты Антигона весьма замёчательны по своему стилю и особенно отдёлкѣ, что ставить ихъ внё моветной системы его предшественниковъ<sup>3</sup>). По мнёнію Каведони<sup>3</sup>), онё имёють нёкоторое сходство сь монетами пареянскихъ и бактрійскихъ царей, что очевь возможно, такъ какъ Антигонъ, какъ мы видёли, былъ возвращенъ въ Іудею и возведенъ на тровъ пареянами.—Вотъ видъ монетъ, чеканенныхъ Антигономъ:

ВАΣІΛΕΩΣ ΑΝΤΙΓΟΝΟΥ вовругъ завроваго вѣнка. На оборотѣ два связанныхъ рога изобилія съ еврейскою надписью: (הורל וחבר היהריום) Mattath или Mathathiah Hakkohen Haggadol Wecheber Hajehudim, т. е. *Маттаейя первосвященникъ и совътъ іудейскій* <sup>4</sup>). Такое содержаніе еврейской надписи можно видѣть изъ совокупности осьми экземпляровъ, изображенныхъ у Сольси (pl V). Однѣ монеты представляютъ съ большею ясностію однѣ буквы; другія другія; вѣкоторыя же монеты представляють буквы въ искаженномъ видѣ. Послѣднее обстоательство было между прочимъ причиною того, что нѣкоторые ученые не узнавали ихъ или давали имъ странныя объясневія <sup>5</sup>).- На представленныхъ монетахъ мы въ первый разъ знавомимся съ именемъ Маттаеіи. Каведони <sup>6</sup>) считаемъ болѣе правдо-

<sup>5</sup>) Такъ Эвальјъ (Gott. gel. Anz, 1855. S. 645) между рогани изобили читаеть קרך и понъмаетъ это слово какъ происшедшее по тогдашнему мъстному испортсивому наръчно отъ קרן "и такъ", сократившагося впослъдствии въ קרי съ такъ же значенемъ. Это слово, по Эвальду, употреблялось для подтверждения в трности въса и чеканки и значить якобы: "ътрно". Срав. Cavedoni II. S. 25; Levy. S. 66. Anm. 1.

6) (avedoni. II. S. 24.

<sup>4)</sup> Cavedoni II. S. 22. Anm. 14; cpas. Levy. S. 64. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Saulcy. p. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Cavedoni II. S. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Saulcy. pl. V; Cavedoni II. Taf. I. № 10; Levy. № 14.

полобнымъ способъ чтевія Mathathiah и вмёстё съ де Пелериномъ <sup>1</sup>), впервые опубликовавшимъ ваши монеты, полагаетъ, что это имя выставлено здъсь въ честь Матгаеін, вяновника рода и господства Асмонеевъ. Но гораздо въроятнее, въ виду того факта, что преоторые изъ Асмонейскихъ вождей (какъ напр. Александръ Іанней) носили по два имени, греческое и еврейское, полагать выъсть съ другими учеными"), что имя "Маттаоја", употребленное въ напписи, есть еврейское имя Антигона, который, обезсиливши въ 40 г. Гиркана, соединилъ въ своемъ лицъ первосвященническую и царскую власть до своего паделія въ 38 г. – Типы разсмотренныхъ монетъ Антигона (велокъ и двойной рогъ изобилія) твже, какіе мы видвли на монетахъ І. Гиркана Каведони подагаетъ, что они заимствованы Антигономъ отъ послёдняго именно, съ цёлію указать этимъ на свое законпое наслёдство <sup>8</sup>). Но при этомъ остается непонятнымъ, почему Антигонъ имълъ въ виду именно Гиркана, а не кого либо другаго изъ своихъ предшественниковъ. Съ другой стороны, при такомъ предположении для насъ было бы непонятно ръзкое отлачіе монетъ Антигона по стилю и формѣ отъ монетъ его предшественниковъ, что признаетъ и самъ Каведони \*). Въроятнъе, что означевные типы, какъ и весь вообще стиль моветь Автигона 5) заимствовавь послёднимъ отъ пареянъ.

Сольсн<sup>•</sup>) приводить нёкоторые экземпляры монеть Антигона, отличающіеся нёсколько отъ сейчась описанныхъ нами, именно представляющіе надпись заключенною въ лавровомъ вёнкё, а не находящеюся внё его, на обратной же сторонё имёющіе вмёсто двойнаго рога изобилія одинарный. Вотъ видъ подобныхъ монеть:

<sup>1)</sup> y Saulcy. p. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Бартелеми, Эккелемъ, Сольси, Леви.

<sup>\*)</sup> Cavedoni II. S. 24.

<sup>4)</sup> S. 24 # 25.

<sup>\*)</sup> Cpass. Caved. S. S; Levy. S. 66.

<sup>\*)</sup> Saulcy. pl. V. 4-8; cp. Cavedoni II Taf. I N: 11; Levy. Nº 15.

BAΣIAEQE ANTIFONOT въ четырехъ строкахъ и выутри лавроваго вънка. На оборотв: (ירל (וחיה כהן גרל (וחיה כהן גרל) Mathathiah Kohen Gadol... т. е. "*Mammaein первосвященник»*". Внутри надписи рогъ изобилів.

Срявнивая по вѣсу прежде описанныя монеты Антигона съ вастоящими, находимъ, что первыя почти въ два раза больше послѣднихъ '). Такое отношевіе вѣса въ связи съ различіемъ типовъ (двойной и одинарный рогъ изобилія) даетъ право заключать, что первыя монеты и по цѣнности были въ два раза больше послѣднихъ <sup>3</sup>).

Отпосительно всёхъ монетъ Антигона нужно замётить, что онё чеканены не такъ тидательно, какъ монеты его предшественниковъ, въ чемъ мы имёли случай убёдиться. Но это легко объясняется стёсненностію обстоятельствъ, при воторыхъ онё чеканены<sup>3</sup>).

С. Булатовъ.

•

(Продолжение будеть).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Saulcy p. 111 и 112. Имевно въсъ первыхъ монетъ колеблется около 14 грам, тогда какъ вісъ послёднихъ около 7 грам.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cavedoni II. S. 24; Levy. S. 66.

<sup>\*)</sup> Levy. S. 67.

# VTEHIE

# ДВЪНАДЦАТИ АПОСТОЛОВЪ.

Митрополить викомидійскій, Филовей Вріевній, издаль въ концъ прошлаго (1883) года отврытое имъ небольшое сляинение 1) на греческомъ языкъ подъ названиемъ: Διδαγή των быбеха апостолых (Учение двенадцати апостоловъ). Но объ открытія этого сочиненія Врієнцій заявиль еще въ 1875 г. \*) при издании двухъ посланий Климента, еписк. римскаго, къ кориноявамъ. Изданіе этихъ посланій сдёлано было по рукописному сборнику, найденному Вріеннісмъ въ библіотекъ іерусалимскаго или святогробскаго подворья въ Ковстантинополъ. Іерусалимскій или константинопольскій сборнякъ. написанный въкіимъ Леонтіемъ въ 1056 г., заключаетъ въ себъ текстъ слъдующихъ сочинений: 1) св. Іоанна Златоустаго синопсисъ ветхаго и новаго завъта; 2) послание Варнавы; 3) первое посланіе Климента къ коривознамъ; 4) второе посланіе Климента въ вориноянамъ; 5) Ученіе двёнадцати апостоловъ и 6) двънадцать пославій св. Игнатія, епископа автіохійскаго. Последнія помещены въ сборникъ въ пространной рецензіц<sup>8</sup>); между ними находятся и под-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Διδαχή των δώδεκα ἀποστόλων ἐκ τοῦ ἰεροσολυμιτικοῦ χειρογράφου νῦν πρῶτον ἐκδιδομένη μετὰ προλεγομένων καὶ σημειωσεων, ἐν οῖς καὶ τῆς Συνόφεως τῆς ΙΙ. Δ, τῆς ὑπὸ Ἰωάνν. τοῦ Χρυσοστόμου, σύγκρισις καὶ μέρος ἀνέκδοτον ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ χειρογράφου, ὑπὸ Φιλοθέου Βρυεννίου, μητροπολίτου Νικομηδείας. Ἐν Κωνσταντινουπόλει. 1883.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ это время Вріенній быль митрополитонь серронскимь (Уеррої).

выхъ подленною и первоначальною признается праткая рецензія Игнатісвыхъ посланій.

ложныя, напр. пославіе Маріи кассовольской (хαοσοβόλων) къ Игнатію и др.<sup>1</sup>).

Въ виду глубокой древности и высокой важности для богословской науки сочиненія "Ученіе двънадцати апостоловъ" и предлагается русскій переводъ его съ краткимъ введеніемъ и необходимыми примѣчаніями въ тексту <sup>в</sup>). Введеніе пмѣетъ своею задачею: а) изъяснить смыслъ надписаній перезодимаго сочиненія; б) представить свидѣтельства древнихъ церковныхъ писателей о немъ; в) обозрѣть содержаніе и г) уяснить время и мъсто его написанія.

Сочинение имветъ два надписания. Первое и притомъ κρατκοe читается такь: Διδαγή των δώδεχα άποστόλων: второе и болве пространное: Διδαγή Κυρίου διά των δώδεκα άποστόλων τοῖς ейуеску (Ученіе Господа (предавное) народамъ чрезъ двѣналцать апостоловъ). Вріенній полагаетъ, что второе, болёв пространное, надачсание принадлежить самому автору сочиненія, а первое сдівлано впослівдствім и служить сокращеніемъ втораго, болѣе длиннаго оглавленія. Объ своеобразныя надписи не означають того, что въ сочинени ведется ръчь отъ лица Господа или двъвадцати апостоловъ 3); напротивъ авторъ бо всемъ своемъ сочинения говоритъ отъ своего собственнаго лица, какъ это видно изъ слёдующихъ выраженій: "Чадо мое! не будь птицегадателемъ" (гл. III). "Берегитесь, дъти, отъ всъхъ тавихъ людей" (г. У). "Я не молитесь, какъ лицемъры, но какъ повелёль Господь въ евангеліи..." (г. VIII). Равнымъ образомъ оба указанныя оглавленія не означаютъ и того, что въ сочинении, посящемъ ихъ, мы имвемъ дъло съ однимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подлинными посланіями св. Игнатія считаются семь посланій, кзвъст. ныхъ въ дренности; число подложныхъ посланій Игнатія простирается до 8 ми.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) При составления введения главными пособіями служнин: продлуднича Вріенвія и Гарнака: Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristl. Literatur. II В. 1—2 Н. 1884 г. — Примъчанія въ рус. нереводу составлены главнымъ образомъ по Вріеннію. Другія пособія и истолинки будугъ указаны въ своемъ мъстъ.

<sup>\*)</sup> Bpiev. IIpoley. § 2.

изъ тяхъ подложныхъ произведеній, которыя, по свядътельству Иривея и Евсевія '), писались и издавались еретиками, а иногда и благочестивыми христіанами <sup>9</sup>), подъ именами апостоловъ <sup>3</sup>) и зваженитыхъ мужей древности <sup>4</sup>). Ибо внимательное чтевіе и изученіе сочиненія убъждають нась въ томъ, что въ содержавіи его выряжены чистыя и возвышенныя христіанскія воззрівнія. Но оба налинсанія указывають на задачу, которую имвль въ виду неизвъстный авторъ ири составлении своего сочивения. Задача сочинения слёдующая: изложение и раскрытие учения (бибауи́), которое Господь преподаль Своямь ближайшимь ученяками-девнадцати апостоламъ, а апостолы устно и письменно проповѣдали его народамъ. И дъйствительно, содержание сочинения часто даже до буквальности совпадаеть съ св. писаніями ветхаго и новаго завъта. Согласно съ указанною цълію сочиненіе должно заключать въ себъ учение Господа, преданное Имъ чрезъ двъвадцать апостоловъ, или учевіе двъвадцати апостоловъ, которое они, получивъ отъ Господа, возвъстили народамъ; ибо ученіе послѣднихъ тоже самое, что и ученіе Господа. Следовательно оба надписанія точно обозначають OAHO H TORE.

Сочиненіе направлено къ народамъ, т. е. ко всёмъ христіанамъ, принявшимъ ученіе, согласно проповёданное двёнадцатью апостолами, а не къ однимъ іудео-христіанамъ, какъ полагаетъ Вріенній <sup>6</sup>), или къ христіанамъ изъ

5) Продеу. § 2 и 3. Онъ основываеть свое предположение о читателяхъ сочинения на выражения мохтос хад физрас (IV), совътахъ о пищъ (VI), наименования пророковъ первосвящениками (XIII) и на употребления начатковъ отъ всяваго нитија (XIII). Но въ укъзанныхъ мъстахъ авторъ, согласно

<sup>1)</sup> Ирян. Advers. haer. 1,20., Евсев. Hist. eccl. III, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hieron. de vir. illustr. c. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ньпр. 'Епитори', ёрою той а́чіюм а́поото́лом; апоот. Διαταγαί. Въ обовяъ этихъ сочиненіяхъ апостолы представлены собравшимися вибств и разсуждающими объ извёстныхъ предметахъ; при этомъ въ усга апостоловъ влагаются рёчи, заимствованныя изъ другихъ сочиненів.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Подъ именемъ Климента римся. существуетъ много доцложныхъ сочиненів.

язычниковъ, какъ думаетъ Гарнакъ '). Ибо авторъ въ своемъ сочиненія поучаеть твхъ христіань, которые хорошо знають, что Церковь Божія разсвява по всей землв, что въ нее вступаютъ люди отъ козцевъ земли и отъ четырехъ вътровъ (IX и X гл.). И во всемъ сочинении нътъ ни единаго намека на какую либо частную церковь или на какой либо огдъльный народъ; авторъ говорптъ къ народамъ христіан-СКИМЪ, МЕЖДУ БОТОРЫМИ АСТЬ СВЯТЫА (та просожа тох атох. аую) и не святые, которыхъ онъ и пригдашаетъ къ поканнію (IV, X); онъ говорить о братьяхь по вёрё (IV), воторымъ совътуетъ не называть ничего собственнымъ. Авторъ одинаково предостерегаетъ своихъ читателей воздерживаться въ своихъ религіозно-вравственныхъ дъйствіяхъ отъ всего того, что напоминало бы "служение богамъ мертвымъ" (VI) и посты и молитвы "лицемъровъ" (блохрітой, VIII), т. е. іудеевъ.

Оба надпясавія сочиненія простираются на все содержаніе и на весь объемъ его, сообразно съ цвлію написанія самаго сочиненія. Въ изложенія евангельскаго и апостольскаго ученія авторъ желаетъ предложить върующимъ руководство въ правственной жизни, въръ, въдъніи (үчёос) и въ строеніи церковной жизни. Согласно съ этою цвлію въ первыхъ шести главахъ изъясвяется правственное ученіе, заключающееся въ двухъ заповъдяхъ о любви къ Богу и ближнему (тоо́точ о̀ è то́v λόүоч ή διδах'я è отім абтя, с. І). Слъдующія четыре главы (VII—Х) также содержатъ въ себъ то, что составляетъ дальнъйшее раскрытіе апостольскаго ученія, какъ видно изъ вступительныхъ словъ одиннадцатой

Digitized by Google

съ задачею своего сочиненія, устанавливаеть правила на основанія евангельскаго и апостольскаго ученія (Евр. ХП, 25; ХШ, 7.—Ме. XI, 29, 30; ХІХ, 21; Діян. ХV; Рим. ХІУ и Посл. Варн. Х.—Ме.) и встхаго завіта, заключающаго въ себі, по мысли автора, также ученіе Господа.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Harnack (1, 30 и дал.) не отрицаеть, что сочниение написано ко всей церкви вообще, но утверждаеть, что оно спеціально назначено для христіань изъ язычниксевь.

348

главы: "Если кто, пришедши въ вамъ, станетъ учить васъ тому, что сказано прежде, того примите". Въ VII-Х главахъ издагается догматическое ученіе (въра и знаніе) въ связи съ поставовленіями отвосительно тяхъ церковныхъ учрежденій, которыя установлевы въ Церкви для украплепія въры и въдъція. Въ следующихъ пяти главахъ (XI-XV) илеть рачь о служевіяхь, учрежденныхь для проповёденія апостольскаго ученія и устроенія Дервви (апостолы, пророви, учители, спископы и діаконы). Послёдняя глава (XVI) служитъ естественнымъ заключениемъ всего сочинения. Послё издожения того, что служить въ нравственному совершенству, естественно указать читателямъ на вонецъ міра и обратиться въ нимъ съ словами: "будьте бдительны относительно жизни вашей; свётильвики ваши да не будуть погашены и чресла ваши развязавы, но будьте готовыми; ибо вы не знаете часа, въ который приходитъ Господь нашъ" (XVI). Если все содержание сочинения строго согласуется съ цёлью и темою, обозначенною въ вадписаніяхъ сочиненія, то должно признать оппибочнымъ утвержденіе Вріеннія '), что оглавленіе сочиненія простирается только на первыя шесть главъ; потому что подобное утвержденіе не только не согласуется съ содержаніемъ сочиненія, его цвлью и раскрытіемъ ся, но оно подвергаетъ сомявнію подличность столь древняго литературнаго цамятника, какъ **Διδαγή**<sup>\*</sup>).

Но несомявнность древности и подлинности сочиненія находить свое подтвержденіе въ свидвтельствахь о немъ древнихъ церковныхъ писателей. Эти свидвтельства не многочисленны и самыя древнія изъ нихъ не восходять ранве конца втораго въка (190 г.); но они въ достаточной степени разъясняють то положеніе, которое оно занимало среди древнихъ христіанскихъ писаній. Первые слёды употребленія

<sup>1)</sup> Ilpoley. § 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hacnark, 1, 29 H gas.

"Ученія двён. апост." находимъ въ твореніяхъ Климента Алевсавдрійскаго (+ ов. 217 г.). Въ его сочивения. извъстномъ подъ именемъ "Строматы" (отроцатеїс), читаемъ, между прочимъ, слёдующее: "сего (т. е. присвояющаго себё чужое и искажающаго истину) Писаніе называеть татемъ; посему и говорить: "Сыне! не будь лживъ, поелику ложь доводить до татьбы" (1, 20). Такъ какъ въ св. Писанія ивтъ приведевняго наставлевія относительно лжи и ся послёдствій, то досель и считалось неизвыстнымь то сочинение. Изъ вотораго, какъ изъ священняго Писанія, Климентъ заимствоваль вышеуказанное изречение. Теперь, съ открытиемъ Διδαγή. стало яснымъ, что изречение о лжи заимствовано изъ новооткрытиго сочинения (гл. III), которое и названо у Климента Графу, т. е. свящ. Писаніемъ. Въ другихъ сочиненіяхъ Климента замътны также слъды заимствований изъ "Учения двѣнадцати апостоловъ" 1).

Что Людауй въ древности причислядось и вксторыми къ священнымъ писаніямъ и извъстно было многимъ церковнымъ учителямъ (особевно азександрійскимъ), ето можно видать изъ свидательствъ Евсевія Кесарійскаго и Асавасія Великаго. Евсевій ділають первое опредіденное указаніе на назвавје нашего сочиненја и его отношенје, къ повозавътвымъ писаніямъ, а равно и къ твмъ, которыя **NDNTSSAIN** на апостольское происхождение и возводились частнымъ или мъстнымъ преданіемъ на степень каноническихъ писаній. Въ 25 главъ 3-й книги своей церковной исторіи Евсевій исчисляетъ "писанія новаго завѣта". При исчисленія этихъ писаній онъ поставляетъ своею задачею а) опредълить, на основания "церковнаго предания", число книгъ, которыя всъми признаются безспорно каноническими писаніями; б) обозначить книги, относительно которыхъ существуютъ разнорѣ-

<sup>\*)</sup> Βρίσμηια γκαзываеть выраженіе въ сочиненіи Климсига Тіς ό σωζόμενος πλούσιος: ούτος ό τον οίν το αίμα της άμπέλου της Δαβίδ έχχέας (c. 29); срави. Διδαχή c. ΙΧ: ύπερ της άγίας άμπέλου Δαβίδ τοῦ παιδός σου...

чивыя мивнія ('Антілето́цена) и в) указать писанія, считяющіяся спорвымя п подложнымя ('Антьзубиена-нова). Къ первымъ двумъ разрядамъ отнесены всв тв книги, которыя признаны были Церковью каноническими. Къ третьему классу: книга авяній Павловыхъ. Пастырь (о́ λεγόμενος Поциу̀ν). Отпровеніе Петра, пославіе Варпавы, ученія апостоловъ (той апосто́). αί λεγόμεναι διδαγαί). Относительно послъдняго класса, Евсевій замвчаеть, что хотя сочиненія, перечисленныя въ немъ, и не вошли въ завътъ, однакожъ они "Извъстны весьма мвогимъ учителямъ Церкви". Изъ представленнаго Евсевіева перечия разныхъ книгъ видно, что сочичение, извъстное подъ именемъ "Учение двънядц. апост.", считается Евсевиемъ древнимъ сочиненіемъ, имѣвшимъ за собою преданіе; что это предавіе или причисляло его къ священнымъ писавіямъ, или же относило его къ подложнымъ сочиневіямъ, т. е. некановическимъ; что оно, наконецъ, пользовалось извъстностью, если, по словамъ Евсевія, оно извъстно было многимъ церковнымъ учителямъ. Евсевій подъ "такъ называемыми Διδαχαί των αποστόλων" несомивнио разумветь то самое сочивение, изъ котораго Климентъ извлекъ изречение о лжи и ся следствіяхь; ибо Евсевій, какъ хорошій знатокъ древней церковной литературы, особенно александрійской, не могъ не знать сочинения, которое александрійскими церковными учителями З-го вёка вазывалось Писаніемъ, а въ четвертомъ въкъ относилось къ числу полезныхъ книгъ, какъ объ этомъ свидвтельствуетъ Асавасій Александрійскій, обозначившій содержание нашего сочинения, а также и то, что оно называлось Льбауу, а не Льбауаі, какъ говоритъ Евсевій.

Въ сохранившемся отрывкъ изъ 39-го праздничваго посланія<sup>1</sup>) св. Аванасій сообщаеть списокъ несомнъвно богодухновенныхъ внигъ, внесенныхъ въ канонъ (хачочζо́µеча), и исчисляетъ тъ, которыя хотя и не внесены въ канонъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 'Еорталиятс інитодітс, Patr. curs. compl., ser. graec. t. 26, p. 1435; руссь. иер. въ "Твор. св. От." т. 21.

(ой хачочь Со́цеча), но однакоже назначены отцами для чтенія (ачау говохо́цева) ввовь приходящимъ я желающимъ огласиться (хатуреїован) словомъ благочестія. Къ этимъ вингамъ св. Аванасій относить слёдующія сочиненія: Премудрость Соломонову, Премудрость Сирахову, Есоирь, Іудноь, Товія, такъ называемое ичение апостоловъ ( $\Delta$ ιδαγή хаλουμένη των άποото́λων) и Пастырь. Затвиъ Асавасій двласть общее замвчаніе и о третьеми разрядів книгь, извістныхь подъ яме. немъ апокрифическихъ, говоря, что о нихъ "нигдъ не упоминается и что онв суть выдумки еретиковь, которые приппсывають имъ давность". Слъдовательно въ Алевсандріи, во времена Асанасія <sup>1</sup>), "такъ называемое учевіе апостоловъ" уже не отпосилось къ священнымъ книгамъ, во и не причислялось въ апокрифамъ, а поивщалось въ разрядъ КИВСЪ алалілоохоцелол — назначенныхъ для аденія оглашеннымъ. Отнесеніе Διδαγή къ разряду назидательныхъ книгъ и сближевіе этого сочивенія съ такими писавіями, какъ Премудрость Соломонова и Премудрость Сирахова, указываютъ на правственно-практическое содержавие его, каковое мы и находимъ въ нашемъ сочинения; а древность его подтверждена св. Асапасісмъ ссылкою на отцовъ, которыми установлено читать Διδαγή желающимъ огласиться словомъ благочестія.

Изъ дальнъйшихъ извъстій о Διδаχή упомянемъ лишь только о свядътельствъ о немъ Никифора, патріарха Константинопольскаго († 820), такъ какъ это свидътельство важно для спредъленія объема разсматриваемаго сочиненія. Въ своей стихометріи или спискъ внигъ каноническихъ и апокряфическихъ Никифоръ упоминаетъ о Διδаχή άποστόλων и относить его вмъстъ съ посланіями Климента римскаго, Игнатія, Поликарпа и Пастыремъ Ерма къ внигамъ апокрифическимъ, т. е. къ древнимъ церковнымъ сочиненіямъ, не принадлежащимъ къ свищеннымъ книгамъ. Объемъ Лιбахή

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Посланіе написано вь 367 г.

показанъ въ 200 стиховъ; а объемъ намъ извъстнаго "Ученія дв. ап." составляютъ 203 ст. '). Итакъ, свидътельствами древнихъ церковныхъ писателей въ достаточной . степени опредъляется дровность "Ученія двънадц. ап.", его наимевованіе, внъшній объемъ, отношеніе къ древнимъ памитникамъ христіанской письменности и, наконецъ, характеръ его содержанія, въ обозрънію котораго и переходимъ.

Учение о Церкви служить общимъ пунктомъ, объединяющимъ все содержавіе Διδαγή. Авторъ этого сочиненія изображаеть Церковь религіозно-правственнымъ обществомъ върующихъ во Христа. Въ цъди, вазначении и внъшнемъ устрой. ствъ этого общества не усматривается викакихъ мірскихъ интересовъ: цвль его учрежденія-усовершеніе въ любви Вожіей и святости (гл. Х), въ приготовленіи для воспринятія втуры, видтаія и безсмертія; конечная задача его основанія-достиженіе царства Божія. "Да пріндеть благодать и прейдеть сей міръ" (X)-воть вожделённое желаніе вёрующихъ. Христіанская Церковь едина. Наше сочиненіе съ замћаательною опредвленностію свидвтельствуеть о едивствѣ Церкви и ея вселенскомъ харыктерѣ. Церковь, по свидътельству сочинения, не ограничивается однимъ какимъ либо мъстоиъ или народомъ, но распространена по всъмъ концамъ земли. Но будучи разсвяна повсюду, подобно хлъбнымъ зернамъ, она однакожъ составляетъ единое твло, подобное хлъбу, испеченному пзъ многихъ собранныхъ хлъбныхъ зеренъ. "Какъ сей преломляемый хлъбъ былъ разсъянъ по холмамъ и соединенъ во едино, такъ да будетъ соединена Твоя Церковь отъ концевъ земли въ царство Твое... (IX); "Помяни, Господи, Церковь Твою, избавь ее отъ всикаго зла и усоверши ее въ любви Твоей и собери ее, освященную, отъ четырехъ вътровъ въ царство Твое, которов Ты уготоваль ей... (Х). Эта Церковь святая, освященная Богомъ (аугаодейса). Она основана самимъ Богомъ чрезъ I.

<sup>&#</sup>x27;) Hilgenfeld, Zeitschr. für wissenschaftl. Theolog. 1894, S. 369.

Христа и созидается Духомъ Святымъ. Какъ основанная самимъ Богомъ, она называется церковію Вожією, Господнею (е́ххдора Феої, Коріоо); самъ Богъ усовершаетъ ее въ любви Своей, освящаетъ и ведетъ ее въ царство Свое, избавляетъ ее отъ всякаго зла и созидаетъ ея единство; чрезъ І. Христа Онъ даруетъ ой въру, въдъвіе и жизнь въчную (ІХ, Х); Св. Духъ уготовляетъ всъхъ, вступающихъ въ церковь (ІУ).

Единство церкви при ея вселенствъ утверждается на внутреннихъ основахъ и внъшнихъ учрежденияхъ, содъй. ствующихъ украпленію первыхъ среди члеповъ церкви. Внутреянимя основами церкви служать въра, въдъніе и любовь. Содержание въры и въдъния (учось) образуетъ догнатичесвій элементь "Ученія двънадцати апостоловъ". Догматическое ученіе этого сочиненія отличнотся простотою, приличествующею творевіямъ конца перваго и начала втораго въка. когда, по выражению Климента римскаго 1), повелвния и заповтан Господви ваписаны были на скрижаляхъ сердца", в когда совершенное и върное знаніе" не имъло еще научнаго характера, появившагося во второй половивъ 2-го въка. Такая простота догнатики усматривается въ пославіяхъ Варнавы, Клижента римскаго и св. Игнатія, соиск. антіохійскаго. Изложенію вравственнаго ученія отводится нанбольшее мъсто въ сочинения, что также составляетъ особевность первыхъ отеческихъ твореній. Сущпость догмати. ческаго учевія поставляется въ въръ во Св. Тровцу-вь Отца и Сына и Св. Духа; кто не крещенъ во имя Отца и Сыва в Св. Духа, тотъ не принадлежитъ въ церквя: "накто да не вкушаеть, ни да пість оть вашей свхаристія вроми прещенныхъ во выя Господне" (IX). Сущность правственнаго закона полагается въ двухъ евангельскихъ заповёдяхъ о дюбви въ Богу и ближнему (I).

О Богъ разсматряваемое сочинение учитъ слъдующимъ образомъ. Всемогущий (боюстос) Богъ есть владыка и вседер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1 Kopuse. rJ. 2.

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. III.

житель (беспоттус, пачтохратир), творецъ всего существующаго (X) и человъка (V). Онъ сотворилъ все ради имени Своего: пищу же и питіе далъ людямъ въ наслажденіе. лабы они благодарили Его (Х); Его промышление ирости. рается на все, и безъ Него пичего не бываетъ (III). Опъ и благой Отецъ нашъ, желающій, чтобы всъмъ святой было даруемо отъ Его благодатныхъ даровъ; но Онъ и благой издовоздаятель (I, IV, X). Онъ Богъ въчный (VIII), живой (VI), царь великій, святое имя котораго чудно у народовъ (X, XIV); Ему приносится чистая жертва на всякомъ мъств и во всякое время (XIV). Богъ есть первое лино св. Троицы и называется Отцомъ, какъ имъющій Сыва. І. Христосъ есть второе лицо св. Троицы и вмёстё съ твиъ Сынъ Божій (Гіос Өвой (ХУІ), паїс, δια Іпоой той пакос σου (IX, X)), Γοςποβε (IV, VIII, IX, XI, XIV, XV, XVI). Указаніе на человъческую природу Христа находимъ въ наименовании Его сыномъ Давида (ό Υιό; Δαβίδ, Χ. ΙΧ). 1. Христосъ есть виновникъ нашего спасенія; ибо чрезъ Него дарованы намъ отъ Бога жизнь и въдъніе (IX), въра и безсмертіе и жизнь в'вчная (X). Св. Духъ есть третье лице св. Троицы; Его двятельность обозначена лишь въ одномъ мъстъ слъдующимъ образомъ: "Онъ (Богъ) не приходитъ призывать, судя по лицамъ, но (Онъ призываетъ) твхъ, коихъ уготовалъ Духъ" (IV). Но изъ словъ, произносимыхъ при крещенія, видна въра въ дъятельность св. Духа вытств съ первыми двумя лицами св. Троицы (VII). Въ сочинения находится ясное учение объ антихриств, о концъ міра, о воскресенія мертяыхъ, о второмъ пришествіи Христа, о страшномъ судъ и загробной жизни (XVI).

Основою нравственной жизни служитъ, какъ уже замъчено, любовь къ Вогу и ближнему. Эта любовь служитъ основаніемъ церковнаго мира и источникомъ нравственной чистоты и святости христіанъ. Ибо соблюдающій заповъдь Божію о любви благословляетъ проклинающихъ, молится за враговъ, постится за говителей, любитъ ненавидящихъ, прощаеть обиды; не считая ничего своею собственностію, онъ отдаеть ближнимъ даже рубашку; удаляется отъ грубыхъ и утонченныхъ гръховъ, не производитъ раздъленія въ церкви, но примиряетъ спорящихъ, учитъ дътей страху Вожію, вротко обращается съ своими рабами, питаетъ состраданіе къ бъдному и угнетенному.

Для осуществленія и укрѣпленія среди вѣрующихъ внутреннихъ началъ, дѣйствующихъ въ единой церкви Христовой, служатъ слѣдующія внѣшнія учрежденія.

Крещеніе. Крещевію предшоствуеть ваставленіе въ учении или оглашение. "Сообщивъ напередъ все вышеска. занное ученіе, крестите"... Подъ вышесказаннымъ ученіемъ разумбется то, что сказаво въ первыхъ шести главахъ сочивенія. Слёдовательно, на эти шесть главъ можно смотръть, какъ на весьма древній образецъ катихизическаго наставленія. Послё наставленія въ вёрё за день или за два дня до врещевія назначался пость обязательно для крещаемаго, можетъ быть обязательно и для крещающаго, во для "нвкоторыхъ другихъ" этотъ постъ не вманяется въ обязанность. Въ сочинении не говорится, кого должно разумъть подъ "въкоторыми другими", постившимися съ крещаемымъ; въроятво, что здясь разумиются вообще вирующие, какъ говорить св. Іустинь<sup>1</sup>): готовящихся къ крещенію "учать, чтобы они съ молитвою и постомъ просили у Бога отпущенія прежнихъ грёховъ, и мы молимся и постимся съ ними. Потомъ мы приводимъ ихъ туда, гдъ есть вода"<sup>9</sup>)... Существеннымъ элементомъ въ крещении признается произнесеніе словъ: во имя Отца и Сына и св. Духа. Отпосиводы и образа врещения въ сочинении говорится тельно следующее: "престите во имя Отца и Сына и св. Духа

<sup>2</sup>) Teprys. de bapt. c. 20: Ingressuros baptismum orationibus cr. bris, jejuniis et geniculationibus et pervigiliis oraré opertet.

23\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Іуст. апол. 1, 61.

въ водѣ проточной (т. е. въ рѣкѣ); но если ты не имѣешь проточной, то врести въ другой водъ; если же не волы въ холодной, то крести въ теплой. А если не BO3MOKEO имвешь той и другой, то возлей трижды воду на главу во имя Отца и Сына и св. Духа" (VII). Объ обычав первовачальной церкви врестить въ ръкъ мы знаемъ изъ книги Двяній апостольскихъ (VIII, 36 и слёд.), посланія Варнавы (XI гл.), Пастыря Ермы (Запов. IV, 3; и подоб. IX, 16) и первой апологіи Іустина (гл. 61); но во времена Тертулліана на это дило смотриля безразлично '). Но свидиніе Διδαχή ο крещении чрезъ обливание должно считать самымъ древнимъ и яснымъ. Эготъ способъ крещенія, какъ видно изъ контекста рвчи, допускался въ видв исключенія при отсутствіи достаточнаго количества воды для погруженія крещаемаго. Въ сочинения не гозорится, въ какихъ случаяхъ MOLTU быть употребляема въ крещени холодная и теплая вода; возможно, что здъсь замъчаніемъ о различной температуръ намекъ на состояніе здоровья и возрасть воды двлается врещаемыхъ.

Евхаристія (сохарютія). Въ IX и X гл. (и отчасти въ XIV) говорится о томъ, какъ должно совершать евхаристію (обтос сохарюти́рате). Эги главы носятъ сляды глубокой древности содержанія ихъ. Мы отмъчаемъ здъсь только сущестненныя черты, наиболёе характеризующія содержаніе сочиневія. Для участія въ евхаристіи требуются слядующія три условія: во первыхъ, крещеніе во имя Господие: "никто да не вкушаетъ...отъ вашей евхаристіи, кромѣ крещенныхъ во имя Господне; ибо касательно сего сказалъ Господь: не давайте святыни псамъ<sup>2</sup>); во вторыхъ, святость и безгрѣшность: "если кто святъ, —да приступитъ сюда, а если нѣтъ пусть покается" (X); слѣдовательно, въ третьихъ, евхари-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) lbid. c. 4: Nulla distinctio est, mari quis an stagno, flumine an fonte, lacu an aiveo diluatur.

<sup>\*)</sup> IX; сравн. lycт. муч. апол. 1, 66.

стія должно предшествовать покаяніе; а въ XIV гл. прямо указывается причина, обусловливающая покаяніе: "Въ день Господень, собравшись вмёстё, преломите хлёбъ и благодаряте, исповёдавши прежде грёхи своя, дабы чиста была ваша жертва". Изъ древняхъ твореній мы знаемъ, что для участія въ евхаристія требовались первыя два условія '), но эти творенія не говорятъ ничего о томъ, чтобы евхаристія соединялась съ публичнымъ исповёданіемъ грёховъ, какъ свидётельствуетъ объ этомъ рязсматриваемое сочиненіе. Это новое и при томъ древнёйшее извёстіе.

Порядокъ совершенія евхаристіи описывается въ слааующемъ видъ: 1) благодарение о чашъ (пері тої потпріов); 2) предоиление хлъба и благодарение о предоиляемомъ хлъбъ (пері той хла́оцатос); 3) вкушеніе евхаристіи и 4) благодареніе послё вкушенія. Этотъ порядовъ совершенія евхаристія соотвътствуетъ тому порядку, какой обозначенъ въ евангелія Дуки (XXII, 16-19) и въ первомъ посланія ап. Павла въ Кориноянамъ (Х. 16-21). Но изъ следующихъ словъ сочяненія: илбеіс бе фачето илбе πιέτω από της εύχαριστίας ύμων (IX) можно выводить заключение, что порядокъ евхаристия могъ совершаться согласно съ евангеліемъ Матеся (XXVI, 26-28), Марка (XIV, 22-24) в 1 посл. Корино. XI, 24-25. Но во ьсякомъ случат св. lустинъ \*) говоритъ уже о второмъ порядкъ совершенія евхаристій, каковой и утлердился въ церкви. Элементами евхаристія служить хлебь (артос, хласна) и вино-(а́µπελоς)<sup>3</sup>), которые, по преложенія, называются едуарьстіа <sup>4</sup>); этимъ словомъ обозначаеть ихъ и св. Игнатій Богоносецъ <sup>в</sup>): "Евхаристія есть плоть Спасителя нашего Інсуса Христа". Въ нашемъ сочинения вино называется

•) Эго слово не упогребляется въ данномъ случаъ ни однимъ др.в. церк. писателенъ, промъ Климента влекс.; см. прим. къ IX гл.

<sup>4</sup>) См. вышеприведен. слова изъ гл. IX.

\*) Посл. въ смярн. с. 7.

<sup>1)</sup> Cpass. ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. c. 65.

сватымъ виноградомъ (или виноградною дозою) Давида, который явилъ намъ Огецъ нашъ чрезъ Іисуса отрока Своего; а евхаристійная пища в питіе въ отличіе отъ обыкновенной пищи называются духовною пищею и питіемъ, приводящими къ безсмертію (Х). Эта вёра въ евхаристію, какъ плоть и кровь Христову, удивительно совпадаетъ съ слёдующими словами св. Игнатія: "Хлёба Божія желаю, хлёба небеспаго, хлёба жизни, который есть плоть Іисуса Христа, Сына Божія, родившагося въ послёднее время отъ сёмени Давида и Авраама. И питія Божія желаю, — крови Его, которая есть любовь нетлёвная и жизнь вёчная").

Въ сочинении помъщены въ полномъ составъ три евхаристійныя молитвы. Первыя двё (о чашё и хлёбе) кратки, а третья значительно пространиве первыхъ. Она состоятъ изъ трехъ частей и заключенія. Каждая часть заключаеть въ себъ обращение въ Богу и заканчивается славословіемъ: въ цервой части, въ которой выражается благодареніе за обитание имени Божия въ сердцахъ христиавъ и за отвровеніе чрезъ І. Христа вѣдѣнія, вѣры и безсмертія, вѣрующіе обращаются къ Богу, какъ Отцу святому (Патер азия); во второй части, содержащей прославление Бога, какъ Творца міра и раздаятеля благъ, върующіе взываютъ къ Богу, какъ Владыкъ и вседержителю (Уо, бестота пачтохратор). Славословіе въ первымъ двумъ частямъ одно и тоже: Тебъ слава во ввии (Σοι ή δόξα είς τούς αίωνας). Въ третьей части, завлючающей моленіе о церкви, втрующіе обращаются въ Богу, какъ Господу (Кбріс); ота часть оканчивается славословіемъ: потому что Твоя есть сила и слава во въки (ότι σοῦ ἐστιν ή δόναμις χαὶ ή δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας)\*). Βοτ στα τρα евхаристическія молитвы должны считаться самыми древвими изъ молитвъ этого рода; до отврытія сочивенія, ихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Игнат. посл. Бъ римл. гл. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ формы славословія находятся и въ первыхъ двухъ молитеахъ (IX). Аналиоъ 3-й мол. см. у Гарпака.

содержащаго, онв не были извёстны наукв въ своемъ настоящемъ видв, такъ какъ въ книгѣ "апостольскихъ постановленій" онв измвнены и значительно распространены '). Древность этихъ модитнъ свидвтельствуется некоторыми выражениями, встръчающимися въ нихъ; напримбръ наименование Христа Іисусомъ Огрокомъ '). Въ сочинения не говорится, кто долженъ произносить ети молитвы, но о пророкахъ замвчено, что они могутъ не стёснягься указанными формами благодарения. "Пророкамъ же дозвольте благодарить, сколько они желаютъ" (Х). Я но говорится е совершени евхаристи въ воскресный день (XIV), но изъ совъта о необходимости частыхъ собраній (XVI) можно заключать, что евхаристия совершалась и въ другіе дни, какъ ето видво изъ слёдующихъ словъ св. Игнатія: "часто собирайтесь для евхаристия и славословія Бога".

Съ евхаристіей находятся въ тѣсной связи слѣдующів церковныя учрежденія: поканніе, исповѣданіе грѣховъ въ собраніи и отлученіе, богослужебныя и частвыя собранія, молитвы и посты. Всѣ вѣрующіе составляють общество святыхъ (πро́зшта а́үíшч); слѣдовательно всявій согрѣшающій естественно отпадаетъ отъ этого общества, которое однакожъ старается исправать согрѣшающаго обличеніемь въ грѣхопаденіяхъ не во гвѣвѣ, но въ мирѣ <sup>в</sup>), а грѣшникъ свидѣтельствуетъ о своемъ исправленіи покаяніемь. Всѣ спорящіе не допускаются къ учестію въ евхач

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравн. Пост. апост. кв. VII, 25; рус. перев. (Казань. 1864) стр. 222 в съд. Постановления апостолься. (δиятатай тών апоэтоλων—constitutiones apostolorum)—есть сборникъ, составленвый въ началіз 4-го в. (но до никейся. собора) по разнымъ и часто древнить источникамъ (см. Историч. учение объ отцахъ церкви Фяларета черниг. т. 1, стр. 16, пер. изд.) и въ 8-хи книгахъ изцанный подъ именемъ Клим. римся. Матеріаломъ для обработки VII к. этого сборника нослужнао Διδахή тών δώδεχα άποστόλων, какъ это стало яснымъ теперь, съ откритіемъ этого сочинения. Подробности объ этомъ см. Врісннія προλεγόμ. и Гарнака стр. 170 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 'Іпсой той паидос, ср. Делян. Ш., 13, 26; IV, 27, 30; посл. Варн. VI, I, ) IV; XV.

ристія, пова не примирятся <sup>1</sup>); "со всякать дурно поступающимъ съ ближнимъ своимъ пусть никто не говоритъ и не услышитъ онъ слова отъ васъ, пока не покается" <sup>2</sup>). Покаяніе во гръхахъ совершается въ собраніи или въ церкви, до совершенія евхаристіи въ воскресный день или, можетъ быть, до начала богослушенія, какъ видно изъ слъдующихъ словъ: "исповъдуй въ церкви (ἐν ἐххλησία) согръшенія свои и не приступай къ молитвъ своей съ худою совъстью" <sup>8</sup>). Въ сочиненіяхъ мужей апостольскихъ находимъ исныя свидътельства о пока нін <sup>6</sup>); важность же свидътельства о немъ разоматриваемаго сочиненія заключается собственно въ выраженія ѐν ѐххдою, ясно указывающемъ на публичную исповъдь <sup>6</sup>).

Вь сочинения говорится только о богослужебныхь собраніяхь въ восиресный день"), чёмъ конечно не исключается возможность существованія богослужебныхъ собраній и въ другіе дни. Но отсутствіе указаній въ сочиненія на другіе праздники кромѣ восиреснаго дня служить признакомъ древности сочиненія. Содержаніемъ воскреснаго богослуженія служили вѣроятно проповѣдь, чтевіе св. писанія, молитвы и несомиѣнно еихаристія"). Но въ сочиненіи прямо укавывается на необходимость возможно часто собираться на частныя собранія для наученія и религіозно-правственнаго назиданія и укрѣпленія. "Ежедпевно посѣщай святыхъ, чтобы ты могъ укрѣпленія. довами ихъ"); "часто сходитесь вмѣстѣ, изслѣдуя то, что потребно душамъ вашныъ").

•) IV.

<sup>4</sup>) Вари. XIX; Климентъ ричся. 1 Кар. LI: хадот атдробио еконодотелован пері тот парапторатор; LII; VIII; Игнат. въ Филин. гл. VIII.

<sup>6</sup>) Cpass. Iac. V, 16.

•) XIV.

') IV, XY, XIV.

•) IV.

•) XVĮ.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> XIV.

<sup>2)</sup> XV, μετανοήση.

Относительно частичых молитев авторь Διδахή совётуеть молиться такъ, кавъ повелёль Господь въ евангеліи, и при этомъ приводить въ полномъ объемѣ молитву Господню. Словами этой молитевы предлагается молиться три раза въ день<sup>1</sup>), т. е. въ 3-емъ часу, 6 и 9-мъ, или, можетъ быть, утромъ, въ полдень и вечеромъ<sup>6</sup>). Упоминание о произвесени молитвы Господней три раза въ день должно считать древнѣйшимъ свидѣтельствомъ объ этомъ предметв<sup>6</sup>). Содержание частной молитвы опредѣляется указаниемъ на молитву Господню и соцвтами молиться за враговъ и за всъхъ<sup>4</sup>).

Сочиненіе свидітельствуеть о пості въ среду и пятницу, о пості за гонителей и о пості предъ крещеніемъ <sup>6</sup>). Свидітельство объ обычай древнихъ христіанъ поститься въ среду и пятницу важно, какъ первое по своей древности, а свидітельство о пості за гонителей должно считаться единственнымъ въ своемъ роді, такъ какъ въ сочиненіяхъ древнихъ церк. писателей не находимъ указаній на сущестнованіе поста за гонителей.

Апостолы, пророки и учители. Вившиниь выраженіень внутревнихь началь, двіїствовавшихь въ церкви, были служенія апостоловь, пророковь и учителей, двятельность которыхь, по свидітельству "Ученія двівь апост.", простиралась на всю церковь или извістных церкви, а не исилючительно на какую либо одну частиую церковь. Свідінія объ этихь служеніяхь, находящіяся въ этомъ сочиненіи, пріобрітають особую важность, такъ какъ они служать восполненіемь и уясненіемъ того, что намъ извістно о названныхъ служеніяхъ изъ апостольскихъ писаній и другихъ немногихъ источниковъ.

¹) ¥Ⅲ.

<sup>8</sup>) Гл. VIII, I, VII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cpass. Tepr. de orat. 25; de j. iun. 10; Opur. de orat. 12.

<sup>•)</sup> Гарнакъ, стр. 28.

<sup>4)</sup> ІнПгл.

Въ цервьи апостольской были следующія особыя служенія: апостоды<sup>1</sup>), аророки<sup>3</sup>) и учителя<sup>3</sup>). Существенная обязаяность апостольскаго служенія состоила въ непрестанцомъ проповъдавія евангелія <sup>4</sup>) встить народамъ по заповъдя Господа 5) и въ попечения о всей церкви вообще. На миссіоварское служение ученики Господа призваны были саминъ 1. Христонъ<sup>6</sup>), и послъ другіе привывались на это служеніе **Лухомъ святымъ <sup>2</sup>).** Непосредственно за апостодами упоминаются ап. Павломъ проровя <sup>9</sup>), служение воторыхъ состояло отчасти въ предречение будущихъ событий<sup>9</sup>), но особенно въ проповъдания и учения въ собрании людямъ въ назидание, уврщаніе и утвшеніе 10); ихъ способность въ пророчеству и проповћданию есть даръ<sup>11</sup>) св. Духа. За проровани сањдовали учители<sup>12</sup>), выступавшіе на учительскую-двятельность также на основания дара (уфрона) въ учению. Такимъ образомъ сущность всвхъ трехъ указанныхъ служеній состояда въ проповъдания слова Божия. Всъ эти три служения удерживались въ церкви и въ періодъ мужей апостольскихъ, какъ вто видно изъ церковной исторіи Евсевія. Въ третьей книгъ этой исторіи 18) Евсевій, замътивъ о пророческомъ даръ Квадрата, повъствуеть затъмъ "о славвыхъ мужихъ, находившихся въ первомъ порядкъ преемниковъ апостольскихъ"; при этомъ онъ замачаетъ, что ученики апостоловъ продолжали созидать церковь на основаніяхъ, положен-

- \*) 1 Кор. XII, 28, 29; Дэян. XI, 27; XIII, 1 н д. Ефес. IV, 11; П, 20.
- \*) 1 Kop. XII, 28, 29; XIII, 1 H CJ. Edec. IV, 11; EBD. XIII, 7, 17.
- •) Двив. VI, 2, 4; XX, 24.
- \*) Me. XXVIII, 19, 20.
- •) Me. ibid. n X.
- <sup>9</sup>) Деян. XIII, 1-4.
- •) Epec. IV, 11; 1 Kop. XIII, 28.
- •) Діян. XI, 28.
- 10) 1 Kop. XIV, 3.
- 22) Харизна, Рям. ХП, 6; 1 Кор. ХП, 10.
- <sup>13</sup>) 1 Kop. XII, 28, 29.
- <sup>44</sup>) Γ. 37.



<sup>1) 1</sup> Kop. XII, 28, 29; Edec. IV, 11; II, 20; III, 5. Me. X.

выхъ всюду апостолами, болве п болве распространали ироповёдь... по пространству всей вселенной. Многіе изъ нихъ въ то время предпривниали путешествія и совершали явло свангелистовъ, съ ревностію возвѣщая Хряста людямъ, вовсе еще не слышавшимъ слова въры..., поставивъ тамъ пастырями другихъ съ порученіемъ воздіздывать новонасажденное, сами же оня... отходиля въ ниця земля и къ инымъ народамъ". Изъ приведевныхъ словъ Евсевія видво, что въ концѣ перваго вѣка я началъ 2-го существоваля еще вышевызванныя особыя служенія, а рядонъ съ нями были служенія, назноченныя для каждой частной церкви, т. с. спископство, пресвитерство и діаконство, какъ объ этомъ говорится и въ посланіяхъ апостольскихъ. Но ни въ посланіяхъ апостольскихъ, ни у Евсевія не находинъ болте частныхъ указаній на отношенія апостоловъ, пророковъ и учителей къ частнымъ христіанскимъ обществамъ и наобороть. Навоторыя наъ такихъ указаній находимъ въ "Учении двън. апостоловь".

Во времена автора названнаго сочиненія апостолали (а́ко́отоλоі) назывались очевидно миссіоперы, главвая обязанность которыхъ состояла въ проиовѣди о Христѣ среди язычниковъ; опи могли, подобно ученикамъ Господа<sup>1</sup>) обозръвать и христіянскія общества, но пребываніе ихъ въ частной какой либо церкви ограничивается однимъ днемъ или, въ виду необходимости, двумя днями. Признанами истиниаго апостола служать его постоянное переденятеніе съ одного мъста на другое и безкорыстное служеніе овоему иризванію; признаками ложнаго апостола считаются трехдневное пребываніе на одномъ мъстѣ и требованіе денетъ. Апостолу предоставляется право пользоваться пріютемъ и пропитаніемъ отъ общества, гдѣ онъ остановится на день, а обществу вмѣняется въ обязанность давать прибывшему къ нимъ апостолу пріютъ н пропитаніе<sup>3</sup>). Пророки (профтус),

<sup>·)</sup> 人たas. XI, 26; XIV, 22.

<sup>») &</sup>quot;Учен. двън. апост." гл. Xl.

подобно апостолямъ, въ своемъ служения не ограничивались одною частною церковію, а цереходили изь одной перкви вь другую; но имъ предоставляется право поселяться среди какого либо общества христіанскаго. Обязанность пророковъ состояла въ процовёданія въ духё (дадеїч еч пчебрать) и въ ученія истинь (профугус бібасхов тув алувеная). Въ назначенія трапезы для бёдныхъ. Проповёдание въ духё и некоторыя двиствія, совершенныя имъ въ духв, не служать еще признаками истипнаго пророка; таковыми признаками служать чистота правственваго поведенія и согласіе проповѣли и ученія пророка съ его двлами. Признаками ложнаго пророка служатъ его поведение, не обнаруживающее въ немъ "иравовъ Господа", вкушение отъ трапезы, которую онъ въ духв назначаеть для бъдемхъ, недълание того, чему самъ учитъ, и наконецъ требование денегъ "въ духъ". Общество обязывается не судить пророка, говоращаго въ духв, исполнять распоряжения пророка, если въ нихъ видны признаки истиннаго пророка, въ иротивномъ случав оно не повинуется ему <sup>1</sup>). Пророкъ, поселяющійся среди какого-либо общества, получаеть оть послед. няго содержание, состоящее изъ начатковъ произведений точила и гумна, воловь и овецъ, елея и вина<sup>3</sup>). Учители также, пророкамъ и апостоламъ, исполняютъ свое слуполобво жение въ разныхъ церввахъ. Служение вхъ состоитъ въ "умноженія правды и знанія Господа" (еіс бё то прозвеїная биханосбулу жай учёску Корбоо), т. е. въ преподавания въроучения я вравоученія. Признакомъ истянваго учителя сјужятъ согласіе его ученія съ твиъ ученіемъ, которое изложено въ первыхъ десяти главахъ разсматриваемаго сочиненія; отсутствіе же этого согласія обнамваеть христіань не слушать пришедшаго къ нимъ учителя ). Учитель можетъ и поселяться среди взвёстваго общества, в тогла овъ получаеть оть него пропитавіе, какъ всякій роботникъ" ().

1) XI. 1) XII.

- •) XI. •) XII.

Духъ христіанской любии, объединаншій всёхъ христіанъ во единую церковь, выражается и въ обычай древнихъ христіанъ оказывать гостепріямство и помощь странствующимъ братьямъ. Въ сочиненія еще не упоминается о рекомендательшыхъ письмахъ (ура́урата оостатіха̀), но говорится только, что гостепріимство должно быть оказано всякому, пришедшему во имя Господне. Странникъ можетъ пользоваться гостепріимствомъ въ продолжени двухъ или трехъ дней; онъ можетъ и поселиться среди пріютившаго его общества, если пожелаеть трудомъ пріобрѣтать себѣ пропитаніе<sup>1</sup>).

Служенія, назначенныя для строенія частной церквя, сосредоточиваются въ елископствъ, пресвитерствъ и діаконствъ. Въ сочинения говорится только о епископахъ и діаконахъ; но явно, что здъсь слоно еліскопо употребляется въ томъ общемъ значедін, въ какомъ оно встрачается въ посланіяхъ впостольскихъ. Какъ въ апостольскій періодъ апостолы, пророки и учителя не избирались, а призывались на служение Господомъ (апостолы) вля Духомъ Святымъ (апостолы и пророки) или же сами выступали въ силу особыхъ дарованій (учители), такъ и во времена автора Додуй апостолы, пророки и учители не избирались обществоиъ; но въ сочинения ясно говорятся объ взбрани епископовъ и діаконовъ: "постандяйте (усфотоубасте) себъ спископовъ и діаконовъ" \*)... Епископы, пресвитеры и діаконы должны быть почитаемы ва равно съ апостолами, пророками и учителями, потому что первые въ частной церкви исполняють служеніе такое же, какъ послёдніе вообще въ церкви.

Изъ представленнаго обозрвнія сочиненія видно, что оно предлагаетъ намъ довольно полное язображеніе внутренней и внѣшней организаціи христіанской церкви въ древнѣйшій періодъ ея жизня; что въ сочиненія нахо-

¹) XⅡ. ²) Fa.: XV.

Digitized by Google

дится нъкоторыя новыя свъдвијя, а другін отличаются древностію.

Но вакому же времени можетъ приличествовать состояніе церковныхъ отношеній, изображенное въ Διδαγή, или когда могло быть написано само сочинение? Вріевній относить происхожнение сочинения къ 120-160 г., но основания, выставленныя имъ въ пользу написанія сочиненія въ указанный промежутовъ времени, овазываются совершенно неубълительными при знакомствъ съ содержаніемъ разсиатриваемаго сочинения 1). Гарнавъ после обследования вявлинихъ и внутреянихъ признаковъ сочинения приходить въ тому выводу, что оно написано между 135 (140) и 165 г., но сознается, что въ сочинени находится много такого, что могло инвть мвсто около восьмидесятыхъ годовъ 1-го стоя.: следовательно выводъ Гарнака о времени написания сочинения не соотвътствуетъ содержанию его. Полагаемъ, что болве или менве согласное рвшеніе вопроса о проис. хождевія Διδαγή потребуеть еще многихъ изслъдованій встахъ частвостей этого сочивенія и сличенія ихъ съ тами сваданіями, вавлии обладаемъ по исторіи христіанской цервви и литературы конца перваго и начала втораго въка. Думаемъ однавожь, что сочинение могдо быть написано только въ ковцѣ перваго въка и началъ 2 го, въ періодъ "перваго по. рядка преемниковъ апостольскихъ", по выраженію Евсевія. Свое предположение основываемъ на слёдующихъ соображеніяхъ: Клименть александрійскій назваль (около 190 г.,) Διδαγή Писаніемъ. Этотъ всесторовне образованный мужъ, знаясмый съ прісмами научной вритики, не могъ назвать словомъ Графу сочинение, написанное 25-30 льтъ тому назадъ. Если же онъ относилъ его къ свящ. писавіямъ, то это значить, что въ языкъ и въ содержания сочинения онъ

<sup>1)</sup> Продку. 10-20. Врієнній находить въ сочиненія указанія на гностивовъ-антивомистовъ, полвившихся съ 120 г. и дал.; но въ Διδαχή совершенно нізть опреділенных указавій на гностивовъ цийтущаго періода ихъ системъ.

не находиль вичего, противоръчащаго предавію алаксандо. церкви, относившему Διδαγή ко временамъ апостольскимъ. Далве, въ сочипевіи ивть ни праныхъ, ви отдаленныхъ косвенныхъ намековъ на церковныя явленія 2-го въка, обращавшія на себя вниманіе всей церквя; въ немъ нельзя найти даже указанія хотя бы на одну черту гностическихъ системъ, процвътавшихъ съ 120 г. въ Алевсандріи. какъ сочинение по всему въроятию написано въ TOFIA Египтв. Сличение текста нашего сочинения съ посланиемъ Варнавы и Пастыремъ Ерна обнаруживаетъ между этини тремя сочныевіями тёсную литературную зависимость не только по содержанію, но и по буквальному совпаденію въкоторыхъ мъстъ и отдъльныхъ выражевій. На основани атой зависимости консчво трудно установить хронологиче скую последовательность между всеми тремя сочинениями, но предположение о первенстви Доскуй встричаеть прецатствіе въ самомъ содержавія этого сочиневія, предполагающемъ въкоторый промежутокъ нежду періодомъ апостольскимъ и временемъ написанія сочиненія; ибо въ немъ ясно предиолагаются, напр., злоупотребленія въ ниституть апостоловъ (миссіонеровъ), пророковъ и учителей. Но можно предполагать, что сочинение нацисано послё пославия Варнавы; въ такомъ случат заимствованія изъ этого посланія вполит будуть отвёчать задачё автора "Ученіе двён. апостоловь", воторый, при составлеви своего сочинения, имвлъ въ виду иредложить читателямъ учевіе апостольское и изъясненіе его. Кромъ того, посланіе Варнавы, написанное по всей въроятности въ Египтъ, могло скоро сдълаться извъстнымъ автору нашего сочинения. А такъ какъ послание Варнавы написано въ первомъ въкъ, послъ разрушения Іерусалима, то происхождевіе Διδαγή можно полагать не раньше 80-хъ годовъ перваго столътія. Но если даже допустить зависимость этого сочинения и отъ Пастыря Ерма, то и тогда вътъ убъдительныхъ оснований время написания перваго далеко отодвигать отъ 100 г., ибо доводы въ пользу проис-

Digitized by Google

хожденія пастыря въ 99—100 инсколько не слабѣе доводовъ въ пользу болѣе поздняго происхожденія этого творенія. Наконецъ, и самое главное, содержаніе Διδαχή таково, что оно во всемъ своемъ составѣ можетъ соотвѣтствовать только концу перваго и началу втораго столѣтія.

Относительно мѣста происхожденія "Ученія двѣнадцати ипостоловъ" нѣтъ прямыхъ указаній ни въ самомъ сочиненіи, ни въ свидѣтельствахъ о немъ древнихъ церковныхъ писателей; но есть нѣкоторыя основанія предполагать, что оно написаво въ Египтѣ. Ясныя свидѣтельства о Διδаχή и его употребленіи представлены александрійскими церковными писателями; Евсевій говоритъ о немъ вѣроятно также на основаніи александр. преданія; наконецъ въ словослодіяхъ къ молитвѣ Господней (VIII) и евхаристійнымъ молитвамъ (IX, X) употребляются слова: сила (δόνаμс) и слава (δόξа) съ опущеніемъ слова царство (βасилкіа): эта форма славословія, по мнѣнію нѣкоторыхъ ученыхъ, употреблялась въ Египтѣ.

К. Поповъ.

# УЧЕНІЕ ДВЪНАДЦАТИ АПОСТОЛОВЪ <sup>1</sup>).

# УЧЕНІЕ ГОСПОДА (ПРЕДАННОЕ) НАРОДАМЪ ЧРЕЗЪ ДВЪНАД-Цать апостоловъ <sup>2</sup>).

# ГЛАВА I.

Есть два пути: одинъ — жизни и одинъ — смерти <sup>3</sup>); но между обоими путими (существуетъ) большое различіе. Путь жизни состоитъ въ слѣдующемъ: во первыхъ, ты долженъ любить Бога, создавшаго тебя; во вторыхъ, ближняго своего, какъ самого себя <sup>4</sup>); я всего того, чего не желаешь, чтобы случилось съ тобою, не дѣлай и ты другому <sup>5</sup>). Ученіе же, заблючающееся въ сихъ словахъ <sup>6</sup>), слѣдующее: благословляйте проклинающихъ васъ и молитесь за враговъ вашихъ,

<sup>1</sup>) Вріенній полагаетъ (προλεγόμ. § 2), что это сокращенное надписаніе сдѣлано постороннею и болѣе позднею рукою.

<sup>3</sup>) Это надписаціе, по мнѣнію Вріеннія, принадлежить самому автору Διδαγή.

3) Объ этихъ путяхъ ясно говоритъ Іерем. XXI, 8: »Такъ говорятъ Господь: вотъ Я предлагаю вамъ путь жизни и путь смерти«. Сравн. посл. Вар. IV, 11; Второз. XXX, 15—20; Ме. VII, 13, 14; 2 Петр. II, 15. Посл. Вар. XVIII; Пастырь Ерма, запов. VI, 1; 2 Клим. рим. Въронтно предтоложение Вріеннія, что это выражение Διδαχή имѣлъ въ виду и Клим. Алекс. Стр. V.

\*) Посл. Варн. XIX; Мө. XXII, 37-39.

•) Мө. VII, 12; Лук. VI, 13; Тов. IV, 15; Бесъда Клим. XII, 32.

<sup>6</sup>) Т. е. ученіе словъ Господнахъ или двухъ заповѣдей Господнихъ о любви въ Богу и ближнему.

Труды Кіевской дух. Академів. 1884 г. т. III.

и поститесь за вашихъ гонителей; ибо кавое благодъявіе. ссли вы любите любящихъ васъ? Не делаютъ-ли тоже и язычники? 1) Вы же любите ненавидящихъ васъ, и вы не будете имѣть враговъ<sup>2</sup>). Удаляйся отъ плотскихъ и мірскихъ похотей <sup>в</sup>). Если кто ударить тебя въ правую щеку, обрати къ нему и другую, и будешь совершенъ. Если кто либо принуждаетъ тебя идти съ нимъ одну милю, иди съ нимъ двъ; ссли кто беретъ твою верхнюю одежду, отдай ему и рубашку 4); если кто взяль у тебя твое, не требуй назадь; ибо ты этого не можешь 5). Всякому просящему у тебя дай и не требуй назадъ <sup>6</sup>); ибо Отецъ желаетъ, чтобы всъмъ было даруено отъ Его благодатныхъ даровъ<sup>7</sup>). Блаженъ дающій по заповѣди; ибо онъ свободенъ отъ наказанія 8); но горе принпмающему; ибо если вто береть, имъя нужду, то тотъ скободень оть навазанія; не имвющій ве нужды даеть отчетъ, почему и для чего бралъ, и, подвергшись заключенію <sup>9</sup>), онъ будетъ испытанъ и относительно TOTO.

') Лук. VI, 28—32; Мө. V, 44—46. Ни въ Св. Пасанів, ни въ древнихъ отеческихъ писапіяхъ не находимъ указанія на постъ за гонителей; возможно, что, по свидътельству »Уч. двън. апост.", древн. христіане и соединяли постъ съ молитвою за своихъ враговъ и гонителей.

\*) Клим. адекс. Стром. VII; Лук. VI, 27, 35.

•) Сравн. 1 Петр. II, 11; Тит. II, 12; Клим. рим. 2 Кор. XVII; Полик. посл. къ Филип. V.

•) Сравн. Мө. Ү, 39, 41; Лук. VI, 29, 30.

•) Т. е. назадъ требовать отъ язычниковъ, похищающихъ христіанское имущество и желающихъ судиться у языческихъ судей, что върующимъ воспрещаетъ апостолъ Пакелъ 1 Кор. VI, 1; Ме. V, 40. Вріен.

•) Cp. Jyr. VI, 30.

<sup>7</sup>) Ери. Зап. II; Мө. V, 45. Харюра, Рим. V, 15.

<sup>8</sup>) Cp. Epm. 3au. Il.

•) O συνοχή (m. Лув. XXI, 25; 2 Kop. 11, 4.

что онъ дёлаль, и не выйдеть оттуда, пова не уплатить послёдняго кодранта <sup>1</sup>). Но и о семъ также было сказано: "пусть милостыня твоя прёеть въ твоихъ рукахъ, пока ты узнаешь, кому ты долженъ ее дать"<sup>2</sup>).

#### ГЛАВА II.

Вторая заповѣдь ученія. Не убивай, не предюбодѣйствуй, не будь дѣторастлителемъ<sup>3</sup>), не любодѣйствуй, не крадь, не волхвуй, не отравляй<sup>4</sup>), н<u>е умерщ</u>вляй дитати въ зародышѣ и не убивай уже родившагоса<sup>5</sup>); не желай принадлежащаго ближнему твоему. Не клянись, не лжесвидѣтельствуй, не злословь<sup>6</sup>), не помни зла<sup>7</sup>). Не будь двойственнымъ въ мысли, ни двуязыченъ; ибо двуязычіе есть сѣть смерти<sup>8</sup>). Да не будетъ слово твое лжнво, ни пусто, но согласно съ дѣломъ<sup>9</sup>). Не будь корыстолюбивымъ, ни хищникомъ, ни лицемѣромъ, ви злонравнымъ, ни надмѣннымъ <sup>10</sup>). Не предпринимай худаго намѣренія противъ ближняго своего <sup>11</sup>). Не имѣй ненависти

') Cp. Me. V, 25, 26; Jyr. XII, 58, 59.

<sup>3</sup>) Это изреченіс, не заключающееся въ Нов. Зав., принадлежить из числу аурафа бо́уµата. Впрочемъ сравн. Сир. XII, I и дал.

<sup>в</sup>) Ой пакбофдору́сек. Это слово не встрѣчается въ Нов. Зав. Ср. Дев. XX, 13; Рим. I, 27.

4) Ср. Дѣян. ҮШ, 9, 11; Гал. Ү, 20; Апок. IX, 21.

\*) Ip. Con. XII, 5. Noca. Bap. XIX.

•) Притч. Сол. XX, 20; Мө. XY, 4; и Y, 22.

<sup>7</sup>) Сравн. Зах. ҮШ, 17; Иритч. ХП, 28; Посл. Вар. II, XIX; Жлям. рим. І. Кор. If.

<sup>8</sup>) Посл. Вар. XIX; Сир. XXVIII, 13; V, 9; Прит. XI, 13; VI, 2; 1 Тим. III, 8.

<sup>9</sup>) Клим. влекс. Стром. VII; Ме. V, 37. XXIII, 3; Клим. рем. 1 Кор. XXXVIII.

<sup>30</sup>) Аввак. II, 9. Ис. LXI, 8; Лев. XIX, 13. 1 Петр. II, 1. Рим. I, 29; Прит. Ш., 34. Посл. Поликар. къ Филип. 11 и Vl.

") Ис. Ш, 9; Ерн. вид. I, 2.

24\*

Digitized by Google

ко всякому человѣку, во однихъ обличай, за другихъ молись, а ниыхъ люби болъе души своей <sup>1</sup>).

#### ТЛАВА ПІ.

Чадо мос! <sup>2</sup>) Избѣгай всябаго зла и всего подобнаго ему <sup>3</sup>). Не будь гиѣвливъ, ибо гиѣвъ ведетъ къ убійству; ни ревнявъ, ни сварливъ, ни вспыльчивъ; ибо изъ всего этого происходятъ убійства <sup>4</sup>). Чадо мое! не будь похотливъ <sup>5</sup>); ибо похоть доводитъ до блуда <sup>6</sup>); не будь срамословенъ <sup>7</sup>) и не поднимай высоко очей своихъ <sup>8</sup>); ибо изъ всего этого происходятъ прелюбодѣянія. Чадо мое! не будь пгицегадателемъ <sup>9</sup>), потому что сіе ведетъ бъ идолослуженію; ни заблинателемъ <sup>9</sup>), ни математикомъ <sup>10</sup>), ни чародѣемъ <sup>11</sup>), и не желай смотрѣть на подобнос; ибо изъ всего этого пронсходитъ идолослуженіе. Чадо мое! ис будь лживъ, поелику ложь доводитъ до татьбы; ни сребролюбивъ, ин тщеславенъ; ибо изъ всего этого про-

<sup>1</sup>) Іуд. 22. Лев. XIX, 17. Втор. XXШ, 7.

<sup>\*</sup>) Выраженіе, часто встръчающееся въ Св. Шисанія. Свр. II, III, IV. Прит. 11, III, V, VI, VII. Ср. Ме. 1X, 2; XX1, 28. Іоан. XIII, 33 и пр.

\*) Выражение блязкое къ 1 Фес. V, 22; ср. Рим. XII, 9. Посл. Варн. 1V. Полик. посл. къ Фил. гл. XI.

<sup>4</sup>) Срави. Прит. XXIX, 22. Іак. І, 19, 20; Ш. 16. Ефес. IV, 31. Кол. Ш., 8. 2 Корин. XII, 20. Гал. V, 20; Рим. XШ, 13. 1 Кор. Ш., 3. Посл. Полик. къ Фил.

<sup>3</sup>) Сравн. 1 Кор. Х, 6.

6) Cp. Iar. I, 19; Epm. 3an. IV H XII.

<sup>2</sup>) Кол. III, 8. Еф. V, 3, 4.

8) Ύψηλόφθαλμος. Это слово не встрічается въ Св. Шисанін; ср. 2 Петр. 11, 14, Марк. VII, 22.

9) Οίωνόσχοπος; cp. Jeb. XIX, 26, 31; Brop. XYIII, 9-12.

<sup>10</sup>) Т. е. астрологомъ или магомъ. У Терт.: nam et mathematici plurimum Marcionitae (adv. Mar. l, 18). lycr. анол. l, 14.

11) Періхадайров. Смысль этого слова опредѣляется во Втор. XVШ, 9; Ис. V. 7. исходять татьбы <sup>1</sup>). Чадо мое! не будь ропотникомь; ибо сіе ведеть къ богохульству <sup>2</sup>); ни дерзкимь <sup>3</sup>), ни зломыслящимь; ибо изъ всего этого происходять богохульства. Но будь вротокъ, потому что броткіе наслёдують землю <sup>4</sup>). Будь долготерпёливъ и милостивъ <sup>5</sup>), и незлобивъ <sup>6</sup>), и смяренъ, и добръ, и всегда трепещи словъ, которыя ты услышалъ <sup>7</sup>). Пе превозносись и не давай душё своей дерзости <sup>8</sup>). Да не прилёпляется душа твоя къ гордымъ, но обращайся съ праведными и смиренными <sup>9</sup>). Случающіяся съ тобою (печальныя) обстоятельства принимай кавъ благія, зиая, что безъ Бога ничего не бываетъ <sup>10</sup>).

## ГЛАВА IV.

Чадо мос! Днемъ и ночью поминай проповѣдующаго тебѣ слово Божіе<sup>11</sup>), и почитай его, какъ Господа; ибо гдѣ проповѣдуется господство, тамъ ссть Господь <sup>12</sup>). Ежедневно

') Клим. адекс. (Стров. I, 20) приводитъ это мъсто въ качествѣ изреченія Св. Писанія.

<sup>в</sup>) Іуд. 16 ст. Филип. II, 14. Мө. ХХ, 15. Ефес. IV, 31. 1 Кор. Х, 10. Посл. Верн. гл. Ш.

<sup>3</sup>) 2 Петр. II, 10. Прат. XXI. 24. Клим. рим. 1 Кор. LVII.

<sup>•</sup>) Me. V, 5.

\*) Kon. III, 12. 1 Oec. V, 14, 15. Edec. IV, 32. Epm. sau. V.

<sup>6</sup>) Epm. sau. II.

<sup>7</sup>) Hc. LXII, 12.

<sup>8</sup>) Сравн. Ромл. XII, 16. Сир. I, 30; X, 7. Лук. XVШ, 14. Клим. Рим. 1 Кор. XXX.

<sup>•</sup>) Клим. Рим. 1 Кор. XLVI; Посл. Вар. 1∨; Притч. XШ, 20. <sup>1</sup>•) Ср. Сир. II, 4; Евр. XII, 7—11. Клим. Алекс. Стром. VII. <sup>31</sup>) Ср. Евр. XII, 25; XШ, 7.

'\*) 2 Петр. II, 10; Іуд. 8 ст. Ерм. под. V, 6, 1. Въ Аностольскихъ Постановденіяхъ это выраженіе перефразировано (VII) такъ: ибо гдѣ ученіе с Богѣ, тамъ присутствуетъ Богъ. посёщай святыхъ<sup>1</sup>), дабы ты могъ уврёпиться<sup>2</sup>) словами ихъ. Не причиняй раздёленія, спорящихъ же примиряй<sup>8</sup>), суди справедливо, не взирай на лицо, когда обличаешь кого либо въ грёхопадсніяхъ<sup>4</sup>). Не сомяввайся, будетъ ли (судъ Божій) иля нётъ<sup>5</sup>). Не простирай рувъ въ принятію и не сжимай при отданіи<sup>6</sup>). Если ты имъешь отъ труда рукъ своихъ, то дай выкупъ за грёхи свои<sup>7</sup>). Не колеблись давать и, отдавая, не ропщи<sup>8</sup>); ибо ты узнаешь, кто добрый Мздовоздаятель<sup>9</sup>). Не отвращайся отъ нуждающагося <sup>10</sup>), но во всемъ нмъй общеніе съ братомъ своимъ и пичего не называй своею собственностію<sup>11</sup>); ибо если вы соучастники въ нетдённомъ, то тёмъ болёе въ вещахъ тлённыхъ!<sup>12</sup>). Не отнпмай руки своей отъ сына своего или отъ дочери своей,

<sup>1</sup>) Святыми цазываются здъсь всъ върующіе; ср. гл. Х. и. Полик. посл. Фил. XII. Ерм. вид. Ш., 8. Апост. Пост. VII, 2, 2.

<sup>3</sup>) Слово елачалайесова въ Нов. Зав. встръчается только у Лук. Х, 6, и Рим. II, 7 и означаетъ: почивать, успокоиться; но им переводимъ его въ переносномъ симсяъ; ибо слушание проповъди и назидательныхъ ръчей дълается для укръиления ума, чувства и воли.

<sup>\*</sup>) Посл. Варн. XIX. Клим. Рим. 1 Кор. 11; 1 Кор. 10; Рим. XIV, 19.

<sup>4</sup>) Jeb. XIX, 15-18; Brop. l. 17; XVI, 19.

<sup>5</sup>) Cup. 1, 28. Ian. 1, 8; <u>Цосл.</u> Варн. XIX. Ерм. зап. 1X. Клим. рим. 1 Кор. X1; XXIII и 2 Кор. X1.

•) Смр. IV, 31; Клим. рим. 1 Кор. II. Двян. XX, 35.

7) Притч. Ш, 27. Дан. IV, 24. Варн. посл. XIX.

<sup>9</sup>) 1 Петр. 1V, 9. Сравн. Варн. посл. XIX; 2 Кор. 1X, 7. Ерм. подобіе 1X.

\*) Kann. pan. 2 Kop. Xl.

<sup>10</sup>) Сравн. Сир. 1V, 5.

<sup>11</sup>) Римл. XII, 13. Дъян. IV, 32; II, 44, 45. Гал. VI, 6. Ирип. adv. haer. XVIII, 2.

<sup>13</sup>) PHMJ. XV, 27.

но отъ юности учи ихъ страху Божію<sup>1</sup>). Во гнёвё своемъ не повелёвай рабомъ своимъ или рабою, надёющимися на того же Бога, дабы они не перестали бояться Бога, сущаго надъ обоими вами; ибо Онъ не приходитъ призывать, судя по лицамъ, но Онъ (призываетъ) тёхъ, коихъ уготовалъ Духъ. Вы же, рабы, повияуйтеся господамъ своимъ, какъ образу Божію, въ почтеніи и страхѣ<sup>2</sup>). Ненавидь всякое лицемёріе и все, что неугодно Господу. Не оставляй заповёдей Господнихъ, но сохраняй то, что получилъ, ни прибавляя, ви убавляя<sup>3</sup>). Исповёдуй въ церкви согрёшенія свои<sup>4</sup>) и не приступай къ модитвё своей съ худою совёстью<sup>5</sup>). Таковъ путь жизни.

# ГЛАВА V <sup>•</sup>).

А путь смерти слёдующій: прежде всего онъ злой и исполненъ провлятія <sup>7</sup>); (здъсь) убійство, прелюбодёвніе, похоть, блудъ, татьба, идолусложеніе, волшебство, отравленіе, хищеніе, лжесвидётельство, лицемъріе, двоедушіе, коварство, гордость, злоба, высокомъріе, алчность, сквернословіе, вависть, дерзость, заносчивость, тщеславіе; (здъсь) гонители добрыхъ, ненавистники истины, любители лжи, не признающіе возданнія за праведность, не прилѣпляющіеся въ добру, ни къ праведному суду, бдительные ве въ добръ, но въ

<sup>1</sup>) Еф. VI, 4, 5, 9 и др. Притч. XIX, 18. Клим. Рим. 1 Кор. XXI. Ерм. вид. 1, 3.

<sup>•</sup>) Еф. VI, 5, 9. Тит. П, 9; 1 Петр. II, 18. Игнат. посл. къ Полик. IV.

<sup>\*</sup>) Выраженіе могло быть заимствовано изъ Втор. XII, 32. Сравн. Апок. XXII, 14, 18, 19.

\*) Псал. XXXIV, 18. Iak. V, 16. Клим. Рим. 1 Кор. Ll и Lli.
\*) Клим. Алекс. Стром. VII. Клим. рим. 1 Кор. XLV, XXIII, XXIX и 2 Кор. XVI.

Эта глава почти буквально совпадаетъ съХХгл. посл. Варнавы.
 7) Посл. Варнавы. IV и ХУШ.

здѣ <sup>1</sup>), отъ которыхъ далека кротость и терпѣніе; (здѣсь же) любящіе суету, гоняющіеся за мздовоздаяніемъ, не имѣющіе состраданія къ бѣдному, не трудящіеся за утружденныхъ<sup>2</sup>), не знающіе Творца своего, убійцы дѣтей, погубители образа Божія, отвращающіеся отъ нуждающагося, притѣснители угнетеннаго, защитники богатыхъ, беззаконные судьи бѣдныхъ, грѣшники во ксемъ! Берегитесь, дѣти, отъ ксѣхъ такихъ людей!

#### ГЛАВА VI.

Берегись, чтобы вто либо не совратиль тебя оть этого пути ученія <sup>3</sup>), такъ какъ онъ учитъ тебя внѣ Бога <sup>4</sup>). Ибо если ты дѣйствательно можешь попести все иго Господне, то будешь совершенъ <sup>5</sup>), а если не можешь, то дѣлай то, что можешь <sup>6</sup>). Относительно нищи понеси то, что можешь <sup>7</sup>); но врѣпко воздерживайся отъ пдоложертвеннаго, ибо это есть служеніе богамъ мертвымъ <sup>8</sup>).

#### ГЛАВА УП.

Что же васается до крещенія <sup>9</sup>). то врестите такъ. Сообщивъ напередъ все вышесказанное ученіе <sup>10</sup>), престите во

') Слово ауропиети см. Лук. XXI, 36. Еф. VI, 18.

<sup>а</sup>) 2 Петр. II, 7.

<sup>3</sup>) Т. е. пути жизни.

<sup>4</sup>) Т. е. совратитель виёсто пути жизни предлагаетъ путь смерти, неугодный Богу.

<sup>5</sup>) Сравн. Мо. XI, 29, 30; XIX, 21; Филип. III, 14, 15.

6) Сравн. посл. Варн. гл. XIX. Клим. Римск. 2 Корино.

7) Сравн. Дѣян. ХҮ. Римл ХІҮ. Посл. Варн. Х. Іустин. діал. 53 гл.

<sup>8</sup>) Сравн. Клим. Римсв. 2 Коринф. Ш.

<sup>9</sup>) Валтісратос, Іуст. ап. І, 61; Тертул. »О Крещенія «. Это слово встрёчается у Варн. XI; Клим. Рим. 2 Посл. къ римл. Ерм. вид. Ш. 7, 3; Игнат. посл. къ Полик. 6. Въ Нов. Зав. оно встръчается 20 разъ въ формѣ βалтисиос.

1º) Т. е. все то, что сказано въ первыхъ шести главахъ.

имя Отца и Сына и Святаго Духа въ водъ проточной <sup>1</sup>). Но если ты не питешь воды проточной, то врести въ другой водъ; если же невозможно въ холодной, то (врести) въ теплой. А если не имъешь той и другой, то возлей трижды воду на главу во имя Отца и Сына и Святаго Духа<sup>2</sup>). Но предъ врещениемъ пусть постятся врещающий и врещаемый и, если могутъ, нъвоторые другие. Но врещающемуся прикажи, чтобы онъ напередъ постился день или два<sup>3</sup>).

## ГЛАВА VIII.

Посты же ваши да не будуть вийств съ лицемврами, ибо они постятся въ понедъльникъ и четвергъ <sup>4</sup>). Вы же поститесь въ среду и патницу <sup>5</sup>) и не молитесь, какъ лицемвры, но какъ повелвлъ Господь въ Евангелии, такъ молитесь <sup>6</sup>): "Отче нашъ, сущій на небв!<sup>7</sup>) да святится имя Твое; да пріидстъ царствіе Твое, да будетъ воля Твоя и на землв, какъ на небв. Хлёбъ нашъ насущный дай намъ въ сей день; и прости намъ долгъ нашъ<sup>8</sup>), какъ и мы про-

') Буквально: въ водѣ живой—ѐν ῦδατι ζῶντι, т. е. въ источникѣ или рѣкѣ, какъ говорится въ Дѣян. VШ, Зб и сл. Посл. Варн. XI гл. Ерм. зап. IV, З, и подобіе IX, 16; Іуст. апол. I, 61. Слѣдовательно въ выраженія ѐν ῦδατι ζῶντι заключается указаніе на обычай первоначальной церкви крестить въ рѣкѣ. При Тертулліаuѣ уже не наблюдался этотъ обычай. Nulla distinctio est, mari quis an stagno, flumine an fonte, lacu an alveo diluatur. De bapt. с. 4.

<sup>•</sup>) Изъ контекста рѣчи видно, что крещеніе чревъ обливаніе допускается только въ исключительныхъ случаяхъ.

<sup>в</sup>) О постѣ предъ врещеніемъ lycr. I, 61; Тертул. »с врещенін«. Гл. 20.

4) Δευτέρα σαββάτων χαὶ πέμπτη.

•) Τετράδα και παρασχευήν.

6) Сравн. Мо. VI, 5-13. Лук. XI, 2-4.

<sup>7</sup>) У евангелистовъ Матеея и Луки: »на небесахъ« (в обрачой).

•) У Матовя: долги наши (офелирата), у Луки гръхи (тасациартиас).

щаемъ должникамъ нашимъ; и не введи насъ во искушеніе, но избавь насъ отъ дукаваго. Ибо Твоя есть и сила и слава во въки<sup>« 1</sup>). Такъ молитесь тряжды въ день<sup>2</sup>).

## ГЛАВА ІХ.

А что васается до евхаристіи, то благодарите слёдующимъ образомъ.

Сперва отпосительно чаши <sup>3</sup>): "Благодаримъ Тебя, Отецъ нашъ, за свитой виноградъ<sup>4</sup>) Давида, Отрова Твоего <sup>5</sup>), который (виноградъ) Ты явилъ намъ чрезъ Іисуса Отрова Твоего. Тебъ слава во въки!"

А относительно преломляемаго хатба<sup>6</sup>): "Благодаримъ Тебя, Отецъ нашъ, за жизнь и въдъніе, которыя Ты явилъ намъ чрезъ. Інсуса Отрока Твоего<sup>7</sup>). Тебъ слава во въки! Какъ сей преломляемый хатбоъ былъ разсъянъ (въ зернахъ) на холмахъ и соединенъ во едино, такъ та будетъ соединена Твоя церковь отъ концовъ земли въ Твое царство, потому что Твоя есть слава и сила чрезъ Інсуса Христа во въки".

Но нивто да не вкушаетъ, ни пістъ отъ вашей свхаристіи кромъ крещенныхъ во имя Господне<sup>8</sup>); ибо касательно сего сказалъ Господь: *не давайте святыни псамз*<sup>9</sup>).

1) У Матося: ибо Твое есть царство и сила и слава во въки.

<sup>3</sup>) Сравн. Данінд. VI, 11; Дѣян. II, 15; III, 1; X, 9, 30. Тертуд. de jejun. с. Х.

\*) Cpab. Jyr. XXII, 14-18; 1 Kop. X, 16, 21.

•) Это выражение могло быть образовано по Іоан. XV или Ме. XXVI, 29.

<sup>5</sup>) Паїс; сравн. Дъян. Ш, 13, 26; IV, 25, 30; Клим. рим. 1 Кор. LIX.

•) Сравн. 1 Кор. Х. 16.

') Сравн. Клим. рим. 1 Кор. XXXVI.

•) Сравн. Дъян. XIX, 5; Іуст. апол. I, 66.

) №. VII, 6.

#### ГЛАВА Х.

Послѣ же насыщенія благодарите такъ: "Благодаримъ Тебя, Отецъ Святый '), за Твое сватое имя 2), которое Ты вселиль<sup>8</sup>) въ сердцахъ нашахъ, и за въдъніе, и въру и безсмертіе, которыя Ты явиль намь чрезь Іясуса Отрока Твоего. Тебъ слава во въки! Ты, Владыко Вседержитель, сотворилъ все ради имено Твоего; пищу же и интіе Ты даль люлямъ въ наслажление, дабы они возблагодарили Тебя; а намъ милостиво даруй духовную пищу и пятіс и жизнь вѣчную чрезъ Отрока Твоего. Прежде всего благодаримъ Тебя, потому что Ты всемогущъ 4). Тебъ слава во въки! Помяни, Господи, церковь Твою, избавь ее отъ всякаго зда и усоверши ес въ любви Твоей<sup>5</sup>) и собери ес, освященную<sup>6</sup>), отъ четырехъ вѣтровъ<sup>7</sup>) въ царство Твое, которое Ты уготовалъ ей, потому что Твоя есть сила и слава во въби! Да пріндетъ благодать 8) и прейдетъ сей міръ! 9) Осанна Сыну Давидову! 10) Если вто свять, --- да приступить сюда; а если нътъ, --- пусть повается. Маранъ ава! 11) Аминь".

,

\*) Лук. 1, 49; Іоан. XVII, 26. Дъян. IV, 30.

\*) loan. 1, 14: воху́ишови. Ерм. подобіе V, 6, 7.

•) Сравн. Пс. LXXXVIII, 9. Клим. алекс. Стром. II; Лук. I, 49. Рим. IV, 21; XI, 23; 2 Кор. IX, 8. Iob. X, 13.

<sup>5</sup>) Сравн. 1 Іоанн. IV, 18; Іоанн. XVII, 15. Клим. рим. 1 Кор. L.

•) Epec. V, 25.

') Сравн. Мө. XXIV, 31. Зах. 11, 6.

<sup>8</sup>) Дъян. III, 19 и дал. Апок. XXII, 17, 20; Тит. II, 11; 1 Петр. I, 13.

•) Во времена Тертулліана молились объ отдаленів конца этого міра: Oramus etiam... pro mora finis; Apolog. c. 39.

19) Ср. Клин. Алекс. Педаг. I, 5; Мо. ХХІ, 9.

") Марачава, Господь идеть. Ср. 1 Кор. XVI, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ioan. XVII, 11.

Пророкамъ же дозвольте благодарить, сколько они желаютъ.

# ГЛАВА ХІ.

Если вто, пришедши въ вамъ, станетъ учить васъ тому, что сказано прежде, того примите. А если самъ учитель, совратившись, станетъ учить другому ученію, такъ что разрушаетъ сказанное, то не слушайте его '); но если онъ учитъ такъ, что умножаетъ правду и знаніе Господа, то примите его, какъ Господа<sup>2</sup>).

Относительно же апостоловъ и проробовъ соотвѣтственно постановленію<sup>8</sup>) Евангелія постунайте такъ. Всякаго апостола, приходящаго въ вамъ, примите, какъ Господа. Но онъ пусть не остается долѣе одного дня; если же будетъ нужда, то и другой день; но если онъ пробудетъ три дня, то онъ лжепророкъ<sup>4</sup>). Апостолъ, отправляющійся въ цуть<sup>5</sup>), не долженъ ничего брать кромѣ хлѣба (сколько нужно) до мѣста его остановки<sup>6</sup>); но если онъ потребуетъ денегъ, то онъ лжепророкъ. Далѣе, всякаго пророка, говорящаго въ Духѣ, не испытывайте и не судите<sup>7</sup>); ибо всякій грѣхъ будетъ прощенъ, но этотъ грѣхъ не будетъ прощенъ<sup>8</sup>). Однакожъ не всякій, говорящій въ Духѣ, есть пророкъ, но если только онъ будетъ имѣть нравы Господа<sup>9</sup>). Слѣдовательно отъ нравовъ

') Сравн. 2 Іоан. V, 10; 2 Петр. II, 1; Игн. въ Ефес. IX.

\*) Cp. Mo. X, 40; Jyr. X, 16; Ioann. XIII, 20.

•) Ката то боуµа той едаууелюю. Двян. XVI, 4. Сравн. Мө. Х. 5-12; VII, 15-29; Лук. IX, 1-6; X, 4-21.

•) Ср. Мө. VII, 15, XXIV, 11; 1 Іоанн. IV, 1.

<sup>5</sup>) Ср. 1 Кор. XVI, 5-10; Ерм. вид. Ш, 5.

<sup>e</sup>) Mo. X. 9; 10; Map. VI, 8. Лув. IX, 3.

<sup>7</sup>) Anor. 11, 2.

\*) Какъ гръхъ противъ духа Святаго. Сравн. Мо. XII, 31. Лук. XII, 10; Мар. Ш, 28-30.

•) Cp. Me. VII, 22, 23.

;

можетъ быть познанъ джепроровъ и (истинный) пророкъ 1). И всявій пророкъ, въ духъ назначающій (для бъдныхъ) трапезу, не вкупцаетъ отъ нея, иначе опъ лжепророкъ. Но каждый пророкъ, учащій истинь, если не дъласть того, чему учить, есть лжепроровъ 2). Всякій проровъ испытанный, истинвый, поступающій сообразно съ мірскою тайною церкви<sup>8</sup>). но не учащій всѣхъ дѣлать того, что самъ дѣлаетъ, не долженъ быть судимъ вами, потому что онъ имѣетъ судъ у Бога; пбо такъ поступали и древніе пророби. Если кто сбажетъ въ Духъ: дай мнъ денегъ или другаго чего либо, пе слушайте его 4); но если онъ потребуетъ для подаянія другимъ нуждающимся, то нивто да не осудить его.

# ГЛАВА ХИ.

Всябій, приходящій во пия Господне, долженъ быть принять; но потомъ, испытавъ его, познайте его; ибо вы должны различать правое и ложное <sup>5</sup>). Если же приходящій <sup>6</sup>) есть странникъ, то помогите ему, сколько можете, но онъ. пусть не остается у васъ долбе двухъ пли трехъ дней, если это необходимо. Но если онъ, будучи ремесленникомъ, же-

') Ср. Мө. VII, 15, 16. Ерм. Зап. XI. \*) Ср. Мө. XXIII, З. Игпат. Посл. въ Ефес. гл. XV.

\*) Είς μυστήριον χοσμιχόν εχχλησίας. Смыслъ этого выраженія не ясевъ. Вріенній видить здѣсь указаніе на символическія дѣйствія древнихъ пророковъ (Ис. XX, 2 и слад. lepew. XIX). Напротивъ. Гарнакъ усматриваетъ здъсь указапіе на брачную жизнь пророка во образъ союза Христа съ Церковію; а подъ древними пророками опъ понимаетъ новозавътныхъ пророковъ. Объяснеціе Вріенція представляется болѣе вѣроятнымъ; но объясценіе Гарнака дълаетъ возможнымъ буквальный переводъ вышеприведеннаго выраженія.

<sup>4</sup>) Сравн. Мо. Х. 8. Дъян. VIII. 18; Мях. III, 11.

- •) Сравн. Іоанн. IV, 11; 2 Кор: VI, 7; 2 Тим. II, 7.
- •) Сравн. Игнат. въ Ефес. IX, въ Рим. IX, Густ. апол. I, 67.

лаеть поселиться у вась, то пусть работасть и всть <sup>1</sup>). Если жо онь не знаеть ремесла, то позаботьтесь о немь по вашему усмотрвнію, такъ чтобы христіанинь не жиль среди вась празднымь. А если онь не желаеть такъ поступать, то ояъ христопродавецъ <sup>2</sup>). Удаляйтесь оть таковыхъ.

## ГЛАВА ХШ.

Каждый же истинный проровъ, желающій поселиться у васъ, достоинъ своего пропитанія<sup>8</sup>). Точно также и истинный учитель, кавъ всявій работникъ, достоинъ своего пропитанія. Поэтому, взявши важдый начатовъ изъ произведеній точила и гумва, а тавже воловъ и овецъ, дай пророкамъ, ибо они ваши первосвященники<sup>4</sup>). Но если не имъете пророка, то дайте бъднымъ. Если ты приготовишь пищу, то, взявши начатокъ, отдай его по заповъди; точно также, если ты открылъ сосудъ вина или елея, то, взявши начатовъ, отдай пророкамъ. Взявши вячатовъ серебра и одежды и всякаго имъния, отдай, вакъ тебъ угодно, по заповъди<sup>5</sup>).

## ГЛАВА XIV.

Въ день Господень, собравшись вмъстъ, предомите хлъбъ и благодарите <sup>6</sup>), исповъдавши прежде гръхи свои, дабы чиста была ваша жертва <sup>7</sup>). Рсябій же, имъющій споръ съ

') 2 θec. III, 6-15.

\*) Хрюте́нторос-человѣкъ, извлекающій выгоду изъ своего христіанскаго званія.

\*) Ме. X, 10. Лук. X, 17. 1 Кор. IX, 13, 14. 1 Тим. V, 17, 18.

\*) Сравн. Втор. XVIII, 3, 4; Чис. XVIII; Ісзев. XLIV, 30.

•) Mo. XXIII, 23, 24. Jyr. XI, 42; XVIII, 12.

•) Апок. Іоан. Х, 10. Варн. ХV. Игнат. въ Магн. IX. Іуст. апод. 1, 67.

7) 1 Петр. II, 5; Евр. XIII, 10. Игнят. посл. къ Трал. VII.

другомъ своимъ, да не приходитъ вмѣстѣ съ вами, пока они не примирятся <sup>1</sup>), чтобы не осквернена была жертва ваша <sup>2</sup>); нбо такъ гласитъ изреченіе Господа <sup>8</sup>): "на всякомъ мъстиъ и во всякое время должено приносить Мню жертву чистую; ибо Я Царь великій, говоритъ Господь, и Мое имя чудно у народовъ<sup>\*</sup>.

#### ГЛАВА ХУ.

Поставляйте<sup>4</sup>) себё епископовъ<sup>5</sup>) и діавоновъ, достойныхъ Господа, мужей вроткихъ и несребролюбивыхъ и истинныхъ и испытанныхъ<sup>6</sup>); ибо они также исполаяютъ для васъ служеніе пророковъ и апостоловъ. Посему не пренебрегайте имя; ибо они должны почитаться вами вмёстё съ пророками и учителями<sup>7</sup>).

Обличайте другъ друга не во гнѣвѣ, но въ мирѣ, какъ имѣете это въ Екангеліи<sup>8</sup>); и со всякимъ, дурно поступающимъ съ ближнимъ своимъ, пусть никто не говоритъ и не услышитъ овъ слова отъ васъ, пока ве покается<sup>9</sup>). Молитвы же ваши и милостыни и всѣ дѣла творите такъ, какъ находите это въ Евангеліи Господа нашего <sup>10</sup>).

') Сравн. Мө. V, 23, 24; Ирин. adv. haer. lib. lV, 18, 1.

») Мө. XV, 11—20; Мар. VII, 15—23; Дъян. X, 15, 21, 28; Евр. IX, 13.

<sup>•</sup>) Majax. I, 11, 14.

·----

•) Хекроточи́сать; ср. 2 Кор. VIII, 19. Игн. посл. въ Филад. Х, въ Смир. XI.

<sup>5</sup>) Слово е́писхо́пои означаетъ здѣсь, какъ и въ апостольскихъ посланіяхъ, не однихъ епископовъ, но и пресвитеровъ.

•) Клин. рим. 1 Кор. XLIV и XLII; Тит. 1, 7.

<sup>7</sup>) Cp. Rahn pan. 1 Kop. XLIV.

\*) Me. V, 22; XVIII, 15-17; 21-35; 2 THM. IV, 2; CHp. X, 16.

•) Сравн. Клим. рим. 2 Кор. XVII.

<sup>10</sup>) Me. VI H VII; JYR. XI H XII; KOHOC. III, 17.

## ГЛАВА ХУІ.

Будьте бдительны относительно жизни вашей; свётильники ваши да не будутъ погашены и чресла ваши развя заны '), но будьте готовыми; ибо вы не знаете часа, въ который приходитъ Господь нашъ<sup>2</sup>). Часто сходитесь витесть, изсавдуя то, что потребно душамъ вашимъ <sup>3</sup>); ибо все время ввоы вашей не принесеть вамъ пользы, если не будете совершенны въ послъднее время 4). Ибо въ послъдние ани умножатся лжепророви и губители и овцы обратится въ волковъ и любовь превратится въ ненависть; пбо когда усплится неправда, то будуть ненавидъть другъ друга, и преслъдовать и предавать, и тогда явится вскуситель міра, подобный Сыну Божію, и сотворить знаненія и чудеса, и земля будеть предана въруки его, и сотворитъ беззаконія, какихъ никогда не было отъ въка<sup>5</sup>). Тогда тварь человъческая пойдетъ въ огонь испытанія, и соблазнятся многіе и погибнуть 6); но пребывшіе въ въръ своей будуть спасены оть проблятія его<sup>7</sup>). И тогда явятся знаменія истины<sup>8</sup>): во первыхъ, знаменіе отверстія на неб'ї, потомъ знаменіе звука трубнаго н третье-коскресение мертвыхъ<sup>9</sup>); однакожъ это пе все, но какъ сказано: прійдеть Господь и вст святые съ Нимъ<sup>10</sup>). Тогла увидить мірь Господа, грядущаго на облакахь небесныхь<sup>11</sup>).

<sup>1</sup>) Лув. XII, 35; Ефес. VI, 14; 1 Петр. I, 13. <sup>2</sup>) Мө. XXIV, 42, 44; Апов. Ш. 3.

\*) Сравп. Посл. Варн. гл. 1V; Клим. рим. 2 Кор. XVII. Игнат. посл. къ Ефес. гл. XIII. <sup>\*</sup>) Посл. Варн. гл. IV; 2 Іоан. ст. 8; leзек. XVIII. 24.

<sup>8</sup>) Сравн. 2 Тим. Ш., 1; Іуд. ст. 18; Мө. XXIV, 3-14; 24-31; 2 Oec. II, 1-12. <sup>6</sup>) 3ax. XIII, 8.

<sup>7</sup>) Ката́деµа — хатача́деµа = а̀ча́деµа. Срави. 1 Кор. XII, 3.

<sup>•</sup>) Mo. XXIV. 3, 30.

<sup>9</sup>) Срави. 1 Θес. IV, 13-17; 1 Корин. XV, 51, 52: Мө. XXIV. 31.

10) 3ax. XIV, 5.

<sup>11</sup>) Me. XXIV, 30.

## пещерные храмы въ крыму.

О Крыми большею частію говорять и пишуть только какъ о климато-лечебномъ мъстъ, какъ о мъстъ, омываемомъ со всъхъ почти сторонъ пънистыми волнами Чернаго моря, какъ о мёстё, "южный берегъ" котораго манитъ къ себѣ въ лѣтніе мѣсяцы и жителей сѣверной столицы. вашего отечества и первопрестольной Москвы и даже юга. Россія. Но о Крымъ, какъ о важномъ историческомъ средоточіи обильныхъ памятоиковъ культуры челов'вчества на всвхъ степеняхъ ея развитія, начивая отъ миенческихъ троглодитовъ до нашего времени, обывновенно, говорятъ и пишуть очень мало. Посътивъ область древней Тавриды въ минувшее каникулярное время и осмотръвъ замъчательные историческіе памятняки ея, я тогда же рэшиль подэлиться своими небольшими замътками собственно по вопросу о пещерныхъ храмахъ Крыма. Меня лично вопросъ этотъ глубово заналъ своимъ важнымъ археологическимъ значеніемъ...'). Въ Крыму уцѣлѣли храмы первыхъ, священныхъ въ исторія вселенской Церквя, въковъ христіанства. Bъ. сихъ св. храмахъ молились и совершали богослуженіе еще "мужи Апостольскіе"!... Какія отдаленныя времена! Какіе священные памятники! И объ этихъ памятникахъ такъ мало говорятъ и такъ мало пишуть.

25

<sup>•)</sup> О пощерныхъ церквахъ въ Крыму, какъ видно изъ корреспонденцій въ "Моск. Вид.", былъ доложенъ протојер. Чупыринымъ рефератъ на послъднемъ археолог. съблдв въ Одессъ.

Труди Кісв. дух. Акад. 1884 г. т. III.

Въ Крыму сохранились памятники самой первобытной эпохи исторіи. Первоначальными обитателями Крыма были. какь извъство, полумнеическіе народы тавры И затвыъ сбиеы. Первые изъ нихъ-тавры и дали свое имя мъстности-Таврический полуостровь. Превніе тавро-скивы были потиснуты изъ плодоносной съ благораствореннымъ воздухомъ Таврины греческими коловистами. И это происходило въ очень отдяленное время. Въ У-мъ стольтіи до Р. Хр. греческія колоніи окончательно занимають собою почти всъ главныя мёста Таврическаго полуострова. На этомъ полуостровъ были основаны греческіе города, съ національными греческими названівми: Павтикарея (на мість выньшней Керчи), Өеодосія, Херсонесъ, Каооа и др. Море, омывающее Таврическій полуостровъ, получаеть греческое названіе-Понтъ Евксинскій-море юстепріимное '). -За полстоль-· тіе до Р. Хр. Крымскій полуостровъ подпалъ подъ власть рямскаго завоевателя Помпея. Ворочемъ, при римлянахъ пользовался автономіей вь управленія. Въ полуостровъ первые въка христіанства, а именно въ періодъ гоненій, Крымъ былъ обращенъ въ мъсто ссылки для римскихъ подданныхъ, изгоняемыхъ изъ предвловъ имперіи. Съ вонца IV-го столѣтія изъ глубивы Азіи устремились въ Европу, занявъ въ то же время и Крымъ, средневъковые народы: готем, гупны и др. Въ это же время здћеь поседяются и половцы, такъ часто упоминаемые въ нашихъ лътописяхъ. Вь началъ XIII-го столътія главными частями Крыма овладъли генуэзцы. Это уже пятый періодъ въ исторіи Крымскаго полуострова. Въ началѣ XIV-го стол. въ Крыну поселяются дикія орды татаръ. Наконецъ въ ХУШ-мъ въкъ, ровно 101 годъ тому назадь. Крымъ подчиненъ Россіи побъдоносными войсками Екатерины II. Такимъ образомъ въ исторіи Крымскаго полуострова встухъ главныхъ періодовъ семь. И каждый изъ этихъ періодовъ оставилъ здёсь

1) Прежде сво называдось "Понат Ак снори"-хоре неголтарияное.

свои памятники. Если какое историческое мъсто, то именно Крымъ можно и теперь изучать по памятникамъ, а не по лътописямъ только. Большая часть этихъ памятниковъ связаны между собою живою нитью, поэтому и разсматривать ихъ можно только въ непосредственной связи. Нашимъ центромъ въ этой связи мы поставляемъ пещерные храмы въ скалахъ Крыма.

Какіе же паматняки минувшихъ историческихъ періодовъ уцвивли въ Крыму? Отъ тавро-скиеовъ на протяжении всего Крыма сохранились общирныя пещерныя поселенія. Поселенія эти, по сравненію одного священника, бывшаговъ Крыму при царъ Михаилъ Өеодоровичъ, провизали горы подобно стрижама (гивздамъ ласточевъ) "комора объ комору, высоко и низко, на полверсту и больше" ). Лучше всего сохранились пещерныя поселенія тавро-скиоовъ въ Инкермань, Чуфуть Кале, Тепе-Кермень, Черкесь Кермень и Качивалеяв. Пещерныя сооруженія я вядвль даже въ окрестностяхъ Симферополя, стоящаго на степной уже границъ скалистыхъ горъ Крыма. За Бахчисараемъ, по направленію въ ущелію Успенскаго монастыря, уцълъза общирнъйшая тавро скифская кумирия, сфинксы которой, высвченные изь природныхъ мъловыхъ скалъ, по величинъ своей и размърамъ, не уступаютъ сфинксамъ древняго Египта. (На эту замвчательную кумирию до настоящаго времени, кажется, никто не обратилъ вниманія). Пещерныя поселенія проръзывають мёловыя горы Крыма иногда въ пять параллельныхъ линій, а иногда и больше того. Вь нъкоторыхъ пещерахъ одно жилое помъщение отдалено оть другаго такой тонкой перегородкой изъ состава цвльной скалы, толщина воторой не больше нашей шелевки. Какіе слёды грекоримской эпохи въ Крыму?-тавро-скием строили свои по-

25\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Описаніе Крыма этого почтеннаго сиященняка поміщено въ "Заявскахъ Одесск. Общества истор. и древи." Т. П.В. Составитель описанія быль въ числі пословъ отъ ц. Мих. Федор. къ крымскому хану.

селенія въ надрахъ горъ. Греки сооружали свои города большею частію на вершинахъ этихъ самыхъ горъ. Вотъ почему выше мы и сказали, что памятники Крыма разныхъ эпохъ связаны между собою живою витью. Греческій нагорный Инкерманъ былъ построенъ на вершинъ подземно-пещернаго скиескаго города. Величественныя и единственныя въ своемъ родв развалины Чуфутъ-Кале высятся на отвъсныхъ, обнаженныхъ скалахъ пещернаго до-историческаго города. Горы Чуфуть-Кале замачательно похожи на горы Герусалима и его окрестностей. Надо полагать, что въ виду этого сходства въ самой глубокой древности въ Чуфутъ-Кале поселились караимы. Выбравъ сосёднюю долину для своего влалбища, караимы наименовали ее "Іосафатовой долиной". Я былъ пораженъ удивительнымъ сходствомъ владбещееской долины Чуфутъ-Кале съ настоящей Іосафатовой долиной. Известный ученый раввинь карацмовь, Фирковичь, находилъ въ этой доливъ надгробные памятники за нъсколько стол. до Р. Хр.<sup>1</sup>).

Въ періодъ владычества надъ Крымскимъ полуостровомъ греко-римлянъ, въ періодъ уже христіанскаго лътосчисленія, а именно во время гоненій на христіанъ и ссылки ихъ въ каменоломни Крыма, св. подвижники за истинную въру Христа Спасителя нашли для себя первоначальное пристанище въ горныхъ пещерныхъ поселеніяхъ древнихъ скиеовъ. Рядомъ съ етими пещерами св. подвижники начали высъкать въ нъдрахъ горъ и первые пещерные христіанскіе храмы въ Крыму. Такъ и у насъ въ Кіевѣ, много въковъ свустя, черноризцы Печерской горы, своими изможденными отъ повседневнаго труда и бдънія руками, рыли пещеры и устрояли въ нихъ пещерные храмы, оказавшіеся



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нѣкоторые наши ученые предполагають, что жиды Козарскіе, предлагавшіе к. Владиміру свою въру, были изъ устья р. Волги. (См. Бестужева-Рюмина Рус. ист. 1, 78). Но естественно-ли допустить, что они были изъ Чуфутъ-Кале въ Крыму.

потомъ въ сосъдствъ съ древними "варяжскими пещерами". На всъхъ мъстахъ христіанство вытъсняло язычество!

Мы далёе не будемъ перечислять тёхъ крёпостей, которыя остались въ Крыму отъ генуэзскаго владычества. Это не входитъ въ нашу задачу. Да и поэтическія развалины етихъ обширныхъ крёпостей въ Балаклавѣ, въ Гурзуеѣ (отъ латинскаго слова ursus — медвёдь, передѣланнаго генуэзцами; здѣсь есть гора, похожая на гигантскаго медвѣдя), въ Инкерманѣ и т. д., очень хорошо извѣстны всѣмъ нашимъ туристамъ въ Крыму... Кто желаетъ видѣть татарскіе памятники въ Крыму... Кто желаетъ видѣть татарскіе памятники въ Крыму, пускай посѣтитъ Бахчисарай столицу хановъ, тамъ ему укажутъ въ дворцовой мечети гробницы всѣхъ хановъ, оставившихъ послѣ себя въ Крыму только слѣды руинъ, опустошенія и истребленія всѣхъ вѣковыхъ памятниковъ. Здѣсь-же ему укажутъ и "Бахчисарайскій оонтанъ", съ котораго давно уже не каплетъ ни одна капля воды...

Какіе наконецъ памятники воздвигла Россія въ Крыму, присоединивъ его сто лётъ тому назадъ въ своимъ общирнымъ владеніямъ? — Не говоря о роскошныхъ вилахъ и дворцахъ "Южнаго берега" и о гладкихъ поссированныхъ путяхъ сообщенія, опоясавшихъ весь Крымъ ровной гладкой матовой лентой, мы въ отвътъ ва предложенный вопросъ можемъ указать на новые величественные православные храмы Тавриды. Въ настоящее время такой храмъ покрываетъ купѣль св. и разноапостольнаго кн. Владиміра въ Херсонесть-Таврическомъ. Храмы въ монастыряхъ: Георгіевскомъ, въ семи верстахъ отъ Севастополя, въ Инкерманскомъ в Усценскомъ, близъ Бахчисарая - это священные памятники владычества Россіи въ Крыму. Но особенно замъчательно то, что большинство новыхъ православныхъ храмовъ въ Крыму воздвигнуто или по сосъдству съ древними пещерными храмами, или даже на поверхности ихъ. И здъсь отразилась живая связь между древними и новыми памятниками въ Крыму.

Во время владычества татаръ всё православные храмы въ Крыму были разорены и опустошены до послёдней крайности. По памятнику развалинъ "Золотыхъ воротъ" въ Кіевѣ легко можно воспроизвести картину татарскаго разоренія и въ Крыму. Знаменитѣйшій іерархъ русской церкви, архіепископъ Херсонскій и Таврическій, Ивнокентій первый завялся открытіемъ и возобновленіемъ какъ пещерныхъ, такъ и вообще древнихъ православныхъ храмовъ нъ Крыму. По мысли высокопреосвященнаго святителя Иннокентія и при его непосредственномъ участіи храмы ети были очищены отъ вѣковаго мусора, и всё имъ лично освящены для совершенія богослуженія. И въ св. храмахъ первыхъ вѣковъ опять начала совершаться безкровная евхаристическая жертва, и дай Богъ, чтобы она совершалась здѣсь уже *до скончанія евка!...* 

Какіе самые замъчательные пещерные храмы ВЪ Крыму? И какія перво-въковыя особенности въ ихъ устройствъ?-Самые замъчательные и вполнъ сохранившиеся пещерные храмы находятся въ Инверманъ. Я посътилъ этотъ св. храмъ 8 іюля 1884 г. Поднявшись по лестняце, изсёчевной въ скалъ мъловой формація, я съ благоговъніемъ переступнаъ порогъ храмовъ первыхъ вѣковъ хрястіанства. Ихъ три подрядъ. Я испытывалъ такое-же чувство, какое испытываетъ стравникъ, прибывшій въ Кіевъ съ отдалеввыхъ странъ, и въ первый разъ переступающій порогъ пещеръ Кіево-Печерской лавры. Мив думалось, -- эти св. храмы изстучены въ втой скалт за 900 съ лишнимъ лтт раньше того времени, когда препод. Антоній Печерскій поселился въ пещеръ пресвитера Иларіова. Самый древній храмъ въ Инкерманъ приписываютъ св. Клименту. Храмъ съ имененъ св. Климента съ перваго разу поразилъ меня своямъ сходствомъ съ пещернымъ храмомъ преп. Антонія Печерскаго. Онъ такъ-же малъ, какъ и этотъ послъдній <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Півряна храма 4 аршяна.

Овътакъже мраченъ. Своды его не поднимаются высоко къ яебесамъ, какъ въ храмахъ вообще, а сейчасъ-же выситъ надъ головой молящагося, какъ и въ пещеръ преподобн. Автонія. Рядомъ съ храмомъ и убогая, темная вездія св. Климента, точно такъ-же какъ и мрачная кезлія преподоб. Антонія рядомъ съ его пещерной церковью. Но когда я сдвлалъ нёсколько шаговъ въ храмѣ по направленію къ Алтарю, я увильль. что сіє святое мёсто во многомъ отличается по своему устройству отъ алтарей въ позднёйшихъ храмахъ вообще. Вмъсто иконостаса здъсь стоитъ каменная преграда во всю высоту пещернаго храма. Преграда эта изстчена въ самой скалт, а за вею далте изстчевъ малый алтарь храма. Визсто царскихъ вратъ въ преградъ изсъчены изъ монолита двъ колонны во всю высоту пещернаго храма. Входъ между сими двумя воловнами и есть царскія врата. Сверныхъ и южныхъ вратъ вовсе нятъ <sup>1</sup>). На томъ мъств, гдъ у насъ обыкновенно поставляются мъстныя иконы Спасителя и Богоматери, здъсь въ монолитной преградъ высъчены два оква. Чрезъ правое окно можно было прилимать исповедь кающихся, чрезъ левое -- поминовенія на проскомидіи. Непосредственно у ліваго окна и устроень жертвенникъ ). Устройство престола имветъ ту выдающуюся особенность, что онъ непосредственно присоединенъ къ восточной ствнъ и есть небольшой камень, высвченный въ самой скаль. (Такъ устроены престолы во всъхъ пещерныхъ храмахъ въ Крыму). По правую сторопу престола, съ боку его, а не на горнемъ мъстъ, высъчено изъ камня съдалище для священнослужащаго. Алтарь храма такъ маль, что, сидя на этомъ съдалищъ, священнодъйствующій могъ принимать чрезъ правое окошко и исповёдь. Не нужно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подобное устройство алтарныхъ преградъ, безъ съверныхъ и южныхъ дверей, я индълъ въ древнемъ Коптскомъ храмъ въ Канръ. См. "Воскр. Чт." 1882 г. № 39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ жертвенникахъ, находящихся въ сещерныхъ кристахъ, вездъ сдъланы углубления посрединь. Для какой цвли?- вопросъ не ришенный...

забывать, что въ этомъ св. перво-въковомъ храмъ престолъ, жертвенникъ, съдалище и колонны иконостасной преграды высъчены въ нъдряхъ скалы изъ самой скалы, и не составляютъ отдъльныхъ св. предметовъ, которые можно сдвинуть или перенести на другов мъсто. Храмъ съ именемъ св. Климента цъликомъ выдолбленъ въ скалъ. Таковъ образецъ первовъковыхъ храмовъ.

Въ Инкерманъ, какъ увидимъ ниже, сохранилось ещенёсколько пещерныхъ криптъ, но лучше другихъ уцёлёлъ храмъ съ именемъ св. Климента. Точныхъ и опредъленныхъ историческихъ указаній на то, что этотъ именно храмъ и сосъдняя съ нимъ келлія, а не другой какой-либопещерный храмъ съ келлією въ Инкерманъ были изстчены въ скалъ руками св. Климента, не имъется. Изсъчение въ скаль этого храма св. Климентомъ есть мъстное преданіе. Житіе св. Климента составлено, какъ утверждаютъ, императоромъ Львомъ (царствовалъ отъ 457 г. до 474 г.). Св. Ефремъ, епископъ Херсонскій (усвченъ мечемъ въ 315 г.). описывая чудеса св. Климента, говорить только, что "драгоцвнныя мощи его, будучи взяты върными, перенесены въ Херсонесъ изъ Анкиры, (т. е. Инкериана) и брошены въ море идолопоклонниками"<sup>1</sup>). Изъ какого именно храма въ Инверманъ взяты мощи, св. Ефремъ не увазываетъ. Благочестивый священникъ Іаковъ, посътившій въ 1634 г. Инкерманъ съ послами царя Михаила Өеодоровича, говоритъ: ла ту (здвсь) церковь изстари называють св. Юрьемъ". О храмъ св. Климента Іаковъ не упоминаетъ.

Рядомъ съ храмомъ св. Климента изсъченъ въ скалъ другой, довольно общирный пещерный храмъ. Съ 1855 года храмъ этотъ былъ возобновляемъ и подновляемъ, поэтому необходимо отличать въ немъ древнія принадлежности отъ новыхъ украшеній. Древній видъ алтаря слъдующій: престолъ непосредственно присоединенъ въ восточной алтарной

<sup>1</sup>) "Полный ивсяцесновь Волтов.". Архин. Сергія, т. II, подь 25 ноября



ствив и выдолбленъ изъ камия, (высота всвхъ пещерныхъ престоловъ одиваковая, именно 1 арш. и 5 вершк.). Рядомъ съ престоломъ, по полукругу алтарной ствны, выдолблено изъ камня conpecmonie, (высота сопрестолія 1 арш. и 3 вер.). Ниже сопрестолія выдолблено изъ того-же вамня, какъ и само сопрестоліе, сидъкіе для свящевнослужащихъ, (высота сидънія 10 вершковъ). Такое устройство алтаря ясно указываеть, что онъ предназначался для служенія соборнаго. Очевидно, что этотъ св. храмъ былъ епископской влеедрой. Но вакого въка?-Отвътомъ на это могутъ служить дальнъйшія украшенія алтаря. Надъ престоломъ изсъчена виша, вь которой сохранились части фресковой иконы Спасителя, сидащаго на троив. По бокамъ ниши уцвлвли следы живописнаго орвамента. Выше ниши по полукругу алтаря карнизъ довольно тщательной отделян. Въ своде алтаря есть престь, изсвченный въ правильномъ пругв. Форма преста и его украшенія во всёхъ почти подробностяхъ похожи на яресты, изсёченные на гробница Ярослава въ Кіево-Софійскомъ соборъ. Всъ эти украшения съ оченидностию указывають на более позднее устройство пещернаго казедральнаго Инкерманскаго храма. Открытъ онъ былъ архіеп. Иннокентіемъ. Преграды алтарной и жертвенника не оказалось при отврытии. Высокопреосвященный Иннокентий поставиль на первый разъ парусинный вконостасъ съ поход. вой церкви. Это было въ 1855 г.

Позднъй тее возобновленіе этого храма исполнено художникомъ Д. М. Струковымъ. Пускай-же онъ самъ и говоритъ о своихъ трудахъ: "Въ 1867 г., по благословенію преоссиящ. еписк. Таврическаго Алексія, храмъ этотъ обновленъ моими трудами на средства, изыскавныя И. И. Четвериковымъ. Прежде обновленія храма было приступлено къ расчиствъ какъ потолка, такъ и пола, причемъ въ полу оказались выдолбленными гроба, наполненные массою человъческихъ костей и праха. Потому поверхъ каменнаго пола былъ настланъ новый деревянный. Престолъ сдъланъ новый ł

каменный и поставленъ среди илтаря; жертвенникъ устроенъ на съверномъ углу сопрестолія, въроятно, какъ было и прежде. Иконостасъ исполненъ цинковый золоченный"). Такое возобновленіе, правда, полное художественнаго изящества, придяло пещерному казедральному собору новый видъ съ характеромъ Византійскаго стиля.

Рядомъ съ этимъ вторымъ храмомъ оказалось еще довольно общирное помъщеніе, имъющее видъ просторной братской традезы. Г. Струковъ, съ благословенія преосвящ. Алексія, устроиль въ этой трапезъ третій пещерный хрань въ память св. Мартина, папы Рямскаго. Иконостасъ въ храмъ св. Мартина былъ поставленъ парусинный, предварительно пожертвованный для средняго храма покойнымъ архіеписк. Иннокентіемъ. При посъщенія Успенскаго скита близъ Бахчисарая, я купилъ вмъсть съ описаниемъ этого монастыря и сказаніе "о страданіяхъ иже во святыхъ отца нашего Мартина исповъдника, напы Римскаго". Поучительное сказаніе это оканчивается слёдующими словами: "и всажденъ бысть св. Мартинъ въ корабль и въ заточеніе (за противудъйствіе иконоборцамъ), посланъ въ Херсонъ, (т. е. Херсонесъ), идъже гладомъ, твснотою и всявяхъ потребъ педостаточествомъ морный, по дву лётёхъ ко Господу отъиде. Святое же его тело погребено бысть вне града Херсона, въ церкви Пр. Богородицы, нарицаемыя Влахерискія. И бъ гробъ его славенъ". Въ этихъ строкахъ легко прочитать отвътъ, почему третій пещерный храмъ въ Инкерманъ, по мысли покойнаго епися. Алексія, былъ посвященъ св. Мартину...

Изъ средняго пещернаго каседральнаго храма вела внутренняя лъстница внизъ, подъ своды еще одного подземнаго храма. И храмъ этотъ, собственно алтарная его часть, . и лъстница эта уцълъли и до настоящаго времени, но они представляютъ видъ полнаго забвенія и опустошенія. Часть

<sup>1</sup>) "Рус. Въсти." 1876 г. Ж 9 статья Струкова. 134 стр.

скалы, въ которой было и продолжение храма и бока лъстницы, отръзана частію древними каменоломами, частію но. выми, при проведении у Инкерманской виновия желъзной дороги, и остается открытою, обнаженною. Храмъ и лестница видны съ полотиа желъзной дороги. Храмъ забросанъ мусоромъ. Во время дётняго зноя, наи непогоды теперь подъ въковыми его сводами укрываются прохожіе, а иногда и небольшія стада, пасущіяся на высохщемъ руслѣ извѣстной по Севастопольской компаніи Черной річки. Чтоже сохранизось отъ этого послъдняго храма?-Часть престола у алтарной ствны, ниша поверхъ престола, часть свдалища для священнослужащаго по правую сторону престола-вотъ я всё остатки древности этого храма! Все остадьное обломано каменотесами. Шагахъ въ десяти отъ утеса, въ которомъ быль выдолблень храмь, пролегаеть въ настоящее время полотно Лозово. Севастопольской желёзной дороги.

Возвратимся еще разъ въ св. храмъ Климента, папы Римскаго. У самаго порога храма, въ небольшой нишъ, покоятся теперь мертвыя головы разной величины и формы. Легко отличить здёсь головы стариковъ, дётей и женскія головы. Г. Ливановъ въ своемъ описанія "Инкерманской киновія" говорить, что художникь Струковь при реставрація коррядора, ведущаго въ храмъ Св. Климента, отврылъ древнюю усыпальницу, надъ коей сохранияась древняя надпись. (Слъды вадписи есть и теперь, но разобрать ихъ вътъ возможности). Упомянутыя выше мертвыя головы и сложены одна на другую при входъ въ эту древнюю усыпальницу. Вообще надо замётить, что при древнихъ храмахъ всегда устроялись и усыпальницы. Преп. Антоній Печерсвій перснесъ изъ Асона древнее христіанское правило устроять при храмахъ усыпальницы и такимъ образомъ положилъ основаніе ряду св. гробницъ въ пещерахъ Кіево-Печерской лавры.

Изъ храма Св. Климента вела крутая лёстница на вершину Инкерманской горы. Вотъ эта узкая лёстница и есть древный ій входь въ рядъ храмовь, выдолбленныхъ цёликомъ въ нъдрахъ горы и сгруппированныхъ около храма Св. Климента. Съ прошлаго года лъстница эта заложена, такъ какъ по ней разъ ночью спустились воры во внутрь пещерныхъ храмовъ и произвели святотатство. Та лъстница, по которой теперь входятъ въ храмы святыхъ Климента и Мартина, очевидно, устроена въ поздиъйшее времи. Лъстница эта просторная и устроена снизу вверхъ, тогда какъ предыдущая лъстница тайная, узкая, крайне неудобная и направлена сверху внизъ. На мъстъ явственно видно, что эта послъдняя лъстница устроена въ то еще отдаленное время, когда къ пещернымъ Инкерманскимъ жилищамъ снизу вверхъ не было доступа<sup>1</sup>).

На вершине Инкерманской горы, въ которой изсечена группа пещерныхъ храмовъ, уцёлёли развалины могучихъ греческихъ и генуевскихъ крёпостей. 24-го октября 1854 г. въ страшный день Инкерманскаю побоища, въ этихъ развалинахъ засёли русскія войска. Замётивъ это, оранцузскія пойска открыли страшный огонь изъ своихъ орудій. Пули врага градомъ попадали и въ пещерный храмъ св. Климента... Пробоины отъ пуль видны здёсь и до настоящаго времени, а самыя пули хранятся въ маленькомъ музеё киновіи.

396

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Много было слёдано предположеній относительно вопроса, что заставзяло первоначальныхъ обигателей крымскаго полуострова выдалбливать для себя жилища въ нёдрахъ горъ, а не селиться среди роскошныхъ долинт и горъ мёстности?—Не вдавалсь въ подробности, коротко ножно замтить, что роскошных долины Крыма: Инкерманская, Байдарская в другія первоначально были залиты кодой и люди омиужедены были селиться въ пещерахъ, чтобы не страдать отъ зноя и холода на обнаженныхъ вершинахъ горъ Тавриды. Къ этимъ кличатическихъ соображеніямъ, сачо собою разумбется, присоединались еще и стратегическія условія, заставлявшія вообще людей на первой ступени развитія жить въ пещерахъ. Если у подножія Инкерманскихъ скалъ прежде стояла вода, остатки которой теперь называются Червой рёчкой, то древиййній входъ въ пещерныя жилища долженъ быть устрояемъ сверху виязъ, а не на оборотъ. Первые христівне въ Инкерманѣ поселились въ жинщахъ тавро скнеовъ.

Въ послёднее время, на средства московскихъ благотворителей, Инкерманская киновія украсилась двумя довольно вмёстительными храмами. Къ паперти главнаго храма, въ бодьшіе праздники и особенно въ престольный праздникъ, прямо подъёзжаетъ поёздъ желёзной дороги и пассажиры непосредственно изъ вагона идутъ въ храмъ. По всей вёроятности на общирной Руси только и есть одинъ монастырь съ такою особенностію.

На востокъ отъ Инкерманскаго монастыря, по направленію полотна желёзной дороги, цёпь Инверманскихъ высоть прерывается глубовой и повольно общирной балкой. По всей втроятности въ отдаленныя времена это была бухта. На отлогихъ и совершенно обнаженныхъ скатахъ горъ балки видны впадины пещерныхъ жилищъ. Настоятель киновіи Ивкерманской, по окончания литургия 8-го июля, провелъ меня въ былку и, указавъ на узенькую троппику, извивающуюся по ребрамъ горы, сказалъ, что тропинка эта ведетъ еще въ одинъ, очевь хорошо сохранившійся, пещерлый храмъ. Я началъ подниматься по дорожкв. Былъ полдень знойнаго іюльскаго дня; жара была крайне тяжела; HABAленныя солнцемъ, темно-сврыя гранитныя горы дышали зноемъ Іорданской пустыни. Да и вся эта мёстность дёйствительно изсколько напоминала собою "Сорокодневную гору", на которой Господь Іисусъ Христосъ постился предъ началовъ Своего отврытаго служения спасению рода человъческаго. Поднявшись нъсколько выше средины Инкерманской горы, я вступилъ въ довольно помъстительный, HO крайне убогій пещерный храмъ. На алтарной ствив сохранились слёды фресковой иконописи. По некоторымъ остаткамъ этой иконописи можно догадываться, что здёсь была изображена Тайная вечеря, во многомъ напоминающая такое же мозапческое изображение въ главномъ алтаръ Киево-Софійскаго собора. Лики апостоловъ были изображены здёсь во весь ростъ, на сколько познолиль размъръ невысокой ствны. Во всемъ остальномъ храмъ эготъ напоминалъ храмъ

св. Климента. На разсматриваемомъ мною храмъ легко можно было замѣтить печать трехъ періодовъ: первоначально храмъ этотъ былъ цэликомъ выдолбленъ въ гранитной скаль, какъ и храмъ св. Климента въ известковомъ слоъ скалы. Затэмъ, гораздо позже храмъ былъ росписанъ оресковою иконоцисью. Въ какое именно время какъ этотъ, такъ и другіе древніе храмы Тавряды могли быть украшены иконописью?---отвётомъ на этотъ вопросъ могутъ послужить следующія соображенія: въ начале IX го века въ окрестности Херсонеса Таврическаго быль сославь иконоборцами самый мужественный подвижникъ за св. иконы — пр. Никодай Студить, учевикь Өеодора Студита, получившаго посващение отъ патріарха Тарасія, и многіе другіе почитатели св. ивонъ. Пр. Никодай Студить семь діять жиль въ оврестностяхъ Херсонеса<sup>1</sup>). Защитники почитанія иконъ и могли начать украшеніе древнихъ храмовъ св. иконами, если только это не было сдёлано еще до нихъ. Здёсь же въ Крыму жилъ и св. Стефавъ, архіеп. Сурожскій, во время иконоборства предпринявшій путешествіе въ Царь-градъ и дерановенно сказавшій здёсь Льву Исавранину: "если ты меня и сожжешь, и на части разсвчешь, или еще какимъ либо образомъ замучишь, все потералю за иконы и врестъ Господень" »). Такіе мужественные святые Тавриды могли ли не озаботиться объ украшени древнихъ храмовъ св. иконами! Такимъ образомъ оресковая иконопись въ древнихъ храмахъ Крыма вообще должна быть отнесена, самое позднее, въ IX въку. О орескозой иконописи намъ прійдется упомянуть еще. Къ третьему періоду разсматряваемаго здёсь храмь относятся всв остальныя убогія украшенія позднійшаго времени. Ридомъ съ храмомъ изсвчена въ скалъ комната. Комната эта гораздо просториве кездія съ именемъ

Digitized by Google

398

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Полный мъсяц. Востока, архим. Сергія. См. подъ 4 февр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Житія святыхь таврическихь, составленныя ко дню столфтияго юбялея присоециненія Крыма. 31 стр.

св. Климента. Комната и храмъ раздълены сплошною ствною. Въ жаркій полдень въ этой комнать было душно, какъ въ истопленной банъ...

По причинѣ многочисленности пещеръ въ Инкерман-СКИХЪ ВЫСОТАХЪ Я НЕ МОГЪ ПОСВТИТЬ И ОСМОТРВТЬ ВСВХЪ пещерныхъ храмовъ этой дивно величественной мъстности, хотя и отдаль этому дёлу весь день 8-го іюля. Инкермань, какъ извъстно, служилъ каменоломней въ періодъ грекоримскаго владычества въ Крыму. И въ настоящее время Инкерманъ остается такой же неоскудъваемой камероломней. Весь Севастополь, а равно и новый храмъ въ Херсонесъ, ва мъсть крещения равноапостольнаго князя Владимира, храмы Георгіевскаго монастыря и новая киновія въ самомъ Инкерманъ сооружены изъ матеріала, добываемаго наъ высоть Инкерманскихъ. Желъзная дорога изъ Севастополя ороръзала эти высоты дливными тонвелями. Сотни топоровъ и особеннаго устройства пилъ и теперь ежедневно работають здъсь. Когда я слушалъ литургію въ Инкерманской киновіи, вдругъ раздался глухой гулъ. -- это на противолежащей горъ обрушилась часть скалы, будучи наканунь подкопана каменоломами. Я стоялъ у окна и видълъ, что людей вблизи обвала не было, такъ какъ это случилось въ воскресный день. При въвовой работъ въ каменодомняхъ бодьшая часть пещерныхъ жилищъ, а среди ихъ и пещерныхъ врипть, или уничтожены вовсе, или обрублены до половины и явственно видны съ подножія высоть. Такихъ криптъ съ подножія высоть я виділь свыше десятка. Ихъ легко увнать по остатвамъ престода у ствиы и небольшой ниши надъ престоломъ. Нѣкоторые ученые предполагають, что эти устроялись для мощей святыхъ. Можетъ быть, съ виши нъкотораго времени это и такъ, но первоначально онъ могли устрояться и для стоячихъ лампадъ и вообще для освъщенія при богослуженів.

Мат передавалъ настоятель Инкерманской киновіи, что очень хорошо сохранился пещерный храмъ въ горъ,

глубоко проръзанной пополамъ для полотна желъзной дороги и лежащей сейчасъ-же на границъ погоста виновія. Входъ въ этотъ совершенно запуствлый храмъ явственно виденъ, но подняться въ него можно только после устройства осо-Много также уцелело перво-вёковыхъ កែ០ដ лъствины. и на высотахъ, лежащихъ ва противоположной вряптъ сторонъ киновіи. Прежде высоты эти были раздълены широкимъ ложемъ Черной ръчки, а теперь гладкимъ полотномъ желъзной дороги. Входъ въ эти крипты видеяъ, но войти въ нихъ безъ лестницы тоже не возможно. Художникъ Струковъ, при возобновлени Инкерманской киновіи, долго проживавшій здъсь и очень много сдълавшій для киновія, такъ описываеть эти храмы: "на противоположной сторонь Инверману, чрезъ Черную ръчку, на углу свалы, есть три долбленные храма. Одинъ устроевъ въ боку лъстницы (не существующей теперь), ведущей во внутренность свалы; даяве по корридору другой храмъ, имвющій потолокъ въ форм'в правильнаго свода, квадратной формы, но къ сожаленію алтарь отвалился отъ сказы. Третій храмъ рядомъ съ предыдущимъ вь югу, меньшій, нивющій престоль у ствиы, подъ отверстіемъ окня; жертвенникъ изсъчевъ въ вишъ съверной ствны алтаря, отдвлениаго алтарною преградой, воторая, судя по сохранившимся остаткамъ, была высотою 1 арш. 6 вершя, съ однямъ отверстіемъ для входа въ алтарь. Алтарныхъ преградъ съ съвернымь и южнымъ входами я вовсе не встрвчаль въ пещерныхъ храмахъ. Скала съ храмами принадлежитъ г. Севастополю. Въ этихъ храмахъ до Крымской войны быль складь пороха. Надъ храмами, свалы, во время войны 1853-54 гг. были по вершинъ расположены Волынскій и Селевгинскій полки. Недалеко отъ этихъ храмовъ и погребены храбрые Волынцы и Селенгинцы, павшіе 24 октября 1854 года"<sup>1</sup>). Покойный Ливановъ въ онисании "Инкерманской виновіп" говорить, что своемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русск. Вѣсти. 1878 г. Статья худ Сгрукова, стр. 137.

"отставной унтеръ-офицеръ Никита Андреевъ съ товари щами сдълалъ подписку на возобновленіе описываемаго пещернаго храма. Проэктъ возобновленія былъ составленъ художнякомъ Струковымъ и даже утвержденъ епископомъ Таврическимъ Алексіемъ. Но, къ сожалвнію, дъло это останавливается изъ-за нёсколькихъ сотъ рублей... А, между тѣмъ, храму этому грозитъ уничтоженіе отъ рукъ камено ломцевъ" '). Такъ уже и разрушено немало пещерныхъ вриптъ въ Крыму.

Г. Струковъ находилъ еще пещерные храмы въ скалѣ близъ селенія Шули, въ 15 верстахъ отъ Инкермана, въ скалѣ Тепе-Керменъ, на краю восточной стороны, въ полугорѣ, близъ долбленной дороги. Гора Тепе-Керменъ находится въ 4 верстахъ за Крымской "Іосафатовой долиной"") О пещерной церкви въ Черкесъ-Керменъ въ "Путеводителѣ" Сосногоровой говорится: "на скатѣ горы, понижепещеръ, въ отдѣльномъ утесѣ, устроена прелестная маленькая церковь, отлично сохранившаяся. Здѣсь есть и живопись и греческія надписи. Она совершенно цѣла, точно вчера вырублена. Проводники часто забываютъ ее показать; надо спросить – гдѣ эклисе? – и тогда васъ поведутъ къ ней". Проводники въ Крыму – татары; замѣчательно, что они усвоили въ своемъ языкѣ греческое слово ἐххλησία – церковь.

Что пещерные храмы были на протяжения всего Крыма, доказательствомъ тому служитъ слёдующее обстоятельство: на южномъ берегу Крыма, въ деревнѣ Гаспра садовникъ посадилъ кипарисъ. Кипарисъ засохъ. Садовникъ на томъ же мёстѣ посадилъ другой кипарисъ. И этотъ засохъ. Думая, что въ грунтѣ лежитъ слой камня, садовникъ началъ углублять почву. Во время работы обвали-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Инверм. вни. стр. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Путеводитель по Крыму, Караулова. Въ этомъ путеводителъ описано итслолько нещерныхъ криптъ въ Тепе-Керменъ, стр. 240.

Труды Кіевской дух. Академія 1884 г. т. Ili.

<sup>26</sup> 

вается камень и ломъ ускользнулъ вглубь. Когда расчистили большее отверстіе и по лёстницё спустились внизь, то тамъ подъ сводами оказался *пещерный храмъ*. На мёстё отой подземной церкви и теперь существуетъ небольшой наружный каменный храмъ, который я и видёлъ по дорогё пзъ Алупки.

Обычай устроять пещерные храмы изъ Крыма распространился и по бассейну Днёстра. На послёднемъ археологическомъ съёздё въ Одессё Кіевскій ученый В. Б. Антонопичъ читалъ особый интересный рефератъ: "О скальныхъ пещерахъ въ бассейнё Днёстра", въ которомъ докладывалъ, что "въ мёстечкё Лядавё находится цёлый скальный монастырь съ церковью п келліями п все это находится наряду съ первобытными пещерами" 1).

Самый шировій и самый естественный путь изъ Крыма на югъ Россіи — бассейнъ Дивпра. Всякій, кто провзжалъ изъ Севастополи въ Кіевъ по Лозово-Севастопольской жельзной дорогъ могъ во-очію убъдиться въ этомъ. Въ виду такого обстоятельства легко предполагать, что пещерныя постройки изъ Крыма распространились и по бассейну Дявпра. Досточтимыя во всей Россіи, пещеры Кіево-Печерской лавры есть одно изъ священнъйшихъ мъстъ въ этой связи въковыхъ пещеръ.

Съ пещерными поселеніями и съ пещерными храмами Крымскаго полуострова, послужившими прототипами для сещеръ всего обширнаго юга Россіи, можно отчасти познакомиться въ Церковно-Археологическомъ музев при Кіевской Академіи. Въ этомъ музев хранится довольно полная коллекція гипсовыхъ слёпковъ съ Крымскихъ древностей. Гипсовыя модели пещерныхъ жилищъ и храмовъ были сдёланы художникомъ—археологомъ Струковымъ и пріобрётены Императорскою Академіею Художествъ. Въ Академіи онѣ были помёщены въ архитектурномъ музев. Въ мартѣ 1882 г.

<sup>1</sup>) Моск. Вид. 1854 г. № 233 корреспонд. изъ Одессы.



озваченныя модели изъ Императорской Академіи Художествъ были пожалованы Церковно Археологическому Обществу при Кіевской Академіи Августъйшимъ покровителемъ сего Общества, Великимъ княземъ Владиміромъ Александровичемъ и помъщены въ музев Академіи. Всъхъ слъпковъ 44 № №. Г. Струковъ снялъ по масштабу также рисувки и чертежи древнихъ памятниковъ христіанства въ Крыму. Чертежи эти и рисунки помъщены въ статьъ художника въ "Рус. Въсти." за 1876 г. № 9.

Отовтомъ на вопросъ: въ вакомъ видв находились пещерные храмы въ Крыму подъ владычествомъ татаръ?--можеть служеть обстоятельный разсказь упочанутаго выше священняка Іакова Лызлова, посттившаго Крымъ вмъств съ посольствомъ царя Михаила Өеодоровича; "Во время благочестивой державы Государя, Царв и Великаго князя Михаила Өеодоровича, Самодержца всей Руси, и при паствъ великаго господина Іосифа, патріарха Московскаго и всей Руси, въ 1634 г. отъ Р. Хр., случилось мий, многогръшному попу Іакову, быть въ Крымской земль, съ пославникомъ Борисомъ Дворениновымъ. Въ землѣ Крымской, на полуденной сторонъ, на берегу Чернаго моря, противъ бълаго города, (Севастополя), чрезъ морской рукавъ, межъ Козловымъ и Балаклавою, есть гора весьма высокая, каменный утесъ, какъ стрна; высота горы той саженей 100 и больше; отъ моря версть 6; на верху той горы городовъ каменный небольшой и немноголюдный, называемый по татарски Ин-керменъ<sup>1</sup>), и живутъ тамъ татары, греви и армяне Къ тому городку изъ мора проливъ, и тъмъ проливомъ проходятъ корабли изъ многихъ странъ, (должно быть здъсь. говорится объ извистной Севастопольской бухтв, которая теперь не доходить до Инкермана версты на 4, а въ XVII въкъ, какъ видно, омывала подошву Инкерманскихъ высотъ.

26\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Керменъ-восточное слово, означаетъ-кралость. Надо полагать, что отспда провзошло и древнее русское слово-кремль.

Это свёлёніе даеть возможность понять, --- какъ далеко звливало море Инкерманскую долину въ то время, когда жители изсввали для себя поселки въ скалахъ горъ, вакъ это было замъчено выше). Подъ городкомъ (Инкерманомъ) въ полугоръ есть древняя (говорится въ 17 в.) христіанская церковь, высвченная изъ камня, какъ во Исковъ у Пречистой Богородицы. Въ церкви вездъ стънное письмо, отъ многихъ лёть полинялое, (а въ настоящее время и совсёмъ выцвётшее) и олтарь разоренный; въ ней 4 столпа, толщина B0кругъ 4 пядей. Позади лъваго клироса стоитъ каменная гробница, длина 12 пядей, высота въ поясъ, широта, - какъ двумъ лечь; а въ гробницъ земля, а подъ гробницею выдълана конура, какъ у Петра митрополита; въ небъ у конуры писанъ Саваоеъ, а по сторонамъ его пророки. Надъ гробницею на ствив написаны два святые: справа-святой. ростомъ небольшой, одежда на немъ, какъ и на Димитрів царевичѣ, приволока богоръ на золотѣ (наволока богровая по золоту), исподъ зеленый, въ рукахъ держитъ мечъ въ ножнахъ; слбва-святой, ростомъ великій, одежда, какъ на Димитрів, мученикв Солунскомъ,-верхния риза богоръ съ ЗОЛОТОМЪ, ИСПОДЪ ЗЕЛЕНЫЙ, ВЕРХНЯЯ ПУГОВИЦА ЗЕСТЕГНУТА, въ дъвой рукъ держитъ выспрь крестъ (подвитый кресть). Подписки главы обурачены (около главъ ореолъ); ствны стесаны (?); въ гробницъ лежатъ мощи нагія, нетлённыя. Подлѣ тѣхъ мощей, другія мощи-однѣ кости. Подлѣ той гробницы, другая гробница, въ церковномъ погоств, гдъ много человъческихъ головъ и костей. Позади праваго клироса каменныя перила, въ человъка вышиной; между пе-• рилъ церковной стёны гробница же въ помосте церковномъ; -рака, какъ дечь человъкамъ тремъ, или четыремъ, въ ней семь человъческихъ головъ и кости нагія. Двери у церкви чинаровыя, а съ паперти, трое дверей затворныхъ; протявъ церковныхъ дверей врасное окошко для свъта, какъ у Пречистой во Псковћ. Идя во храмъ, направо трапеза, свътлица, а слъва два придъла также разоренные, **4TO** 

Digitized by Google

да по паперти многія каморы, что келіи, а лёстница на паперть, какъ у Благовъщенія. А около той горы, многія горы высокія до самыхъ желівзныхъ вороть и до Таманьскаго перевозу въ востоку, а высоки и сказать мудрено: облака ходять низко въ полугоръ, а по горамъ, мноня разоренныя церкви христіанскія, а промежь горь живеть много арыянъ и христіанъ; но благочестіе изсякло отъ татарскаю поселенія. Да около твхъ-же церквей жилья въ горахъ, подобно стрижамъ, комора объ комору, высоко и низко, на полверсту и больше. Въ нихъ живутъ греки, а другія пусты Да мимо же того городка, промежъ горъ, прошла рѣчка. съ Яузу, и пада въ море. (Это Черная ръчка). И въ 1634 г. во 2-й день марта, захотвлъ я пойтя въ тотъ Ин-городокъ на поклонение мощамъ, и на увъдение взяли съ собою посольскаго приказу толмача Юрья Бурнашова, да Воротинскаго убзда Рождественскаго дьячка Силу Кирилова, - и пошли въ городъ Инъ. Съ нами послано было отъ посланнива Бориса Дворенинова одежда на мощи и саванъ, и вънцы, и покровъ. Отъ Яшлавскаго стана дороги верстъ 30. И припель и въ тотъ городъ, и вошель въ пещеру къ русскому плённику Максиму Иванову Новосильцу, -а тотъ Иванъ живеть въ плёну 32 года. И дождались мы ночи, татарскаго ради разора, и вошли въ храмъ, гдъ были мощи, вынули ихъ изъ гробницы, положили на доскъ, и отерли полотенцемъ съ теплою водою для того, что пала на мощи пыль" 1). Ладъе благочестивый священникъ Іаковъ разсказываеть, какъ онъ спряталъ мощи, впрочемъ лицъ не извъстныхъ. Вь такомъ видѣ запустѣнія находились древніе христіанскіе храмы въ Крыму до управленія Таврической спархіей архіепископа Иннокентія. Какъ было сказано выше, онъ первый извлекъ изъ мрака забвенія эти св. храмы. Впрочемъ, въ значительной части ихъ еще и художнивъ Струвовъ вашель остатки пороховыхь свладовь. Пороховой складь

<sup>1) &</sup>quot;Зап. Одес. Общ." Т. Ш.й.

былъ и въ пещерномъ храмъ съ именемъ св. Климента, папы Римскаго...

Пещерении храмами далеко не ограничиваются всв драгоцённые остатки христіанскихъ древностей въ Крыму. Завсь сохранилось также не мало разваливъ очень древвихъ храмовъ, сооруженныхъ на поверхности земля. Развалины въкоторыхъ изъ нихъ на 5 илп 6 въковъ древнъе остатковъ самыхъ древнихъ храмовъ въ Кіевъ, напр. храма св. Василія на Перуновомъ холмѣ, входной арки въ храмѣ Спаса на Берестоль, "нерушямой ствим" въ храмъ св. Софіи въ Кіевскомъ каоедральномъ соборѣ, памятняка св. Ирины и т. д. Мив посчастливилось видеть развалины древнихъ храмовъ совершенио на двухъ противоположныхъ концахъ Крымскаго полуострова, именно: одинъ храмъ въ Херсонесь, лежащій параллельно съ новымъ величественнымъ храмомъ на мъстъ крещенія св. и равноапостольнаго внязя Владиміра и при томъ такъ близко къ сему послёднему, что при осмотрё развалинъ невольно рождается вопросъ: а, можетъ быть, и въ семъ св. храмв крестидся квязь Владиміръ?! Такъ величественны ети развалины! почему именно думають, что просвѣтитель Руси врестился въ другомъ храмъ, отстоящемь отъ этого ва разстоявія пяти, шести шаговъ? второй храмъ, съ остатвами оресковой иконописи, я видель въ деревнъ Ай-Базиль, (св. Василія, - татарское Ай есть передвляя греческаго -ауюс). Деревня Ай-Базиль находится нераздульно съ г. Ялтой, какъ предыйстье города. (Часть фресвовъ изъ развалинъ храма въ деревит Ай-Базиль я привезъ въ Кіевъ для Церковно-Археологическаго музея). Что развалины храма въ деревнѣ Ай-Базиль очень древни, видно изъ того, что часть храма "для върныхъ" и часть храма "для оглашенвыхъ" почти равны по размърамъ, а, слъдовательно, храмъ можетъ быть отвесевъ къ тому отдаленному періоду распространения христіанства, когда омашенных было еще

много<sup>1</sup>). Сохранились также развалины древняго храма въ Партенить — деревнь, лежащей по дорогь изъ Ялты ВЪ Алушту и Симферополь, (Очевидно, что вазвание мёстности Партепить происходить оть греческаго слова Парбе́уос--дъва. Въ "Путеводителъ" Евг. Маркова есть предиоложение. что именно съ этою мистностію связань греческій миоъ о принесения въ жертву девственной Иолгения). Сохраниянсь развалины древняго храма и въ деревні Ай-Тодоръ, гдъ теперь Ай-Тодорскій маякъ въ виду Ялты. Вообще на Таврическомъ полуостровъ уцълъло очевь много развалинъ древнихъ христіанскихъ храмовъ, но описаніе ихъ, какъ видно изъ заглавія настоящей замътки, не входить въ нашу задачу. Въ Тавридъ была цълая Готоская многочисленная епархія, отъ которой тоже здвеь остались свои слёды, но изученіемъ ихъ, можетъ быть, займется кто-либо другой...

Подводя итогъ всему сказанному здъсь, я заканчиваю свою замътку слъдующими обобщеніями:

1. Между христіанствомъ, распространившимся въ Крыму съ 1 же вѣка послё Р. Хр. (Метафрастъ утверждаетъ, что св. Климентъ папа Римскій засталъ здёсь до 2000 христіанъ и самъ устроилъ до 75 храмовъ), и усвоепіемъ христіанской религіи нашими предками существуетъ вѣковал живая, неразрывная сиязь. Наши предки еще задолго до мудрой Ольги и равноапостольнаго князя Владиміра, вслёдствіе этой связи, были знакомы съ главными догматами христіанской религіи, но не имѣли дѣятельной иниціативы сверху принять ее. Путь Ап. Андрея по Диѣпру къ горамъ Кіевскимъ и далѣе на сѣверъ получаетъ при этой связи наглядное значеніе, хотя это значеніе въ иѣкоторыхъ новыхъ трудахъ по исторіи русской Церкви подвергли нѣкоторому сомнѣнію<sup>\*</sup>)... Дальнѣйшее послѣ про-

<sup>&#</sup>x27;) Вь одномъ путеводителѣ по Крыму говорится, что храмъ въ деревиѣ Ай-Базиль относится къ XV вѣку. Здѣсь явная несообразность. Въ эго время древній храмъ былъ разрушенъ татарами.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сч. "Сказаніе о посъщенія Руси Ал. Андресмъ" вл. "Ист. рус. Церк." Е. Голубинскаго. Гл. 1-я.

повёди Апостола Андрен ознакомленіе съ христіанствомъ чрезъ Крымъ-путемъ твердымъ, сухвиъ, не особенно и далекимъ, до временъ Аскольда и Дира пройдено молчаніемъ по неизвъстности въ лътописи. На основания большаго количества древивйшихъ христіанскихъ памятниковъ въ Крыму какъ пещерныхъ, такъ и сооружевныхъ на поверхности земли несомнённо можно утверждать, что хрястіанство здёсь было очень распространено на протяженія всего подуострова цвлякомъ. Какъ же объ немъ могли вичего не знать въ ближайщей сосвдней земдв?! Есть историческія указанія на то, что между Крымомъ и Кавказомъ существовала іерархическая связь. Св. Іоаннъ, архіепископъ Готоскій, жившій въ Партенить, быль посвященъ приблизительно около 759 г. католикосомъ Грузін'). Путь въ Грузію трудиће, чћиъ путь въ Кіевъ, особенно при тогдашнихъ способахъ мореплаванія. Чрезъ Крымъ наши предки познакомились и съ Византіей. Знакомство съ Византіей поздиве.

2. Путь, которымъ христіанское богопознаніе распространялось изъ Крыма на югъ Россіи и далѣе, были бассейны рѣкъ: Днѣпра, Днѣстра, а, можетъ быть, и Буга... Есть историческія свидѣтельства, что издавна по Днѣпру были греческія колоніи, и естественно предполагать, что въ этихъ колоніяхъ жили христіане<sup>3</sup>). Такимъ образомъ наши предки, будучи издревле основательно ознакомлены съ св. христіанскою религіею, такъ усердно и такъ единодушно приняли ее при св. Владимірѣ. Вотъ почему "ликовала вся земля<sup>а</sup> въ великій и священный день крещенія земли русской. Иначе этотъ фактъ необъяснимъ.

<sup>4</sup>) Въ музей древностей при Кіевскомъ университеть хранится очень много предмогонъ греческой культуры, найденныхъ при раскопкахъ въ Кіевской губ. Въ Императорскомъ эрмитажѝ собрано до 1000 вещей скиескихъ и греческихъ древностей, часть которыхъ откопана въ курганахъ вно Крыма, по бассейнамъ ръкъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Четьн-минея м. Макарія, подъ 15 декабря.

3. По силъ § 13 Устава Церковно-Археологическаго Общества при Кіевской дух. Акадомін Общество это можетъ командировать извъстныхъ ему по своей солидной учености лицъ для изучевія особенно важныхъ въ археологическомъ значения ивсть. Такое мысто безспорно есть Крымв. Ученая новздка туда, утвердительно можно сказать, дала-бы богатый археологическій матеріаль. До пастоящей поры туда путешествоваля не спеціалисты по церковвой археологія, для которыхъ изучение особенностей въ древнихъ храмахъ не составляетъ существевнаго вопроса. А между твмъ. даже при легкомъ осмотръ древанхъ алтарей оказывается, что древніе престолы, місто этихъ престоловъ въ алтаръ, впадина въ престолахъ, ниши надъ престолами, сопрестоліе, свдаляща для священнодвйствующихъ, жертвенники, углубленія въ нихъ, мёсто ихъ у окна и алтарныя преграды полны особенностей, и особевностей важныхъ для церковной археологіи. Накоторые изъ этихъ храновъ на цалыя столатія дрэвнве нашихъ самыхъ древнихъ храмовъ. Изучение адтарной преграды выяснило бы недачній мистный спорь по этому вопросу. А сколько можно бы получить историческихъ обобщеній большой важности и значевія!...

Намътивъ свои обобщения, вызванныя посъщеніемъ христіанскихъ древностей въ Крыму, разработку ихъ предоставляю ученымъ силамъ другихъ.

Священникъ Кл. Ооменко.

## Посъщеніе Высокопреосвященнымъ Митрополитомъ Кіевскимъ Платономъ римско-католическаго костела въ м. Коростышевъ и послѣдствія сего посѣщенія.

Обозрёвая въ нынёшнемъ году церкви своей спархіи, Высокопреосвященный митрополить Кіевскій и Галицкій Платонъ 14 іюня прибылъ въ м. Коростышевъ, Радомысльскаго увзда. Коростышевь 14 лють не видаль первосвятителя Кіевскаго, и потому не удивительно, что прибытіе Высокопреосвященнаго Платона вызвало въ мъстечкъ всевозбуждение не только въ средъ кореннаго, правообщее славно-русскаго, но и въ средъ польско-еврейскаго населенія. Владыка въвхалъ въ мъстечко при колокольномъ звонѣ не только въ православныхъ церквахъ, но и въ римско-католическомъ костелю, былъ встръчевъ православвымъ духовенствомъ съ хоругвями, крестомъ и св. водою, и хлвбомъ-солью отъ представителей крестьянскаго и мъстнаго мъщанскаго еврейскаго общества. На другой день, 15 іюня, Высокопреосвященный совершиль божественную литургію, по окончании которой сказаль, съ свойственною ему простотою, общепонятностью и вразумительностью, ризь присутствовавшему въ храми народу, въ числи котораго было много католиковъ-поляковъ.

Всеобщимъ возбужденіемъ Коростышевцевъ увлеченъ быль и настоятель мёстнаго католическаго костела ксендзь Моравичъ и оказалъ подобающую честь маститому нашену іерарху, который съ своей стороны счель необходимымъ отвётить всендзу Моравичу своимъ архипастырскимъ внимавіемъ и въжливостію. 14 іюня, въ ожидавіи прибытія Высокопреосвященнай паго митрополита Платона въ м. Коростышевъ, всендзъ Моравичъ сталъ у растворенной двери костела, въ облачения, съ крестомъ и св. волою, и велялъ **УДАДИТЬ ВЪ КОЈОКОЛА, КОГДА РАЗДАЛСЯ ЗВОНЪ ВЪ ПДАВОСЛНВ**пыхъ церквахъ при появлени окипажа, въ которомъ тхалъ маститый, славный јерархъ русскій. Въ этотъ разъ однако же Высокопреосвященный провхаль мимо костела не остававливаясь, да и на слёдующій девь вовсе не дималь быть въ костелв и что нибудь говорить въ немъ и хотвлъ только оказать вниманіе и взаимную в'яжливость лично всендау Моравичу. Вотъ какъ передается объ этомъ въ "Кіевлянивъ" (№ 179), со словъ Высокопреосвящевняй паго Платона: "При вътать моемъ въ Коростышевъ производился колокольный звонъ не только въ двухъ православныхъ церквахъ, но и въ костелв этого мвстечка, а когда я прибылъ на отвеленную мяв квартиру въ домв старшаго православваго священника, то, вывств съ другими лицами, явилса ко мив засвидвтельствовать свое почтоніе и настоятель костель ксендзъ Моравичъ. Увидъвъ Моранича, хозяниъ квартиры NOON ДОЛОЖИЛЬ NEB, ЧТО ЭТОТЪ КССНДЗЪ НАХОДИТСЯ ВЪ ОЧСНЬ хорошихъ съ нимъ отношеніяхъ. Все это понравилось мив, почему я дозволиль хозянну пригласить Моравича въ объду. который тогда приготовленъ былъ въ моей квартиръ; а вогда сей ксевдзъ выходялъ отъ меня долой, то я сказалъ ему, что я намбренъ посвтить его завтра после объдни въ православной церкви и посмотрёть на его хозяйство, которымъ онъ, какъ миб сказали, хорешо занимается. На другой девь, послъ совершенной мною литургів, я приказалъ кучеру моего экипажа забхать къ ксевдзу Моравичу, жившему при костель, на той улиць, по которой вадлежало мив вхать въ свою квартиру. Это было исполнено. Но

когда я вышель изъ экипажа на костельномъ дворѣ, то увидваъ, что Моравичъ стоитъ у входной двери костеда въ церковномъ облачении съ крестомъ на блюдъ, а другое блюдо съ св. водою и вропнломъ держалъ въ рукахъ сослужитель его. Что мав было двлать? Я подошель къ кресту и благоговъйно поцъловалъ его, а затъмъ, снявши клебукъ свой, окропиль себя св. водою, какъ слёдовало христіанину и духовному лицу. Послѣ сего Моравичъ пошелъ ввутрь костела къ олгарю, а костельный органъ заиградъ, и началось молебствіе. Что опять надлежало мнѣ сдёлать? Удалиться ли оть костела, въ которомъ было тогда множество католиковъ и православныхъ, или стоять у входной костельной двери? То и другое казалось мив неприличнымъ, а народу могло показаться страннымъ, ксендзу же Моравичу непріятнымъ и обиднымъ для него. Поэтому я послёдовалъ за этимъ ксендзомъ въ костелъ и стоялъ около него во время молебствія. -- Послё молебствія Моравичь покловился миж, а я поблагодариль его поклономъ же и затвыв осматриваль востельную ризницу. Выходя изъ ней, Моравичъ сказалъ мив, что въ ихъ костелв есть чудотворная икона Божіей матери, о которой мив прежде говорили, что она взята въ костель изъ какой-то уніатской церкви и, можеть быть, находилась нъкогда во владъніи православныхъ. Услышавъ о сей иконъ, я подошелъ къ вей и земно поклонился ей, а потомъ придожился къ ней и опять сдвлалъ земной повловъ предъ нею. Послѣ того я вышелъ на средину костела н, увидёвь въ немъ много православныхъ, которые мирко стояли съ католиками и просили у меня благословенія, я забыль, что нахожусь въ костель, и по какому-то вдохновению произнесъ извъстную ръчь безъ всякаго приготовленія".

Въ этой ричи Владыка говорилъ приблизительно слидующее: "Господь нашъ Іисусъ Христосъ, приходившій на вемлю ради нашего спасенія и водворенія мира на земли, внушаетъ намъ чрезъ Своихъ апостоловъ, чтобы мы хри-

стіане были единодушны и единомудревны, жили между собою въ любви и согласія, не имъли вражды и раздоровъ. Таковы въ началъ и были христіане, у которыхъ тогда, по выраженію свящевнаго писателя "Двяній Апостольскихъ", бы» одно сердце и одна душа. Къ сожалвнію, не долго такъ было, но вскор'в враиз человика. О коемъ говоритъ Інсусъ Христосъ въ извёстной Своей притчё, сталъ свять плевены на нивѣ Христовой и производить разномысліе въ хрястіанахъ; отъ сего произошло наконецъ то, что единая Церковь Христова раздвлилась на двв: западно-католнческую и восточиую, отъ которой происходить наша руссвая православная. Это-двъ родныя сестры, которыя, исповъдуя въ сущности одно ученіе главныхъ его догматахъ, не согласуются Христово въ между собою въ.въкоторыхъ метеніяхъ. Всъ истинные христівне, водящіеся миролюбивымъ духомъ Христовымъ, желаютъ, чтобы овъ примирились; но когда родные поссорятся, то они трудно примиряются; поэтому западная и восточяая Церкви досель находятся въ раздъленія. Доколь продлится ихъ раздвленіе-одному Богу известно; но мы, братія и сестры --- католики и православные, не смотря на раздёленіе Церквей нашихъ, должны хранить, по заповъди апостольской, единение духа въ союзъ мира, но должны враждовать между собою, а напротивъ обязаны жить въ любви и согласія, потому что взавмная любовь заповёдана намъ Самимъ Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ, составляетъ главный признакъ истинныхъ учениковъ Его к есть такая добродътель, безъ которой и самая въра, по словамъ апостола Павла, ничто".

"Мив думается, — говориль впоследствіи Владыка, что это произшло по особому действію Промысла Божія, который желаль, чтобы католики хотя разъ услышали въ своемъ костеле слово примиренія съ православными, и чтобы это слово изъ ихъ костела пронеслось по всей Европё къ вразумленію христіанъ, забывающихъ нынё Христову заповёдь о взаимной любви". Да! эта рёчь маститаго нашего Владыки дэйствительно провеслась по всему христіанскому міру, православному и инославному, и произвеля различное до противоположности впечатлёніе, смотря по свойству воспринявшей ее почвы. Слъво о евангельскомъ мпрё и любви оказалось на этотъ разъ темъ мечемъ, о которомъ Спаситель сказалъ: не мните, яко пріидосъ воврещи миръ на землю: не пріидохъ вововрещи миръ, но мечь (Мате. 10, 34). Но этотъ мечъ вскрылъ и обнаружилъ наши ввутренніе недуги, отдёлилъ больныя части отъ здоровнихъ и тавамъ образомъ подилъ желающимъ средства къ исцёленію всего организма. Слово Высокопреосвященнаго Платона о евангельскомъ миръ и любви для погибающихъ было юродствомъ, для спасаемыхъ — силою Божіей.

Приведенная рёчь Высокопреосвященнаго Платона, сказанная внагно, просто и съ отеческою любовію, проязвела глубокое и пріатное впечатлёніе на всёхъ бывшихъ въ костелё, изъ коихъ многіе говорили: "вотъ такъ надлежало бы всегда учить насъ", "благословенны уста, произносящія эти слова", и т. п. Она обрытила на себя вниманіе всей русской и даже заграничной печати и встрётила необыяновенное сочувствіе не только между православными, но и между католиками. Владыка сталъ получать письма отъ разныхъ лицъ, съ выраженіемъ чувствъ, какія возбудило въ нихъ чтеніе его рёчи.

Воть некоторыя изъ характернейшихъ писемъ. "Ваше Высокопреосвященство, — пишетъ одна неизвёстная, какь видно, высокообразованная особа, — отъ избытка чувствъ говорятъ уста. Въ данномъ случаћ, избытокъ долженъ быть действительно чрезмерный, если онъ заставилъ смелость взять верхъ надъ скромностію. Я прочла речь, сказанную Вашимъ Высокопреосвященствомъ въ церкви западнаго благочестія; радость, которой я была объята при этомъ, настолько велика, что я решаюсь высказать ее прямо тому, кто произнесъ святыя слова примиреція. День возсоедивенія

Digitized by Google

Церквей, быть можетъ, еще далевъ отъ насъ, но Богъ его готовить; я втому върю, върю безусловно, и слова любви Вашего Высокопреосвященства озарили эту въру лучемъ Подобныя слова не могутъ оставаться безслёдваложаы. паднютъ въ сердца росою и тихо, незамътно BIJNN: OHN готовять всходъ жатвы Господней. Зсыно кланяюсь Вашему Высокопреосващенству и прошу Васъ, Владыко, не отвазать въ Вашемъ архипастырскомъ благословении смиренной рабъ Вашей Елизаветъ" (5 іюля 1884 года). А вотъ письмо о томъ же предметъ добраго ватолика, не скрывшаго своего имени и даже адреса. Ваше Высокопреосвященство! Прочитавъ въ польской гезетъ Kraj, N 27, о посъщени Вашимъ Высокопреосвящевствомъ м. Коростышева, душа моя наполнилась такимъ истивнымъ и глубовимъ благоговъніемъ предъ Вами, что не могу о томъ безмолено остановиться. Произведшія на меня такое глубокое вліяніе слова рѣчи Ващей, сказанныя въ Коростышевъ при выходъ изъ римскокатолическаго костела къ народу различныхъ сословій и обояхъ въроисповъданій, поселили во мет убъжденіе, что если бы такъ всё духовные высокіе пастыри поступали, то между людьми селился бы одинъ лишь завёщанный Спасителемъ миръ и братская любовь, потому что сказанныя Вашимъ Высокопреосвященствомъ слова достойны одлишь непосредственнаго ученика Христова. Слова ного даже въ печати уже произвели на читавшихъ такое теплое, доброе, спокойное и умаляющее влівніе, что вевольно чувствуешь въ душв какую-то отраду; до какой же степени ови могли вліять на тёхъ, которые могли слышать Ваше живое слово! Такія слова можетъ говорить только истинный христіанскім пастырь и точный послёдователь и исполнитель указаній Христовыхъ, — славяницъ, какъ и Кириллъ и Меводій, и притомъ настоящій русскій, мирящій ко благу общаго русскаго отечества всв населения Росси посред. въры Христовой. Я не считаю себя достойнымъ ствомъ вести съ Вашимъ Высокопреосвященствомъ перениску, но,

416

уповая на Ваше христіанское снисхожденіе, осмѣлился вылить предъ Вами наполняющія мою душу чувства благоговѣнія". Имѣется письмо и отъ крестьянина, который, выражая свои сердечнѣйшія чувства любви въ митрополиту за его слова любви и примиренія и прилагая тотъ номеръ газеты "Свѣтъ", въ которомъ помѣщена передовая статья о Коростышевской рѣчи митрополита, подчеркиваетъ слѣдующія слова: "такими дѣйствіями миръ скоро водворится на нашей западной украинѣ. Вмѣстѣ съ нимъ исчезнуть нетерпилость и фанатизжъ" ("Кіев. Епарх. Вѣдом.", № 17).

Приведемъ еще подобнаго же содержавія "Сыновнее посланіе православныхъ жителей м. Коростышева къ Высокопреосвященному Платону", составленное ими 8 сентября сего года, въ день храмоваго праздника Коростышевской Рождество-Богородичной Церкви. "Вы сокопреосвящение выйшій Владыко"! пишутъ коростышевцы. "Дни Вашего святительскаго у насъ пребыванія (14 и 15 іюня сего года) были я освящаются въ памяти всего населенія Коростышева, какъ праздникъ торжества христіанскаго мира и величайшій братолюбія. Принеся въ Рождество-Богородичномъ храмъ нашемъ безкровную жертву для примиренія міра нашего съ Богомъ, Ваше Высокопреосвященство въ пастырской бесвде своей къ намъ, которую Вы начали изаключили словами Вожественнаго Пастыревачальника-мирь Мой оставляю вама, заповёдали намъ миръ съ Богомъ, со своею совъстію в съ ближними, наставивъ видъть ближнихъ HA только въ исповъдующихъ христіанскія религія, но и въ евреяхъ, отрицающихъ христіанство. Просвътленные уразумъвіемъ, какое глубочайшее в священевйшее для человъчества значение ниветъ миро Христовъ, "необходимый", по святительскому слову Вашему, для получевія небеснаго, въчнаго спасенія и составляющій важное условіе вашего земнаго благополучія в счастія", мы сподобялясь услышать не только дальнъйшее разъяснение этой высочайшей вден о миръ Христовомъ, но и видъть въ архипастыр-

скомъ примъръ Вашемъ ся примъвение. Во въки незабвенны будуть для насъ тв святыя минуты, когда, подъ свню римско католическаго костела, Ваше Высокопреосвященство, поклонясь находящимся въ немъ христіанскимъ святынямъ и увидъвъ себя окруженнымъ и католиками и православными, обратились къ намъ, до наитію, какъ мы върниъ, миротворящаго Духа Христова, съ отеческа-кроткимъ наставленіемъ, "чтобы мы, братія и сестры, католики и православные, дъти родныхъ сестеръ, церавей православной восточной и западно-катодической, исповъдующихъ въ сущности одно ученіє Христово въ главныхъ его догматахъ и не согласующихся между собою въ нёвоторыхъ мнёніяхъ, не смотря на раздъленіе церквей нашихъ, хранили въ себъ единение духа въ союзъ мира, потому что взаямная любовь заповъдана намъ самимъ Господовъ нашимъ Іисусомъ Христомъ и составляетъ главный признавъ истивныхъ учениковъ Его и есть такая добродітель, безъ которой и самая втра, по словамъ апостола Павда, вичто". Внимая симъ евангельски-простымъ святительскимъ словамъ Вашимъ, мы чувствовали въ трепетв сердецъ нашихъ незримое присутствіе среди насъ божественной любви, принесшей мирь мірови, а въ озарившей насъ мысли объ истинномъ миръ Христовомъ и истинной любви христіанской асно видвлось будущее благодовствіе и счастіе нашего дорогаго намъ отечества, - царство Божіе, въ немъ же пъсть еллинъ, ии іудей, ни римлянинъ. И мы запечатлъли въ глубинъ души Ваши архинастырскія наставленія крупкимъ обътомъ: "Пусть, – говорили мы, наши Церкви восточная и западная раздълены различіемъ нъкоторыхъ мнъній, обрядовъ и обычаевъ, но, пока Господу будетъ угодно соединить ихъ, — свято храня догматы, правила и обычаи своей святой православной восточной Церкви, не будемъ соблазняться въ западномъ братнемъ исповъданія особенностими его мизній, будемъ почитать его христіанскую свитыню, ве будемъ огорчать неподтительностію его святителей и Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. ІП. 27

служителей и нашимъ братьямъ о Христв согражданамъ католикамъ не будемъ подавать повода къ жалобамъ на васъ и къ сомитніямъ въ пріязни нашей.-И со стороны слышавшихъ Ваши свитительскіе завёты римско-католи. ковъ, ни въ рёчахъ ихъ, ни въ дёйствіяхъ, ничто не давало намъ повода сомнѣваться, чтобы они не были исполнены твхъ же мыслей относительно насъ, того же высоко-христіанскаго одушевленія стремленіемъ къ миру Христову и христіанскому братолюбію. Называя Васъ святителемъ и Вашя завёты священнёйшими и истинио-архицастырскими. Ови усугублали нашу радость о Господа, иже всамъ человакамъ желаетъ спастися и прійти въ разумъ истаны.-Непрестанно воспоминая о Вашемъ святительскомъ у насъ пребыванія, когда и мы, и всё вокругь насъ находились подъ неотразимымъ дъйствіемъ любви и мира, которыми преисполнено Ваше отечески доступное и открытое сердце, непрестанно возносимъ и благодарение Всевышнему мы Подателю всёхъ благъ, что опъ удостоилъ нашу малую церковь соделяться причастивцею столь высоваго благовъстія о братскомъ единенія христіанъ восточнаго и западнаго благочестія въ союзъ любвя и мира Христовыхъ... Завъты Ваши, любвеобильпъйшій и миролюбивъйшій архипастырь нашъ, останутся для нашего отечества (дерзаемъ върить въ сіе встами силами души вашей) незыблемымъ памятникомъ того Христова духа смиренія, кротости, миролюбія и братолюбія, восителями котораго Господу угодно было содълать представителей нашей святой православной вселенской Церкви, а для насъ, послушныхъ чадь ея, свътозарнымъ путеводителемъ въ нашихъ отношеніяхъ не только къ послёдователямъ братскихъ, христіанскихъ исповёданій, ио и въ твмъ, которые, не въдая, что творятъ, уклоняются отъ христіанства. Въдая и въря, что не вражда побъдвла и побъдитъ міръ, мы, по святительскому завъту Вашему, благоговъйно чтимый нами архипастырь нашъ, возносимъ мольбы Всевышиему Пастыреначальнику, да продлять Онъ въ здравіи и благодеиствій маститыя літа Ваши для блага, во славу п на соединеніе свитыхъ Божіихъ церквей! Просимъ и Вашехъ святительскихъ молитвъ за насъ ко всесильной любви, да укрѣпитъ она насъ въ храневій завѣтовъ Вашихъ о союзѣ мира Христова и любви христіанской, вопреки всѣмъ навѣтамъ вражды и ненависти". (Кіевл., № 209).

Къ прискорбію, ивкоторые, именующіеся христіанами, во не водящіеся Духомъ Христовымъ, въ перетолкованія своихъ баноническихъ или ритуальныхъ правилъ пытались изыспивать видимость какъ бы законныхъ оснований, чтобы единенію христіанъ во всесвятомъ Христъ противопоставить разобщение даже въ почитании святынь християнскихь, чтобы на привѣты мира отвѣчать враждою и за христіанское смиреніе и почтительпость сурово наказывать, какъ за преступленія противъ гордости и высокомврія. "Польская партія усмотръла вообще въ дъйствіяхъ всендза Моравича недостатокъ, гдв это по ихнему несбходимо, вражды по отношевию въ русскому населению и такому представителю, какъ Его Высокопреосвященство, Кіевскій митрополитъ Платоиъ... На 4-й день посът посъщения митрополитомъ Шлятономъ востела, -- писали воростышевцы, -- по почтъ былъ отправленъ изъ Коростышева пакетъ житомирскому епископу Козловскому оть полячковъ экономія коростышевскаго имънія, заправляемаго полякомъ Б., съ жалобой на всендза Моравича, который, по върному разсчету Б., послъ факта пріема всендзомъ Моравичемъ въ костелѣ митрополита православнаго, долженъ былъ получить наказание за неимъние въ себѣ достаточно вражды къ русскому духу и къ русской православной Церкви" (Кіевл., № 203). Насколько справедлива эта догадка православныхъ коростышевцевъ, мы не знаемъ; во римско-католическая административная власть действиувидела въ посещении православнымъ іерархомъ тельно католическаго костела оскорбление своей религии и оскверненіе костела и подвергла жестокому преследованію настоя-27\*

теля костела, допустившаго это "оскорбленіе" и "оскверненіе", и даже, говорять, — прпнесла жалобу на Высокопреосвященнаго митрополита Платона. Вызванный луцкожитомирскимъ епархіальнымъ епископомъ Козловскимъ въ Житомиръ, ксендзъ Моравичъ услышалъ отъ своего архипастыря, между прочимъ, такія слова: "ты принялъ въ костелъ архіерея схизматика и молился о немъ, ео ipso excommunicatus es".

"Суровостію и враждою дышать эти надменныя слова".-говорить "Кіевлянинъ". "И если анаоемы, бросаемыя ва насъ, схизматиковъ, изъ Рима и другихъ іезуитскихъ заграничныхъ притоновъ, растравляютъ рану разъединевія русскихъ съ поляками, вызываютъ въ насъ скорбь и сожаление объ ослепленныхъ фанатикахъ, то последнее резкое слово, сказанное у насъ, въ Житомирв, въ нашемъ, пожалуй, русскомъ Римѣ, сказанное противъ скромнаго и высокаго пастыря, есть не только проявление слёпаго фанатизма, но есть оскорбленіе, направленное одинаково какъ противъ пастыря, такъ и противъ всего русскаго народа. Можетъ ли идти дальше нетерцимость, неуважение и злоба? Можетъ ли быть рвчь о какомъ либо "примиренія", когда руководители и пастыри народа воспитывають свою паству въ злобъ и руководять враждою? Можеть ли быть, наконець, допупредвловъ?... нетерпимость до такихъ Неужели шена право, предоставленное папѣ римскому назначать еписковъ Россію, даетъ послёднимъ право доходить до повъ оскорбленія, считая свои костелы оскверненными входомъ православнаго пастыря, проповёдывающаго миръ и любовь? Если такъ, если по каноническимъ правиламъ католической цервви православный ісрархъ есть сретикъ, оскверняющій ихъ храмъ, то могутъ ли быть терпимы подобныя правила и подобное отношение къ представителю господствующей религіи въ Россіи? Но мы не хотимъ призывать на васъ, ослёпленные фанатики, громовъ небесныхъ и земныхъ. Къ вамъ, пастыри воинствующей церкви, мы обращаемся еще

420

Digitized by Google

#### посъщ. выс. митр. ківв платономъ рим.-ват. кост. 421

разъ съ словами мира и любви и думаемъ, что лучше было бы вамъ не изрыгать хулы, такъ какъ время ваше прошло и царство ваше не отъ міра сего! Кого вы удивите, кого испугаете своей анаеемой? Одного, двухъ малодуш. ныхъ ксендзовъ вашей рати? Но народъ, на который вы, ввроятно, разсчитываете, васъ не понимаетъ, по крайней мъръ у насъ. И если вы въ рядахъ своей рати насчитаете еще быть можеть изсколько лиць изъ quasi-янтеллягентнаго слоя польскаго населенія, то есть другой слой, составляющій фундаменть и основу населенія, врестіяне, которые не понимають и не поймуть вашей злобы. Между тёмь, вы вашей враждой мвшаете жить и развиваться всёмъ намъ. И если этого не понимаютъ въ Римъ, то должны же наконецъ понять вы, здъсь живущіе. Или вамъ любо поддерживать польскую "справу"?... Но мы все таки ставимъ вопросъ: могутъ ли быть допускаемы подобные воинствующіе пастыри среди мирнаго католическаго населенія. благословляющаго уста, обратившіяся въ нимъ съ словами мира и любви, которыхъ это население отъ своихъ пастырей викогда не слыхало"?

Цитируя первую половину этой тирады "Кіевлянина", "Новое Врема" прибавляеть: "Правдиво и прекрасно сказано. Однако, отчего же "не можеть быть рвчи о какомъ либо примирени"? То еще не бъда, что католическій епископь такъ рвзко высказалъ злобу и вражду къ православію. Никого онъ не удиянть, никого не испугаеть своей анаеемой. Народъ не понимаетъ такой невъроятной злобы. Но чтобъ народъ и польское интеллигентное общество въ юго-западномъ крав, какъ бы они ни отнеслись къ возмутительному поступку житомирскаго епископа, не были введены въ заблужденіе, государственной власти представляется случай явственно и рвзко засвидътельствовать, что она стоитъ за примиреніе. Оставляя въ сторонъ вопросъ о силъ конкордата, правительство можотъ устранить житомирскаго епископа отъ управленія паствой. Это, какъ намъ кажется, должно быть сдёлано немедленно и безповоротно. Еслибъ затёмъ папская курія не согласилась этого процовъдника злобы я вражды оставить за штатомъ (in partibus) и назначить на его мъсто проповъдняка примиренія, хотя бы Моравича. открывшаго двери костеля православному пастырю, то придется подушать о томъ, не лучше ли для охранения достоинства русской державы порвать конкордать, такъ плохо истолкованный католической јерархјей. Не можетъ же терпъть русская государственная власть. чтобы договорь ея съ папой служилъ щитомъ встамъ желающимъ безнаказацио свять злобу и вражду, и притомъ такъ нагло. въ отвъгъ на слово примиренія, сказанное православнымъ архісресмъ. Кто не желаетъ примиренія, тому подобаетъ удалиться: служба польской вопнствующей справы подъ эгидой русской государствевности-двло немыслимое".

Но въ то время, когда это справедливое п благородное негодование высказывалось всенародно и со всею ръзкоюотвровенностію, луцко-житомирскій католическій епископъ Козловскій сдёлаль новый, дальнейшій шагь въ пранятомъ имъ направленія и подвергъ двухпедъльному запрещевію ксендза Моравича, принявшаго въ костелъ митрополита Платона, а житомирская латинская консисторія присудила отого ксендза лишить, на время, прихода и послать въ мопокаявіе. Вотъ буквальный переводъ циркунастырь на ляра луцко-житомпрскаго католическаго епископа, которымъ коростышевскій ксендаъ за принятіе вь костел'я православнаго митрополита устравяется отъ должности и священнодъйствія: "Епископъ луцко-житомирской римсво католической епархія 11 іюля 1884 года превелебному господину NN. декану такому-то. Администраторъ р. к. церкви въ Коростышевъ, радомысльскаго уъзда, кіевской губерція. Викентій Моравичь, 15 іюня настоящаго года, облачившись въ священническія одежды, съ крестомъ и освященной водою, при колокольномъ звонъ, торжественно, въ сопровождени народа, ввелъ въ церковь некатодика, митрополита Кіевскаго

422

Платона, и здёсь послё пропётыхъ введшимъ (т. е. ксендзомъ) молитвъ, введенный (т. е. митрополитъ) произнесъ къ народу проповёдь. Принимая во вниманіе, что всёмъ (католикамъ) церковными законами воспрещено общеніе съ некатоликами въ дёлахъ вёры (communicatio in sacris), мы, всемёрно озабочиваясь о нерушимомъ сохраненіи и наученіи католической религія, объявляемъ его, Викентія Моравича, устраненнымъ отъ должности и священнодёйствія (ab officio et beneficio suspensum declaravimus). Это взыскавіе, нами вазначенное, упомянутый священнослужитель, изъявляя искреннее раскаяніе, принялъ со смиреніемъ. Поставляя о семъ въ извёстность твое превелебіе, вмёстё съ тёмъ сообщаемъ нашу волю, чтобы ты, точно списавъ копія настоящаго посланія, озаботился переслать ихъ каждому священнику твоего деканата".

"Какъ видимъ. — замъчнетъ по поводу этого циркуляра "Кіевлянинъ", — католическій епископъ наносимое имъ оскорб. ление всему русскому старается сдълать какъ можно торжественние, старается о возможно большемь распространенія его прокламація, предписываеть передать ее всякому всендзу и, не довольствуясь этимъ, публикуетъ въ польскихъ газетахъ" (№ 186). Мало того, "бискупъ, прямыми ли ввушевіями, или своимъ образомъ дъйствій, вынудилъ почтеннаго ксендза (Моравича) совершить дёло, несообразное не только съ званіемъ христіанскаго священника, но и съ достоинствомъ честнаго человъка. "Находясь", по выраженію самого о. Мировича, -- въ настоящее время среди условій исключительной важности", онъ печатаетъ въ польской газетъ Kraj якобы оправдательное письмо, полное самоуничиженія, представляющее какъ бы покаяніе въ недостаткъ вражды къ русскимъ. Вотъ его характерное и весьма интересное письмо, написанное по поводу всей этой грустной исторіи и напечатанное въ помянутой польской газетъ. "Въ № 27 газеты Кгај я прочиталь перепечатанные отрывви изъ корреспонденція "Кіевлянина", № 136, изъ м. Коро424

стышева. Хотя авторь этой корреспонденция. какъ я положительно знаю, вовсе не присутствоваль въ костелъ во время посёщения его Высокопреосвященнымъ митрополитомъ кіевскимъ Платономъ, а по этому самому уже его корреспонленија тернетъ характеръ достовърности; но въ виду воспроязведения ся въ распространенной газетъ Kraj, считаю своимъ долгомъ, съ цвлію предупредить несоотвътственные выволы и комментарія, сообщить уважаемой редакціи нъсколько пояснительныхъ замвтовъ. Тотъ, кто сгалъ бы извлекать отсюда выводы, несоответствующіе положенію, занямаемому мною въ моей паствъ, дорогому мив сану католическаго священника и моимъ собственнымъ убъжденіямъ, впалъ бы въ ошибку и погръщилъ бы противъ истины. Находясь въ настоящее время среди условій исключитель. ной важности, я вовсе не отрицаю факта встричи мною въ облачевіи и съ крестомъ преосвященнаго митрополита, хота я въ этомъ случав необдуманно упустилъ изъ виду цервовный заковъ, за что я и подвергся церковному наказанію съ глубовимъ смиреніемъ. Точно также я констатирую, 410 мною была прочитана въ слухъ въ костелъ краткая воскресная молитва на латинскомъ языкъ только о здравіи и благоденствіи царствующаго Дома. Я не возносиль молитвъ о здравіи и благоденствіи кого бы то ни было другаго, такъ какъ въ католическомъ костель мы молимся только за. царствующій Домъ и тіхъ, кто принадлежить кь нашей церкви. Наконецъ, я долженъ прибавить, что хотя о чужихъ чувствахъ вообще и о моихъ въ частности безусловно не могутъ разсуждать ни корреспондентъ, ни какая бы то ни была газета, однако, въ данномъ случав, уважаемый авторъ упомянутой корреспонденции, не смотря на то, что онъ не только близко, из совствить незнакомъ со мною, и даже исвоверкаль мою фамилію, не ошибси; нбо я дъйствительно испыталь высокую честь и большое удовольствіе, принимая у себя столь высокопоставленныго госты".

Грустное, тажелое впечатлёніе проваводить это письмо ва каждаго руссваго человъка. Римско-католическій священникъ, по его собственнымъ сдовамъ, "испытавшій высокую честь и большое удовольствіе, принимая у себя высоконоставленнаго гостя", митрополнта кіевскаго и галицкаго, въ то же время заявляеть, очевидно по необходимости, что онъ находится "въ настоящее вревя среди условій исключитель-Bameoctn<sup>u</sup> И ЗА ВСТРВЧУ БЫСОВОПОСТАВЛЕННАГО ГОСТЯ ной "подвергается церковному наказацію съ глубокимъ смиревіемъ..." Всв органы нашей печати, впимительно слъдившіе за двломъ Моравича, пе преминули снабдить это письмо иодобающими комментаріями. "Кіевлянинъ", перепечатывая это письмо, говоритъ: "Ксендзъ Моравичъ говоритъ, что ОНЪ УПУСТИЛЪ ИЗЪ ВИДУ ЦЕРКОВНЫЙ ЗАВОНЪ, ВСТРВТИВЪ ПРАвославнаго митрополита въ облачении и съ престомъ. Но съ какихъ же это поръ сдблалось преступнымъ привётствіе съ крестомъ въ рукахъ кого бы то ни было, а тёмъ болёе лица, занимающаго высокій пость въ церкви, хотя и некатолической? Не нужно при этомъ забывать. что ксеназъ Моравичъ облачился для того, чтобы произнесть молитву за Государя, безъ чего онъ не могъ произнесть этой молятвы. Очевидно, объяснение наказания какимъ-то нарушеніемъ законовъ католической церкви-ни более ни менее, какъ простая выдумка, искусственная мотивировка факта, задуманваго по инымъ мотивамъ и съ иными цвлями"... "С.Петербургскія Вѣдомости" по цоводу этого письма дѣлають такой отзывь: "Русское правительство и православная Цервовь отличались всегда самою широкою вёротерпимостью и никогда не посягали на свободу совъсти не только иновърцевъ-христіанъ, но даже евресвъ и магометанъ. Сомвительно однако, чтобы церковный законъ, на который столь глухо ссылается всендзъ Моравичъ, подходилъ подъ широкое понятіе "свободы совъсти". Это, очевидно, не догмать въры, а обычай, принятый католическою церковью во времена ея господствующаго положевія и высоком'вривго отво426

шенія въ прочимъ церквамъ. Могутъ ли такого рода обычая считаться исприкосновенными и абсолютными во всъ времена и на всъха территоріяхъ? Вь Россіи католицизмъ не есть господствующая государственная религія, и ему не подобаеть относиться съ высокомвріечь я, по выраженію "Кіевлянина", съ суровою надменностью къ другимъ христіанскимъ въроисповъданіямъ и темъ более къ господствующей православной церкви". "Новое Время" по поводу того же письма Моравича говорить: "Ксендзъ Моравичъ въ своемъ цисьмѣ является съ повинною головою, оправдывается въ нёкоторыхъ чрезмёрно приписываемыхъ ему проступвахъ, а именно: увъряетъ, что вовсе не служилъ молебна за кіевскаго митрополита Платона, ибо, по правиламъ католической церкви, и не дозволяется возносить молитвы ни за кого, промв ангуствйшихъ особъ и лицъ, принадлежащихъ въ католической цервви. Тъмъ не менње, сознается о. Моравичъ, онъ самой встръчей въ облачения неразсудительно нарушилъ кановическое право и положенную за то кару приняль съ глубочайшей покорностью... И после та. кого-то всенароднаго посыпанія главы пепломъ несчастливый ксендзъ все-таки отрепается отъ должности и ссылает. ся въ монастырь жестокосердой консисторіей! Должно быть, совершенное преступление поистинъ страшно! Должно быть, въ самомъ авлъ нужно поставить яркимъ примъромъ всвмъ, особенно католическому духовенству, какъ опасна предупредительность въ русскимъ духовнымъ лицамъ. Правди, двло шло о простой любезвости и даже гостепріямства: будьте же впредь осторожны, забудьте о подобных противныхъ церкви любезностяхъ... съ москалями! Постарай. тесь даже сдвлать имъ при случав вакую вибудь грубость! Прямой разсчетъ: тогда свои власти васъ не забудутъ, отличать, а въ противпомъ случат сошлютъ, публично подвергнутъ уничиженію... Должно быть, прибавимъ еще, мъстныя католическія власти слишкомъ понадвялись на свою безнаказанность, если не хотятъ понять, что подобвая гласнал и тяжелая кара пріобрѣтаетъ смысль неприличной, даже враждебной демовстраціи противь высокаго сановника русской церкви, т. е. противъ русской власти вообще"...

Въ самомъ дълв, что же преступнаго нашелъ епископъ Козловский въ поступкъ всендза Моравича, и какому церковному закопу противоръчитъ этотъ поступокъ?

"Кіевлянинъ" указываетъ следующія неверности въ циркулярь луцко житомпрскаго католическаго епископа Козловскаго относительно ксендза Моравича. "Въ этомъ цир-1) администраторъ римско-католической вуляръ сказано: церкви въ Коростышеве Викентій Моравичъ ввель въ церковь некатолика, митрополита кіевскаго Платона. Н'втъ, сей мнтрополить самъ послёдовалъ за Моравичемъ внутрь Коростышевскаго костела, безъ приглашенія его... 2) Торжественно ввелъ въ церковь митрополита Платона, въ сопровожденіц народа. Н'ять, пивакой не было тогда особой торжественности, кромѣ поднесенія митроподиту, въ дверяхъ костела, креста Христова и св. воды, а нагодъ (католики п православные) находился уже въ костелъ, когда къ сему по-• слёднему подъёхалъ митрополить. З) Вледенный (митрополить Платонь) произнесь кь народу проповъдь. Нъть, онь не произносиль проповѣди, -- нбо рѣчь его въ коростышевскомъ востелъ не имъла формы проповъди и сказана была въ товъ прастаго дружелюбиаго разговора съ бывшими въ костель, а онъ самъ ни на себъ, ни около себя не имвлъ того, что духовныя лица обыкновенно употребляють при произпесения проповъдей въ церквахъ. 4) Принимая во вниманіс, что встмъ католикамъ церковными законами воспрещено общеніе съ некатоликами въ дълахъ въры (communicatio in sacris), говоритъ епископъ Козловскій, объявляемъ Викентія Моравича устраненнымь оть должности и священнодъйствія. Но Моравичъ не имълъ общенія съ некатоликами въ то время, о которомъ идетъ ръчь, потому что митрополитъ Платонъ и другіе православные, бывшіе тогда въ костель, не принимали двятельнаго участія въ совершонномъ симъ

ксендзомъ молебствіи, а только присутствовали при ономъ" (№ 189). Слёдовательно, поступокъ ксендза Моравича сводится къ тому, что онъ оказалъ подобающую почесть маститому іерарху православному, встрётивъ его въ облаченіи, съ крестомъ и св. водою. Въ чемъ же туть вива его?

Польскія загравичныя газеты, оправдывая распоряженія луцко-житомирскаго епископа Козловскаго по отно-- шевію въ Коростышевскому ксендзу Моравичу и считая последниго достойнымъ заслуженной кары, хотятъ найти опору для себя въ междуцерковномъ обычномъ ваноническомъ правъ. "Мы не думаемъ спорить съ московскими газетами, говорить Газета Народова, а ставимъ только простой вопросы: закъ поступило бы московское правительство и Св. Синодъ, если бы какой попъ осмълился при звонъ во всъ колокола, въ священническомъ облачении, съ крестомъ и кропильницею, пригласить въ церковь католическаго епископа, ставшаго проповъдывать въ церкви о единой въ будущемъ на свътъ овчарнъ и призывать къ единству, миру и братству во Христъ? Что въ двадцать четыре часа ожидало бы того попа, который бы такъ смъло попиралъ догматы церкви православной о католической церкви"?

Прежде, чёмъ отвётить на первый изъ этихъ вопросовъ, "Кіевлянивъ" замёчаетъ, что митрополитъ Платонъ не проповёдывалъ въ Коростышевскомъ костелё "о единой въ будущемъ на свётё овчарнѣ", а сказалъ просто, что "католики и православные, не смотря на раздёленіе церквей ихъ, должвы хранить въ себё единеніе духа въ союзё мира", и сказалъ это точными словами апостола Павла (ЕФ. 4, 3). Если онъ или, вёрнѣе, апостолъ Павелъ призывалъ бывшихъ въ костелё "къ единству, миру и братству во Христѣ", то что въ этомъ худаго? Самъ Іисусъ Христосъ внушаетъ Своимъ ученикамъ, чтобы они любили другъ друга, какъ братья (Мате. 23, 8; Іоан. 13, 35), жили въ миръ между собою (Марк. 9, 50; Іоан. 14, 27) и составляли

одно стадо Его (Іоан. 10, 16, 17, 20, 21). Неужели Народова Газета находить это вреднымъ въ какомъ либо отношении и желаеть, чтобы христіанскіе пастыри не содействовали исполненію желавія Спасителя нашего, а действовали вопреки ему, поддерживали непріязнь въ христіанахъ? Отвъчая на самый вопросъ Народовой Газеты, "Кіевлянивъ" указываеть цвлый рядь фактовь, выражающихь миролюбивый взглядъ высшей православной јерархіи и русской высшей правительственной власти на отношения православія въ ватоличеству. 1) Въ 1842 году умеръ въ Петербургъ митрополить римско-католическихъ церквей въ Россіи Павловскій. Бывшіе тогда члены Св. Синода, узнавъ объ этомъ, почтили своимъ посъщеніемъ покойнаго, а въ день перевезенія твла его къ мъсту погребенія, въ православвыхъ церквахъ, мимо коихъ оно совершалось, производимъ быль обычный при подобныхъ обрядахъ колокольный звонъ. Государю императору Ниводаю Павловичу благоугодно было на докладъ о семъ написать собственноручно: Мню весьма пріятень сей новый знакь впротерпимости нашего духовенства; новый драюцьнный знакъ того истинно-христіанскаго духа, который отличать должень нашу православную Церковь; объявить о семь Синоду. 2) Когда въ 1849 году одинъ католический епископъ (имени мы его не помнимъ) пожелалъ посвтить Троицкую Сергіеву львру и московскую духовную академію, то митрополить Филареть распорядился, чтобы намъстникъ давры и ректоръ академіи съ подобающею честію встрѣтиди его и руководили въ осмотрв лавры и академіи. Этотъ епископъ молился въ большой даврской церкви, присутствовалъ на двухъ академическихъ лекціяхъ въ младшемъ и старшемъ курсв и, обращаясь къ студентамъ послёдняго курса съ ръчью о важности богословскихъ наукъ, убъждалъ ихъ усердно заниматься сими науками, а затбыть участвоваль въ братской трацезъ. З) Въ 1874 году былъ въ Казани армянскій архіепископъ, провзжавшій изъ Астрахани въ Нижній Новгородъ въ сопровожденіи двухъ духовныхъ

430

лицъ (по нашему протојереевъ); этотъ архјепископъ пожепобывать въ каеедральномъ соборѣ и непремѣнно JAJ'6 при архіерейскомъ свящевнослуженія. Бывшій тогда архіепископъ казанский Антоний участливо согласился на это. День для этого назначенъ былъ 20 числа іюня-большой праздникъ въ Казани. За полчаса до благовъста къ литургін преосвященный Антоній поручиль архимандриту отправиться въ экипажь преосвященнаго въ квартиру армянскаго архіепископа для сопровожденія его въ церковь табъ. чтобы прибыть ко времени вхождения преосвященнаго Антовія въ соборъ. Архіепископъ армянскій и сидъвшіе Съ нимъ въ каретъ два его протојерея и посланный архјенископомъ Антоніемъ архимандритъ прибыли въ церковь вакъ разъ во время колокольнаго звона и, выйдя изъ кареты, присоединились къ архіерейскому шествію въ соборъ. Армянскій архіепископъ въ полномъ своемъ одфяніи съ подобающимъ и явнымъ для всёхъ благоговениемъ шествовалъ въ соборъ и во время литургія внямательно слёдвль за богослуженіемъ, а послѣ литургіи торжественно съ преосвященнымъ Антопіемъ, благословляющимъ народъ, не отказывалъ въ благословеніи подходившимъ БЪ НЕМУ, И затвыъ отправился въ домъ казанскато преосвященняго, въ которомъ и былъ принятъ радушво. 4) Въ бытность митрополита Платона Херсонскимъ архіепископомъ прівзжалъ въ Одессу англиканскій гибралтарскій епископъ и желание видаться съ Его Высокопреосващенвыразилъ ствомъ. Поэтому онъ приглашенъ былъ архіепископомъ присутствовать при освящении домовой архіерейской церкви, съ почетомъ былъ принятъ въ эту церковь, а после осващенія ся радушно быль угощаемь въ архісрейскихъ комнатахъ вмъстъ съ другими почетными лицами. Мы слышали, что за такой пріемъ гибралтарскаго епископа англійскій консуль въ Одессв прівзжаль благодарить архіенископа отъ имени своего правительства. 5) Въ Петербургъ, когда митрополить Платонъ священноучаствовалъ въ Исаавіевскомъ соборѣ, англиканскіе свящевники, находившіеся въ алтарѣ, просили Его Высокопреосвященство благословитѣ ихъ по православному. что овъ охотно и сдѣлалъ во имя общаго Отца небеснаго. 6) Наконецъ Газета Народова можетъ объявить своимъ читателямъ, что если монсиньоръ Козловскій или какой нибудъ другой католическій епископъ захочетъ посътить какой либо православный храмъ кіевской епархіи, хотя бы коведральный соборъ, и скажсть въ немъ католикамъ и православнымъ то самое, что сказаль въ коростышевскомъ костель митрополить Платонъ, то сей послъдній ни мало не огорчится симъ, а напротивъ поблагодарить сю за это, и никакъ не будетъ наказывать, а еще похвалить того священника, который встрътитъ сего епископа съ подобающею честью, поднесетъ ему для лобзанія крестъ Христовъ съ св. водою, въ знакъ мира и любви во Христъ".

На другой вопросъ Газеты Народовой: "что въ двадцать четыре часа ожидало бы того попа, который бы такъ смёло попираль догматы церкви православной о католической цервви"? заключается отвътъ въ сказанномъ выше. "Можемъ увѣрить эту газету, -- говоритъ "Кіевлянивъ", -что ии въ двадцать четыре часа, ни въ другой срокъ, ничто не ожидало бы православнаго священника за такой пріемъ католическаго епископа, какой ксевдзъ Моравичъ оказалъ митрополиту Платону, кромв похвалы за то, что онъ въ семъ случав поступилъ согласно съ наставленіемъ апостола, внушающаго христіанамъ предупреждать другъ друга въ почтительности (Рим. 12, 10). А что касается догмата церкви православной относительно католической церкви, то Газета Народова, въроятно, не знаетъ, что церковь православная не клеймитъ католиковъ схизбатиками, не чуждается ихъ, не обзываетъ католическихъ свящепниковъ презрительно "попами", но признаетъ католическую ісрархію происходящею преемственно отъ св. апостоловъ и, въ случав обращения католических священниковъ вь православіе, оставляеть за ними священство, если они того по-

желають. Московскій митрополить Филареть въ одной изъ своихъ книгъ, переведенныхъ и на польский языкъ ("Разговоръ между испытующимъ и увъреннымъ"), говоритъ: "Справедливое уважение въ учению восточной церкви никакъ не составляетъ моего суда и осуждения западныхъ христіань и западной церкви. По самымь законамь церков. нымъ я предаю частную западную церковь суду церкви вселенской, а души христіанскія-суду или паче милосердію Божію. Въра и любовь побуждаютъ меня къ ревности по св. восточной церкви; любовь, смиреніе и вадежда ваучають терлимости въ развомыслящимъ. Я думаю, что послёдую въ семъ точно духу восточной церкви, которая при самомъ началъ каждаго богослужевія молится не только о благосостоянія святыхъ Божіяхъ церквей, но и о соедпяевія всвхъ" ("Кіевлян.", № 187). Соотвётственно этому, по существующимъ узаконеніямъ, православный священникъ, за отсутствіемъ священника армяпо-григоріанскаго или католичесваго исповѣданія, можетъ и долженъ сопроводить до кладбища умершаго иновърца, но при этомъ онъ не долженъ заносить умершаго въ православную церковь, не долженъ сопровождать умершаго съ хоругвями и крестами и при колокольномъ звонв, во долженъ сопроводить его отъ мъста поднятія тъза до кладбища въ эпитрахили и ризахъ и опустить въ могилу при пѣніи "Святый Боже" ).

Другой вопросъ, — насколько миролюбиво относится римско-католическая церковь къ сестръ своей — православной восточной Церкви; но въ этомъ-то вопросъ и вся сущность дъла.

"Безспорно, — говорить профессорь М. Кояловичь, существуеть въ латинствъ множество постановленій, запрещающихъ церковное общеніе между лативлями и православными. Лучшій образецъ фанатическаго отношенія папства ко всему иновърному представляеть булла Іг. Соена

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. "Руководство для сельскихъ пастырей", 1880 г., № 9, стр. 267.

Domini, выдержки изъ которой можно читать въ извъстной аппеляція галицкаго страдальца отца Іоанна Наумовича. Основныя начала этой буллы, составляющей, какъ извъстно, сводъ папскихъ запрещеній, сохраняются въ латинствъ до сихъ поръ и неръдко отзываются весьма чувствительно и на православныхъ. Всёмъ извъстны затрудненія по смѣшаннымъ бракамъ, всегда создаваемыя латинскимъ духовенствомъ. Извъстно также и памятно бывавшимъ за границей, какая бъда, если окажется необходимымъ просить въ латинской странъ дозволенія похоронить на латинскомъ кладбищъ сковчавшагося православнаго".

"Но рядомъ съ всевозможными запрещеніями въ латинствъ церковваго общенія съ православными существують безспорные факты такого общенія, в общенія открытаго, торжественнаго. Это тв факты, какъ извъстно, немалочисленные, когда представители восточной и западной церкви сходились и засёдали въ храмахъ, для возстановлевія церковнаго единства. Такой случай имель место и въ западной Россіи, когда въ 1596 году въ Бреств, въ православной Николаевской церкви рушалась извустная западнорусская унія. -- Бывали въ западной Россіи и частные слуцерковнаго общенія между православными и лативячай вами... Въ 1841 году въ Вильнъ умеръ тамошній латинскій епископъ Клонгевичъ, бывщій профессоръ по виленской академія митрополита Іосифа Свиншки. Митрополить Іосифъ пожелаль воздать послёднее лобзание своему бывшему учителю, повхаль въ латинскій костель, куда вынесено было тбло епископа Клонгевича, простился съ нимъ и, говорятъ, благословилъ его. Лативине поражены были этимъ уваженіемъ митрополита Іосифа къихъ епископу, и мы не знаемъ, чтобы на это были какія либо жалобы, а тогда въ дурныхъ чувствахъ латинянъ къ митрополиту Іосифу недостатка не было" (Церк. Въсти., № 32). "Покойный митрополить кіевскій Арсеній, - сообщаеть "Кіевлянинь", - неодновратно разсказываль, что когда онь, объёзжая свою Труды Кіевской дух. Академія. 1884 г. т. 111. 28

1

варшавсяую епархію, прябыль однажды въ Ченстоховъ я пожелаль повлоцяться хранящейся въ зделнемъ рямскокатолическомъ монастырв древней греческой святынв, чудотворной иконь, то при входъ въ костелъ былъ встрвченъ настоятелемъ и братією съ врестомъ и св. водою, въ присутстви и большомъ собрани мъстныхъ католиковъ. и встии почтительно ему дава была возможность приложиться къ св. иконъ. Объ этомъ знали въ Варшавъ, и никто изъ римско-католиковъ не заязлялъ тогла викакого протеста противъ чествованія, оказаннаго настоятелемъ Ченстоховскаго монастыря православному варшавскому архіепископу. а двладось сіе до 1860 года" ("Кіевл.", № 187)). Леть 40 вазадъ, когда Высокопреосвященный Платонъ служилъ въ Вильев и Ковно, въ санъ архимандрита и епископа, полакикатолики оказывали ему глубочайшее расположение и дюбовь за услуги, которыя онъ не мало оказывалъ имъ. Такъ, во первыхъ, по случаю хиротовій его въ епископы, совершившейся въ Вильнів въ 1843 году, предводитель дворянства виленской губерній и католическій епископъ Цывинскій двлали большіе об'вды, на коихъ предлагаемы были тосты за его здоровье; при обозрънии, во вторыхъ, литовской спархии, во многихъ католическихъ костелахъ производился такой же колокольный звонъ, какъ въ православныхъ церквахъ, а въ иныхъ совершались и молебствія, причемъ нъкоторые католическіе ксердзы приглашали его къ себъ и радушно принимали; въ третьихъ, не только вышеупомянутый Цывинскій, по и другіе католическіе епископы Дмуховскій и Жиливскій ваходились въ добрыхъ къ нему отношеніяхъ, а саратовскій епископъ Кавиъ, бывшій пріоромъ католи. ческаго вляштора въ Ригъ, выражалъ ему глубокую предавность и просилъ у него архипастырскаго благословенія; наконець, вынътвій митрополить католическихь церквей въ Россіи Гинтовтъ повазываетъ большую пріязнь къ нему и выражаеть со при свиданіяхь съ вимъ такъ же, какъ и пранославные епископы. Этоть же митрополить Гинтовть

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 8 октября сего года подобнымъ образомъ встрячень въ Ченстоховскомъ монастырв Высокопјеосвящевный Деонтій, Архіевископъ Холмскій и Варшавскій.

### посъщ. выс. мвтр. ківв. платовомъ рим.-кат. кост. 435

нрисутствовалъ 6 мая сего года въ православной церкви Зимняго Дворца не только при благодарственномъ Богу молебствіи, но и при совершенія божественной литургіи, а послё того произнесъ въ сей церкви рёчь свою. Безъ сомвёвія, онъ знаетъ законы католической церкви; но, видно, не такъ разумёвтъ ихъ, какъ епископъ Козловскій.

"Но зачъмъ указанія на случайные прямъры. — говорять "Московскія Вёдомости", — когда само существо дёла говоритъ ясно и непререкаемо? Развѣ римская церковь не признаеть за нашимъ священствомъ и архисвященствомъ бла. годать, идущую оть апостоловь? Разве епистопы и священвики нашей церкви, переходившіе къ папъ, не принимались вмъ, какъ епископы и священники, не нуждаясь въ новомъ поставлевия? Когда папа Пій IX созываль свой соборь въ Ватикаяв, развв онь не обращался къ восточнымъ патріархамъ, какъ къ предстоятелямъ Христовой церкви, чествуя ихъ, какъ носителей благодати? Мы бы совътовали бискупу луцкому и житомирскому возобновить въ своей памяти это скружное посланіе и припоменть выраженія, съ какими глава его церкви относился къ епископату греко-восточному. Какое же имълъ основаніе, какое, скажемъ, право имълъ онъ взыскивать съ подчиненнаго ему священника за то, что тоть почтиль епископскій сань, слёдуя примеру своего непогръшямаго первосвященника?-Опасность не въ врасныхъ "польской справы", -- продолжають "Московскія Віздомости", не въ нихъ сила; это-рядовики, которые поднимаются на ноги по командъ своихъ генераловъ. Зло въ зенералахъ, въ бълыха, въ консерваторахъ "польской справы", въ магнатахъ, хравыщихъ преданія старой Польши, въ ихъ нитригахъ и чудовищномъ злоупотреблении символами и авторитетомъ христіанской церкви для служенія революціовнымъ цвлямъ", и проч. (Москов. Ввд. № 235).

Чтобы отклонить отъ себя обвиненія чисто политическаго характера и удержаться на строго кановической почвъ, для эгого, по нашему миънію, слъдовало бы епи-28\*

Digitized by Google

436

скопу Козловскому, или кому либо другому изъ представителей католической церкви въ Россіи, ясно и опредъленно **У**КАЗАТЬ НА ТВ ЦЕДКОВНЫЕ ЗАКОНЫ, ВО ИМЯ КОТОРЫХЪ КСЕНДЗЪ Моравичъ подзергвулся тажкому дисциплинарному взыска. нію, и если не самимъ опредблить характеръ и происхож. деніе этихъ законовъ, то по крайней мъръ другимъ дать возможность сдулать это. Ясно и опредуленно указать эти законы необходимо уже потому, что самое существование ихъ подвергается сильному сомнёнію. "Неужели, - говорятъ "Подольскія Епарх. Відомости", — въ самомъ ділі сушествуеть такое нелёное, грубо фанатическое каноническое правидо въ католической церкви? Не выдумка ли это? Если нёть, если вёрно то, что существуеть такое каноническое постановление, то католицизмъ оказывается хуже еврейства; потому что еврейство-религія не христіанская-болёе проникнуто терпимостью, чтыть католицизмъ--религия христіанская: извъстное воззвание нижегородскаго епископа Макарія, обращевное къ жителямъ Нижвяго-Новгорода, по случаю недавно бывшаго тамъ еврейскаго погрома, евреи всюду прибивають къ свеимъ сниягогамъ и молятся въ этихъ синагогахъ о здравіи и благоденствіи епископа, пропов'ядующаго терпимость, миръ и любовь. А католицизмъ изговяеть христіанскихъ пропов'ядниковъ изъ костела и даже не хочетъ и воспрещаетъ молиться за кого бы то ни было, ве принадлежащаго въ его исповъданію!"... ("Подол. Епарх. Въд., М 38). "Въдь есть же въ жидовскомъ талыудъ немало правиль для оскорбленій, -- пишуть нь "Кіевлянинь" изъ Коростышева,-да и какихъ оскорбленій для всяхъ неевреевъ; однако же кто изъ евреевъ осмълился даже оглашать, не то прямвнять этя правила на практикв по отношенію къ вакому бы то ни было русскому человъку, а тъмъ болъе къ начальствующему лицу въ русской церкви и государ. ствъ. Напротивъ, всъмъ живо помнится день торжественнаго общенія по случаю коронованія Ихъ Императорскихъ Величествъ 15 мая, когда еврейские представители ввели и православныхъ и католиковъ въ свою главную синагогу, гдв, по слъ обыкловенныхъ и за царствующій Домъ моленій евреевъ, введенные пъли Боже царя храни п Славься" ("Кіевл." № 203).

Съ другой стороны, если и существовалъ въ темные средніе въка въ китолической церкви подобный суровый цервовный законъ, или даже и нынъ существуетъ въ въвоторыхъ ватолическихъ странахъ; то интересно бы знать, могуть ли, по мебнію ватоляковь, эти устарілые заковы имать полную силу въ наше время и въ русскомь государствв, гав, какъ извество, господствующею редигією считается не католицизмъ, а православіе, и не могутъ ли они терпъть пъкоторое измъчение, по требованию обстоятельствъ мъста и времени? А профессоръ М. Кояловичъ именно и доказываеть, что польско-католическая церковь въ Россіи сама давно допускаеть более существенныя изменения и отступленія оть римскаго каноническаго права въ такь называемомъ прибавочномъ богослужения, совершаемомъ на польскомъ языкъ и составляющемъ давно уже по-истинъ Божіе навазаніе для Россіи. "1) Длянымъ давно слъдовало, говорить г. Коязовичь, -- подвергнуть тщательному изысканію, что и когда изъ этого прибавочнаго богослуженія утвержасно папами и вь особенности, когда и квыъ изъ напъ утверждено то или другое издание такъ называемыхь злотыхъ одтариковъ, рожанцовъ, кантычекъ? Вь числъ разныхъ разностей этого прибавочнаго богослуженія и особенно въ числъ изданій книжекь этого рода есть множество вещей, произвольно введенныхъ и изданныхъ... 2) Известна аргументація всёхъ новопоставленныхъ епископовъ въ за. падной Россіи, почему они противодъйствують преподаванію на русскомъ язывѣ латинскаго закона Вожія, и почему ксенд. вы требують оть своихъ прихожанъ знанія польскихъ молитвъ. Нельзя, говорятъ они, -употреблять въ ватихизисъ тексты свящ, писанія по православной библін; пельзя употреблять молитвь, хотя бы и одинаковыхъ, но взятыхъ у иновърной церкви. И мы русскіе смущаемся и допускаемъ польскіе тексты и польскія молитвы, а смущаться туть нечёмь и уступать незачёмь. Не хотите брать для катихизиса текстовъ изь нашей библія? И не берите, ненужно; но потрудитесь выписать изъ Галиціи или откуда хотите уніатское служебное евангеліе, уніатскую слёдованную псалтирь, уніатскій царамейникъ и берите оттуда тексты. Все это въдь одобрено папани и издано съ ихъ благословенія. Кстати, возьмите от. туда же молитву "Отче нашъ", "Върую", десять заповъдей и прибавьте въ вашему катихизису для обученія народа латинскому закону. Наконецъ, почему бы эти вещи не пъть и не читать въ костелв вивсто польскихъ, гдв овв полагаы тся?\* ("Церковн. Въстн.", № 32). Отступал отъ римскихъ каноновъ въ такъ называемомъ прибавочномъ богослужения, наши польско-католики твиъ болве могли бы смягчить, если бы только была добрая воля, невъдомый для насъ церковный законъ, во имя котораго всендзъ Моравичъ понесь тяжелую кару. "Если бы даже, -- говоритъ "Новое Время", -вопреки нашему мизнію, по буквё римскихъ каноновъ, местный всендзъ подлежалъ взысканію за "церковное общеніе съ иповтрањиъ духовањиъ дицомъ", то отъ епископа завистло опредвлить мару кары, срокъ и форму ся назначенія, низведя ее до простыго объяснения, сводя правило общее, не могущее предусмотръть всякихъ случайностей, въ дъйствительнымъ размърамъ событія, въ виду его безусловночистыхъ побужденій".

Но, вмёсто указаній на источники римскаго каноническаго права и разъясненій ихъ, польско-католики съ презрёніемъ отнеслись къ русскому общественному мнёнію, возмущенному поступкомъ бискупа Козловскаго съ всендзомъ Моравичемъ. С.Петербургская польская газета *Kraj* выступила чуть не съ проклятіемъ на русскія газеты, воторыя осмёлились высказать неудовольствіе луцко-житомирскому епископу. Газета здорадно декламируетъ на такую тему, что, молъ, епископы назначаются и смёняются вовсе не по требованію русскихъ газетъ, и т. д. Э́то-чисто по католически! однако же, съ своей точки зрвнія мы не можемъ не замътить, что газеты представляють собою русское общественное инвые, взгляды извъстнаго и немалаго круга читателей, а болёе чёмъ стравныя действія польско-католическихъ бискуповъ возмущаютъ общественный миръ и согласіе между катозиками и православными. "Нъсколько уже льть, -- пишуть изъ Коростышева въ "Кіевлявивъ", -- между православными и католиками въ нашемъ мъстечкъ уставовились и существовали доселъ мирвыя отношенія, чуждыя взаимной непріязни, недоброжелательства и даже подозрительности, основанныя не только ва взаимномъ личномъ уважении, но и на взаимномъ почтения къ христіанскимъ святынямъ. Православные часто бывали и бывають въ костелъ при богослужени, тъмъ болъс, что въ костелъ находится чудотворвая вкова Божіей Матери, византійскаго письма, принадлежавшая прежде православными, а потомы, NON сильномъ въ свое время мъстномъ помъщикъ графъ Олизаръ, взятая въ костелъ изъ часовия въ принадлежащей имънію деревят Тесновкъ. Католики, съ своей стороны, также нервдко посвщали богослужение въ православныхъ церквахъ. Добрыя отношения существовали досель и между мвстными представителями обояхъ христіанскихь върсисповъдавій, нашими тремя православными священнивами и всендзомъ". ("Кіевлянинь", № 193). Но эти отношенія успвли уже насколько изманиться посла постушка епископа Козловскаго съ всендзомъ Моравичемъ. 8-го сентября, въ день храмоваго праздника въ коростышевскомъ костелв, отбывшій наказаніе ксендзь Моравичь служиль обраню. "Молящихся было полно въ костелв; это-все почти простой деревенскій людь. Вь этоть день, 8-го сентября, также храмовой праздникь и въ православной Рождество Богородицвой церкви, находящейся противъ костела въ разстояніи двухъ или трехъ десятковъ саженей. Въ этотъ разъ замъ. чено пъсколько, повидимому, странное явленіе: въ прошлые годы, во все время служенія (въ храмовой именно праздинкь) въ костелъ и въ православной церкви вародъ непрерывно массами двигался изъ православной церкви въ костель и обратно, желая, конечно, помолиться Божіей Матери въ православной церкви, а въ костелъ-иковъ (Божіей Матери), чтимой одинавово православными и католиками... Въ настоящемъ же году въ храмовой праздникъ почему.то мало было замътно вышеозначенное единенія въ молитвъ католивовъ и православныхъ... Веливій гръхъ будетъ на душь епископа Козловскаго, --- пишуть по этому поводу коростышевцы, --если его извѣстное распоряженіе по отношенію въ всендзу Моравичу послужило причиной уже замътнаго отчужденія между нашимъ простымъ сельскимъ людомъ въ двав вбры, между католиками и православными. Рука, вносящая рознь въ жизнь, даже семейную, искони русскихъ людей, жестока и безчеловъчна. Ибо нельзя свазать, что епископъ Коздовскій не произвелъ религіознаго и . вообще вравственнаго разлада своимъ лкобы каноническимъ распоряжевіемъ въ твхъ семействахъ, гдъ мужъ и жеаа. православные и дёти тоже, а одинъ изъ главныхъ членовъ семьи-католикъ (это у насъ встрвчается очень часто): теперь, подъ впечатятніемъ возмутительнаго распоряженія, многимъ такимъ семействамъ, явившись на храновой праздникъ, приходится задуматься, не будетъ ли это преступлевіемъ, если мужъ католикъ пойдетъ, какъ это бывало прежде, за своей православной женой и дътьми въ православную церковь, или обратно, не будетъ ли на душё и на мысли такихъ людей чего либо въ родъ знаменитыхъ словь въ указъ епископа: введенный и введшій, католикь и некатоликь" ("Кіевлян.", № 203). "Что въ народѣ вовсе не существуетъ особой розни между католиками и православными, --- говоритъ "Новое Время", --- тому доказательствомъ можетъ служить также общее посвщение тами и другими накоторыхъ святынь, напримфръ Ченстохова, Почаева, а недавнее запрещеніе галиційскими властями простому народу ходить на повлонение въ Почаевскую лавру можно, въ павистной степени, приравнять въ поступку луцкаго епископа. Духъ ненависти въ православію, какъ русской вврћ, одинъ и тотъ же въ обоихъ случаяхъ".

Къ вящшему прискорбію, выходка бискупа Козловпротивъ ксевдза Моравича или, върнъе, противъ CRAFO Высокопреосвященного митрополита Платона и всего русправославія, остававшаяся досель безпаказавною, CRAFO поплекла за собою другія подобныя выходки того же бискупа и его собратій. "Кіевлянинь" сообщиль, что въ нвкоторыхъ селахъ юго-западнаго врая нѣкоторые изъ польскихъ всендзовъ начали, ad majorem Dei gloriam, раздълять даже мертвыхъ ватоликовъ отъ православныхъ. не допуская хоронить католиковъ на православныхъ кладбищахъ. Римско-католические приходы Киевской губернии, при малочясленности католическаго населенія, составляются изъ жителей нъсколькихъ сель и деревень, число коихъ въ одномъ приходъ простирается иногда до 20-30. При большей или меньшей отдаленности этихъ поселеній отъ костела, тъла умирающихъ католиковъ до настоящаго времени погребались на православныхъ кладбищахъ, въ чемъ со стороны православнаго духовенства не встрѣчалось никакого затрудненія; а бъднъйшіе изъ католиковъ, за отсутсвіемъ всендза, и погребались православными священниками. Пе мовѣе часты были и такіе случаи, что умершій католикъ оставляеть завещавіе похоронить его на православномъ владбищъ, гдъ похоровевы его родственники, исповъдывавшіе православіс. Въ настоящее же время всендзы, воспрещая погребеніе католиковъ на православныхъ кладбищахъ, требуютъ, чгобы мертвыя твла католиковъ доставлялись для погребенія за 10, 30 версть на римско-католическое владбище, существующее при важдомъ востель. "Кіевлянинъ" передаеть, что настоятель Василевскаго костела недавно отказался отпёть по католическому обряду твло директора одного сахарнаго завода потому только, что твло его, послв медицинскаго вскрытія, было опущено въ землю на православномъ кладбища, по распоряженію полиціи, до прибытія всендза. "Въроятно, это дълается, - говоритъ "Кіевлянинъ", не безъ вѣдома епископа Козловскаго, ведавно постщавшаго костелы своей спархия.--"Вотъ и у насъ, въ Воложинскомъ приходъ, -- ппшутъ изъ Ошиянскаго увзда въ "Литовскія Епарх. Въдомости" (№ 39), есть .Капустинское" кладбище, на которомъ мирно почивлють и мирно погребаются досель православные христіане. Но врагъ позавидовалъ пашему спокойствію. Прихожанс, будто бы, сосёдняго Забржескаго римско-католическаго костела принесли Виленскому римско-католическому епископу Гриневецкому жалобу на то, что православные погребаются на Капустинскомъ кладбищъ, и просили запретить ямь это для устраненія неправильныхь дъйствій и безпорядка въ записи погребательныхъ метрикъ. Въ то же время отъ владъльца ямъвія гр. Т. поступило предложеніе дать для Капустинцевъ новое владбище. гдв-то на выгонв. Какъ ни странно и дико подобное прошеніе, оно было привято и дало толчекъ перепискъ. Что же открылось? Выяснилось то, что Капустивское владбище принадлежить деревив Канустино, въ которой 290 душъ православныхъ и тольво 6 душъ римско-католиковъ, что съ 1873 года доселъ погребено на немъ только двъ души римско-католиковъ. Факть говорить самъ за себя. Православное епархіальное вачальство, естественно, не согласилось съ такимъ страннымъ ходатайствомь и высказало мявніе, что оно не встръчаеть прэпятствій къ погребенію на капустинскомъ владбищъ католиковъ деревни Капустива и хотя бы самихъ, добавимъ мы, хлопотуновъ по этому ділу. По словамъ петербургскихъ газетъ, тотъ же виленскій католическій епископъ Гриневецкій обратился кь мѣстному учебному начальству съ заявленіемъ, чго ученики гимназій виленскаго учебнаго округа пногда присутствують при православномъ богослужения въ высокоторжественные дни. По мнѣнію епископа, это присутствіе въ православныхъ храмахъ учениковъ католиковъ дъйствуетъ на нихъ развращающимъ образомъ, "лишаетъ ихъ въры" и должно быть

воспрещево, такъ какъ по каноническимъ постановленіямъ в спрещается католикамъ имъть общеніе въ молитвъ съ некатоликами. "Какъ видимъ. -- замъчаетъ "Кіевлявивъ", виленскій епископь въ своемь заявленіи противъ посёщенія православныхъ храмовъ настолько слёдуетъ житомярскому епископу, что буквально приводить тв же мотивы, какіе привелевы послёднимъ относятельно наказанія ксениза Моравича. Необходимо ве забывать, что это странное заявленіе виленскаго епископа относится къ твиъ случаямъ, когда ученики посбщають въ царскіе дви православные храмы за отсутствіемь католическихь храмовь. Неужели предпочтительние вовсе не быть въ храми, чимь поситить православный храмъ? Неужели нопосъщение въ данномъ случав содвиствуеть "укрвилевію ввры", между твиъ кикъ присутствіе при православномъ богослуженіи вліяетъ развращающимъ образомъ? И это утверждаютъ епископъ... Наконецъ, всобходимо не забывать, что, какъ замъчаютъ "С.-Петербургскія Вѣдомости", такого рода претензіи вознивають со стогоны воинствующаго католицизма въ то самое время, когда Русскій Царь подаеть въ Варшавъ высокій примъръ въротерпимости и чисто христіанскаго взгляда на храмъ Божій. Очевидно, что соглашение съ римскою курнею, воторое русское правительство допустило въ видахъ успокоенія религіозной совѣсти католическихъ поддавныхъ, стремится служить совершенно противоположнымъ Цълямъволнению этой самой совъсти, возбуждению неприличныхъ пререканий и укръплению польской отчужденности и обособленности, какъ бы задавшейся целью создать изъ мнимо каноническаго права своего рода талмудъ" ("Кіевл.", № 217).

Общественное мнѣніе въ Россіи оскорблено и возбуж. дено непріязненными протявъ Россіи дѣйствіями польсвокатолическихъ епископовъ и требуетъ удовлетворенія, хватаясь иногда за совершенно вымышленныя извѣстія о раз. личныхъ мѣропріятіяхъ, предпринимаемыхъ будто бы русскимъ правительствомъ противъ воинственныхъ польско

католическихъ бискуповъ. Въ мъстныхъ и петербургскихъ газетахъ помѣщево было извѣстіе, что 21 августа въ Кіевъ прибыль директорь департамента иностранныхъ въроисповъданій, князь Кантакузинъ графъ Сперанскій. "Болъе чъмъ ввроятно, -- поясняютъ газеты, ---что прівздъ его прямо связанъ съ двломъ о всендзв Моравичв. Извъстно, что воинствующій ватолицизмъ пытался стать въ этомъ дёлё на строго кавоническую почву. Мы слышали, что вниманіе обращено именно на эту сторону вопроса, причемъ дознано, что объясненія католическихъ властей по этому предмету основываются на постановленіяхъ такъ называемаго добавочнаго богослужевія, т. е. на вовизнахъ, внесенныхъ полявами въ католический ритуалъ. Понятно, что при такомъ разъяснения дъло принимаетъ значительно иной оборотъ" ("Кіевл.", № 193). Не знаемъ, насколько справедливо это извѣстіе; но можно считать совершенно ложнымъ слухъ, почеринутый газетою "Свътъ" неизвъстно изъ какихъ источниковъ, будто "по примёру состоявшагося въ Кіевъ собора спископовъ слёдующій помёстный соборъ нынёшнею осенью соберется въ Вильнъ и коснется вопросовъ православія для съверо-западнаго края; будто соборъ этотъ будеть болёе многолюдень и собереть болёе спископовь, нежели въ Кіевв" ("Церковн. Вьстн.", № 39). Наконецъ, посл'вднею вовостію по коростышевскому двлу является извѣстіе столичныхъ газетъ, что житомирскому епископу Цозловскому за его безтавтность и возбуждение русскаго общественнаго мивнія постановлено выдавать только половину жалованья. Огнынь, вмъсто 4480 руб., онъ будетъ получать только 2240. - По этому поводу газета "Новое Время" замѣчаетъ, что "государство платитъ и слѣдовательно имветь полное цраво оцвнивать своихъ слугъ по ихъ заслугамъ". Разсчетъ на безнаказанность, -- говоритъ "Кіевлянинъ" (Л. 217), чёмъ только и возможно было объяснить оскорбленіе, нанесенное русскому народу польскимъ епископомъ, такимъ образомъ оказался несостоятель-

Digitized by Google

нымъ. Осужденіе дъйствій его, высказанное въ установленіи наказанія, заставитъ призадуматься нашихъ представителей польской справы, разсчитывавшихъ на то, что во ими лже-либеральныхъ идей у насъ все сойдетъ съ рукъ... Надъемся, — заключаетъ "Кіевлянинъ", — что наказаніе, которому подвергвутъ житомирскій епископъ, подъйствуетъ отрезвляющимъ образомъ на поляковъ. Теперь они должны согласиться, что всъ разсчоты на безнаказанность слъдуетъ признать неосновательными, и ущербы, износимые ими русскому дълу, встрътятъ должное возмездіе и отпоръ".

П.



# ИЗВЪСТІЯ

## Церковко-археологическаго Общества при Кієвской духовной Академіи

ЗА МЪСЯЦЪ СЕНТЯБРЬ 1884 Г.

I.

16 сентября было обыкновенное засёдание Церковно-Археологическаго Общества, на которомъ, послъ доклада текущихъ двлъ, избравы были директоръ народныхъ училищъ въ Полтавской губернии, д. с. с. Амвросий Добротворскій, и помощникъ инспектора Кіевской духовной Авадеміи А. А. Розовъ въ дъйствительные члевы, и благочивный въжинскихъ церквей, священникъ въжинской Іоанно-Богословской церкви Өеодоръ Васютинскій и бывшій ктиторъ храма нъжинскаго греческаго Михайловскаго монастыра А. Г. Кунедакисъ-въ члены-корреспонденты, и заслушано было сообщение члена и секретаря Общества Н. И. Петрова о занятіяхъ VI археологическаго съвзда въ Одессв, инвющихъ отношение къ преподаваемымъ въ духовныхъ академіяхъ наукамъ.

### П.

Въ теченія сентября мъсяца въ Церковно-Археологическое Общество, музей и библіотеку его поступили слъдующія пожертвованія и отъ слъдующихъ учрежденій и лицъ:

,

А) Изъ въжинскаго греческаго Михайдовскаго монастыря, съ разрѣшенія Черниговскаго Преосвященнаго Веніамива и при содвйствій бывшаго ктитора храма сего монастыря А. Г. Кунедависа и благочиннаго нъжинскихъ церквей, священника О. Васютинскаго, взяты членомъ А. А. Дыитріевскимъ слёдующія вещи, рукописи и квиги: вещи: 1) воздухъ, шитый шелкамя, въка XVI, съ лицевыми изображеніями Богоматери въ сіяніи, четырехъ евангеластовъ съ ихъ символами, веливомученицъ Варвары, Екатерины, Параскевіи-Пятницы и Кирика в Іулитты; 2) плащавида XVIII в., писаниая масляными красками, съ греческою надинсью вругомъ и изображеніями Спасителя, Богоматери, Марів Клеоповой, Марів Магдалины, Марів Іаковлевой и по сторонамъ архангеловъ Михапла и Гавріила, съ русскими надоисями надъ изображеніями; З) деревянная складная нкона греческаго письма, XVII в., съ изображениями въ срединь священномученика Харалампія, а на боковыхъ створвахъ-св. Іоанна Златоустаго и св. Николая; 4) деревянная икопа съ изображениемъ Казанской Божией Матери; 5) такая же икона великомученика Прокопія, съ мученіями, и съ изображениемъ на полихъ ся Прокопія и Іоапна Устюжскихъ чудотворцевъ; 6) такая же икона преп. Александра Свирскаго, -- всѣ три русскаго письма, XVII в.; 7) такая же икона дванадесятыхъ праздниковь, XVIII в.; 8) Ерипусіа или календарь на доскахъ; 9) рамки отъ слюдянаго зеркала, съ остатками его; рукописи; 10) греческое пергаменное евангеліе X вѣка, безъ корешка; 11) такое же пергаменное евангеліе XI-XII в. въ корешкв; 12) славянское пергаменное евангеліе 1546 года, въ бирхитномъ переплеть; 13) такое же пергаменное евангеліе 1576 годя; 14) рукописный греческій сборныкъ XVI-XVII в.; 15) греческая Минея на декабрь, рукопись 1629 г.; 16) Нотный Октоихъ 1671 года; 17) Синтагма Властаря, XVII вёка; 18) Нотный Октоихъ, XVII ввка; 19) 'Аруцератиков 1709 года; 20) Ирмологій 1754 года; 21) Стихирарь нотный 1764 г.; 22) Нотная тріодь

1765 г; 23) Отрывки изъ нотпаго рукописнаго Обихода ХУШ в.; 24) Нотный Аноологій XVIII в., съ поздивйшими надписами, начиная съ 1811 года; 25) Обиходъ XVIII-XIX в.; 26) сборникъ утреннихъ и вечерникъ молитвъ XVШ – XIX в.; печатныя книги: 27) Тупохо́у, 1643 г.; 28) учительное евангеліе на молдавскомъ языкъ, 1643 г.; 29) Парахдитихи. 1671 г.: 30) Минея за іюдь, 1672 г., августь, 1673 г., и іюнь, 1689 г.; 31) Пентухозтарион, 1675 г.; 32) Катихизись Глики, 1681 г.; 33) гречелкое свангеліе (изборъ), 1686 г.; 34) То́цос хатаддауус (сборники различныхъ сочинения противъ датинянъ), 1692 г.; 35) евангеліе греко-румынское, 1693 г.; 36) Néos Досарос, въ двухъ внигахъ, XVII н.: 37) Сборныкъ житій съ сентября по іюль, XVII в.; 38) евангеліе арабское начала XVIII вѣка; 39) Чинъ освященія храма, 1703 года; 40) Маруарітан, 1730 г.; 41) Минея за октябрь и іюнь 1732 г., августь 1749 г., сентябрь 1775 г., съ мая по декабрь и за ноябрь 1778 г., за декабрь, съ января по априль, за марть, за декабрь и за іюль, 1779 г., за априль 1780 г. и за февраль 1784 г.; 42) Служба святителю Спиридону Тримифунтскому, 1743 г.; 43) Трийбооч, 1748 Γ.; 44) Σόγγραμμα Θωμά Μανδαχάση περί τῶν ἀοράτων χαί τῶν όρατων έννοουμένων πραγμάτων, 1760 Γ.; 45) Έυγολόγιον, 1777 Γ.; 46) Арунератиков 1778 г.; 47) Услугаунатной коников съ переводомъ на румынскій языкъ, 1780 г.; 48) 'Алдологол, 1784 г.; 49) Ωρολόγιον, 1796 r.; 50) Τριώδιον XVIII B.; 51) Πεντηχοστάριον, 1801 г.; 52) Сборникъ литургій, 1814 г., и 53) 'Ефиологио, 1832 года.

Б) Отъ С.-Петербургскаго Славянскаго Благотворительнаго Общества – "Извъстія" сего Общества за м. августъ сего года.

В) Отъ почетнаго члена, Преосвященнаго Іустина, Епископа Подольскаго и Брацлавскаго, тридцать руб. (30 р.) серебромъ на нужды Церковно-Археологическаго Общества и музен.

Г) Отъ почегнаго члена, настоятеля Русской Миссіи въ Іерусалимъ, Архимандрита Антонина, чрезъ студента

Digitized by Google

Кіевской дух. Академія Некленаева: 1) арабская рукопись въ листь, подъ заглавіемъ "Солеце велебихъ знаній", сочиненіе Ахиала сына Іосифа Аль-буни въ 1247 году мусульманскомъ; 2) терракоттовая статуетка въ формъ мумійки: 3) годовка изъ гранита отъ подобной статуетки; 4) бронзовая егицетская статуетва Гардократа (Herpechruth): 5) глинаная головка отъ такой же статуетки; 6) бронзовая статуетка или Арея (Марса), или Париса, въ лидійскомъ головномъ уборѣ; 7) свинповое рельефное изображение пляшущей менады (вакханки); 8) терракоттовая статуетка, со слёдами прасной распраски, изображающая сидящаго чело-вёка, играющаго обёным руками на цитрё, фаллическаго характера; 9-10) два гливяные свътвльника христіанской эпохи, оъ изображенівии пальмовой вътви (симвода мученичества), а на оборотъ сленя, человъка и проч.; 11-265) шесть серебряныхъ и девсти сорокъ девять бронзовыхъ и мваныхъ монетъ-древнееврейскихъ (временъ первосвященвика Ядды или Александра Великаго, Гуды и Іонаевна Маккавеевъ, Іуды Аристовула, Александра Яннея, Ирода Великаго, Ирода II Архелая, Тиверія Кесаря, императора Клавдія, царя Агриппы, императора Нерона, Симона Варъ-Кохеба) свро-греческихъ (Антіоха XII Ліониса и др.), гревоегицетскихъ (Птоломея I, Птоломея IV Филопатора, Птоломея VIII Сотира), малоазійскихъ и сирійскихъ волоніальныхъ (Миндская—Мибішу), римскихъ (Августа, Германика, Веспасіана, Филиппа I, Галліена, Максиміана, Ликинія, Константина Великаго, Констанція, Велевтиніана, Валенса, Өеодосія), византійскихъ (Юстиніана, Юстина II в Софья, Никифора Вотаніата и др.), восточныхъ и западно-европейскихъ (1 крестоносцевъ и 2 венеціанскія).

Д) Отъ почетнаго члена, графа Михаила Владиміровича. Толстаго 59 табляцъ исполненныхъ фотографомъ Ив. Өеод. Баршевскимъ фотографическихъ видовъ и снимковъ съ церковныхъ и др. древностей во владимирской, ярославской, костромской, московской и вологодской губерніяхъ, а именно: 1) Запрестольный образь, писанный на камив, въ Рождественскомъ монастыръ, во Владиміръ (съ изображеніемъ, въ числь другихъ, и внязя Георгіи); 2) Ростовскій Кремль съ озера; З) Общій видъ Кремля съ юговосточной стороны: 4) Ствны Кремля съ восточной стороны; 5) Кремлевская ствна съ западной стороны; 6) Кремлевская ствна съ южной сторовы; 7) Разваляны башни южной стъны Кремля; 8) Церковь Одвгитрія въ Кремль съюжной стороны; 9) Бъзая Палата съ южной стороны; 10) Бълая Палата съ южной стороны (после реставрація); 11) внутренній видъ Белой 29

Труди Біевской дух. Академін 1884 г. т. III.

Палаты въ Кремлё: 12) Бълая Палата въ Ростовскомъ Кремлё (послё реставрація); 13) Остатки лёпныхъ украшеній Білой Палаты; 14) древнее вданіе за Білой Палатой. въ которой, по преданію, находилось училище св. Димитрія въ Кремлъ; 15) Отдаточная Палата въ Кремлъ, съ съверной стороны; 16) внутренцій видь Отдаточной Палаты (послів реставрація); 17) Каменный иконостась въ церкви Воскресенія въ Кремль; 18) Видъ амвона въ церкви Спаса на съняхъ въ Кремлѣ; 19) древняя фресковая живопись надъ престоломъ въ той же церкви; 20) древляя фресковая живопись надъ жертвенникомъ въ той же церкви; 21) переходы за церковію Спаса на свняхъ въ Кремль: 22) каменный иконостасъ въ церкви Іоанна Богослова въ Кремлъ; 23) горнее мвсто въ той же церкви; 24) древняя оресковая живопись вядъ престоломъ въ той же церкви; 25) Успенскій соборъ въ Ростовъ. основанный епископомъ Өеодоромъ въ 991 году; 26) Соборная коловольня, построенная митрополитомъ Іоною III въ половинъ XVII в.; 27) общій видъ Спасо Іакогдевскаго монастыря въ Ростовъ; 26) Ростовская церковь Вознесенія, гдъ покоятся мощи св. Исидора блаженнаго; 29) надпись на камит въ церкви Вознесенія, 1566 годи; 30) рака св. Исидора блаженнаго въ церкви Вознесения; 31) леревянныя обзныя царскія врата въ той же церкви; 32) Авраміевскій монастырь, основанный въ началь XI въка св. Авраміемъ близъ Ростова; 33) соборная и теплая церкви въ Авраміевскомъ монастыръ; 34) крестъ св. Аврамія въ томъ же монастыръ; 35) Петровскій монастырь, основанный Петромъ царевичемъ въ XII столътія близъ Ростова: 36) чудотворный вресть въ Нивольскомъ погосте (ласусовъ) XIV въка; 37) церковь Іоанна Богослова, построевная въ XVII въкъ на ръкъ Ишив, близъ Ростова, съ южной стороны; 38) древнія деревявныя різныя царскія врата въ той же церкви; 39) Крестовоздвиженскій соборь въ Романовъ, построенный въ XVI въкъ, съ съверовосточной стороны; 40) Борисоглабский соборь въ Романово Борисоглабска, построенный въ 1652 году, съ юго-западной стороны; 41) церковь св. Сергія (съ южной стороны) и св. врата Борисоглъбскаго монастыря; 42) колобольня въ Борисоглабскомъ монастыра, съ свверо-западной стороны; 43) древній деревянный кресть, обложенный серебромъ, данный преп. Сергіемъ свв. Өеодору и Павду въ Борисоглъбскомъ монастыръ въ 1363 году; 44) деревянный архимандричій посохъ и эпитрахиль, шитая золотомъ и серебромъ по бархату, въ Борисоглъбскомъ монастыръ; 45) древнее серебряное кадило въ Борисоглъбскомъ монастыръ; 46) Знамя, данное Сапъгой преп. Иринарху въ Борисоглъбскомъ монастыръ, съ изображеніями Вседержителя, архистратига Миханла и Інсуса Навина: 47) церковь Рождества Христова въ Ярославлё съ колокольней, съ съверозападной стороны; 48) церковь св. Іоанна Златоуста въ Коровникахъ, въ Ярославлъ, съ съверо-западной стороны; 49) церковь Петра и Павла, что на Волговскомъ берегу, въ Ярославлъ, съ съверо-западной стороны; 50) церковь Іоанна Предтечи въ Толчковь, въ Ярославль, съ съверо-западной сторовы; 51) древнія деревянцыя ръзныя царскія врата въ той же церкви, въ придвлъ Гурія и Варсонофія; 52) древнія деревянныя ръзныя царскія врата въ церкви Варвары великомученицы въ Ярославлъ; 53) соборъ св. Троицы въ Костромскомъ Ипатьевскомъ монастырв, построенномъ въ XVI въкъ; 54) царское мъсто въ томъ же соборъ; 55) оплечья, питыя жемчугомъ, съ изображеніями животныхъ, вкладъ князя Пожарскаго, въ ризницъ Костромскаго Богоявленскаго монастыря; 56) церковь Николая въ Столпахъ въ Арманскомъ переулкъ, въ Москвъ, съ южной стороны; 57) сидъвіе царя Алексъя Михайловича на паперги церкви Вознесенія въ селъ Коломенскомъ близъ Москвы; 58) видъ Вологодскаго Прилуцкаго монастыря изъ за ръки Вологды, и 59) церкви Прилуцкаго монастыря съ юго-восточной стороны.

Е) Отъ дъйствительнаго члена, намъстника троицкой Сергіевой лавры Архимандрита Леонида составленныя имъ брошюры: 1. "Замъчательная припись къ евангелію Виленской печати 1575 года", и 2. библіографическая замътка на книгу И. Каратаева "Опясаніе славяно русскихъ внигъ, напечатанныхъ кирилловскими буквами".

Ж) Отъ сербскаго архимандрита Никодима Милаша составленная имъ брошюра—Кричија Савинска. Задар, 1884.

3) Отъ блогочиннаго Нъжинскихъ церквей, священника Θеодора Васютинскаго – стальная архіерейская печать, съ изображеніемъ митры, креста, жезла, орденской звъзды, вензелемъ G. A. P. и словами – veritate et charitate.

И) Оть законоучителя Нъжинской женской гимназіи, священника Еве. Кушакевича—полуполтинникъ императрицы Елизаветы Петровны 1749 года.

I) Отъ бывшаго ктитора храма нъжинскаго греческаго Михайловскаго монастыри А.Г. Кунелакиса большая серебряная турецкая монета XVII въка.

К) Отъ жены бывшаго члена-корреспондента Общества. покойнаго В. И. Карпова, по его завъщанію, изъ г. Орла: 1—2) два портрета на холстъ, писанные масляными красками, неизвъстныхъ лицъ; З) бронзированный жетонъ съ изображевіемъ бюста графа П. Х. Витгевштейна, и 4) Ариеметика Магницкаго, въ листъ, московской печати 1703 года, безъ выходнаго листа.

Л) Отъ студента Кіевской духовной Академіи Недбльскаго—Пятокнижіе Моисеево, пражскаго изданія Франциска Скорины 1519 года, дефектный екземпляръ, изъ м. Козлина, Ровенскаго убзда, Волынской губерніи.

М) Отъ студента той же Академіи Концевича—большое кремневое копье прекрасной отдёлки, найденное на урочище Бровары, возлё села Выжды, Ковельскаго уёзда, Волынской губернія.

Н) Отъ студента той же Академіи Гр. Крыжановскагоримская серебряная монета Веспасіана и троякъ польскій Сигизмунда III.

О) Отъ студента той же Академіи Ральцевича-польская серебряная монета въ 30 грошей короля Яна Казиміра, 1663 года.

П) Отъ воспитанника первой Кіевской гимназіи Захаріевскаго, въ даръ для музея и отчасти въ обмънъ на дублеты музея, монеты: колоніальная Оессалоникская и Торачоч, три босфорскія или понтійскія, двъ бронзовыя римскія Адріана и Антонина Пія, византійскія 1 серебряная Мануила Комнена и двъ мъдныя Цалеологовъ, чешскій серебряный грошъ Владислава II (1471—1490), серебряная золотоордынская и мъдная восточная, прусскій шелягъ Фридриха Вильгельма 1658 г., серебряная монета Петра II Португальскаго и Бразильскаго 1695 г., двъ мъдныя бельгійскія 1718 и 1748 гг., двъ французскія монеты—французской республики и Наполеона I и пацская серебряная монета начала нынъшняго бъва.

Р) Отъ И. С. Пастухова — двѣнадцать мѣдныхъ монетъ, изъ коихъ 10 шеляговъ Яна Казиміра, грошъ Станислава Августа Понятовскаго и прусская монета нынѣшняго вѣка.

Въ Сентябрё мёсяцё посётали Церковно-Археологическій музей: Высокопреосвященный Тихонъ, Архіепископъ Волынскій и Житомирскій, Преосвященные Іустинъ Подольскій и Брацавскій, Никаноръ Херсонскій и Одесскій и Виталій Могилевскій и Оршанскій, президентъ Хорватской Академіи наукъ въ Загребъ Рачки, академикъ Ягичъ, о. Наумовичъ и Площанскій, профессора русскихъ университетовъ М. М. Троицкій, А. С. Павловъ, И. В. Помяловскій, А. И. Никитскій, и Москов. дух. Академіи Г. А. Воскресенскій и др.

Севретарь Общества Н. Петровъ.

ХП. Докладъ секретаря Совъта Академіи: "Предъ началомъ академическаго года, не позже первой половины апрёля важдаго года, уставомъ дух. авадемій (§§ 124 и 86 В. 1) и указомъ Святващаго Синода отъ 13 мая 1870 г. за № 1046 требуется стъ Совѣта Академіи представлять Святвишему Синоду о вызовъ семинарскихъ воспитанниковъ въ составъ новаго академическаго курса въ слёдующемъ учебномъ году и вичств съ симъ объявлять объ имъющемъ быть пріемѣ въ Академію для желающихъ поступить въ оную волонтерами. При семъ долгъ имъю представить вакъ справку изъ дълъ Академія о вызовъ семинарскихъ воспитанниковъ за послёдніе годы, такъ и экземпляръ прошлогодняго полатнаго объявленія "о пріемъ воспитанниковъ въ Кјевскую духовную Академію" для измивненій или дополненій, какія Сов'яту Академіи благоугодно сдёлать въ немъ лля настоящаго года".

Постановлено: На основании существующихъ постановленій, сообразно съ штатомъ семинарій и по примъру прежняхъ лётъ, предназвачить къ вызову въ состакъ, новаго курса Кіевской духовной Академів изъ духовныхъ Семинарій: Волынской, Кишиневской, Воронежской, Курской, Подольской, Полтавской по 2, Донской, Екатериновсяавсков Кіевской, Минской, Черниговской, Одесской, Орловсвой, Пензенской, Рязанской, Таврической, Тамбовской, Тиолнсской, Тульской и Харьковской по одному воспитаннику, всего изъ 20 семинарій 26 воспитанниковъ, оставивъ пзъ 19-ти казеннокоштныхъ вакансій для волонтеровъ, воторые по испытанію окажутся лучшими, столько, сволько позволить помъщение въ корпусъ. О чемъ установлевнымъ порядкомъ, на основании уст. дух. авад., § 86 В 1, представить въ Святвйшій Синодъ. Предметами повёрочныхъ испытаній, пря предстоящемъ пріемъ воспатавниковъ въ Академію. назначить: а) догматическое богословіе (или православный христіанскій катихизись для окончившихъ курсъ 15 Протоколы.

въ гимназіи), б) общую древнюю церковную исторію, в) логику, г) одинъ изъ древнихъ языковъ-греческій или датинскій, по выбору экзаменующихся, д) одинъ изъ новыхъ языковъ-оранцузскій или нѣмецкій-также по выбору ихъ, е) одно сочиненіе на тему литературнаго содержанія, ж) одно сочиненіе на тему оилосооскаго содержанія и з) одно сочиненіе на тему богословскаго содержанія. Объявленіе объ условіяхъ пріема въ Академію, по примѣру прежнихъ лѣтъ, напечатать въ "Кіевскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ" и въ "Трудахъ Кіевской духовной Академіи". При печатаніи объявленія иъ семъ послѣднемъ журналѣ сдѣлать двѣ сотия особыхъ оттисковъ и разослать ихъ по духовнымъ семинаріямъ и классическимъ гимназіямъ.

XIII. Прошеніе дъйствительнаго студента Кіевской Академія Александра Савича оть 22 февраля; "Въ виду удовлетворительности моей диссертація на полученіе ученой степени кандидата богословія, осмъливаюсь покорнъйше просить Совъть Академія допустить меня къ экзамену въ маъ этого года по предметамь церковно-историческаго отдъленія и своевремению увъдомить меня о результатахъ моей просьбы на имя благочиннаго Протојерев Филимона Сивича, живущаго въ г. Владивавказъ<sup>6</sup>.

Справка: 1) Александръ Савичъ, состоявшій въ церковно-историческомъ отдълепіи, выпущенъ изъ Академіи, по окончаніи III курса ея, въ 1883 году потому, что въ среднемъ выводъ изъ суммы балловъ за три учебные года получилъ менъе 4, именно З<sup>11</sup>/16, слъдовательно баллъ не удовлетворяющій условіямъ для перевода въ IV курсъ, хотя сочиненіе, представленное имъ на степень кандидата, признано удовлетворительнымъ.

2) Въ 37 § "положенія объ испытаніяхъ на ученыя степени въ дух. Академіяхъ" сказано: "Время для производства устныхъ испытаній постороннимъ (означеннымъвъ § 36) лицамъ на степень кандидата полагается тоже, какъ и для испытанія учащимся, т. е. преъ окончаніемъ учебнаго года".— А въ 38 § того же положенія пояснено: "Означенное въ 37 § испытаніе обнимаетъ исё предметы какъ общеобязательные, такъ испеціальные того отдёленія, по которому ищется степень кандидата и пишется разсужденіе на тему, одобренную отдёленіемъ по принадлежности".

Постановлено: Предоставить Алевсандру Савичу держать испытаніе какъ по общеобязательнымъ предметамъ, такъ и по спеціальнымъ наукамъ церковно-историческаго отдъленія, вмъстъ съ наличными студентами Академіи въ мав и іюнъ, и о послъдующемъ имъть сужденіе.

**XIV.** Прошеніе заслуженнаго ординарнаго профессора Архимандрита Сильвестра о дозволеніи ему нацечатать 2-мъ изданіемъ сочиненіе его "Православное догматическое богословіе", которое въ предыдущіе годы по частямъ было напечатано въ "Трудахъ Кіевской духовной Академіи" и отдъльными оттисками.

Постановлено: Сочиневіе передать на разсмотрёніе профессору Пёвницкому, который къ слёдующему засёданію имёеть доставить Совёту Академія отзывъ по вопросу о неимёніи препятствій къ новому изданію его.

XV. Предложение Ректора Киевской духовной Академии Архимандрита Сильвестра о необходимости заблаговременно назначить время и порядокъ производства годичныхъ испытаний студентовъ Академии.

Постановлено: Составление расписания годичныхъ испытаний, по примѣру прежнихъ лѣтъ, поручить помощниќамъ ректора.

15\*

XVII. А) Отношенія: а) ректора Казанскаго Универотъ 31 января за № 111 и отъ 23 февраля за № ситета приложеніемъ двухъ магистерскихъ диссертацій: 182 съ Влад. Щеглова "Характеристика современнаго соціально-политическаго строя главивищихъ западно-евпропейскихъ государствъ (Германія, Австрія, Франція и Англія)" и Ив. Снѣгирева "Іосифъ Добровскій"; б) ректора Московскаго Университета отъ 29 февраля за № 618 съ приложениемъ экземпляра "Рфчи и отчета произнессенныхъ въ торжественномъ собрании Императорскаго Московскаго Университета 12 января 1884 года"; в) Совѣта С.-Петербугской дух. Академін отъ 29 февраля за № 290 съ приложеніемъ одного экземпляра сочиненія В. Завитневича подъ заглавіемъ "Палинодія Захарія Копыстенсваго и ся мёсто въ исторія западно-русской полемики XVI и XVII вв.", г) учителя Тамбовскаго Института благородныхъ дъвицъ, бывшаго воспитанника XXIII курса Кісвской Академіи Ив. Дубасова отъ 16 февраля съ препровождениемъ въ академическую библіотеку 2-го выпуска "Очервовъ изъ исторіи Тамбовскаго края".

В) Докладъ секретаря Совъта Академія: "Съ половины декабря 1883 года до 9 марта сего 1884 года, кромъ высылаемыхъ учеными и учебными заведеніями періодическихъ изданій въ обмънъ на "Труды Кіевкой дух. Академія", безмездно получены еще для академитеской библіотеки безъ особыхъ препроводительныхъ бумагъ слъдующія книги и брошюры: а) отъ заслуж. ординар. профессора Кіевской Академіи Д. Поспъхова "Nestorius et Eutyches par Amedee Thiery"; б) отъ преподавателя Бълградской семинаріи въ Сербія, бывшаго воспитанника Академія Ефрема Илича двъ брошюры: "Насртај на српску цркву и српски устав" и "Кресташ Календар на 1884 г<sup>с</sup>; в) Прот. В. И. Добротворскаго "Критическій методъ въ изслъдованія о книгахъ сващеннаго писанія"; г) "Vieta Nicodim Santitul, Archiman drita Lavrei din Santa Monastire Tismena"; д) отъ преподавателя еврейскаго языка въ Московскомъ Университетв М.-Никольскаго: "Ассирійскіе влинообразные тексты, сумерійсвій гимнъ богу огни", выпускъ 2-й; е) отъ Сербскаго діавона Дим. Миленковича "Гласъ православія", журналъ за 1883 годъ и ж) отъ переводческой коммиссіи Братства Св. Гурія въ г. Казани семь книжекъ: 1) Божественная литургія Св. Іоанна Златоустаго и требникъ на якутскомъ языкъ, 2) Мохаммат дененя Карогаида Христось дене артыкъ, 3) служба 6-го гласа ва врешево-Татарскомъ Воскресная языкъ, 4) священная исторія на Шорскомъ наръчія; 5) священная исторія ветхаго в воваго завъта на Чувашскомъ языкъ; 6) тоже-на Эрзянскомъ наръчіи Мордовскаго языка и 7) церковная служба на Чувашскомъ взыкъ. Сверхъ того изъ числа поступившихъ въ Совътъ Академіи отдъльныхъ оттисковъ 11 разныхъ статей, напечатанныхъ въ издаваепри ней журналахъ, переданы въ академическую лыхъ библіотеку по два экземпляра".

Иостановлено: Книги и брошюры сдать въ академическую библіотеку и о полученія ихъ увѣдомить съ выраженіемъ благодарности.

# 1884 года 16 марта.

Въ общемъ собрании Совъта Кіевской духовной Академіи подъ предсъдательствомъ ректора ся, присутствовали ординаряме и экстраординарные профессоры, вромъ ординарнаго профессора Линицкаго не бывшаго по болъзни.

Слушали: І. Сданный Высокопреосвященный шамъ Платономъ Митрополитомъ Кіевскимъ 25 февраля 1884 г. указъ Святыйшаго Синода отъ 23 февраля за № 654: "По указу Его Императорскаго Величества, Святыйшій Правительствующій Синодъ слушали: предложенный г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, отъ 31 минувшаго января за № 69, журналъ Учебнаго Комитета № 33, по представленію Вашего Преосвященства объ оставленіи заслуженнаго ординарнаго профессора Кіевской духовной Академіи Ивана Малышевскаю на второе пятилѣтіе преподавательской службы при Академіи. Приказали: Согласно ходатайству Вишего Преосвященства и избранію Совѣта Кіевской Академіи, оставить заслуженнаго ординарнаго профессора той же Академіи Ивана Малышевскаго на второе пятилѣтіе службы его при Академіи съ 31 октября 1883 года по 31 октября 1888 года; о чемъ для зависящаго распоряжевія Вашему Преосвященству послать указъ<sup>«</sup>.

Постановлено: Объявивъ Малышевскому, записать въ послужный списокъ объ оставление его на второе пятилътие профессорской службы.

#### 1884 года 30 марта.

Въ общемъ собрании Совъта Кіевской Академія присутствовали ректоръ ея и профессоры ординарные и экстраординарные.

Слушали: У. Сданное Высокопреосвященнъйшимъ Платономъ Митрополитомъ Кіевскимъ 9 апръля 1884 г., для надлежащаго распоряженія, отношеніе Оберъ-Провурора Святвйшаго Синода отъ 9 марта тогоже года за № 3527: "По разсмотрѣнін доставленныхъ Вашимъ Высокопреосвященствомъ проэнтныхъ чертежей и смътъ на расширеніе и передълку зданій Кіевской духовной Академіи архитекторъ Хозайственнаго Управленія Люшянъ, между прочимъ, донесъ, что проэктъ расширенія академическихъ зданій составленъ крайне неэкономно и исполнение его потребуетъ много излишнихъ расходовъ. Въ предположенныхъ двухъ большихъ пристройкахъ въ главному корпусу помъщений въ сущности немного, размвръ же этихъ пристроекъ великъ отъ того, что означенному корпусу предположено дать главный фасадъ съ площади, а для сего проэктируется устроить новые-парадный входъ, вестибюль, лъстницу и чрезмърный по величинъ и неудобоисполнимый въ конструктивномъ отношения актовый заль; въ пристройкъ же со пвора много помъщений

предназначается для прислуги, тогда какъ и безъ того по всёмъ этажамъ корпуса для прислуги отведены помещения и засимъ остается еще много помъщеній безъ опредъленнаго назначенія. Въ старомъ корпусъ передълки предположены для увеличенія пом'вщеній библіотеки и музея. между тёмъ, чрезъ проектируемое возставовленіе прежней колонвады, до прямой цъли не относящееся, означенныя помъщевія уменьшатся и проч. По симъ соображеніямъ г. Люшинъ признаетъ достаточнымъ ограничиться одною пристройкою къ главному корпусу со двора, и только въ крайнемъ случав возвести пристройку съ площади въ меньшемъ противъ проэкта размъръ-для квартиры инспектора и актоваго зала надъ нею, залъ же достаточно сдвлать итиною 10 сажен. и шириною 5 саж. Съ своей стороны и Хозяйственное Управление находить, что предположенный къ сломкъ бакказаврскій корпусъ слёдовазо бы сохранить для академическихъ потребностей, принявъ лишь соотвътствующія мъры для устраненія оказавшейся въ немъ сырости, а равно полагало бы полезнымъ часть зданія находищагося на такъ называемомъ штатномъ дворѣ, гдѣ предпозагалась прежде квартира ректора, обратить подъ нъкоторыя помвиленія. какъ напр. для Правленія съ архивомъ и канцеляріею или же подъ больницу. Вслёдствіе вышеизложеннаго и принимая во вниманіе. что по смѣтамъ на проектируемыя пристройки и передвлки академическихъ здяній требуется весьма значительная сумма до 230 т. руб., а между тёмъ, по изложеннымъ выше соображеніямъ, нъкоторыя изъ проектируемыхъ вновь помъщеній оказываются излишения, или же представляется возможность размистить ихъ въ существующихъ зданіяхъ, и что на строительныя нужды Кіевской духовной Академія въ послёднее десятилётіе затрачено уже изъ духовнаго вапитала до 120 т. руб., средства же сего капитала въ настоящее время крайне ограничены, имъю честь увъдомить Васъ, Милостивый Государь и архипастырь, что мною сдѣлано распоряженіе о командированіи Архитектора Хозайственнаго Управленія Надворнаго Совётника Люшина въ Кіевъ для совмёстнаго съ Правленіемъ Академіи обсужденія способовъ распространенія и передёлки академическихъ зданій лишь въ самыхъ необходимыхъ размёрахъ и вмёстё съ тёмъ покорнёйше просить Ваше Высокопреосвященство сдёлать распоряженіе о составленіи вновь проекта и смёты на пристройки для Кіевской Академіи, согласно той программё, какая будетъ выработана академическимъ правленіемъ и архитекторомъ Люшинымъ, и затёмъ, по разсмотрёніи и утвержденіи означенныхъ проектовъ въ мёстномъ Строительномъ Отдёленіи, доставить таковые ко мнё. При семъ возвращаются прежніе проекты и смёты съ приложеніями на академическія пристройки".

Справка: По II ст. журн. общ. собр. Сов. Академіи отъ 17 августа 1883 г. постановлено: "Въ виду какъ значительнаго недостатка помъщенія для студентовъ Кіевской духовной Академіи и необходимости разширенія помъщенія больницы, библіотеки и музея, такъ и обязатедьнаго съ наступающаго учебнаго года помъщенія въ зданіи Академіи не только казеннокоштныхъ, но и своекоштныхъ студентовъ, просить Высокопреосвященнъйшаго Платона Митрополита Кіевскаго и Галицкаго отнестись къ г. Оберъ-Прокурору Святъйшаго Синода по дълу о разръшени построекъ въ Кіевской духовной Академіи по планамъ и смътамъ препровожденнымъ къ нему при отношеніи отъ 12 апръля 1882 года за № 191.

Постановлено: Принявъ къ свъдънію, передать дъло о постройкахъ и передълкахъ въ зданіи Академіи Правленію ея для распоряженія о составленіи новаго плана и смъты на оныя.

#### 1884 года 30 марта.

Въ собрания Совъта Кіевской духовной Академія, подъ предсъдательствомъ ректора ея, присутствовали три помощнива ректора по учебной части, инспекторъ и члены Совъта, по два отъ каждаго изъ трехъ отдъленій.

Слушали: І. Сданное Высокопреосвященный шимъ Платономъ Митрополитомъ Кіевскимъ 20 марта 1884 г. отношеніе Товарища Оберъ-Прокурора Св. Синода отъ 19 марта тогоже года за № 4144: "Вслъдствіе ходатайства Вашего Высокопреосвященства о вазначенія стипендіи студенту Кіевской духовной Академіи, боснійскому уроженцу, діакону Николаю Лаличу, имъю честь увъдомить Васъ, милостивый государь и архицастырь, что г. Оберъ-Прокуроръ Св. Свнода, по докладу Хозяйственнаго Управленія отъ 2 сего марта за № 278, разръшилъ назпачить студевту Кіевской духовной Академіи, босвійскому уроженцу, діакону Николаю Лаличу стипендію съ 25 августа 1883 года по 210 руб. въ годъ изъ духовно-учебнаго капитала, присовокуплян, что объ отпускъ сихъ денегъ сдълано распоряженіе по Хозяйственному Управленію при Св. Свнодъ".

Иостановлено: Принять въ свъдънію и сообщить Правленію Академію для зависящаго съ его стороны распоряженія о выдачь стипендіи по полученіи потребной суммы денегь.

Ш. Письмо Лейпцигскаго внигопродавца Бронгауза отъ  $\frac{24}{5}$  марта 1884 года: "Правленіе духовной Академія заказало у меня тому 3 года назадъ рёдкое сочиненіе Mansii "Sacrorum Consiliorum nova et amplissima collectio". Но не было возможности найти миё экземпляра его даже антикварнымъ путемъ. Нынё ямёю удовольствіе язвёстить Правленіе, что славный издатель "Victor Palme" намёревается напечатать новое изданіе цёною по 28 марокъ за томъ для первыхъ 400 подписчиковъ, а для слёдующихъ по 40 марокъ за томъ. Извёщая Правленіе объ этомъ съ приложеніемъ оригинальнаго объявленія съ образцомъ печати и бумаги, надёюсь, что Правленіе прикажетъ тотчасъ заказать для библіотеки духовной Академія экземпларъ, дабы возможно было получить его по первой дешевой цвнв".

Постановлено: Поручить г. Брокгаузу для академической библіотеки подписаться на упомянутое въ его письмё изданіе.

IV. Донесеніе заслуженнаго орд. профессора Кіев. Академіи Вас. Півницкаго отъ 26 марта: "По порученію Совіта Авадеміи отъ 9-го марта сего года мною разсмотріно сочиненіе заслуженнаго ординарн. профессора Архимандрита Сильвестра, подъ заглавіемъ "Православное догматическое богословіе", предназначенное имъ ко второму изданію, и не встрічено мною въ этомъ сочиненіи препатствій къ вторичному напечатанію. О чемъ имъю честь донести Совіту Академіи".

Постановлено: Разрѣшить вторичное нацечатаніе "Праславнаго догматическаго богословія".

V. Прошеніе доцента Кіевской Академія Стеф. Голубева отъ 30 марта: "Для своихъ занятій я имъю надобность въ иъкоторыхъ внигахъ, находящихся въ Императорской публячной библіотекъ и библіотекъ при Литовской духовной Семинаріи. Именно, изъ книгъ, хранящихся въ первой изъ поименованныхъ библіотекъ, для меня пужны:

1) Анеологіонъ, напеч. въ Кіевѣ въ 1636 г.

2) Разсужденіе о внигѣ, именуемой Православное исповѣданіе вѣры Соборныя и Апостольскія церкви восточныя, сочивенной кіев. митрополитомъ Петромъ Могилою, читанное въ публичномъ собраніи С.-Петербургской Александроневской Академія кандидатомъ богословія Алексѣемъ Болховскимъ. Спб. 1804 г.

3) Smotrycki, Melet. -- Vereficacia Niewinnosci... (Wilno, 1821).

4) Smotrycki, Melet. Obrona vereficaciey,.. (Wilno 1621). Изъ внигъ же, находящихся въ Литовской духовной семинаріи, нужна:

R

5) Vereficacia Niewinuoci, Мелетія Смотряцкаго (изд. 1621.).

Посему осмѣливаюсь покорнѣйше просить Совѣтъ Академіи, не найдетъ ли онъ возможнымъ просить вышеозначевныя учрежденія о высылкѣ въ нашу Академію поименованныхъ кныгъ на двухнедѣльный срокъ".

Постаннелено: Отнестись въ Императорскую публичную библіотеку ѝ въ Литовскую дух. семинарію по предмету присылки изъ нихъ книгъ, поименованныхъ въ прошеніи г. Голубева

VII. Составленное помощниками ректора по учебной части расписаніе предстоящихъ испытаній студентовъ всёхъ четырехъ курсовъ Академіи за 188<sup>8</sup>/4 учебный годъ.

помощнивами ректора и Постановлено: Составлевное разсмотрвеное въ семъ собрания расписание испытаний студентовъ Академій при семъ журналь представить на утверждение Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнаго Платона Митрополита Кіевскаго и Галицкаго. При производствъ испытаній руководствоваться особымъ положеніемъ объ испытаніяхъ въдуховныхъ Академіяхъ, утвержденнымъ Св. Синодомъ въ августв 1874 года, и соблюдать следующія правила: 1) предъ началомъ испытаній каждый преподаватель обязанъ по 63 6 уст. дух. акад., представить въ Совътъ Академіи отчетъ о своемъ преподавании; 2) испытаніе, въ присутствіи назваченныхъ коммиссій, производится по каждому предмету, по возможности, въ объемъ преподаннаго курса науки; 3) достоянство отвътовъ опредъляется баллами по пятиричной системъ и обозначается цифрами и словами; 4) послъ каждаго испытанія вносится въ Совъть Академія списокъ съ означеніемъ достойнства студенческихъ отвътовъ; 5) по оковчания встать испытаний, въ видахъ удобства опредъленія правъ студентовъ на переводъ въ

слёдующіе курсы, баллы ихъ изъ отдёльныхъ списковъ переносятся въ общую табель.

## 1884 года 30 апръля.

Въ общемъ собрании Совъта Кіевской духовной Академін, подъ предсъдительствомъ ректора ея, присутствовали ординарные и экстраординарные профессоры, кромъ экстраординариаго профессора Митроф. Ястребова не бывщаго по болъзни.

Слутали: I. Представление Богословскаго Отдёления отъ 18 апрёля: "Прилагая при семъ отзывъ профессора Диницкаго о сочинении кандидата Феодора Орнатскаю "Учение Шлейермахера о религи", Богословское Отдёление имѣетъ честь доложить Совёту Авадемии, что, по заслушании означеннаго отзыва, Богословское Отдёление, согласно заключенио г. рецензента, признало сочинение г. Орнатскаго вполнё достаточнымъ для получения магистерской степени богословия. Доводя объ этомъ до свёдёния Совёта, Богословское Отдёление проситъ дать дальнёйшее движение этому дёлу согласно § 141 уст. дух. академий".

Отзывъ ординарнаго профессора Петра Линицкаго о сочинения приватъ-доцента Академия Өеодора Орнатскаго "Учение Шлейермахера о религия".

"Содержаніе названнаго сочиненія таково:

Указавъ предварительно на современное Шлейермахеру литературное направленіе, извъстное подъ названіемъ романтизма (съ которымъ имъетъ связь ученіе Шлейермахера о религія), и послъ сообщенія біографическихъ свъдъній о Шлейермахеръ, авторъ излагаетъ далъе самое учені Шлей ермахера о религія въ томъ видъ, какъ оно пред завлено самимъ Шлейермахеромъ въ трехъ его сочинені яхъ, именно въ Ръчахъ о религи, въ Діалектикъ и въ его Въроученіи.

Задача, которую предстояло ръшать Шлейермахеру,

состояла въ томъ, чтобы защитить религію и возстановить уважение къ ней, а равно и къ церкви", разрушенное ния по врайней мара значительно поколебленное раціонализмомъ эпохи просвъщенія; — " а это было возможно (при господствъ романтизма), если религія будетъ выведена и объяснена въ духъ воваго времени-изъ внутренней завоносообразной потребности сердца". Главная мысль Рючей о религи та, что религіозные догматы не что инсе, какъ скор. лупа, наружная оболочва, внутреннее же ядро религіи заключается въ чувствования безконечнаго и въ общения съ вимъ. Подагая редигію въ чувствованіи и непосредственномъ созердания безконечнаго, при чемъ безконечное онъ называетъ универсомъ, слъдовательно разумветъ его какъ начало дъйствующее въ мірв и всецьло въ немъ заключенное, Шлейермахеръ ръшительно разграничиваетъ религію отъ знанія и отъ двятельности правственной, какъ область жизни самостоятельную: знаніе и мораль чрезъ конечное достигають безконечнаго, религія же непосредственно относится къ безконечному; она есть созерцание и вытьств чувствование универса, при чемъ подъ созерцаніемъ универса разумфотся прежде всего сколько созерцание природы, столько же и созерцаніе жизни въ исторіи челов'вчества, соединенное съ самосозерцаніемъ или самосознапіемъ по причинъ общенія нашей жизни съ жизнію челов'вчества; зат'ямъ, такъ какъ противоположность природы и духа предполагаетъ единство или безраздичіе ихъ, то высшій пунктъ въ развитіи редигіознаго сознанія есть именно сознаніе этого единства.

Полагая, что сущность религій заключается въ созерцаніи, а также въ чувствованіи (а въ позднъйшихъ изданіяхъ Ръчей—въ одномъ чувствованіи), Шлейермахеръ по этому смотрълъ на догматику какъ на систематическое выраженіе чувствованій. и соотвътственно этому взгляду изъясияетъ, что такое чудо, откровеніе. вдохновеніе, пророчество. Отвровеніе напр. есть новое созерцаніе міроваго цълаго; чудо —всякое событіе, разсматриваемое съ точки зрвнія универса, т. е. какъ проявление высшей силы. Даже такие основные догматы, какъ бытіе Бога и безмертіе души, по Шлейермахеру, имъють второстепенное значение (послъдний даже и вовсе отрицается), такъ кикъ созерцание и чувствование универса возможны и при отрицании этихъ догматовъ. Различные вяды религій, каковы: фетишизмь, политеизмь и монотеизмь -это степени въ развитіи религіозваго чувствованія, обозначасныя у Шлейериахера какъ единство, множественность и всеединство (всеобщность). Существование различныхъ религій объясняется различнымъ отношеніемъ человъка къ универсу, а какъ это отношеніе у каждаго человъка можетъ быть своеобразно, то допускается возможность для каждаго человъка имъть свою особую религію. Изъ множества отдвльных религій христіанство и іудейство такъ характеризуются: "іудейство представляеть дътское отношеніе къ Божеству, въ силу котораго Божество представляется пекущимся о важдой отдельной личности. Въ христіанстве главная пдея-противление конечнаго единому и примирение съ нимъ".

Высказанное уже съ *Ръчах*ъ предположеніе, что собственно единое есть предметъ религіознаго чувствованія и что сознаніе единства есть высшій пунктъ въ развитія религіознаго сознанія, — это предположеніе доказывается въ *Діалектикт*ь.

Здёсь указываются различныя противоположности, на основания которыхь выводится заключение о существования первоначальваго единства. Такозы противоположности прежде всего въ познании: съ одной стороны умозрание и опыть или машление и наблюдение, изъ взаимодъйствія которыхъ образуетса согласная у всёхъ людей позвавательная двятельность (единство убъжденія), а съ другой — противопиложность мышления и бытия (во взаниновъ соотвътстия которыхъ заключается истинность познанія). Кавъ одинаковость у всёхъ людей мыслящей дъятельности въ соединения съ чувственнымъ наблюденіемъ, такъ равно и согласие мышленія съ бытіемъ предподагаетъ взаимодъйствіе и способность взаимопроникновенія познающаго и познаваемаго. А это въ свою очередь предполагаеть, что и въ бытіи, соотвътственно различію въ познающемъ мышленія и чувственности, должно быть реальное и идеальное и при томъ такъ, что и въ познаюшемъ и въ познаваемомъ каждый членъ противоположности содержить въ себъ и другой, - въ идеальномъ заключается реальное и наоборотъ, или ипаче въ субъективномъ объективное и обратно. Такан взаниная связь противоположностей въ духъ и природъ ясно показываетъ, что основаніемъ ихъ должно быть совершенное единство, простое безразличие. Къ тому же предположению о трансцендентномъ единствъ приводитъ и разсмотрвніе воли. Какъ согласное у всёхъ мышленіе предполагаетъ бытіе всеобщаго разума, такъ и одинаковость воли у встахъ предполагаеть волю всеобщую или правственный законь, и согласіе воли, какъ и согласіе мышленія, съ бытіемъ приводить въ заключенію о существованія траясцендентнаго тождества природы и духа, реальнаго и идеальнаго; и такое един. ство должно быть основаніемъ вакъ для мышленія, такъ и для воли, следовательно оно есть единство мышленія и воли, я болве того-тождество или единство всвхъ различій, всвхъ противоположностей, единство абсолютное, или просто абсолютное. Абсолютное есть такое единство, которое не только въ себъ никакого различія не содержить, но и внъ себя также не имветь никакого отношения къчему либо отличному отъ него, или что было бы ему противоположно, ---иначе оно не было бы абсодютнымъ. Оно не можетъ быть усвоено и выражено ни въ формѣ понятія (которое есть форма мышленія), ни въ формъ сужденія (которое есть форма опытнаго познанія), ибо хотя восходящій рядъ понятій заванчивается высшимъ единствомъ съ одной стороны (перехода отъ менње общаго къ болве общему), а съ другой безконечнымъ разнообразіемъ, однако трансцендентное единство превосходитъ то единство, вакое достигается въ формё высшаго понятія, равно кабъ оно выше и того послёдняго субъекта, предполагаемаго восходящимъ рядомъ сужденій, о воторомъ ничего опредвленнаго не можемъ высказать: единству высшаго понятія въ бытін соотвётствуеть сида немогущая быть явленіемь иной высшей силы, а субъекту высшаго сужденія соотвътствуеть послъдняя всеобъемдющая причина; но и сила и причина необходимо мыслится въ связи съ тёмъ, въ чемъ проявляется и чёмъ ограничивается та или другая вакъ своею противоположностію. Вотъ почему Шлейермахеръ признаетъ неудовлетворительными и пантеистическую и деистическую и теистическую идею о Богъ, утверждая невозможность для мысли выразить познаніе о Богѣ въ вакомъ бы то ви было опредѣленномъ повятіи или представленіи. Какъ единство противоположности, Богъ доступенъ, хотя и не вполнѣ, лишь для той субъективной формы, которая также есть единство противоподожнаго, именно единство мышленія и воли; таково чувствованіс. Только для чувствованія исчезаеть противоположность идеальнаго и реальнаго, а потому одно лишь чувствованіе есть соразмърная форма воспріятія Божества. Однакожъ не всякое чувствованіе, а только чувствованіе всецьлой зависимости есть органъ религія. Впрочемъ даже въ чувствованія не прямо и непосредственно воспринимается абсолютное, а чрезъ конечное, или въ связи съ конечнымъ, и въ насъ самихъ (посредствомъ идей и совъсти) и вив насъ (чрезъ каждую отдёльную вещь).

Система теологическаго ученія (въроученіе или догматика) получнется путемъ рефлексія на чувство безусловной зависимости. Чувство безусловной зависимости требуетъ мыслить все чувствующее происшедшимъ отъ Бога (но не во временя), а самаго Бога—существомъ ви отъ чего независимымъ. Равно тоже чувство приводитъ въ понятію о сохраненія міра (промыслъ) чрезъ всемогущество Божіе. Различныя отношенія нашего чувства зависимости въ Богу даютъ понятія о свойствахъ Божіихъ, именно: чувство абсолютной зависимости побуждаетъ мыслить Бога какъ существо вездъприсущее, всевъдущее, всемогущее. Такъ какъ самосознаніемъ: причемъ либо чувственность преобладаетъ надъ чувствомъ безусловной зависимости и отсюда происходить сознание приха, либо чувство зависимости освобождается отъ чувственности, и это даетъ идею искупления; то отсюда получаются новыя свойства божін,---каковы святость, въ силу которой Богъ производить въ насъ сознавіе гръха вмъстъ съ потребностью искупленія, и правосукотораго служитъ всеобщая виновность *діе*, предметомъ какъ слидствіе гриховности. Далие къ дилу искупленія, т. е. соединенія человъва съ Богомъ, которое совершенвъйшимъ образомъ осуществилось во Христъ, а чрезъ Него осуществляется въ церкви, относятся свойства: любовь и мудрость. "Любовь есть обнаружение божественной воли какъ единства, а мудрость приложевие этого единства въ развообразію человъческихъ индивидуумовъ". Различные виды релегій, каковы фетишизмь, политеизмь, монотеизмь представляютъ степени въ развитіи чувства зависимости, которое относится NTN къ отдъльнымъ предметамъ, или къ обширному вругу предметовъ или жо ко всему сущоствующему. Между монотеистическими религіями превосходство христіанства состоить въ томъ, что оно свободно отъ патрикуляризма свойственнаго іудейству и чувственнаго характера свойственнаго магометанству. Отличительный характеръ христіанства заключается въ идев искупленія (освобожденіе религіознаго чувства зависимости отъ чувственности). И въ другихъ религіяхъ господства **BO** · требность искупленія существуеть, но только въ христіанствъ оно совершилось, такъ какъ основатель христіанства всвхъ зюдей превосходилъ искупительною силою, которою владбиъ отъ рождения. "Явление Христа и вышенатурально фактъ необъяснимый вполнъ изъ исторіи и вмъстъ кабъ натурально, ибо есть обваружение свойственной нашей природѣ силы развитіа". Божественное проявившееся во Христв есть сила богосознанія въ наивысшемъ ся выра-Протоколы. 16

женіи; сила эта дъйствуетъ искупляющимъ образомъ и на другихъ посредствомъ церкви.

Изложивъ представленное здъсь въ краткихъ и общихъ ученіе Шлейермахера о религія, авторъ затвиъ чертахъ подробно разбираетъ критически это ученіе. Прежде всего онъ разсматриваетъ ученіе Шлейермахера о Богѣ и отноmeнія Бога къ міру, причемъ находить, что въ этомъ ученіи Шлейермахеръ слёдовалъ философія Спинозы, т. е. что онъ быль пантеистомь, а потому авторь показываеть несостоя. тельность пантеизма, въ особенности – необходимость признанія личнаго Бога. безъ чего никакая религія невозможна, а въ связи съ этимъ трактуетъ о міротвореній и промыпленія съ пёлію опровергнуть ложное толкованіе этихъ догматовъ у Шлейермахера. Далъе авторъ говоритъ о субъективной сторонъ религія, имъя въ виду показать несостоятельность ученія Шлейермахера и съ этой стороны. Здёсь онъ доказываетъ, что нечьзя ограничивать религію, какъ это двлаетъ Шлейермахеръ, сферою одного чувствованія, что умъ и воля также необходимое участіе имъють въ редигіозной жизни какъ и чувствованіе, что, оставаясь при однихъ чувствованіяхъ, невозможно даже опредълить объективное значение ихъ и достоинства и следовательно невозможно разграничить религіозное чувствованіе отъ другихъ. Ла и самое чувствобаніе, при всей важности его въ религія, вельзя такъ опредблять, какъ опредбляетъ его Шлейермахеръ, именно какъ чувство зависимости. Съ этимъ чувствомъ всегда соединяется созвание свободы. Поэтому авторъ полагаетъ, что единственно правильнымъ опредъленіемъ религіи можетъ быть признано тольво то, въ воторомъ удерживаются всъ существенно входящіе въ релягію субъективные элементы, и такое опредъление, по его мизнию, дается въ понятіи о религіи, какъ сознанія боюдътства или боюсыновства. Въ завлючения авторъ высказываетъ нёсколько замъчаній о веудовлетворительности взгляда, выраженнаго

Шлейермахеромъ, на положительныя религіи, особенно же на іудейство и христіанство.

Изъ предъидущаго видно, что разсматриваемое сочиненіе распадается на двъ части: въ одной излагается учевіе Шлейермахера о религіи, а въ другой содержится притическій разборъ этого ученія.

Что касается прежде всего изложенія Шлейермахеровой теорія, то въ этой части сочиненія (что впрочемъ доджно сказать и о второй части) завизчается недостатокъ строгой системы, единства. Авторъ до такой степени старается быть точнымъ въ передачъ ученія Шлейермахера и такъ строго слёдуеть подливному изложенію этого ученія въ сочиненіяхъ Шлейермахера, что даже конструкція ръчи Шлейермахера отражается нередко въ языке самаго автора. Конечно это стремленіе автора быть какъ можно ближе къ пріемамъ и формудамъ изложенія Шлейермахера объясняется тъмъ, что повиманіе мыслей Шлейернахера дается не легко, что языкъ и мысля этого писателя неръдко отличаются крайнею неопределенностію, чтобы не сказать туманностію, -- свойство вообще принадлежащее писателямъ романтическаго выправления. Твиъ не мензе, при болзе свободномъ отношения въ предмету сочинения и большей сосредоточенности, издожение несомивно значительно выграло бы относительно ясности. За то нельзя упрекнуть автора въ ведостатвъ полноты и обстоятельности обозръвія избранваго имъ предмета.

Относительно критической части надлежить замвтить, что порядокъ, въ какомъ разбирается ученіе Шлейермахера о религіи, не соотввтствуеть порядку самаго изложенія этого ученія. Не соотввтствуеть критическій разборъ ученія Шлейермахера и внутреннему строю этого ученія, ибо о томъ, что имветь въ втомъ ученіи значеніе фундаментальное, говорится не въ началв, а уже по разсмотрвнія иныхъ пунктовъ и говорится какъ о предметв имвющемъ значеніе второстепенное и зависимое. А потому въ кратической части

16\*

также не достаеть строгой системы и единства. Авторь вритикуеть ученіе Шлейермахера по отдільнымь пунктамь и притомь такь, что ніть необходимой связи между критикою одной части этого ученія и критикою другихь частей. Оставляя же безь вниманія этоть недостатокь, быть можеть иміющій лишь формальное значеніе, необходимо признать, что по содержанію своему критическая часть даеть вполнів обстоятельное и основательное обсужденіе ученія Шлейермахера о религіи, указывающее не только недостатки этого ученія, но и ту точку зрівнія, а также и ті основанія, слідуя которымь надлежить разсматривать и рішать вопросы, о которыхь при этомь трактуется.

Вообще сочинение г. Орнатскаго, и по важности предмета и по серьезности, даже глубнић, отношения къ избранному предмету, по тщательности и полнотћ обозрћния его и основательности критическихъ замћчаний, не смотри на указанные недостатки, должно признать вполнћ достаточнымъ для той цвли, для которой представлено.

Постановлено: Всявдствіе признанія Богословскимъ Отдвленіемъ сочиневія Феод. Орнатскаго удовлетворительною диссертаціею для полученія степени магистра богословія допустить его, на основанія 29 и 30 §§ положенія объ испытаніяхъ на ученыя степени, къ публичному защищенію диссертаціи и избрать для сего чрезъ двв недвли болве удобный день, о которомъ о. Ректоръ Академіи имветъ объявить во всеобщее свёдёніе, а оффиціальными оппонентами ему назначить ординарнаго профессора Петра Линицкаго и экстраординарнаго профессора Маркеллина Олесницкаго.

III. Сданное Высокопреосвященнѣйшимъ Платономъ Митрополитомъ Кіевскимъ отношеніе г. Оберъ-Провурора Св. Синода отъ 19 апрѣля 1884 года за № 1812: "Въ текущемъ году профессоръ Кіевской духовной Академіи Петровъ издалъ въ Кіевѣ "очерки исторіи украинской литературы". Сначала онъ представлялъ отдёльные листы этой книги на просмотръ свътской цензуры, но въ послъдствіи прекратилъ присылку оныхъ и издалъ означенную книгу съ разрёшенія цензуры Академической. На основани § 180 уст. дух. акад. заведенія сій имѣютъ свою собственную цензуру "для тезисовъ, разсужденій и иныхъ учено литературнаго содержанія сочиненій и сборниковъ, ими издаваемыхъ". Книга же Петрова во 1-хъ издава не Академіею, а имъ самимъ, во 2-хъ. не соприкаслясь ни съ какою отраслію богословскихъ наукъ, и не имвя близкаго отношения къ кругу наукъ преподаваемыхъ въ Академіз, не можетъ быть отнесена къ числу произведеній литературы, предоставляемыхъ означеннымъ 6-мъ разсмотрению Академической цензуры. Въ виду сего долгомъ поставляю обратиться въ Вашему Высовопреосвященству съ покорнъйшею просьбою объ истребовани отъ Совъта Кіевской духовной Академія свъдънія, --- на какомъ основания упомянутая книга Петрова была принята къ разсмотрънію Академической цензуры, о посльдующемъ же не оставить меня увъдомленіемъ".

На семъ отношения Его Высокопреосвященствомъ положена такая резолюція: "22 Апр. 1884. Предлагаю Совѣту Кіевской дух. Академія немедленно доложить мнѣ то свѣдѣніе, которое требуется настоящимъ отношеніемъ для сообщенія его г. Синодальному Оберъ-Прокурору".

По выслушаніи отношенія г. Оберъ-Прокурора и резолюціи Его Высокопреосвящевства профессоръ Академіи Н. Петровъ сдёлалъ предъ собраніемъ пояспеніе относительно обстоятельствъ или причинъ обращенія сго сначала къ свѣткой цензурѣ, а потомъ къ академической, по предмету изданія сочиненія подъ заглавіемъ "очерки исторіи украинской литературы XIX столѣтія". Изъ объясненія г. Петрова оказывается слѣдующее: изданіе его книги первоначально предпривито было по предложенію бывшаго Кіевскаго книгопродавца Ильницкаго и на его иждивеніе и, какъ предлринимаемое совершенно стороннимъ для Кіевской Академіи лицомъ, представлено было на разръщение въ свътскую цензуру, которая и выдала билеть на его напечатание и уже разсмотръла и одобрила изсколько напечатанныхъ въ типографія Өсодорова листовъ. Но вскорѣ затёмъ книгопродавецъ Ильницкій, продавъ негласно свой книжный магазинъ другому лицу, скрылся изь Кіева, оставивъ и рукопись и цензорский билетъ въ рукахъ типографа Өеодорова, который не хотёль возвратить профессору Петрову ни рукописи. ни разрѣшительнаго билета на ея печатаніе, остающагося у него-Өеодорова-и досель. Въ подтверждение сего объясненія профессоръ Петровъ предъявилъ Совѣту Кіевской духовной Авадеміи вопію съ постановленія мироваго судья 6-го участка Кіевскаго Овруга по дълу объ истребованія отъ типографа Өеодорова означенной рукописи и росписку повърепнаго Өсодорова о прекращении сего дъла. Ръщивпослѣ выбытія Ильницкаго язъ Кіева самъ издать пись внигу и возстановивъ задержанную Сеодоровымъ рукопись, но, будучи лишенъ возможности воспользоваться разръшительнымъ билетомъ свъткой цензуры, профессоръ Петровъ, какъ членъ Кіевской Академіи, обратился за разръшеніемъ напечатать свою княгу къ академической цензуръ, представляющей, по его мивнію, всв условія для компетентнаго сужденія о княгв.

Справка: Совѣтомъ Кіевской духовной Академіи сочиненіе "Очерки исторіи украинской литературы" принято къ рязсмотрѣнію академической цензуры на основаніи существующихъ узаконеній какъ по тому, что оно представлено профессоромъ сей Академіи, такъ и по тому, что оно по содержанію своему относится къ преподаваемой имъ наукѣ.исторіи русской литературы. По 338 и 348 статьямъ прежняго устава духовныхъ академій (1814 г.), а также по 182 и 184 статьямъ уст. цензур. Т. XIV Свод. Зак. изд. 1857 г., Конференція Кіевской духовной Академіи, или состоявшему при ней и изъ ся членовъ Цензурному Комитету, предоставлено было "разсмотрвніе всякаго духовнаго и въ духовнымъ училищамъ относящагося сочиненія", печатаемаго авторами и въ типографіяхъ Кіевскаго учебнаго Округа. По Высочайше утвержденному въ 30 день мая 1869 года уставу дух. академій Конференція преобразована въ Совътъ и ему предоставлено по 180 § сего устава право цензуры, но область сего права, вслёдствіе упраздненія учебныхъ округовъ, ограничена только Авадеміею. Соотвётственно сему измънены вышеупомянутын статьи Устава Цензурнаго въ XIV томъ Свода Законовъ по продолжению 1876 года. (стр. 92), гдъ въ примъчания въ 184 ст. именно сказано: "Кіевсвій духовно-цензурный Комитеть принимаеть на разсмотрвнія и одобряеть къ напечатанію сочиненія, представдяемые только лицами, подведомственными Кіевской духовной Авадемів". Такимъ образомъ Совётъ ся поступилъ на точномъ основания закона, принявъ къ разсмотрънію академиче. ской цензуры сочинение профессора сей Академии Петрова. Съ неменьшамъ ознованіемъ Совѣтъ Кіевской духовной Академія в одобрядъ къ напечатанію принятое имъ къ разсмотринію сочиненіе Петрова, хотя оно не богословскаго содержавія. Ибо въ 180-иъ § действующаго устава, предоставляющемъ Академіямъ "собственную цензуру для тезисовъ. разсужденій и иныхъ учено-литературнаго содержавія сочиненій и сборниковъ, них издавлемыхъ", не содержится требованія, чтобы ими издавалясь или въ разсмотрънію принимались и разръшались въ напечатанію сочиненія тодько богословскаго или духовнаго содержанія. Напротивъ изъ упомянанія въ 180 § устава дух, акад. о сочиненіяхъ "учено-дитературнаго содержавія" в изъ сопоставленія сего § съ 169-иъ §, предоставляющимъ "каждой Авадемія предлагать въ рвшенію задачи, предметомъ которыхъ должны быть новые вопросы, относящиеся къ той или другой изъ преподаваемыхъ въ академін наукъ", и за ришеніе конхъ по всямъ предметамъ академическаго курса уставовлены опредбленіемъ Святвйшаго Синода //.. марта 1883 года за № 447 Макаріевскія преміи и могутъ быть учреждаемы другія премія, слёдуеть, что академической цензурё подлежать сочивенія преподавателей Академіи не только богословскія, но и по твмъ наукамъ общеобразовательнаго характера, которыя уставомъ введены въ составъ академическаго курса (§§ 111-114) и изъ коихъ однъ отнесены къ общеобязательнымъ предметамъ для студентовъ, а другія къ спеціальнымъ и въ этомъ числѣ исторія русской литературы (§ 114 п. 5.). Сочиненіе же профессора Петрова по содержанію своєму хотя не было собственно предметомъ преподаванія съ академической каоедры. твмъ не мевђе непосредственное отношение въ история руссвой имветъ литературы въ полномъ ся объемъ, такъ какъ онъ, полобно другимъ безпристрастнымъ изслёдователямъ, не придаетъ украинской литературѣ самостоятельнаго значенія и считаеть ее отраслію или, вёрнёе, отраженіемъ русской литературы.

Пониманію и приминенію 180 § академическаго устава Совѣтомъ Кієвской Академія въ томъ смыслѣ, что академической цензуръ подлежатъ сочиненія, издаваемыя не только самою Академією и на казенный счеть, но и подвѣдомственными ей лицами на ихъ средства по предметамъ, относящимся въ той или другой изъ преподаваемыхъ въ ней наукъ, соотвътствуетъ и практика Университетовъ, въ уставъ которыхъ находится 128 § совершенно тождественный съ 180 § устава дух. академій и при томъ разъясвенный въ смысль Мивистерствомъ Народнаго Просвъщенія этомъ по сношения съ Министерствомъ Внутрепнихъ Дилъ, какъ видно изъ предложенія Министра Народнаго Просвъщенія отъ 27 марта 1868 г. за № 2908 Попечителю Харьковскаго Учебнаго Округа по возникшему вопросу въ Харьковскомъ Университеть, сообщеннаго для руководства и Совътамъ другихъ Университетовъ.

Иостановлено: Какъ данное профессоромъ объяснение о причинахъ, побудившихъ его при издани сочинения "очерки исторіи украинской литературы XIX столѣтія", обрътиться сначала къ мѣстной свѣтской цензурѣ, а потомъ къ академической, такъ и приведенныя въ справкѣ узаконенія и распоряженія, служившія Совѣту Кіевской Академіи основаніемъ для принятія сего сочиненія къ разсмотрѣнію и для разрѣшенія къ напечатанію, представить Его Высокопреосвященству на благоусмотрѣніе и для сообщенія г. Оберъ-Прокурору Святѣйшаго Синода.

## 1884 года 30 апръля.

Въ собраніи Совъта Кіевской духовной Академіи, подъ предсёдательствомъ ректора ея, присутствовали три помощника ректора по учебной части, инспекторъ и члены Совёта, по два отъ каждаго изъ трехъ отдёленій.

Слушали: I. Отношеніе Высокопреосвященнаго Павла Экзарха Грузіи отъ 10 марта за № 1039 о высылкъ документовъ кандидата Кіевской Академіи Давида Аладова, опредъленнаго имъ, согласно прошенію, на должность учителя грузинскаго языка въ Озургетскомъ духовномъ училищъ 8 марта сего года.

Справка: Д. Аладовъ, по докладу Учебнаго Комитета, Оберъ-Прокуроромъ Святвйшаго Синода 7 февраля 1884 года, опредвленъ въ Тульчинское дух. Училище на должность учителя ариометики и географіи.

Постановлено: О состоявшемся опредёлении Аладова въ Тульчинское дух. училище сообщить Его Высокопреосвященству Экзарху Грузи съ пояснениемъ, что академический дипломъ и другие документы Аладова будутъ высланы, какъ скоро онъ центральнымъ управлениемъ духовно-учебнаго въдомства отчисленъ будетъ отъ назначенной ему должности въ Тульчинѣ. III. Сообщенную Правленіемъ Академія, на основанія 109 § уст. дух. акад., въдомость о наличныхъ суммахъ Кіевской Академія за истекшій мъсяцъ мартъ 1884 года. По сей въдомости значится:

|                                                                 | наличныка<br>деньгами. |       | билетами вре-<br>дитныхъ учреж-<br>деній. |      |               |       |
|-----------------------------------------------------------------|------------------------|-------|-------------------------------------------|------|---------------|-------|
|                                                                 | рубля                  | KON.  | рубак                                     | EOI. | рубля         | EOII. |
| Къ 1-му марта 1884 го-<br>да оставалось<br>Въ течения марта по- | 12720                  | 90°/4 | 246.491                                   |      | 259.211       | 90°/4 |
| ступило на приходъ                                              |                        | 82    | -                                         |      | <b>28.243</b> | 82    |
| Итого                                                           | <b>40.964</b>          | 72³/. | 246.491                                   |      | 287.455       | 72³/4 |
| Въ теченія марта из-<br>расходовано<br>Къ 1-му апръля 1884 г.   | 10. <del>4</del> 87    | 90°/4 |                                           |      | 10.487        | 90³/4 |
|                                                                 | 30.476                 | 82    | 246.491                                   | -    | 276.967       | 82    |

Постановлено: Принять къ свъдънію.

IV. Внесенную въ Совътъ Академія ревторомъ ен, въдомость о денціяхъ пропушенныхъ г. г. преподавателями въ истеншемъ мъсяцъ мартъ 1884 года. Изъ сей въдомости видно, что всяъдствіе болъзни опущены:

1) по психологія заслуж. орд. профес. Поспѣховымъ 1 лев. (12 ч.),

2) по древней общей церковной исторія экстраорд. проф. Ковальницкимъ 1 л. (3 ч.),

3) по новой общей церковной исторіи экстраорд. проф. Ковальницкимъ 1 л. (3 ч.),

4) по древней общей гражданской исторія доцентомъ Тумасовымъ 2 л. л. (12 и 19 ч. ч.),

5) по исторія русской юго-западной церквя доцентомъ Голубевымъ 2 л. л. (1 и 15 ч. ч.),

6) по библейской исторіи привать-доцентомъ Покровскимъ 1 л. (13 ч.), 7) по основному богословію приватъ-доцентомъ Орнатскимъ 1 л. (13 ч.) и

8) по французскому языку декторомъ Штрогоферомъ 2 л. д. (5 ч.).

Постановлено: Записать въ протоколъ настоящиго засъданія для напечатанія въ академическомъ журналъ по силъ Х пункта Высочайше утвержденныхъ дисциплинарныхъ правилъ для высшихъ учебныхъ заведевій.

VI. Докладная записка Арсенія Царевскаго, утвержденнаго въ должности доцента Кіевской духовной Академіи, ректору ея отъ 28 апръля о томъ, что онъ досель не могъ явиться на службу въ Академію вслъдствіе того, что журнальное опредъленіе Правленія Черкассваго духовнаго Училища объ увольненіи его отъ должности смотрителя сего училища не было еще утверждено въ установленномъ порядкъ и что онъ, получивъ на свою просьбу телеграмму при семъ прилагаемую, которою Его Высокопреосвященство Митрополитъ Кіевскій разръшилъ исполнить опредъленіе Училищиаго Правленія, нынъ явился въ Академію для вступленія въ должность доцента ся; при чемъ пояснилъ, что онъ по училищной службъ разчитанъ жалованьемъ по 30 апръля включительно.

Постановлено: Службу А. Царевскаго при Академіи, въ званіи доцента ея, считать съ 1 мая сего года, о чемъ и объявить ему для исполневія имъ съ сего числа обязанностей по доцентской должности и сообщить Правленію Академіи для зависящаго распоряженія относительно удовлетворенія его положеннымъ по должности доцента содержаніемъ.

XIII. Отношеніе диревтора Александровскаго греческаго училища отъ 27 априля 1884 года за № 12: «Ніжинская городская Дума, опредвленіемъ своямъ 23 февраля сего года, постановила: имъющуюся въ Александровскомъ греческомъ Нъжинскомъ училищъ библіотеку, состоящую изъ многихъ древнихъ классическихъ твореній, продать, какъ не нужную для училища, и поручила мив препроводить ваталогъ этой библіотеви въ Университеты и духовныя Академіи съ предложевіемъ: не пожелають ли они пріобресть означенныя въ каталогъ книги, и свъдънія, какія будуть получены, сообщить думв. Вследствіе такого порученія, я имѣю честь препроводить при семъ каталогъ книгъ библіотеки Александровскаго греческаго училища, назначенной для продажи, и покорнъйше прошу увъдомить меня: не угодно ли будетъ Кіевской духовной Академіи пріобръсти эту библіотеку, обозначивъ при этомъ сумму, какую угодно предложить. Увёдомленіе прошу адресовать ВЪ Нъживъ, директору Александровскаго греческаго городъ училища.

Постановлено: Поручить инспектору Академіи пересмотрёть присланный каталогь книгъ въ видахъ опредёленія необходимыхъ или полезныхъ изъ нихъ для академической библіотеки и чрезъ библіотекаря ея навесть потребныя справки какъ о неимёніи ихъ въ оной, такъ и о стоимости, и о послёдующемъ имёть сужденіе.

XIV. Отношеніе директора Императорской Публичной Библіотеки отъ 24 ипрѣля за № 327: "Вслѣдствіе отношенія Вашего Высокопреподобія отъ 16 сего апрѣля за № 392, имѣю честь препроводить при семъ въ Кіевскую духовную Академію, срокомъ на двѣ недѣли, слѣдующія, принадлежащія Императорской Публичной Библіотекѣ, сочиненія: 1) Анеологіонъ, напеч. въ Кіевѣ въ 1636 г., въ 16 д. л., 2) А. Болховскаго "разсужденіе о книгѣ именуемой Православное исповѣданіе вѣры Соборныя в Апостольскія церкви восточныя, сочиненное Кіевскимъ митрополитомъ Могидою, С.-Пб. 1804. 3) Smotrycki, Melet. Verificatia Niewinnosci (Wilno. 1621) и 4) Smotrycki, Melet. Obrona Verificaciey... Wilno, 1621 г. При семъ считаю нужнымъ присовокупить, что два послёднія сочиненія находятся въ одномъ переплетё вмёстё съ сочиненіемъ Смотрицкаго: Elenchus pism reczcżypliwych".

Постановлено: Присланныя вниги передать доценту Голубеву, по просьбѣ котораго онѣ высланы на двухнедѣльный срокъ, а по минованія срока возвратить оныя по принадлежности.

XV. Отношенія а) Хозайственнаго Управленія при Св. Синодѣ отъ 26 марта за № 4433 съ препровожденіемъ трехъ экземпляровъ Х т. 1883 г. издаваемаго въ Лондонъ г. Овербекомъ журнала "The Orthodox Catholic Review"; б) Азіатскаго Департамента Министерства Внутреннихъ Дълъ отъ 18 апръля за № 1395 съ приложеніемъ предназначенныхъ для Кіевской духовной Академіи двухъ экземпляровъ доклада Епископа Романскаго Мельхиседека Синоду Румынскому "о папизмъ и состояния православной церкви въ Румынія", вмёстё съ "выпискою изъ сего доклада на русскомъ язывъ"; в) Совъта Московской духовной Академіи отъ 15 марта за № 128 съ вкземпляровъ магистерскихъ диссертацій: Н. Молчанова "Подлинность четвертаго Евангелія и его отношение къ тремъ первымъ Евангеліямъ" и священника Т. Бутвевича "Жизнь Господа нашего Іисуса Христа"; г) Совѣта Казанской дух. Академія отъ 41 марта за № 216 съ приложениемъ экземпляра: "Отчета о состояния Казанской дух. Академіи за 188<sup>2</sup>/» учебный годъ", "Протоколовъ засъданій Совъта за 1882 годъ" и магистерскихъ диссертацій: Алексвя Динтріевскаго подъ заглавіень: "Богослуженіе въ русской церкви въ XVI в. часть 1-я" и Алексвя Попова подъ заглавіемъ "Вліяніе церковнаго ученія и древнерусской церковной письменности на міросозерцаніе русскаго народа и въ частности на народную словесность въ древній

до-Петровскій періодъ": д) Совѣта Варшавскаго Уняверсисета отъ 22 марта за № 1593 съ экземпляромъ одной диссертаціи на степень магистра славянской оплологіи В. Качановскаго "Неязданный Дубровницкій поэтъ Антонъ Маринъ Глегевичъ" и е) Директора Московскаго Публичнаго и Румянцевскаго Музеевъ съ приложеніемъ экземпляра "Отчета Музеевъ за 1879—1882 г." и при этомъ брошюры "Нумизматическій кабинеть, вып. 1-й".

Постановлено: Книги сдать въ библіотеву академіи и о полученія ихъ увѣдомить съ выраженіемъ благодарности.

# 1884 года 25 мая.

Въ общемъ собрании Совъта Кіевской духовной Академіи подъ предсъдательствомъ ректора ся присутствовали ординарные и экстраординарные профессоры, кромъ двухъ экстраординарныхъ профессоровъ А. Розсва и Н. Дроздова, не бывшихъ по болъзни.

Слушали: І. Сданный Высокопреосвященный шинъ Цлатовомъ Митрополитомъ Кіевскимъ и Галицкимъ указъ Святъйшаго Синода отъ 29 апръля 1884 года за № 4: "По увазу Его Императорскаго Величества Святёйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложеніе г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, отъ 21 сего апрвля за № 1831, въ коемъ изъясняетъ, что, въ исполнение опредъления Святвйшаго Сунода, онъ ямёль счастіе докладывать Государю Импера. тору новые уставь и штать духовныхь академій, изготовленвые учрежденнымъ для начертанія оныхъ Комитетомъ и, по исправлении, одобреные Святвищимъ Сунодомъ. Его Императорское Величество, въ 20 день сего апръля, утвердивъ таковые уставъ и штатъ, вмъсть съ тъуъ Высочайше повелёть соизволиль предоставить Святейшему Суводу приступить, съ начала будущаго 1884/с учебнаго года, къ введенію въ дъйствіе озваченныхъ устава и штата. Приказали: І. Высочайше утвержденные, въ 20-й день сего апрёля, уставъ и штатъ духовныхъ академій, по напечатанім ихъ въ забшней Сунодальной типографія, въ числъ 1200 экземпляровъ, разослать въ Суводальныя Конторы, Членамъ Святвйшаго Сувода и Епархіальнымъ Преосвященнымъ Архіереямъ, въ подлежащемъ важдому изъ Преосвященныхъ воличествъ, какъ для нихъ лично, такъ для духовныхъ академій (гдъ ови находятся), духовныхъ семинарій, Консисторій, состоящихъ при Преосвяепархіальныхъ щенныхъ Канцелярій, а равно и Викарныхъ Архіереевъ. для припечатанія же устава и штата въ Сенатскихъ Въдомостяхъ, въ Церковномъ и Правительственномъ Въстникахъ препроводить печатные экземпляры оныхъ въ Правительствующій Сенать при вёденія, а въ редакція пазвавныхъ изданій при выпискахъ. II. На основанів 2-го пункта изъясненной въ настоящемъ предложеніи Высочайшей воля ввести новые уставъ и штатъ съ начала 1884/, учебнаго академическаго года одвовременно во всёхъ четырехъ духовныхъ академіяхъ на слёдующихъ основаніяхъ: 1) Вслёдствіе измъненія характера и значенія нынъ существующаго четвертаго курса въ академіяхъ, вывнить академическимъ Совътамъ въ обязанность: въ замънъ предстоявшихъ студевтамъ этого курса занятій по прежнему порядку, установить для нихъ на этотъ разъ слушание лекций по твиъ ваукамъ, конхъ они не изучали на предшествующихъ трехъ курсахъ и кои сдвланы ныев общеобязательными въ якадемія; такимъ образомъ студенты новаго четвертаго курса, обучавшіеся досельна боюсловскомь отдиленіи, должны будуть слушать: библейскую исторію, гомялетику и исторію проповъдничества, пастырское богословіе, церковное право, церковную археологію и литургику, церковную исторіюобщую и русскую; студенты, обучавшиеся на церковно-историческомь отделении, должны будуть прослушать курсы: догматическаго богословія, правственнаго богословія, гомилетики, исторія пропов'ядничества, пастырскаго богословія,

- 256 -

пройти курсы: догматическаго богословія, ленія должны богословія, патристики, библейской исторіи нравственнаго и церковной исторіи общей и русской. При семъ разъяснать Совътамъ, что поелику многія изъ означенныхъ наукъ не могуть въ теченіе одного года быть прочитаны въ объемѣ полнаго курса, то слёдуеть ограничиться въ семъ случав предълами возможнаго, т. е. прочтеніемъ курса сокращеннаго въ объемъ, но, по возможности, полнаго въ содержания. 2) Поручить Совѣтамъ: а) вынѣ же войтя въ соображенія планѣ для студентовъ будущаго втораго и объ учебномъ третьяго курсовъ, которые также должны будутъ слушать съ самаго начала курса нъкоторые общеобязательные прелметы, и б) соображенія эти представить на утвержденіе Святвйшаго Сувода къ вачалу будущаго учебнаго года. 3) Съ темущаго же учебнаго года прекратить выпускъ изъ авадемій воспитанниковъ, по окончаніи З курса, съ званіемъ дъйствительнаго студента, удостоивъ перевода въ 4-й курсъ студентовъ, вои не могли быть удостоены сего И Тавихъ по § 136 устава 1869 г. 4) Состоящимъ при авадеміяхъ приватъ-доцентамъ, за упраздненіемъ сего званія, прекратить производство содержанія съ 1 сентября текущаго года. 5) Тэхъ изъ приватъ-доцентовъ, которымъ академическими Совътами поручено чтеніе девцій по вакантнымь преподавательскимь каведрамь, оставить при исполнения возложенныхъ на нихъ обязанностей, съ званіемъ исправляющихъ должность доцента, обязавъ ихъ, примънительно въ 55 § новаго устава, получить степень магистра не далбе, какъ въ те. ченія двухъ лётъ, считан началомъ сего срока 1 Іюля текущаго года. 6) Предоставить академическимъ Совётамъ, по соображени съ наличнымъ составомъ приватъ-доцентовъ, возпользоваться нынъ же мърою, указанною 54 § устава, или отложить исполнение оной до будущаго времени. 7) Существующія въ Имперія духовныя семинарія раздёлить

на четыре округа, по числу удховныхъ академій, слёдуюобразомъ: а) С.-Петербуриский духовно-учебный округ. пимъ Семинаріи: 1) С.-Петербургская, 2) Новгородская, 3) Псвовсвая. 4) Рижская. 5) Архангельская. 6) Олонецкая. 7) Ли-TOBCKAS, 8) XOIMCKAS, 9) MOFUJEBCKAS, 10) MUHCKAS, 11) Витебская и 12) Тверская; б) Московский духовно-учебный окрузь. Семинарія: 1) Московская, 2) Висанская, 3) Владимірскан, 4) Нижегородская, 5) Костромская, 6) Вологодская, 7) Ярославская, 8) Пепзенская, 9) Тамбовская, 10) Рязанская, 11) Тульская, 12) Орловская, 13) Калужская и 14) Смоленская; в) Кіевскій духовно-учебный округь. Семинаріи: 1) Кіевская, 2) Волынская, 3) Подольская, 4) Одесская, 5) Кишиневская, 6) Полтавская, 7) Екатеринославская, 8) Черниговская, 9) Курская, 10) Воронежская, 11) Харьковская. 12) Таврическая, 13) Донская, 14) Кавказская и 15) Тифлисская; г) Казанскій духовно-учебный округь. Семиваріи: 1) Казанская, 2) Вятская, 3) Симбирская, 4) Самарская, 5) Саратовская, 6) Астраханская, 7) Пермская, 8) Уфимская, 9) Оренбургская, 10) Тобольская, 11) Томская, 12) Иркутская, 13) Благовъщинская и 14) Якутская. 8) Нынъ же, объявивъ Правленіямъ семиварій и духоввыхъ училищъ о принадлежности ихъ въ округу той или другой академіи, предписать имъ: 1) не позже 1 будущаго іюня представить въ подлежащіе академические Совъты свъдъния объ имъющихся вакантныхъ учительскихъ должностяхъ въ семинаріяхъ и училищахъ инспекторовъ въ семинаріяхъ; сообщеніе и помощниковъ же таковыхъ свъдъній въ Канцелярію Оберъ-Прокурора Святёйшаго Сунода къ 1-му мая прекратить, и за тёмъ о каждой имвющей вновь открыться (послв 1 іюня) вакансіп немедленно сообщать, по прежнему, въ Канцелерію Оберъ.Прокурора. 9) Поручить Совътамъ духовныхъ академій, по полученіи означенныхъ выше представленій о въ ихъ опругахъ мёстахъ для окончившихъ вакантныхъ академій, войта въ соображенія о курсъ воспитанниковъ распредълении ихъ на означенныя мъста и соображения Протокозы. 17

сіи доставить, для дальнёйшихъ распораженій, въ Святъйшій Сунодъ не позже 15 іюля текущаго года; одновременно съ тёмъ относительно воспитанниковъ, не получаюшихъ на первый разъ назначенія на духовно-учебную службу, Совѣтами должны быть сообщены Оберъ Прокурору свъдънія о томъ, къ какой должности признается тотъ или другой изъ воспитанниковъ наиболёе способнымъ, каковыя свъдънія и будутъ принимаемы центральнымъ управленіемъ во внимание при послъдующемъ въ течение учебнаго года замъщеніи вакансій въ училищахъ и семинаріяхъ, которое будетъ совершаться, на прежнемъ основація, по непосредственному усмотрънію и распоряженію центральнаго управленія. 10) Пояснить Совътамъ академій и Правленіямъ духовныхъ училищъ, что замъщеніе должностей смотрителей духовныхъ училищъ и ихъ помощниковъ совершается прежнимъ порядкомъ, установленнымъ Высочайше утвержденнымъ 24 октября 1881 года опредъленіемъ Святъйшаго Стаода, и потому всъ свъдънія о таковыхъ вакансіяхъ должны, по прежнему, поступать въ Оберъ-Прокурору Святвйшаго Сунода. О содержании настоящаго опредвления воставить печатными указами въ извъстность Епархіальныхъ Преосвященныхъ Архіереевъ, для зависящихъ съ ихъ сторовы, въ чемъ слёдуетъ, распоряженій къ исполненію сего опредъленія; таковые же указы послать, для свъдънія, въ Московскую и Грузино-Имеретинскую Сунодальныя Конторы".

На семъ указё Его Высокопреосвященствомъ положена такая резолюція: "11 мая 1884 г. Предлагаю Совѣту Кіевской духовной Академіи: І) немедленно и въ точности исполнить все предписанное настоящимъ указомъ и 2) изъ препровождаемыхъ при семъ 6-ти печатныхъ экземпляровъ устава и штата православныхъ духовныхъ академій, Высочайше утвержденныхъ 20-го апрѣля текущаго года, и 2-хъ экземпляровъ объяснительной записки къ сему уставу,

Digitized by Google

взять себѣ одинъ экземпляръ этого устава и объяснительной записки для свѣдѣнія и руководства по дѣламъ Академіи, а прочіе экземпляры передать: въ Правленіе Кіевской духовной Семинаріи съ экземпляромъ объяснительной записки, въ Кіевскую дух. Консисторію, мою канцелярію, Преосвященному Виталію епископу Чигпринскому и имѣющему быть второму викарію Кіевской епархіи"

Постановлено: Предписанное указомъ Святвйшаго Синода принять въ точному и своевременному исполненію. Въчастности сдёлать теперь же слёдующія распоряженія: I) изъ 6-ти экземпляровъ новаго устава духовныхъ академій и изъ 2-хъ экземпляровъ объяснительной записки къ нему оставить одинъ экземпляръ того и другой въ Академіи, а прочіе экземпляры разослать по назначенію; 2) начало 1884/ учебнаго года, съ котораго долженъ быть введенъ въ дъйствіе новый уставъ и штатъ дух. академій, считать съ 16 августа, такъ какъ академический годъ по уставу считается отъ 15 августа до 15 іюня (§ 117); 3) въ видахъ подготовлевія къ введенію новаго устава поручить нынъшнимъ тремъ помощникамъ ректора: а) составить нормальное требуемое 118 § расписаніе наукъ академическаго курса, имъя дъ виду при составлении сего расписания требование 119 §; б) примънательно въ нормальному распредъленію наувъ въ Академін по курсамъ сдълать соображенія объ учебномъ планъ для студентовъ будущаго 2 и 3 вурсовъ, которые должны будуть слушать некоторые общеобязательные предметы съ самаго начала курса, и таковыя соображения заблаговременно внести въ Совътъ Академіи, дабы оныя по разсмотрвніи могли быть имъ представлены на утвержденіе Св. Синода въ вачалу будущаго учебнаго года; в) составить на 1884/. учебный годъ расписаніе часовъ для лекцій во всёхъ четырехъ курсахъ по ваукамъ, какія въ этотъ годъ будуть положены для преподаванія въ каждомъ курсъ, соблюдая при семъ расписаній девцій требованіе 120 § устава; 17\*

4) состоящимъ при Кіевской духовной Академіи пяти приватъ доцентамъ объявить касающееся ихъ предписаніе указа; 5) въ соображеніе о распредѣденіи окончившихъ курсъ воспитанниковъ Академіи войти по полученіи отъ духовныхъ семинарій и училищъ Кіевскаго учебнаго округа донесеній о вакантныхъ должностяхъ въ нихъ; 6) прочее же принять къ свѣдѣнію и руководству, а "уставъ" напечатать въ "Трудахъ К. Д. А." при протоколахъ Совѣта" и отдѣльно 100 оттисковъ.

И. Представленные экзаменаціонными коммиссіями акты испытаний студентовь ІУ курса Академіи въ знаніи твхъ группъ наукъ, которыя, по переводъ въ IV курсъ, избраны были ими для спеціальнаго изученія съ цвлію приготовленія какъ къ преподаванію въ семинарія, такъ и къ сдачъ экзамена на степень магистра. Изъ этихъ актовъ оказывается, что въ назначенномъ по расписанію иорядкъ держали и сдали испытаніе: а) 27 апръля по психологія, исторіи философіи, педагогикъ и основному богословію Алексъй Кириловичъ и Василій Павлиновъ неудовлетворительно; б) 28 и 30 апръля по всеобщей и русской гражданской исторіи съ общею древнею церковною исторіею Леонтій Покарскій удовлетворительно и съ исторіею русской церкви Петръ Авонскій, Димитрій Тюменевъ, Ив. Хитровъ, Цамфилъ Левицкій и Владиміръ Соколовъ удовлетворительно, а Ив. Чарнецкій, Мих. Ростовскій и Леонидъ Рождественскій неудовлетворительно; в) 2 мая по греческому и латинскому языкамъ съ догматическимъ богословіемъ Клестантинъ Молчановъ неудовлетворительно, съ древнею общею церковною исторіею Кост. Рознатовскій удовлетворительно, съ пастырскимъ богословіемъ Аванасій Иваницкій, Ив. Васильевъ и Василій Никольскій удовлетворительно; г) 3 мая по пастырскому богословію, гомилетикъ, литургикъ и каноническому праву Кирпалъ Мацвевичъ и Василій Скворцовъ удовлетворительно, а Дим. Ястребовъ неудовлетворительно; д) 4 мая

по священному писанію ветхаго и новаго зав'ята и еврейязыку Евгеній Бекстовскій удовлетворительно; е) CROMV 7 мая по всеобщей церковной исторія и по исторія русской церкви Николай Калихевичъ, Николай Лашковъ и Викторинъ Колыбелинъ удовлетворятельно; ж) 10 мая по словесности, исторія литературы и логикѣ съ основнымъ богословіемъ Петръ Сладкопъвцевъ удовлетворительно и съ пастырскимъ богословіемъ Ив. Вышатинъ, Арсеній Сухозаветъ, Евгеній Преображенскій и Владиміръ Богородицкій удовлетворительно, а Михандъ Островидовъ неудовлетворительно; з) 11 мая по богословію основному, догматическому и нравственному Флеговть Хотовицкій, Константивъ Брочкевичъ, Николай Палецвій, Никита Соколовъ, Сергъй Ястребцовъ и Ив. Стефановскій удовлетворительно, а Георгій Кандиларовъ и Александръ Страшкевичъ неудовлетворительно.

Постановлено: Студентовъ IV курса (38), сдавшихъ послѣднее спеціальное испытаніе, по силѣ 138, 139 и 140 §§ уст. дух. акад. за отличные и очень хорошіе успѣхи, при благонадежномъ поведеніи, удостоить степени кандидата богословія, но съ тѣмъ, что 27 изъ нихъ, выдержавшіе удовлетворительно магистерское испытаніе по избранной группѣ наукъ, могутъ получить по 141 § устава степень магистра безъ новаго устнаго испытанія, но только по представленіи и надлежащемъ защищеніи магистерской диссертаціи. По утвержденіи сего постановленія Его Высокопреосвященствомъ выдать имъ уставовленный дипломъ на степень кандидата.

111. Отношеніе Императорскаго Университета Св. Владиміра отъ 4 мая 1884 г. за № 185: "По всеподданнъйшему докладу г. Министра Народнаго Просвъщенія Государь Императоръ въ 1 день декабря 1883 г. Всемилостивъйше соизволилъ на призднованіе 8 сентября 1884 г. пятядесятилътія существованія Императорскаго Университета Св. Владиміра. Извѣщая о семъ Кіевскую духов. Академію, Императорскій Университетъ Св. Владиміра покорнѣйшо проситъ почтить своимъ участіемъ его 50-лѣтнее юбилейнее празненство, имѣющее происходить 7, 8 и 9 сентября сего 1884 года".

Постановлено: Для участія въ юбилейномъ торжествѣ Кіевскаго Университета назначить особую депутацію отъ Академіи изъ четырехъ ординарныхъ профессоровъ: Ректора Архимандрита Сильвестра и трехъ помощниковъ ректора Малышевскаго, Пѣвницкаго и Сольскаго и поручить сей депутаціи поднести отъ Академіи Университету привѣтственный адресъ, который ею имѣетъ быть составленъ заблаговременно и разсмотрѣнъ Совѣтомъ Академіи.

#### 1884 года 25 мая.

Въ собрани Совъта Кіевской духовной Академіи, подъ предсъдательствомъ ректора ся, присутствовали три иомощника ректора, инспекторъ и пять членовъ Совъта, кромъ А. Розова, не бывшаго по болъзни.

Слушали: І. Сдавный Высокопреосвященнёйшимъ Платономъ Митрополитомъ Кіевскимъ указъ Св. Синода отъ 26 апрёля 1884 года за № 1334: "По указу Его Императорскаго Величества, Святёйшій Правительствующій Синодъ слушали: предложенный г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, отъ 8 манувшаго марта за № 166, журналъ Учебнаго Комитета, № 87, съ заключеніемъ Комитета, по представленному Вашимъ Преосвященствомъ отчету о состоянія Кіевской духовной Академіи за 188<sup>9</sup>/, учебный годъ. Приказали: Усматривая изъ отчета о состоянія Кіевской духовной Академіи за 188<sup>8</sup>/, учебный годъ, что академическій Совётъ допустилъ въ отчетномъ году къ экзаменамъ для поступленія въ академію 29 воспитанниковъ, окончившихъ курсъ въ духовныхъ семинаріяхъ въ 1882 году, и 24 воспитанника, вышедшяхъ изъ семинарій въ 1879—1881 г.г., не объясыныть въ отчетв, были ли доставлены этими BOCпитанниками какіе - либо документы о занятіяхъ ихъ, по выходѣ изъ семинарій, и свидвтельства о ихъ поведеніи отъ твхъ начальствъ, въ въденіи коихъ они сотояли до явки въ Академію, Святъйшій Синодъ, по выслушанія завлюченія Учебнаго Комитета, признаетъ необходимымъ, въ видахъ огражденія Академіи отъ вступленія въ оную лицъ сомнительнаго поведенія, поручить Вашему Преосвященству предложить Совъту Кіевской духовной Академіи, чтобы онъ обращалъ строгое вниманіе на документы, представляемые воспитанниками, являющимися въ Академію къ вступительнымъ экзаменамъ не по назначенію начальства, и обязательно требовать отъ таковыхъ воспитанниковъ представленія отъ подлежащихъ начальствъ удостовъреній о поведения ихъ за время нахождения ихъ внъ стънъ учебныхъ заведеній, о чемъ и пояснять всякій разъ въ отчетахъ. Всявдствіе сего Святвйшій Сиводъ опредвляеть: объ изложенномъ, для зависящихъ распоряжевій и исполненія, дать знать Вашему Преосвященству указомъ".

На семъ указъ Его Высокопреосвященствомъ положена такая резолюція: "26 апр. 1884 г. Предлагаю Совъту Кіевской духовной Академіи въ точности исполнить то, что предписывается настоящимъ указомъ, и принять всъ зависящія отъ него мъры къ тому, чтобы въ помянутую Аккдемію не поступали воспитанники плохой нравственности и сомнительнаго поведенія. Такіе люди не должны быть терпимы въ ней".

Справка: Въ печатныхъ правидахъ о пріемѣ студентовъ въ Кіевскую Академію, составленныхъ Совѣтомъ въ 1869 году на основаніи Высочайше утвержденнаго въ томъ году устава духовныхъ Акедемій § 86 Б. 12. а., между прочимъ

находится слъдующій § 5: "Всъ, желающіе поступить въ Академію, должны имъть въ семинарскомъ или гимвазиче. аттестать отмътку о поведени не ниже очень хоскомъ Поступающіе въ Академію по прошествів года по рошей. выходъ изъ учебнаго заведенія должны представить свидътельство объ очень хорошемъ поведения отъ того начальства, въ въдънія котораго состояли". Этотъ параграфъ неопустительно вносился для общаго свълънія въ особое ежегодно цечатаемое объявление отъ Совъта Кисвской Академія о порядкв и условіяхъ пріема воспитанниковъ. Требованіе сего § неуклонно исполнялось въ теченія 15 літъ до сего времени такъ, что неудовлетворявшихъ ему Совѣтъ Академіи не только не принималь въ Академію, но и недопускалъ къ пріемному экзамену. Вслёдствіе существованія постояннаго правила и неуклоннаго соблюденія его Совътъ Академій не имблъ нужды дёлать въ годичныхъ отчетахъ свояхъ особое пояснение о томъ, что семинарскими воспитанниками прежнихъ выпусковъ, явившимися къ пріемному экзамену, были представляемы отъ подлежащихъ начальствъ удостовъренія о занятіяхъ и поведеніи ихъ по выходъ изъ семинарій, и тёмъ более, что въ протоколахъ Совета, печатаемыхъ въ академическомъ журналь, подробно исчисляются всв документы, по которымъ каждый изъ нихъ доиущенъ къ пріемному экзамену.

Постановлено: На будущее время въ годичныхъ отчетахъ о состояніи Академіи пояснять о томъ, что семинарскіе воспитанники, являвшіеся къ пріемнымъ испытаніямъ не по назначенію, представляли удостовъренія отъ подлежящихъ начальствъ о поведеніи ихъ за время ихъ нахожденія внѣ стѣнъ учебныхъ заведеній.

**П.** Донесснія отдѣленій Академіи о сдачю пробныхъ уроковъ окончившими нынѣ курсъ студентами ся:

А) Боюсловскаю отъ 24 мая: Богословское отдёлевіе имветь честь донесть Совёту Академія, что студенты IV вурса, спеціально занимавшіеся изученіемъ богословскихъ и философскихъ предметовъ, 11 и 12, 14 и 16 сего мая читали пробныя лекціи: Алексъй Кириловичь на темы по собственному выбору: 1) "о страстяхъ"; 2) "о воспитания органовъ внѣшнихъ чувствъ"; по назначенію: 3) "трансцендентальная эстетика Канта"; Василій Павлиновь на темы по собственному выбору: 1) "о фантазіи и ся творческой двятельности"; 2) "о принципахъ обученія"; по назначенію: 3) "ученіе Лова о врожденности идей"; Евгеній Бекетовскій на темы по собственному выбору: 1) "о символическихъ дъйствіяхъ св. пророка Осія"; 2) "предварительныя свъдънія о посланія св. ап. Павла къ Галатамъ"; по назначенію: 3) "о языкъ, на которомъ писаны священи. новозавътныя книги"; Константинъ Бречкевичь на темы по собственному выбору: 1) "критическій разборъ теоріи Фейербаха о происхожденіи религіи"; 2) "объ адіафорахъ"; по назначенію: 3) "догматическое учевіе о паденіи человъка"; Сергъй Ястребцовь на темы по собственному выбору: 1) "взглядъ на христіанство Канта, Гегеля и новотюбингенской школы", 2) "о происхождения зда"; по назначению: 3) о творении міра"; Иванъ Стефановскій ва темы по собственному выбору: 1) "Критическій разборъ ученія Канта о нравственной свободъ"; 2) учение Ульрици о психологической сущности религін"; по назначенію: З) "о благодати, оправдывающей чрезъ вѣру"; Никодай *Палецкій* на темы по собственному выбору: 1) "Ученіе Канта о редигіи"; 2) "І. Христосъ какъ вравственный идеалъ"; по назначенію: З) "о загробной жизни"; Александръ Страшкевичъ на тему по собственному выбору: 1) "о различныхъ ступеняхъ гръховнаго состоянія"; 2) "о религіи Индійцевъ"; по назначенію: 3) "о тавнствъ крещевія"; Никита Соколовъ на темы по собственному выбору: 1) "исторія и постепеннов раскрытіе онтологическаго доказательства бытія Божія"; 2) о нравственномъ вмѣненіи"; по назначенію: 3) "о таинствѣ искупленія"; Флегонтъ Хотовицкій на темы по собственному выбору: 1) "о происхожденіи политеизма"; 2) "отношеніе нравственности къ религіи"; по назначенію: 3) "объ ангелахъ". Богословское Отдѣленіе, слушавшее означенныя левціи поименованныхъ студентовъ, признало ихъ удовлетворительными".

Б) Церковно-историческаю отдиленія отъ 20 мая: "Церковно-историческое отдѣленіе имѣетъ честь донести Совѣту Авадеміи. что студентами церковно-историческаго отдѣленія ІУ курса, изучавшими спеціально общую гражданскую и русскую гражданскую исторіи, читаны были пробныя лекціи 3 и 5, 10 и 12 мая, а именно: Димитрій *Тюменев*ь ио собственному выбору на темы: 1) "возвышеніе Өивъ при Пелопидъ и Эпаминондъ"; 2) "вступление Стюартовъ на престолъ Англіи и великая Англійская революція" и 3) по назначенію на тему: "законодательная двятельность Іоана Грознаго"; Петръ Авонскій на темы по собственному выбору: 1) "Солонъ и его завоны"; 2) "Кольберъ и его дъятельность"; 3) по назначенію Коммиссія: "законодательныя мъры цара Алексвя Михайловича"; Иванъ Хитровъ на темы по собственному выбору: 1) "царствование Императора Тиверія"; 2) "царствованіе Юстиніана Великаго"; 3 по назначенію: "семилѣтняя война"; Леонидъ Рождественскій на темы по собственному выбору: 1) "Пелопонезская война и упадокъ Греціи"; 2) царствовавіе болгарскаго царя Симеона (888-927 г.г.)"; 3) по назначенію: "польскія дъла въ царствованіе Екатерины ІІ-й"; Памфиль Левицкій на темы по собственному выбору: 1) "Мовголы и Османскіе турки въ средніе въва"; 2) "убісніе Царевича Димитрія"; по назна-"Аристидъ Авинскій"; Владимірь Соколовь на темы ченію: по собственному выбору: 1) "Птоломен въ Египтъ и александрійская образованность"; 2) "Борьба Нидерландцевъ за независимость"; 3) по назначению: "Люблинская Унія 1569 г."; Иванъ Чарнецкій-на темы по собственному выбору: 1) "жизнь и двятельность братьевъ Гракховъ"; 2) "исторія Англія со времени реставрація Стюартовъ (краткій очеркъ правленія Карла II-го, Іакова II-го и Вильгельма III-го Оранскаго)"; 3) по назначенію: "Ярославъ Мудрый и его судебникъ "Русская правда"; Михаилъ Ростовский на темы по собственному выбору: 1) "походъ Наполеона Бонапарта въ Египетъ"; 2) "царствованіе Михаила Өеодоровича Романова"; 3) по назначенію: "Периклъ, его личность и государственная двятельность"; Леонтій Пекарскій на темы по собственному выбору: 1) "правительственная двятельность Карла Великаго"; 2) "правленіе царевны Софія Алексвевны"; 3) "Пуническія войны". По выслушанія всвхъ лекцій Отдёленіе признало ихъ вообще удовле-ЭТИХЪ творительными".

В) Того же отдёленія отъ 22 мая: «Церковно-историческое отделение имеетъ честь донесть Совету следующее студентами ІУ курса о пробныхъ лекціяхъ, читанныхъ 14 и 18 мая по предметамъ общей церковной исторіи и исторіи русской церкви: Николай Калихевичь читаль на темы по обственному выбору: 1) "Антіохійская Христологія до окончательнаго развитія ея Несторіемъ"; 2) "Монашескіе ордена въ латинской церкви со времени реформаціи, причины преобразованія старыхъ и появленія новыхъ орденовъ; Капуцины, Варновиты, Театинцы и друг."; 3) на тему по назвачевію: "о митрополить св. Алексве"; Лаврентій Козловский-на темы по собственному выбору: 1) "сиоръ о крещение еретиковъ"; 2) "вліяніе мистики на первыхъ Германскихъ реформаторовъ; "3) по назначенію: "объ Іосиф'я Волоколамскомъ"; Николай Лашковъ-на темы по собственному выбору: 1) "взаимныя отношенія между церковію и государствомъ въ церіодъ вселенскихъ соборовъ"; 2) "пропаганда р. католичества на Востокъ послъ наденія Константинополя"; З) по назначению: "митроролитъ Кіевскій Іовъ Борецкій и состояніе западно-русской церкви при

немъ"; Викторъ Колыбелинъ—на темы по собственному выбору: 1) "церковная дисциплина въ періодъ гоненій касательно принятія въ церковь падшихъ и въ связи съ нею расколы Новата и Фелициссима въ Кареагенъ, Новаціана въ Римъ и Мелетія въ Египтъ"; 2) "Ліонская Увія 1274 г."; 3) по назначенію: "св. Тихонъ, епископъ Воронежскій и Задонскій". Всъ означенныя лекція Отдъленіе признаетъ удовлетворительными".

Г) Церковно-практическаю отдъленія отъ 19 мая: "Въ присутствіи церковно-практическаго отдъленія 7, 11, 12, 14 и 16 мая читали пробные уроки студенты IV курса: Константинъ Молчановъ, Константинъ Рознатовскій, Аеанасій Иваницкій, Иванъ Васильевъ и Василій Никольскій по латинскому и греческому языкамъ, – Кириллъ Мацъевичъ, Димитрій Ястребовъ и Василій Скворцовъ по гомилетикъ, литургикъ и практическому руководству для пастырей, – Владиміръ Богородицкій, Иванъ Вышатинъ, Михаилъ Островидовъ, Евгеній Преображенскій, Петръ Сладкопъвцевъ и Арсеній Сухозанетъ по словесности и логикъ. Отдъленіе всъ лекціи означенныхъ студентовъ признаетъ удовлетворительными".

1) По греческому и латинскому языкамъ студенты IV въ присутствіи ц.-практическаго отдёленія читали пробныя уроки на слёдующія темы: Молчановъ Константинъ по собственному выбору: а) 1-я Олинеская рёчь съ 16 по 18 §, 6) 4-я сатира—Горація и в) по назначенію: "о дательномъ падежё въ греческомъ языкъ". Рознатовскій Константинъ по выбору: а) XXXII-я глава Апологіи Сократа,—Платона, б) VI-я книга Энеиды (680—700 ст.) Виргилія, и в) по назначенію: "употребленіе предлоговъ µета, тара трос". Иваницкій Аванасій—по выбору: а) VI-я гл. 1-й кн. Анабазиса Ксенофонта, б) Ш-я ода 4-й кн. Горація и в) по назначенію: "объ употребленія причастія въ значеніи нарёчвыхъ предложеній въ греч. языкъ". Васильевъ Иванъ—по выбору: а) П-я рапсодія Одиссев Гомера, б) V-я гл. de bello Iugurthino Саллюстія в в) по назначенію: "объ употребленія неопред. наклоненія при падежахъ въ греческомъ языкѣ. Никольскій Василій—по выбору: а) 131-я гл. 1 кн. исторіи Геродота, б) отрывокъ изъ метаморфія—Овидія и в) по назначенію: объ условныхъ предложеніяхъ въ датинскомъ языкѣ.

2) По гомилетикъ, литургикъ и практическому руководству для пастырей чителя пробные урови на темы: Мацпевичь Кириллъ-по собственному выбору: а) Иларіонъ, митрополить Кіевскій и его слово: "о законѣ и благодати", б) "чинъ воцерковденія" и в) по назначенію: "законоучительство въ свътскихъ учебныхъ заведеніяхъ". Скворцовъ Василій—по собственному выбору: а) "о задачахъ проповёди, ея внутреннемъ характеръ и о проповъдническихъ направленіяхъ", б) въ какомъ отношенія стояло христівнское богослуженіе въ въкъ мужей апостольскихъ къ іудейскому культу; в) по назначенію: "церковные доходы, завёдываніе ими и назначение ихъ". Ястребовъ Димитрий-по собственному выбору: а) "опредъление VII вселенскаго собора въ связи съ апостольскими правилами и постановленіями другихъ соборовъ"; б) "праздничное богослужение и его особенности"; в) по назначению: "о проповйдническомъ языки".

3) По словесности, исторіи русской литературы и логикѣ читали пробные уроки на темы: Боюродицкій Владиміръ-по собственному выбору: а) "о принципѣ тожества"; б) "объ одѣ"; в) по назначенію: "объ историческомъ значеніи русскихъ цѣсень". Вышатинъ Иванъ—по собственному выбору: а) "различіе эпоса, лирики и драмы"; б) "опытъ и наблюденіе, ихъ сравнительныя преимущества и взаимныя отвошенія"; в) по назваченію "Өеофанъ Прокоповичъ и его вліяніе на дальнѣйшее развитіе русской литературы". Островидовъ Михаилъ—по собственному выбору: а) "о первой фигурѣ силлогизма"; б) "о трагедіи и комедіи, какъ главныхъ видахъ драматической поезіи"; в) по назначенію: "художественная и историческая сторона комедія Грибоѣдова "Горе отъ ума". Преображенский Евгеній — по собственному выбору: а) "о сужденіяхъ"; б) "объ эпической поэзія"; в) по назначенію: "литературно-художественная сторона слова о полку Игоревъ". Сладкоплецевъ Петръ — по собственному выбору: а) "объ индукція", б) "о русскихъ народныхъ сказкахъ"; в) по назначенію: "о поэмъ". Сухозанетъ Арсеній — по собственному выбору: а) "объ опредъленія"; б) "о баснъ"; в) по назначенію: "разборъ комедіи Фонъ-Визина "Недоросль".

Постановлено: О наукахъ, по которымъ сдяли студенты IV курса пробные уроки, и о достоинствъ сихъ уроковъ записать въ особую графу сообщаемой ежегодно въ іюнъ въ Учебный Комитетъ при Св. Синодъ въдомости о студентахъ IV-го курса на предметъ опредъленія ихъ на учебную службу; донесенія Коммиссій пріобщить къ дъламъ; а студентовъ сихъ выпустить изъ Академіи по случаю окончанія ими полваго академическаго курса.

**VII.** Прошеніе доцента Кіевской Академіи Вас. Малинина отъ 4 мая: "Покорнъйше прошу Совътъ Кіевской духовной Академіи ходатайствовать предъ Совътомъ Казанской Академіи о высыляъ слъдующихъ нумеровъ рукописныхъ адфавитовъ иностранныхъ ръчей: 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20 и 21. Означенные нумера рукописей отмъчены по указавіямъ г. Карпова въ его сочиненіи: "Азбуковники или адфавиты иностранныхъ ръчей по спискамъ Соловецкой библіотеки". (Православ. Собесъд. за 1877 г.). При семъ покорнъйше прошу Совътъ Академіи ходатайствовать, чтобы всъ озваченныя рукописи были высланы единовременно на срокъ отъ двухъ до трехъ мъсяцевъ".

Постановлено: Отнестись въ Совътъ Казанской духовной Академіи съ просьбою о высылкъ девяти нумеровъ рукописныхъ алфавитовъ иностранныхъ ръчей на трехмъсячный срокъ.

ī

### 1884 года 8 іюня.

Въ публичномъ общемъ собраніи Совътн Кіевской духовной Академіи, подъ предсъдательствомъ Высокопреосвященнъйшаго Платона Митрополита Кіевскаго и Галицкаго, присутствовали ректоръ Академіи, 7 ординарныхъ и 7 экстраординарныхъ профессоровъ; не былъ ординарный профессоръ Ак. Олесницвій по болъзни.

Слушали: Повлатъ секретаря Совъта Академін Ив. Исаева: "Въ видахъ получения степени магистра богословия имветъ защищать свою диссертацію кандидатъ Өеодоръ Стефановичь Орнатский, уроженець Нижегородской епархия, сынъ псаломщика, 35 лётъ отъ роду. Образование онъ получиль въ духовномъ училищв и семинаріи той же епархія. а завершиль въ Кіевской духовной Академіи по церковноисторическому отделенію въ іюне 1876 года. При переходе въ IV-й курсъ Академіи представилъ сочиненіе на ученую степень подъ заглавіемъ "Гинкмаръ Реймскій архіепископъ въ его борьбъ съ папствомъ", признанное вполнъ удовлетворительнымъ для кандидатской степени, и при окончания курса сдалъ устное магистерское испытание по психологи, исторія философіи, педагогикѣ и основному богословію, которыя онъ изучалъ спеціально въ ІУ курсв, а потому при выпускъ изъ Академіи удостоенъ степени кандидата богословія съ правомъ получить степень магистра безъ новаго устнаго испытанія, но по представленія и публячномъ защищения особой диссертации. По овончании курса наукъ въ Академіи опредъленъ 18 августа 1876 года на должность смотрителя Богуславскаго духовнаго училища, а 28 марта 1878 года допущенъ къ чтенію левцій въ Кіевской духовной Академіи въ звянія приватъ-доцента по каседръ основнаго богословія по предварительномъ защищенія имъ особой диссертаціи pro venia legendi и прочтеніи двухъ декцій, и до настоящаго времени продолжаетъ въ Академіи препода-

ваніе сей науки въ томъ же званіи. Изъ учено-литературныхъ трудовъ своихъ г. Орнатскій напечаталъ въ академическомъ журналѣ за 1881 годъ двѣ статьи подъ заглавіемъ "Происхожденіе человъка", изданныя и отдъльною книгою; въ 1883 году въ томъ же журнали началь, а въ текущемъ году окончилъ печатание сочинения "Учение Шлейермахера о религія", издавнаго и отдёльною книгою. Это сочиненіе представлено имъ въ Совёть Академія въ качествё диссертаціи на стопень магистра, богословія, установленнымъ порядкомъ разсмотръно въ Вогословскомъ Отдъленія и, согласно съ подробною рецензіею одного изъ профессоровъ сего Отдъленія, признано за магистерскую диссертацію, соотвётствующую требованіямъ устава духовныхъ Академій и особаго положенія объ академическихъ степеняхъ. Вслъдствіе сего Совътъ Академін, въ общемъ собранія своемъ 30 апрѣля 1884 года, постановилъ допустить автора упомянутаго сочиненія въ публичному защищенію. Для сей цёли избранъ нывёшній-8-й день іюня. а оффиціальными оппонентами назначены ординарный профессоръ по канедръ исторіи философія Петръ Ивановичъ Диницкій и экстраординарный профессоръ по казедръ правственнаго богословія и педагогики Маркеллинъ Алексвевичъ Олесницкій".

Посяв доклада секретаря Соввта Академіи магистранть Θ. Орнатскій даль предь собраніемь объясненіе задачи своей диссертаціи. Затёмь слёдовьло ващищеніе положеній диссертаціи противь возраженій, сдёланныхь ему оффиціальными оппонентами. Акть сей продолжался оть 12 часовь дня до 2-хъ часовь по полудни въ присутствіи многихь любителей духовнаго просвёщеніи изь лиць разныхь званій.

*Постановлено*: Публичную защиту кандидатомъ Θ. Орнаскимъ сочиневія, представленнаго имъ на степень магистра богословія, признать удовлетворительною. Вслёдствіе

|               | ТРУД                                               | Ы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | le l |
|---------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| KIEB          | СКОЙ ДУХОВН                                        | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | EMIN.                                    |
|               | 1884                                               | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                          |
| •             | (l'odz dsadyam                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3<br>)<br>)<br>9                         |
| •             | Двнаерь                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ) )                                      |
| одоржавіе:    |                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Страннцы:                                |
|               | еннаго Автустина, епискої<br>усскомъ переводъ) О 1 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <u>}</u>                                 |
|               | девитнадцатая                                      | • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 137-176                                  |
|               | ствепный прогрессъ. (Ръ                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . }                                      |
|               | на актъ Кієвской дух. А<br>нарнымъ профессоромъ    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    |
|               | , 28 Cent. 1884 r.).                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 453-486                                  |
|               | іе церковные соборы. И. И                          | . Малышевскаго.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 487-538                                  |
|               | ографическія замѣтки. Сп                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                          |
| V. Библ       | ейская литература истен                            | шаго 1883 года                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | PRO POA                                  |
|               | анадѣ. А. С. Царевска<br>тъ г-ну Лѣсвову. Н. И     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 559-586                                  |
|               | гь таку явскову. 11. и<br>стія Церковно-Археологич |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 307-330                                  |
|               | вой Абадемія (за м. ок                             | тябрь 1884 г.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -                                        |
|               | I. Петрова                                         | • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 597-600                                  |
|               | Въ прилож                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ş                                        |
| III. Ilpore   | колы засвданій Сов'ята І                           | біевск. Академіи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                          |
|               | оня 1884 г. (Рецензія і<br>ценія студентовъ).      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 337-384                                  |
| IX. Указа     | тель статей, пом'вщения                            | ыхъ въ Трудахъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                          |
|               | вой духовн. Академіи :                             | ba 1884 r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1-8                                      |
|               | вленія.<br>неской дух. Академіи" выхо              | дять по ппежней                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ****                                     |
| 1 19 000 1000 | Цёня 7 рубл. съ и                                  | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                          |
|               | ware that on a                                     | ~ For an in the second se |                                          |
|               |                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                          |
|               | KIEBЪ                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ·                                        |

,

# ВЪ 1885 ГОДУ ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ

будуть издаваться

по прежде утвержденнымъ программамъ:

# l, Труды Кіевской Духовной Академіи.

Журналь научнаю содержанія и характера. Въ немь будуть помѣщаемы научныя статьи по всёмь отраслямь наукь, преподаваемыхь въ духовной академіи, по предметамь общезанимательныя, по изложенію доступныя большинству читателей. При журналь будуть продолжаться переводы твореній бламеннаго іеронима и Августина. Изъ твореній бл. Іеровима въ слѣдующемъ 1885 г. будуть издаваться его толкованія на ветхозавѣтныя имяги; изъ твореній бл. Августина – его твореніе о градѣ Божіемъ.

# 2, Кіевскія Епархіальныя Ведомости.

Программа изданія слёдующая: Отділь оффиціальный, Высочайшіе манифесты и повелёнія, сумсдальные указы и правительственныя распоряженія, отпосящіяся къ Кіевской епархіи, мёстныя административныя распоряженія и извёстія и проч. Отділь неоффиціальный, мёстныя церковныя историкостатистическія извёстія и достопримёчательные письменные памятники, хроника мёстная и общецерковная, извёстія о замёчательныхъ событіяхъ церковной жизни въ церкви русской, восточной, западпой и проч.

"Труды Кіевской Духовной Академін" будуть выходить ежемпсячно внишками ото 10 до 12 листовь. "Епархіальныя Въдомости" будуть выходить два раза въ мъсяцъ, въ 8-ю д. 1., не менте трехъ мистовъ.

Цёна за юдъ съ пересылкою: Трудовъ Кіевской Духовной Академія—7 р., Епархіальныхъ Вёдомостей 5 р. Цёна Епархіальныхъ Вёдомостей *вмъстъ* съ Трудами—11 р.

Адресь: въ Редавцію Кіевскихъ Епархіальныхъ Въдомостей, ими Трудовъ, при Кіевской духовной Академіи, въ Кіевъ.

#### ГЛАВА ХП.

О томъ, что диже свирппость ведущихъ войну и всякія человическія безпокойства желаютъ достигнуть мирнаго конца, безъ стремленія къ которому не существуетъ никакой природы.

Кто вибств со мною бросить хоть бвглый взглядь на авла человъческія и природу вообще, признаеть, что какъ нътъ никого, кто отказался бы отъ радости, такъ нътъ нивого, кто не захотвль бы иметь мирь. Тв самые, боторые желають войнь, ничего другаго не желають, кромѣ побѣды: желають слёдовательно достигнуть посредствомъ войны славнаго мира. Въдь что такое побъда, какъ не покорение сопротивляющихся. Когда это совершится, наступить миръ. Итакъ съ цѣлію мира ведутся и войны, даже тѣми, кто старается посредствомъ господствованія и войнъ упражнять воинскую доблесть. Отсюда ясно, что миръ есть желательный конецъ войны. Ведя войну, всякій добивается мира; но никто, заключая миръ, не добивается войны. Ибо и тъ, которые хотять нарушить мирь, въ которомъ находятся, не питають къ миру, а желають измѣнить его по своему ненависти произволу. Не того хотять они, чтобы не было мира, а того, чтобы опъ былъ таковъ, какъ имъ хочется. Затвиъ, и обдблившіеся отъ другихъ чрезъ возмущеніе, если не будутъ поддерживать хоть вакого нибудь мира съ своими сообщниками или соучастниками въ заговорћ, не достигнутъ того, въ чему стремятся. Да и самые разбойники, чтобы сильнве и безопаснъе вредить миру другихъ, стараются быть BЪ мярѣ съ товарищами. Даже еслибы нашелся между ними одинъ, обладающій такими огромными силами и до такой степени опасающійся сообщниковъ, что не довърился бы никакому товарищу, и дблая засады и нападенія въ одиночку, производиль бы разбои самь, душа и убивая, кого могь; то

Творен. бл. Августана ч. 6.

10

и такой непремънно сохраняетъ какую нибудь тень мира съ тёми, кого не можетъ убять, или отъ кого желаетъ, чтобы они скрывали его двйствія. Въ собственномъ же домъ съ женою, съ дътьми и со всъми другими, кто бы тамъ ни быль, овъ во всакомъ случав старается жить въ полномъ мирв: исполнение ими его води по одному его мановению безъ всякаго сомнѣнія доставляеть ему удовольствіе. Если этого повиновенія но бываетъ, онъ раздражается, волнуется, настаиваетъ на немъ: и если оказывается необходимость. установляетъ въ своемъ домѣ миръ даже свирѣпыми мѣрами: онъ понимаетъ, что миръ этотъ не возможенъ, если въ домашнемъ союзъ не булеть все подчиняться одной извёстной власти, которую онъ и представляетъ собою въ собственномъ домѣ. Поэтому же ссли заявятъ ему поворность очень многіе, городъ или народъ, и будутъ подчиняться ему тякже, какъ онъ хотблъ, чтобы подчинялись ему въ его домъ, -- онъ уже не будетъ прятаться въ спрытыхъ мъстахъ въ качествъ разбойника, а поставить себя отврыто въ высокое положение царя, хотя въ немъ останутся таже жадность и таже злость. Итакъ всѣ желають быть въ мирѣ съ своими, отъ которыхъ хотятъ, чтобы они жили по ихъ волв. Ибо, и ведя съ къмъ либо войну, хотятъ сдълать ихъ, если возможно, своими, и покоривъ ихъ, наложить на нихъ законы своего мира.

Но представимъ себѣ кого нибудь такимъ человѣкомъ, какого изображаетъ поэтическій и сказочный разсказъ, котораго быть можетъ именно по иричинѣ несовмѣстной съ общежитіемъ лютости выставляли скорѣе за получеловѣка, чѣмъ за человѣка. Царствомъ его была уединенная дикая пещера, а злость его была такою единственною въ своемъ родѣ, что по ней дано было ему самое имя; потому что зло по гречески называется ׫×о̀<, — именемъ, которое носилъ онъ. Никакая супруга не обращалась къ нему и не

Digitized by Google

отвѣчала ласковою рѣчью; не было дѣтей, съ которыми бы онъ шутилъ, когда они были маленькими, или которымъ бы привазываль, когда подростали. Не имъль онъ удовольствія кести бесвду ни съ однимъ другомъ, даже и съ отцемъ, Вулканомъ, котораго онъ былъ гораздо счастливве по край. ней изръ въ томъ отношения, что въ свою очередь не родилъ подобнаго чудовища. Ничего никому не давалъ овъ, а у кого могъ и когда могъ, отнималъ, что хотълъ и сколько хотвль. Тёмь не менёе въ самомъ услинения своей пещеры, земля которой, какъ описывается 1), была всегда тепла отъ только что совершенного убійства, опъ не желалъ ничего, кромъ мира, — чтобы никто не наскучалъ ему, чтобы чья нибудь сила или страхъ вого нибудь но тревожили его покой. Жедаль онь наконець имъть мирь съ тъдомъ своимъ. и наскольбо имълъ, чувствовалъ себя хорошо. Держалъ онъ въ повиновении свои члены; и когда его смертность возмущалась противъ него въ случав недостатва въ чемъ нябудь и возбуждала мятсжъ голода съ цълію разорвать связь между душею и тѣломъ и удалить первую изъ послъдняго: онь, съ какою только могъ, посићшностію, умиротворялъ, грабияъ, убивалъ, пожиралъ; лютый и свиръный, онъ миръ своей жизни и своего благосостоянія отстанваль однакоже съ лютостію и свирѣпостію. Слѣдовательно, еслибы тотъ миръ, который онъ довольно старательно сохраняль въ своей пещеръ и съ самимъ собою, желалъ онъ сохранять и съ другими, ---его не называли бы ни здомъ, ни чудовищемъ, ни получеловѣкомъ. Или, если отъ общенія съ нимъ удерживали людей наружный видъ его твла и извергаемое изъ устъ сирадное иламя, то возможно, что онъ свирѣпствовалъ не изъ страсти вредить, а по необходимости, ради поддержанія жизни. Но его не было вовсе, или, что гораздо въроятнъе

') Virgil. Aeneid. VIII.

овъ ве былъ такниз, какимъ описываетъ его поэтическій вздоръ. Не будь Какусъ выставленъ съ врайне дурной стороны. Геркулесу было бы мало чести. Итакъ, подобнаго человъка или получеловъка, какъ сказалъ я, въроятнъе всего не существовало, какъ не было въ дъйствительности множества поэтическихъ вымысловъ. Ибо и самыя свирѣпыя **животныя, отъ которыхъ онъ заимствовалъ ча**сть звёрства (потому что назывался и полузвёремъ), охраняють въ извъстномъ миръ свой родъ, совокупляясь, выводя, рождая, согръвая и питая дътей, хотя по большей части они не общежительны и скитаются по одному, т. е. не какъ овцы, олени, голуби, скворцы, пчелы, а какъ львы, лисицы, орлы, сычи. Какой напримёръ тигръ не мурлыкаетъ потихоньку своимъ дътямъ и не ласкаетъ ихъ, укротивъ свое звърство? Какой воршунъ, сколько бы въ одиночку ни кружился BЪ воздухѣ за добычею, не соединяется въ цару, не вьетъ гитзда, не насиживаетъ яицъ, не вормитъ дътенышей и не сохраняетъ въ возможномъ миръ какъ бы домашняго общенія съ матерью своего семейства? Темъ болбо человъкъ нъкоторымъ образомъ завонами своей природы располагается бъ вступленію въ общеніе и къ сохраненію мира, насколько это отъ него зависитъ, со встми людьми; и когда злые ведутъ войну ради мпра своихъ и желаютъ, если то для нихъ возможно, сдвлать своими всвяз, чтобы всв п все поворялись одному: то почему двлается это, какъ не потому, что изъ любви или изъ страха ови подчиняютъ свои дъйствія его миру. Тавъ гордость превратно подражаетъ Богу. Ибо она ненавидить равенство съ товарищами при подчинения Ему; но старается наложить на товарищей, вмъсто Него, свое господство. Ненавидить она правый миръ Божій, а любитъ свой неправый миръ. На любить однакоже какого нибудь мира она никоимъ образомъ не можетъ. Нътъ такого противуестественнаго порока, который бы изглаждаль до конца слъды природы.

140

Digitized by Google

Итаяъ, что миръ несправедливыхъ въ сравненін съ мп. ромъ праведныхъ не можетъ и называться миромъ, это ясво для того, кто умветъ предпочитать правое неправому и упорядоченное превратному. Въдь и то, что превратно, въ кавой нибудь части, какою нибудь и съ какою вибудь частью чего либо, въ чемъ находится или изъ чего состоитъ, непремънно умиротворено: иначе не существовало бы вовсе. Напримъръ. Кто нибудь виситъ головою внизъ. Положение его твла и порядовъ членовъ, очевидно, превратны; потому что то, чему природа назначила быть вверху, оказывается внизу; а что по природъ должно бы быть внизу, стало вверху. Превратность эта возмутила миръ плоти, и потому болѣзненна. Тбиь не менве душа находится въ мирв съ своимъ твломъ и заботится о спасенія его; а потому и есть, вто скорбить. А еслибы вслёдстіе болёзвенности дупіа отрёшилась оть тъла и вышла изъ него, и тогда, пока удерживалась связь членовъ, остающесся продолжало бы сохранять нёкоторый миръ въ своихъ частяхъ: былъ бы еще, вто виситъ. И когда земное тёло тянется на землю, и удерживается петлею. на которой повѣшено, оно стремится къ состоянію своего мира, и какъ бы голосомъ тяжести своей проситъ мъста, на которомъ бы могло успоконться; и бездушное уже, и лпшенное всякаго чувства, оно не мённетъ своего естественнаго мирнаго положенія, когда достигнеть его или будеть въ него приведено. Если будутъ примънены врачебныя средства и уходъ, боторый не допуститъ разложенія и разрушенія наружнаго вида трупа, и тогда нёкотораго рода миръ будетъ соединять части съ частями и всю массу пріурочить къ земному и соотвётствующему, а потому - повойному мёсту. Если же бальзамированія употреблено не будсть, а будеть все представлено естественному ходу, то трупъ какъ бы иснытываетъ мятежъ-отъ раздёлившихся на партіи и потому несоотвътствующихъ нашему чувству (ябо это кменно ощу-

141

цается въ здовоніи) испареній до тёхъ поръ, пока сольется съ стихіями міра и по частямъ и понемногу войдетъ въ ихъ миръ. При этомъ ничто одпакоже не происходитъ помимо законовъ верховнаго Творца и Распорядителя, который управляетъ миромъ всего: когда изъ трупа большаго животнаго раждаются животныя мелкія, въ силу того же закона Творца всякій атомъ служитъ мирному благосостоянію ихъ душонокъ; и когда тёля умершихъ пожираются другими животными, они, куда ни растаскиваются, съ какими вещами ни соединяются, въ какія вещи ни обращаются и ни измёняются, встрёчаютъ тёже законы, во всемъ разлитые въ благополучію всякаго рода смертныхъ, умиротворяющіе соотвётствующее съ соотвётствующимъ.

#### ГЛАВА ХШ.

О всеобщемъ мирь, который при всякихъ возмущеніяхъ не можетъ по закону природы не сохраняться въ большей или меньшей мъръ, пока на праведномъ судъ не получитъ каждый по распоряженію то, что заслужилъ по произволенію.

Итанъ миръ тѣла есть упорядоченное расположеніе частей. Миръ души неразумной — упорядоченное усповоеніе позывовъ. Миръ дупи разумной — упорядоченное согласіс сужденія и дъйствія. Миръ тѣла и души упорядоченная жизнь и благосостояніе существа одушевленнаго. Миръ человѣба смертнаго и Бога упорядоченное въ вѣрѣ подъ вѣчнымъ за кономъ повиновеніе. Миръ людей упорядоченное единодушіе. Миръ дома упорядоченное относительно управленія и пови новенія согласіе сожительствующихъ. Миръ града упорядоченное относительно управленія и пови новенія согласіе гражданъ. Миръ небеснаго Града самое упорядоченное и сдинодушнѣйшее общеніе въ паслажденіи Богомъ и взанино въ Богѣ Миръ всего спокойствіе порядва. Порядовъ есть расположеніе равныхъ и неравныхъ вещей, дающее каждой ся ивсто. Въ несчастные, которые настолько несчастны. на силу этого сколько мира не имъють, хотя и не пользуются такимъ спокойствіемъ порядка, въ которомъ не было бы никакого разстройства; однако, поелику несчастны заслуженно и по справедливости, не могуть находиться въ самомъ этомъ несчастій своемъ вопреви порядку, — не какъ соединенные, т. с. съ блажевными, а какъ отдёленные отъ нихъ, но-закономъ порядка. Насколько они находятся безъ разстройства (порядка), они соединены съ вещами, въ средъ которыхъ находятся, какимъ ни есть согласіемъ; поэтому у нихъ есть нѣкоторое сповойствіе порядка; присущъ имъ нъкоторый миръ. Но они потому несчастны, что, хотя при извъстномъ спокойствін не скорбять, не находятся однавоже въ такомъ положения, въ которомъ бы не должны были быть спокойными и скорбъть; еще же несчаствъе они, если у нихъ вътъ мира съ самимъ закономъ, которымъ управляется естественный порядокъ. Когда же они скорбятъ, нарушеніе мира произошло въ той части, со стороны которой они чувствують скорбь; но миръ остается еще въ той части, гдъ не мучитъ скорбь и гдъ не порвана еще самая связь. Слъдовательно, какъ есть ивкоторая жизнь безъ скорби, но скорбь безъ какой нибудь жизня быть не можетъ: такъ есть нъкоторый миръ безъ всякой войны, но войны безъ какого нибудь мира быть не можеть; это не въ силу того, что она война, а въ силу того, что она ведется тёми или происходить въ тёхъ, вто представляють изъ себя какія нибудь естества: такими естествами они не могли бы ни въ какомъ случав быть, если бы не пребывали въ какомъ бы то ни было миръ.

Поэтому существуеть естество, въ воторомъ вовсе нѣть зла, или въ которомъ и невозможно никакое зло; но естества, въ которомъ не было бы никакого добра, быть не

148

можетъ. И природа самаго діавола, насколько она природа, не есть зло: злою сдёлала ее развращенность. Итавъ овъ во истинъ не устоялъ (Ioan. VIII. 44), но суда истины не избъжаль: не остался онъ въ спокойствіи порядка, но чрезъ это не ушель отъ власти Распорядителя. Благо Божіе, которое у него въ природъ, не дало ему убъжать отъ правосудія Божія, которое назначаеть его въ навазацію: не то благо преслёдуеть въ этомъ случаё Богъ, которое сотворилъ. а преслинуеть здо, которое тотъ совершилъ. Ибо не все отнимаетъ Онъ, что далъ природъ, но нъчто отнялъ, въчто оставияъ, чтобы было чему скорбъть объ отнятомъ. И сама скорбь есть свидътельство о благъ отнятомъ и о благъ оставленномъ. Если бы блага не было оставлено, не была бы возможна скорбь о благъ потерянномъ. Тотъ гораздо злъе. вто, гръша, находить удовольствіе въ потеръ правоты. А кто терзается, тотъ, если не получаетъ отъ этого никакого блага, скорбить о потеръ благосостоянія. А такъ какъ и то и пругое, и правота и благосостояніе, суть блага, и о потеръ блага скоръе должно скорбъть, чъмъ радоваться (если впрочемъ не имветъ мвста вознаграждение утраты лучтаго, а правота души лучше благосостоянія тіла): то несправедливому гораздо соотвётственнёе скорбёть въ мученіи, чёмъ радоваться въ преступленіп. Слёдовательно, какъ радость о потеръ блага въ гръхъ свидътель злой воли; такъ скорбь о потеръ блага во время наказанія свидътель доброй природы. Ибо вто сворбитъ о потеръ мира своей природы, сворбитъ объ этомъ въ сялу нёкоторыхъ остатковъ мира, которые дълають сму любезною природу. При послёднемъ же наказавія будетъ прямымъ дъломъ справедливостя, чтобы несправедливые и нечестивые оплакивали въ мученіяхъ потерю благъ естественныхъ, чувствуя, что отнялъ эти блага справедливвишій Богъ, котораго они презръди, когда Онъ былъ благосклоннъйшимъ подателемъ ихъ. Итакъ Богъ, премудрый

Создатель и справедливъйшій распорядитель всёхъ природъ, давшій въ смертномъ человѣческомъ родѣ величайшее украшеніе земль, даль людямь нькоторыя блага, соотвътствующія этой жизни, т. е., временный миръ --- вмъсто модели для опредбленія соразмврности смертной жизни-въ самомъ благосостояния, цълости и общении его рода, и то, что необходимо для охраненія и возстановленія этого мира, каково все, что пристойно и соотвътсвеннымъ образомъ подпадаетъ нашимъ чувствамъ: этотъ видимый свътъ, удобовдыхаемый воздухъ, годную для питья воду, и что соотвѣтствустъ питанію, приврытію, деченію и уврашенію тёда, — даль подъ тёмъ справедльввишимъ условіемъ, что правильно воспользоваешійся табими смертными благами, приспособленными въ миру смертныхъ, получить большія и лучшія, т. е. миръ безсмертія и соотвътствующую ему слову и честь въ жизни въчной лля наслажденія Богомъ и ближнимъ въ Богѣ, а воспользовавшійся дурно и тёхъ не получить, и эти потеряетъ.

#### ГЛАВА ХІУ.

О порядкъ и законь, небесномъ ли-то или земномъ, по которому и юсподствованіе имъетъ видъ попеченія о человъческомъ общеніи, и попеченіе видъ служенія ему.

Игакъ всякаго рода пользованіе вепцами временными важно для пріобрѣтенія земнаго мира во градѣ земномъ; а во Градѣ небесномъ важно для пріобрѣтенія мира вѣчнаго. Такъ, еслибы мы были животными неразумными, мы не желали бы ничего, кромѣ упорядоченнаго состоянія частей тѣла и успокоенія позывовъ, — ничего, кромѣ покоя плоти и удоклетворенія пожеланій, чтобы миръ тѣла спосиѣшествовалъ миру душевному. Ибо отсутствіе мира тѣлеснаго

мъшаеть и миру неразумной души; такъ она це можетъ достигнуть успокоенія позывовъ. Вийств же то и другое благопріятствують тому миру, который имівють между собою душа и тѣло, т. е. миру упорядоченной жизни и благосостоянія. Какъ обнаруживаютъ животныя свою дюбовь въ мпру твлесному, когда избъгають ощущеній бользненныхъ, и въ миру душевному, когда для удовлетворения позывовъ слёдують животной страсти: такъ, когда избътають они смерти, повазывають съ достаточною ясвостію, насколько любятъ они миръ, соединяющій взаимно душу и тіло. Но тавъ какъ человъку присуща дуща разумная, то все то, что имветь общаго съ животными, онъ подчиняетъ миру разум. ной души, чтобы то или другое обсудить умомъ, и соотвътственно этому что-либо сдёлать, чтобы было у него упорядоченное согласіе сужденія и дъйствія, которое мы назвали миромъ души разумной. Желать, чтобы его не безповоили болёзненныя ощущенія, не волновали потребности, не разрушала смерть, онъ должснъ для того, чтобы узнать что нибудь полезное и соотвътственно этому позпанію устроить свою жизнь и нравы. А чтобы въ самомъ стремления въ познанію не впасть по причинѣ слабости человѣческаго ума въ какое либо гибельное заблужденіс, онъ нуждается въ божествеяномъ наставления, которому съ увъренностию могъ бы слёдовать, я въ божественной помощи, съ которою свободно могъ бы сообразоваться. И тавъ кавъ, пока находится въ этомъ смертномъ твлѣ, онъ странствуетъ вдали отъ Господа, то ходитъ вѣрою, а не видѣніемъ (2 Кор. У. 7); а потому всякій мпръ, тъла ли, или души, или виъстъ тъла и души, направляетъ къ тому миру, который устаповился у человѣка смертнаго съ Богонъ безсмертнымъ, чтобы быть въ упорядоченномъ повиновсній Ему въ в'врѣ подъ вѣчнымъ закономъ. А такъ какъ наставитель Богъ учитъ двумъ главнымъ заповъдамъ, т. е. дюбви въ Богу и дюбви въ ближ-

нему; въ двухъ же этихъ заповъдяхъ человѣкъ находитъ три предмета для любви своей, Бога, себя самаго- п ближняго; и тотъ, вто любитъ Бога, не заблуждается въ любви въ самому себѣ: то само собою слѣдуетъ, что онъ заботится, чтобы и ближній любиль Бога, — ближній, котораго повельвается ему любить вакъ самаго себя. Такого рода заботы его о женъ. дётяхъ, о домашнихъ, обо всёхъ людяхъ, кого могутъ басаться; и такого же рода заботъ о себъ самомъ желаетъ онъ отъ другихъ, если встрвчаетъ въ такихъ заботахъ нужду. Такимъ путемъ онъ будетъ въ примирсніи, насколько это отъ него зависитъ, со всякимъ человъкомъ миромъ человъческимъ, т. е. упорядоченнымъ согласіемъ; порядовъ же этотъ заключается во первыхъ въ томъ, чтобы никому не вредить, а во вторыхъ въ томъ, чтобы приносить пользу, кому можно. Итакъ прежде всего ему предстоятъ заботы о своихъ домашнихъ: они ближе и доступиве другихъ его совътамъ и попеченіямъ въ силу порядка природы, въ силу порядка самаго общенія человѣческого. Почему Апостоль говорить: Аще же кто о своихъ, паче же о домашнихъ не промышляетг, выры отверглся есть, и невърнаго горшій есть (1 Тим, Ү. 8). Отсюда возниваетъ миръ домащній, т. е. упорядоченное согласие относительно управления и повиновения сожительствующихъ. Управляютъ тв, которые заботятся, какъ мужъ – женою, родители – дътьми, господа – рабами. Повинуются же тв, о которых в заботятся, какъ жены -- мужьямъ, дъти -- родителямъ, рабы -- господамъ. Но въ домъ праведнаго, живущаго вброю и находящагося еще въ странническомъ удаленіи отъ онаго небеснаго Града, и управляющіе служать твиъ, квиъ повидимому управляютъ. Ибо управляютъ они не изъ желанія господствовать, а по обязанности заботиться, и не изъ гордаго сознанія своего начальственнаго положенія, а изъ сострадательной предусмотрительности.

#### ГЛАВА ХУ.

О естественной свободь, и о рабствь, первою причиною котораго есть гръхъ; потому что человъкъ съ дурною волею, хотя не составляетъ собственности другаго человъка, есть уже рабъ своей похоти.

Это предписываеть естественный порядовъ, тавъ создаль человъка Богъ. Да обладаеть, говорнтъ Онъ, рыбами морскими, и птицами невесными, и всыми гады пресмыканощимися по земли (Быт. І. 26). Онъ хотвяъ, чтобы разумное по образу Его творение господствовало только надъ неразумнымъ: не человъкъ надъ человъкомъ, а человъкъ надъ животнымъ. Отъ того первые праведники явились больше пастыряни животныхъ, чёмъ царями человёческими: Богъ и этимъ внушалъ, чего требуетъ порядокъ природы, въ чему вынуждаютъ гръхи. Дается понять, что состояние рабства по праву назначено грътинику. Въ Писаніяхъ въдь мы не встръчаемъ раба прежде, чъмъ праведный Ной покаралъ этимъ именемъ гръхъ сына (Быт. IX. 25). Не природа такимъ об. разомъ, а гръхъ заслужилъ это имя. Названіе же рабовъ (servi) на языкъ латинскомъ имъетъ по видимому такое происхождение: когда побъдители тъхъ, кого по праву войны могли убить, оставляли въ живыхъ, послъдніе двлались рабами, получая названіе отъ сохраненія (servi a servando). И въ этомъ даже случав не безпричастенъ грвхъ. Въдь и въ то время, когда ведется справедливая война, ради гръха подвергаетъ себя опасности противная сторона, и всякая побъда, хотя бы свлонилась она и на сторону дурныхъ, по суду божественному уничижаетъ побъжденныхъ, или исправляя, или наказывая гръхи. Свидътель этому человъвъ Божій Дапіилъ, который, находясь въ плъву, исповъдывалъ предъ Богомъ гръхи свои и гръхи своего народа, и въ нихъ съ благочестивою скорбію указываль причниу того плёна (Дан. ІХ.

5). Итакъ гръхъ первая причива рабства, по которому человъкъ подчиняется человъку въ силу состоянія своего; и это бывасть не пначе, бакъ по суду Божію, у котораго въть неправды и который умфеть распредфлять различныя наказанія соотвётственно винамъ согрёшающихъ. А такъ вакъ верховный Господь говорить, что Всяка, творяй грыха, рабъ есть гръха (Іоан. VIII. 34); и потому многіе благочестивые служать господамъ неправеднымъ, которые сами одиакоже не свободны: Имже бо кто поблжденъ бываетъ, сему и работенъ есть (2 Петр. II, 19): то во всякомъ случать лучше быть рабомъ у человтка, чтыть у похоти; ибо самая похоть господствованія, чтобы о другихъ не говорить, съ страшною жестокостію эпустошаєть души смертныхъ своямъ господствованіемъ. Въ порядкъ же мира, по которому одни люди подчинены другимъ, какъ уничиженіе приноситъ пользу служащимъ, такъ гордость вредитъ господствующимъ. Но по природъ, съ которою Богъ изначала сотворилъ человъка, нътъ раба человъку или гръху. Вирочемъ, и присуж. денное въ наказаніе рабство опредъляется въ силу того же закона; который повелбваеть сохранять порядокъ естествецный и запрещаеть его нарушать; потому что, не будь проступка противъ этого закона, нечего было бы наказывать принужденіемъ бъ рабству. Почему Апостоль уквизаваеть п рабовъ подчиняться господамъ и служить имъ отъ души съ готовностію (Ефес. VI, 6, 7); т. е., чтобы, если не могутъ получить отъ господъ своихъ свободы, они сами сдвлали нъкоторымъ образомъ служение свое свободнымъ, служа не изъ притворнаго страха, а по искреннему расположенію, пока прейдетъ неправда, упразднится всякое начальствованіе и власть человъческая, и будетъ Богъ всяческая во всъхъ.

#### ГЛАВА Х. У. І.

# О справедливомъ правъ господствованія.

Въ виду этого наши праведные отцы, хотя имѣли рабовъ, устрояли однакоже миръ домашній такъ, что, отличая въ отношения этихъ временныхъ благъ жребій дътей отъ состояния рабовъ, въ томъ, что касается почитания Бога, въ которомъ покоятся надежды въчныхъ благъ, съ одинаковою любовію заботились о всёхъ члепахъ своего дома. Это предписывается естественнымъ порядкомъ до такой степени, что отсюда произошло имя paterfamilias 1) и получило такое шировое примъненіе, что сами господствующіе находять удовольствіе называться этимъ именемъ, хоть и несправедливо. Отцы семейства истинные, во всемъ, что васается почитанія Бога и служенія Ему, заботятся обо всѣхъ члепахъ семьи, какъ о дётяхъ, желая и молясь достигнутъ дома небеснаго, гдъ уже не будетъ необходимости въ обязательномъ долгв повелевать смертными, потому что не будеть уже нсобходимости въ обязательномъ долгъ заботиться о счастливыхъ въ томъ безсмертіи. Пока же это наступить, господствование требуетъ отъ отцевъ большаго терпъния, чъмъ служеніе отъ рабовъ. Если же кто въ домѣ противится домаш. нему миру своимъ неповиновенісмъ, такой укрощается или словомъ, или бичемъ, или другимъ справедливымъ и дозволевнымъ родомъ наказанія, насколько допускаеть то общество человъческое, ради пользы самаго укрощаемаго, чтобы присоединить его въ миру, отъ вотораго уклонился. Какъ це будеть благодъяніемь, помогая, причинить цотерю блага большаго, такъ не будетъ двломъ невиннымъ, щадя, допустить совершение зла болбе тяжкаго. Къ обязанности человъка невиннаго относится, поэтому, не тольво никому не делать зла, но и сдерживать отъ грбха, или наказывать грбхъ, чтобы или самъ наказываемый, испытавъ накозание, исправился, или другіе, видъвъ наказаніе, удержались страхомъ его. А такъ какъ домъ человъка долженъ быть началомъ или частичкою града, а всявое начало имбетъ извъстное от-

150

<sup>&#</sup>x27;) Отецъ семейства, въ составъ котораго разумълась всякаго рода домашняя прислуга съ рабами включательно.

ношеніе въ своему концу я всякая часть къ цёлому, котораго она составляетъ часть: то отсюда очевидно слёдствіе, что миръ домашній имѣетъ отнопеніе къ миру гражданскому, т. е., что упорядоченное согласіе относительно приказаній и повиновенія между сожительствующими служитъ въ установленію упорядоченнаго согласія относительно повелѣнія и повиновенія между гражданами. Отецъ семейства долженъ поэтому брать правила изъ закона гражданскаго, и управлять по нямъ своимъ домомъ такъ, чтобы онъ служилъ къ упроченію мира гражданскаго общества.

#### ГЛАВА ХVІІ.

# Въ чемъ невесное общество соблюдаетъ миръ съ земнымъ прадомъ, и въ чемъ разногласитъ съ нимъ.

Но домъ людей, не живущихъ вѣрою, домогается отъ всщей и выгодъ этой временной жизни мира земнаго. Домъ же людей върою живущихъ ожидаетъ того, что объщано въ будущемъ, кавъ вѣчное, а вещали земными и временными пользуется, какъ странствующій, не для того, чтобы увлеваться ими и забывать свое стремление къ Богу, а для того, чтобы находить въ нихъ поддержку для болёе легваго перевесенія и не допустить укеличенія тягостей тлѣннаго тѣла, которое обременяетъ душу (Прем. IX. 15). Такимъ образомъ и тъ и другіе люди, и тоть и другой домь, одинаково пользуются вещами, необходимыми для этой смертной жизни; но цваь пользованія у важдаго своя собственная, и весьма различная. Также точно и земной градъ, который върою не живеть, стрематся къ миру земному, и къ нему направляеть согласів въ управленіи и въ повиповенія гражданъ, чтобы относительно вещей, касающихся смертной жизни, у нихъ быль до извъстной степени одинаковый образъ мыслей и желаній. Градъ же небесный, или върнъе та часть его, которая

странствуеть въ этой смертности и живеть върою, поставленъ въ необходимость довольствоваться и такимъ миромъ. пока минуется самая смертность, для которой онъ нуженъ. Поэтому, пока онъ проводитъ какъ бы пленническую жизнь своего странствованія въ областяхъ земиаго града, хотя получивъ уже обътованіе искупленія и въ видъ залога его даръ духовный, онъ не колеблется повиноваться законамъ земнаго града, которыми управляется то, что служить для поддержанія смертной жизни, чтобы, поколяку обща самая смертвещахъ, бъ ней относящихся, сохранялось соность, въ гласіе между тёмъ и другимъ градомъ. Но градъ земной имбаъ нъкіихъ своихъ, божественнымъ ученіемъ не одобраемыхъ, мудрецовъ, которые, будучи надоумлены или обмануты демонами, полагали, что къ міру человѣческому слѣдуетъ пріурочить многихъ боговъ, къ различаюмъ нёкоторымъ образомъ должностямъ которыхъ относятся различные подвъломые предметы: одному подвъдомо тъло, другому душа; и въ самомъ тблѣ одному - голова, другому шея, и прочее особое особому; также точно въ душѣ одному умъ, другому наука, иному гиввъ, ипому пожелание; и въ самыхъ дълахъ житейскихъ одному скотъ, другому пшеница, третьему вино, тому масло, этому лиса, иному монста, иному судоходство, иному войны и побѣды, иному супружества, иному роды н плодовитость, инымъ другое прочее. Градъ же небесный зналъ, что слёдуетъ почитать только единаго Бога, и съ истиннымъ благочестісмъ полагалъ, что только Ему слёдуетъ служить твиъ служениемъ, которое по гречески называется λατρεία и обязательно лишь въ отношения въ Богу. Отъ этого произошло, что онъ не могъ имъть съ градомъ земнымъ общихъ религіозныхъ забоновъ, и былъ поставленъ въ необходимость изъза нихъ разногласить съ послъднимъ, быть въ тягость людямъ противоположнаго образа мыслей, подвергаться ИХЪ гнъву, ненависти и преслъдованіямъ, пока наконецъ стра-

Digitized by Google

хомъ своего многолюдства и всегдатнею божественною помощію не обуздаль дерзости своихъ враговъ. Итакъ, этотъ небесный Градъ, пока находится въ земномъ странствованія, призываеть граждань изъ всёхъ народовъ и набираеть странствующее общество во всёхь языкахь, не придавая значенія тому, что есть различнаго въ правахъ, законахъ и учрежденіяхъ, которымя миръ земной устанавливается наи поддерживается; вичего изъ послъдняго не отмъняя п разрушая, а напротивъ сохраняя и соблюдая все, что, He хотя у разныхъ народовъ и различно, но направляется бъ одной и тойже цёли земнаго мира, если только не препятствусть религін, которая учить почитанію единаго высочайшаго и истиннаго Бога. Пользуется такимъ образомъ и Градъ небесный въ этомъ земномъ странствованія своемъ миромъ земнымъ, и въ предметахъ, относящихся въ смертной человъческой природъ, насколько то совмъстимо съ благочестіемъ и религіею, сохраняеть и поддерживаеть единство образа человъческихъ мыслей и желаній, и направляеть этоть земной миръ въ миру небесному. Послъдній миръ дъйствительно такого свойства, что единственно долженъ считаться и называться миромъ собственно разумной твари. Это-самое упорядоченное и самое единодушное общение въ наслаждения Богомъ, и взаимно- въ Богѣ. Когда этотъ миръ наступитъ. будетъ жизнь не смертная, а прямо и несомнѣнно живучая; и твло не душевное, которое, пока тлѣнно, отягощаетъ душу, а духовное, безъ ощущенія неудовлетворенности въ чемъ либо во всвхъ отношеніяхъ подчиненное водъ. Пока странствуетъ, онъ имбетъ этотъ миръ въ въръ, и по этой въръ живетъ праведно, когда направляетъ къ достиженію онаго мира все доброе, что совершаетъ для Бога и ближняго, такъ какъ жизнь Града во всякомъ случав есть жизнь общительная.

Творенія бл. Августана. ч. 6.

Digitized by Google

#### ГЛАВА ХУШ.

# Какъ велико различіе между нерьшительностію новой Академіи и твердостію въры христіанской.

А что васается той особенности въ воззръніяхъ, воторую Варронъ заимствовалъ у Академиковъ новыхъ, считающихъ все за недостовврное, то Градъ Божій рвшительно откло няеть оть себя такое сомнвніе, какъ безуміе; ибо имветь о доступныхъ пониманію и разуму предметахъ познаніе хоти и малое, по причинъ отягощающаго душу тлъннаго тъла (ибо, вакъ говоритъ Апостолъ, отъ части разумъваемъ-(1 Кор. XIII. 9), но достовърнъйшее; и чувствамъ, которыми пользуется душа чрезъ посредство твла, при очевидности какой либо вещи, въритъ: такъ какъ болбе жалкимъ образомъ обманывается тотъ, вто подагаетъ, что имъ нивегда не сявдуеть вврить. Вврить онь и священнымъ писаніямъ, древнимъ и новымъ, которыя мы называемъ каноническими: ими воспиталась самая вёра, отъ которой праведникъ живъ (Аввак. II. 4), чрезъ которую не колеблясь ходимъ, пока устранены отъ Господа (2 Кор. У. 6). Сохраняя ее и убъжденные въ ся истинности, мы относительно какихъ либо тавихъ вещей, которыхъ не можемъ уловить ни чувствомъ, ни разумомъ, которыхъ не уясняетъ намъ каноническое Писаніе, или свѣденіе о воторыхъ дошло до насъ не отъ тавихъ свидътелей, не върить которымъ было бы нелъпостію, сомнъваемся, не подвергаясь справедливому порицанію.

#### ТЛАВА ХІХ.

О внышнемь образь жизни и нравахь народа христіанскаго.

Но Града этого вовсе не касается, какого кто держится внѣшняго образа и обычая жизни, лишь бы это не было противъ божественныхъ заповѣдей и противъ той вѣры, ко-

торая приводить въ Богу. Поэтому и самыхъ философовъ, когда они становятся христіанами, онъ заставляеть персмв. нить не одежду и образъ жизни, вовсе не препятствующие редигін, а дожные догматы. Почему той особевности, которую Вардовъ завядъ отъ циниковъ. Градъ Божій ръшительно не придаеть значенія, если она не выражается безстыдствомь и распутствомъ. О гносительно же тѣхъ трехъ родовъ жизни, т. е. свободной отъ дъзъ житейскихъ, или дъятельной, или образовавной изъ того и другаго рода ея, то хотя и можетъ каждый безъ вреда въръ проводить жизнь во всякомъ упомянутомъ родѣ и достигнуть вѣчныхъ наградъ, важно одна. коже то, какого изъ нихъ держится онъ изъ любви къ истинъ, какому посвящаетъ себя изъ долга любви. И каждый не настолько долженъ чуждаться двлъ житейскихъ, чтобы въ этомъ поков своемъ не думать о пользв ближняго; и не настолько быть дёятельнымь, чтобы не предаваться размышленію о Богъ. Въ повоъ отъ дълъ не бездъятельная праздность должна доставлять удовольствіе, а изысканіе, или открытіе истины; чтобы каждый преуспъваль въ ней, чтобы сохраняль, что отврыль, и другому не завидоваль. При дъятельности же предметомъ любви должны быть не почетъ въ настоящей жизни, или власть (ибо все суетно подъ солнцемъ), а самое дѣло, которое дѣлается посредствомъ того именно почета и власти, если двлается провильно и съ пользою, т. е. такъ, чтобы могло послужить тому благосостоянію подчиненныхъ, которое соотвътствуетъ волъ Божісй, какъ объ этомъ мы уже говориди выше 1). Поэтому-то Апостодъ говорить: Кто епископства хощеть, добра дъла желаеть (1 Тим. III. 1). Апостояъ хотвяъ пояснить, что такое епископство: это --- название двла, а не чести. Слово это греческое, и взято отъ того, что поставленный надъ чёмъ нибудь надзираеть за тёмъ, надъ чёмъ поставленъ, имѣя т. е. попе-

<sup>1</sup>) Выше гл. XVI.

Digitized by Google

чевје о немъ. Ибо ѐπі значить super (надъ); «хотос же -intentio (ивль. нампрение): е́писхопейч, савдовательно, ны можемъ, если захотимъ, выразить датинскимъ словомъ superintendere (надзирать), чтобы дать понять, что тотъ не епископъ, кто предпочитаетъ начальствовать, а не приносить пользу. Итакъ, ревностное стремление къ познанию истины не воспрещается нивому: это похвальная сторова покон отъ дълъ житейскихъ. Но высшаго мъста, безъ котораго невозможно управление народоми, хотя бы на него встунали и занимали его какъ слёдуетъ, добиваться однакоже не прилично. Святого покоя ищетъ любовь къ истинъ; общественныя обязавности принимаеть на себя неизбъжный долгъ любви. Если никто этого бремени не налагаетъ, слъдуетъ пользоваться досугомъ для познанія и созерцанія истины; если же его налагають, его слёдуеть принять по неизбъжному долгу любви. Но и въ послъднемъ случать ве слёдуеть отказываться вовсе оть удовольствія, доставляемаго истиною, чтобы та пріятность не исчезда, а эта необходимость не подавија.

#### ГЛАВА ХХ.

## О томъ, что сограждане святыхъ въ течении настоящей жизни блаженны надеждою.

Если такимъ образомъ высочайшее благо Града Божія заключается въ мирѣ вѣчномъ и совершенномъ, — не въ томъ, который переживаютъ смертные, рождаясь и умирая, а въ томъ, въ которомъ пребываютъ безсмертные, не терпя вовсе никакого бѣдствія: то кто станетъ отрицать, что жизнь та блаженнѣйшая; или кто не признаетъ, что въ сравневіи съ тою жизнь настоящая самая жалкая, какими бы внѣшними благами душевными и тѣлесными ни изобиловала? Впрочемъ, кто проводитъ послѣднюю такъ, что пользуется этою для

.

Digitized by Google

достиженія той, составляющей предметь его планенной любви и непоколебимой надежды, о томъ не безъ основанія можно сказать, что онъ и въ настоящей жизни блаженъ, но только — надеждою, а не въ дъйствительности. Дъйствительность же настоящая безъ той надежды есть блаженство ложное, а бъдствіе великое: ибо пользуется не истинными душевными благами. То не истинная мудрость, которая свои усилія въ томъ, что она разумно различаетъ, мужественно совершаетъ, умъренно сдерживаетъ, справедливо распредъляетъ, направляетъ не въ тому концу, въ которомъ будета Бога еслческая во вспьха (1 Кор. ХУ. 28), а съ Нимъ—вѣчность неизмѣнная, миръ совершенный.

#### ГЛАВА ХХІ.

## Существовала ли когда нибудь Римская республика соотвптственно тпмз опредпленіямз Сципіона, какія приводятся вз діалога Цицерона.

Теперь у мѣста инѣ исполнить обѣщаніе, данное во второй книгѣ этого сочиненія <sup>1</sup>), доказать съ возможною краткостію и ясностію, что Римской республики, соотвѣтственно тѣмъ опредѣленіямъ, кавія даетъ ей у Цицеропа вь книгахъ "О Республикѣ" Сципіонъ, никогда ие существовало. Республику онъ опредѣляеть вратко, какъ дѣло народа. Если такое опредѣленіе вѣрио, то республики Римской не существовало никогда: потому что она никогда не была дѣломъ парода, на которое уназывастъ опредѣленіе республики. Ибо пародъ овъ опредѣляетъ какъ совокупность множества людей, соединенныхъ взавино согласіемъ въ правѣ и общеніемъ пользы. А что называетъ онъ согласіемъ въ правѣ, онъ уясняетъ своими разсужденіями, повазывая такимъ образомъ, что республика не можетъ управляться безъ справедливости.

<sup>1</sup>) Kn. 11. ra. 21.

Итакъ, гдъ нътъ истинной справедлявости, тамъ не можетъ быть и права. Ибо что бываеть по праву, то непремъпно бываеть и справедливо. А что двлается несправедливо, то не можетъ дёлаться и по праву. Нельзя считать и называть правомъ несправедлявыя постановленія людей. Сами же оня называють правомъ то, что имветь свой источнивъ въ сораведливости, и дожью то, что вибють обычай утверждать люди неправильнаго образа мыслей, будто право есть то, что подезно болёе сильному. Поэтому, гдё пёть истинной справедливости, тамъ не можетъ быть и сововупности людей. соединенныхъ взаимно согласіемъ въ правѣ; слѣдовательно не можетъ быть и народа, соотвътственно приведенному опредъленію Сципіона или Цицерона; а если нівть народа, нівть и двла народнаго, а есть двло какой нибудь толпы, недостойной имени надода. А такимъ образомъ. если республика есть двло народа; народа же нътъ, если онъ не соединенъ согласіемъ въ правѣ; и права нѣтъ, гдъ нѣтъ справедливости: то отсюда несомнённо слёдуеть, что, гдё нёть справедлявости, тамъ нътъ республики. Далъе, справедливость есть такая добродвтель, которая отдаеть каждому, что ему слёдуеть. Какова же послё этого та человёческая справедливость, которая самаго человёка отнимаеть у истиннаго Бога и подчиняетъ нечистыиъ демонамъ? Значитъ ли это отдавать даждому, что ему слъдуетъ? Или отнимающій землю у того, къмъ она куплена, и отдающій ее тому, кто не имъетъ на нее никакого права, несправедливъ; а кто самаго себя отнимаетъ у владычествующаго Бога, которымъ созданъ, и вступаетъ въ рабство къ коварнымъ демонамъ, справедливъ?

Въ тъхъ же самыхъ книгахъ "о Республикъ" весьма остроумно и сильно защищается справедливость противъ несправедливости. Сперва выступаетъ сторона, защищающая несправедливость противъ справедливости, и утверждающая, что республика пе можетъ держаться и расширяться иначе,

Digitized by Google

какъ носредствомъ несправедливости. Въ видъ самаго сильнаго положенія выставляется слёдующее: несправедливо, что люди находятся въ рабствъ у людей господствующихъ: а нежду тёмъ, если бы располагающій властію городъ, которому принадлежить великая республика, не руководился этою несправедливостію, онъ не могъ бы поведъвать провинціями. Сторона, защищающая справедлявость, отвѣчаеть, что это справедливо потому, что для тавихъ людей полезно рабство, что оно бываеть въ выгодъ ихъ, когда установляется какъ савдуеть, т, е. когда у дурныхъ людей отнимается возможность причинять обиды; покоренные они будуть дучше, потому что въ состояни независимости были хуже. А чтобы подкрёпить этотъ доводъ, приводится какъ бы прекрасный примъръ, заимствованный отъ природы, и говорится: "Ради чего же Богь повелъваеть человъкомъ, душа твломъ, разумъ похотію в другими порочными сторонами души?" — Этоть примбръ дъйствительно поучаеть, что для ибкоторыхъ полезно рабство; а служить Богу — полезно для всёхъ. Служащая же Богу душа правильно повелёваеть тёломъ, и въ самой душ'в покорный Господу Богу разумъ правильно повелъваетъ похотію и остальными пороками. Поэтому какую справедливость можно предполагать въ человъкъ не служащемъ Богу, какъ скоро ни душа твломъ, ни человеческій разумъ пороками отнюдъ не могутъ повелъвать справедливо, не служа Богу? А если въ такомъ человъкъ нътъ никакой справедливости, то безъ всякаго сометнія ся етть и въ собраніи человъческомъ, состоящемъ изъ такихъ людей. Слъдовательно нътъ въ этомъ собранія и того согласія въ правъ, которое образуеть изъ толпы человъческой народъ, дъло котораго называють республикою. Къчему посля этого сталь бы я говорить о пользъ, общениемъ которой объединенная совокупность людей, согласно упомянутому опредъленію, называется вародомъ? Въдь если вникнуть въ дъло надлежа-

159

щимъ образомъ, то и нътъ пикакой пользы отъ жизни тъмъ, которые живутъ нечестиво, какъ живетъ всякій, кто не служить Богу, а служить демокань, тъмъ болъе нечестивымъ, чёмъ болёе они, будучи самыми нечистыми духами, мејаютъ, чтобы имъ приносиди мертвы какъ богамъ. Но подагаю, что сказаннаго нами о согласіи въ правѣ достаточно, чтобы видёть, что по смыслу упомянутаго опредёленія тоть народь, въ которомь нёть справедливости, не есть народъ, образующій такъ называемую республику. Говорять, правда, что Римляне въ своей республивъ служили не духамъ нечистымъ, а добрымъ и святымъ богамъ. Но неужеля мы должны понъскольку разъ повторять то, о чемъ скозали уже достаточно, и даже болбе, чёмъ достаточно? Кто изъ прочитавшихъ предшествующія книги этого сочиненія до настоящаго мъста можетъ еще сомнъваться, что Рамляне служили злымъ и нечистымъ демонамъ, если онъ только не врайне глупъ и не безстыдетиять образомъ упрямъ? Оставлю даже въ сторонъ вопросъ о томъ, каковы тв, кого они чтили жертвоприношеніями; въ законъ Бога истиннаго написано: Иже жертву приносить Богомь, потребится, но точію Господу (Исх. XXII. 20). Запов'язавшій это съ тавияъ прещеніемъ не хотвль, чтобы приносились жертвы ни добрымъ, ни злымъ богамъ.

#### ГЛАВА ХХП.

Истинный ли тотъ Богъ, которому служатъ христ іане, которому одному надлежитъ приносить жертвы.

Но могутъ возразить: "Кто этотъ Богъ, или чёмъ можно доказать, что Римляне должны были повиноваться Его повелёнію, не чтить жертвоприношеніями никого изъ боговъ, кромѣ Его?"—Признакъ великаго ослёпленія продолжать спрашивать: Кто этотъ Богъ? Это тотъ Богъ, пророки котораго предска-

160

зали то, что совершается на глазахъ у насъ. Это тотъ Богъ. отъ котораго Авраамъ получилъ отвѣтъ: Благословятся о спмени твоемо вси языцы земнии (Быт. XXII. 18). Что это всполнилось въ лицъ Христа, по плоти произшедшаго отъ его свмени, водею или неволею признають даже тв. которые остались врагами христіанства. Это тоть Богь, божественный Духъ котораго говорилъ устани тъхъ, чьи предспазанія и исполнение этихъ предсказаний въ лицъ перкви, распространенной па нашихъ глазахъ по всему міру, я изложилъ въ предшествующихъ вангахъ. Это тотъ Богъ, котораго ученъйшій изъ римлянъ, Варронъ, считаетъ за Юпитера, хотя не зная самъ, что говоритъ. Счелъ я нужнымъ упомянуть объ этомъ потому, что мужъ съ такими познаніями не могъ ни отрицать этого Вога, ни считать Его маловажнымъ. Онъ думалъ, что это тотъ Богъ, котораго онъ считалъ высочайшинъ. Наконецъ, это тотъ самый Богъ, котораго ученъйшій изъ фидософовъ, хотя и величайшій врагъ христіанъ, Порфирій, признаетъ великимъ Богомъ, слёдуя даже оракуламъ тёхъ, кого считаеть богами.

#### ГЛАВА ХХІІІ.

# Кикіе отвыты, по словамъ Порфирія, дивали о Христъ оракулы боговъ.

Въ внигахъ, которыя онъ озаглавливаетъ ėх λογίων φιλοσοφίας и въ которыхъ подробно излагаетъ и описываютъ якобы божественные отвъты о вещахъ, относящихся къ он лософіи, онъ (приведу собственныя слова сго, какъ они переведены съ греческаго изыка на латинскій) говоритъ: "Спрашивавшему, молитвою къ какому Богу могъ бы онъ отвлечь жеву свою отъ христіанства, Аполлонъ отвъчалъ въ стихахъ слёдующее". Затъмъ приводятся такія слова якобы Аполлона: "Можешь, пожалуй, скоръе писать, чертя буквы на водъ, яли,

распустивъ по воздуху легијя крылья, летать какъ птица, чвиъ вернешь назадъ чувство оскверненной нечестивой жены. Пусть продолжаеть, какъ хочеть, упорствуя въ пустыхъ обманахъ и воспъвая лживыми рыданіями мертваго Бога, вотораго, погублениего правильно мыслящими судьями, умертвида, самая худшая изъ благовидныхъ, совокупно съ жеавзомъ смерть". Посав этихъ стиховъ Аполдона, переведенныхъ на датинскій языкъ безъ соблюденія метра, онъ прододжаетъ такъ: "Увловение неподдающагося исправлению образа мыслей ихъ онъ указалъ въ слёдующемъ, говоря: "Ибо ічден вёрують въ Бога болёе, чёмъ эти".---Воть какъ онъ. безчести Христа, ставить іудеевъ выше христіанъ, признавая, что јуден въруютъ въ Бога. Ибо тотъ стихъ Аполлова, въ воторомъ послёдній говорить, что Христось убить правильно мыслящими судьями, онъ изложилъ такъ, какъ бы Христоеъ вслъдствіе справедливаго ихъ суда былъ подвергнутъ заслуженному наказанію. Дъйствительно ли лживый предсказатель Аполлона говорилъ это о Христъ, а Порфирій ему повърилъ. нди послёдній самъ, быть можеть, сочиннать рёчь, которую тотъ не говорилъ, это его дёло; но насколько онъ въренъ самому себъ, или насколько у него вяжутся между собою изреченія оракудовъ, это мы увидимъ послѣ. Пока же замѣтимъ. что объ іудеяхъ, какъ върующихъ въ Бога, онъ говоритъ, что они правильно судили о Христъ, когда поръшили подвергнуть Его самому мучительному роду смерти. Слъдовательно Бога іудеевъ, котораго онъ признаетъ за Бога, должно слушать, богда Овъ говорить: Иже жертву приносить богомь, потребится, но точію Господу (Исх. XXII. 20). Но перейденъ въ яснъйшему, и послушаемъ, какъ великимъ представляеть онъ Вога іудеевь, На подобный же вопросъ Аполлону, что лучше, слово ли, или разумъ, или законъ, послёдній, по словамъ его, "отвёчаль стихами, говоря такъ". Затвиъ онъ приводитъ стихи Аподдона Изъ числа ихъ до-

Digitized by Google

статочнымъ нахожу привести сябдующіе: "Въ Вога же родоначальника, и въ царя выше всего, котораго трепещуть и небо, и земля, и море, и сокровенныя убъжища преисподнихъ, и ужасаются самыя божества: для нихъ законъ есть Отецъ, котораго чтутъ истинно святые евреи". Этимъ оракульскимъ изреченіемъ своего бога Аполлона Поронрій представляетъ Бога евреевъ такимъ великимъ, что Его ужасаются и сами божества. Если же Богъ этотъ сказалъ: Иже жертеу приносите богоме, потребится, то удивляюсь, кавъ не пришелъ въ ужасъ самъ Поронрій, и принося жертвы богамъ, не устрапился подвергнуться истребленію.

Говорить этоть философъ и хорошее о Христв, какъ бы забывши о своемъ ругательствъ надъ Нимъ, о которомъ мы предъ этимъ упоминади, или какъ бы боги его злосло-Христа во снъ, а пробудившись нашли добрымъ и R**HJH** похвалили по достоинству. Потомъ, какъ бы намъреваясь высказать нёчто удивительное и невброятное, говорить: "Нъкоторымъ, безъ всяваго сомнънія, покажется неожиданностію то, что мы скажемъ. Боги провозгласили Христа благочестивъйшниъ и сдълавшиися безспертнымъ, и отзывались о Неиъ съ большою похвалою; но христіанъ, говоритъ, они называютъ порочными, освверпенными, преданными заблужденію, и употребляють въ отношеніи къ нимъ множество подобныхъ укорительныхъ выражений". Вслъдъ за этимъ онъ приводитъ нъчто въ родъ оракульскихъ изреченій боговъ, поносящихъ христіанъ. И за твиъ говоритъ: "Когда спрашивали о Христв, Богъ ли Онъ, Геката отввчала": "Шествіе души безсмертной посль твла тебь извъстно; блуждаетъ же душа, потерявшая истину; то душа мужа превосходнъйшаго въ благочестія; ее чтуть не сообразно съ ея дъйствительнымъ состояніемъ". Вставдяя далее посль этихъ якобы оракудовыхъ изречений собственныя сдова, говорить: "Итакъ она сказада, что Онъ мужъ Порфирій

благочестявъйшій и что душа Его, какъ и другихъ благочестивыхъ людей, одарена по разлучени отъ твла безсмертіемъ, но что христіане чгутъ ее нервжественно. А на вопросъ: за что же осуждень Онъ?-богиня. продолжаетъ овъ, отв**ъчај**а: "Тъло всегда подвержено пзувъчнвающимъ истязаніямь; душа же благочестивыхь пребываеть въ небесномъ жнлищв. опредвленість судебь дала Tame душа впасть въ заблуждение другимъ душамъ, которымъ рокъ не дарами боговъ, ни имъть пользоваться **Л8Ј**Ъ познаніе о Юпитеръ безсмертномъ. Отъ этого онъ невавистны богамъ: нбо имъ, которымъ пе суждено было ни знать Бога, ни получить даровъ отъ боговъ, — имъ опредъленіемъ судьбы далъ Онъ впасть въ заблуждение. Самъ же Онъ благочестивъ, и вавъ благочестивые, удалился въ небо. Итавъ Его не хули, но пожальй о безумія людей, о ихъ легкомъ и опасномъ чревъ Него паденія".

Кто до такой степени глупъ, чтобы не понять, что эти изреченія оракуловъ вымышлены человъкомъ лукавымъ, который въ тоже время страшный врагь христіань, или что отвъты эти съ подобнымъ же умысломъ были даны нечистыми демонами: Хвалятъ Христа, чтобы придать большую въроятность своимъ худамъ на христіанъ; чтобы тавимъ образомъ заградить, если возможно, путь въ вѣчному спасенію, на воторомъ стоить каждый христіанинъ? Они чувствують, что ихъ лукавому искусству вредить въ тысячѣ различныхъ видовь не будетъ противоръчить, если ниъ цовѣрятъ, когда они будутъ хвалить Христа, лишь бы повъриди имъ, когда опи въ тоже время будутъ только хулить христіанъ: вто пов'єрить тому и другому, того они савлають такимъ хвалителемъ Христа, что онъ не захочетъ быть христіаниномъ; а чрезъ то, и хвалимый имъ, Христосъ не освободить его отъ господства демоновъ. Въль хвалять они Христа такъ, что всякій, кто увѣруеть въ Него

Digitized by Google

такого, вакимъ они Его выставляютъ, будетъ не истиннымъ христіаниномъ, а сретикомъ Фотиніаномъ, который Христа считаль только человёкомь, но не Богомь въ тоже время; н потому не можетъ получить чрезъ Него спасенія, ни избъжать довушевъ, разставляемыхъ этими лжявыми демонами или освободиться отъ няхъ. Мы съ своей стороны не моженъ привять въ уваженіе ни Аполлона, который поносить Христа, ни Гекаты, которая хвалить Его. Тотъ выставляетъ Христа какъ бы неправымъ, говоря, что Онъ былъ убитъ правильно иыслящими судьями, а эта-человъкомъ благочестиввёшимъ, но только человвковъ. У обонхъ однавоже цваь одва: они не хотять, чтобы люди были христіанани, потому что, не ставъ христіанами, они не могутъ высвободиться изъ подъ ихъ власти. Философъ же тотъ, NTR лучше, тв кто върять такимъ якобы оракульскимъ изреченіямъ противъ христіанъ, пусть поваботятся прежде, если могуть, чтобы Гевата и Аполдонъ предварительно согласились нежду собою относительно самаго Христа, и оба или въ одинъ голосъ осуждали Его, или оба одинаково хвалили. Еслибы ниъ удалось это сдёлать, ны тёмъ не иснъе избъгали бы лживыхъ депоновъ, хвалили ли бы они или худили Христа. Но тсперь, когда ихъ богъ и богиня разногласять между собою, тоть укоряя, 8 BFBSX BLES Христа, ихъ худамъ и на христіанъ не върятъ люди, если сами правильно мыслять.

Въ самомъ дѣлѣ, хвэля Христа, Порфирій ли то, иля Геката, когда говоритъ, что Онъ же далъ христіанамъ впасть по опредѣленію судьбы въ заблужденіе, раскрываетъ и причины этого, какъ онъ думаетъ, заблужденія Прежде чѣмъ излагать эти причины его же словами, я спрошу: Если Христосъ дялъ христіанамъ впасть по опредѣлевію судьбы въ заблужденіе, хотѣлъ Онъ, или не хотѣлъ дать имъ впасть? Если хотѣлъ, то какимъ образомъ Онъ спра-

ведливъ? Если не хотёль, то какимъ образомъ Онъ блаженъ? Но выслушаенъ самыя заблу вденія, причины "Существують, говорить онь, въ некоемъ месте самыя низшіе земные духи, подчиненные власти злыхъ демоновъ. Оть этихъ завйшихъ и низшихъ духовъ предостерегаля дюдей благочестивыхъ мудрые изъ евреевъ, къ числу вото рыхъ принадлежалъ и Інсусъ, какъ сказано это въ вышеприведенныхъ божественныхъ изреченіяхъ Аподдона; запрещали совершать имъ празднества; чтить же повелбвали преимущественно боговъ небесныхъ, а наиболве чтить Бога Отца. Тоже самое, прибавляеть онъ, заповъдывають и боги, и ны показали выше, какъ они увъщаваютъ душу обратиться въ Богу, и вакъ повсюду повелъваютъ почитать Его. Но невъжественныя и нечестивыя натуры, которынъ сульба по справедньости не дозволная пользоваться дарами боговъ. ни имъть понятія о Юпитеръ безсмертномъ, не слушая ви боговъ, на мужей божественныхъ, отвергли всъхъ боговъ, а запрещенныхъ демоновъ не только не возненавидёли, но и стали почитать. Притворяясь же. что повлоняются Богу, не дълають того, въ чемъ единственно выражается поклоненіе Богу. Ибо хотя Богъ, какъ всемощный Отецъ всего, ви въ чемъ не нуждчется: во подезно для насъ самихъ, когда мы поклоняемся Ему правдою и чистотою, и другими добродъобращая въ молитву пъ Нему самую жизнь, чрезъ телями. подрежание и искание Его. Ибо исвание, говорить одъ, очищаеть, а подражание обоготворяеть, производя любовь въ Нему".--О Богъ Отцъ онъ сказалъ хорошо; хоропо сказалъ Онъ и о томъ, какими нравами слъдуетъ почитать Его. Подоб. ными заповѣдями наполнены пророчесвія книги евреевъ, когда въ нихъ порицается или хвалится жизнь святыхъ. Но въ отношенін христівнъ онъ столько заблуждается или столько дозволяеть себъ блеветы, сколько желають того демоны, воторыхъ считаетъ онъ за боговъ: бавъ будто вому нибудь

трудно припоменть, сволько гнуснаго, сколько безобразнаго соведшается въ вилъ служенія богань въ театрахъ и хранахъ; сопоставить съ этимъ, что читается, говорится, выслушивается въ нерквахъ, или что приносится Богу истинному; и понять изъ этого, гдё совершается созидание и гдё разрушение ира. вовъ. Кто же, какъ не дьявольскій духъ, подсказаль или внушиль ему такую вздорную и отврытую ложь, будто христіане обращаются съ почитаніемъ, а не питають венависть къ твиъ демонамъ, которыхъ запрещади почитать еврев? Тотъ Богъ, котораго чтили мудрые изъ евреевъ, запрещаетъ приносить жертвы даже небеснымъ святымъ Ангеламъ и силанъ Вожіниъ, которыхъ ны въ этонъ смертнонъ странствованія нашемъ почитаемъ и дюбимъ какъ бдаженнъйшихъ согражданъ своихъ, когда гремятъ въ законъ своемъ, данномъ Имъ своему екрейскому народу, и съ величайшимъ прещеніень говорить: Иже жертву приносить богома, потребится (Исх. XXII. 20). А чтобы не подуналь вто нибудь, будто повелёно не приносить жертвъ демонамъ злёй. шимъ, или, какъ называетъ ихъ Порфирій, самымъ низшимъ или низшимъ; ибо и эти въ священномъ писаніи называются богами, не евреевъ, а язычниковъ; что съ ясвостію подтвердили семьдесять толковнивовь въ Псалив, говоря; Яко вси бози языка бъсове (Псал. ХСУ. 5), — итакъ, чтобы не подумалъ ито нибудь, что запрещево приносить жертвы только этимъ демонамъ, а пебеснымъ, всъмъ ли то, или нъвоторымъ, дозволено, тотчасъ же прибавляетъ: Точію Господу единому, т. е. исключительно только Господу. Слыта выражение: Точию Господу единому (soli), пусть не сочтеть вто нибудь за Господа солнце (solem), и не подумаетъ, что ему слёдуетъ приносить жертвы: что это не такъ слёдуетъ понимать, весьма дегко уясняется изъ Греческаго писанія.

Итакъ Богъ еврейскій, къ которому высказываетъ такос

лубокое уважение и упомянутый великий философъ, далъ своему сврейскому народу законъ, написанный на сврейскомъ языкъ, не какой нибудь невразумительный и невъдомый, а савлавшійся уже гласнымъ у всвхъ народовъ, въ которомъ сказано: Иже жертву приносить богомь, потребится, но точію Господу (Исх. XXII. 20). Нужно зи поэтому предмету отыскивать многое въ Его законъ и Его же проровахъ? Даже не отыскивать, такъ какъ указанія па это не темны и нерблии, а собирать и издагать въ настоящемъ моемъ изслёдованія то открытое и часто, изъ чего яснёе свёта обнаруживается, что истинный и высочайшій Богь не хотвяв, чтобы жертвы были приносимы вообще кому бы то ни было. кромѣ Него самаго? Пусть это одно, кратко, но возвышенно, съ угрозою, но справедливо сказанное твиъ Богомъ, котораго такъ превозносятъ ихъ ученъйное люди, выслушивается, наводить страхь, исполняется, чтобы неповинующиеся не подвергансь истреблению. Иже, говорить, жертву приносить вогомь, потребится, но точію Господу: не потону, чтобы Онъ нывлъ нужду въ какой либо вещи, но потому, что для насъ спасительно, чтобы мы были Его вещью. Поэтому-то въ священныхъ писаніяхъ овреовъ воспъвается: Ръхъ Господеви, Богъ мой еси Ты, яко благихъ моихъ не требуеши (Пс. ХҮ. 2). Чиствишая и превосходивания жертва Ему мы сами, т. е. Градъ Его: таинство этого мы совершаемъ своими приношеніями, которыя извёстны вёрнымъ, какъ о томъ мы говориди въ предшествующихъ книгахъ. Ибо о превращения жертвъ, которыя приносились іудеями, жившими въ сънп, и о приношении народами отъ востова солнца и до запада жертвы одной, какъ это совершается уже на глазахъ у насъ, много и громко говорили божественныя изреченія чрезъ еврейскихъ пророковъ: ибкоторыя изъ этихъ изреченій, по усмотрізнію нужды, мы уже приводили и въ настоящемъ сочинении. Въ силу этого тамъ, гдё нътъ

той справедливости, чтобы Богъ единый и высочайшій повелёвалъ повинующемуся по Его благодати Граду не приносить жертвъ никому, кромё Его самого; и вслёдствіе этого во всёхъ людяхъ, принадлежащихъ къ тому граду, законнымъ порядкомъ душа вполиё повелёвала бы тёломъ и разумъ пороками; чтобы какъ праведникъ каждый отдёльно, такъ и собраніе, и народъ праведниковъ жилъ вёрою, проявляющею свои дёйствія въ любви, которою человёвъ любитъ Бога соотвётственно тому, какъ долженъ быть любимъ Богъ, и ближняго, какъ самаго себя, — гдё, говорю, нётъ такой справедливости, тамъ рёшительно нётъ собранія людей, объединеннаго согласіемъ въ правё и общеніемъ пользы. Если же послёдняго нётъ, то нётъ конечно и народа, если подобное опредёленіе народа вёрно. Слёдовательно нётъ и республики: дёла народнаго нётъ тамъ, гдё нётъ самаго народа.

#### ГЛАВА ХХІУ.

Какъ слъдовательно нужно опредълить понятіе народа и республики, чтобы сказать, что эти названія правильно усвояли себъ не только римляне, но и другія царства.

Если же народу дать не это, а другое опредбленіе, если сказать напримъръ: Народъ есть собрание разумной толпы, объединенной согласнымъ общеніемъ вещей, которыя любить, въ такомъ случав, чтобы видвть, каковъ тотъ или иной народъ, нужно обратить вниманіе на то, что онъ любить. Что бы впрочемъ онъ ни любилъ, если это собрание не толпы животной, а существъ разумныхъ, и если оно объединено согласнымъ общевіемъ любимыхъ имъ вещей, оно 88 безъ основанія носитъ названіе народа. Народъ будетъ Ha лучше, на BЪ лучшемъ сонечно столько CEO JLEO онъ единодушенъ, и на столько хуже, на сколько единодушенъ въ худшемъ. По нашему послёднему опредёленію народъ Римскій, дъйствительно, есть народъ; и дъло его, безъ

Творен. бл. Августина ч. 6.

всяваго сомнёнія, есть дёло публичное — республива. Что любиль этоть народь въ свои первыя и послёдующія времена, и вслёдствіе вакихъ правовъ, дошедши до жестовихъ вознущеній, а отъ нихъ до союзническихъ и гражданскихъ войнь, пошатнуль и разстроиль это единодушіе, составляющее никоторымъ образомъ здоровье народа, о томъ свидительствуетъ исторія. Въ предыдущихъ внигахъ мы мвогое привели изъ ней 1). Изъ этого однакоже не следуетъ, чтобы онъ не быль народомь, или чтобы двло его не было республикою, пока остается какое бы то ни было собрание разумной толиы. объединенное согласнымъ общеніемъ вещей, которыя любить. А что связаль я объ этомъ народъ и объ этой республинъ, то нужно считать за сказанное мною и за мой образъ июслой о народ и республик Асинниъ или накихъ лисо другихъ гревовъ, о народъ в республить Египтинъ, о тощъ первомъ Вавилонъ ассирійцевъ, когда въ народномъ управлевіи своемъ держали они малыя или великія царства, и о всякомъ другомъ какомъ бы то ни было народъ. Вообще градъ нечестивыхъ, который не находится въ повиновени у Бога, повелбвающаго, чтобы жертвы приносились только Ему одному, и въ воторомъ вслёдствіе этого душа правяльнымъ образомъ и вподнё не новелъваеть теломъ, а разумъ поронами, чуждъ истинной справедлявости.

# ГЛАВА ХХУ.

# Тамъ не можетъ быть истинныхъ добродътелей, гдъ нътъ истинной религи.

Хотя бы и казалось, что душа блестящимъ образомъ повелёваетъ тёломъ, а разумъ порожами; но если сама душа и разумъ не служатъ Богу такъ, какъ самъ Богъ запонёдалъ служатъ Ему, она отнюдъ не повелёваютъ тёломъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кынга 1, гл. XXX; Кн. 2, 3, н пр.

подоками правильнымъ образонъ. Ибо какимъ госполянонъ налъ твломъ и пороками можетъ быть умъ, неввдущій истиннаго Бога, не подчиненный Его власти, а поддавшійся полъ дазвращающее вліяніе порочнъйшихъ демоновъ? Почему и самыя добродътели, которыми повидимому располагаеть онъ, чревъ которыя поведваеть твлу и пороканъ принимать RIH YACOMBATE TO HIN BHOC BANDABLEBIC. COLM ONE RE BOLY ихъ не относить, скорбе пороки, чёмъ добродътеля. Хотя нъкоторые тогда считають добродътели истриными и честными, когда онъ бывають относимы только въ нимъ санимъ. а не ради чего либо другаго инцутся; но онъ тогда надменны и горды, а потому должны быть считаемы не за добродътели. а за порови. Какъ не отъ плоти, но выше плоти то, что даеть плоти жизнь: такъ не оть человъка, но выше человъка то, что даеть бдаженную жизнь человъку, и не человъку только, но и всякой Власти и Силъ небесной.

#### ГЛАВА ХХУІ.

О мирь чуждаго Богу народа, которымъ пользуется для благочестія народъ Божій, пока странствуетъ въ этомъ мірь.

Почему, какъ жизнь плоти есть душа, такъ блатенная жизнь человёка есть Богъ; о чемъ священныя писанія евреевъ говорять: Блажени людіе, имже Господъ Богз ихо (Пс. СХЦПІ. 15). Слёдовательно отчутдившійся отъ Бога народъ несчастенъ. Но и этотъ народъ нюбитъ своего рода миръ, хотя и не отличающійся честностію, котораго впрочемъ въ концё имёть не будетъ, такъ какъ претде конца не надлежащимъ образомъ имъ пользуется. А чтобы до времени онъ въ этой жизни имѣлъ его, это важно и для нашего Града: пока оба Града взаимно переяѣшаны, пользуемся и мы ияромъ Вавилона, неъ которего народъ Божій освобож-

12\*

дается вёрою такъ, какъ бы находился въ немъ во временномъ странствованія. Поэтому-то и Апостолъ увёщаваеть церковь молиться за царей и начальствующихъ, прибавляя и говоря: Да тихое и безмоленое житіе поживемо во есякомо благочестіи и чистоть (1 Тим. II. 2). И проровъ Іеремія, когда предсказывалъ дровнему народу Божію предстоящій плёнъ, и отъ лица Божін повелёвалъ, чтобы съ покорностію шли въ Вавилонію, служа своему Богу самымъ этимъ терпёніемъ, убёждалъ также, чтобы молились за нее, говоря, что во мирт ся будето миро вамо (Іерем. XXIX, 7), ---разумёется---миръ временный, общій и добрымъ и злымъ.

#### ГЛАВА ХХУП.

# О мирть служащих в Богу, полное безмятежие котораго не можеть быть достигнуто въ этой временной жизни.

Нашъ же частный миръ и въ данное время есть съ Богомъ въ въръ, и въ въчности будетъ съ Нимъ въ видъніи (2 Кор. V. 7). Но въ данное время какъ тотъ общій, такъ и нашъ особенный миръ таковъ, что представляетъ собою скоръе утъшеніе въ несчастіи, чъмъ радость состоянія блаженнаго. Самая даже справедливость наша, хотя и истинна по причинъ конечной цъли истиннаго блага, къ которой имъетъ отношеніе, въ этой жизни однакоже такова, что скоръе осуществляется отпущеніемъ гръховъ, чъмъ усовершеніемъ добродътелей. Свидътельствуетъ это молитва всего Града Божія, странствующаго на землъ. Ибо чрезъ всъхъ членовъ сеоихъ онъ взываетъ къ Богу: Остави намъ доляи

Digitized by Google

наша, якоже и мы оставляень должникомь нашимь (Мат. VI. 12). Не за тъхъ дъйствительна эта молитва, которыхъ ввра безъ двлъ мертва (Іак. II, 17 н 26); но за твхъ, чья въра дъйствуетъ дюбовью (Гад. Ү. 6). Ибо, будучи и въ подчинении Богу, но въ условіяхъ настоящей смертности и въ твив тленномъ, обременяющемъ душу (Прем. IX. 15). разумъ не можеть вподнё поведёвать поробами. Отъ того и необходима праведнымъ такая молитва. Какъ въ двиствительности ни повелёвають, никогда не повелёвають безъ столкновения съ пороками. И у хорошо сражающагося, и у господствующаго, послё побёды, надъ такими врагами и подданными, непреизнно въ условіяхъ настоящей немощи увроется отъ глазъ что нибудь такое, въ чемъ онъ согръ. шить, если не уклончивымъ дъйствіемъ, то нетвердымъ словомъ или детучею мыслію. И потому, пона приходнтся повелёвать пороками, полнаго мира нёть: потому что и съ твив, которые сопротивляются, ведется война полная опасностей; и тв, которые побвадены, не оставляють еще ивста безопасному и спокойному торжеству, а должны быть дер жимы въ подавленномъ состояния заботами повелъвающей власти. Въ такихъ искушеніяхъ, о которыхъ вообще божественными словами коротко сказано: Не искушение ли житіе человаку на земли (Іов. VII. 1)?-въ такихъ искуше. ніяхъ развѣ только человѣкъ надменный представитъ себя такъ живущимъ, чтобы не имъть необходимости гово рить Богу: Остави намо долги наша. Понстинь, не-велиний, в надменный и напыщенный, которому справедливо противится тотъ, кто даетъ благодать смиреннымь. Потому и

написано: Бого гордыма протившися, смиренныма же даета благодать (Ias. IV. 6-1. Петр. V. 5). Итакъ въ жизне настоящей справедивость въ комъ бы то ни было сводится въ тому, чтебы Богь довелёваль повинующинся Ему человё. конъ, дуща тёловъ, а разумъ порокани, еще упорствуюними или въ состояния подавления, или въ состояния сопротивнения; и чтобы у санаго же Бога просить и благодати заслугь, и прошения граховъ, и Ему же приносить благодареніе за полученныя блага. Въ состоянія же того консунаго мяра, яз которому должна быть относима и для достиженія котораго должна быть соблюдаема эта справедлявость, такъ какъ возстановленная въ безсмертіи и неповрежденности придода нороковь имать не будеть, и такъ какъ сикто изъ насъ ви со спороны другаго, ин въ себв саномъ не будетъ встрв. четь нижекого сопротивления, не будеть уже нужды, чтобы разумъ породъваль пороками, которыхъ вовсе не будеть. Но будеть поволёвать Богь человёкомь, душа тёловь; н яз новиновении тамъ будеть такая же пріятность и легкость, напово будеть счастіє въ жнани и царствованій. И во всёхъ и кандомъ это будетъ тапъ въчнымъ, а въчное будетъ несемябнымъ. А потему мирь того блаженства, или блаженство того мира, будеть высочайщинь благомъ.

## ГЛАВА ХХУШ.

Какой аз конць концева предстоита исхода нечестивыма.

Тѣмъ же, которые не принадлежатъ къ этому Траду Вожію, предстоитъ тогда на всегда продолжающееся бъдствіе.

Digitized by Google

Оно называется и второю смертію: потому что нельзя спазать, чтобы тамъ жили ни о душъ, которая будеть отчуждена оть жизни Божіей, ни о твлё, которое будеть ноднершено въчнымъ скорбямъ. Отъ того и ужаснъе эта вторая сморть, что она не будетъ въ состояніи повончиться смертію. Но такъ какъ подобно противоположности между несчастіемъ и блаженствомъ, между смертію и жизнію, предподагается противоположность и между войною и миромъ; то не безъ основанія ставять вопрось: если вь видь конечнаго блага проповѣдуется и восхваляется миръ, то, въ противоположность этому, что за война, и какого свойства, можетъ предподагаться, какъ конечное зло? Ставящій такой вопросъ пусть обратить вниманіе на то, что въ войнѣ вредно и опасно, и увидить, что это не иное что, какъ взаниная вражда и столкновение вещей. Какую же войну можно придумать тяжелье и ужаснье той, когда воля такъ непріязненна страсти, а страсть волё, что вражды подобной не можеть повончить никавая съ ихъ стороны побъда; или когда сила страданія вступаеть въ борьбу съ самою природою твла такъ, что ни одна изъ нихъ не уступаетъ другой? Когда въ настоящей жизни подобное столкновение происходить. то или побъждаетъ страданіе, и смерть отнимаетъ ощущеніе боли; или побъждаетъ природа, и ощущение боли устраняется выздоровленіемъ. Но тапъ и страданіе будеть оставаться, чтобы терзать; и природа будеть продолжать свое существование, чтобы ощущать страдание: и то и другое пе превратится, чтобы не превратилось наказание. А такъ какъ въ этому конечному благу и въ конечному злу, въ тому

### влаженнаго августана

желательному и въ этому наводящему ужасъ, въ первому добрые, а въ послёднему злые перейдутъ вслёдствіе суда; то объ этомъ судё я поговорю, насколько дасть Богъ, въ слёдующей внагё.

# НРАВСТВЕННЫЙ ПРОГРЕССЪ.

(Ръчь, произнесенная на актъ Кіевской духовной Академіи экстраординарнымь профессоромь М. А. Олесницкимь, 28 сент. 1884 г.).

Въ 1749 году французская Дижонская Академія предложила для соисканія преміи такой вопросъ: "содвйствовали ли успёхи наукъ и искусствъ улучшенію правовъ?" Случайно узналь изъ газетъ объ этомъ конкурсв оранцузскій писатель, мыслитель и подагогъ 18 въка Жанъ-Жакъ Руссо. Въ вемъ зародилось пламенное желаніе рёшить ототъ вопросъ. Онъ ръшилъ его и получилъ премію; но ръшилъ отряцательно. "Культура, писалъ онъ, только развращаетъ вравы; добродвтель, по свидательству исторіп, удалялась по мврв того, какъ надъ горизонтомъ восходило солеце просвёщенія. Такъ было въ Египтё, Греція, Риме и др. странахъ; въ Римъ, напр., исчезъ мужественный воинствевный патріотизиъ, когда явились философы, художники и др. просвѣтители, и вслѣдъ за ними роскошь и развратъ; напротивъ, добродътель и мужество господствовали у менъе просввщенныхъ народовъ-у древнихъ персовъ, спартанцевъ, скиеовъ, германцевъ и т. д. Подобное провлятие тягответъ на всёхъ, вто изъ гордости стремится въ знанію. Въчная премудрость осудила насъ на блаженное невъдъне"...

Современи Руссо протекло больше столётія; науки и просвёщевіе, культура и цивилизація подвинулись далеко

Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. ПІ.

Digitized by Google

впередъ и вдутъ съ году на годъ гигантскими шагами; и кто въ состоявіи назначить имъ предвлъ, дальше котораго онв не пойдуть? Потому въ наше время еще важнёе и интереснёе повторить вопросъ, въ свое время предложенный дижовскою академіей. Какой же отвътъ получимъ?-Неоспоримъ ФАКТЬ, ЧТО ЧВИЪ ДАЛЬШЕ, ТВИЪ БОЛЬШЕ РАСШИРЯЮТСЯ И УКОреняются въ новъйшее время атеистическія и матеріалистическія теорія и эвдемонистическія тендевція,-твиъ больше жалуются моралисты, проповёдники и отцы молодаго поколвнія на распущенность нравовъ. "Кажется, никогда неуважение къ правственному закону, правственное состояние общества", пишетъ одинъ русскій ученый, прожившій въ командировкъ за границею два года и издавшій въ прошломъ году дёльную кангу подъ заглавіемъ-"Характеристика современнаго соціально-политическаго строя главнъйшихъ западно-европейскихъ государствъ", "не падало такъ низко въ западной Европъ, за исключениемъ развъ послёднихь дней римской имперіи, какъ въ настоящее время, въ особевности если принять во внимание быстрый современный прогрессъ въ другихъ сферахъ жизни (умственной и матеріальной). Почти весь современный нравственный строй общества основанъ на принципъ противоположномъ христіанскому вачалу вравственности-на грубомъ эгонзив. практикуемомъ многими часто самымъ безцеремоннымъ об-Кажется даже, что чъмъ выше в образованнъе разомъ. извъстный слой общества, тъмъ менъе онъ можетъ цохвалиться своимъ уваженіемъ въ нравственному началу<sup>«1</sup>). Но въ наше время мы вмвемъ еще особое побуждение заняться обсужденіемъ вопроса о вравственномъ прогрессъ, т. е. о томъ, усовершенствуется ли человвчество въ нравственномъ отвошени въ течевія исторія или ухудшается,--идеть ли оно въ этомъ отношени впередъ идя назадъ, -- приближает-

<sup>1</sup>) Щегловъ, стр. 65,

ся ли въ своей цёли или отдаляется отъ нея? Разумъю тендевцію нашего времени, направленную прямо на разрушеніе всякаго правственнаго идеала, на уничтоженіе самихъ условій вравственной жизни, на совершенно отрицательное отношение въ правотвенности. Наше время есть время общаго ведовольства и разочарованія въ жизни. Это выразилось и въ теоретической области, и въ практической жизни. Въ теоретической - въ создании современной пессимистической философія, признающей міръ и жизнь безсмысленными и безцвльными, исполненными однихъ только страданій и потому полагающей высшее благо человъка и всего живущаго въ буддійской вирвань, т. е. въ совершенномъ уничтожевіи міра и жизни, которое некогда и послёдуеть (все бытіе превратится въ небытіе), а въ правтической--въ прогрессивно увеличивающемся съ году на годъ количествъ самоубійствъ, разрушающихъ самое первое и основное условіе всякой правственной двятельности, именно жизнь, и въ развитіи такъ называемаго соціализма, уторическія теоріи котораго еслибы осуществились, тогда наступила бы всеобщая анархія, и человъческое общество превратилось бы въ массу дикарей и даже животныхъ, даю щихъ полный ходъ своимъ грубымъ инстинитамъ, и слъдовательно наступила бы смерть всякой нравственной длятельности и всякаго нравственнаго идеала.

Воть факты, которые могуть наводить на мысль, что мы не лучше нашихъ отцевъ, что челевъчество не дълаетъ прогресса въ нравственномъ отношевіи, а напротивъ — можетъ быть даже дълаетъ регрессъ.— Но не останется безотвътнымъ и тотъ, кто захотвлъ бы доказывать нравственвый прогрессъ человъчества. Уже исходя изъ понятія прогресса вообще, можно доказывать и прогрессъ нравственный, ибо, если человъчество прогрессируетъ во всъхъ другихъ отношеніяхъ, то не естественно ли предположить, что оно прогрессируетъ и въ нравственный отношенію? Точно также можно доказывать нравственный прогрессъ, исходя

30\*

изъ идеи назначенія человёва. Человёкъ имёстъ назначеніе постепенно усоверпіаться и дёлаться истивно счастливымъ; но это вевозможно безъ правственнаго прогресса. Неужели дёло Міроправителя можетъ ограничиваться лишь созерцаніемъ постепеннаго висхожденія человёчества къ правственной погибели? Какъ могло бы отврыться будущее славное царство, если бы человёчество въ теченіи исторіи не приблизилось къ этому царству, а напротивъ — безмёрно отдалилось отъ него?

Что же отвѣтимъ мы на вопросъ о вравственномъ прогрессъ?- Если человъкъ прогрессируетъ во всъхъ другихъ отношеніяхъ и если онъ имбетъ задачею своей жизни постепенно приближаться въ вонечной цёли своей, т. е. въ правственному совершенству и соотвётствующему ему счастію, то несомивнно, что можеть и должень быть и вравственный прогрессъ; но такъ какъ вравственная сила есть сила самая глубокая и свободная, такъ какъ, далже, человъческая орирода находится въ настоящее время ВЪ вравственно-ненормальномъ, т. е. Испорченномъ состояній, то нравственный прогрессъ не можетъ совершаться съ такою же быстротою, полнотою и непрерывностію, съ какими могутъ совершаться и совершаются прочіе прогрессы. напр. умственный, дальше отстоящіе отъ центральной и свободвой силы воли.

Но уяснимъ прежде всего хоть нъсколько понятіе нравственности. Нравственность есть дъло всего безъ исключенія человъчества и каждаго безъ исключенія человъческаго ивдивидуума, какъ нравственнаго существа. Филосооъ, ученый, поэтъ, художникъ, изобрътатель машинъ, купецъ, ремесленникъ, земледълецъ, государственный человъкъ – вст они суть соработники въ великомъ царствъ вравственности, такъ какъ вст суть личности, опредъляющіяся въ дъятельности своей волею, руководимою нравственнымъ закономъ. Сколь бы ни маловажно и невысоко было занятіе человъка, но оно не профанируетъ нравствень.

456

Digitized by Google

вости, а напротивъ имъетъ значеніе и цвну для осуществленія ся, такъ какъ первый вопросъ вравственности есть вопросъ о субъектв, т. е. о волв п настроения человъка въ дъятельности, а не объ объектъ, т. е. о производимыхъ человъкомъ визшнихъ продуктахъ. Всъ науки и всѣ учрежденія в порядки, существующіе въ человѣческихъ обществахъ, имъя отпосительную цъль свою въ самихъ себъ, такъ какъ выражаютъ извъстную частную идею, въ тоже время служать вравственому усовершенствованію человъческаго рода и достижевію соотвътствующаго ему счастія, слёдовятельно имёють конечную цёль свою въ вравственности или въ достижении нравственнаго блага. Потому-то еще Аристотель училь, что для достижения нравственности и соотвътствующаго ей счастія необходимы извъстныя блага, даже чисто ввъшнія и твлесныя (напр. твлесная крешость и даже врасота, имущество и т. д.). Или вто не согласится, что если бы напр. разумъ и свободу, на которые обыкновенно указывають, характеризуя человъва въ отличіе отъ животнаго, помъстить въ тело лошади, или если бы вмъсто рукъ намъ даны были врылья. то человъческое назначение не могло бы быть выполнено; значить для правственности требуются не только извъстныя особенности внутреннія, особенности души, но и извъстныя особенности внъшнія, особенности тъла. И слъдовательно правоученіе, черпающее матеріаль свой изъ всёхъ наукъ и изъ всъхъ направленій человъческой жизни, есть наука хατ έξοχήν (по преимуществу). Она имветъ въ нъкоторомъ смыслъ такое значение, какое въ древнее время Платонъ усвоилъ Педагогикв. Какъ жизни, такъ и всей наукъ овъ сообщилъ спеціально педагогическую окраску; мы не находичъ у него педагогиям, какъ науки, но наоборотъ-наука становится у него педагогикой (или андрагогикой, такъ какъ у древнихъ грековъ и взрослый человъкъ не выходить изъ-подъ воспитательной опеки государства).

Теперь мы получаемъ возможность раскрыть стороны

458

современной жизан, имвющія отвошсніе и значеніе для нравственности и заставляющія поставить наше время выше всъхъ прежнихъ временъ. - Первое, что обращаетъ на себя внимание въ наше время и возвѣщаетъ правственное величіе современнаго человъка, это власть человъческаго духа надъ природою. Если когда, то особенно въ наше время исполняется данная первому человвку заповвдь-"воздѣлывай и храни рай<sup>«</sup>; "наполняйте землю и обладайте ею". А вто не согласится, что для достиженія вравственности требуется власть духа надъ плотію, въкоторая свобода его по отношению въ природъ и способность по своей волъ распоряжаться послъднею. Дитя или дикіе народы не потому ли главнымъ образомъ несовершенны въ вравственномъ отношения, что духовная жизнь ихъ всецию опредиляется тилесно-органическими влеченіями и опьяняется ласкающими чувственными впечатлівніями? Слёдовательно, свобода человёческаго духа по отношенію къ природъ составляетъ важное пріобрътеніе нашего времени. А эта свобода обусловлена открытіемъ законовъ природы. Нельзя разумно распоряжаться и успёшно пользоваться чъмъ бы то ни было, не познавши его свойствъ и законовъ. Пока человъкъ не зналъ свойствъ и законовъ природы, до тёхъ поръ онъ не только не распоряжнися природою и не ставиль се въ услугу своимъ цёлямъ, но даже боготвориль се и приносиль себя въжертву ей. Когда же онъ узналъ, что природа слъпа и механична, между тёмъ какъ разумъ его самосознателевъ и воля цёлеполагающа, тогда онъ вступилъ въ обратное отношение къ природъ, сдълался владыкою земля. И кто въ состоявія исчислить всъ тв благотворныя изобрътевія, которыя слъланы и будугъ дёлаться по мёрё открытія силь и завоновъ природы! Сколько, напр., въ прежнее время надо было истратить напрасно времени и средствъ, чтобы совершить перевздъ въ тысячу и болве версть! - между темъ въ настоящее время, благодаря жельзнымъ дорогамъ, въ десятеро

Digitized by Google

вынгрывается и то, и другое. Сколько въ прежнее время безпощадно тратилось человъческихъ силъ на какое нибудь грандіозное сооруженіе или промышленное и земледвльческое производство!-между твыъ въ настоящее время, благодаря изобратению машинъ, рабочая сила щадится въ сотню противъ прежняго. А визств съ сямъ какое широкое поле для двательности открыто въ наше время! Наше время предлагаетъ безчисленное множество матеріала лля двятельности, и каждый матеріаль носить въ себъ свои особенные законы, къ которымъ должевъ применяться работникъ и тъмъ разнообразить и индивидуализировать свою дъятель. ность. Въ наше время, вслёдствіе открытія желёзныхъ дорогъ, телеграфовъ и т. д. сдвлался возможнымъ такой богатый и быстрый обмвиъ мыслей между человвческими общест. вами и индивидуумами, что въ одинъ день мы можемъ переузнать и пережить больше, чвиъ въ прежнія времена переузнавали и переживали въ теченіи цілаго года. Какое богатство для нравственнаго самоупражненія и самообразованія!

Вторая характеристическая черта нашего времени, свидътельствующая о вравственномъ прогрессъ, есть обиліе внутреннихъ сближеній (ассоціацій) между людьми, --- какъ между частными лицами, такъ и между цвлыми обществами, государствами и народами. Въ наше время яснъе и яснъе становится сознание единства встать людей и всего рода человвческаго и живве и живве пробуждается чувство потребности во взаимной связи и помощи. Весь родъ человъческий хочетъ быть въ наше время едннымъ великимъ обществомъ, совмъстно раздъляющимъ радости и страданія и взаимно пособляющимъ себъ, начиная отъ человъка одной и той же націи или расы и оканчивая жителемъ отдаленнъйшей полосы земли. Въ этомъ идеалъ нельзя не усмат. ривать приближения къ христіанскому идеалу любви. Въ этомъ мы убѣдимся, если обратимъ вниманіе на то, что рядомъ съ развитіемъ указаннаго современнаго идеала идетъ усовершенствование въ высокомъ взгляде на каждаго

человъка, какъ на равноправную личность, и что въ наше время положено основание обществъ не только коммерческихъ и промышленныхъ, но и народно-образовательныхъ, правственно-исправительныхъ, религіозно-просвътительныхъ, вообще лично вспомоществовательныхъ.

Равноправность каждаго человъка выразилась прежде всего въ предоставления каждому личной свободы. Личное рабство принадлежить въ самымъ темнымъ сторонамъ человической исторіи, между тимъ оно господствовало даже у просвъщеннъйшихъ народовъ древности - грековъ п римлянъ, и величайшіе геніи — Платонъ и Аристотель He TOALRO оправдывали его, но даже доказывали, что безъ него не можетъ существовать человъческое общество. Христіанство восемнадцать въковъ бородось съ етимъ недостойнымъ отношенісмъ людей между собою, и произвело теперь то, что даже негръ получилъ свободу. Возвышены въ новое время и женщина и дъти; между тъмъ какъ въ древнемъ мірѣ женщина считалась рабыней мужчины, а **BEB**3BiO дътей отецъ могъ распоряжаться по своему произволу. Ревноправность каждаго человика выразилась, далее, въ наши дви, въ равенствъ всъхъ предъ закономъ и въ предоставлени каждому права такъ называемой свободы совъсти. – А чтобы обозръть весь объемъ вспомоществовательныхъ и благотворительныхъ учрежденій нашего времени, вадобно вспомнить о сиротскихъ пріютахъ, колоніяхъ для исправленія малолютнихъ преступниковъ, домахъ для призрънія бъдныхъ, стариковъ и вдовъ, безплатныхъ лечебницъ, дешевыхъ столовыхъ, ночлежныхъ домахъ, институтахъ для слионхъ и глухонимыхъ, заведеніяхъ для сумасшедшихъ, обществахъ - трезвости, всиомоществованія учащемуся юношеству, содъйствія безприданницамь двушкамъ, обществв библейскомъ, комитетахъ – народныхъ чтеній, изданія популярныхъ религіозно-назидатель. ныхъ книгъ, восвресныхъ школъ, коммиссіяхъ – санитарныхъ

разнаго рода сберегательныхъ кассахъ и т. д. Правда, нъкоторыя изъ этихъ благотворительныхъ учрежденій пока въ зародышѣ только, но кто усомнится, что съ прогрессомъ гуманности не только разовьются существующія учрежденія, но и народится много другихъ? Или кто усомнится признать во всѣхъ этихъ учрежденіяхъ старательную заботливость нашего времени о благосостоянія и счастія ближнихъ, носящихъ одинаковый съ нами образъ Божій?— Гуманнымъ заявилъ себя современный человъкъ не только по отношенію къ подобнымъ себѣ, но и по отношенію къ животнымъ; образовались и общества покровительства животныхъ.

Если расширимъ кругозоръ свой и перенесемъ внимавія на современныя отношенія между народами и государствами, то ясно замътимъ, что и они объяты благотворнымъ духомъ гуманности. Въ наше время уже невозможно такое преобладание одной нации или государства надъ другою націей или государствомъ и такое исключительное владычество на земла одного какого-нибудь народа, какія возможны были въ древнія времена, когда во главѣ государствъ стояли напр. греки или римляне. Тогда между народныя отношенія были основаны на правѣ сильнаго, и потому медкія или ослабленныя государства быстро таяли предъ лицемъ сильнаго государства и безапелляціонно входили въ его составъ. Но съ эпохи Гюго Гроція, извъстваго знаменитымъ сочиненіемъ своимъ "De jure belli et pacis" (1629), въ международное право начали вводить начало справедливости; а въ наше время оно растворено христіанской гуманности. еще началомъ Потому въ на. ше время и нецивилизоваеныя государства имъютъ право на существованіе рядомъ съ цивилизованными; и не. христіанскія государства должны им'ять въ наше время мъсто на ряду съ христіанскими. Между тъмъ въ древнее время думали, что государства, лишенныя культуры,

462

безправны по отношенію къ культурнымъ государствамъ; средніе ввка считались безправными нехристіан-8 83 свія FOCVI8UCTB8 по отношению въ христіанскимъ. Ковечно, политико-гражданскія отношенія не суть тоже. что чисто правственныя; если послёдвія основываются главнымъ образомъ на самоотвержении и безкорысти дъйствій, если съ чисто-правственной точки зрвнія ударившему меня въ правую щеку я долженъ подставить лёвую, то юридическія отношенія руководствуются правилами житейскаго разсчета и требують "ока за око, зуба за зубъ". Кромв того, нецивилизованные народы сами собою, какъ бы въ силу естественнаго закона, поддаются цивилизованнымъ и предоставляютъ имъ до извъстной степени расдвумя причинами поряжаться собою. Этимя объясвяется то, что и въ наше время цивилизованныя европейскія государства имбють не малые успёхи въ нецивилизованвыхъ частяхъ свёта-Азія, Африкъ, Америкъ и Австралія и извлекають оттуда пользу. Но въ наше время побъдители не опустошають побъжденныхъ странъ, не обращають побвиденныхъ въ рабство и не отнимають у нихъ всего ихъ имущества, какъ бывало въ прежнія времена, но оставляютъ и имъ на насущный хлебоъ и заботятся о просвъщении и благосостоянии ихъ. Такія правовыя отношенія между поб'вдителями и поб'вжденными и вообще между современными государствами вравственно выгодны какъ для побъдителей и побъжденныхъ, такъ и вообще для равноправно сосуществующихъ государствъ. Побъжденные возвышаются на степень достойнаго человъческаго существовавія; побъдители предохраняются отъ деморализаціи, воторой въ прежнія времена неизбъжно поддавались побъждавшія и быстро обогащавшіяся государства; а всё вообще сосуществующія государства, ревниво оберегая свои права и интересы и равномърно борясь за свое существованіе, укрвпляютъ свою силу, возвышаютъ свои способности, обогащають свою двятельность, а это предостережеть ихъ

отъ физическаго и моральнаго упадка, которому такъ легко поддавались государства въ прежнія времена.

Началами гуманности руководствуются современныя государства не только во время мира, но и во время войчы. Какъ изъ уголовнаго законодательства изъяты въ наше время такія наказанія, которыя или отличаются жестокостію (напр. медленная смертная казнь), или доморализируютъ человъка (напр. клеймо на тълъ преступника, производащее то, что преступникъ теряетъ всякое самоуваженіе), или не согласны съ человъческою природою (напр. наказаніе, превращающее человъческою природою (напр. наказаніе, превращающе отновано право введенъ законъ, воспрещающій всякія несправедливости по отвошенію къ плъннымъ и всякія обиды по отношенію къ нейтральнымъ жителямъ территоріи, на которой происходитъ война. А между тъмъ какія жестовости практиковались во всъхъ этихъ отношеніяхъ въ древнее время и въ средніе въка!

Третья характеристическая черта нашего времени, свидътельствующая о вравственномъ прогрессъ – широкое рас. пространение истиннаго богопознания, безъ котораго невоз. можна полная и чистая нравственность. До Р. Хр. истинное богопознаніе ограничивалось небольшимъ кругомъ св. рейскаго народа; послё Р. Хр. оно мало помалу распростравилось на небольшія части Азіи и Африки и въ нівкогорыхъ странахъ Европы; впослъдствіи времени, теряя вслъдствіе развыхъ политическихъ и соціальныхъ невзгодъ часть достоянія своего въ однихъ мъстахъ, оно темъ шире захватывало размёры въ другихъ мёстахъ, и съ открытіемъ Америки переселилось и даже стало въ послъднее время господствующимъ и въ Новомъ Свётв. Въ настоящее время оно царствуеть во всей Европъ, и блестящие лучи его пробива. ются въ самые отдаленные уголки земли. Скоро не будетъ народа и страны, которые не слышали бы миссіонерскаго слова о Христв.

Но если и наше время есть порочное время, если даже

464

въ наши дни въ особенности разразился потокъ вравственнаго брожевія и порчя, то весьма важно въ ръшенія вопроса о правствевномъ прогрессъ спросить: какъ относится къ пошатвувшемуся вравственному состоянію своему само ваше время?-Относится ли оно къ нему равнодушно, пли быть можетъ даже самодовольно, или оно возмущено и недовольно этпиъ состояніемъ своимъ? Потому что если окажется, что оно равводушно или даже самодовольно среди распушеннаго нравственнаго состояния, то это будеть печальнымъ свидвтельствомъ безправственной закоренълости и даже неисправимости его; если же оно возмущено и недовольно распущеннымъ состояніемъ своимъ, то это будетъ отраднымъ признакомъ пробужденія совъсти въ нашихъ обществахъ и желація обновленія и правственнаго возвышенія, а слёдовательно и признакомъ правственнаго прогресса. Мы уже сказали, что наше время есть время общаго разочарованія и недовольства; а съ тёмъ вмёстё указали на три симптома нашего времени, ясно говорящихъ о послъднемъ. Сямптомы ети-распространение пессимистической философіи, умножевіе количества самоубійствъ и развитіе соціализма. Эти три різвія явлеція нашего времени суть, цо нашему маввію, провія на наше время и жалоба на попраніе истипнаго правственнаго идеала. Хотя мы говорили въ началь, что сами эти явлевія направлены на разрушеніе всякаго вравственняго идеала, но это уже рефлексъ, вызванный фактическимъ потрясеніемъ въ наше время высочайшаго нравствевнаго идеала. Всй эти явленія какъ бы такъ говорятъ: если жить "какъ нибудь", то лучше не жить. Можно указывать различныя историческія, соціально политическія, экономическія и географическія причины этихъ явленій, но всв эти причины будуть частныя и второстепенныя; главная же и общая причина этихъ явленій-религіозно-нравственная. Пока быль въ силѣ въ обществахъ христіанскій идеаль самоотверженія и любви, тогда смотрви на различныя невзгоды житейскія, какъ на воспитатель.

ное средство и спокойно сносиля ихъ силою терпёнія и надеждъ ва лучшее будущее; недостатовъ матеріальныхъ благъ и васлаждений былъ возваграждаемъ обиліемъ личныхъ братскихъ связей съ ближнеми; слёдовательно, жизнь сохданяла свою цённость. Пока быль въ силе Кантовскій идеаль долга, до твхъ поръ жизнь такжо сохраняла свою цёну, такъ какъ абсолютный долгъ указывалъ на абсолютный авторитеть, власть котораго хотя не можеть быть съ точностію опреділена по своему содержавію и указывать человѣву на опредъленное матеріальное благо, но тъмъ не менве требуетъ всякаго уваженія и почтенія и несомевнао включаетъ въ себъ какое то абсолютное, пока являющееся только въ абстрактномъ впдъ, благо. Но когда мъсто этихъ идеаловъ занялъ идеалъ овдемовистическій, ядеалъ возможно большей суммы земныхъ васлажденій, даже за какую бы то ни было цвну, то что должно было статься съ человв. ческимъ обществомъ в жизнію? Съ одной стороны, у массы народа не доставало средствъ для выгодной жизни и земныхъ васлажденій, а отсюда зависть къ богатымъ и недовольство своимъ жребіемъ; съ другой стороны, и при всемъ изобиліи земныхъ благъ и чувственныхъ наслажденій душа человбческая остается неудовлетворевною, такъ какъ она требуеть пищи неземной, духовной, - требуеть свободы, любви, правды, въры, героизма и т. д.; а всего этого недостаетъ при иалодушномъ эгоистическомъ устремлении на чувственное самоудовлетвореніе и при ограниченій своего горизовта исвлючительно сею земною жизнію.

Итакъ, наше несвободное отъ нравственныхъ недостатковъ и даже изобильное ими время производитъ критику самого себя. Современныя общества переживаютъ кризисъ. А если такъ, то наша эпоха, исполненная глубокимъ противоръчій но всёхъ областяхъ жизни, есть переходное время, и слёд. въ болёе или менёе отдаленномъ будущемъ современное состояніе должно измёмиться. Но къ чему измёниться? спрашивается, — къ лучшему или худшему? Апріорныхъ га-

даній о будущемъ наука старается избъгать, какъ ненаучныхъ; потому скажемъ на этотъ счетъ только то, что можно положительного сказать на основания прошедшей истории человвчества и накоторыхъ намековъ современеаго опыты. Обращаясь въ исторія, встрвчаемся съ твиъ отраднымъ ядленіемъ, что человъчество всегда жило, а слъд. и будетъ жить идеалами, что ово нивогда не могло обойтись и не обходилось безъ нихъ. Какъ идеи составляютъ сущность вещей, какъ они служатъ централизирующимъ началомъ всего живущаго и производять прекрасную гармовію всего существующаго, такъ идеалы составляютъ высшее содержаніе человѣческой жизни и сообщають ей высшее достоинство. Они суть то, что есть прочнаго въ преходящемъ, неизмѣвяемаго въ измѣвчивомъ, вѣчваго во временномъ. Хотя были эпохи въ исторіи, когда человѣчество теряло идеалы, предаваясь недостойному человъка существованію, HO эти времева проходили, и человъчество вновь оживало и возвышалось. И это совершалось не иною силою, какъ введеніемъ въ чѣловѣчество новаго идеала, — и путемъ не революціи, а реформъ. Если потому и въ нашу эпоху матеріалистическій и атенстическій духъ времени разрушиль высочайшіе идеалы жизни, то это есть временная болтзвь, которая пройдеть, когда путемь осмотрительныхь и разумныхъ рефориъ вновь будетъ введенъ и оживленъ въ обществъ высочайшій идеаль жизни. Мы говоримъ объ "идеаль", а не "идеалахъ", потому что у языческихъ народовъ и сами идеалы были несовершенны, и потому неизбъжно и смъняться. Только съ христіандолжны были падать ствомъ введенъ въ человѣчество идеалъ совершенный и неизмвнный, — хотя и онъ нервдко помрачался и искажался въ исторіи. Но во всякомъ случить незыблемость этого идеала, какъ и вообще сила христіанства достаточно сказалась въ теченіе тысящельтій на европейскихъ государ. ствахъ. Между твиъ кавъ языческія государства одно за другимъ преходили и погибали, христіанскія государства

(если даже мы будемъ считать образование ихъ только съ Карла и Альфреда Вел.) вотъ уже второе тысячелѣтіе живуть и долго еще будуть жить, такъ какъ имвють въ себя въ настоящее время весьма достаточно жизненныхъ силъ. Греція я Римъ, славнъйшія языческія государства, которыхъ граждане были столь же разсудительны, столь же мужественны, столь же патріотичны, столь же эстетичны, столь же реторичны и дипломатичны, какъ и мы, твмъ не менве по истечевіи тысячсявтія прешли и погибли; между твыъ христіанскія государства, имвющія не меньше враговъ, какъ и древнія языческія, по прошествіи тысячельтія своего существованія находятся въ полномъ разцвёть. Слёдовательно въ христічнстив, которое по пророчеству Інсуса Христа будеть несминяемою редигией до скончания міра, мы имвечь залогь того, что какь бы ни было глубоко нравственное паденіе челов'ячества въ изв'ястный періодъ исторіи, оно все-таки по истеченіи нівкотораго времени воставетъ и вачнетъ жить вовою, высшею жизвію. Глубоко заблуждаются тв (а ихъ не мало въ наше время), которые думаютъ, что христіанство враждебво культурв, и потому стараются отстранить и вытёснить его въ интересахъ успёш. наго развитія въ современныхъ государствахъ культуры и цивилизаціи. На самомъ же дълъ христіанство находится въ твснайшей связи съ культурой, и ему то въ особенностя мы обязаны высовимъ вультурнымъ состоявіемъ своимъ. Можно было бы раскрыть длинную и поучительную исторію постеценнаго освобожденія обществъ и государствъ силою христіанства отъ варварства и несвободы и перехода въ царство свёта и духовной теплоты; но мы ограничимся несколькими примерами. Напр. одно изъ культурныхъ пріобрътеній новъйшаго времени состоить въ благоустройствъ общественной жизня. Но возможно ли было бы это благоустройство, еслибы христівнство не научило людей богоучрежденному порядку, состоящему въ томъ, что въ обществъ необходимо должны быть высшіе и низшіе, повелъва-

ющіе в подчиневные, богатые п бъдные, но что всъ эти различія суть вийшнія я временныя и не исключають существенныго равенства и достоянства всяхъ людей, - еслибы оно не присоединило къ праву и долгу, на которыхъ, собственно говоря, можетъ основаться только атомястическое и механическое общество, любви, превращающей соціальный исханизив въ жизненный организив. -- еслибы оно не очистило и не возвысило бракъ и семью, ето основание всякаго общества и государства, — еслибы оно не пріучило людей въ правильной смеве труда и отдыха установленіемъ рабочихъ и праздвичиыхъ дией и т. д...? Или возможво ли было бы современное развитие естественныхъ наукъ, еслибы Коперникъ, Кепплеръ, Галлеръ, Ньютовъ не направили стремленій своихъ къ познанію двлъ Творца, и на этомъ пути не сдвлаля твхъ открытій, которыя положены въ основание современной естествевной науки? Или не съ хрестіанствомъ ли тольво стало возможнымъ писать міровую исторію, коль скоро въ періодъ дохристіанскій, въ мірѣ языческомъ, возможна была и существовала - лишь исторія народовъ, и только на почвѣ христіанскаго міровоззрѣнія является возможнымъ писать исторію человвчества; только теперь является возможнымъ изобразить и ходъ постепеннаго развигія человъчества, такъ какъ христіанствомъ указаны исходный пункть и конечный предъль его. Восбще, христіанство, само будучи "свётомъ" и "истиною", нудитъ и исповідниковъ своихъ идти къ свёту и изыскивать истиву. Или сколько живости, развообразія, духа, идей, полноты, высоты внесено подъ вліяніемъ христіанства въ изящное искусствс! Хотя и въ влассическомъ мірѣ создавались совершен. ныя проязведенія яскусства, но тамошное совершенство было низшаго рагбора, -- оно состояло главнымъ образомъ въ совершенствъ внъшнихъ формъ; между тъмъ христіанское искусство внесло въ эти совершенныя формы совершенныя или в ысшія идеи. Войдите напр. въ Аеинскій мраморный храмъ Тезея и затёмъ посоёщите въ Константинопольскій храмъ

св. Софін: какую большую разницу почувствуете въ душевномъ настроенія своемъ (не смотря даже на обезображеніе послёдняго магометанами) подъ впечатлёніями архитектурнаго стиля того и другаго храма! Или неизвёстно ли изъ свидётельствъ миссіонеровъ, какое благотворное вліяніе производитъ на всю вообще жизнь язычниковъ новопринимаемая ими христіанская религія?

Итакъ, повторяемъ, въ христіанствъ мы имвемъ залогъ прочнаго и достойнаго существованія человівческихъ обществъ въ будущія времена. Въ основанія современной европейской цивилизаціи лежить христіанскій ядеаль, и онь никогда не погибаль, не смотря на всё превратности исторіи, а только по временамъ зативнался и искажался. И если мы будемъ довольно внимательны, то замётимъ, что уже въ наши дни какъ будто начинается поворотъ отъ матеріалистическаго и атеистическаго направленія на лучшую дорогу. Это можно замътить и въ распоряженіяхъ и проектахъ правительствъ, и въ намъреніяхъ и предпріятіяхъ обшествъ, а во взглядахъ и убъжденіяхъ отдъльныхъ лицъ. Подъ вліяніемъ сильныхъ потрясеній въ обществахъ, разныхъ житейскихъ невзгодъ, неудовлетворенности личнаго духа, начинаеть пробуждаться сознание, что отрицательное отношение въ духовно-нравственному міру не можетъ привести въ желанному результату, что Богъ и душа, свобода и отвътственность, совъсть и долгъ не суть порожденіе фантазіи или остатки грубой традиціи, а суть реальныя и незыблемыя силы.-Но нравственный прогрессъ совершается не фаталистически; въ немъ существенное участіе принимаеть человическая свобода. А если такъ, то мы не должны сидъть, сложа руки, въ ожиданіи того, что пошлетъ намъ судьба, но должны принять самое двятельное участіе и изыскивать всевозможныя средства къ тому, чтобы вывести человическое общество изъ настоящаго, слабаго въ нравственномъ отвошенія состоянія и поднять его на высшую ступевь; другими словами-чтобы подвинуть нрав-Труды Кіевской дух. Академія. 1884 г. т. III. 31

ственный прогрессъ. Какими же средствами можемъ сдёлать это? Вотъ послёдній вопросъ въ нашей рёчи.

Намъ кажется, что прежде всего настоящему и будущему времени слёдуеть обратить большее вниманіе на индидуальную или личную сторону въ человвческомъ существъ. Современный идеалъ цивилизованнаго человъкаэто благоустройство общественной жизни. На эту сторону обращено почти все внямание современнаго человъка, и отъ успёховъ въ этомъ отношении ожидаютъ самыхъ благотворныхъ результатовъ для жизни и состоянія всёхъ и каждаго, чуть ли не золотаго въка. Слъдовательно, почти все вниманіе обращено въ наше время на объективную иравственность, на область визшнихъ обнаруженій и визшвей д'вятельности воли, а выпущена изъ внимавія воля, какъ внутреннее самоопределение, оставлено въ тели личное настроеніе человъка, забыта правственная субстанція дъйствующаго субъекта. Между тъмъ последнимъ то и опредвляется сущность нравственности, которая есть не что иное, какъ внутреннее самоопредъленіе къ добру. Такое объективное направление нравственности современнаго цивилизованнаго міра находится въ связи съ н'вкоторыми общими въ наше время взглядами и тенденціями. Раньше на такое направленіе правственности производиль вліяніе пантеизмъ, который считаетъ индивидуума съ его субъективными мевніями и потребностями, влеченіями и склонностами, безправнымъ и безслёдно исчезающимъ моментомъ въ единой субстанція общаго міроваго духа или абсолютнаго. Потому-то Гегель считаетъ государство самымъ высшимъ благомъ, въ немъ, по его мявнію, всецвло осуществляется правственная пдея, и слёдовательно жизвію и двательностію въ государствъ исчерпывается существенная правственная задача человъка. Впослъдствія пантензиъ быль вытеснень матеріалистическимь натурализмомь; но отъ этого объективное направленіе нравственности не только не изывнилось, а напротивъ-даже усилилось. Теперь чело-

въческій индивидуумъ получилъ значепіе не самостоятельнаго органа въ великомъ человвческомъ организмѣ, а только одного колеса въ міровой машинъ. Движеніе его служить лишь гармоніи міроваго цёлаго. Слёдовательно цёль исторія не въ образовании и благосостояни индивидуума, а въ созданія совершеннаго существованія породы. Но крайности своей объективное направление правственности или человъческой жизви (такъ какъ здъсь едва-ля можетъ быть ръчь о нравственности въ собственномъ смысля) достигаетъ въ соціалистическихъ теоріяхъ, по которымъ общество должво опредълать каждый шагъ индивидуума, отнявши у него индивидуальную свободу, лишивши его отца и матери, личнаго имущества, семейства, добровольнаго избранія того нли другаго занятія и т. д., и такимъ образомъ произведши абстрактное равенство всёхъ, уничтожающее всявое индивидуальное различіе. Гдв-же заключается причина такого крайняго и ложнаго объективнаго направленія нравственности или человъческой жизни? Она конечно заключается ни въ чемъ инномъ, какъ въ отрѣшенности современнаго человъка отъ живой върывъ личнаго Бога. При въръ въ лячваго Бога человъкъ носить въ себъ абсолютный идеаль, имветъ въ себъ абсолютное благо и абсолютную цвль; тогда и независимо .отъ всякаго человъческаго общества онъ предощущаетъ въ себъ полноту жизни и возвышается на степень абсолютной цвиности своей личной жизни. Но отръшившись отъ вёры въ Бога, гдё остается человёку искать идеаль для своей жизни, гдё усмотрёть высочайшее благо, гдё положить задачу и цёль своей жизни? Не иначе, какъ въ человъ. ческомъ обществъ. Туда то, т. е. во внъ, въ объективную сферу, необходимо перевосится тогда и центръ тяжести нравствен. вости.--Хотя, индивидуумы сосуществують въ обществъ не атомистически, а вовлечены въ тёсную органическую связь,

31\*

и усовершенствованіе каждаго изъ нихъ возможно только при этой связи, но какъ бы ни была тесная родовая связь между людьми, все-таки это будеть связь отлъльныхъ личностей, все-таки это будетъ связь существъ, изъ которыхъ каждое представляетъ собою свою особенную "моналу". по выраженію Лейбница, свой особенный "геній", по выраженію Фихте, свой особенный "образъ Божій", по выраже. вію христіанскому; слёдовательно общество всегда будеть падствомъ личностей и всегда будетъ существовать ради царства свободы и любви, составляющихъ вравственную сущность и жизнь личности, ради уготовленія "освящен. ныхъ, на всякое благое дъло уготованныхъ людей", по выраженію свящ. писанія. Государству никогда не можеть быть усвоено значение высочайшаго блага (какъ дълаетъ Гегель), сферы полнаго осуществления нравственнаго идеала; конечная цвль міровой исторіи всегда будеть совпадать съ цвлю личности, и потому будеть оставаться премірною, вышеземною. И эту то индивидуальную сторону человёческой жизни наше время заслоняеть стороною общественною или полнтико-гражданскою и оставляеть ее въ нравственномъ небрежения. И отсюда-то изливается потокъ твхъ нравственныхъ слабостей и пороковъ, которыми характеризуется наше время. -- Какую ни возьмемъ слабую нравственную сторону нашего времени, всегда найдемъ, что она имветь причину свою въ недостаткв вравственнаго дисциплинированія и нравственнаго укръпленія индивидуальной жизни. Возьмемъ ли склонность нашего времени къ чувственнымъ наслажденіямъ и роскоши, къ практическому матеріализму, найдемъ, что склонность эта не затрогиваетъ прямо ни чьихъ интересовъ въ обществе, а есть дело чисто личной жизни индивидуума и удовлетворяется посредствомъ расточения личнаго имущества, которымъ также распоряжает-

ся не общество, а собственникъ-индивидуумъ. Или если обра. тимъ вниманіе на современную вольность въ половыхъ отношеніяхъ и на рыхлость брачныхъ связей, то опять найдемъ, что тайны и интересы семейной жизни и вообще взаямныхъ отношеній между полами изъяты изъ въдънія государства и составляють личное дело каждаго вндивилуума. Или если обратимъ вниманіе на упалокъ религіозпости въ наше время, то ужъ никакъ общество не въ состоянія проникнуть въ чувство и совёсть человёка, чтобы возбудить въ немъ страхъ Божій и любовь къ Богу; ето всецёло предоставляется самому индивидууму. Точно также ослабление въ наше время чувства авторитета по отношенію въ начальствующимъ имветъ корень свой въ ослабленія авторятета божескаго, а последній не можеть быть вызвавъ въ человъкъ по приказанію. А такъ какъ, далёе, общещество слагается изъ индивидуумовъ, характеръ и направленіе жизни индивидуума отражаются на теченіи общественной жизни, то естественно, что нравственно испорченвая личность такъ или иначе будетъ вносить порчу въ общество, какъ бы оно ни было кръпко организовано и предохранено своими мърами отъ вредныхъ случайностей. Для примъра можно указать на часто повторяющіяся въ наше время растраты общественныхъ суммъ повидимому самыми благовам вренными людьми, слывшими въ обществъ можеть быть за самыхъ честныхъ и надежныхъ общественныхъ дъятелей. Какъ члены общества ови были хороши и многополезны; но они носили порчу въ своемъ сердцв и, эта порча должна была раньше или позже сказаться на ихъ общественной двятельности. Вотъ доказательство несостоятельности современнаго общественнаго идеала, вотъ подтвержденіе того, что для нравственнаго совершенствованія человѣчества нелостаточно заботиться только о благоустроени общества.

Digitized by Google

Такимъ образомъ въ наше время человъкъ не оцънявается во всей полнотъ своего существа; обращается вниманіе на одні стороны и опускаются изъ виду другія стороны, столь же существенныя, и даже высшія. Наше время и наша цивилизація характеризуется, такъ сказать, половивчатостію; а отсюда ведостатокъ гармонія жизни и чувство неудовлетворенности и недовольства. Очевидно-ненормальное явленіе, и потому сопровождается ненормальными слёдствіями въ жизни. Всё чувствують п понимають это въ наше время, и потому отовсюду предлагаютъ безчисленное множество разныхъ проэктовъ и реформъ для усовершенствованія жизни современнаго человъва. Наибольше надвются на умственное образование; думають, что съ поднятіемъ образованія и распространеніемъ обязательнаго обученія на массы народа исцёлятся всё соціальныя раны, жизнь пойдеть хорошо и всв будуть довольны и счастливы. Такая высокая оцёнка, по отношенію къ жизни, ума и пріобрътаемыхъ имъ познаній имъетъ, конечно, свои основанія; съ одной стороны, она опирается на томъ общепризнаномъ въ наше время положени, что "знание есть сила", что силою знанія человъкъ достигъ въ послъдвія стольтія чрезвычайно многихъ подезныхъ для своей жизни результатовъ; а съ другой стороны, она воренится на твхъ философскихъ и особенно психологическихъ теоріяхъ, которыя хотятъ изъ логической идеи или мышленія проязвести весь міръ (метафизическая система Гегеля), и которыя представленіямъ или мышленію отводять центральное положеніе въ системъ пенхическихъ силъ и считаютъ чувствованія и волю только видоизмъненіями представленій или мышленія (психологическая система Гербарта). Вообще, въ вовой философіи благо часто смёшивалось съ истиною. Въ этомъ повинны не только Сциноза или Фихте (называншій науку "зерномъ

жизни"), но даже Лейбницъ, несмотря на свою монадологію. особенно преувеличилъ значеніе "зраваго человѣческаго смысла" раціовализмъ 18 в. Какъ извъство, всъ лучшія и общеупотребительныя современныя Педагогики нумецкія составлены на основания психодогической системы Гербарта; между тёмъ именно Гербартъ отрицаетъ самостоятельное значеніе чувствованій и воля; слёд., остается только заботиться, по его педагогической системв, о правильномъ развитіи ума дътей, и тогда чувствованія и воля самя собою будуть правильно образовываться. Но что одно умственное образование не можеть сделать человека совершеннымъ и счастливымъ, и мы напрасно преувеличиваемъ значеніе его, это доказывается тэмъ, что не смотря на быстрый прогрессъ въ наше время наукъ, правственный прогрессъ, т. е. совершенство и счастіе человѣческой жизни далеко не идуть въ уровень и параллельно съ нимъ. Тоже доказывается и исторіей, показывающею, что Греція, напр., и Римъ не могли быть предохранены отъ паденія высокимъ умственнымъ образованіемъ своимъ. Наука можетъ удовлетворить только голову человъва, но недостаточна для жизни его; она не сообщаетъ ему моральной выдержки и не можетъ руководить массами народа. - Другіе надъются исправить и усовершенствовать человъческую жизнь экономическими реформами, производящими увеличение матеріальнаго благосостоянія народа. Но и эти надежды останутся тщетвыми, потому что экономическія отношенія, равно какъ и политическія, суть только вившняя сторона внутренней жизни духа; она находится въ зависимости отъ послъдней и должна опредбляться послёднею, если хотимъ избёжать извращенности человъческой природы и жизни, даже почти до животнаго состоянія. Она (т. е. внутренняя жизнь духа) должна опредвлять миру удовлетворевія твлесныхъ потреб-

ностей, цвиность и пригодность иля человвка различныхъ матеріальныхъ продуктовъ (и слёд. осудитъ напр. потребленіе витайцами отупляющаго и разслабляющаго опіума на. сотни милліоновъ рублей); на ней основывается взаимное довфріе въ торговыхъ сдёлкахъ, отъ нея зависитъ честность кассировъ, конторщиковъ и всякихъ чиновниковъ, ею промышленникъ, земледълецъ и всякій рабочій располагаются къ труду и т. д. Слёд., двигателемъ экономического міра. должень быть не эгоизмь вь душной сферв плотскихъ потребностей и похотей, какъ думаютъ англійскіе экономисты. а весь человъкъ въ полномъ составъ духовно-тълесныхъ силь и потребностей. - Чтобы рашить вопрось о средствахъ усовершенствованія современной жизни, обратился къ исторіи и посмотримъ, какою силою совершалось возрожденіе или оживленіе человѣчества послѣ эцохъ разслабленія и изнеможенія его. Исторія ясно говорить, что это не силою интеллектуальною, не силою экосовершалось политическою, а сялою вомическою или нравственною. Поучительный примёръ представляетъ возрождение человвчества І. Христомъ. Отвадняя отъ себя, по свидвтельству евангелія, всякіе политическіе и національно экономи. ческіе интересы, Онъ все вниманіе обратиль на нравственную сторону человъчества, на углубление его во внутрь самаго себя, на разслёдованіе тайныхъ источниковъ и пружинъ жизни и дъйствій своихъ, на раскрытіе и очищеніе совъсти, на регулирование нравственнымъ закономъ свободы, этого высоваго дара и преимущества нравственнаго творенія, на внутреннюю независимость человѣка отъ мнѣній и сужденій міра и заботу о томъ, чтобы имѣть честь прежде всего предъ своею совъстію и Богомъ, на правильное, именно справедливое и любвеобильное отношение къ ближнимъ и Богу, на постоянную бдительность, неустанное исправление и улучшение себя въ связи съ надеждами на будущее, какъ на не изсяваемый источнивъ довольства и счастія. Этому примвру должны следовать и все истинные преобразователи человвчества.

Установивши, такимъ образомъ, правственную задачу для нашего и будущаго времени, прослёдямъ, частиве, путя и средства въ осуществленію этой задачи. Прежде всего взоръ нашъ направляется на сферу воспитанія и школъ, этого первичнаго, но весьма важнаго элемента культуры, сроматное зналение тта пострукоты жизни такь какъ воспитанія въ настоящее время общепризнано. Вошедши въ школы, увидимъ въ нихъ одностороннее преобладание интеллектуализма. Двтей много и MBOLOWA учатъ, BO почти совствиъ, по врайней мърт весьма мало воспитывають. т. е. весьма мало сообщають имъ нравственнаго содержанія. А потому отъ многоученія д'яти не улучшаются. Это впрочемъ недостатовъ не нашего только времени; если проследнимъ исторію Педагогики, то съ удивленіемъ замѣтимъ, что почти во всѣ времена наименьше обращалось вниманія на образованіе важнъйшей и центральной душевной силы-силы воли. Заботамъ и средствамъ объ умственномъ образовании отнюдь не должны уступать заботы и средства нравственнаго образованія или воспитанія сердца и воли. Признается даже общимъ закономъ, что чрезмърное напряженіе одной стороны въ существъ непремънно совершается въ ущербъ другимъ сторонамъ. Какимъ же способомъ и подъ какимъ влівніемъ можетъ удовлетворительно совершаться нравственное воспитание дътей?-спросять насъ. Мы не можемъ входить здъсь въ подробный разборъ этого весьма интереснаго и важнаго предмета; скажемъ только, что оно должно совершаться подъ нравственнымъ педагогическимъ вліяніемъ прежде всего и главнымъ образомъ семейнаго дома, который долженъ быть существеннымъ дополненіемъ школы и находиться въ возможно тесной связя и сдинения съ нею, и въ которыхъ препровождение дътьми досужаго времени въ интересъ вравственнаго воспитанія должно тёсно граничить съ препровожденіемъ времени родителями и вообще взрослыми въ семьв. А отсюда следуетъ

478

требованіе — возможно дучшаго благоустройства семьи н возможно осмотрительнаго и назидательнаго поведения родителей и вообще варослыхъ въ виду дътей. И независимо отъ правственныхъ образцовъ, представляемыхъ дътямъ въ поведенія родителей, родители, при нікоторомь исвусстві воспитанія, могуть много ставить дётямъ **Нравственныхъ** зидачъ, съ требованіемъ свободнаго и аккуратнаго выполнеаія ихъ, и такимъ образомъ совершать нравственное образованіе ихъ и полагать прочный фундаменть для будущаго самообразованія. Въ частности, мать, это самое близкое въ дътямъ лицо и наиболъе расположенное къ нравственной жизни, должна быть воспитываема соответственно будунаему назначенію своему, слёд. не столько заниматься теоретическимъ и практическимъ изучениемъ иностранныхъ языковъ. сколько усвоять себъ религіозный (посредствомъ изученія Закона Божія), національный (посредствомъ изученія отечественной литературы) и нравственный (посредствомъ изученія исторіи) элементы жизни и серіозно ознакомдяться съ педагогикой. Если женщина ясно сознаетъ и вдумнется въ это назначение свое, то она не сочтетъ его ни низкимъ, ни мало-содержательнымъ, чтобы оно не могло составить спеціальную задачу жизни женщипы И наполнить всю ея жизнь, — какъ Считаютъ его таковымъ мвогія ИЗЪ COBременныхъ, такъ называемыхъ эманципиро ванныхъ женщинъ. А что сама mrols no самому устройству сводолжна. быть He TOJLKO учебнымъ, emy во и воспитательнымъ заведеніемъ, что преподаватели должны быть нетолько учителями, но и воспитателями, объ этомъ кажется довольно говорили и писали уже, хотя на практикъ это требованіе далево еще отъ исполиенія. Къ недостаткамъ нашего воспитанія надобно отнести и то, что чрозм'ярно напрягая умственныя силы-разсудовъ и память, оно чрез-•мбрпо напрягаеть и фантазію, силу, находящуюся въ твсной связи съ чувствованіемъ и настроеніемъ человъка, и поврежденіемъ своимъ непосредственно производящую повреждение послёдняхъ. А причана напряжения и повреждения оантазія — наводненіе современной дётской литературы безсмысленными сказками и каррикатурами, неподходящими для дётей статьями, раннее дозволеніе юношеству, особенно дёвицамъ, читать романы, и то безразбору, нерёдко разыгриваніе сентиментальныхъ пьесъ, посёщеніе дётьми театра и устройство дётскихъ баловъ (воспрещаемыхъ здравою педагогикой). Дёти должны быть такъ и трактуемы, какъ дёти, и слёдовательно нельзя позволять имъ всего того, что позволительно взрослымъ.

Перехода изъ сферы воспитанія и школы въ область самостоятельной жизни человвческихъ обществъ, прежде всего встрёчаемся съ тёмъ явленіемъ, что на счетъ нравственности и нравственныхъ понятій существуютъ въ наше время очень неясныя, неопредвленныя и веустойчивыя представления. Совершенно необходимо прояснить, оживить и укръпить эти представленія. Весьма многіе изъ современной публики ве въ состояни были бы дать отвъта о томъ, что надобно дълать и чего не надобно дълать. Всеобъемлющій скептицизмъ нашего отрицательнаго переходнаго временя проникаеть и область мораля. Существують у насъ настольныя книги поваренныя, гигіеняческія, коммерческія, судебныя и др., но ръдко между ними можно найти поучающую добродвтельной жизни книгу (и прежде всего евангеліе), должва бы завимать между встми настольными которая книгами первое мъсто. — Если обратимся отъ теоріи къ жизни то замътимъ, что внимавіе передовыхъ людей больше всего занято въ наше время судьбою низшихъ влассовъ общества, массы народа, особенно такъ называемыхъ "рабочихъ". Машину называють освободительницей человъчества. Мът. кое и преврасное название! Но есть ли полное соотвътствие этому утвшительному названію на практикв? Къ сожалвнію, пока очень мало; и въ увеличении этого соотвътствия состоить нравственная задача для будущаго времени. При содействи машинъ производится нынъ въ данное время продувтовъ несравненио больше, чёмъ въ прежнія времена, до изобрътенія и усовершенствованія машинъ; потому удовле-

творевіе матеріальныхъ потребностей чоловёка въ наше время совершается гораздо легче и скоръе. На что же, спрашивается, употреблять остающійся отъ машинныхъ работь посугь? Экономесты отвѣчають такъ: на новое, все большее и большее по количеству производство продуктовъ; а вытесть съ твых, естественно, на все большее и большее обогащение человъка земными благами, довольство и счастие. А втихомолку въ этомъ отвётё предполагается, конечно, что съ разростаніемъ чувственныхъ благъ будетъ разростаться, полъ возбужденіемъ посліднихъ, желанія и потребчеловъка, и что если насущная желанія и потреб-HOCT4 вости будутъ вполев удовлетворены, то машинный трудъ будетъ направленъ на производство предметовъ роскоши и разныхъ бездблушевъ. Не такой отвътъ должевъ дать моралнсть. Онь ответить: досужее время, остающееся оть ускоревнаго машивнаго производства, должно быть употребляемо на духовно-нравственное образованіе рабочихъ; только въ этомъ случав машина по истинв будетъ освободительнидей человъчества. При машинномъ производствъ рабочій легче, чвиъ прежде, въ работахъ безъ машинъ, самъ превращается въ машину; потому нуженъ ему досугъ для возстановленія и питанія личнаго, челов'яческаго существованія. Господствующій въ наше время принципъ "раздъленія труда." имветъ ту несомивнную выгоду, что чрезвычайно ускоряетъ производство вещей; но невыгодная сторона его та, что громадное производство вешей совершается въ ущербъ человъка, подавляя личное достоинство производящихъ. Здъсь вещь торжествуетъ побрах в летовркъ изнемогаетъ и даже погибаетъ. Потому, послё "раздёденія" должно непремённо происходить "соединеніе". Т. е., пожертвовавши въ механической работъ одною силою и одною частію своего существа въ ущербъ другимъ сидамъ и сторонамъ, рабочій долженъ имъть возможность въ часы снова собрать и соединить во едино всё свои силы Досуга и насладиться полнотою человъческаго существованія. А для этого должны быть отврыты ему источники высшихъ

и всеобъемлющихъ наслажденій. — Совмъстно съ правсвенборазованіемъ будетъ и должно, конечно, идти и нымъ умственное образование. И оно крайве не обходямо для нашихъ низшихъ классовъ общества; это въ настоящее признано встии благомыслящими людьми. время Не напрасно древніе философы говориля, что "добродітель есть знавіе". И несомизнно, что знаніе составляеть неотъемлемый элементь добродътеля. Какъ дикіе народы совершали вслёдствіе невёдёнія множество самыхъ гнусныхъ преступленій (каковы — людовдство, человвческое жертвопривоше. ніе, распутство и др.), такъ и наша чернь преисполнена вслёдствіе недостатка умствевнаго просвешенія всякихъ суевърій и готовности ва самое грубое и низкое предаріятіе (воровство, обманъ, пьянство, ругательство, драку н т. д.). Слёдовательно, умноженіе народныхъ школъ, особенно профессіональныхъ, т. е. диющихъ не только знавіе, но и кусокъ хлъба, составляетъ насущную потребность нашего времени.

А въ недостаткамъ прочихъ классовъ общества, какъ я всего вообще современваго общества, надобно прежде всего отнести преувеличенную оцвнку значенія денегь и чрезмёрное влеченіе къ удовлетворенію чувственныхъ потребностей. Относительно последняго названный нами въ началь рвчи ученый руссвій путешественнивь по Западу пишеть: "здвсь (т. е. на Западв) человвкъ можетъ быть вравственнымъ, образованнымъ, образцовымъ семьяниномъ и гражданивомъ, но разъ онъ бъденъ, и всъ эти духовныя качества теряють почти все значение въ глазахъ знакомыхъ, друзей и часто всего общества. Другое дело, если онъ владветъ крупнымъ капиталомъ, или по крайней мъръ занять какимъ нибудь выгоднымъ Geschäft'омъ; тогда ему могутъ изванить даже ведостатокъ необходимаго для каждаго человъва умственнаго и вравственнаго развитія Недостатокъ капитала не могутъ замвнить иногда громкій дворянскій титуль, знатность рода и даже известныя всёмь заслуги человъка обществу и государству. Такой человъкъ

можеть быть уважаемъ въ извёстномъ кружку, но это уважение гораздо ниже того, которое оказывается всюду богатому фабриканту или биржевому тузу. Потому-то каждый на Западѣ стремится сдѣлаться прежде всего богатымъ. пріобрѣсти себѣ посредствомъ "Geschäft'a" видное мъсто въ обществъ. Обыкновенно въ "Geschäft'ъ" видятъ цъль жизни, и это замёчаніе относится ко всёмъ профессіямъ, не исключая даже литературныхъ и ученыхъ<sup>1</sup>). Очевидоо, что такая неумъренная погоня за деньгами и чувственными наслажденіями находится въ связи вообще съ матеріали. стическимъ ваправленіемъ нашего времени, и слёдовательно можетъ быть выведена только СЪ выведеніемъ матеріализма, посредствомъ пробужденія высшихъ духовныхъ интересовъ.

Чрезмървая забота о собственномъ земномъ благосостояніи въ связи съ предпринимаеми къ тому мёрами и суть главная причина разросшагося въ наше время до грандіозныхъ размёровъ эгоизма и подавленія начала любви. Потому мы думаемъ, что и пробуждение въ нашихъ обществахъ начала любви въ сношеніяхъ и дъйствіяхъ съ бляжними можетъ идти только параллельно съ ограниченіемъ совремевнаго матеріализма. Но это впрочемъ не единственная причина преобладанія эгонзма въ наше время. Вторая столь же важная и даже важнёйшая причина состоить въ отстранения нашимъ временемъ живыхъ отношения къ высшему источнику братсвихъ и дюбвеобильныхъ отношеній къ ближнимъ, именно въ личному Богу. "Только при живомъ отношевія въ личному Богу всѣ люди дѣйствительно равны между собою; только въ Немъ, какъ Отцѣ, всѣ они суть братья и сестры; только всеобщее призвание къ възному общенію съ Нимъ даруетъ всёмъ людямъ безусловное достоинство, по сравненію съ которымъ всв временныя различія состоянія, званія, образованія, произведенія внёшнихъ дълъ и связанные съ ними различные частные интересы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Щегловъ, стр. 114.

исчазаютъ")? Какимъ же образомъ можно поднять въ наше время религіозность и возвратить религіи принадлежащее ей мёсто въ человёческомъ духё? Кто вздумалъ бы достигнуть этого только посредствомъ частаго напомиванія современникамъ о Богъ и Его двляхъ, тотъ находился бы въ такомъ же заблужденія, въ какомъ ваходятся начальники школь, когда думають сделать учениковь более религіозными посредствомъ одного только увеличенія количества уроковъ по Закону Божію. Поднятіе религіозности и обезпеченіе ей на будущее время надлежащей глубины и силы въ человъческомъ духъ могутъ быть произведены въ наше время не иначе, какъ при следующихъ двухъ условіяхъ: во первыхъ, при старательномъ раскрытіи всёхъ прочихъ духовныхъ интересовъ человъка (умственнаго или научнаго, вравственнаго и эстетическаго) и при возможно многостороннемъ сплетения ихъ между собою; тогда эти высшіе интересы, которые не могуть быть вполнѣ удевлетворены и успокоены наукою, искусствоить и жизнію, будуть вудить человъка вступить въ ту еднественную область, именно редигіозную, въ которой онъ можетъ достигнуть законченности своего міровозарвнія (а законченность міровозарвнія, по крайней мврв относительная, психологически необходима) и полнаго покоя духа въ этомъ цёлостномъ взглядё на міръ, объясняющемъ ему смыслъ и значеніе всего существующаго, и общіе законы, господствующіе во всемъ существующемъ, представляющемъ ему согласными съ его , собственными существенными интересами; во вторыхъ, религіозное ученіе веобходимо согласовать съ твип взглядами, которые можно разсматривать какъ болве пли менве прочные результаты научнаго, художественнаго и нравственнаго развитія человъчества въ извъстное время. Если пренебрежение къ первому пункту въ значительной степени повинно въ религіозномъ индифферевтизив образованныхъ

<sup>1)</sup> Weiss, Die christlische Idee des Guten, s. 30.

людей нашего времени, то не вниманіе ко второму пункту ведетъ въ бо́льшему еще злу, именно въ тому, что многіе изъ образованныхъ людей относятся въ религіи прямо съ ненавистію<sup>1</sup>).

Если спросять нась, какими факторами или пвателями должны быть производным проэктируемыя реформы, то ихъ уважемъ три: отдёльныя, такъ называемыя передовыя, личности, свободныя общества (ассоціація) и государство. — Исторія повазала, что инертность есть одинь изъ законовь не только матеріальныхъ твлъ, во и души; человвкъ и обществочасто движутся въ однажды получевномъ направленія до твхъ поръ, пока не получатъ толчка отвић, который выведеть ихъ изъ прежней колен. Потому необходимы въ обще. ствъ иняціаторы, которые давали бы ему толчки. Отъ такихъ иниціаторовъ требуется, конечно, не мало самоотверженія и самопожертвованія въ заботахъ и борьбѣ изъ-за общаго блага; но у нихъ остается то утвшеніе, что оня и благодътели человъчества. Ивиціаторами. суть герои собственно говоря, должны быть всв, занимающие высшия должности и видное положение въ обществъ. – Желательно за твиъ, чтобы возрастали духовно просвътительныя и нравственно-исправительныя и усовершительныя общества R по ревности и быстротѣ соверчтобы ови не уступали щаемыхъ операцій ассоціаціямъ коммерческимъ и промышленнымъ въ чемъ пова они уступаютъ имъ. – А государство (воторое въ древнее время было полнымъ опекуномъ индивидуумовъ и обществъ, но въ настоящее время ограничивается предълами права и визшней законности) будетъ содъйствовать развитію и укръпленію общественной нрав. ственности въ томъ случав, если будетъ заботиться о христіанской школь и христівнской церкви, если будеть отрицательно относиться въ гражданскому браву и не слишкомъ облегчать разводъ браковъ, если будетъ узаконять празд-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Waitz, Pädagogik, s. 283, 285, вообщечат. 280-295.

ничные дии и освобождать въ эти дни рабочихъ и закрывать торговлю, если будетъ строго наказывать за публичное богохульство (устное или письменное), если во дни народнаго поваянія будеть закрывать театры и другія увеселительныя заведенія, если будеть предотвращать публичные соблазны, напр. постановку на сценѣ нравственно-оскорбительныхъ пьесъ или выставку безнравственныхъ картинъ, если будеть вассировать несправедливые приговоры по судамъ и вообще строго блюсти гражданское право, никогда не забывая, что хотя гумманность требуетъ возможнаго снисхожденія къ провинившимся, но первая и основная идся уголовнаго законодательства или гражданскихъ наказаній есть не идея исправленія, а идея возмездія. Но сколь бы ни была велика помощь къ правственной жизни отвив, человъкъ, какъ свободное существо, не будеть преуспъвать въ нравственности безъ собствевныхъ усилій. Потому посавдній я самый гаубокій факторъ нравственнаго усовершенствованія челов'яка есть самъ индивидуальный челов'якь. И надобно заметить, что въ древне-классическое время и въ средніе въка люди, къ нашему стыду, больше работали надъ самими собою, чёмъ мы работаемъ.

Мы окончили нашу ръчь. Изъ нея видно, что мы не сторонники современнаго пессимизма. Но мы и не оптимисты. Въ нашемъ міръ сколько зла, столько же и добра. А если зла актуально и больше, то добра больше потенціально; а потенція есть, во всякомъ случав, скрытая сила. Въ нашемъ мірѣ сколько бѣдствій и страданій, столько же счастія и радостей. А если страданій и больше, то есть довольно такихъ интенсивныхъ и высокихъ духовныхъ радостей, что вёсколько моментовъ ихъ могутъ покрыть продолжительное время страданій и примирить человёка съ ними. Въ нашемъ міръ сколько разрушающихъ силъ, столько и созидающихъ. Такой дуализмъ составляетъ всеобщій законъ бытія въ нашемъ міръ. Но дуализмъ есть низшій и подчиненный жизни принципъ; потому онъ долженъ нъкогда потерять свою 32

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. III.

486

силу исгладиться, уступивши мёсто господству высшаго начала единства. Тогда достигнется человёчествомъ полное правственное совершенство и счастіе, и слёдовательно осуществится правственный идеаль и придеть въ концу правственный прогрессъ. Ноэто не можеть статься на сей землё и въ настоящей жизни съ ея неизмённымъ закономъ дуализма; ето должно совершиться въ другой области и въ другой жизни. Главная причина какъ односторонняго пессимизма, такъ и односторонняго оптимизма, слёдовательно вообще ложнаго міровоззрёнія, заключается, по нашему мнёнію, именно въ томъ, что разсматриваютъ и обсуждаютъ нашу землю и земную жизнь отрёшенно отъ другихъобластей міра и другой жизни.

## КІЕВСКІЕ ЦЕРКОВНЫЕ СОБОРЫ.

Состоявшійся въ Кіевѣ въ прошломъ мѣсяцѣ севтябрѣ, по мысли высокопреосвященнаго м. Платона, съѣздъ епископовъ представляетъ собою явленіе, давно небывалое въ Русской церкви. Имѣя видъ помѣстнаго собора, съѣздъ архипастырей вызываетъ назидательныя воспоминанія, возбуж даетъ уврѣпляющія надежды. Послѣднія уяснятся и могутъ быть предметомъ размышленія, когда станутъ извѣстны плоды совѣщаній съѣзда. Теперь же, въ напутствіе къ размышленіямъ о недавнемъ Кіевскомъ соборѣ, напомнимъ о соборахъ, бывшихъ у насъ въ минувшіе вѣка, ограничиваясь впрочемъ только тѣми, какіе имѣли мѣсто въ Кіевѣ.

Въ ту пору, когда основалась Русская церковь, обы чай помъстныхъ соборовъ еще довольно твердо держался какъ на Востокъ, такъ и на Западъ, какъ обычай каноническій, освященный прим'вромъ всей христіанской церкви, начиная съ первыхъ въковъ ея. Еще держались въ обычав помъстные соборы въ митрополіяхъ, хотя и не ежегодные, какіе требовались болёе древними правилами церкви. Въ Царьградъ при патріархіи еще съ 5 въка существоваль συνόδος ένδημοῦσα, т. е. постоянный соборъ изъ епископовъ, прівзжающихъ въ столиду, пребывающихъ въ столицв. Этотъ постоянный соборъ долженъ былъ со временемъ по. вліять и дъйствительно повліяль на уменьшеніе нарочитыхъ, повременныхъ соборовъ, но не на прекращение ихъ-Тавіе соборы, по особенно важнымъ случаямъ, продолжали созываться въ Константинополь, благодаря и самой силь

32\*

преданія о соборахъ болье давняго времени. Отъ Греція обычай помфстныхъ соборовъ и соборныхъ совъщаній перешелъ и къ Русской церкви. Обыкновенными соборами ел были соборы для избрапія епископовъ и особенно для поставленія ихъ, которое, по канонамъ, должно было совершаться двуми или тремя епископами, но очень неръдко совершалось и большимъ числомъ епископовъ Но кромъ этихъ обыкновенныхъ соборовъ были у насъ соборы, такъ сказать, чрезвычайные.-- по церковнымъ дъламъ общаго значенія и особенной важности. На этихъ соборахъ мы остановимся.

Первымъ соборомъ русской церкви можетъ считаться соборъ 991 г. Въ этомъ году прибыли изъ Греціи въ Кіевъ приславные, по просьбъ св. Владиміра, патріархомъ Николаемъ Хрисовергомъ м. Деонтій и епископы. Просвътитель Россіп приступиль къ введенію въ ней церковнаго **управленія чрезъ учрежд**еніе въ ней еплокопскихъ каеедръ и епархій '). Тесерь оно являлось дэловъ чрезвычейной важности и всеобщаго значения, какъ учреждение первыхъ каеедръ и епархій, полагавшее начало устройству церкви въ цвлой странв русской, гдв повымъ спископамъ предстояло довершать двло самаго просвещения Руси христіанствомъ, приводить въ ввръ п св. врещевию населения своихъ епархіальныхъ городовъ и областей. Естественно, что все это требовало обсужденій и совъщаній вь собраніяхъ, подобныхъ тёмъ, вакія имѣли мѣсто при прежнихъ совѣщаніяхъ св. Владиміра съ боярамя и старцами о принятіи самой ввры отъ Грековъ. Теперь въ этихъ собраніяхъ присутство-

<sup>&#</sup>x27;) Древпля новгородская явтопись относить поставление нервыхъ епархіальныхъ епископовъ или, что тоже, учреждение первыхъ епархій къ 991 г., говоря, что въ этомъ году прибилъ въ Русь м. Леонтій, поставленъ первый новгородский епископъ Іоакимъ Корсунянияъ, были поставлены епископы и по другимъ городамъ. Никоновская явтопись и Степенная книга относять учреждение м. Леонтиемъ нервыхъ епископскихъ казедръ и спархій къ 992 г. Очебь естественно, что влжное и нощое дъло началось въ 991, а кончилось въ 992 г.

вали митрополить и епископы. То были уже собрания церковнаго собора. Первое мёсто на соборѣ прянадлежало, безъ сомнёнія, самому начивателю святаго дёла. Просвётитель Россіи, здъсь-ва первомъ соборъ русской церкви, вапоминалъ собою св. царя Константина на первомъ вселенскомъ соборѣ. Весьма вѣроятно, что въ совѣщаніяхъ участвовали также бояре и старцы земскіе, какъ участвовали они въ прежнихъ совъщаніяхъ о принятіи въры, какъ участвовали вообще въ княжеской думъ объ устроенія земскомъ и уставахъ земскихъ. Между боярами, особенно изъ варяговъ, могли находиться бывальцы Цареграда, жившіе тамъ подолгу, знавомые съ греческою рёчью. Они то могли служить посреденнами при объясненияхъ св. Владимира съ греческими іерархами, хотя впрочемъ греческая рачь могла быть несовствиъ чуждою и самону Владиміру, женатому на греческой царевив. Само собой понятно, что митрополиту и епископань были объяснены мысли государя объ учреж. девіи кабедръ и епархій и выслушавы совѣты ихъ по этому дёлу, кавъ лицъ но только болёе знающихъ, болёе просвъщенныхъ, но и какъ призванныхъ исполнить мысли и желанія св. Владиміра и положить въ своемь лицъ начало церковному управленію въ землё русской. Каеедрою митрополита назначенъ не Кіевъ, а Переяславль Это помъщеніе кафедры митрополита не въ столицъ государства, и отдъльно въ другомъ городъ, имъдо предъ собой примъръ Бодгарія. По всей въроятности, оно означало также предоставление митрополиту Переяславля въ полную власть и собственность -- на его содержание, которое такных образомъ хорошо обезпечивалось'). Но также вполнъ въроятно, что Кіевъ

<sup>1</sup>) Посл'яднее можеть доказываться и тамъ, что Владиміръ, при двукратномъ распредбленія можду сыновьями удбльныхъ городовъ близнихъ и даленихъ ни разу и никому не назначаль Переяславля, что Переяславль получилъ удбльнаго кпязя только при Ярославъ, посл'я перенесенія митрополія (въ Кіевъ), что наконецъ въ Переяславской области и по утрежденія здбегь особой спархів продолжаль принадлежать митрополиту Кіевскому городокь Синелица.

причислялся въ спархіи митрополита. Затёмъ учреждены канедры въ важивйшихъ городахъ съ распредвлениемъ ихъ между прибывшими изъ Греціи или вновь поставленными на самомъ соборѣ епископами. Въ Новгородъ назначенъ епископъ Іоакимъ Корсунянинъ, въ Ростовъ-Иларіонъ. въ Черенговъ-Неофитъ, въ Владиміръ Волынскій-Стефанъ, вь Вѣлгородъ-Никита<sup>1</sup>). Назначение епископской каоедры въ небольшомъ сосёднемъ съ столицею городке Белгородъ можетъ объясняться тъмъ, что это былъ любямый городокъ Владиміра, который въ слёдующемъ 992 г. построиль здёсь крыпость, что быгородскій епископь, по близости къ Кіеву, могъ быть помощникомъ митрополита въ управленія, какъбы викаріемъ его, и пріфажать въ Кіевъ для служеній въ замбнъ митрополита, жившаго далье отъ Кіева. Есть возможность предполагать, что тогда же или ивсколько после при Владиміре же учреждевы были еще двѣ или три каеедры съ поставленіемъ дле нихъ епископовъ. Малое число каеедръ-восемь или девять на всю Россіюпредставляло собою явление, весьма отличное отъ того, что бывало въ Греціи, гдъ епископы были во всвхъ городахъ. Надо полагать, что трудность обезпечить содержание епископовъ была одною изъ главныхъ причинъ малочисленности ваеедръ, впервые учрежденныхъ при Владимірв, и следовательно чрезвычайной общирности первыхъ епархій въ Россія; но, разъ ставши особенностію епархіальнаго устройства нашей церкви, это дъло собора 991 г. и вообще въка св. Владиміра стало правиломъ на послъдующіе въка.

За назначеніемъ каседръ и спископовъ должно было послёдовать снаряженіе и отправленіе ихъ въ спархіальные города. Можно полагать, что одновременно съ этимъ состоялось первое распредёленіе Владиміромъ удёловъ между сыновьями, а затёмъ и первая разсылка ихъ по удёльнымъ городамъ, что это земское дёло было также пред-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Имена послёднихь трехъ извёстим только по поздивёшамъ язвёстіянь.

метомъ совѣщаній Владиміра на соборѣ 991 г., такъ что соборъ этотъ имѣлъ харакгеръ церковнаю и земскаю собора, что епископы, по крайней мѣрѣ яѣкоторые изъ нихъ, отправились въ свои города вмѣстѣ съ сыновьями Владиміра, чтобы совмѣстно съ ними устраивать и церковное и земское дѣло въ городахъ и областяхъ русскихъ, что для охраны и помощи молодымъ князъямъ и епископамъ даны надежные изъ бояръ съ отрядами дружинъ, также какъ и средства для устроенія дѣла церковнаго и земскаго').

Но соборъ 991 г. участвоваль еще вь одномъ важномъ двлё. Въ этомъ году, по древней лютописи, пришли къ Владиміру греческіе мастера строители, и начато строеніе великой каменной церкви Пресвятой Богородицы. Эти строители пришли, конечно, вмёстё съ м. Деонтіемъ и епископами. А церковь, начатая ими, имёла быть, по мысли Владиміра, первою по своему величію, богатству и врасотё, главною соборною церковью не только для Кіева, но и для всей русской земли. Само собой понятно, что вакладка или основаніе такой церкви совершилось торжественно, съ церковнымъ освященіемъ, съ участіемъ въ томъ интрополита и собора, что оно сопровождалось великимъ пиромъ, какой данъ былъ храмоздателемъ и любителемъ праздничныхъ пировъ св. Владиміромъ для митрополита, епископовъ, духовенства, бояръ и старцевъ и для народа.

<sup>&#</sup>x27;) Степенная книга (1,153) говорить, что в. князь Владимірь "совіщаль предварительно благій совіть съ м. Леонгіемъ, ежебы разділити ему землю Русскую въ насліці совіть съ м. Леонгіемъ, ежебы разділити ему землю Русскую въ насліці синовьямъ своимъ и устроити во градіхъ енисковы во исполнение благочестія", и что потомъ, посылая каждаго изъ смновей въ назначенный ему уділь, замовідаль имъ боліе всего забогиться объ утвержденія Хр. віры и въ семъ ділі "созітовати съ епископи". Віроятно, это собственное домышленіе автора Степенной книги, но домышленіе удачное, естественное. На чальная літопись первое разділение Владиміромъ уділовъ синовьямъ пріурочиваеть съ 988 г., какъ діло, слідовавшее за цілимъ рядомъ другихъ ділъ Владиміра, совершенныхъ въ тохъ же году, начиная съ похода на Корсунь. Но слявноють очевидно, что хронълогія замиси літописной здісь произемына и невадежна.

Ко времени собора 991 г. относится еще одно событіе, ;• упоминаемое въ позднихъ лѣтописяхъ. Это прибытіе въ Кіевъ пословъ отъ папы и затёмъ отправленіе Владиміромъ свояхъ пословъ къ нему. Если это извъстіе върво, то время прибытія папскихъ пословъ было удобное для Владиміра н русской церкви. Послы застали въ Кіевъ цълый соборъ греческихъ јерарховъ съ митрополитомъ во главѣ. Было кому повести бесёду съ послами о вёрё. И представляется ввроятнымъ, что эта бесвда ведена была по желанію Владиміра и въ его присутствіи. Плодомъ и памятникомъ этой бесъды и можетъ почитаться извъстное посланіе митрополита Леонтія въ латинамъ, заключающее въ себъ главнымъ образомъ обличение латинскаго обычая совершать евхаристію на опрёсновахъ, но также и нёкоторыхъ другихъ латинскихъ ученій. Форма посланія, обращепнаго именно "къ мужамъ римскимъ", даетъ поводъ заключать, что это пославіе, плодъ устной бесйды, было потомъ изложено и отправлено въ Римъ съ отвѣтнымъ посольствомъ отъ Владиміра къ паців. Впрочемъ въ тізхъже позднихъ літописяхъ Никоновской, Степенной книге есть известие о послахъ отъ папы къ Владиміру подъ 1000 г. и послахъ отъ Владиміра въ Римъ полъ 1001 г.

Вторымъ соборомъ времени св. Владиміра слёдуетъ считать соборъ 996 г. Къ этому году окончена начатая въ 991 г. постройка соборной церкви Пресвятой Богородицы. Это было величественное, небывалое на Руси, истинно монументальное созданіе благочестиваго князя, блиставшее богатствояъ, искусствомъ, святыней и красотой. Понятны радость Владиміра, видёвшаго окончаніе своего величественнаго дъла и его желаніе совершить освященіе церкви со всею торжественностію. По его призыву прибыли въ Кіевъ митрополить Леонтій и епископы и соборочъ совершили освященіе церкви въ присутствіи кпязя, бояръ и старцевъ людскихъ и многочисленнаго народа. Днемъ освященія было 12 мая и, по примёру греческой церкви, на воторый, безъ сомнёнія, указаля Владиміру русскіе святители-греки, день этотъ принято ежегодно праздвовать въ новоосвященной церкви. Въ новую церковь теперь же. вакъ надо думать, подожены мощи св. Климента, а можетъ быть также торжественно перенесены в мощи св. Ольги съ установленіемъ ежегоднаго помяновенія иля чествованія ея въ день кончины ся 11 іюля 1). Духовный восторгъ благочестиваго князя на торжестве освящения церкви выразился въ его молятвъ, занесенной въ лътопись. По торжествъ освященія церкви Владиміръ назначилъ ей десятину, давъ на это и запись. Весьма въроятно, что въ связи съ этою записью, дань быль въ главныхъ чертахъ и тотъ уставъ церковный, обсужденный совивстно съ митгополитомъ и соборомъ, который въ древнёйшемъ списке устава, возводится во времени м. Леонтія. Въ томъ же году, въ присутствіи епяскоповъ, Владиміръ праздновалъ освященіе церкви Преображенія въ Васильевъ, построенной кли начатой строеніемь, по благодарственному объту за избавленіе отъ напаленія Печенъговъ, а затъмъ, возвратясь въ Кіевъ, при стечени безчисленнаго народа, праздеовалъ день Успенія Божіей пиромъ и роздачей богатыхъ милостыней. Послѣ Матери этого следовало совещание съ епископами, описанное въ лътописи такъ: "умножплись разбои и епископы сказали Владиміру: почему не казнишъ разбойниковъ? Князь отвъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О присутствія митрополита и спископовъ при освященія Десатинной церкви говорять опать только поздція лѣтописи. Но ихъ свяд'тельство или домышленіе подкрупляется извустіемъ начальной лѣтописи о присутстви спископово въ Кіевть въ годъ освящения церкви. Перенесеніе мощей Климента въ Досятинную церковь естественийе всего отнести во времени окончація и освященія церкви. Такъ же слядуетъ думать о перевесенія въ эту церковь мощей св. Ольги, еслиби даже и не придавать значенія извъютня обильному разсказу о томъ Степециой вниги. Вообще слядуетъ полагать, что упоминаемый въ начальной лѣтописи подъ 996 г. съёздъ епископовъ сосгоялся не для совъта о разбойникахъ, по поводу котораго онъ упоминается, а именно для торжества освященія Десятинной церкви, и что совътъ ланага дълокъ добавочнымъ, случайнымъ.

чаль: боюсь грёха. Епископы сказали: ты поставлень оть Бога на казнь злымъ, а на милованіе добрымъ; достоитъ тебъ казнить разбойника, но съ исцытаніемъ. Послушавъ такого совъта. Владиміръ отмвнилъ виры (т. е. денежныя пени за разбон) и сталь казнить разбойниковъ. Но потомъ епископы и старцы сказали Владиміру: рать многая бываеть въ Руси; такъ лусть сборы съ виры идутъ на коней и оружіе. Владиміръ сказалъ: пусть будетъ такъ\*. Повятно, что перемвна въ соввтахъ епископовъ о мврахъ противъ разбойниковъ произошла послё новаго совещанія ихъ съ земскими старцами, которые вивств съ епископами и дають второй совътъ Владиміру. Такъ еще при Владиміръ полагался и утвержалася обычай церковно-земскихъ собраній и совъщаній, извъстный и въ послёдующіе въка. Можно полагать, что при Владимирѣ еще не одинъ разъ собирались въ Кіевъ митрополитъ съ епископами для церковныхъ торжествъ. при чемъ открывалось мёсто и для совёщаній ихъ съ квя. земъ и между собою по дъламъ въры и церкви въ новопросвъщенной страят. Такъ подъ 1004 г. Никоновская лътопись упоминаеть о сретикъ (въроятно богомиль зашедшемъ изъ Болгарія) Адріанъ внокъ и скопць, и о томъ, что митрополить Леонтій обличиль его и посадпль въ техницу и что Адріанъ потомъ раскаядся. Степенная книга прибавзяеть, что митрополить обличаль еретика соборию, что и естественно, ибо, какъ грекъ, онъ дъйствовалъ по обычаямъ греческой церкви, гдё всякая ересь обличалась соборнъ. О частыхъ съвздахъ епископовъ на церковныя торжества при Владимір'я можно заключать и изъ свид'ятельства Іакова монаха (въ "Похвалъ" Владиміру), что "празднуя евътло Господни праздники", щедрый и хлъбосольный князь "ставель три трапезы: первую митрополиту со епископы, черноризцы и попы, вторую нищимъ и убогимъ, третью себъ и боярамъ своимъ и всёмъ мужамъ своимъ".

При Яросдавъ, безъ сомнънія, происходили съъзды бдижайшихъ епископовъ напр. для хиротоній, а можетъ

494

.

быть и для освящения строимыхъ имъ храмовъ, особепно Софійскаго храма, при которомъ "уставлена" и перенесенная изъ Переяславля митрополія<sup>1</sup>). Но важнийшимъ соборомъ былъ соборъ 1051 к., на которомъ, по волъ Ярослава, соборомъ русскихъ епископовъ поставленъ митрополитъ Иларіонъ изъ русскихъ, а не грековъ, и собственною властью собора русской церкви, а не властью Константинопольскаго патріарха. Единовластвовавшій на Руси Ярославъ, въ сознания своего достоинства и своей силы, могъ сдълать это безъ затрудненія. А прямымъ побужденіемъ къ тому было для него то, что онъ имвлъ достойнвйшаго по высокому просвъщению и благочестию избранника на митрополію въ лицѣ пресвитера Иларіона, котораго и захотвлъ почтить саномъ митрополита, твмъ болве, что Иларіовъ былъ близовъ въ Ярославу, какъ его придворный священникъ. Памятникомъ торжества посвященія Иларіона. есть превосходное исповъдание Илариона, читанное на соборъ предъ поставленіемъ, какъ первый опытъ собственно русскаго догматическаго издоженія въры. Новый митрополить быль, въ присутствія Великаго князя, настоловань, т. е. возведенъ епископами въ Софійскомъ храмѣ на свой первосвятительскій столь (дро́чос) или каседру и прив'ятствуемъ провозглашеніемъ его епархіи и цѣлованіемъ.

<sup>1)</sup> Предположение о сътздахъ при Ярославъ слъдуетъ однако ограничить, --- и прежде всего -- по молчанию объ этомъ не только древнихъ, но и позднихъ лѣтописей. Даже въ Несторовомъ "Жития св. Бориса и Глѣба" въ разсказѣ о перенесении мощей ихъ въ Вышгородъ (послѣ 1020 г.) упоминается только о митрополитѣ Іоаниѣ и поповствѣ, но не епископахъ. Никоновская и Степенная книга не рѣшаются прибавлять епископовъ и, конечно, не напрасно. Скорѣе можно предполагать съѣзды съ 1036 г., въ которомъ Ярославъ сталъ единовластцемъ, и въ которомъ поставленъ, конечно, соборомъ Новгородский епископъ Лука Жидата. Ярославъ, но дѣтописи, "побилъ попи, превзлика же, черноризцы", но онъ не походнаъ на отца любовію въ большимъ празднитнимъ собраніямъ, на которихъ Владиміръ, по свидѣтельству Іакова монаха, ставилъ тралезу интрополиту и епископамъ. Ярославъ не былъ хлѣбосоломъ и слилъ даже скупымъ.

Тогда же онъ совершилъ 26 ноября освященіе церкви св. Георгія и съ соборомъ установилъ праздновать день освященія. Тогда же князь съ митрополитомъ и, конечно, соборнъ уставили совершить въ ней настолованіе и новопоставимымъ епископамъ<sup>1</sup>).

Поставленіе м. Иларіона не стало впрочемъ примёромъ для ближайшаго времени, такъ что митрополиты опять стали назначаться въ намъ изъ Греціи, гдв, надо позагать, и позаботились объ возстановлении усвоепного патріархіею права избирать и поставлять для Россіи митрополитовъ. Въ двяв соборовъ это обстоятельство весьмя важно. Если бы митрополиты избирались и поставлялись или даже только избирались въ Россіи (чтобы затемъ отправиться въ Грецію для поставленія, какъ было у насъ нёкоторое время потомъ), то это необходимо требовало бы созыва общихъ соборовъ избирательно - хиротонійныхъ или только избирательныхъ, если не каждый разъ по смерти митрополита, то все-таки часто. Такіе соборы или съёзды епископовъ могли бы отвры. вать мъсто для совъщаній и по другямъ дъламъ церквя, могли бы вообще вліять на укръпленіе обычая епископснихъ съвздовъ. Но, вакъ увидимъ далье, тогдашией раздробленной послѣ Ярослава Руси не въ пору было пользоваться такимъ благомъ. Волею или неволею ова BRELOK была отказаться отъ предоставленнаго ванонами митропольнымъ областямъ права избирать митрополитовъ изъ своихъ и соборомъ своихъ епископовъ, и получать ихъ изъ Греція и грековъ. Поэтому посать собора 1051 г. долго не было у насъ подобныхъ ему общихъ соборовъ. Но были соборы или съвзды не большіс. Не говоря здесь о само собою подразумѣваемыхъ для поставленія епископовъ и о вёроятныхъ съйздахъ послъ прівзда новыхъ митрополитовъ для представлевія имъ, за благословеніемъ отъ нихъ -- обозначимъ соборы или съвзды по какимъ либо особеннымъ случаямъ. Таковы:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проложное сказание о построения Георгиевской церкви съ замичаниями у преосв. Макария. Ист. Русск. Церкви т. I, стр. 67 и 275. Изд. 2-ос.

Соборъ или съёздъ 1072 г. по случаю торжества перенесенія мощей св. Бориса и Глёба изъ старой въ новую церковь въ Вышгородѣ. На торжество, при безчисленномъ стеченіи народа съ разныхъ областей русскихъ, собрались старшіе князья Изиславъ, Святославъ и Всеволодъ Ярославичи, многіе молодые, мвтрополитъ Георгій, епископы черниговскій, переяславльскій, бѣзгородскій и юрьевскій, множество духовенства и вноковъ съ игуменами во главѣ, въ числѣ ихъ и преп. Өеодосій Печерскій. Безъ сомвѣнія, послѣ торжества, соборию установленъ и новый праздникъ въ честь св. Князей 2 Мая (день перенесевія) въ дополненіе къ прежнему празднику 24 Іюля, установленному при м. Іолняѣ І и князѣ Ярославѣ.

Соборъ или съвздъ 1089 г. на торжество освящения великой Печерской церкви. Оно совершево 14 августа и. Іоан номъ II съ епископами черниговскимъ Іоанномъ, ростовскимъ Исајею, юрьевскимъ Антонјемъ и бългородскимъ Лукою, которые едвали не всъ были изъ пострижниковъ Печерской обители и хотвли утвлиться торжествомъ освящения великолъпной, небеси подобной, церкви въ родной имъ обители. По летописи, м. Іолинъ II былъ замечательнейший изъ всёхъ митрополитовь Грековь. "Выль онь мужь искусный въ квигахъ и учени, милостивъ въ убогимъ и вдовицамъ, дасковъ ко всякому, богатому и бедному, смиренъ, кротокъ, обладалъ даромъ слова, утвшалъ печальныхъ святыми бесвдами и быль вообще таковъ, какого и прежде не было на Русп и и послё не будетъ". Необходимо предполагать, что просвёщенный и ревностный первосвятитель быль двятелень и въ управления, любилъ видываться и совъщаться съ епископами для блага церкви и что съ этою целію онъ созываль ихъ на соборы. Это даетъ заключать и извъстное каноническое твореніе его (въ записи отвътовъ его, сдъданной Іаковомъ Монахомъ), въ которомъ есть и правила о соборакъ. Такъ правило 32-е гласитъ: епископовъ, которые не слушаются своего митрополита, будучи призываемы имь на со**49**8

боръ, "посварити отеческвиъ наказаніемъ". Правило 33-ее: "умножать число епископовъ въ русской землё, особенно тамъ, гдё много народа и городовъ, было бы любезно, но иначе возможно это, какъ если то будетъ угодно первопрестольнику русскому и собору страны". Въ сказанія Симона объ освящения Печерской Церкви 1089 г. замѣчается, что прибывшіе на это торжество епископы сказали м. Іоанну II: "насъ приглашали посланные отъ тебя, и мы не смѣли преслушаться твоего повелѣнія". Возможно, что упомянутое каноническое твореніе или церковное правило м. Іоанномъ II, если не въ цѣломъ содержаніи своемъ записанномъ Іаковомъ, то въ болѣе общихъ и главныхъ чертахъ преподано было первымъ и епископамъ на какомъ либо соборномъ совъщавіи.

Соборъ вли съвздъ 1091 г. на торжество открытія мощей пр. Өеодосія Печерскаго. Здёсь были переяславскій еписвопъ Ефремъ (вёроятно правившій и митрополісю при отсутствія тогда митрополита, по смерти Іоанна III), Стефанъ владимірскій, Іоавиъ черниговскій, Маркъ юрьевскій, нгумены, иноки и многіе христіане. Послёдовавшее въ 1008 г. причтеніе преп. Өеодосія въ лику святыхъ, совершилось, говорить летопись, по напоминаніямь о томъ со сторовы печерскаго игумена Өсоктиста в. князю Святополку, который посель.13 м. Никнфору вписать Феодосія въ синодивъ, а митрополить повельла тоже сделать и по всемь спископіямь, и всв епископы съ радостію исполняли это. Подобное замъчаніе дітопясца какъ будто ведетъ къ заключенію, что могля обходиться безъ собора и въ таконъ важномъ случав, какъ канонизація знаменитаго святого, если впрочемъ вписаніе въ синодикъ можетъ быть понимаемо, какъ канонизація.

Съвздъ еписковъ 1096 г. Въ этомъ году в. князь Святополкъ и Владиміръ Мономахъ звали въ Кіевъ безпокойнаго Олега Черниговскаго "да порядъ положимъ о русской землю предъ епископыи предъ изумены и предъ мужи отецъ нашихъ и предъ людьми градскими". Но гордый князь "воспріимъ смысль буй и словеса величава, рече сице: нѣсть мене лѣпо судити епископомъ, ли игуменомъ, ли смердомъ, и не восхотѣ ити къ братомъ своима <sup>1</sup>). Этотъ разсказъ лѣтописи напоминаетъ прежде всего о столько извѣстномъ миротворномъ и совѣтливомъ участіи нашихъ митрополитовъ, епископовъ, игуменовъ, иноковъ и священниковъ въ тогдашнихъ княжескихъ и земскихъ дѣлахъ. Но оно располагаетъ въ предположенію, что въ извѣстныхъ случаяхъ могли созываться нарочитые съѣзды или собранія епископовъ и др. духовныхъ лицъ для участія въ такихъ дѣлахъ.

Съёздъ 1113 года. Это былъ годъ смерти в. вн. Святополка. Въ слъдъ за ней въ Кіевъ произошелъ большой изтежь въ народъ, сопровождавщийся гробеженъ тысяцкаго Путяты, жидовъ, которымъ прежде покровительствовалъ корыстолюбивый внязь, и др. Лучшіе віевляне послали просить Владиміра Мономаха поспъшить въ Кіевъ на великовняжескій столь. Когда онъ прибыль въ Кіевъ, то здъсь встрътили его м. Никифоръ съ епископы и со всёми Кіевлянами съ честію великою; свлъ Мономахъ на столв отпа своего и всть людя были рады, и превратился мятежъ <sup>3</sup>). Быть можеть събадь этоть состоялся по случаю бывшихь около этого времени двухъ епископскихъ поставленій. Но можно предполагать и то, что м. Нивифоръ жедалъ соборнымъ торжествомъ ознаменовать вокняжение Мономаха, котораго глубоко уважалъ и за личныя достоинства его и по вниианію въ его царскому происхожденію по матери — греческой царевив. Существуеть предание о царскомъ вънчани Мономаха, совершившемся чрезъ принесшихъ царскія регалія греческихъ епископовъ.

Соборъ 1115 г. по случаю торжества втораго перенесенія мощей Св. Бориса и Глібба въ новую, каменную и большую церковь въ Вышгородъ. На торжества, съ Моно-

\*) Ип. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лавр. 222; Ипат. 16 д. Изд. 1871 и 1872 г.

махомъ во главъ, присутствовало много князей, затъ́мъ м. Никифоръ, епископы червиговскій Өеоктистъ, переяславльскій Лазарь, бългородскій Никита, юрьевскій Давіилъ и полоцкій Мина со множествомъ духовенства, также бояре, старѣйшины отъ всѣхъ краевъ земли русской и несчетное множество народа. По принесеніи раки Св. Бориса въ церковь, возникъ между князьями споръ о мѣстѣ, гдѣ поставить ее, рѣшенный жребіемъ, по предложенію митрополита и епископовъ. Послѣ литургіи, окончившей торжество, былъ трехдневный праздникъ съ великими угощеніями. Послѣ 1115 г. не встрѣчается указавій на выдающіеся съѣзды епископовъ, кромѣ обыкновенныхъ, предполагаемыхъ при обозначаемыхъ поставленіяхъ епископскихъ.

Соборь 1147 г. Въ этомъ году великій князь Изаславъ Мстиславичъ, только что предъ твмъ занявшій Кіевскій престоль, задумаль устроить поставление митрополита изъ русскихъ и соборомъ русскихъ епископовъ. Въ Кіевъ уже два года не было митрополита; бывшій митрополить Михаиль Грекъ въ 1145 году утхаль въ Царьградъ и не возвращался оттуда. Случая долгаго отсутствія мятрополитовъ въ Кіевъ, за повздкой ихъ въ Царьградъ или замедленною присылкою оттуда новаго митрополита на мёсто умершаго, бывали и прежде, по это обстоятельство само по себъ могло бы и не дать повода къ поставлению мятрополита изъ русокихъ и въ самой Россія. Но теперь отъвздъ митрополята представляль нёчто особенное. Митрополить Михаиль быль однимъ изъ хорошихъ митрополитовъ. Не одивъ разъ онъ принималь участие въ усмирения ссорившихся внязей; первый изъ митрополитовъ проявилъ свое вліяніе въ утишеніи волненій въ Новгородъ и, сколько извъстно, первый предпринималь повздку изъ митрополіи въ далекій Новгородъ для усповоенія города. Но время его было труднымъ, всявдствіе до врайности усложнившихся вняжескихъ споровъ и усобицъ. Ставъ митрополитомъ при великомъ князѣ Мстиславъ Мономаховичъ (1125-1132), Михаилъ. повидимому,

быль въ добрыхъ отношеніяхъ къ этому умному и благочестивому внязю и его семьв. Онъ содвиствоваль его мысли объ учреждении отдёльной епископія въ Смоленска, гла выявлено было Мстиславомъ и особое княжение для сына его Ростяслава, действительно учредиль эту епископію въ 1137 г. совмвстно съ Ростиславомъ '). Какъ Грекъ, онъ, надо полагать, считаль домь Мономаха, родственный греческому царскому дому, имъющимъ более высокое право на Кіев-. скій престоль, чёмь другіе вняжескіе доны. Поэтому едва ли онъ былъ благосклоненъ къ Всеволоду Ольговичу, за. нявшему Кіевскій престоль съ 1139 г., хотя, по долгу пастыря, и мирилъ съ нимъ князей. Близкій съ Нифонтомъ новгородскимъ, почитателемъ Грековъ и знатокомъ церков. ныхъ правилъ, Михаилъ не могъ, конечно, не гизваться на Всеволода за насильственный поступокъ его съ Нифонтомъ въ Кіевв, гдъ Всеволодъ 9 мъсяцевъ продержалъ Нифонта въ заключения. Очень возможво, что до Михаила доходили также жалобы на злоупотребленія и неправды Всеволодовыхъ тіуновъ, и митрополитъ, по долгу печалованія, заступался за обидимыхъ и обличалъ Всеволода \*). Послъдній, судя по его гордому характеру, васлёдованному отъ отца, ве слушалъ митрополита. Все это, вивств съ нескончаемыми безпокойствами изъ-за вняжескихъ усобицъ, усиленно продолжавшихся не смотря на старанія митрополита унять ихъ, могло и быть поводомъ къ отъвзду его въ Царьградъ въ

Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. Ш.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Возможно, что это учреждение новой спархия, какъ и другихъ новихъ енархий, совершилось не Сезъ собора, согласно извъстному намъ правилу достопа илтнаго м. Іоанна II.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Извѣство, что въ Греція императорами и законами предоставлено Обло спископамъ шпрокое право и виъстъ емпьиено въ долгъ, оказывать защиту, застуниячество всёмъ обвдинымъ и угнетаемымъ. Миханлъ, какъ гречесвій іерархъ, безъ сомятнія, сознавалъ такое право и такой долгъ, какъ сознавали и лучшіе другіе митрополити. А при Всеволодъ были поводы въ предълвленію интроиолитомъ такого права и долга, нбо въ его время народъ теривлъ отъ угнетеній и обидъ, послёдствіемъ которыхъ и быль страшный бунгъ по вокилженіи преемника Всеволодова Игоря.

1145 г. Но митрополить желаль дать почувствовать Всеволоду силу своего гизва при отъвздв. Онъ запретилъ архіерейское служеніе въ Софійскомъ соборъ и взяль отъ епископовъ рукописание, по которому они обязывались не служить въ соборв въ отсутствіе митроподита ). Неустройства въ цареградской патріархія, которыя засталь въ ней Михаиль по прівздѣ сюда, зядержали его можеть быть болве, чёмъ онъ предполагалъ. Когда затемъ въ 1146 г. заняль Кіевскій престоль Изяславь Мстиславичь, то ему не могло быть пріятно начинать княженіе при какомъ-то интердиктв, тяготввшемь надъ твмъ соборнымъ храмомъ, гдв онъ вступаль на великовняжескій престоль. Пожлавь около года и не дождавшись вёстей отъ митрополита. Изяславъ задумаль устроить поставление митрополита изъ русскихъ русскимъ церковнымъ соборомъ, который и созвалъ онъ въ Іюль 1147 г. Эготь сывлый князь, не стёснявшійся обычаями старяны и въ государственныхъ, между-княжескихъ отношеніяхъ, счель возможнымъ и нь церковномъ дѣлѣ отрвшиться отъ старины, по которой митрополоты присылались намъ изъ Греціи. Избравникомъ его на митрополію былъ Климентъ "схимникъ, книжникъ и философъ", слъдовательно, вообще достойный вавдидать. Изаславъ хотвлъ, чтобы поставленіе его совершилось дона безъ испрошенія на то благословенія патріарха, котораго, какь но безъ основанія могъ думать Изяславъ, патріархъ и не далъ бы. (пять) русскихъ епископовъ соглашалось Большинство исполнить волю князя, слёдуя за митнісмъ Онуфрія епископа черниговскаго, утверждавшаго, что, по канонамъ церкви, соборъ епископовъ страны можетъ поставлять митрополитовъ для нея. Не соглашалось на это меньшинство (три) во главѣ съ Нифонтомъ елископомъ новгордскимъ, который требоваль, чтобы Клименть отправился въ Царьградъ

<sup>•)</sup> Это рукописание могло быть всяго опять на собора или созыва еписконовь предъ отваждомъ митрополита въ Грецію.

за благословеніемъ и напоминалъ о рукописаніи, данномъ м. Мяханду, воспрещавшемъ самое служение епископское въ Софійскомъ соборв, гдв должно совершиться посвящение митрополита. Онуфрій, повидимому, хотвлъ однимъ способомъ разрѣшить оба возраженія, убѣдивъ прочихъ епископовъ. что въ замёнъ благословенія патріаршаго Климентъ можетъ быть поставленъ головою св. Климента, находившеюся въ Деситивной Церкви, и что, сиздовательно и самое посвищение можетъ быть совершено въ этой церкви, а не въ Софійскомъ соборв, гдв новый митрополить, какъ уже поставлевный и законный, будеть въ правъ служить съ другими епископами, не стисняясь рукописаніемъ 1). Такъ и сдилано. Но Нифонть съ единомысленными епископами не покорился Кляменту, продолжалъ требовать, чтобы онъ шелъ за бдагословеніемъ въ цатріарху, об'вщая въ такомъ случав Π0слушаніе. Произошло раздѣленіе между епископами и смута, усложнившаяся визшательствоиъ внязей, начиная съ Юрія Долгорукаго, который, захватывая Кіевъ у Изяслава, изгонядъ и Климента. Смута продолжалась около 17 дътъ до 1164 г., когда наконецъ возстановленъ старый порядовъ присылки митроцолитовъ изъ Греціи, и она-то служитъ наиболве простымъ объясненіемъ того, почему порядовъ этотъ такъ кръпко держался во весь Кіевскій періодъ нашей исторіи, когда, при разрозненности князей, очень трудно было устроивать на Руси согласное избраніе митрополита собственнымъ церковнымъ соборомъ.

Ко времени смутъ, вызванныхъ двломъ м. Климента, относится еще одно событіе, находившееся, по всей въроитности, въ связи съ нимъ. Выше упоминали мы объ учрежденіи въ 1137 г. епископіи въ Смоленскъ, съ отдъленіемъ его и смоленской епархіальной области оть епископіи переяславской. Когда въ 1149 г. м. Климентъ вызвалъ изъ

33\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Л'ятонись не говорить, где совершилось поставление Кличента; полагать надо, не въ Софійской, а Де-ятинной церкви.

Новгорода въ Кіевъ епискода Нифонта и заключилъ его въ Печерскомъ монастырв, то онъ не могъ оставить безнака. заннымъ и Мануила Смоленскаго, подобно Нифонту, не признававшаго власти Климента. Митрополить зваль Мануила въ Кіевъ, посыдалъ за нимъ, но грекъ-епископъ не имълъ такого мужества, какъ Нифонтъ, чтобы явиться на судъ митрополита и, какъ говоритъ лётопись, "бёгалъ предъ Климомъ". Чтобы навазать непокорваго митрополиту, оставалось запретить ему служение или отръшить отъ епархия, при чемъ послъдняя передана была или предположена къ передачв переяславскому епископу, въ епархія котораго принадлежалъ Смоленскъ прежде-до учреждения въ вемъ отдъльной епископіи. Понятно, что въ эти виды митрополита входилъ и переяславскій спископъ Евоимій, какъ въ качествъ сторонника митрополита, такъ и въ интересахъ своей ецископіи. Въ отвётъ на такой замысель Мануиль съ споленскимъ княземъ Ростиславомъ-Михаиломъ Мстиславичемъ составили 30 севтября 1150 г. грамоту, которою подтверждалось самостоятельное существование смоленской епископіи, установленной м. Михаиломъ 1137 г. Полагая влятву 318 отецъ Никейскаго собора на твхъ, кто дерзнуль бы разрушить грамоту, Мануиль прибавляеть: .или епископъ, который начнетъ, несытствомъ, хотя ити въ Переяславль и сію епископію приложити къ Переяславлю, да буди ему влатва, яже се прежде писана и святаго митрополита русскаго Михаила, иже составилъ сію епископію". Съ своей стороны князь Ростиславъ того же 30 сентября 1150 г. далъ смоленской епископіи уставную грамоту, которою отлично обезпечиваетъ содержание ся разными сборами, пошлинами и доходами и прибавляетъ, что если кто разрушить смоленскую епископію и приложить ее опять къ переяславской епископіи, то князь отниметь всв данные ей доходы, и, предоставляя разрушителя суду св. Богородицы (соборная епископская церковь была – Богородичная) и

клятвамъ свв. отцевъ, самъ будетъ чистъ отъ сего гръха '). Прочно обезпеченная содержаніемъ, огражденная грамотами и клятвами, смоленская епископія сохранилась, тамъ болёе, что Ростиславъ смоденскій имѣлъ возможность оградить свое двло и властію брата своего великаго квязя кіевскаго Изаслава. Именно въ слъдующемъ же 1151 году овъ приглашенъ былъ въ Кіевъ Изяславомъ и дядей Вачеславомъ на совътъ и помощь противъ Юрія Долгорукаго и союзвыхъ съ нимъ князей. Прибывъ въ Кіевъ съ своимъ смоленскамъ полкомъ. Ростиславъ принятъ былъ Изяславомъ и Вичеславомъ съ большою любовью, участвовалъ въ битвахъ съ Юріемъ и его союзниками, окончившихся полвою побъдою Изяслава, послъ которой Вячеславъ, Изяславъ и Ростиславъ съ великою честію въёхали въ Кіевъ, торжественно встрёчены здёсь м. Климентомъ и многими другими святителями, игуменами я священняками, поклонялись св. Софіи вієвской и са. Богородицъ Десятивной и праздновали счастливое событіе въ великомъ веселія и великой дюбви <sup>2</sup>). Естественно, что Ростиславъ, пользуясь самымъ собраніемъ митрополита и святителей, сообщиль теперь о двлв своей смоленской епископіи, которое считаль такъ важнымъ и дорогимъ для себя, а Изяславъ, любя брата, много обязанный ему своей побъдою надъ Юріемъ, укръпнышею его на кiевскомъ престояв, безъ сомнѣнія, не отказался своею властію великаго князя склонить такъ много обязаннаго ему митрополита Климента и самый соборъ святителей признать дело Ростислава о неприкосновенности смоленской епископіи. Тутъ-то впору могли вспомнить и правило достопамятнаго м. Іоанна II, что для учрежденія епархіи требуется согласіе государя страны и собора. Государь

<sup>1)</sup> Дополн. въ Акт. Историч. т. I № 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Этотъ съйздъ епископовъ, встричаемый въ Біеви въ данное время, представляль взъ себя или соборъ, созванный Климентомъ для устройства дилъ митрополін при тогдашнихъ смутахъ, или съйздъ по поводу княжескихъ дилъ, подобный съйзду 1113 года.

удъльный князь Ростиславъ и великій князь Изаславъ были согласны, безъ сомивнія, согласились съ ними митрополитъ и соборъ.

Соборы 1157 и 1162 гг. для суда надъ ростовскимъ епископомъ Несторомъ. По правидамъ церковнымъ судъ надъ епископомъ митрополитальной области долженъ совершаться митрополитомъ совывство съ соборомъ изъ епископовъ этой области. До настоящаго случая извъстны у насъ только два примъра суда надъ епископами. Первый былъ при м. Ефреми, который въ 1055 г. судилъ Новгородскаго епископа Луву Жидяту. Лука обвиненъ былъ въ какихъ-то "неподобныхъ рвчахъ", взведенныхъ на него отъ его ходова Дудики и его друзей клеветниковъ Демьява и Космы. Митроподить Ефремъ вызваль Луку въ Кіевь, осудиль его и приговорият въ заключенію, въ которомъ и просидіять Лука три года. Но въ 1058 г. Лука успълъ оправдаться и возвратился на кассдру, а клеветниковъ постигла страшная казнь. Дудикъ уръзали носъ и объ руки и онъ бъжалъ "въ намцы". Тогда же и собщникамъ Дудики "воздано достойное злодвянію ихъ". Летопись, къ сожаленію, не говоритъ, какъ производились суды вадъ Дукою, первый 1055 г., на которомъ онъ осужденъ, и второй 1058 г., на которомъ оправдань: т. е. были ли это единоличные суды митрополита или суды соборные. Можно подагать, что первый несправеливый судъ былъ поспъшный, слъдовательно, скоръе единоличный судъ м. Ефрема, но что второй, болте внимательный и правдивый, былъ соборный. При и. Ефремъ въ Кіевъ слъдуеть предполагать соборь или съъздъ епископовъ по случаю вторичнаго освященія Кіево-Софійской церкви, ввроятно, по случаю какого-либо обновления ea. Съвздъ этотъ могъ совпасть съ съвздомъ внязей '). Ha



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О съчедъ князей Изяслава, Святослава и Всеволода упомняется подъ 1057 и 1059 гг., прачемъ одинъ изъ нихъ могъ простираться и на 1058 г.; га събъдъ 1059 года внязья братья освободния изъ давняго заточенія дядо своего

этомъ-то соборв или съвздв, по всей ввроятности, и было, по просьбъ самого Дуки или по требованію князей и епископовъ, вторячно обсуждево дъло Луки, и онъ оправдавъ. Для характеристика своего времени дёло еп. Луки представляеть двъ черты, каковы: кара 3-хъ-дътняго заключенія, едвали сообразная съ канонами, и жестокая кровавая казыь надъ клеветниками, напоминающая обычая Византін, гдъ подобныя казни были довольно обывновенны, иногда даже и по отношению въ высокопоставленнымъ лицамъ, и откуда эти пріемы расправы переходили и въ Русь. Второй примёръ суда надъ епископомъ представляетъ судъ м. Климента надъ Нифонтомъ новгородскимъ, который, за непокорность митрополиту, въ 1149 году также присужденъ былъ въ завлюченію въ печерскомъ монастыръ. Былъ ли онъ соборный, опять неизвёство по детопися. Естественно представлять, что м. Климентъ могъ дъйствовать въ согласіи съ епископами собора 1147 г., предъ которымъ оказывался виноввымъ Нифонтъ, ему не подчинившійся. На этотъ разъ кара заключенія облегчена была уже твиъ, что Нифонтъ помв. щенъ въ печерскомъ монастырй, гдй прежде приналъ постриженіе и гдѣ его уважали. Переходимъ къ дѣлу ростовскаго епископа Нестора. Извистный, какъ епископъ ростовскій, съ 1149 г., Несторъ въ 1156 г. подпалъ какимъ-то обвиненіямъ отъ домашнихъ его и отъ самого князя владиміро-ростовскаго Андрея Боголюбскаго, который послаль его на судъ къ м. Константину I, только что тогда прибывшему въ Кіевъ. Здёсь находились тогда Мануилъ смоленскій и Косма полоцвій, соборовавшіе по дёлу Климента и его рукоположения. Понятно, что этимъ же соборомъ производнася судъ и надъ Несторовъ, который и обвиненъ и лишенъ епископіи. Въ слёдующемъ 1157 году Несторъ

Судислава, можеть быть, по печалованию епископовъ. Объ освящения же Софійскаго собора при м. Ефремѣ — извѣстиа запись въ "Мстиславовомъ" Еваниелия XII в.

вторично просиль суда и быль оправдань, но изь за спора о поств (о чемъ ниже) опять изгнанъ Андреемъ Боголюбскимъ, отдавшимъ казедру въ 1158 г. новому епископу Леону. Еще разъ судъ по дълу Нестора происходилъ, надо полагать, при преемникъ Константина м. Өеодоръ около 1162 г., и на этотъ разъ судъ произведенъ былъ, какъ полагать, большимъ соборомъ, при чемъ тщательно Baio быля испытуемы обвинения на епископа, предъявляемыя со стороны свидътелей изъ ростовской епархіи, въ присутстви самаго великаго князя Ростислава, и даже посла греческаго царя, пришедшаго, въроятно, съ митрополитомъ 1). Соборъ оправдалъ Нестора, возвращалъ ему епископію и составиль грамоту объ этомъ. Но Андрей Боголюбскій, любившій держать себя независимо отъ всъхъ, не призналъ соборнаго суда. Несторъ отправился въ Царьградъискать суда. у патріарха и его собора; патріархъ Лука Хрисовергъ съ соборомъ оправдалъ Нестора, а въ грамотъ къ своимъ Андрею Боголюбскому выражался, между прочимъ, что патріврху и его собору собственно и не подобало обсуждать вновь дело Нестора, какъ многажды оправданнаго мъстнымъ соборомъ русской митрополіи, ибо, по правиламъ церковнымъ, епископъ всегда судится соборомъ мъстной митрополіи; но патріаршій соборъ, уступая мольбамъ Нестора, тщательно обсудиль его дело и вполне соглашается съ оправдательнымъ приговоромъ кіевскаго собора. Это было доброе назидание Руси относительно авторитета мёстнаго собора. Андрей Богодюбскій не принядъ однакоже Нестора, судьба котораго затёмъ неизвёства.

Соборъ 1168 г. по поводу споровъ о постѣ въ среду и пятокъ. – Долго въ Русской церкви ве было догматиче-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Извістія о Несторії въ літописяхъ спутанны. О соборномъ судії по его ділу говорить извістная грамота натріарха Луки Хрисоверга въ Андрею-Боголюбскому ок. 1162 г., гді иженно выражено, что соборный судь производился мнонажем.

скихъ или обрядовыхъ споровъ, которые даваля бы поводы въ созыву соборовъ. Послушная, за исвлюченіемъ цемногихъ случаевъ, јерархической власти церкви греческой, русская церковь, въ лицъ ся пастырей и болъс свъдущихъ и разумъющихъ христіанъ, послушно воспринимала готовое, закончениое содержаніе догматическихъ въроопредъленій и богослужебныхъ установленій. Передумывать по своему, самостоятельно изслёдовать это содержание не чувствовалось потребности, да и не въ пору было русскимъ христіанамъ при тогдашнемъ состояніи умственваго развитія ихъ, а правидьность разумћиія догнатовъ и уставовъ церкви у болѣе просвъщевныхъ представителей и членовъ церкви ограждалась темъ же послушаніемъ и благочестіемъ. Такимъ образомъ у насъ въ первые въка нашего христіанства не было ересей. Если были еретики, то захожіе, вавовы упомянутый Адріань и подобный ему Дмитръ, варочемъ покаявшійся посль обличенія его митрополитонъ въ 1123 г. и можеть быть именно на соборв. Если быля вопрошанія о разныхъ предметахъ вѣры и особевно практики церковной, то они имвли болве частный хараятеръ и разрѣшались единоличными отвѣтами и указаніями авторитетныхъ лицъ, каковы особенно митрополиты, епископы и другія представительныя лица, хотя въкоторые изъ такихъ отвътовъ и указаній и становипотомъ общимя правидами. Во всякомъ сдучав ЛИСР они не давали повода къ спорамъ и волненіямъ. Иначе проязощао съ вопросомъ о постъ въ среду и пятокъ, т. е. вопросонъ о томъ, въ какіе праздниви, случающіеся на эти дни, слёдуетъ разрёшать постъ, такъ что данвый вопросъ назывался иначе вопросомъ о праздникахъ. Въ Греціи существоваля въ этомъ отношения разные обычая, ставшие извъстными и на Руси. У насъ, повидимому, рано возобладаль, такъ сказать, нанболве льготный обычай, по которому постъ въ среду и пятокъ разрѣшался для всвхъ праздниковъ Господскихъ, Богородичныхъ и нарочитыхъ Святыхъ.

Въ этомъ смыслё данъ отвёть о постахъ велякому князю Изяславу Яросдавичу преподобнымъ Өеодосіемъ, который ввель упомянутый обычай и въ своемъ Печерскомъ монастыръ. Преподобный Өеодосій ссылался въ этомъ случав на преданіе св. Огецъ, на студійскій уставъ, а благоприличіе разрѣшенія поста въ упомянутые праздники, на основании того же предания, объясняль твив, что ихъ слёдуетъ "праздновати свътло". Вопросы о постахъ въ среду и пятовъ поднимались и потомъ, но разрѣшались безъ споровъ съ предоставлениемъ доброй волв вопрошающихъ поститься или не поститься въ праздники, случающіеся въ среду и училъ Несторъ Ростовскій. Возвратясь пятокъ. Не такъ оправданнымъ съ кіевскаго собора 1157 г. вь свою епархію, онъ, повидимому, захотвлъ показать свою власть или ревность по благочестію и запретиль разрѣшать посты во всѣ праздничные дни, исключан Рождества Христова и Богоявленія, ссылаясь, какъ полагаютъ, на примъръ церкви константинопольской. Понятно, какъ тяжелымъ должно было показаться это новое и строгое распоряжение. Въ ту пору къ церковнымъ заповъдямъ о постъ относились не такъ, какъ многіе отвосятся теперь. Принятые посты соблюдались строго. Съ принятіемъ новаго правяла о постахъ приходилось бы дъйствительно держать ихъ во всв праздники, исключая двухъ. Тяжело было это и самому квязю Андрею Воголюбскому, благочестие вотораго не позволило бы ему легко относиться въ новому правилу о поств. А этимъ правиломъ какъ бы помрачалась "свътлость" праздвичныхъ дней. Князь, поддерживаемый сочувствіемъ встахъ, изгналъ Нестора изъ епископіи, и въ слёдующемъ году принялъ на ростовскую канедру новаго епископа Леона. Но и онъ не долго остался на ваеедря. Въ слъдующемъ году онъ изгнанъ ростовцами и суздальцамя, "зане, говорять лётопись, ум. бяше церкви, грабяй попы". Вскоръ онъ снова ножилъ возвратился на каеедру, но въ 1162 г. опять изгнанъ изъ-за спора о постъ въ среду и пятокъ, вновь принятъ

"раскаявшимся княземъ", но уже на одинъ Ростовъ безъ Владиміра и Суздаля, ибо въ эту пору Боголюбскій задуналъ основать во Владиміръ новую канедру, о чемъ будетъ ръчь ниже. Теперь же замѣтимъ, что отправивъ грамоту къ патріарху по двлу о казедов владимірской. Боголюбскій говорать въ ней и о прежде изгнанномъ Несторъ, также о постъ въ среду и пятокъ. Тогда-то и Несторъ, вторично оправданный м. Өеодоромъ, отправился къ патріарху искать оправданія и по прежнимъ сбвиненіямъ, и по вопросу о поств. Мы упоминали, что патріархъ оправдалъ Нестора, и въ томъ же посланія разръшиль вопрось о постъ въ среду и пятокъ въ томъ смыслъ, что его слъдуетъ безусловно разръшать только въ праздники Рождества и Богоявленія, а въ прочіе даи праздничные можно допускать только накоторое послабленіе поста, и что вообще въ такихъ случаяхъ, какъ церкви, надобно ве опредъленныхъ точвыми правилами спрашивать местнаго епископа и сообразоваться съ его волею. Послъ этого Андрей Боголюбскій, державшій четыре мъсяца Деона въ епископіи въ Ростовъ, сталъ просить его разръшить постъ во всъ дни отъ Воскрессиия Христова до недвая всвхъ святыхъ; Леонъ не соглашался и дозволялъ разрѣшить постъ только въ недѣлю "порозную" т. е. въ свътлую седмицу. Тогда князь опять изгналъ его изъ своей земли. Леонъ пришель въ Черниговъ въ внязю Святославу Ольговичу, который утвшиль его и отпустиль его въ Кіевъ къ князю Ростиславу. Но въ 1164 году Леопъ опять RBляется въ Суздалъ. Встръченный нъкоторыми недоброжелательно уже потому, что заняль престоль при живоюъ еп. Несторъ, оправданномъ патріаршимъ соборомъ, Леонъ скоро объявилъ свой законъ о постъ въ среду и пятокъ, еще болъе суровый, чэмъ прежній Несторовъ, чэмъ патріаршій, не разръшая поста даже для праздниковъ Рождества Христова и Крещенія, есля они случатся въ среду и пятокъ. "И бысть, говорить летопись, велика тяжа про то предъ благовёрнымъ княземъ Андреемъ и предъ всёми людьми и упрё его владыва 512

Өеодоръ" <sup>1</sup>). Это значить, что Андрей Боголюбскій, послъ неоднократныхъ прежнихъ споровъ съ Деономъ о поств и даже просьбъ, рёшился наконецъ подвергнуть вопросъ отпрытому разбору на мъстномъ церковномъ соборъ, въ присутствій духовенства, мірянъ и новаго ростовскаго епископа Өеодора, который, какъ скажемъ няже, недавно предъ этимъ возвратился изъ Царьграда. Өеодоръ "упръ", т. е. оспорилъ Леона, который теперь именно окончательно быль изгнань изъ ростовско-суздальской земли. Самое учение Леона ославлено "Леонтіанской ересью". Изгнанный Леонъ отправился въ Грецію, чтобы тамъ защищать свое ученіе. На пути въ Болгарій онъ встрётнлъ императора Мануила, стоявшаго лагеремъ при ръкъ; при немъ находился и болгарскій епископъ Адріянъ. Адріанъ "упрѣлъ", опровергъ на спорѣ Леона. Послёдній позволиль себ'я какія-то дерзкія рёчи на императора, за что слуги императора ударили Леона по шев и хотели утопить въ рекв. Это было въ присутствия находившихся тутъ руссвихъ вняжескихъ пословъ: кieвскаго, суздальскаго, переяславскаго и черниговскаго. Послы эти шли въ императору по дёлу мятрополіи, тогда праздной, а въролтно также по дълу о постъ въ среду и пятовъ, которое къ этому времени заняло уже всъхъ. Неизвъстна дальнайшая судьба Леона, поразительное упрямство вотораго въ своемъ суровомъ ученіи о постахъ представляетъ ивчто загадочное. Волневія продолжались при м. Іоанив IV (1164-1166) и его преемникъ Константинъ II, пришедшемъ въ 1167 г. Посяб отвергнутаго всёми суроваго ученія Леона, оставались еще два несогласныя ученія о предметь: Несторово, подтвержденное кіевскимъ митрополитомъ и патріархомъ, и болѣе льготвое упомянутое выше ученіе печерской обители, которое защищаль и печерскій архимандрить Поливарпъ, ссылаясь на студійскій уставъ и давнее предавіе въ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этоть владыка Өеодоръ есть, безъ сомвѣнія, не митрополить Өеодоръ, а ростовскій енископъ Өеодоръ, о которомъ-ниже.

самой обители. Этого мивнія держался и Өеодоръ владимірскій, оспорившій въ 1164 г. Леона. Этому мизнію COчувствовали и внязья. Необходямо было ришить спорный вопросъ. Въ 1167 г. въ мартъ скончадся кіевскій великій князь Ростиславъ; а въ мав 1168 г. вокняжился въ Кіевв Мстиславъ Изяславичъ. Скоро затвиъ онъ два раза бывалъ въ Печерскомъ мовастыръ, въ кельъ игумена Поликарда. и велъ переговоры съ Владиміромъ Мстиславичемъ, замышлявшимъ соперинчать съ нимъ о престолъ. Поликарпъ былъ весьма уважаемый игумень; онь близокь быль и къ покойному князю Ростиславу, которому отсовётоваль принимать пострижение, говоря, что вамъ, князьямъ Богъ велѣлъ управлять землею, творять судъ, стоять въ врестномъ цёлованія (а не думать о монашествъ). Не думаль онь, какъ сказаво, налагать и суровыхъ требованій относительво поста. но зналь, что за это подпадаеть порицанію со стороны митоополита. И вотъ опъ-то, по всей върояности, уговорилъ Мстислава устроить соборъ 1168 г. Если върить позднимъ извъстіямъ, это былъ соборъ многочисленнъйшій. Здъсь быля епископы: владимірскій Өеодоръ, червиговскій Антоній, переяславскій неизвъстный, смоленскій Манувль и даже галицкій (неизвъстный по именя), были внязья и другія лица изъ мірянъ, всего будтобы до 150 ляцъ '). Мивнія раздвляльсь. Стороны печерскаго монастыря и его архимандрита держались епископы владимірскій, смоленскій и галицкій. Стороны митрополита — Антоній еп. черниговскій и незв'ястный епископъ переяславскій. Нъкоторые предлагали еще обратиться за разрёшеніемъ вопроса въ патріарху. Много состязались на соборћ и не могли согласиться. Не окончивъ дѣлъ, соборъ разошелся, въроятно, вслъдствіе политическихъ усобицъ того времени, грозившихъ велибищъ несчастіемъ самому

<sup>&#</sup>x27;) Краткія извістія древних літонисей о спорахь о пості въ среду и пятокъ пополняются извістіями Никоновской літописи и извістіями Тагищевскаго літописнаго свода, если только посліднія могуть счигаться надежними въ данномъ случай.

514

Кіеву. Но затемъ м. Константинъ съ епископами, державшими его сторону, осудиль печерскаго игумена Поликариа. наложивь на него запрещение и даже подвергнувъ заключенію. Съ другой стороны черниговскій внязь Святославъ. къ которому много разъ приставалъ епископъ Антоній съ своныя запрещеніями масояденія въ праздники, падающіе на среду и цятовъ, изгналъ его изъепархіи. Замвчательно, что доевная автопись Даврентьевская, писаниая несомершно инокомъ, держится наиболёе ліготваго взгляда или обычая, представительницею котораго была печерская обитель. Такъ, разсказавь о изгнания Леона, о неудачной попыткв его защитить свое мивніе предъ императоромъ Мануиломъ, латописецъ заключаетъ; "сіе же сказахомъ върныхъ для людій, да не блазнятся о праздницъхъ Божінхъ". Поступокъ митрополита съ Поликарпомъ онъ называетъ "митрополичьею неправдой", гръхомъ, совершеннымъ въ Кіевъ, за который онъ вскорѣ потомъ навазанъ страшнымъ разореніемъ. Упомянувъ объ изгнаніи Святославокъ черниговскимъ еп. Антонія изъ епископіи, прибавляеть: "да внимаемъ мы себъ кождо насъ и не противимся закону Божію". То обстоятельство, что въ Руси князья, епископы, печерскій игуменъ съ его монастыремъ и книжные дюди, какъ лътописецъ, продолжали держаться своего болёе льготнаго относительно постовь обычая, вопреки даннымъ изъ Царьграда предписаніямъ о новомъ обычав, – это обстоятельство показываетъ, что тогда въ Руси уже считали для себя возможнымъ имъть свое инвпіе, свой обычай, и безъ сомевнія потому, что основанія втому обычаю находили также въ предавіяхъ церяви греческой, но болве давнихъ, и что, въ виду развогласія обычаевъ церковныхъ въ самой Греціи, считали двломъ доб. рой воли следовать тому или другому обычаю, и излишнее отягченіе совъсти чрезъ принуждевіе къ одному обычаю считали несогласнымъ съ благочестиемъ. Извъстно впрочемъ, что съ теченіемъ времени льготный обычай постовъ уступиль у нась более строгому обычаю константинопольской церкви.

Соборъ 1170 г. на Өеодора, ростовскаго епископа. Изъ разноръчивыхъ извъстій о происхождении его можно вывести по крайней мере то заключение, что это быль человъкъ выдающійся, человъкъ съ связями въ звати и притомъ притязательный и честолюбивый. Ему удалось войти въ милость у Андрея Боголюбскаго, воторый далъ ему игуменство въ Суздалъ. Когда по двукратномъ изгнани Нестора, потомъ и Леона, Андрей Боголюбскій, желавшій утвердить новую великовнажескую столицу въ Суздальской земль во Владимірь на Клязьмь, задумаль вмъсть съ темъ основать новую мвтрополію или архіепископію во Владимірѣ съ Суздаленъ, то кандидатомъ на нее онъ избралъ Өеодора, горачо взявшагося служить этимъ видамъ княза, ластив. шимъ и честолюбію Өеодора. Пользуясь смутами, вачавшимися на ростовской кноедръ съ Несторомъ и Леономъ, онъ внергически дъйствовалъ противъ обоихъ, будучи вывств съ твиъ сторонникоиъ льготнаго обычая поста и преследуя мнѣнія Нестора п Леона. За осуществленіе своей мысля Боголюбский принялся въ 1162 г., когда окончилъ великольппую соборную церковь Успенія Богсматери во Владимірь, пиввшую быть казедральною. Въ 1162 г. Андрей Боголюбскій въ томъ же посланіи къ патріарху Лукъ Хрисовергу, въ которомъ обвинялъ Нестора и оправдывалъ удаленіе его съ канедры ростовской, просиль патріарха отдблить Владимірь и суздальскую область оть ростовской епархіи и учредить канедру во Владиміръ, ссылаясь на значеніе города, богато застроеннаго церквами, давая понять, что для вовой канедры имвется у вего и кандидать Өеодорь. Патpiapxъ, разсмотръвъ дъло на соборъ, отвътилъ, что нельзя нарушать предвловъ епархій, уже установившихся, и не соглашался ни отдёлять Владиміра съ Суздалемъ оть Ростова, ни тэмъ болъе учреждать въ первомъ новой мытрополичьей канедры, отдельной отъ кіевской. Въ последнемъ отношени патріархъ поступаль весьма благоразувно, предотвращаль опасность церковнаго раздъленія въ Русской

церкви. Но основание новой казедры въ общирной ростовской епархія было дёло допустимов, подобно тому какъ напр. прежде допущево было основание новой епархия въ Смоленскъ, выдъленной изъ епархія переяславльской. Андрей Боголюбскій настояль пока на послёднемь. Безъ патріарха нельзя было обойтись въ этомъ двлв. Кіевскій митрополить, зная уже состоявшійся отказь патріарха въ учреждения новой кассдры во Владимиръ съ Суздалемъ, безъ сомивнія, не согласился бы исполнить волю Боголюбскаго. Тогда князь, въроятно, по внушенію самого Өеодора, отправяль его въ Царьградъ просить поставленія на казедру во Владиміръ. Просьба была, безъ сомивнія, подкрвплена богатыми дарами, и произошло то, что много разъ происходило потомъ у насъ въ XIV в. Өесдоръ получилъ поставленіе отъ патріарха и занялъ подъ свою каеедру и Ростовъ. Это было до 1164 года, въ которомъ онъ, какъ уже владыка, препирался съ Леономъ, явившимся тогда въ Суздалъ. Съ изгнаніемъ въ этомъ году Леона, Өеодоръ остался единственнымъ епископомъ ростовскимъ, владимірскимъ и суздальскимъ. Въ этомъ санъ онъ уже присутствовалъ на соборь 1168 г. Будучи союзникомъ въ вопросъ о постахъ Поликарца и многихъ князей, онъ, естественно, расходился съ митрополитомъ Константиномъ II, и по извъстной самоувъренности своей держаль себя независимо и дерзко, твмъ более что быль поставленныкомь не китрополита, а самаго патріарха. Въ отвътъ на естественные со стороны митрополита упреки за добытіе поставлевія не у своего митрополита, и можетъ быть угрозы и запрещенія за несогласіе въ вопросѣ о постахъ, подобныя тёмъ, какимъ подпалъ Поликарпъ, Өсодоръ объявиль себя совствь независимымь оть митрополита. Летопись говорить, будто такой замашки Өеодора не одобряль Андрей Боголюбскій и совътоваль ему просить блягословенія митрополита. Но случилось событіе, воторое овончательно вскружило голову дерзкому честолюбцу. Это -посявдовавшее въ 1169 г. страшное поражение виевскаго князя и его союзниковъ и безпошадное разорение Киева. сямыхъ храмовъ и святынь его войсками Андрея Богодюбсваго, желавшаго взъ Владиміра и Суздаля властвовать вадъ Кіевомъ и южною Русью. Мы видван, что суздальскій льтописець считаеть это событие карою Божиею за митрополичью неправду въ дёль о постахъ, за грахи его сообщниковъ въ Кіевъ, которые оскорбляли праздники. Безъ со мевеія такъ думали и всв тё суздальцы, которые возмущались ученіемъ о постахъ Нестора и Леона, сходнымъ или приближавшинся въ учевію митрополита. Гордо возвратились суздальцы изъ віевскаго похода, хвалились своею расправою съ Кіевомъ, въсть о которой придала новую дерзость Өеодорцу. Теперь-то онъ сильние чимъ когда либо заявляль себя независимымъ отъ митроподита и Кіева, который самъ подпаль власти Андрея Боголюбскаго, посадившаго въ немъ на княженіе брата своего Гліба. Но теперь-то въ апогей гордыннаго настроенія сказался весь характеръ Өеодорца<sup>1</sup>). По Никоновской латописи, это быль человакь дерзкій и безстудный, не срамлялся ни князя, ви боярина; быль онь твломь крвпокъ звло, имвлъ чистый, звучный голосъ, рвчь велервчиву, мудрование козненное; всё боялись и трепетали его, нивто не могъ стоять противу него; нёвоторые же говорили, что онъ отъ демона, а иные называли его волхвомъ. Если ревнитель постовъ Леонъ грабилъ священенковъ, то ревентель праздниковъ Өеодоръ былъ, по выраженію лътописи, какъ

Труды Кіевской дух. Академін. 1834 г. т. III.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Скаванія о Осодор'я ван Осодорц'я въ абтописахъ Ипатской и Лаврентьевской, распространенныя въ Инконовской, имфотъ, повидимому, псточникотъ существовавшее отдѣльное сказаніе о немъ, составленное въ суздальской землѣ и современное этому Осодорцу. Годы его архіерейства и вообще годы исторіи его, закже какъ и споровъ о пост'я въ среду и пятокъ, нелегко возстановить, что, какъ уже замѣчено, слѣдуетъ сказавь и по отношенію къ Нестору, еп. ростовскому. Важиѣйшимъ препятствіемъ къ тому служитъ извѣстное различіе хровологіи въ Инатской и Лаврентьевской лѣтописяхъ, замѣчаемое особенно съ половины XII в. и доселѣ недовольно выясненное. Мы излагаемъ ходъ дѣла такъ, какъ онь представляется навболѣс сообразнымъ и вѣроятнымъ.

адъ, несыть на имѣнія, на чужое добро. Гордецъ желалъ обставить себя богатствомъ, пышностью, величіемъ и для этогото грабилъ встахъ, и духовныхъ и мірянъ. Тутъ владимірцы. суздальцы и ростовцы увидёли, подъ какую страшную напасть попались отъ своего владыки, презиравшаго власть митрополита, не хотвышаго знать ви какой власти надъ собой. Забывшагося гордеца хотвль унять князь, столько жадовавшій его предъ тёмъ. Но подобно Деону, наговорившему дерзостей самому императору Мануилу, Өеодоръ сталь дерзокъ и предъ самимъ княземъ, не слушалъ его. Но если князь до поры-до времени щадилъ Өеодора, какъ своего избранника, какъ союзника его въ любимой мысли о независямой митрополів, или архіепископіи во Владяміръ, и ограничивался пока увъщаніями ему и большей или меньmen сдержкой его злочиній; то другіе, прямо страдавшіе отъ нихъ, особенно дица духовныя, не опустили, конечно, прибъгнуть съ жалобами къ митрополиту, чтобы въ его ближайщей и прямой власти найти защиту, не идя въ далевій Царьградъ, которымъ хвалился Өеодоръ, какъ источникомъ своей епископской власти. Въ пору были эти жалобы для митрополита, и объ имвлъ всв побужденія употребить свою власть. Пославіемь во владиміро-суздальско-ростовскую епархію онъ наложилъ запрещеніе на Өсодора, велёль не признавать его епископомъ, не брать у него благословенія. Посланіе при такихъ обстоятельствахъ не могло не подъйствовать. Духовные и міране, особенно во Владамірв, лерестали брать благословение у Өеодора. Ожесточенный владыва вдался въ послёднія, едва вёроятныя, неистовства. Страшный своею дерзостію и силою харавтера, имъя безъ сомнания влевретовъ изъ людей запуганныхъ или закупленныхъ подачками богача, своего роде опричниковъ, навловныхъ, какъ и онъ, къ грабежу, Өеодоръ сталъ безпощадно грабить и мучить непокорныхъ жесточайщими, неслыханными казнами и ограбилъ и замучилъ даже постельничаго князя, свъдавъ о его богатствъ и противлении своей

взасти '). Въ тоже время онъ затворилъ церкви во Владимірћ и самую каседральную церковь Успенія Божіей Матери. Затворилъ церкви по многимъ другимъ городамъ и селамъ: не стало церковнаго пѣнія ни во Владимірѣ, ни въ другихъ мѣстахъ. Тутъ наконецъ не стерпѣлъ и князь и, выгнавъ его изъ Владиміра 8 мая, въ день Іоанна Богослова, въ тотъ самый день, когда онъ затворилъ соборную церковь, князь затѣмъ отправилъ его на судъ къ митрополиту. Это было около 1170 года. Мы рѣшительно думаемъ, что это былъ судъ соборный. Дѣло шло не только о личности Θеодора, необычайнаго преступника, но и общемъ интересѣ церкви, въ которой произведенъ или затѣянъ былъ имъ расколъ, чрезъ отторженіе общирнѣйшей и славнѣйшей

<sup>1)</sup> Неистовства Осодора въ лѣтописахъ описиваются одинаково. Говорится, что онъ не только грабилъ и вымучивалъ нитенія у духовныхъ и мірянъ, но выжагаль бороды и головы, резаль руся, ноги, уши, носы, нариль въ котлахъ, распиналь и т. п. Туть, конечно, далеко не безь преувеличеній, созданныхъ пачальнымь сказанізмь о Осодорий, служившимь источникомь для латописей. Но отрацать сущности факта никакъ нельзя въ виду согласнаго свидътельства лътописей и даже такихъ подробностей, какъ ограбление в замучение княжескаго постельничаго. Съ другой стороны, освобожденное отъ нѣкоторыхъ преувеличеній, сказавіе о неистовствахъ Осодора не представляютъ чего-либо совсямь неверо. ялнаго. Такія жестокія казин, какь урбзыланіе ушей, рукь и под. были въ обычат въ Вазантин, гат бываль Өсодорець, да и у нась, напр., по отношению въ кленетанкамъ Луки Жидаты. А грабить умелъ и Леонъ до Сеодора. Послушныхъ головорфзовъ, своего рода опричниковъ, неособенно трудно было набрать Осодору наъ тахъ же суздальцевъ, которые незадолго предъ тамъ безпощадно убнваля жень и дітей и грабили святыни въ Кіеві, наконець даже изъ такихь разбойнаковъ, какими были недолго спустя убійцы Андрея Боголюбскаго. Всего трудиве поцать то, какъ сильный Андрей Богодюбскій, дегко изгонявшій Нестора и Леона, могъ териять неистовства Феодора. Но вспомнимъ, что это быль его давній любинець, взбранникъ и союзникъ. Вспомничь Митая, любинца Дмитрія Донскаго, при соторомъ онъ безнаказанно вымогалъ дань съ духовенства, сажаль въ оковы и телесно наказываль даже игумсновъ и архимандритовъ, поднимая руку и на списконовъ. Между Ссодоромъ и Митяемъ есть сходство и въ личныхъ характеристическихъ чертахъ и въ самомъ положечия. Оба стояли за свою непризнаваемую власть, а въ таквиъ случалиъ дурвыя и дерзкія личности легко ожесточаются до неистовства. Ко всему эгому въ объяснение безумныхъ ненстовствъ Өсодора прекрасно выражается современный лётописець: что кого Вогь хочеть наказать, у того отнинеть унь.

<sup>34\*</sup> 

## труды віввской духовной академін.

едархіи отъ власти митрополита, отъ ісрархическаго единства перкви. При томъ же, послё того какъ Өеодоръ презрваъ запретительное посланіе митрополита, послёдній не могъ не чувствовать потребности прибъгнуть въ помощи другихъ іерарховъ, къ помощи собора. Наконецъ, есть основаніе полагать, что въ дапное время въ Кіевъ происходялъ хиротонійный соборъ, на которомъ поставленъ епискоцомъ знаменятый Кириллъ туровскій. Древнее проложвое житіе его говоритъ, что Кириллъ въ числъ въскольвихъ посланій въ Андрею Боголюбскому, писалъ и посланіе въ обличение злаго и нечестиваго Феодорца ростовскаго. Весьма возможно, что онъ писалъ это посланіе съ собора или вскор'в посл'в собора, что въ этомъ или другомъ посланія онъ касался и общаго вопроса-о возстановленіи іерархическаго единства церкви, чрезъ упразднение замысла объ отдъдьной архіепископія владиміро ростовской. Судъ для немилостиваго Өеодора, не могъ, конечно, быть милостивымъ. Но ожесточеный владыка утагчилъ свои вины возмутительною нераскаянностью. О нераскаянности его говоратъ и древнія літоциси. Никоновская літопись прибавляеть, что когда митрополить сталь испытывать и исчислять Өеодору его вины, то подсудимый отвёчаль дерзко, говорилъ неподобное, дошелъ до богохульствъ. Митрополить объяснивъ ему, какія казни ждуть подобныхъ преступнивовъ и богохульниковъ, далъ ему время покаяться, но Өеодоръ пребылъ все лёто безъ показвія. Эго было уже, въроятно, по произнесения соборнаго приговора или суда. Но казнь отложена, чтобы дать бывшему епископу покаяться предъ смертію. Когда онъ не поваялся, казнь исполнена. Митрополить повелёль отвести его на островъ и тамъ уръзали ему языкъ, правую руку, вынули очи, во исполнение писания, ею же мёрою мерите, возмёрится вамъ, и наконецъ бросили въ воду.

Послѣ собора 1170—71 года уже не было въ Кіевѣ замвчательныхъ соборовъ въ кіевскій періодь нашей исторіи.

Страшно разоренный въ 1169 г., не одинъ разъ разоряемый и потомъ. Кіевъ упадалъ въ своемъ значеніи первопрестольнаго города Руси, и внязья его уступали въ силъ князьямъ суздальскимъ. Слабвла, ввроятно, и власть митрополитовъ, въ частности и по отношению въ епархіальнымъ епископамъ. А съ ослабленіемъ власти ніевсьнать великихъ князей и митрополитовъ ослабъвала и возможность созыва ими соборовъ. Вијсто соборовъ бывали отъ времени до времени съвзды енископовъ по какимъ-либо случаямъ, напр., для освящевія княжескихъ церквей. Такъ, въ 1185 г. происходило освящение церяви св. Василия, построенной въ "Велицъмъ дворъ" велакимъ княземъ Святославомъ Всеволодовичемъ. Освящение совершаля м. Никифоръ, епископъ юрьевский и архимандритъ печерскій Василій. Но въ Кіевъ были въ ету пору и другіе епископы, ибо говорится, что по случаю посвященія князь созваль на пиръмитроподита, "ины епископы", также игуменовъ, священный чинъ и Кіянъ. Такъ ведивій князь Рюрикъ Ростиславичъ созывалъ на освященіе построенной въ Бългородъ церкви св. апостоловъ м. Никноора, епископовъ бългородскаго и юрьевскаго. которое совершено 6 девабря 1197 г. и заключилось духовнымъ пиромъ, устроенвымъ княземъ и княгинею, на которомъ были многіе кіевскіе игумены, иноки и священники и всё до единаго получили при этомъ и пемалые дары. Вскоръ за темъ, а именно 1 января 1198 г. митрополить и твже епископы, по призыву князя, совершали освященіе новой построенной имъ въ Кіевѣ на новомъ дворѣ церкви св. Васидія въ честь своего ангела<sup>1</sup>). Были съъзды епископовъ и по такимъ случаямъ, пострежение священника Василия и поставление его 8883 въ игумены печерскаго монастыря въ 1182 г. Наибодъе обывновенными соборами или съвздами епископовъ были,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Освящение двухъ церквей имени св. Васили въ день этого святаго можетъ указывать на общчай освящать церкви въ день того святаго, во ими котораго она устроялась.

по прежнему, соборы хиротонійные, т. с. иля спископской хяротонів, о которыхъ и сдвлаемъ здвсь краткое замвчаніе. Если бы у насъ съ самаго начала привился ванонический порядовъ избранія епископовъ соборомь епископовъ митрополитанской области, то онъ самъ собою давалъ бы поводъ къ частному созыву избирательных соборовь. Но порядокъ этоть, не особенно тверный и въ Греціи, быль еще менье применень у насъ, вакъ следуетъ судить по отсутствію въ памятникахъ указаній на такой порядовъ и по самой трудности совыва въ Кіевъ встхъ или большинства епископовъ для каждаго случая избранія, что именно требовалось бы. Избрание епископовъ въ первую половину Киевскаго периода было, надо полагать, въ большинствъ дъломъ великихъ князей кіевскихъ и митрополитовъ, хотя бывало, конечно, и то, что въ избирательныхъ совъщаніяхъ участвовали епископы ближайшіе къ Кіеву, нарочито для сего вызывае. мые или и другіе отдаленные, случившіеся въ Кіевѣ въ предстоявшаго избранія и поставленія кандидата моментъ на вакантвую кассдру. Кандидатовь на спископство кромъ Греція, давалъ въ первую половину Кіевскаго періода по преимуществу Кісвъ, въ лицъ игуменовъ и иноковъ кіевсвихъ монастырей, особенно---Печерскаго монастыря, и это имвло полезное значение въ смысль укръпления иерархиче. скаго единства церкви, а съ твиъ вивств и единения ввры. Съ полов. XII в. и даже нъсколько ранье, вслёдствіе большаго развитія удёльной самостоятельности областей, развивается и постепенно утверждается у насъ обычай избранія епископовъ князьями съ въчемъ или соборомъ представителей епархіальныхъ городовъ, и обычай етотъ считается наконецъ наиболъе законнымъ, а самое избрание настолько неотминымъ, что избранный иногда уже вводился въ архіерейскій домъ и даже принималь управленіе. Съ тёмъ визств ослабъвало участіе митрополита и его собора въ дълв избранія кандидатовъ на ецископство. Мъстныхъ избранниковъ присылали въ Кіевъ уже только для поставленія, при чемъ митрополить, какъ видится, быль напередъ извъщаемъ объ избранія, чтобы онъ могъ къ извъстному сроку призвать епископовъ для поставленія избранника и самаго избранника, въ свите котораго пріезжали иногда и представители изъ его епархіальнаго города. Всякое no۰ ставление епископа было, по необходимости, двяниемъ соборнымъ, но такимъ, для котораго достаточно было двухъ или трехъ епископовъ, такъ что хиротовійные соборы или съвзды епископовъ могли быть и бывали вообще небольmie по числу участниковъ собора. Обыкновенно это были. по выраженію літописи, "оврестные спископы", кавоны особенно юрьевскій и білгородскій. Случан поставленія въ одинъ годъ двухъ, трехъ еписконовъ на канедры, едвали въ одинъ и тотъ же годъ ставшія вакантными, располагаютъ въ заключенію, что пользовались однимъ хиротонійнымъ съвздомъ для евсколькихъ преемственныхъ поставлений. Примфромъ особенно торжественнаго поставленія можетъ служить поставление ростовскаго епископа Кирилла II въ 1231 г. въ апреле, въ неделю Мироносицъ. Посвящение совершено м. Кирилломъ съ четырьмя епископами – червиговскимъ, полоцкимъ, бѣлгородскимъ и юрьевскимъ, въ сослужевіи печерскаго архимандрита, шести игуменовъ віевскихъ монастырей и одного черниговскаго и въ присутствіи велякаго князя кіевскаго и многихъ другихъ князей, бывшяхъ тогда на соныв вли сеймв въ Кіевв. Былъ свътлый праздникъ въ тотъ депь въ св. Софія, а потомъ великій пяръ въ печерскомъ монастыръ, на которомъ "тша и пиша многое множество людей преиздиха зъдо, ихъже не бъ мощя исчестя". Съ веливою честію отпущенный митрополитомъ въ свою епархію, Кириллъ 18 мая приближался къ Ростову, откуда вышля ежу на встричу квязь и княгиня, бояре и мужи ростовскіе, игумены, священники, черицы и "пресвътлый клиросъ соборной церкви", неся кресты со свъчани и вадилами, и "бысть велика радость въ Ростовъ". Радость была не напрасна. Кириллъ, давно извъстный въ

ростовской землё, теперь явился пастыремъ обильной и сильной учительности, такъ что отовсюду изъ Ростова и окрестныхъ городовъ и селъ стекались слушать его, а тавже ревнителем» благолёлія святыхъ храмовъ, наконецъ пастыремъ благотворительнымъ и мидостивымъ. Надо сказать, что въ Ростовъ есть не одниъ примъръ счастливаго избранія епископовъ князьями съ представителями епархіальнаго города; есть такіє примъры и въ другихъ городахъ. Это обстоятельство примяряетъ съ обычаемъ мъстнаго сыбора епископовъ, утвериявшинся въ Руси въ ущербъ праву митрополита и его ближайшаго собора. Гораздо менње можно примириться съ развившимся въ слъдъ за обычаемъ мъстнаго выбора епископовъ притязавіемъ князей и городовъ на судъ надъ своими епископами, который неръдко практиковался у насъ съ полов. XII в. и не мало вліяль на ослабленіе суда митрополита и его собора, ь съ твиъ вивств и на ослабление самаго обычая созыва соборовъ, хота и бывали случаи, что, увидъвъ безпорядки п неудобства отъ собственнаго суда или самоуправы надъ епископами, князья и города сами отдавали дёла объ епископахъ на судъ митрополита и его собора.

Къ сожалѣнію, отъ віевскихъ соборовъ кіевскаго періода нашей исторіи не дошло къ намъ никакихъ соборныхъ дѣяній или постановленій. Необходимо думать, что они были, хранились при кіево-сосійской митрополіи, но загибли среди постигавшихъ Кіевъ разореній, особенво татарскаго разоренія, тижкаго какъ для всего Кіева, такъ и для софійской митрополіи, когда разоренъ былъ и надолго запустѣлъ Кіево-Софійскій соборъ, домъ митрополичій и самъ м. Іосифъ погибъ безслѣдно.

По разорени Кіева татарами значеніе его еще болёе упало. Хотя онъ продолжаетъ считаться каседрою митрополитовъ, но митрополиты не живутъ въ немъ, а только посёщаютъ его на болёе или менёе короткое время, предпочитая жить на сёверё, гдё и утверждается мёстопребываніе ихъ сперва во Владимірѣ, потомъ въ Москвѣ. Изрѣдка бывали еще во время прівяда въ Кіевъ матроподитовъ и съззды къ нимъ епископовъ, какъ напр., при Кириллъ въ 1276 г., при Мавсимъ въ 1284 г., когда этотъ только что прибывшій въ Россію митроподить созваль въ Кіевъ русскихъ епископовъ, безъ сомявнія, для совъщанія по дъдамъ митрополіи и церкви въ это тяжкое время. Съ образованіемъ въ следующемъ веке литовско-русскаго государства возникаетъ сперва повременное, потомъ окончательное раздёленіе единой русской мигрополія на дві-кіевско-литовскую и московскую. Какъ самый вопросъ о митрополія, такъ и смуты, сопровождавшія движенія этого вопроса, затёмъ и другія дёла церковныя давали поводъ къ созыву соборовъ или съйздовъ въ русской церкви; но эти соборы и съвзды бывали въ Москвъ, Новогродкъ литовскомъ, иногда въ другихъ городахъ, но не въ Кіевъ, гдъ могли происходить только изръдка и небольшіе съёзды епископовъ во время посёщенія Кіева митрополятами, изъ которыхъ долве и чаще проживалъ въ Кіевъ Кипріанъ († 1406), а послъднимъ посътявшимъ Кіевъ быль Фотій (+ 1431). Со времени затвиъ во весь періодъ отдвльнаго существованія віевской митрополіи, отдвлявшейся отъ московской окончательно въ 1459 г., ни однаъ изъ віевскихъ митрополитовъ не бывалъ въ Кіевв до самаго конца XVI въка. Кіевскіе митрополиты имѣли постоянное пребывлые въ Новогродат литовскомъ, постщая при особенныхъ случаяхъ столичную Вильну, принадлежавшую къ ихъ митрополичьей ваесдръ, но не Кіевъ. Только одниъ изъ митрополятовъ Макарій I предпривялъ было подвигъ, какъ выраженись современники, отправиться изъ Литвы въ да. лекій Кіевъ, чтобы обновить и устроить здёсь запуствлый каеедральный Софійскій соборь. Но страдальческая кончина святителя, убитаго татарами на пути въ Кіевъ, надолго отняла у его преемниковъ охоту къ такому путешествію. Только въ концу XVI в., когда путешествіе въ Кіевъ уже не было опасно такъ, какъ въ минувшее время, ръшился

посттить Кіевъ м. Михаилъ Рогоза, но в то на самое вороткое время.

Новое время настало для Кіева съ наступленіемъ общей борьбы югозападной православной Россіи противъ датиноунатской пропаганды. открывшейся особенно послъ брестской уніп 1596 г. Кісвъ, колыбель православной вёры для всей Россія и русской государственности, возстаеть въ своемъ значения наяболее средоточной опоры православныхъ въ этой борьбъ, сильной своими древними святынями и належдою ва охрану св. на охрану въры православной со стороны кореннаго русскаго народа, успавшаго организовать изъ себя союзную силу въ лицъ возачества. принявшаго полъ свою охрану и новое кіевское братство при церкви Богоявлевія. Возстановляется въ Кіевѣ подъ охраною козачества и при услугахъ со стороны братства, пріютившаго дорогого гостя патріарха Өсофана, православная ісрархія въ лицъ кіевсваго митрополита Іова в нёсколькихъ епископовъ. Это было въ 1620 году, а въ слёдующемъ 1621 юду состоялся въ Кісов соборь новопоставленныхъ ісрарховъ. Двяніе собора, названное "сосптованием» о блаючести", т. е. о православие, представляеть замѣчательвѣйшій памятеякъ возвыщенна. го настроенія ісрарховъ въ виду предстоявшаго имъ подвига для защеты, благоустройства и подъема духовныхъ силъ церкви, угрожаемой опасностями. Начиная съ самихъ себя, отцы собора говорили: прежде всего митрополнть и епископы, архимандриты, игумены и весь священный чинъ должны очиститься отъ грёховъ и жить цёломудренно и свято. по правиламъ церковнымъ управлять самими собою, церквами и монастырями; должны искренно, отъ всего сердца любить въру восточной церкви и патріарховъ и быть готовыми умереть за эту ввру; должны ревностно проповъдывать ее въ церквахъ и по домамъ, и на всёхъ мёстахъ, какъ сами, такъ и чрезъ своихъ учениковъ, и повсюду авственно возвъщать, что въра восточной церкви есть истинная, и спасеніе въ ней несомнівное, а въ римской деркви

и въ другихъ сборищахъ, отъ нея произшедшихъ, ивтъ истинной въры; на јерейство посващать достойныхъ и несомнънныхъ ревнителей благочестія даромъ, а не изъ корысти; возбуждать и приготовлять къ святому мученичеству какъ самихъ себя, такъ и мірянъ, чтобы радоство переносили за въру расхищение своихъ имуществъ, притъсненія отъ властей и оковы и вкушали самую смерть: пысать и печатать въ защиту правосдавія вниги и до напечатанія представлять ихъ на разсмотревіе и одобревіе мужамъ богомудрымъ; созывать, по церковнымъ правиламъ, соборы, на воторыхъ епископы должны прежде сами себя исправлять. а затемъ устроять и то, что относится въ духовному клиру и мірянамъ; учреждать по городамъ школы и братства; стараться заблаговременно о достойныхъ и мудрыхъ преемникахъ и имъть ихъ въ готовности чтобы архіерейскія каоедры тотчасъ же замъщались, какъ станутъ праздными, и преемство епископовъ не прекращалось; не гнфваться на младшихъ и низшихъ степенью, если бы они архіереямъ и другимъ начальникамъ что-нибудь напоминали или оть чего ихъ предостерегали. Послъ другихъ, обусловленныхъ временемъ, мъръ къ укръпленію и приращевію духовныхъ силъ церкви, отцы собора выражаются еще: "если уже нельзя обращать самихъ папистовъ и ихъ исчадіе; т. е. евангеликовъ, лютеранъ, аріанъ (социніанъ), то по крайней мврв всвии мврами стараться объ обращении русскихъ, отступившихъ отъ православія, и особенно дворянь, которые, по отступленія, сильно вредять своимъ бывшимъ единовърцамъ 1). Нътъ нужды говорить о высокомъ достоинствъ и полезности постановленій собора. Благое дъйствіе соборныхъ постановлений можно усматривать, между прочимъ, въ ускленномъ съ того временя печатанія, особенно въ Кіевъ, кныгъ богослужебныхъ, учительныхъ, полемическихъ съ болве тщательнымъ разсматриваніемъ ихъ до печатанія. Въ

<sup>1</sup>) Цамятники Кіев. Арх. Коми. Т. III. Ч. І. № 32. Кіевъ. 1843 г.

528

Кіевь, кромъ Даврской типографія, явились двъ частныя типографія Вербицкаго и Спиридона Соболя, дъйствовавшія при поддержав и самаго м. Іова Борецкаго. Въ заврв энергически веля дело книгопечатанія архимандрить Елисей Плетенецкій, а потомъ Захарія Копыстенскій, авторъ знаменитой "Палинодіи". Къ сожалёнію, не всё намёренія и совёты собора могли осуществиться при тоглашнихъ трудвыхъ обстоятельствахъ цервви. Не могло осуществиться и самое постановление объ учащенномъ созывв мъстныхъ соборовъ, ибо новопоставленнымъ јерархамъ предстояло прежде всего ограждать самую правоту своего поставленія, дей. ствительность іврархическаго сава, отрицаемыя врагами православія и даже правительствомъ польскимъ. Нёкоторые изъ јерарховъ не могли даже являться въ свои епархіи. Тъмъ не менъе м. Іовъ Борецкій, какъ самъ говоритъ въ своей грамоть 28 мая 1628 г., "много разъ" до этого времени созывалъ православныхъ для совъщаній о дълахъ благочестія, хотя собирались ва его призывы только немногіе, по труднымъ обстоятельствамъ времени.

Изъ такихъ соборовъ частвыхъ, бывшихъ въ Кіевъ посяв 1621 г., опредвленно извъстенъ небольшой соборь 8 сентября 1627 в. Изъ высшаго духовенства на немъ присутствовали только м. Іовъ Борецкій, полоцкій архіепископъ Мелетій Смотрицкій и Петръ Могила, еще не посвященный, но уже предъизбранный архимандрить печерскій. Ричь шла о катихизись, который составляль насущную потребность церкви, борющейся за свое православіе и составленіе вотораго предъ твиъ взято было на себя Мелетіемъ. Нвяогда знаменитый ученостью и красноръчіемъ защитникъ православія, теперь, къ великому сожальнію, быль уже тайнымъ уніатомъ. Еще не зная о послёднемъ, члены собора просили Мелетія скорѣе представить свой катихизисъ для церковной цензуры, какъ того требовали и постановленія собора 1621 г., чтобы затёмъ издать столь необходимую вингу. Мелетій согласился, но, задумавь уже самое

атло о катихизист направить въ тайныхъ видахъ своихъ объ уніи, просилъ у собора позволенія издать напередъ свои разсуждения о разпостяхъ между восточною и западною церввами, - будто бы для облегчения пропуска катихпзиса цевзурой. Эти-то своя разсуждения онъ представилъ ва соборъ въ Гродкъ (на Волыня), маентности, принадлежавшей печерской даврв, состоявшемся въ следующемъ 1628 г. на шестой недълъ веливаго поста. На соборъ прибыли Іовъ Борецкій, Петръ Могила, Исакій Боримовачь, епископъ луцвій и острожскій, Пансій Ипполитовичь, епископъ холыскій и білецкій, и самъ Мелетій Смотрицкій. Представленныя собору разсужденія Мелетія о шести разностяхъ между восточною и западною церковью клонились къ мысли о возможности и необходимости примиренія съ уніатами и вообще самой уніи русской церкви съ римской. Следуетъ упомянуть, что мысль объ унія, понимаемая въ лучшемъ, безобидномъ для православія смыслъ, не чужда была и такимъ лицамъ, какъ Іовъ Борецкій и Петръ Могила, какъ не чужда она была въ свое время и такимъ ревнителямъ православія, какъ Константинъ острожскій. Еще не проникая въ тайные замыслы Мелетія, члены собора сочли возможнымъ допустить обсуждение вопроса на новомъ большомъ соборѣ. Это былъ соборъ въ срединъ августа 1628 г. 28-ю мая 1628 г. М. Говъ Борецкій изъ своего каесдральнаго Михайловскаго монастыря издалъ грамоту съ приглашеніемъ на соборъ. Онъ напомнилъ, что уже восемь лють, какъ предъ тюмъ убогая и осиротелая церковь Русская начала утвшаться своею возстановленною іерархіею, что съ той поры, хотя онъ, митрополитъ, не одинь разъ призываль православныхъ для совъщаний объ умиренія св. благочестія, но они еще ни разу не могли собраться со всёхъ областей, не собирались даже епископы и представители братствъ. Теперь, на этотъ осьмой счастливый годъ, онъ, по изволению Духа святаго, согласясь съ епископами, архимандритами и другими духовными и свът-

## ТРУДЫ BIBBCRON ДУХОВНОЙ АВАДВМІН.

530

скими лицами, созываеть ко дню Успенія Божіей Матери 15 августа полный соборъ и просить прислать на него избранныхъ мужей изъ всвхъ повътовъ отъ лица духовенства, дворянства, братствъ и всего народа. Выраженная въ грамотв мысль о составъ собора совершенно согласна съ мыслями, высвазанными въ "совътования о благочести" на соборъ 1621 г. Въ этой мысли заключалось спасеніе для церкви отъ опасности, могшей грозить ей на соборъ 1628 г. Ко времени отврытія его обнаружилось, что часмый авторъ катихизиса поспѣшилъ обнародовать свои подготовительныя къ нему разсужденія подъ названіемъ "Апологін", въ которой съ укоризнами восточной церкви греческой и русской проповёдуется вастоящая унія, въ тайнё имъ уже прянятая. которую желаль бы онь навязать и всей церкви русской. Богъ въсть, какъ пришлось бы самимъ іерархамъ выйти изъ затрудненія, создяннаго для нихъ и для церкви Мелетіемъ, если бы дёло православія и церкви не было обезпечено твмъ союзомъ представительныхъ силъ ея, какой образовался ко времени собора. Соборъ открылся 13 августа въ печерской давръ. На соборъ, кромъ митрополита, присутствовали три епископа: Исакій луцкій, Паисій ходыскій и Авралмій пинскій, архимандриты съ Петромъ Могилою во главѣ, игумены, јеромонахи, протојереи, јереи, также и лица изъ мірянъ. Прочитанъ обвинительный актъ на "Апологію", который еще напередъ составили подъ руководствомъ м. Іова и Петра Могилы, почтепные свовыи заслугами и своею квижностію протојереи Давревтій Зизаній, авторъ извъстваго катихизиса, в Андрей Мужпловскій. Митрополить отъ имени епископовъ объявиль согласіе съ симъ автомъ, которое заявилъ также Зизаній отъ имена пресвитеровъ. Съ прибывшимъ въ тотъ же день Мелетіемъ, не допущеннымъ въ давру, ведевы были въ Михайдовскоиъ монастырв отъ имени собора переговоры сперва четырьмя пресвитерныя, въ тотъ самый день, а на следующий день самямъ митрополятомъ съ тремя епископами и ивсколькими наъ духовенства, при чемъ протозерей Мужиловскій обличаль цункты "Апологін". Кончились эти переговоры и пренія уже вечеромъ въ даврв, гдв въ алтарв на всенощной Мелетій полинсаль приготовленную формулу отреченія отъ "Апологіи". На слёдующій день на литургія въ большой лаврской цервви, послё евангелія, святители съ сослужащимъ духовенствоиъ вышли на среднну церкви и стали на амвонь, и, по прочтени отъ имени Мелстія его намъстникомъ формулы отреченія. Апологія предана осужденію и провлятію. листы ея, бывшіе въ рукахъ предстоявшихъ, рваны, жжены свъчами, брошены къ ногамъ и топтаны. что сдвляль прежде всего наместникъ Мелетія, а въ свою очередь и самъ Мелетій. Радость была у всёхъ, кромё Мелетія, уничтожавшаго свое діло притворно только, изъ страха. На слъдующій день засъданія собора продолжались въ Михайдовскомъ монастыръ съ участіемъ еще одного ревнителя православія Исаїи Копинскаго, архіепископа червиговскаго и смоленскаго. Обсужденъ былъ вопросъ о сборѣ съ православнаго духовенства для вспоможенія правительству на военныя надобности, согласно повельнію короля. Составлена и подписана грамота отъ собора во всему православному народу русскому, удостовърявшая объ отвержение соборомъ всякой мысли объ уни, и твердомъ стоянія въ въръ православной, съ призывомъ къ тому и всего народа. Въ такомъ же смыслъ издана грамота м. Іовомъ отъ 24. августа, за тёмъ составлено описаніе всего, происходившаго на соборѣ, и вмѣстѣ съ упомянутыми грамотами издано въ печати 30 августа подъ названіемъ "Аподлія аподогія".

Значевіе августовскаго собора 1628 г., важное въ цъломъ ходъ исторической судьбы западно-русской церкви, обнаружилось ближайшимъ образомъ на событіяхъ, слъдовавшихъ непосредственно за этимъ соборомъ. Послѣ посиъшно взятаго назадъ Смотрицкимъ своего притворнаго отреченія отъ уніи, поднялось дъло о новомъ соглашеніи православныхъ съ уніатами, настойчиво преслёдуемое королемъ польскимъ. Для этого имъ предназначенъ общій для твхъ и другихъ соборъ въ Дьвовт на 28 октября 1629 г. а для подготовки къ нему особые предварительные соборы увіатскій и православный. Послёдній назначался въ Кіевъ. Это быль соборь 29 іюня 1629 г. Еще въ апрёлё изданы были м. Іовомъ, во исполнение воли короля, пригласительграмоты и письма въ духовнымъ и міряпамъ. ныя Ho въ слёдъ за темъ появились протесты со стороны православныхъ противъ соглашенія съ уніатами и на этотъ разъ. особенно со стороны разныхъ группъ мірянъ. Соборъ однако открылся 29 іюня въ Кіево-Печерской давръ послъ лятургіи въ присутствіи многихъ мірянъ, въ томъ числё королевскаго коммисара православнаго вельможи Адама Киселя и знамевитаго ревнителя православія Лаврентія Древинскаго. Послышались изъ народа громкіе протесты противъ всякой мысли о соглашеніи съ уніятама и повздки на будущій общій съ ними соборъ во Львовъ; козаки присоединнаи и угрозы. Четыре дня прошло въ безпокойныхъ сходкахъ и наконецъ митрополитъ и духовенство объявили королевскому коммисару, что не могутъ продолжать собора, а за тёмъ сваряжены были послы къ кородю съ заявленіемъ. что православные на думають участвовать въ львовскоиъ соборъ. Жалкій соборъ этоть однако же состоялся въ свое время 28 октября 1629 г., давъ поводъ въ праздному витійству іезунта. Бембуса и къ другниъ довольно потипвымъ выходкамъ латино-уніатовъ, но оставшійся безплоднымъ, по отказу отъ участія въ немъ со стороны православныхъ, хотя и прибывшихъ въ небольшомъ числё ради удовлетворевія вол'в короля.

М. Іовъ Борецкій могъ, вонечно, только утвшаться обнаружившеюся во время бывшихъ соборовъ твердостію значительной части православныхъ въ преданности своей въръ и церкви. Имълъ и овъ скорби отъ бъдствій церкви, но предчувствовалъ значеніе выступающей на защиту ся

.

Digitized by Google

новой великой силы въ лицъ Петра Могилы, его друга, которому онъ вручалъ думы свои предъ смертію (+ 1631 г.). Много сдълавъ для церкви въ смыслъ развитія внутреннихъ силъ ея и въ смыслѣ внашниго огражденія ея правъ, признанія которыхъ достигъ на сеймъ 1632 г. Петръ Могида ознаменовалъ свое служение и устроениемъ соборовъ. При возобновильсь призабытые предъ твиъ Петръ Могилъ епархіальные помізстные соборы, созываемые епархіальными епископами. Извъстны соборы, которые созывали Сильвестръ Коссовъ, епископъ могилевскій и истиславскій, въ 1637 г., Аванасій Пузина, епископъ луцкій въ 1638 г., Арсеній Желяборскій епископъ львовскій 1642 г. Собяраль и м. Петръ Могида у себя епархіальные соборы, какъ ни трудно это было при большой разбросанности участвовъ его митрополичьей спархіи, достигавшей Вильна, Минска и Слуцка. Наконецъ онъ замыслилъ устроить общій соборъ. Это былъ

Соборь 1640 г. Огъ 24 іюня изъ Гродка на Волыни Петръ Могила издалъ окружное посланіе съ приглашеніемъ на соборъ пословъ отъ епископовъ, монастырей, духовенства и братствъ<sup>1</sup>). Въ посланіи первосвятитель съ скорбію высказываль, что хотя западно-руссвая церковь остается совершенно върною догматамъ православія, но страдаетъ отъ невъденія многихъ, отъ безпорядковъ и поврежденій въ обычаяхъ молитвъ и благочестивой жизни, и что для исправденія ея во всемъ отомъ созывается имъ соборъ въ Кіевѣ при кассдральной Софійской церкви къ празднику Рождества Богородицы 8 ссятября. Дъяній собора, къ сожальнію, не сохранилось, но они довольно извъстны изъ упоминаній и разсказовъ о немъ современниковъ \*). Къ назначенному сроку прибыли на соборъ послы отъ епископовъ луцкаго,

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. III.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Извѣстны изданные списки посланія къ братстваль луцкому и минскому

<sup>\*)</sup> Іоанинкій Голятовскій упоминаеть о немъ въ своей книги "Мессія Правднвый", стр. 320-321. Кіевъ 1669 г. Подробный разсказъ находится у Кассіана Саковича, сопровождаеный враждебною критикою дланій собора со стороны этого отступника православія. Рус. ист. Библ. т. 1V, стр. 22-47. 35

львовскаго, перемышльскаго и мстиславскаго (послами отъ первыхъ двухъ были епископы же, остававшиеся безъ епархій. Исаавій Борисковичь и Авраамій Стаговскій), отъ монастырей, духовенства и братствъ. Соборъ отврылся 8 и продолжался до 18 сентября. Послѣ литургія 8 сентября поставлены были посреди церкви стулья, на которыхъ размистидись по списку: съ правой стороны м. Петръ, за нимъ по объ стороны послы отъ епископовъ, за нимъ у праваго канроса Никольскій игумень Исаія Трофимовичь Козловскій, у дъваго-слупсій архимандрить Самуиль Шицикъ, за тъчъ игумевы, протопопы, священники. Митрополить открыль соборъ длинною рёчью, послё которой держали рёчи епископы и благодарили его за попечение о церкви. Избраны маршаловъ (распорядитель) собора Самуилъ Шицикъ и нотаріи или дёлопроизводители: префектъ кіевской коллегіи Іосифъ Конововичь Горбацкій и ревторъ Гойшской школы Иннокентій Гизель <sup>1</sup>). Маршалъ собора, занявъ свое мѣсто, предложиль собранію держать себя трезвенно и помнить часы. пазиаченные для засъданій. 9 септября послъ ранней литургіи ректоръ коллегіи Игнатій Оксеновичь Старушичь говорилъ проповёдь, въ которой, кратко обозревъ соборы минувшихъ въковъ, объяснялъ насущную потребность собора настоящаго. Маршаловъ собора объявилъ, что обстоятельнъе о главномъ предстоящемъ собору цёлё скажетъ о. игуменъ Исаія (Трофимовичь Козловскій) и пригласилъ внимательно слушать. Послёдній началь съ того, что указаль на невъденіе многихъ священниковъ, происходящее оть непониманін славянскихъ книгъ, на распростравеніе католиками, уніатами и др. сретиками книгъ, подъ видомъ православныхъ, въ соблазну православныхъ, на отпаденія вслёдствіе того отъ въры, продолжающіяся между ними, и заключиль, что для помощи православнымъ и успокоенія ихъ митро-

<sup>1</sup>) Школа въ Гойщъ на Волыни, переведенная изъ Вининцы, основана также Петромъ Могилов и существовала къ конпу XVIII в.

полять составиль Катихизись, который и предлагаеть собору къ разсмотрению. Составление катихизиса было какъ выполненіемъ потребности, возчувствованной давно, со времени собора 1621 г., такъ и дъломъ защиты православвой цервви отъ пареваній и упрековъ ей, вызванныхъ извёстнымъ "Восточнымъ исповъданіемъ православной въры, изданнымъ въ Женевв въ 1629 и 1633 гг. подъ именемъ патріарха Кирилла Лукариса. Предложенный собору катихизись подъ названіемъ Православное исповъданіе въры былъ съ великимъ стараніемъ обработаннымъ, по почяну и подъ наблюденіемъ Петра Могилы, произведеніенъ ученыхъ коллегіатовъ кіевскихъ, главнымъ образомъ самаго Исаія Трофимовича. За ръчью его и вачалось на соборъ чтеніе катихизиса, а потомъ слушали объясненія бывшихъ на соборъ пословъ до самаго вечера. Съ слъдующаго дня происходили засъданія утрепнія и вечернія. Наиболёв времени, — цёлыхъ шесть дней изъ десяти, -- посвящено разсмотренію катихиаяса. Между этимъ и потомъ до конца соборныхъ засъданій обсуждены были вопросы, касающіеся совершенія таинствъ, братствъ, печатанія книгъ и разныхъ предметовъ церковлаго порядка и дисциплины. Особенно останавлявають вниманіе такія предложенія и постановленія, какъ предположенное опредъление 24 пресвитеровъ въ свищенническій судъ, чтобы они судили, какъ капитула, возведение бывшаго коллегиата, теперь никольскаго игумена, въ степень доктора боюсловія, безъ сомнинія, какъ главнаго автора катихизиса, усвоение ректору киевскихъ школъ права служенія съ палицей въ видъ особеннаго почета ему. Исаія-первый, надолго и единственный докторъ богословія въ Русской церкви, въ высокой степени заслужи. валъ эту честь. Его катихизисъ, по разсмотрънія на соборв іерарховъ въ Яссахъ 1642-3 г. въ присутствія пословъ отъ кіевской митрополіи (Трофимовича, Кононовича и Оксеновича), потомъ на соборъ восточныхъ патріарховъ, былъ одобренъ тъми и другими. Изданный уже долго соустя послъ 35\*

кончивы Петра Могилы, онъ сталъ символическою книгою православной церкви<sup>1</sup>). Безъ сомнѣнія, продолженіемъ начатаго на соборѣ 1640 г. было издавіе Могилянскаго требника 1646 г. и другіе труды Могилы и его сподвижниковъ, коснувшіеся и тевста Библіи. Таково неоспоримо важное и благодѣтельное значеніе собора 1640 года.

Послѣ етого опять долго не было въ Кіевѣ соборовъ, что проще всего объясняется войнами Малороссіи, потомъ и московской державы съ Польшею. Выли только избирательные соборы при избраніи преемниковъ Петра Могилы на кіевской митрополіи. Послёднимъ кіевскимъ соборомъ былъ

Соборъ 1691 г. 1 марта въ ведълю православія, созванный м. Вардаамомъ Ясинскимъ (1690-1707 г.) при Кіево-Софійской кабедрів. Это быль собственно помівстный епархіальный соборъ, на которомъ, послё митрополита, во главъ духовенства былъ "митрополитанский вонсисторіумъ". Еще знавшій современниковъ Петра Могилы, благоговъвшій къ памяти его, Варлаямъ хотвлъ какъ бы вспомнять двянія собора 1640 г. Вниманіе митрополита сосредоточено было на подъемъ духовенства монашествующаго и бълаго и его нравственно-воспитательнаго вліянія на народъ, въ особенности при исполнении высокой обязанностя духовничества. Съ этою целію предложены были пречестнымъ протопопамъ и честнымъ пресвитерамъ митроподіи десять заповёдсё. Въ первой исчясляются тъ "падежи" или особенно тяжкіе гръхи, которые священники должны переносить (безъ именъ лицъ согрѣшившихъ) на разрѣшеніе архіерею или івреямъ, облеченнымъ для сего отъ него особою властію. Тавихъ тяжкихъ падежей исчислено 24, съ замъчаніемъ о разръшеніи ихъ самими іереями въ случаяхъ особенныхъ (напр., предъ смертію согрѣшившаго и т. под.). Второю

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Замедление въ возвратъ съ Востока катихизиса, разсмотръннаго на соборъ 1640 г., побудило Петра Могилу издать его въ сокращензомъ видъ въ 1645 году.

заповёдію предлагается игумевамъ въ монастыряхъ, протопопамъ въ протопопіяхъ избрать трехъ-четырехъ искусныхъ въ совъсти и разумъ јереевъ на должность уполномочиваемыхъ для ръшенія падежей духоцинковъ, съ присылкою послёднихъ къ митрополиту для предварительнаго испытанія и наставленія. Третьею заповёдію опредёляется порядовъ пабранія собственно ісрейскихъ духовниковъ, съ обязательствомъ для јереевъ исповъдываться ежемъсячно. Четвертою рекомендуется іереямъ имъть книгу Ивнокентія Гизеля "Миръ съ Богомъ и человъкомъ". Пятою духовенство приглашается заботиться объ образовании своихъ сыновей въ надежду священства и присылать ихъ для сего въ кiевскія школы. Шестою строго внушается протопоцамъ не присылать съ ходатайствами о рувоположения лицъ ведостойвыхъ, вевъждъ, молодыхъ и под. Седьмою постановляется быть при врещения только двоимъ восприемляющимъ, а не многимъ, какъ вошло въ обычай (по подраженію латинянамъ и уніатамъ), порождающій большія затрудненія при бракахъ (воспріемничество считалось духовнымъ родствомъ). Осьмою заповёдуется священникамъ дёлать требуемыя правилами извъщенія предъ вънчавіемъ брачущихся и призывать ихъ къ исполнению за недвлю предъ ввнчаниемъ долга исповѣди и св. причащевія. Девятою требуется непремънно имъть при каждой приходской церкви двъ книги для записей о врещенныхъ и брачущихся, согласно образцу въ требникъ Петра Могилы. Десятою заповъдію осуждается закоревѣлый обычай священниковъ то самовольно переходить, то перепрашиваться съ прихода на приходъ. Протопопамъ настоятельно внушается не потворствовать этому обычаю и допускать переходы лишь съ врайнею осмотрительвостію. Вь разъясненіе десятой заповъдя приложено къ дъяніямъ собора особое поученіе о неприличіи и вредъ вошедшаго въ обычай частаго перехода или "блуканія" священниковъ съ прихода на приходъ, -- поученіе, которое въ пору было бы, кажется, и для нашего времени, еъ виду небезъизвѣстныхъ затрудненій и докукъ, испытываемыхъ епархіальными архипастырями отъ далево ве унявшейся охоты къ переходамъ съ прихода на приходъ'). Послъ собора 1691 года былъ еще въ Кіевъ только соборъ избирательный 1708 года, на которомъ избранъ митрополить Іоасафъ Кроковскій.

Съ учрежденіемъ св. Сунода, какъ постояннаго собора, наломинающаго отчасти сбубоо ѐубунойсау древниго Константинопольскаго патріархата, но организованнаго правильнѣе, повременные соборы въ Русской церкви прекратились надолго.

И. Малышевскій.

') Кіевск. Епарх. в'ядомости 1865 г. № 8.



## БИБЛІОГРАФИЧЕСКІЯ ЗАМЪТКИ.

"Жизнь Господа нашего Інсуса Христа. Опыть историко-критическаго изложенія евангельской исторів съ опроверженіемъ возраженій, указываемыхъ огрицательною критикою новъйшаго времени". Свящ. Т. Буткевича. Москва. 1883 г.

"Матеріализи», наука и христіанство. Сборник» сочиненій современных» писателей. XIX. Жизнь Інсуса Христа". Сочиненіе Эдмонда Црессанся. Переводъ съ французскаго. Часть вторая. С.-Петербург». 1683 г.

Передъ нами двъ исторіи земной жизни Інсуса Христа. изданныя въ минувшемъ 1883 году; одна-переводъ съ оранцузскаго-составляеть продолжение сочинения, начало котораго, въ видъ нервой части, было издано въ 1871 году, подъ заглавіемъ: "Іисусъ Христосъ и Его время"; другая представляетъ самостоятельный опытъ историко-критическаго издоженія свангельской исторія съ опроверженіемъ BOSD8женій, указываемых в отрицательною критикою воввишаго времени, свящ. Т. Буткевича. Оба эти сочинения, какъ посвященныя описанію жизни Івсуса Христа, не представляють особой новости въ нашей богословской литератури. "Послъдніе дни земной жизни Господа нашего Інсуса Христа, изображенные по сказанію четырехъ евагелистовъ", съ враткимъ предварительнымъ ея обозръніемъ, изданные въ Одессъ въ 1857 году, по лекціямъ, читавнымъ въ одномъ изъ высшихъ духовно-учебныхъ заведевій въ 1828, 29 и 30 годахъ, можно считать первымъ опытомъ составленія у насъ по-

добныхъ произведений. Затемъ, въ 1867 году быда издана "Земная жизнь Господа Спасителя нашег» Інсуса Христа", въ переводъ съ въмецкаго, подъ редакціей Х. М. Орды, берлискаго проповъдника Пите. Въ 1876 году была напечатана "Жизнь Івсуса Христа", въ переводъ съ англійскаго, Фредерика В. Фаррара, Ө. Матепезыма, нъ Москвв, Въ 1877 году была составлена "Жизнь Інсуса Христа по едангеліямъ и народнымъ преданіямъ" К. Скзорцовымъ. Не упоминаемъ о другихъ, близкихъ къ поименованнымъ, произведеніяхъ, писанныхъ въ популярномъ тонъ и предназначенныхъ или лля употребленія въ народныхъ школахъ или для изученія въ низшихъ свътскихъ и духовныхъ учебныхъ заведенияхъ. Следовательно, у насъ не было недостатка въ попыткахъ въ изданію переводныхъ или своихъ собственныхъ описаній земной жизни Інсуса Христа. Но священникъ Биткевичъ озаглавливаетъ свой трудъ: "опытомъ историко-критическаго изложенія евангельской исторіи съ опроверженіемъ возраженій. указываемыхъ отрицательною вритикою новъйшаго времени". Съ такимъ спеціальнымъ назначеніемъ сочиненіе свяш. Бутвевича представляеть новость въ нашей богословской литературъ. Въ выше поимснованныхъ переводныхъ сочиненіяхъ полемическій элементь сглажень. **Редакторъ** жизни Інсуса Христа берлинскаго проповъдника Ците опустиль при издании спеціальныя подстрочныя прим'вчанія, направленныя противъ взглядовъ Штрауса, Ренана, Шенкеля на евангельскую исторію; Фредерикь Фаррарь, имън въ виду возраженія раціоналистовъ при изложеніи евангельской исторія, не опровергаеть ихъ, а только наводить на мысли противъ ихъ основныхъ положеній и то въ подстрочныхъ примъчаніяхъ, изданныхъ Ө. Мателевымь отдёльно; самую же жизнь Інсуса Христа по евангельскимъ сказавіямъ излагаетъ въ объективномъ тонъ. Въ книгу "Послъдние дня земной жизни Господа нашего Інсуса Христа", изданную въ Одессв, и въ сочинение "Жизнь Інсуса Христа", составленное К. Скворцовыма, полемика съ раціоналистическими

воззривніями не могла быть введена по самому назначенію этихъ книгъ для народнаго употребленія. Въ извъстномъ сочиненія арх. Михаила: "о евангеліяхъ и евангельской исторія", направленномъ противъ воззрѣній Ревана на евангельскую исторію, критически разматриваются только невоторыя стороны этой исторіи. Наконець въ монографіяхь по библіологія, въ значительномъ числё помёщаемыхъ въ нашей духовной журналыстикъ за послёднее время, такъ же критически разсматривяются отдъльныя событія, отдъльныя стороны изъ земной жизни Іисуса Христа. Мы еще не имвли цвлостнаго произведения, ставящаго задачею критически разсмотръть и опровергнуть воззранія новайщихъ раціоналистическихъ шволъ на всю евангельскую исторію въ совокупности. Βъ этомъ отношения трудъ свящ. Буткесича, объщающий обнять всю евангельскую исторію съ выше-озваченнымъ направлевісмъ, можетъ заслуживать серьезное вниманіе ревнителей процвътанія у насъ научнаго богословскаго образованія и сознательнаго усвоенія истинъ христіанскаго вѣроученія. И им твиъ обязательнъе беремся побесъдовать съ читателями о такомъ трудъ, что раціоналистическія воззрънія въ новомъ видъ на евангелія и евангельскую исторію шире и шире распространяются въ настоящее время въ нашемъ образованномъ и даже необразованномъ обществъ и вызываютъ потребность подобнаго изданія. Сочиненіе о. Буткевича, если оно достигаетъ указываемой ему заглавіемъ цвли, можетъ удовлетворить потребностямъ времени и служить хорошимъ пособіемъ для лицъ, призванныхъ стоять на охрапѣ чистоты нашего православнаго вѣроучевія.

Въ своей бесёдё о трудъ свящ. Буткевича мы хотимъ собственно и ограничиться замъчаніями, насколько онъ удовлетворяетъ цёлямъ апологетики древняго христіанскаго ученія о евангеліяхъ и евангельской исторіи, о лицъ Іисуса Христа, опровергая воззрънія новъйшей раціоналистической критики на тъ же предметы. Въ западной прессъ, со времени изданія жизни Іисуса Христа Ренаномъ, ве проходитъ года, въ который не было бы печатаемо двухъ, трехъ новыхъ опытовъ земной жизни Іисуса Христа. И если на первыхъ порахъ обиловали опыты апологетическаго характера, къ каковымъ по своему направленію принадлежитъ и вышепоименованвая жизнь Іисуса Христа Прессансэ, то въ ближайшее къ намъ время преобладаютъ жизнеописанія раціоналистическаго паправленія. Послѣднимъ пронякаются изслѣдованія о евангельской исторіи даже представителей извъстнаго въ Германіи посредствующаго богословія. Опроверженіе возраженій, указываемыхъ новъйшею раціоналистическою критикою, при историко-критическомъ изложеніи евангельской исторія, далеко не безъмнтересно для каждаго, ищущаго сознательнаго убѣжденія въ истинахъ христіанскаго вѣроученія.

Авторъ разбираемаго изследованія, конечно, знаетъ, что воззрвнія современных раціоналистических в критиковъ на происхождение евангельской истории и описываемыя ею событія не состоять изь голословнаго повторенія положеній отвосительно тёхъ же предметовъ раціоналистическихъ критиковъ прежняго времени. Въ настоящее время ни одинъ изъ отрицательныхъ критиковъ уже не повторяетъ того, что, въ свое время, сказалъ Штраусъ касательно содержавія еваьгелій и описываемаго ими лица; тэмъ не менъе, отъ этого нисколько не облегчается положение апологета древняго христіялскаго ученія о евангеліяхъ И евангельской исторіи. Видоизытання свои вагляды на изсладуемый пред. метъ, вритики новаго времени не ямѣютъ въ виду возста. новить учение церкви, но утвердить свои мизния на видоизмёненныхъ подожевіяхъ прежнихъ раціоналистическихъ школъ. Задача апологета въ виду вновь возникающихъ направленій въ вритической разработвъ евангельской исторіи состоить не только въ отмъткъ особенностей этихъ направлевій, но и въ ихъ оцфикъ, въ указаніи ихъ слабостей. Наразбираемаго сочиненія удовлетворяєть СКОЛЬКО АВТОРЪ этниъ задачамъ апологетики, увидимъ изъ самаго знакомства сь сочиненіемъ и сопоставленія его выводовъ съ ваглядами вовъйшихъ отрицательныхъ вритиковъ на евангельскую исторію.

Въ введения въ жизни Інсуса Христа авторъ издагаетъ краткій очеркъ развитія отряцательной мысли въ исторія экзегетики новъйшаго временя. Исторію этого развитія онъ начинаетъ съ 1835 года, года изданія жизни Інсуса Христа Штраусомъ. Предпославъ нъсколько сбщихъ замвчаній о состоянии богословской мысли во второй половинѣ XVIII въка для выясненія возможности появленія въ свъть тако. го сочинения, какь жизнь I. Христа Шграуса, авторь переходить въ характеристивъ воззръній послъдниго и его ближайшихъ послвдователей въ связи съ подоженіями философіи Гегеля. Затвиъ онъ посвящаетъ плеколько стра. ницъ характеристикѣ воззрѣній на евангельскую исторію Шлейермахера, основавшаго такъ называемое посредству. ющее направление въ протестаптскомъ богословия, ищущее путей примиренія между раціонализмомъ и супранатура. лязмомъ. Свой очеркъ авторъ оканчиваетъ замъчавіями о жизни І. Христа, составленной Ренанома, "характеристикъ Інсуса", написанной Шенкелема, и поторіи Інсуса Назарянина" Кейма (1867 г.); онъ не упоминаеть о позднайшихъ жизнеописаніяхъ І. Христа Виттихина (1876 г.), Фолькмара (1882 г.), Вейсса (1882 г. перв. изд.; 1884 г. 2-мъ изд.), пользующихся пзавлстностію въ протестантской богословской литературъ. Въ самомъ очеркъ развитія современной раціоналистической мысли въ библіодогическихъ изслъдованіяхъ онъ не указываеть значенія разбираемыхъ изслёдователей евангельской исторіи въ системи этого развитія, а говорить о нихъ чисто механически, переходя отъ одно. въ другому. Такой недостатокъ въ своемъ обзоръ ав. го торъ могъ впрочемъ восполнить въ самой критикв новий. шихъ раціоналистическихъ взглядовъ на овангельскую ис. торію, при разбор'в этихъ взглядовъ въ сочинении. Для ознакомленія же читателей съ характеромъ новъйшихъ ра.

ціоналистическихъ воззрѣній на свангельскую исторію ему можно было огравичиться разборомъ мнѣній Шенкеля и Кейма и близкихъ къ нимъ по направленію изслѣдователей, не касаясь позднѣйшихъ жизнеписателей Іисуса Христа. Еслибы авторъ выполнилъ свою задачу въ рамкахъ, намѣченныхъ въ обзорѣ развитія отрицательной мысли въ изслѣдованіи евангельской исторіи, его трудъ могъ бы вызвать признательность со стороны многихъ читателей.

Первыя страницы сочиненія заставляють сомнѣваться въ выполнения авторомъ задачи, намъченной въ предшествующемъ отделя. По принятому обычаю авторъ начинаетъ свое изслёдованіе обозрёніемъ источниковъ жизнеописанія Іпсуса Христа, въ числё которыхъ онъ отводитъ первое мисто капоническимъ евангеліямъ, книгв Дияній п пославіямъ апостоловъ, затямъ упоминаетъ о евангеліяхъ неканоническихъ и апокрифическихъ. Само собою понятно, что главное вниманіе его здісь обращено на каноническія евангелія, какъ основные первоисточники жизнеоппсанія Іисуса Христа; по защищая ихъ подлинность и историческую достовърность описываемыхъ ими событій, авторъ ве останавливается на взглядахъ новъйшей критики, а упоминаеть о гипотезахъ и мнёніяхъ изслёдователей второй половины восемнадцатаго и вачала девятнадцатаго въка: Ейхиорна, Лессина, Нимейера, Вильке, Бауэра и др., и только подъ конецъ разсматриваетъ гипотезу Шлейермахера, какъ вовъйшую. Но со времени Шлейермахера вритические взгляды вакъ на происхождение евангелий, такъ и ихъ содержание, значительно видоизмъвились. Шлейермахерь авйствительно старался найдти научную основу для оправданія историческаго содержанія свангельскихъ повъствованій въ первовачальныхъ небольшихъ записяхъ (дигезахъ) событій изъ жизни Іисуса. Христа; но его взглядъ, какъ у послъдователей его направленія, такъ и у критиковъ другихъ школъ получиль иную разработку. Въ настоящее время, какъ мы сказали, ни одинъ изъ критиковъ западныхъ не повторяетъ

544

Digitized by Google

взглядовъ на евангельскую исторію Штрауса; мало того, мевнія Баура и вообще новотюбнигенской школы въ значительной степени сдёлались уже достояніемъ исторіи. Критики новаго времени склонны въ нъкоторой степени уважать и даже оправдывать историческое содержавіе евангельскихъ повъствований. Но въ то время, какъ одни (Шенкель), считая древнейшимъ евангеліе Марка, полагаютъ его въ основу своихъ изследованій и имъ уже измеряютъ историческую достовърность повъствований остальныхъ евангелистовъ, другіе (Кейма, напримиръ), считая такимъ евангеліе Матоея, его повъствованія дълають исходнымъ пунктомъ для своихъ изслёдованій и основою для повёрки сказаній другихъ евангелій, третьи (Вейссь), приравнивая въ одному уровню сказанія всёхъ евангелистовъ, въ изложевін евангельской исторіи предпочитають евангелиста Іоанна. Имъя въ виду такое разръшение вопроса о происхождении евангелій и ихъ историческомъ содержанія у современныхъ западныхъ жизнеписателей Інсуса Христа, авторъ значительно долженъ былъ бы измёнить отдёлъ о евангеліяхъ, какъ источникахъ жизни Інсуса Христа. Онъ не сталь бы повторять того, что извъстно читателямъ изъ изслъдованія о евавгельской исторіи нрхим. Михаила, переведенныхъ и изданныхъ чтеній о лицѣ Іисуса Христа Шикоппа, и журнальных монографій, значительно сократиль бы ототь отдёль и, пользуясь менніями критиковь, доказывающихъ преимущественную историческую достовърность то того, то другаго евангелиста, нашелъ бы въ ихъ же доводахъ основу для оправданія исторической достовърности повъствований встахъ ихъ.

Въ концѣ разбираемаго отдѣла авторъ излагаетъ планъ своего историво-вритическаго жизнеописапія Іисуса Христа. Соглашаясь съ другими жизнеописателями, что цѣлесообразнѣе всего раздѣлить жизнь Іисуса Христа на три періода: первый, обнимающій событія до выступленія Іисуса Христа на общественное служеніе, второй, описывающій исторію Его общественнаго служенія, и третій, излагающій исторію Его страдавій, смерти, погребевія, восвресенія и вознесенія на небо, авторъ относительно втораго періода расходится съ ними въ томъ, что, вывсто принатаго обычая описывать событія этого періода въ хронодогическомъ порядвѣ, онъ излагаетъ ихъ не по хронологической послёдовательности, а по тремъ слёдующимъ отдёламъ: 1) внёшней сторонъ жизни Іисуса Христа; 2) внутренней и 3) отношенію Христа къ обществу и общества къ Нему. Въ первой рубрикт онъ обозръваетъ чудеса, совершенныя Іисусомъ Христомъ; во второй Его учевіе о Богѣ Огцѣ. Себѣ Самомъ, Св. Духв и церкви или царствіи Божіемъ ва землв. Такимъ образомъ авторъ лишаетъ исторической послёдовательности издожения событий періодъ самаго высокаго служевія обществу Спасителя. Такимъ отступлевіемъ отъ общепринятаго способа изложения свангельской история авторъ надъялся лучше описать образъ и характеръ изображасмаго лица. Но едва ли онъ ве ошибся. Излагаемыя имъ событія, лишенныя исторической почвы, теряють у него тотъ обликъ, какой они имвютъ въ жизненномъ последовательномъ теченія. Самое лице Спасителя, описанное означеннымъ образомъ, является у Него не жизненнымъ дъв. тэлемъ въ періодъ служенія Его обществу, а отвлеченнымъ, удаленнымъ въ область идеальнаго построенія. Непригодность усвоеннаго имъ метода для достиженія вышеуказанной цвля обнаружится въ последстви, при изложенія самыхъ событій я ученія въ этотъ періодъ. Теперь замвтимъ: авторъ набрасно ссылается на отсутствіе въ нашихъ евапгельскихъ повёствованіяхъ строго опредёлеввыхъ и лётописно-точныхъ хровологическихъ указаній на последовательный порядовъ описываемыхъ событій, вследствіе чего жизнеописателю приходится руководствоваться догадвами, предположеніями, а иногда и проязволомъ. Затрудневія возникають не столько пав отсутствія строго-хронологическихъ указаній въ евангельскихъ повъствовавіяхъ.

сколько изъ множества недоумъній, которыми жизнеописатели окружають эти указанія. Но въ такомъ случав жизнеописателю, не желающему вдаваться въ споры касательно извъстваго порядка описываемыхъ событій, можно игнорировать выставляемыя недоуменія в избрать такое послёдовательное изложение событий, которое ближе въ достижению цёли, преслёдуемой при жизнеописанія. Автору небезъизвёстно, что вритики, доказывающіе невозможность гармонико-хронологическаго сочетания евангельскихъ событий, при жизнеописания Спасителя удерживають извъстный хронологическій порядокъ, при которомъ только и достигаютъ намъчаемой цъли. Лишивъ, же хронологико-послёдовательнаго изложения періодъ, самый богатый событіями земной жизни Інсуса Христа, онъ твмъ самимъ варушилъ точное выполнение своей задачи, озаглавивь свой трудъ "опытомъ историко-критическаго издоженія евангельской исторія". Къ историческому жизнеописанію естественяве всего, какъ авторъ самъ сознается, примѣнить хронологическій порядовъ изложенія описыбаемыхъ событій.

Въ следующемъ за темъ первомъ періоде, обнимающемъ земную жизнь Спасителя до выступленія Его на общественное служеніе, авторъ, послъ разсмотрънія возраженій, высказанныхъ критиками отрицательнаго направлевія относительно подлинности евангельскихъ сказаній, касающихся событій, предшествовавшихъ рожденію Іисуса Христа и Его дътства, останавливается на благовъщении архангела Гавріила о рожденія Спасителя и Его Предтечи, Рождествъ Інсуса Христа и событіяхъ, за нимъ слъдовавшихъ, Его воспитаніи и возрастанія, крещеніи и искушенія. Онъ не вводить въ этоть отдвль спеціальныхъ изслвдованій о годѣ рождества Інсуса Христа, о политическомъ и редигіозномъ бытъ іудеевъ въ въкъ рождества Христа Спасителя, какъ это дълаютъ новъйшіе западные жизнеописатели, а только слегка касается въровавій іудейскихъ секть, современныхъ Іисусу Христу, въ отделе о Его воспитанія и возрастанія. Отсутствіе этихъ рубрикъ, хотя бы въ самомъ общемъ видъ, составляетъ пробълъ въ его изслалованія и ставить въ затруднительное положеніе читателя при дальнъйшемъ изложенія евангельской исторіи. Въ главахъ о Благовъщения, рождествъ Христа Спасителя, Его воспитанія и возрастанія, крещенія и искушенія, авторъ занпмается разборомъ возраженій критиковъ отрицательнаго направленія относительно этихъ событій; но опровергаемыя имъ возраженія принадлежать Шлейермахеру, Штраиси и уже не представляють особаго интереса новизны. Правда, в'якоторыя изъ возражений, высказанныхъ этими критиками, еще повторяются новыми изслёдователями евангельской исторіи, но уже въ значительно изм'вненномъ видъ; вообще же новъйшіе жизнеописатели какъ высказываютъ новые взгляды на евангельскую исторію, такъ выставляють и новыя противъ нея возраженія. Еслибы авторъ, согласно заглавію своего сочиненія, дъйствительно занялся опроверженіемъ возраженій вов'яйшихъ критиковъ, онъ уб'яцияся бы, что многіе изъ опровергаемыхъ имъ возраженій въ томъ видѣ, въ какомъ онъ полемизируетъ ПРОТИВЪ НЕХЪ. потеряля свой кредить въ отридательномъ лагеръ. IABHO Начатое Шлейермахеромь изучение евангельской история съ цвлію возможнаго приспособительно его B3LIUN ODD88данія ея историческаго содержанія нашло многихъ подражателей среди изсладователей отрицательного направления. И чъмъ спеціальнъе ови занимались изученіемъ этой исторін, безъ привнесенія въ ся составъ чуждыхъ ей идей, тэмъ затруднительнее чувствовали свое положение въ отрицании всего чудесваго и вообще сверхъ-естественныго въ ея области. Живой примёръ такого отношенія къ дёду представляють изслёдованія по евангельской исторія и жизнеописанія Інсуса Христа Шенкеля, Кейма, Фолькмара, Гаусрата и Вейсса, Ни одинъ изъ поименованныхъ изследователей евангельской исторіи не представляетъ себя сторонникомъ чуда и вообще всего сверхъ-естественнаго въ ней; тъмъ не менъе каждый

изъ вихъ при издожении евангельской истории въ связи ея развитія прежде всего признаеть не возможнымъ совершенно изгнать чудесность изъ ея области, а за тёмъ, сокращая, съуживая по возможности повъствованія чудесваго характера и желая представить оставленныя натуральными, нерудко настолько оказывается безсильнымъ при объясненія ихъ происхожденія, что чудесность сяма собою, помимо его воли, вынаруживается при описания необычайнаго событія. Тавъ, напримъръ, Вейссь, не исповъдуя Іясуса Хряста Богомъ, не почитая Его обладающимъ силою божественнаго могущества, тэмъ не менње сознается, что дъйствительное обнаружение такого совершеннаго идеала человъческаго въ лицъ Інсуса Христа есть и останется "абсолютнымъ чудомъ", что его никовмъ образомъ нельзя выяснять изъ обывновопнаго хода человъческаго развитія, что зачатіе Его должно было совершиться подъ наитіемъ Св. Духа. Лице совершителя спасенія не могло быть, по его взгляду, подобно встить потомкамъ Адама, продуктомъ человъческаго рождевія, но должно быть чистымъ благодатнымъ даромъ. "Чтобы быть истиннымъ человвческимъ чадомъ, Ему необходимо было родиться отъ человъческой матери, но самое Его рождение могло быть только следствіемъ чудеснаго божественнаго воздайствія, по сила котораго непорочная дъва зачала чадо обътованія" (Leben Jesu 1882 r. 1. 186. 212. 224. Zeitschrift für wissensch. Theolog. 1883 г. 4. Нея. 413. 414). Гаусрать непорочность Іисуса. Христа и Его сыновнее отношение въ небесному Отцу считаетъ возможнымь объяснить только твмъ, что въ Немъ образъ Божій оставался не омраченнымъ" (Neutestament. Zeitschrift. 1. 1875 г. 355). Ксймъ, считая недостаточными представленные доселъ поборниками раціонализма натуральные способы объясненія явленій Воскресшаго ученикамъ, полагаетъ, что возможность ихъ можно объясвять только допущеніемъ взанынаго общенія здъшняго міра съ потусторовнимъ и готовъ приписать явление Воскресшаго, 36

Труды Кіевской дух. Аквдемія 1884 г. т. III.

хотя и въ безплотномъ видъ, особому воздъбствію Божію Geschicht. Jesu, dritt. Bearbeitung. 1875 r. 362. (363). Caoвомъ, со времени Шлейермахера послёдовали значительныя измѣненія въ объясненія чудеснаго въ области свангельской исторія въ раціоналистическомъ западномъ богословія. Эту-то неровность, это хроманіе на двё плесив, вакъ выражаются критики крайняго направленія, это признаніе съ одной стороны невозможности всецълаго изгнавія изъ области евапгельской исторія чудесности, а съ другой желаніе представить ту же чудесность натуральною, авторъ и долженъ былъ поставить на видъ при своей полемикъ противъ современныхъ жизнеописателей Іисуса Христа. Ведя такимъ образомъ свое дёло, авторъ почувствовалъ бы подъ своими ногами болёе твердую и устойчивую почву въ защитв древнехристіанскаго ученія о евангельской исторіи. Признаніе Інсуса Христа съ одной стороны лицемъ, не имъвшимъ себъ параллели въ исторіи человъчества, съ другой — разсуждение о Немъ, какъ слябомъ человъческомъ существв, два понятія, если не исключающія, то взанино обезсиливающія другъ друга. Имъя въ виду такое направленіе, вынаруживающееся у вышепоименованныхъ западныхъ современныхъ изслѣдователей евангельской исторія и жизнеоцисателей Іисуса Христа, авторъ значительно долженъ былъ бы измънить изложеніе перваго періода земной жизяи Іисуса Христа. Ему не пришлось бы полемизировать съ Шлейермахеромъ о сверхъестественномъ рождения Інсуса Христа, имвя въ виду признание Вейсса, или же полемику эту изложить въ евсколько иномъ видв. Главу о "воспитаніи и развитія Іисуса" пришлось бы значительно передвлать, такъ какъ въ настоящее время ни одинъ жизнеописатель Іисуса Христа не придаетъ значенія гадавіямъ, высказаннымъ въ концъ минувшаго и въ началъ настоящаго столътій о пребыванія Іисуса Христа въ Египтъ и пріобрътеніи Имъ тамъ массы естественно-научныхъ позна. вій; равнымъ образомъ ни одинъ изъ новъйшихъ жизнеописателей не двлаетъ Інсуса Христа послѣдователемъ одной извѣстной іудейской секты, а стараются найдти въ Его ученіи отраженіе воззрѣній всѣхъ современныхъ Ему іудейскихъ сектъ. Имѣя въ виду "характеристику Інсуса" Шенкеля и исторію жизни Інсуса Кейма, авторъ пначе изложилъ бы в главу о крещеніи Інсуса Христа. Звачительная часть изъ возраженій, опровергаемыхъ въ этихъ главнахъ, или вовсе не приводится у современныхъ жизнеописателей, или вриводится далеко не въ такомъ видѣ, въ какомъ высказали ихъ въ свое время Шлейермахерь и Штраусь.

Переходя въ періоду общественнаго служенія Синсителя, авторъ снова защищаетъ свое отступление отъ хронологико-послёдовательнаго изложенія событій этого періода тэмъ, что характеристическія черты этого періода разсвяны въ разныхъ мъстахъ евангельскаго повъствованія и могутъ явиться читателю со всею ясностію и отчетливостію лишь подъ условіемъ систематическаго ихъ обобщенія. Таково учение Христа о Себъ, объ Огцъ, о Св. Духъ, о своемъ отношения къ Огцу, къ церкви и т. под. Тоже самое слёдуетъ сказать, по мнёнію автора, о чудесахъ Христа. По систематическое изложение учения Іисуса Христа о Себъ, о Богъ Огцъ, о Св. Духъ, о Церкви... имъется въ виду у насъ въ богословскихъ системахъ; въ нихъ опо унвстно и вполив целесообразно; здесь же это учение должно быть изложено такъ, какъ оно раскрывалось въ историческомъ ходъ. Напрасно авторъ льстить себя надеждою, что при сдѣланномъ имъ сводѣ ученіе Христа о Себѣ, объ Отцѣ, о Св. Духъ, получитъ больше ясности и наглядности; отвлеченное ученіе, оторванное отъ жизненнаго развитія, теряетъ живучесть и наглядность. Что касается чудесъ, то, какъ самъ авторъ знаетъ, современные жизнеописатели Іисуса Христа между прочимъ и потому считають невозможнымъ совершенно изгнать чудеса изъ впангельской исторіи, что послёднія во многихъ случаяхъ неразрывно связаны съ самимъ ученіемъ Спасителя и съизгнаніемъ ихъ пришлось бы 36\*

отказаться, по ихъ мивнію, отъ цониманія самаго Его ученія. Слёдовательно историко-хронологическое обозрёніе чудесъ дёлаетъ болёе удобопонятными какъ самыя чудеся, такъ п неразрывно связанное съ ними ученіе.

Первое місто въ этомъ отдівлі, по общирности изложенія, занимаетъ обозрѣніе чудесъ Іисуса Христа въ связи съ опровержениемъ возражений противъ ныхъ высказавныхъ. Переходя въ описанію чудесь, авторъ замѣчаетъ, что къ вопросу о чудесяхъ евангельскіе критики относятся далево не одинаково. Въ то время, какъ одни изъ нихъ положительно ничего не хотятъ слышать о какихъ бы то ни было сверхъестественныхъ дъйствіяхъ Христа и потому всѣ евангельскія повъствованія о чудесныхъ событіяхъ объясняють или премо фантастическими измышленіями евангельскихъ повъствовавій, или же общимъ процессомъ образованія различныхь мионческихъ сказаній, другіе, и именно по преямуществу ученики Шлейермахера иначе относятся къ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ. "Вопросъ о чудъ у нихъ не ръшается окончательно. Понятіе чуда у нихъ ослабляется, количественно уменьшается и даже, пожалуй, втихомолку совершенно устраняется, но тёмъ не менье сверхъестественный х все-таки остается". Имъя такое представление объ ученикахъ Шлейермахсра и желая дать въ руки читателей оружіе противъ ихъ объясневій чуда, почему бы автору и не заняться разоблаченіень ихъ доктринъ". Вёдь авторъ самъ же ниже говоритъ, 9TO Шлейермахера считають только виновникомъ такого направленія въ критической разработкъ свангельской исторія, а вакъ мы выше замѣчали, за развитіе такого направленія въ настоящее время принялись не одни ученики Шлейер. махера, во и вритики, не имъющіе ничего общаго съ Шлейернахеромъ, какъ Шенкель, Кеймъ, Фолькмаръ и др. Авторъ самъ созваетъ важность полемики съ вритивами такого направлевія, когда говорить: "не вниквувь серьезно въ этотъ взглядъ, не отвергающій чудесъ и въ то же время

втихомолку устраняющій изъ свангельской исторія такія событія, которыя не подходять подъ общія дыйствія зако новъ природы, его могутъ принять люди самыхъ разнообразныхъ направленій и не только принять, но и назвать своимъ". И если такое направленіе въ настоящее время сдёлалось преобладающимъ не только среди учениковъ Шлейермахера, но и среди послъдователей разныхъ радіоналистическихъ направлений, то автору, желавшему заняться опроверженіемъ новъйшихъ возраженій, естествен. вже всего было остановиться не на виновникъ этого направленія, давно уже умершемъ (1834 г.), а на одномъ изъ современныхъ представителей этого паправленія, усвоившемъ его и развившемъ. Между твиъ авторъ и въ отдълв о чудесахъ главнымъ образомъ занимается опроверженіемъ возраженій Шлейермахера. Если же на нёкоторыхъ страницахъ втоѓо отдѣла (какъ то: 455. 456 и др.) и упоминаются кромъ Шлейермахера и другіе изслъдователи евангельской исторія, то не потому, чтобы онъ занимался разборомъ ихъ мнвній, но или по случайному совпаденію ихъ взглядовъ на извъстное евангельское событіе съ взглядомъ Шлейермахера или для пополвенія скудости приводимыхъ метній.

Отдёль о чудесахъ, не смотря на 180 страницъ ему посвященныхъ, вышелъ у автора довольно монотоннымъ и не вполиё обстоятельно обсуждающимъ повёствованія о чудесахъ въ видахъ апологетическихъ. Монотонность въ описаніяхъ чудесъ и защитё ихъ исторической дёйствительности вышла отъ того, что авторъ, отрёшившись отъ историко-хробологическаго изложенія ихъ, сталъ примёнять къ разсмотрёнію ихъ однообразно усвоенную мёрку. Два три чуда въ каждой изъ трехъ рубрикъ, удержанныхъ авторомъ въ этомъ отдёлё, разсмотрёны со всевозможными теоретическими и догматическими соображеніями противъ дёлаемыхъ на нихъ нападокъ, а остальныя обыкновенно такъ описываются: "по евангельскому разсказу событіе это (ва" всцёленіе слёпорожденнаго) произошло слёдующе.

зомъ", или "однажды Іисусъ Христосъ пришелъ въ іудейскую синагогу", или "вошелъ въ предћам Тирскіе и Сидонсвіе, и въ Нему приступила одна женщина" (стр. 399, 404. 408, 409 и др). Вслёдъ за приведеніемъ евангельскаго повѣствованія объ описываемомъ чудё представляются два. три возраженія, высказанныхъ Ш траусомъ или Шлейермахеромъ. показывается или ихъ неудобопримвнимость къ евангельскому цовъствованию или несостоятельность на основания теоретическихъ соображений, и начинается разборъ новаго чудеснаго повёствованія. Между тёмъ автору не безъизвёстно, что самые отрицательные критики, не признающіе исторической действительности за многими евангельскими повёствованіями чудеснаго характера, при изложеніи жизни Інсуса. Христа повествованиямъ этимъ отводятъ особое место въ связи съ развитіемь описываемой жизни, показывають ихъ отношение въ предъидущей и последующей деятельности Спасигеля, ихъ вліяніе на самое Его ученіе, на жизнь и складъ мыслей окружавшихъ Его последователей. Такъ Евсльда совершеніе нёкоторыхъ изъ тёхъ чудесъ, о которыхъ нвторъ по своимъ рубрикамъ говоритъ въ отдълахъ: о чудесахъ "надъ людьми умершими и въ области вевшией природы", относить къ періоду двятельности Спасителя, посвященной на воспитание у своихъ ученивовъ вфры въ Него, какъ истиннаго божествепнаго посланника, и въ зависимости отъ такихъ необычайныхъ чудесъ, свидвтелями которыхъ были ученики, ставитъ ихъ исповъдание Его "Христомъ, Сыномъ Бога живаго" (Мате. 16, 16). Если бы авторъ глубже проникъ въ духъ и характеръ евангельской исторія, онъ убъдился бы, что избранный имъ способъ описанія чудесныхъ повѣствованій мевъе всего соотвѣтствуетъ ихъ истивному значенію. Каждое евангольское чудо точпо сапечатлено глубовные значенісме ве развитіи свангельской исторіи и ум'єть понять это значеніе, уяснить его въ ряду другихъ событій значить уже на половину довазать его историческую дъйствительность. Не ставимъ при этомъ

на видъ, какого важнаго апологетическаго пріема авторъ лишился при принятомъ способъ описанія виангельскихъ чудесъ. Коль скоро евангельскія чудеса прежде всего находять свое оправдание въ развития евангельской истории, то разсматривать ихъ внё связи этого развитія, значить, лишать ихъ истипнаго реальнаго основанія, значитъ, обезсиливать ихъ историческую дъйствительность. И въ рукахъ автора при придуманномъ имъ способъ изложения точно оказались многіе евангельскія чудеса обезсиленными. Такъ, чудесное насыщение пяти тысячь народа пятью защащая хавбами отъ Шлейермахера, обозвавшаго результать этого чудеснаго двяствія прязрачнымъ, и Штрауса, считавшаго вывств съ другими критиками это чудо не двйствительнымъ, авторъ все свое разсуждение сводить въ одному и тому же общему вопросу о возможности въ мірѣ сверхъестественнаго вообще". Между тёмъ, разсматривая это чудо въ той связи событій, въ какой ставитъ его евангелистъ Іоаннъ, авторъ нашель бы неотразимые слёды совершенія его въ такомъ точно видъ, въ какомъ описываютъ его всѣ четыре евангелиста. Инос понимание этого чуда не дало бы ему основания для уяспенія естествевнаго, послѣ созерцанія такого чуда, желапія у народа сдвлать Его царемъ. Народъ только потому возънмвлъ желаніе поставить Его царемъ, что чрезъ чудесное васыщение предъ его глазами пяти тысячъ пятью хлв. бами онъ убъдился въ сверхъестественной силь Ему присущей. При иномъ пониманіи этого чуда нельзя было бы далье уяснить содержанія слъдовавшей въ скоромъ времени капернаумской бестды, которой отрицательные за нимъ критики придаютъ великое значеніе при изложеніи евангельской исторіи. Историческая связь этого чуда съ предшествующими и послёдующими событіями представляла для автора самый лучшій способъ доказательства его дъйствительности, помимо теоретическихъ соображеній, не всегда съ наглядностію доказывающихъ защищаемое событіе. Обращаясь чаще въ такой связи повъствованій о чудесахъ съ

ĸ.

текущими событіями, авторъ находилъбы болёе твердую и надежную опору для своихъ доказательствъ. Разсматривая чудеса внё тавой связи, авторъ лишилъ ихъ жизненнаго, осязательнаго доказательства ихъ дёйствительности и тёмъ значительно обезсилилъ свою апологетику.

Изложенное въ этомъ же періодѣ въ систематическомъ обзорѣ ученіе Інсуса Христа о Богь Отць, Самомъ Себъ, Св. Духъ и царствъ Божіемъ на земль, убъждаеть читателя въ томъ, что Інсусъ Христосъ точно училъ о Богъ, какъ о своемъ Отцв, о Себъ самомъ, какъ единородномъ Сынъ и Св. Духъ, какъ равночестномъ Ему и Огцу лицъ, но не знакомить его съ послёдовательнымъ раскрытіемъ этого ученія въ устахъ Спасителя. Отрѣшившись отъ историко хронологическаго изложенія. Авторъ не оттёнилъ въ жизни Спасителя тёхъ особыхъ моментовъ, въ которые Онъ, посвящая своихъ ученивовъ въ тайны своего предопредъленія и ихъ будущаго призванія, открываль имъ возвышенное учение о Богв, какъ Отцв, Утвлителв Св. Духв и своей церкви (Мате. 11, 25-27; ср. Лув. 10, 17-24; Мате. 16, 15-21; Іоанн. 13, 31-17 гл. идр.). Святое возвышенное учение, отврываемое Спасителемъ ученикамъ въ особые моменты Его земной жизни, слилось у автора въ одно обезразличенное цёлое.

Третій и послёдній періодъ земной жизни Інсуса Христа, не великій, по мнёвію автора, "по числу событій", хотя изложенъ въ хронологическомъ порядкё, но за отнесеніемъ вёкоторыхъ важныхъ событій, какъ то: пророчественной рёчи Інсуса Христа о судьбё храма и Іерусалима, о кончинё міра, обличительной рёчи, направленной противъ фарисеевъ и др. къ предшествующимъ рубрикамъ, при сухомъ и скудномъ изложеніи прощальной бесёды Спасителя съ учениками, при разборё однихъ мнёній Штрауса и Шлейермахера касательно воскресенія Христова, вышелъ у автора не вполнё гармонирующимъ съ предшествующими отдёлами. Авторъ нашелъ возможнымъ удёлить довольно мёста въ

этомъ отдёлё для разбора пререканій, высказанныхъ въ нашей литературё по поводу определенія времени совершенія тайной вечери, выразить при этомъ глубокое уваженіе къ ученымъ трудамъ Хвольсона, но не счелъ нужнымъ посвятить по крайней мёрё двё, три страницы для соотвётствующаго изложенія возвышевпёйшей прощальной рёчи Спасителя.

Отмъчая эти недостатки въ трудъ почтеннаго автора, мы не имѣли въ виду уронить его научное достоинство или умалить вниманіє къ нему нашего читающаго общества. При скудости въ нашей литературъ подобныхъ процаведеній трудъ автора можеть быть прочитань съ большою пользою всёми, ищущими разумнаго убёжденія въ истинахъ христіанской религіи. И если бы авторъ назвалъ свой трудъ критическимъ разборомъ жизпи Інсуса Христа, составленной Штраусомъ и Шлейермахеромъ, вромъ похвалы, онъ ничего другаго не услышалъ бы отъ насъ. Но коль скоро авторъ назвалъ свой трудъ жизнію Іисуса и при томъ съ опроверженіемъ возраженій, указываемыхъ отрицательно вритивою новъйшаго времени, мы сочли долгомъ указать на несоотвётствіе его труда такому названію. Издожение евангельской истории не въ строго-хронологическомъ порядкъ, а по извъстнымъ рубрикамъ, съ пробълами, не можстъ быть названо жизнію Іисуса. Христа. Равнымъ образомъ опровержение возражения Штрауса я Шлейермахера не можетъ быть названо опроверженіемъ новъйшихъ возраженій. Автору не безъизвъстно, что новъйшія возраженія, касательно событій евангельской исторіи, изложены въ жизнеописаніяхъ Іисуса Христа, составленныхъ Ренаномъ, Шенкелемъ и Кеймомъ. Жизнеописанія этихъ запачетих изструоватетец свансетеской истори поталии больтую извъстность на западъ и переведены почти на вст европейскіе языки. Самыя же новыя возраженія издожены въ жизнеописаніяхъ, составленныхъ Фолькмаромь и Вейссомь (1882-1884 г.). Шлейермахеръ положилъ только

#### труды піввской духовной академія.

начало тому направленію въ критической разработкѣ евангельской исторіи, которое продолжается въ настоящее время у послёдователей развыхъ раціоналистическихъ школъ; но онъ уже не служитъ выразителемъ ихъ миёній.

Жизнь Інсуса Хопста, составленная извъстнымъ оранцузскимъ богословомъ Прессанся не представляетъ такого объемистаго труда (492 стр. въ 2-хъ вып.), какъ жизнь, составдсяная свящ. Буткевичемъ (813 стр.); тёмъ не менёе она можетъ обращать на себя полное вниманіе не только людей съ свётскимъ, но и съ богословскимъ образованіемъ. Въ краткой и сжатой форыт она знакомить съ сущностію евангельской исторіи и съ сопровождавшими ее событіями изъ міра іудейскаго и языческаго. Это цвлостное произведеніе, знакомящее съ впохою возникновенія христіанства. Не имѣя въ виду извѣстнаго представителя раціоналистическаго ваправления. Прессанся тёмъ не менёе въ своихъ апологетическихъ замёчаніяхъ касается пользующихся извъстностію въ католическомъ и протестантскомъ мірѣ критиковъ евангельской исторіи. Въ немъ находятъ своего обличителя и Ренань, и Шлейсрмахерь и Шенкель и представители такъ называниейся въ прежнее время страсбургской школы. Полемическія его замізчанія впрочемъ RDATKE И большею частію помвщаются въ подстрочныхъ примичаніяхъ. Все свое вниманіе Прессанся сосредоточиль на крат. комъ научномъ изложени евангельской истори въ послъдовательномъ хронологическомъ порядкв, согласно указавіями свангельскихи повъствованій. И въ этомъ отношевія его жизнь Імсуса достигаеть вполнё своей цёли. Экзегетикою отдельныхъ местъ и изречений его сочинение не богато. но за то оно обилуетъ живою характеристикою отдёльныхъ лицъ п цвлыхъ періодовъ евангельской исторія.

Ст. Сольскій.

558

# Библейская литература истекшаго 1883 года на Западъ.

## II. Новый завёть.

1. Новозавътная исанника.

Прежде чёмъ приступить къ обозрению историко-исагогическихъ изслёдованій по Новому Завёту, мы упомянемъ кратко о тъхъ немногихъ трудахъ, которые имъютъ своимъ предыетомъ критику новозавётнаго текста. Особенною новизною въ этомъ отдълъ библойской литературы отличаются труды, принадлежащіе англо-американскимъ изслёдователямъ Новаго Завъта. Таково прежде всего вышедшее въ истекшемъ году новымъ издапіемъ обстоятельное ввеленіе въ критику новозавътнаго текста Ф. Г. А. Скривинера (F. H. A. Scrivener): "A plain Introduction to the Criticism of the New Testament". (London, Bell). Этотъ замъчательный трудъ, напечатанный въ 1861 году первымъ и въ 1874 году вторымъ изданіемъ, въ настоящемъ сноемъ видъ значительно восполненъ и усовершенствованъ прим'внительно къ известному Весткоттъ-Гортову издавію Новаго Завѣта. Представленныя здъсь дополнения простираются болъе чъмъ на 120 страницъ и по своей обработкъ вполнъ соотвътствуютъ современному состоянію изслівдованій этого рода. Боліве сжатымъ по объему и болёе соответствующимъ потребностямъ какъ духовныхълицъ, тавъ и занимающихся Библіею мірянъ является обстоятельное дополнение къ критическимъ работамъ

Весткотть. Горта и новъйшихъ англійскихъ исправителей Библія, привадзежащее Нькоркскому ученому Шаффу (Schaff): "A Companion to the Greek Testament and The English Version". (New-York, Harper a. Brothers). Это проязведение въ сокрашевномъ видъ было нацечатано еще ранъе въ качествъ введе нія въ Вествоттъ Гортову вздавію Библія (см. вашъ прошло годній обзоръ библейской литературы), но теперь въ отдёльномъ изданіи оно дополнено сочиненіями многихъ другихъ свверо-американскихъ богослововъ, какъ то: епископа Ли (Lee), филадельфійскаго профессора Галля, кембражидскаго профессора Эзры-Абботъ и др. и иллюстрировано факсимиле рукописей и извъстивйшихъ изданій Библіи. Въ такомъ видъ оно представляетъ собою компендіумъ всей новозавът. ной вритики священиаго текста, подобнаго ROTODOMY HO имъется еще до настоящаго времени въ Европъ. Кавъ и обширное произведение, Скривинера оно вполив заслуживаетъ того, чтобы вызвать подражание со сторовы европейскихъ ученыхъ или, если возможно, то и замену его еще боле основательнымъ и капитальнымъ трудомъ. Нъкоторымъ восполненіемъ теперешнихъ довольно замётныхъ пробъловъ въ этой области объщають быть изръдка выпускаемыя въ свъть обстоятельныя пролегомены къ Ed. critica minor ex VIII mai. desumpta Тишендорфа (Leipzig. Hermann Mandelsohn); но до настоящаго времени обладатели этого изданія должны пока ожидать окончація этихъ трудовъ, предпринятыхъ докторомъ Каспяромъ Рене (Caspar René Gregory).

Переходн за симъ въ обозръню исагогичекой новозавътной литературы, мы отивтимъ здъсь прежде всего слъдующія три популярныя изслъдованія англійскихъ богослововъ, вышедшія въ пстекшемъ году: "Introduction to New Testament; with Preface by Bishop Ellicott" Е. Г. Илюмитра (Е. H. Plumptre), "A popular Introduction to the New Testament"; London, Hodder a. Stoughton— I. Рамсона Ломби (I. Ramson Lumby), который преслъдуетъ сдъсь апологетическія цъли и вооружается преимущественно протввъ "Supernatural Re-

ligion" 3ean (Seely), n . The New Testament Scriptures, their Claims, History and Authority. Being the Croall Lectures for 1882" (London, Nisbet) - A. T. Kapmepia (A. H. Charteris). Апологетическія чтенія Картерія восполняють собою издан. этимъ же ученымъ научный сборникъ источниковъ вый новозавътнаго канона (Canonicity и пр. Edinb. and London. 1880). Кромѣ очерка исторія происхожденія и собравія священныхъ писаній Новаго Завѣта въ нихъ предлагается также теорія новозавѣтваго канова вмѣстѣ съ учевіемъ о боговдохновенности. Такимъ образомъ по своему содержа. нію этоть трудь Картерія вёсколько приближается въ тому, что предлагается въ новъйшее время нъмецкими богословамя, вапримъръ Гофманомъ-Фолькомъ и др. подъ именемъ "Кановики". -- Въ значительной мёрё соприкасаются съ трудомъ Картерія два сочиненія голландскихъ богослововъ, именно: "De Theopneustie der heiligen Schrift"; (Utrecht. 1882)-Добантона (І. Е. Daubanton), проповъдника въ Цволлъ, в очеркъ исторіи образованія новозавѣтнаго канона отъ апостольскаго времени до четвертаго въка: "De Kanon der heiligen Schrift in de cerste vier eeuwen der christelijke kerk, geschiedkundig onderzoek" (Amsterdam, Kirberger) гоонингенскаго профессора І. Крамсра (І. Cramer). Въ сочинения Добантона защищается право свободнаго образованія въры въ божественное происхождение Св. Писания противъ попытки Кувнера видоизывнить древне-православную теорію о богодухновенности.

Если некоторыя изъ вышеуказанныхъ работъ по новсзавътной исагогикъ могутъ быть признаны не вполнъ научными, то между новъйшими въмецкими трудами въ этой области встрвчаются сочинения, отличающияся значительною патрологическою ученостию и весьма основательнымъ методомъ изслъдования. Таковы изслъдования: "Forschungen zur Geschichte des neutestamentlichen Kanons und der altkirchlichen Literatur", 11 Theil. "Der Evangelien Kommentar des Theophilus von Antiochien". (Erlangen, Deichert) – эрлянгенскаго

учеваго Цайна (Zahn) и: "Der angebliche Evangelien-Kommentur des Theophilus von Antiochien<sup>a</sup>, -- reccencearo профессора А. Гарнака (A. Harnack), нацечатанное въ четвертой книгъ ero сочинения: "Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur"; (Leipzig I. C. Hinrichs). Оба эти сочиненія васаются древныйшей христіанской письменности и болве или менве прямо затрогивають исторію новозавътнаго ванова. Тогда вавъ Цайнъ съ большимъ остроуніемъ пытается показать въ одномъ латинскомъ аллегорическомъ сочинения о четвероевангели затерянный въроятный комментарій Өеофија Антіохійскаго и чрезъ то какъ бы отврыть новый документь для исторія новозавітнаго канона, Гарнакъ въ своемъ изслёдованія выставляетъ весьма. серіозныя возраженія противъ этой попытки, которыя, будучи заямствованы изъ одной неизвъстной Цайну брюссельской рукописи, являются довольно сельными доказательствами въ пользу того, что вышсупомянутое аллегогорическое произведение есть позднайшая, произшедшая можетъ быть только въ VI в., компиляція, и тёмъ 38848тельно колеблетъ выставленныя Цайномъ соображения. Въ этой же четвертой книгъ изслъдований Гарнака помъщено сочпненіе профессора Оскара ф. Геблардта (Oscar v. Gebhardt), представляющее собою довольно значительный ввладъ въ исторію новозавѣтнаго текста: "Die Evangelien des Matthäus und Markus aus dem Codex purpureus Rossanensis". Послъ въсколько раннъе издаеной палеографической и художественно-археологической монографіи объ этой важной и изслъдованной еще въ 1879 году Гебгардтомъ и Гарнакомъ рукописи, Гебгардтъ приводитъ здъсь полный текстъ еван. гелія Матеея и Марка по означенному водексу, предпославъ ему обстоятельное и замъчательное въ критическомъ въ культурно-историческомъ отношении предисловие. --И Только мимоходомъ мы позволяемъ себѣ указать также не отличающіяся достаточною на обширныя, но здъсь опредъленностію изслёдованія, которыя іеннскій профессорь Junciyes (Lipsius) началь посвящать повозав втнымъ апокря-

Фамъ въ I т. своихъ "Apokryphischen Apostelgeschichten und Apostellegenden" (Braunschweig, Schuretschke u. Sohn). Обзасть изслъдованія этого снабженнаго богатымъ научнымъ матеріадомъ произведенія только отчасти сопривасается съ новозавѣтною исагогикою и падаетъ въ кругъ не обозрѣваемой вами здъсь дитературы, почему мы и не считаемъ нужнымъ входить въ ближайшій разборъ содержанія его.

Различные труды по спеціяльному введенію въ отдёльныя книги Новаго Завёта мы отмётимъ въ предлагаемомь ниже обзорё экзегетической литературы.

# 2. Новозавътная исторія и хронологія.

Полное изложение свангельской истории, принадлежащее Гофманну (Hofmann), издано въ истекшемъ году профессоромъ Фолькомъ въ видъ десятаго тома Гоомавнова бибельверка подъ слёдующимъ заглавіемъ: "Die heilige Schrift Neuen Testaments susammenhängend untersucht. Theil X. Die biblische Geschichte des N. T.'s, nach Manuscripten und Vorlesungen herausgegeben von W. Volck"; (Nördlingen, Beck). За литературно-историческимъ введеніемъ и историческимь очеркомъ объ іудейскомъ народъ въ началь и до начала новозавътной исторін ("Das judische Volck zunächt vor und bei Beginn der neutestamentlichen Geschichte") здъсь издагается историческое содержание Новаго Завъта не по общепринятому раздъленію его на два главнъйшихъ періода (время Іисуса Христа и въкъ Апостоловъ), а по слёдующимъ девяти группамъ: 1. эпоха начала; 2., -- время отъ видъція Захаріи до появленія Іоанна Крестителя; З.,-отъ появленія Іоанна Крестителя до завлюченія его въ темницу; 4., - отъ заключенія Іоанна Крестителя въ темвицу до начала страдавій Інсуса Христа (или: пророческое служение Інсуса); 5., - отшествие Інсуса Христа въ Богу Отцу; 6., — время отъ вознесенія Іисуса Христа до мученической смерти Стефана; 7., -- отъ смерти Стефана до смерти Апостола Іакова; 8.,-отъ смерти Іакова до завлюченія Апостода Павда; 9., - время пятвлётнихъ узъ Апостода Павла. Такинъ образомъ въ пяти послёднихъ отдёлахъ этого сочиненія изложено въ сущности только содержаніе апостольской исторіи по книгъ Дъяній Апостольскихъ. Касательно деятельности Апостола Іоанна, не описанной въ книгъ Дъяній Апостольскихъ, здъсь встръчаются только немногія краткія и отсылающія къ будущему изслёдованію заключительныя замёчанія. Такое отчасти отрывочное 38 влюченіе, а тавже въкоторыя особенности предшествующаго изложения и особенно совершенное отсутствие литературновритическихъ ссылокъ на другія изслёдованія подобнаго рода дёлають довольно замётными происхожденіе этого произведенія изъ гомилетическихъ церковныхъ чтеній автора. Конечно отсутствіе въ этомъ сочиненіи того, что способствовало бы полному изображенію новозавѣтной исторія, можеть быть отчасти извиняемо тэмъ обстоятельствомъ, что сочинение это издано вакъ составная часть бибельверка Гофмана и въ немъ довольно часто встрвчаются ссылки на предъидущіе томы этого труда включительно до девятаго, содержащаго введение въ Новый Завътъ. Во всякомъ случав не только ученики и спеціальные почитатели Гофмавна, но также в болъе общирный богословскій кругъ охотно будутъ пользоваться этимъ произведеніемъ, какъ весьма почтеннымъ и основательнымъ изложеніемъ историческаго содержанія евангелій и книги Дъяній Апостольскихъ. Оно составлено исключительно по ортодовсальной точав зрвнія и всюду сь особенною силою отмвчаеть все важное въ апологетическомъ отношении, особенно въ исторія рожденія и дётства Спасителя, Его воскресенія и вознесенія на небо и при главевйшихъ событіяхъ изъ жизни Апостола Павла.

Рядомъ съ этимъ общирнымъ сочиненіемъ можетъ быть поставлено двухтомное жизнеописаніе Спасителя, привадлежащее католическому аббату и директору богослов-

ской воллегія въ Кастельнодаря Ле-Камусь (С. le-Camus): La vie de N. S. Jesus-Christ; 2 tomes. Paris, Poussielgue Frères. Такого же объема, какъ и вышеупомянутое нъмец. кое сочинение (оба тома выйсть имвють боле 1200 стр. in 8-о довольно убористой печати), этотъ трудъ Камуса снабженъ достаточнымъ научнымъ матеріаломъ и по научному солержанію своему значательно отличается не только отъ подобнаго же труда Вейсса, но также и отъ извъстныхъ работъ въ этой области другихъ евангелическихъ богослововъ. Тевденція автора-апологетическая въ рямскокатолическомъ смыслѣ. "Положивъ одну руку на credo церкви, а другую на summa св. Оомы", онъ старается разрѣшять здъсь различнаго рода догматическія трудности и унячтожить сомнания, возбуждаемыя современными моднокритическими продуктами въ родъ "Oeuvre dangereuse du docteur Strauss". Всюду онъ нацередъ намъчаетъ результаты своихъ изслёдованій, отводя небольшое мёсто предварительнымъ критическимъ изследованіямъ объ источникахъ евангельской исторів. Какъ представители новъйшей отрицательной кригики, такъ в ортодоксальные составители изслёдованій по священной новозавётной исторіи, на сколько они принадлежать протестантству, большею частію неизвъстны автору. Вездъ, гдъ онъ ссылается на протестант. скіе труды, мы видимъ устарѣлыв уже изслѣдованія, имѣющія значеніе только вспомогательныхъ пособій. Для іудейско-христологическаго содержания большею частію цитуется у него Бертольдъ, для хронологическаго — Визелеръ, для библейско-археологическаго Вэйнеръ и пр. Заслуживаетъ впрочемъ признательности то, что авторъ извлекъ свой историческій матеріаль главнымь образомь только изъ ОДНИХЪ ВЗНОНИЧЕСКИХЪ ИСТОЧНИКОВЪ И ТОЛЬКО ТАМЪ, ГДЪ надлежало ему говорить о догматической сторонв жизненнаго образа Спасителя, онъ придерживается нёкоторыхъ неизбъжныхъ маріологически - назидательныхъ показаній,

Труды Кіевской дух. Академія. 1884 г. т. III.

#### ТРУДЫ RIBBCRON ДУХОВНОЙ АКАЛЕМИИ.

принадлежащихъ изслёдователямъ одного съ нимъ вёро исповвданія.

Что касается англійской библейской литературы, то на са книжномъ рынкъ появились въ истекшемъ году слъдующіе переводы въмецеихъ научныхъ описаній жизни Спасителя: заключительный томъ предпринятой Артуромъ Рансомомъ обработки Кеймовой исторія Інсуса отъ Назаpera (vol. Vl; London, Williams and Norgate), шестой томъ Израндьской исторія Эвальда, переведенный І. Фр. Шинттомъ (The Life and Times of Christ; London, Longmans) и первый томъ жизни Інсуса Вейсса, переведенный І. В. Fone (Edinburgh, Clark). Сюда же относятся и следующія самостоятельныя работы англійскихъ богослововъ: новое леше-BOE BERABIE: Life and Words of Christ (2 vols. London, Hodder a. Stoughton) Коннинейма Гейка (Cunnigham Geikie), двухтомное взображение евангельской истории А. Эдирсийма (A. Edersheim): The Life and Time of Jesus the Messiah; 2 vols, London, Longmans, и враткое жизнеописание Інсуса, пзложенное въ популярныхъ разсказахъ – В. Скримюра (W. Scrumgeour): "Lessons on Life of Jesus"— bb "Handbook for Bible Classes". Въ истекшемъ же году типографіею А. Пертеса издано въ переводъ на нъмецкий языкъ отчасти уже устарьлое визнеописание Спасителя, посвященное зрълому юношеству и принадлежащее американскому богослову государственному человёку Іос. Томсону (Joseph P. И Thomson): "Jesus von Nazareth. Sein Leben für die Jugend erzählt" (2 Aufl. Gotha, Perthes), a "Leben Jesu nach den vier Evangelien für die christliche Gemeinde dargestellt" (Stuttgart, Steinkopf) F. Beumbpexma (G. Weitbrecht) BRIMJA вторымъ значительно увеличеннымъ изданіемъ.

Изъ монографическихъ изслёдованій о новозавётной исторіи можно указать здёсь на обстоятельные вритическіе разборы Вейссовой жизни Інсуса, представленные А. Гильиенфельдомь (A. Hilgenfeld) въ статьв: "Ein konservatives Leben Jesu", DOMBIGEHOON BE Zeitschrift f. wissensch, Theol."

566

H. IV, - H Faynmons (E. Haupt) Bb CTATLB: "Das Leben Jesu von В. Weiss" въ Theolog. Stud. u. Krit". (1884, I). Статья Гильгенфельда представляетъ собою защиту несогласнаго съ вритическими возарфніями Вейсса напрявленія автора и вытекающихъ отсюда историческихъ положеній. Между тёмъ Гауптъ принципіально соглашается съ Вейссомъ и оспариваетъ тольво накоторыя частныя воззрания Вейсса, напримарь его воззръніе на чудеса и на предвъчное бытіе Спасителя. — Сюда же относятся: библейско-археологическое изследование Е. Ширера (E. Schürer) ο "φαγείν τό πάσγα Ιοαμ. 18, 28" (Guszen, l. Ricker; acad. Festschrift), статья мандельковского пастора Ветцеля (Wetzel), направленная противъ принятаго мивнія о тождествъ Алфея и Клеопы и помъщения въ "Stud. u. Krit. 1883. Heft III.; статья ieзуита Хр. Пеша (Chr. Pesch): Ueber die Prosa des Kephas" (Bb "Innsbrucker Zeitschr. f. kath. Theologie". Bd. VII, H 3), направленная противъ выставленнаго въ апологетическомъ интересв прежними римскими экзегетами и исторякамя (Пигіемъ, Валлярси, Гардуяномъ, Захаріемъ) и въ повъйшее время защищаемаго Ал. Винвенціемъ (въ сочиненіи: "De Hebraeorum et Christianorum sacra monarchia, Rom. 1875) взгляда о нетожествъ Кифы, о которомъ упоминается въ 2, 9 ст... посланія въ Галатамъ съ Апостоломъ Петромъ. Обстоятельное опроверженіе. которое представиль здъсь этоть ученый іезуитскій богословъ противъ мизнія о различіи Кием и Петра,-каковое мифије, нужно замфтить, встрфчается уже у Климента Алевсандрійскаго и у псевдо-Доровея, --- для безпристрастнаго изслъдователя Св. Писанія яажется излишнимъ. Но оно замвчательно накъ характеристика твхъ экзегетико истори. ческихъ пріемовъ, которыми пользуются современные римскіе защитники папства. Мивніе объ отличіи Кием, который имвется въ виду и порицается въ антіохійской рвчи Апостола Павла, отъ Апостола Петра, основателя римскаго епископата, признается Пешемъ не необходимымъ потому, что въ порицательныхъ словахъ Апостола Павла Гал.

37\*

2, 11-14 ст. не содержится ничего такого, что могло бы служить униженіемъ для Апостола. Петра или свидътельствовало бы о непризнанім его главенства, какъ князя Апостоловъ. Напротивъ, этотъ случай въ Автіохіи, по мявнію Пеша, напоминаеть собою извістное отношеніе св. Бернарда къ папъ Евгевію ІП. Какъ св. Бернардъ, высказывая свободно свои мысли предъ этамъ пацою, нисколько не имблъ въ виду оспаривать тёмъ его папское главенство, такъ точно и Апостолъ Павелъ, обличая Апостола Петра, не имфлъ при этомъ въ виду оспаривать преимуществъ этого внязя апостоловъ. Сообразно съ этимъ единственно правильнымъ изъяснениемъ означеннаго мъста, послание къ Галатамъ, заключаетъ Пешъ, не только не представляетъ данныхъ для опроверженія главенства цаны, по содержитъ, напротивъ, блестящее свидътельство въ пользу этого главенства.

Іудейской исторіи были посвящены въ истекшемъ году прежде всего слёдующія два популярныя сочиневія: описаніе іудейской войны и разрушенія Іерусалима Титомъ--А. *I***.** Amopexma (A. H. Albrecht): "Der Fall Jerusalems; fürs evang. Volk dargestelt<sup>\*</sup>; (2 Ausg. Heidelberg. Winter) и полный очеркъ оботоятельствъ, относящихся до времени новозавътной исторія пропов'вдника Мар. Зейделя (Mart. Seidel): "Zur Zeit Jesu Darstellungen aus der Neutestamentl. Zeitgeschichte"; (Leipzig, I. Drescher).-Гораздо притязательнѣе изложева, во только повидимому достигаетъ искомой научности внига іудейскаго ученаго M. loeля (M. loel): "Der Konflikt des Heidenthums mit dem Christhenthum in seinen Folgen für das Judenthum" (Apyroe orsabsenie: "Blicke in die Religionsgeschichte zu Anfang des zweiten christl. Jahrhundorts, mit Berücksichtigung der angrenzenden Zeiten, 2. Abthlg. Breslau. Schottländer). Это есть очеркъ возарвній Ренана съ явкоторыми относящимися сюда извлеченіями изъ Овербека, Фолькмара, Шиллерова "Нерона" и др. Подобно Филипсону и другамъ прогрессивнымъ іудеямъ, авторъ старается здёсь показать, что народъ іу-

дейскій быль совершенно вевиновень въ распятія Інсуса Христа; до начала втораго въка объ религін, іудейская и христіанская были совершенно согласны другъ съ другомъ; только съ этого времени, благодаря христіанскимъ апологетамъ болёе или менёе гностическаго направленія, въ христіанскомъ церковномъ сознанія образовалась антисемитическая оппозиція; посредствомъ исваженія исторіи эти предшественники моднаго антисемитизма, какъ напримъръ Варнава, Іустинъ, авторъ посланія къ Діогнету и пр., происхожденіе христіанства изобразним такъ, что оно будто бы отъ начала было противуположно іудейству и т. д.-Истинно содержательнымъ, хоте и несвободнымъ вполет отъ евкоторыхъ односторовнихъ и превратныхъ положеній, вкладомъ въ исторію является произведеніе француза Эдиарда Монmema (Edouard Montet) о происхождения и исторіи фарисеевъ и саддукоевъ: Essai sur les origines des parties sadduceen et phariseen et leur histoire jusqu'a la naissance de Jesus-Christ". (Paris, Fischbacher). Произведение это въ сущности примыкаетъ къ теоріи происхожденія объихъ упоманутыхъ сектъ-Веллингаузева, но выёстё съ тёмъ старается соединить съ нею и особенное самостоятельное мивніе, по которому елленисты ранняго послёплённаго временя получили свое прямое продолжение сначала въ лицъ Маккавеевъ и затъмъ-Саддукеевъ, а отъ книжниковъ времени плёна произошли сначала халден и затвмъ фарисси.

Многіе труды какъ нѣмецкихъ такъ и другихъ иностранныхъ ученыхъ имѣли своимъ предметомъ новозавѣтную хронолойю. Такъ недавно умершій іезуитъ Флоріана Рисса (Florian Riess) снова и на основаніи новыхъ научимхъ данныхъ попытался защитить противъ нападокъ со сторочы мюнхенскаго профессора *П. Шена* (Р. Schegg) свою, выставленную имъ еще четыре года тому назадъ въ сочиненіи: "Das Geburtsjahr Christi", теорію о рожденіи Спасителя въ 752 году по основанія Рима (вм. 753). Это произведеніе Рисса издано подъ заглавіемъ: "Nochmals das Geburtsjahr Jesu Christi, mit besonderer Bezugnahme auf eine Streitschrif des Dr. P. Schegg in München (Freiburg i. Br., Herder), а произведеніе Шегга-подъ заглавіемъ: "Das Todesjahr des Königs Herodes und das Geburtsjahr Jesu Christi" (München, Stahl).-Подобное же препярательство вознивло между мюнхенскинъ профессоромъ Заттлеромъ (Sattler) и бернскимъ профессоромъ Штеккомь (Steck) на страницахъ журнала: "Augsb. Allg. Zeitung" 1883. Beil. zu Nr 72 и слъд. Первый на основания монеть Ирода Антиппы попытался изсколько савинуть обывновенно принимаемый годъ смерти Ирода Великаго и ввроятнымъ годомъ рожденія Господа представить 749-й годъ по основани Рима, между тёмъ какъ Штеккъ. положивъ въ основание своего изслёдования 3, 1 ст. Евангелія Луки, пришель къ мевнію, въ сущности подтверждающему эру Діонисія. — Извъстный вопрось о дани Квиринія (Лук. 2, 2) подвергнуть новому изследованию въ защищенвой предъ парижскимъ евангелическимъ богословскимъ оакультетомъ диссертации Г. Лекультра (H. Lecoultre): "De censu Quiriniano et anno nativitatis Christi sec. Lucam ev. Lausanne", Bridel. По мизнію Лекультра Квяриній могъ быть два раза правителемъ Сиріи: разъ въ 759 году по основаніи Ряма и разъ еще до этого времсня; но послъднее правленіе могло надать только на время послѣ смерти Ирода Велика. го и т. д. -- Вопросомъ объ узахъ Апостола Павла занимался козельскій ректоръ Аберле (Aberle) въ сочиненія: "Zur Chronologie der Gefangenschaft Pauli", помъщенномъ въ "Tüb. Theolog. Quartalschrift" Heft IV. Годомъ взятія Апостола въ Іерусалимъ признается здъсь 58-й годъ, а годомъ прибытія въ Римъ-60-й годъ нашей эры.-Полную хронодогію апостольскаго времени, которая хотя и не предлагаетъ какихъ-либо вовыхъ научныхъ данныхъ, во изложена основательно и отвъчаеть потребностямъ любителей Библіи, представняъ англичавинъ В. Г. Андерсонъ (W. H. Anderson) въ сочиненія: "Fasti Apostolici. A. Chronology of the Vears between the Ascension of our Lord and the Martyrdom of SS. Peter

and Paul." (London, Kegan Paul, Trench a. Co). Другой авглійскій ученый Александръ Андерсонъ (Alexander Anderson) въ сочинении: "A Contribution to the Determination of the Date of Our Lords last Supper" (N.-Aberdeen) сдёлалъ попытку точвёе опредёлить время послёдней вечери Інсуса Христа, признавъ таковымъ вечеръ 14 Нисана, такъ что этотъ именно день является у него днемъ распятія Спасителя, а 16 Нисана днемъ воскресенія Его.

# 3. Новозавътное богословіе.

Почти одновременно съ появлениемъ английскаго перевода библейско-богословскаго сочивенія Вейсса (Dr. B. W's. Biblical Theology of the N. T. translated by Rev. Dr. Eaton, 2 vols) четвертое въмецкое издание этого сочинения дало Вейссу, поводъ выступить на защиту своихъ взглядовъ и метода противъ нъкоторыхъ нападокъ на вихъ особенно со стороны Грау (Grau), представленныхъ имъ въ I томъ при-HALLEMAMATO CMY "Handbuch der theol. Wissenschaften".--Вообще же иностранная библейская литература не представила въистекшемъ году какой либо новой цъльной системы новозавътной теодогіи; изслъдованія ся въ этой области касалась твхъ или другихъ частныхъ отделовъ этой теологіи. Таковы напримёръ: ввовь изданцое сочиневіе боннскаго католическаго богослова Симара (Simar) о богословія Апостола Павла: "Die Theologie des hl. Paulus, übersichtlich dargestellt<sup>\*</sup>, (2 Aufl. Freiburg i. Br. Herder); основательное апологетическое изслёдование декана Шмо.мера (Schmoller) о содержащемся въ 20, 28 Ме. и 10, 45 ст. евангелія Марка свидътельствъ Спасителя о спасительныхъ плодахъ смерти Ero: "Das Selbszeugnins Christi über den Heilswerth seines Todesleidens in Matth. 24, 28; Mark. 10, 45" помѣщено въ журналѣ "Beweis des Glaubens" съ мая по октябрь); статья лиценціата В. Блейбтрея (W. Bleibtreu) объ отдълъ 3, 21-26 посланія къ Римлянамъ и особенно объ ідасту́рю въ "Theolog. Stud. u. Krit" H. III; здёсь же помещениая статья профес-

сора Г. Вендта объ употреблении въ Новонъ Завътъ словъ: άλήθεια, άληθής, άληθινός, μα υςυοβαμία μχω βετχοβαβάτματο значенія; статья Гримма (Grimm), помъщенная въ "Zeitschr. f. wissensch. Theol. H. IV ο στεναγμοι αλάληται Римя. 8, 26 ст.:статья проповѣзника В. Шмидта (W. Schmidt) о значенія талантовъ по 25, 14-30 ст. евагелія Матеея (въ "Stud. u. Krit." IV H.); статья Г. А. Кильманна (H. H. Kielmann) объ догос еписонос четвертаго прошения молитвы Господней и статья липенціата Павла Евальда (Paul Ewald) объ употребленіи слова соveібуля; у новозавѣтныхъ писателей: "De vocis ouverôngers and scriptores N. Testamenti vi ac potestate" (Lipsiae, Hinrichs). Послёднее сочинение содержить множество примфровъ изъ древнихъ классическихъ писателей, приведенныхъ съ цвлью согласить употребление разсматриваемаго слова въ писавіяхъ апостольскихъ, и проимущественно предъ всъми прочими заслуживаетъ вниманія.---Рядомъ съ етими изслёдованіями о частныхъ понятіяхъ и выраженіяхъ, вторгающимися отчасти въ область оплологіи, идуть многія сочиненія болье общаго содержанія. Таковы сочивенія: Ф. Годе (F. Gode) объ учевія четырехъ главивишихъ Апостоловъ — Петра, Іакова, Павла и Іоявна (въ "Contempor. Review", jul. 1883); O. Ilfseudepepa (O. Pfleiderer) с постановленияхъ апостольскаго собора (умёреннотенденцюзное изслёдованіе, соприкасающееся отчасти съ изслёдованіемь Кейма по тому же вопросу; напечатано въ "Jahrb. f. prot. Theol." H. I и II);-Гольимана (Holzmann) o томъ же предметъ (въ "Zeitschr. f. wissensch. Theol." H. I и II); — Дюстердика (Düsterdieck) объ "Israel im Lichte des Neuen Testaments" (въ "Zeitschr. f. kirchl. Wissensch." H. X) и Шнедерманна (Schnedermann) о древней синагогъ по ея отношенію къ христіанской проповѣди (тамъ же Н. XI). - Въ напечатанномъ па французскомъ языкъ сочиненіи: La notion de la preexistence du fils de Dieu. Fragment de Christologie experimentale" (Paris, Fischbacher) expacopprскій профессоръ П. Лобштейнь, выходя изь спекулятивнаго

возарънія Ритиля, попытался представить ученіе о предвъчномъ бытіи Іисуса Христа, какъ чистый результатъ богосдовской рефлексіи новозавітныхъ писателей, особенно Апостоловъ Павла и Іоанна. Противъ этого косвеннаго напаленія на божество Спасителя другой страсбургскій ученый П. Веннагель (P. Wennagel) выступиль съ весьма основательнымъ и резкимъ контръ-сочивениемъ: La logique des disciples de Mr. Ritschl et la logique de la Kenose, ou l'argumentation et les conclusions du livre de Mr. prof. Lobstein (Strasburg. Freisleben). - Ученіе Апостола Павла о восвресени особенно по 15, 13-53 ст. 1 Кор. послужило предметомъ изслёдованія католическаго богослова Іос. Голля (los. Holl), напечатавнаго въ "Theol. Quartalschrift" (II, 234-270). Всю область новозавётнаго ученія о послёднихъ временахъ міра, по его отношенію къ іудейской эсхатологіи съ одной стороны и въ церковно-ортодоксальнымъ върованіямъ съ другой, попытался изобразить англичанинъ Сам. Давидсонь (Sam. Davidson) въ сочинения: "The Doctrine of hast Things contained in the N. T., compared with the Notions of the Iews and the Statements of Church Creeds" (London, Keg. Paul. 1882). Подобно прежнимъ трудамъ Давидсона этотъ трудъ его отличается поверхностнымъ чисто-раціоналистическимъ направленіемъ. Будущее второе пришествіе Христа на судъ, среднсе состояние между смертию и воскресениемъ, воскресеніе, вічныя муки гришниковъ опровергаются здись, какъ богословскія мечтанія несвободнаго міросозерцанія и сантиментальная доктрина безсмертія ставится на мёсто христіанской належны воскресенія.

### 4. Научное и практическое изъяснение Новаю Завъта.

Число изслёдованій въ области новозавётной экзегетики было столь обильно въ истекшемъ году, что едвали какая либо книга Новаго Завёта была оставлена безъ объясненія. Тёмъ не менёе количество трудовъ въ строгомъ смыслё научныхъ, которые значительно содёйствовали бы ваучному пониманію новозавѣтныхъ книгъ, было невелико.

Какъ и прежде, многіе ученые посвящали въ истекшемъ голу свой умъ и трудолюбіе тремь первымь еваниеліямь и особенво первому и третьему-Въ качествъ новой обработки Евангелія Матося явилось седьное изданіе комментарія Мейера, исправленное Вейссомъ, Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht.) Изданіе это предложено въ цамать цятидесятилітія со времени появленія перваго тома трудовъ Мейера и въ этомъ счысяв предварено предисловіемъ Вейсса. Сравнительно съ предъядущимъ шестымъ язданіемъ, также предложеннымъ Вейссомъ, издание это содержитъ нъкоторыя измънения и дополнения, вызванныя современнымъ состояниемъ изслёдованій этого рода. - Евангеліямъ Матеея и Марка посвященъ обширный католическій комментарій, явившійся въ Бельгіи и приньдлежащій бельгійскому ученому Ляюру: "Commentarius in libros historicos N. T. Tom. 1: In Math. et Marcum."; А. І. Liegre. - Евангеліе Луки было объяснено тюбинген скимъ профессоромъ П. Шанцемъ (Р. Schanz). Послъдній въ свовхъ объясненіяхъ слёдуегъ тёмъ же пріемамъ, когорыми пользовался и раньше при объяснении евангедія Матеся и Марка и которыя показывають въ немь положительнаго евангелическаго экзегета. Всюду въ основание своихъ объясненій онъ полагаеть греческій тексть LXX, а о Вульгать упоминаеть только мимоходомъ. Онъ особевно толкованіями отцовъ и учителей часто подьзуется также церкви и подвергаетъ тщательному разсмотрёнію мнёнія прежнихъ католическихъ экзегетовъ. Этимъ его экзегетическая манера отличается отъ таковой же другихъ протестант. скихъ богослововъ консервативнаго направленія. Шанцъ воздерживается отъ догматико-этическихъ или назидательныхъ размышленій и предлагаетъ одно только научное объясненіе, солидность котораго какъ въ критическомъ такъ и въ филологическомъ и историческомъ отвошевіяхъ заслуженно признается даже твми, которые находать нужнымъ

не соглашаться съ нимъ по своимъ догматическимъ или практически-церковнымъ воззрѣніямъ. — Своеобразный опытъ тенденціозной критики въ видахъ апологетическихъ, положительныхъ цфлей представляеть введеніе въ свангеліе Луки и въ книгу Дъяній Апостольскихъ, составленное другимъ католическимъ ученымъ докторомъ богословія Г. І. Литичнеромь: (H. I. Litzinger) "Die Enstehung und Zweckbeziehung des Lukasevangeliums und der Apostelgeschichte": (Essen, Halbeisen). Примыкая по мъстамъ къ относящейся сюда гипотезѣ умершаго тюбингенскаго богослова Аберле, сочинение это имветъ въ виду доказать, что, евангеліе Луви было направлено спеціально противъ враждебныхъ христіанству махинацій іудейскаго синедріона въ видахъ оправдавія Апостола Павла и его проповёди.-Замвчательние этого абологетического сочинения научный методъ котораго едва ли можно признать вполнѣ здравымъ, является сочинение извъстнаго въ медицинъ британца В. К. Гобарта: "The medical Language of St. Luke. A Proof from Internal Evidence that (Luke and Acts) were written by the same Person and that the Writer was a Medical Man<sup>\*</sup>. (London, Langmans, 1882). Здёсь авторъ изслёдуеть евангеліе Луки и внигу Двяній Апостольскихъ, исходя изъ содержащихся въ нихъ указаній на медицинскія свъдънія и отношенія, и яя основаніи цѣлаго ряда вытекающихъ отсюда давныхъ доказываеть, что оба эти писанія могли произойти только отъ врача Луки. Исключительно только расположению евангелія Луки посвящена статья Г. Гольцмана (H. Holtzmann), помъщенная въ "Zeitschr f. wissenschaftl. Theol. H. III и имѣющая цълью защитить противъ Носгена установленное Вейссомъ, Гильгенфельдомъ, Шольтеномъ, Симономъ и др. трехчастное раздъление этого евангелия по галилейской, самарійской и іудейской двятельности Спасителя.

Мвогія также критическія изсябдованія касаются взаимнаго отношенія трехъ синоптиковъ другъ къ другу. Таковы разсужденія Б. Вейсса и В. Бейшляга въ "Studien u. Kritiken"

Н. III, причемъ первый защищаетъ свою извъстную теорію о происхождения свангелий противъ таковой же теорія Бэйшляга, приближающейся къ наиболее Гольцианову разрвшенію данной проблеммы. — Подобнаго же рода изслёдованіе Якобсена (A. Jacobsen): "Untersuchungen über die Synoptischen Evangelien" (Berlin, G. Reimer). Оно примываеть отчасти въ теорія Гольцмана и имъетъ въ виду обосновать новую модификацію гипотезы заимствованія, въ силу которой Матеей за нёкоторыми исключеніями пользовался перво - Маркомъ что есть болбе раннимъ евангеліемъ Марка, которое, по инвнію отрицательныхъ критиковъ, отличалось отъ теперешняго втораго Евангелія большею краткостію), а Лука-поперемънно то Маркомъ то Матесемъ. -- Какъ бы въ подтвержденіе той библейской истины, что нёть ничего новаго подъ солнцемъ, другая критическая монографія, принадлежащая доктору Г. Ветцелю (G. Wetzel) и изданная подъ заглавіемъ: Die synoptischen Evangelien. Eine Darstellung und Prüfung der wichtigsten über die Enstehung derselben aufgestellten Hypothesen, mit selbständigen Versuch zur Losung der Evangelienfrage" (Heilbronn, Henninger)-предлагаеть возобновление традиціовной гипотезы устнаго первоевангелія. Сравнительно съ трудомъ Якобсена это сочинение Ветцеля отличается боль. шею опредвленностію и болве основательнымъ взглядомъ на вст главныя стороны даннаго вопроса. Въ немъ предлагается много фактическихъ и замѣчательныхъ въ апологетическомъ отношения данныхъ для разръшения намъченной проблеммы и вообще это сочинение, по выражению одного критика его, заставляетъ смотръть на себя, какъ на богатвйшій изъ плодовъ, возросшихъ на стволё той традиціонной гипотезы, начиная съ Гердера, Шлейермахера, Гизилера, Ольсгаузена, Ебрарда и др. (Zöckler; Zeitschr. f. Kirchl. Wissen. Н. II).-Новою радикальною попыткою тендевціозно-критической школы разрішить эту синоптическую проблемму является сочинение гейдельбергскаго богослова Гольстена (Holsten): "Die drei ursprünglichen, noch ungeschriebenen Evangelien. Zur synoptischen Frage" (Karlsruhe und Leipzig, Reuther). Подобно сочиненію Фолькмара "Jesus Nazarenus", сочивение это отчасти свидътельствуетъ объ оставления некоторыхъ критическихъ положений тюбингенской щколы, ибо въ немъ предлагается составъ каноническихь евангелій, совершенно несогласный съ традиціями этой школы, и сообразно съ этимъ изслидуется вообще генезисъ христіанства. По мнѣнію Гольстена процессъ образовавія христіанства долженъ былъ пройти слёдующія четыре стадія: 1., время первопетринизма (Urpetrinismus), близко сродное съ павлинизмомъ и только свободное отъ послфднихъ выводовъ его; 2., время рфшительнаго свободнаго отъ закона павлинизма, З., время антипавлова юдаизма или партіи Іавова (воторая подчиняетъ даже Петра и господствуеть до 70 г.); 4., время возстановления более свободваго отъ закона петринизма, который къ началу втораго въка снова дълается господствующимъ ваправленіемъ. Положенное въ основу теперешнихъ евангелій затерянное первоевангеліе Матеея принадлежить къ первой изъ этихъ стадій; евангеліе Марка, какъ антиіудейское тенденціозное сочинение павлова направления, принадлежить ко второй стадів; каноническое свангедіе Матеся съ своимъ извъстнымъ антипавловымъ направленіемъ, и отчастя книга Дъяній Апостольскихъ принадлежатъ третьей стадіи; наконецъ евангеліе Луки, написанное въ началѣ втораго въка, стремится, очевидно, къ примиренію враждующихъ партій въ смыслё четвертой послъдвей стадіи. Долго ли продержится эта во. въйшая теорія? Кажется, не нужно быть пророкомъ, отвъчаеть на этоть вопрось вышеупомянутый нами критикъ (Цокклеръ), чтобы съ увъревностію сказать, что весьма скоро наступить то время, когда и къ этой гипотезъ можно будетъ примѣнить слово Апостола Петра, обращенное имъ къ Сапонрѣ: "вотъ входятъ въ двери погребавшіе мужа твоего; и тебя вынесутъ" (5, 9 кн. Двян. Ап.).

#### ТРУДЫ КІКВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІВ.

578

Еваниелію Іоанна посвящено было въ истекшемъ году немного новыхъ трудовъ. Сюда относятся: изслёдование объ изложения этого евангелия лиценціата А. Г. Франке (А. Н. Franke): "Die Anlage des Iohannesevangeliums", помъщенное въ I кн. "Stud. u. Kritiken" и противуполагающее двухчастному раздвленію свангелія Гоффманномъ трехчастное раздвленіе, а именно: 1., гл. 2-6-откровеніе Інсуса въ мірв; 2., гл. 7-12-борьба Інсуса съ міромъ: З., гл. 13-20-нсшествіе изъ міра; рядъ статей, посвященныхъ изъясненію этого евангелія гейдельбергскаго проповъдника В. Гоница (W. Hönig) въ "Zeitschr. f. wissensch. Th.", Bd. XXVII, H. I (, Beiträgen zur Autklärung über das vierte Evangelium", -- въ которыхъ опредбляется съ тевденціозно-критической точки зрвнія сокровенный смысль евангелія Іоанва; далве разсмотрвніе евангелія Іоанна по его христологическому содержанію, представленное бреславльскимъ католяческимъ учителемъ гимназія докторомъ К. Мюллеромъ (К. Müller) въ сочиненів: "Das vierte Evangelium in Christologischen Hinsicht" (Breslauer Gymnasialprogramm) и академическая вступительная ръчь католическаго профессора семинарія въ Роттенбургв П. Кепплера (Р. Keppler) о евангели Іоанна и концъ neobaro xpuctiancearo bera: "Das Johannes evangelium und das Ende des ersten christlichen Jahrhunderts" (Rottenburg. Bader).

Многіе труды, относящіеся къ Апостольской исторіи, были уже упомянуты нами выше. Здвсь можно еще указать на апологетическое изъясненіе квяги Двяній Апостольскихъ І. Р. Ломби (І. R. Lumby) въ Кембриджской бябліи: "The Acts of the Apostles. With Introduction and Notes. Cambridge Bible for Schools and Colleges" и на экзегетически-критическій трудъ А. Клостерманна (А. Klostermann), изслёдующій большею частію вопросы касательно апостольской исторіи: "Problemme in Aposteltexte neu erörtet" (Gotha, F. A. Perthes). Послёдняя книга по своему направленію и методу напомиваетъ взданное симъ же кильскимь богословомъ два года тому назадъ сочинение о послания въ Римлянамъ; въ ней остроумно и научнымъ образомъ объясняются многія трудныя мёста язъ первыхъ 13-тя главъ княги Дёяній. Апостольскихъ, ваковы: 1, 1, 19 ст. Акелдама, вийсто чего Кло-2., 4, 6 ст. Варнава, то есть сынъ утъшения; 3., 8, 10 ст. сей есть великая сила Божія; 4., 13, 6. 8 ст. Варіисусь и Елима волхвъ. Затъмъ Клостерманнъ экзегетически-критически изслёдуеть 15 ю главу книги Дёяній Апостольскихъ по ея отношенію въ Гал. 2, 4-10 ст., причемъ значительно уклоняется отъ традиціоннаго изъясненія разсматриваемыхъ мъстъ. Такъ онъ делаетъ попытку измънить 2, 5 ст. посланія къ Галатамъ и устанавливаетъ новую конструкцію для Гал. 2, 6 ст., утверждая, что слова: хай айна хай лихто́и 25, 20 и 29 ст. книги Двяній Апостольскихъ нужно понимать какъ противуположение общему понятию еюболового. Въ концъ книги Клостерманнъ разъясняетъ нъкоторыя темныя мъста изъ перваго пославія въ Коринеянамъ, каковы: 9, 15 ст... суждение о себв Апостола Павла; 12, 13, ст. путь совер**шевнъйшій;** 14, 22 ст. маравафа.

Перечень новыхъ изслёдованій, относящихся въ истолкованію посланій Апостола Павла, мы начнемъ указаніемъ на второе вновь пересмотрённое я исправленное изданіе оранцузскаго комментарія на посланіе въ Римлянамъ— Ф. Годе (F. Godet): "Comentaire sur l'epitre aux Romains. Deuxieme édit. completement revue" Т. 1, Paris, Sandoz et Thuillier). Представленныя въ этомъ трудё довольно многочислевныя измёненія первоначальнаго текста произведены, повидимому, преимущественно на основаніи трудовъ Мейера-Вейсса (6 Aufl.), Олптамара и Клостерманна. Исправленіе новозавётнаго текста Весткоттъ-Горта хоти и было принято во вниманіе, однако писатель, оставаясь при своихъ положить въ основаніе своего труда тексть кембриджскихъ критиковъ. — Оба посланія въ Кориневцамъ объяснены въ

#### TPYALI RIBBORON AYXOBHON ARAZEMIN.

580

комментарій мюнстерскаго католическаго экзегста доктора А. Биспина (A. Bisping), вышедшенъ третьимъ изданіемъ и представляющемъ одну изъ частей экзегетическихъ работъ этого богослова: "Exegetisches Handbuch zum N. T. V. 2: der 1. Korintherbrief 6, 1: der 2 Korinterbrief und der Galaterbrief"; (Münster, Aschendorff). Изъяснению этихъ же послания посвяшень основательный въ филодогическомъ отношени комментарій англійскаго ученаго І. А. Бэта (los. Agar. Beet): А Сотmentary on S. Paul's Epistles to the Corinthians. (London, Hodder a. Stoughton, 1882). -- Посланіе въ Галатамъ изслёдуется во второмъ отдёлё вышеупомянутаго труда Бистинга и отчасти въ вышеупомянутомъ же сочинения о проблеммахъ апостольсваго текста - Клостерманна. Изъ посланій, относящихся въ времени узъ Апостола Павла, были обсуждаемы въ истекшемъ году посланіе въ Филиппійцамъ и посланіе въ Колоссянамъ (См. М. Ewers: Bemerkungen über Phil. 2, 5-11; Н. Holtzmann: рецензія на комментарій Клоппера въ "Theolog. Liter.-Ztg." Nr. 2).

кованія, причемъ одни изъ нихъ исходять гзъ предположенія о написанія этого посланія Апостоломъ Павломъ, а другія отрицають также предположеніе его. Къ первымъ принадлежать: толкованіе католика Іоакима Панека (Ioachim Panek): "Commentar in Ep. b. Pauli apost. ad Hebraeos, usibus auditorum suorum accomodatus"; (Oenip., Wagner),-B5 ЗНАЧИтельной мёрё зависящее отъ Биспинга и по мёстамъ слёдующее Люнеману и др.; - и толкование суперъ-интендента въ Веферлингенъ Гольцгейера (Holzheuer): "Der Brief an die Ebräer ausgelegt". (Berlin, Wiegandt u. Grieben), - которое какъ въ обосновани мивнія о происхождени посланія къ Евреямъ отъ Апостола Павла и объ осуждении Апостола въ Рамъ, такъ и при истолковании многихъ частностей обнаруживаетъ вліяніе на автора возаръній Гофманна. Напротивъ каноникъ Ф. В. Фарраръ, извъстный жизнеописатель Інсуса Христа и Апостола Павла, въ своемъ напи-

Посланію въ Евреямъ посвящены многія новыя истол-

савномъ для вембриджской школьной библін толкованія на послание въ Евреямъ, сильно склоняется въ Аполлосовой гипотезь Лютера и Влека-Люннемана, считая эту гипотезу ввроятнайшимь изъ всяхъ предположений о цисателя втого посланія (The Ep. of Paul the Apostle to the Hebrews, With Notes and Introduction. Cambridge, University's Press). Въ тоже вреня другой авглійскій эвзегеть Ф. Рендаль (F. Rendall) BD COURDEBIN: The Ep. to the Hebrows in Greek and English, with Critical and Explanatory Notes (London 1883)вооружается какъ противъ Аполлосовой гипотезы, такъ и противъ мятвия о происхождения послания въ Евреямъ въ Ринъ отъ Апостола Павла. Онъ выдвигаетъ на вилъ 2.3 ст. этого посланія и на основавія этого мёста прянимаеть одного не опредвиземаго имъ точнве писателя, принадиежащаго поздивящему времени посля Апостоля Павла.

Изъ числа соборныхъ пославій были объяснены въ истекшемъ году оба посланія Апостола Петра и посланіе Іуды въ сочявения К. Фр. Кейля: "Kommentar über die Briefe des Petrus und Iudas" (Leipzig, Dörfling u. Franke). Этотъ замъчательнайщій экзегеть нашего времени съ свойственною ему ученостію и основательностію представиль здівсь разборъ и оцёнку всёхъ экзегетическихъ и исагогико-критическихъ проблеммъ, касающихся этого отдёла кановической вовозавътной письменности. Онъ ръшительно защишаеть эдесь подлинность втораго посланія Апостола Петра, а касательно вопроса о томъ, что считать первоначальнымъ, вторую ли главу втораго посланія Петра или параллельные ей стихи посланія Јуды, не даеть опредъленпаго рѣшенія, считая, впрочемъ, это неважнымъ для вопроса о подлинности разсматриваемыхъ посланій, ибо посланіе Іуды могло быть составлено, по его мийнію, вскори послѣ смерти Іакова, брата Господня (62 г.), слѣдовательно за нёкоторое время предъ мученическою кончиною Апостола Петра. — Вопросъ о подливности втораго пославия Петра обстоятельно изследовань северо-америванскими богосло-38

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. III.

вами Эдвиномь Абботь (Edvinn Abbot въ "The Expositor", Sec. Ser. III, р. 49. 139. 204 и слёд.) и В. Варфильдомь (Benj. Warfield въ "South Presbyterian Review" 1883 г. апрёдь), причемъ первый отвергаетъ, а второй запищаетъ подлинность этого посланія.

Три вышеупомянутыхъ пославія совмѣстно съ тремя посланіямя Апостола Іоанна объяснены въ новомъ англійскомъ комментарів А. І. Масона; А. Плюммера н В. М. Зинклера (A. I. Mason, A. Plummer a W. M. Sinclair): The Epistles of St. Peter, St. Iohn and St. Iude: with commentaries" (London, Cassel). Другое англійское экзегетическое сочивеніе, привидлежащее Б. Ф. Весткотту (В. F. Westcott) в изданное подъ заглавіемъ: "Epistles of St. Iohn. The Greek Text, with Notes and Essays"-Racaercs Ogenx's TOJDEO noсланій Іоанна. — Посланіе Іакова изслёдовано и изъяснено катодическомъ ортодовсальномъ смыслё мюжхенскимъ въ богословомъ П. Шеномь (P. Schegg) въ сочинения: "Jakobus der Bruder des Herrn und sein Brief; München, Stahl). Haupoтивъ хеменцкій архидіаконъ фовъ-Зодень (v. Soden) въ двухъ статьяхъ, помъщенныхъ въ "Jahrbücher für protestantische Theologie" (Н. I и III) попытался вновь формулировать и усилить извёстныя возраженія отрицательной критики какъ противъ посланія Апостола Іакова, такъ и противъ перваго посланія Апостола Петра. Представленныя Гофманномъ, Вейшлягомъ, Вейссомъ, Ердманномъ и др. аргументы въ пользу происхожденія посланія Апостола Іакова до времени Апостола Павла, равно какъ и основанія, приводимыя въ пользу подлинности его Зоденомъ, оспариваются. О первомъ посланія Апостола Петра онъ проязносить слёдующее сужденіе: "посланіе это есть памятйнкъ павливизма въ томъ видъ, въ какомъ послёдній сохранался въ общемъ сознаніи Павловой церкви послё усвоенія ею мистической глубины. полемической остроты и догматической утончепности проповъда Павла" (Der Brief ist Denkmal des Paulinismus, wie dieser sich nach Abstreifung der mystischen Tiefe, der polemischen

Digitized by Google

Schärfe und der dogmatischen Feinheit des Evangeliums Pauli im Gesammtbewusztsein der paulinischen Kirche erhalten hat). Не Петръ, во послъдователь Павла во время продолжительныхъ гоненій послѣ Нерона, можетъ быть при Домиціань, составиль это посланіе. "Можеть быть, говорить Зодень, "это быль действительно Сильвань, который, обратившись впослёдствій отъ Павла въ Петру, заставляеть этого знаменитаго учителя говорить въ семъ посланія къ поздивйшему ловоленю" (Vielleicht war es wirklich Silvanus, der später von Paulus zu Petrus sich wendend den verklärten Meister in diesem Briefe zum jungeren Geschlechte reden lässt\*). Въ пользу этого предположения можетъ служить накоторымъ образомъ замачаніе въ конца посланія: ёграфа бій Хіловачов хтл. (гл. 5, 12). Таково разсуждение З.дена. Въ вышеупомянутомъ комментаріи Кейля представлены весьма солидныя и, можно сказать, неопровержимыя основанія въ пользу подлянностя втораго пославія Петра. Но на такихъ критиковъ, какъ Зоденъ и подобные ему, все это не производить никакого дъйствія, они слъпо упорствують въ своихъ предзанятыхъ положеніяхъ. "Есть слвпота въры, одниъ замбчаетъ по этому поводу изъ критиковъ Зодена, противъ которой должно бороться въ интересъ хри-

стіанской истины, хотя и трудно устранить ее, но есть также слепота надменнаго неверія, которое еще трудние исцёлить и противъ котораго мы затрудняемся придумать какія либо действительныя средства" (Zöckler въ "Zeitschr. f. Kirchl. Wissensch." H. II. 70).

Касательно Апокалипсиса профессоръ Кюбель (Kübel), примыкая къ своей помъщенной три года тому назадъ въ "Zeitschr. f. Kirchl. Wissensch." статьв (кн. VII), напечаталъ теперь въ томъ же журналъ (кн. VIII и слёд.) рядъ дальнёйшихъ изслёдованій, которыя принадлежать къ замёчательнёйшимъ и богатёйшимъ произведевіямъ въ области новъйшей литературы объ этой полной глубочайшихъ тайвъ книгъ. Подобнаго же рода статья Иттамейера (Ittameier),

38\*

васающаяся 10 гл. Апокалипсиса и 17, 11 ст. евангелія Матоея (тамъ же VIII кн.) и небольшое сочиненіе Германна (Hermann), представляющее собою опытъ истолкованія мистяческаго числа имени епокалицсическаго звъря: "Die Zahl 666 in Off. Joh. 13, 18" (Güstrow, 1883). Кромъ этого въ истекшемъ году І. А. Зсйссомъ (І. А. Seiss) издано на англійскомъ языкъ въ сормъ чтеній трехтомяюе истолкованіе Апокалицсиса подъ заглавіемъ: "The Apokalypse. Spesial Lectures on the Revelation of Jesus Christ"; З vols.—Что же касается о появившемся уже подъ обозначевіемъ текущаго 1884 года, но еще не окончевномъ комментаріъ на Апокаицсисъ—І. Т. Бекка (І. Т. Веск), изданомъ Линдевмейеромъ (Gütersloh, Bertelsmann), то сообщеніе о немъ мы сдълаемъ впослѣдствій.

Къ практически назидательной экзеготической литературъ можно отнести католическій комментарій на Алокалицсись ермедандского епископа Филиппа Кремениа (Philipp Krementz): "Die Offenbarung des heiligen Johannes im Lichte des Evangeliums nach Johannes. Eine Skizze der königlichen Herrschaft Jesu Christi<sup>4</sup> (Freiburg, Herder). Здъсь авторъ старается представить жизнь Інсуса Христа, даль прообразь развитів и судьбы христіанской церкви, подобно тому какъ нісколько раньще онь же усяливался представить патріархальную исторію книги Бытія какъ прообразъ жизни Інсуса Христа. Более положительнымъ содержаніемъ отличаются правтически-экзегетическія сочиненія евангедическихъ богослововъ. Таково толкование на послание Апостода Іавова: "Der Brief Jakobi, praktisch erläutert und angewendet für das gegenwärtige Bedürfniss der Gemeinde"; herausgegeben vom Evangelischen Bücherverein zu Berlin, -принадлежащее неизвъстному автору и служащее началомъ цълаго ряда краткихъ экзегети. ческихъ сочиненій, слединенныхъ съ подезнымъ примененіемь въ настоящему времени. Таковъ же вышедшій вторымъ изданіемъ гомилетическій комментарій Р. Коная (R. Kögel) на послание въ Римлянамъ: "Der Brief Pauli an die Römer

-584

Digitized by Google

in Predigten dargelegt. Ein homiletischer Versuch (Bremen, Ed. Muller). Два новментарія на пославіє вы Римлянамь вышли TARME SA uperBrann Espons; sto: "Bibelstudien für die gebildete : Gemeinde: I. Erklärung des Briefes Pauli an die Römer" - даришчадтскаго проповъдника въ Ильяносв Е. Ommo (E. Otto) H: "Bibelforschungen" Bd. I.- upnnagzemaщій настоятелю лютеранской перкви въ Палестив Хр. Гоффилину (Chr. Hoffmann) и содержащий изъяснение первыхъ одивнащати главъ посланія въ Римлянамъ. Оби эти помвентарія возобнованють, каждый бсобенный в свойственнымъ ему образовъ, точку зрвнія и методъ раціонализма въ передалачномъ на новый ладь видь. Посладнее произведеніе свидітельствуеть также о достойномь сожальнія уклонени автора его къ поверхноотному раціоналистическому азавиавію кристівнотва. Троичность Лиць въ Вогв, протостантское учение со благодати и обрандании вврою и другів дотнаты ревко оспариваются здёсь противъ того "ХАОСА, ВОТОРЫЙ НАЗЫВАЕТСЯ СОВРЕМЕННОЮ ПРОТЕСТАНТСКОЮ reonorien." (Chaos, das mun heutzutage protestantische Theologio nennt").-- Итоколько скержань ве- другов практическиэкзегетическое сочивение изъ прогрессивной богословской школы: "Familienbibel des Neuen Testaments" Эмиля Пинтеля (Emil Zittel). Въ нвившемся недавно второмъ томъ этого труда предложено популярное истолкование посланий Апостола Павла, цачиная съ посланія къ Өессаловикійцамъ: "Die Paulusbriefe übersetzt und erklärt", (H. I. Karlsruhe, Brann) — Въ истевшемъ же году закончень и комментарій О. Кюльца (О. Külz) на церковныя чтенія изъ апостольскихъ посланій: "Die epistol. Perikopen auf Grund der besten Ausleger älterer und neurer Zeit exeg. und homil. bearbeitet. 2 Bd. Vom Sonntag Fxaudi bis sum 27 Sont. nach Trin. (Marburg, Elwert).

Нъкоторыя библейско-назидательныя изданія по Новому Завъту касаются вмъстъ и Ветхаго Завъта. Такъ явившееся цодъ заглавіемъ "Chrestomatia biblica" въ Парижъ и Бернъ великоліцное изданіе представляеть родъ тетраглотты, содержащей на четырехъ новыхъ языкахъ: французскомъ, италіанскомъ, нёмецкомъ и англійскомъ отдёлы изъ всэхъ библейскихъ книгъ, начиная отъ первой главы книги Бытія и до первыхъ пославій Петра и Іоанва ввлючительно. Такого же рода 24 частію ветхозавётныя, частію новозавътныя картины дрезденскаго профессора Фр. Шуберта (Franz Schubert), снабженныя вратвимъ пояснительнымъ текстомъ и изображающія различныя событія изъ священной исторіи. Въ истекшемъ же году представленъ вънскимъ профессоронъ l'ерманомъ Цшокке (Hermann Zschocke) рыть біографическихъ очерковъ и назидательныхъ характеристикъ въ сочинения: "Die biblischen Frauen des Alten Testaments" (Freiburg, Herder. 1882). Здёсь описываются съ римскокатолической точки зрвнія замечательнейшія жены Ветхаго Завёта, начиная отъ Евы и до Богоматери. Отчасти парадлелью въ этому произведенію служить старательно сбработавное и знимательное сочинение базельскаго лиценциата Берн. Риненбаха (Bernhard Riegenbach): "Frauengestalten aus der Geschichte des Reiches Gottes" (Basel, Detloff). Ilep. вые отдълы этого сочиненія посвящены "Mütter und Töchter aus Israel" n "Frauen im Leben Jesu".

А. Царевскій.

Digitized by Google

## Отвѣть г-ну Лѣскову.

Въ 295 № "Новостей" за настоящій годъ помѣщенъ Фельетонъ г. Лескова "Расточители русскаго искусства", съ огульнымъ порицаніемъ всёхъ русскихъ музеевъ церковной древности, и въ томъ числъ Церковно - Археоло-Музея при Кіевокой дух. Академіи. "Всв эти гическаго музен, - говорить г. Лесковъ, - своль бы дорого они ни стонли, не служили у насъ ни къ чему полезному, потому что всъ они безъ системы и всъ, какъ нарочно, находятся на попеченія и присмотрѣ лицъ, ничею въ христіанскихъ древвостяхъ не появмающихъ. Дучшій наъ консерваторовъ былъ Василій А. Прохоровъ, и тотътолько "собиралъ хламъ" и во всю свою жизнь не собрался его разсортировать, какъ должно".--Вирочемъ, этотъ строній, безпощадный приговоръ о русскихъ музеяхъ церковной древности не принадлежитъ вполнъ г-ну Льскову, но главнымъ образомъ взятъ на провать будто-бы у покойнаго профессора Ф. А. Терновскаго. "Отъ возможности получить укоризну въ несправедливости, -- говоритъ г. Лъсковъ, -- легкомыслій или въ наглости. я спвшу прикрыть себя авторитетомъ лиць старъйшихъ и почетныйшихъ. Убійственная для чести русскихъ церковныхъ музеевъ, но превосходная характеристика ихъ была сдълана многочтимымъ Ф. А. Терновскимъ публично, на актъ въ Кіевской дух. Академія, въ присутствія в. пр. митрополита Платона, и никто не нашелся возразить покойному Терновскому ин единымъ словомъ. Днже болъс

588

того: въ печати отмвчено, что в. пр. митрополитъ, слушая ръчь Терновскаго (какъ всегда тихую, но блестящую), выразилъ ей свое одобреніе. Иначе в не могло быть;--ибо все, сказанное Терновскимъ, была прямая и честная правда, достойная его ръдкаго, глубокаго ума и еще болъе ръдкой, праведной его души. Кто не въритъ мнъ, что всъ наши музеи христіанскихъ древностей представляютъ одинъ хламъ, пусть тотъ обратится въ академической ръчи покойнаго Терновскаго. Изъ нея можно узрать многос, и она напечатана въ журналъ "Кіевская Старина", издаваемомъ въ Кіевъ же Ө. Г. Дебединцевымъ".

Какъ блюститель Церковно Археологическаго Музея при Кіевской духовной Академів, я считаю правственнымъ долгомъ сказать ийсколько словъ не въ личную мою защиту, а въ защиту Церковно-Археологическаго музея, къ которому я поставленъ въ самыя близкія отношенія.

Самъ г. Лесковъ, какъ видво изъ его статьи, вовсе не знакомъ съ Церковно-Археологическимъ Музеемъ при Кіевской духовной Авадемии, по врайной мврв со времени перевесенія этого музея въ особое помъщеніе и вступленія моего въ должность блюстителя музея въ концъ 1877 года. Г. Десковъ незнакомъ даже и съ печатнымъ указателемъ Церковно-Археологическаго Музея, изданнымъ въ 1880 году, т. с. гораздо раньше произнессния г. Терновенниъ навъстной его рачи. Въ противномь случав, г. Десковъ не сказаль бы того, что онь сказаль теперь. Указывая на Поствиковское собрание иконъ, какъ на образцовое, г. Десковъ иншетъ: "Постниковское собрание отличается отъ многихъ. другяхъ собраній этого рода тімъ, что оно собрано не *школема,* чего не встръчается ни въ одномъ навъстномъ намъ руссвомъ нконописномъ собранія. Къ созналънію, а можеть быть, даже и нь стыду нашему, у нась до сяхъ поръ не сдълано такой сортировки ин въ Музев христіянскихъ древностей при Авадеміи художествъ (такъ: называемое "Прохоровское собраніе"), ни въ Музев таковыхъ же

преднетовъ, учрежденновъ при Клевской дух. Анадении при ревтори срископи Филарсти Филарстоци...Пова поснаятеля NV80085-говорить овъ даляс,-ще будуть видеть, что щы DOLTHBLE OTS PDEROBS ... IDTON'S FARS DESPRÉENDELE STR сюжеты въ Кіевъ, въ Нонгородъ, въ Молнев, въ Твери, въ Ярославав, въ настерскихъ, Строговоныхъ, въ свитахъ Поворія и Сибири в т. д. до Метеръ, Ивлехова и Холуя.--до тваъ поръ собрания эти будуть и нало натересны и совершенно безполезны". Г. Дэсковъ, какъ: видно, думаетъ. что въ фидаретовоной колленцій иконъ Первовно-Армеологическаго Музея, пріобратенной отъ п. Сорожна, пать ничего цвально и нколы эти не распредвлены по школажь. Въ отвёть сыу ны можень сослаться ва печатный ваталогь этихь иконь. 1875 года, вошедний потожь вь составъ печатнаго указателя Церковно-Археологическаго Му. зея 1880 года, и на печатное же попробное "Описаніе" этой коллекція іеромонаха (посля архимандрита) Христофора (въ мірв Э. А. Смярнова), 1883 года. Отсюда видно. что въ онларотовской коллекцій иковъ, состоящей изъ 192 No. OTHOCSILIENCH R. XIV-XIX BE., OCT. BROBEL PDC40скихъ писемъ, ворсуцсвихъ, сербсвихъ, віевскихъ, мона, отырскихъ, новгородскихъ, костроискихъ, устюжскихъ, мосновенихъ (первыхъ, вторыхъ и третьяхъ), строгавонскихъ (первыхъ, вторыхъ и третьихъ), бароновскихъ; сибировихъ, оражскихъ и разныхъ инонописдевъ XVIII и XIX вв ; между послёднымя есть иконы московскихь иконолисцевь, мотер' скихъ, палеховскихъ, копировки или поддвлеи Андрея: Занцева, Шелухина, Гурія Иванова, Михаила Холлова и др. Всв эти иконы расположены въ Мунев по школамъ, въ хронологическовъ порядки. · . . . . . . ۰ ـ

Кромв онларотовской коллекція, есть еще въ Церковно-Археологическомъ Музев поллекція иконъ покойнаго. А. Н. Муравьева и такъ называемая: сводная коллекція вконъ, поступнаціяхъ въ Церковно-Археологическій Музей изъ разныхъ мъстъ. И оти коллекція тоже расположены аъ

589

Музев и перечислены въ печатномъ указателъ Музев въ хронологическомъ порядкъ и по школамъ. Филаретовская и муравьевская коллекціи расположены въ томъ самомъ порядкъ, въ какомъ онъ были у прежнихъ владъльцевъ ихъ московскаго вупца Сорокина и А. Н. Муравьева, любителей и знатоковъ церковной иконописи; сводная же коллекція пересмотръна и разобрана преимущественно тъмъ же Сорокинымъ, при участіи профессора Кіевской дух. Академіи П. А. Дашкарева.

Всё три помянутыя коллекцій Церковно-Археологическаго Музев представляють изъ себя такое собраніе иконъ развыхъ школъ, равнаго которому, по отзыву знатоковъ, вътъ нигдъ болъе въ Россів. Оказывается, что и порядовъ расположенія иконъ не такъ дуревъ, какъ воображаетъ г. Дъсковъ.

Остается предположить, что г. Льсковъ введенъ былъ въ заблуждение высокоавторитетною для него ръчью покойиаго профессора Ф. А. Терновскаго. Для провърки этого предположения и обратимся къ этой ръчи профессора Терновскаго.

Она первоначально предназначалась для произнессиия при предполагавшенся публичномъ открыти Церковно-Археологическаго Общества в Музея при Кіевской дух. Академіи въ началъ 1873 года, но не была произнесена въ свое время потому, что не состоялось самаго публичнаго отврытія Музея и Общества. Это можно видеть изъ протокодовъ засъданій Церковно - Археодогическаго Общества и изъ самой рёчи профессора Терновскаго. Предметомъ рвчи были не Церковно-Археологическій Музей, тогда еще не существовавшій, а "Собранія церковныхъ древностей на Авонъ, въ Дрезденъ и Берлинъ". Ръчь эта произнесена была г. Терновскимъ почти черезъ 10 лътъ послъ того, 18 октября, 1882 года, въ собранія Церковно-археологическаго общества (а не на актъ Кіевской Академін), подъ почетнымъ предсъдательствомъ Высокопреосвященнаго мятрополита Кіевскаго Платова, въ квартиръ ректора академін, но на этотъ разъ уже съ прибавленіемъ въсколькихъ словъ о Перковно-археологическомъ музев при Кіевской дух. Академіи. Читатель подумаеть, что въ этихъ-то нёскольвихъ словахъ покойный профессоръ Терновскій и произнесъ тотъ безпощадный приговоръ о русскихъ собраніяхъ церковной древности, въ частности о собрании ніев. Академіи, на который ссылается г. Лісковъ. Ничуть не бывало! Къ **УЛИВЛЕНИЮ. ВЪ ЭТОЙ РЁЧИ МЫ НАХОДИМЪ ДЛЖЕ НЁЧТО СОВЕР**шенно противоположное тому, что утверждаеть г. Дёсковъ. Воть собственные слова профессора Терновскаго въ началъ его ричи: "Къ дийствіямъ своямъ Церковно-Археологическое общество приступило очень тихо и на первыхъ порахъ имъло харавтеръ пріемной коммиссіи для разбора и оцвным археологического достоинства жертвуемыхъ въ музей древностей. Но, какъ видно, Церковно-Археологическое общество начало свою двятельность въ добрый часъ, и нашлись люди, отнесшіеся къ дълу не показенному, а приложия шіе къ нему личное энергическое вниманіе и усердіе. Прошло десять лють, и изъ ничего образовалось уже нючто. ()бразовалось обширное ученое общество, считающее въ своемъ составъ болъе ста члевовъ и вызваншее къ подражанию и петербургскую Академію; образовался музей церкопныхъ дребностей, по своему богатству первый въ Россіи и имъющій весьма значительную не только научную, но и матеріальную цённость. Оглянувшись назадъ на свое 10-лётнее прошлое, общество съ заковнымъ чувствомъ удовольствія можетъ сказать, что при помощи Божіей сдёдано болёе. чвыть можно было ожидать сначала" 1).

Въ заключеніе своей рѣчи профессоръ Терновскій дѣй. ствительно сдѣлялъ нѣсколько закѣчаній относительно луч-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ричь эта напочатана была въ "Трудахь Кіевск. дух. Академін" (а не въ "Кіевской Старини"), вийсті съ мосю "Запискою о состоянія Церковно-Археологическаго музся и общества при Кіев. дух. Академін за первое десятилітіе ихъ существованія", и поміщена также въ 1-их выпускі "Чтеній въ Церковно-археологич. Обществі при Кіевск. дух. Академін", 1883 г.

шей поставовки Церковно-археологическаго музея въ буду» шемъ: по в эти замичания не иминотъ характера того безпощаденго. Осуждения русскихъ музисаъ древности, какой паконсываеть низ г. Ласковь. На Асона. вз Дрездена и Берлия, нговорить г. Терновскій, мы виділя три тива первовао/археодогическихъ коллекий: за Асона-соллевнія сватывь, въ Дрездена-коллекция невужныхъ и излишинаъ утварей, въ Бординъ-коллекція копій и снямковъ... Наши изей принадаежить ко второму. (дрезденскому) : тишу: ...Онъ проиставляеть собою коллевию кинть, вещей и утварей. вышедшихъ изъ употребления. Этвиъ: н объясияется главнымъ "образомъ, быстрое "возраста віс: нашего музея. "Жертву» ющій жертвуєть то, что для него ненужно, излашне, же инветь практическаго вначения; повапрасну....ванимаеть насто. Но что излишие, вакъ единичный предметъ, то можетъ вріобрвотя крупное значеніе въ составе большой колленція. Естественно, что, по своему положению при Кіевской Абадемін, чузей всего сварве долженъ быть собраніемъ памятанновъ царковной старивы южаю русскаго края. Но музей не спеціализируется нарочито. Онъ голтеприямно прич нимаеть всякое даявіе и не отказывается ни оть кекихь привощений, Въ немъ нашан себъ мъсто и егидетская мумія, и моявитскіе идолы, и принадлежностя шаванокаго богослуженія... Такъ какъ музей приняль себя за правило но атвергать никакихъ пожертвований, то повятно, что варяду съ цанными приношения вошая въ составъ нузея в навоторыя мадоциваныя. Это, консчно, не била. Лучше налишество, чвиъ недостатовъ. Скорве нужно цожалеть о томъ, что музей доссло не воспользовался предоставленнымъ ему оть Св. Санода правонъ принять въ себе венги и руковися изъ древнихъ церввей и монастырей кіевской и волынской епархій. Въ настоящее время, -- продолжаль профессоръ Тервовскій, -- когда послі 10-літняго существованія музей нашь до такой степени наполнился пожертвованіями, что. превзошель обилісыь преднотовь музей дрезденскій, не мъ-

592

١

шало бы заимствовать жее-что и изъ порядковъ музся берлинсваго. 1) Желательво, чтобы одна изъ камеръ нашего музея была обращена съ археолонический кабинеть, спстема. тически устроенный и расположенный по подобію музея Пяперова (въ. Берлянъ), и представляющий собою картису посладовательного раскрытия христивнского. Искусства и быта. Часть матеріаловъ для аржеологического набинета можеть быть взята изъ музея; пробелы должны быть восполнены нарочито пріобрътенными словиками и снижками. Подобнаго рода археологический кабинеть, системарически устроенный и приспособленный къ научнымъ цълямъ, во первыхъ доотавиль бы везамвнимое пособіе для казедры церковной археологія, во вторыхъ служиль бы опорнымъ пунктомъ для влассификація всего налечнаго имущества музея и вовкъ последующихъ пріобратеній въ музей. 2) Второв желаніе. Чтобы вашъ музей не былъ подавленъ жножествомъ дублетныхъ приношений,--желательно, чтобы дублеты могля быть отчуждаемы и вымбанваемы. Подобнаго роде археологическия торговля инветь мвсто при: музев берлинскомъ. Тамъ напр. за весьма дешевую цвну: можно пріобрёсти слёпки съ монеть Константивовой эпохи и съ разныхъ предметовъ христіанской дравности. Для нашего музея, конечно, въ этомъ случав болве всего важна очиства помъщения, которое нашему музею будеть очень и очень нужно, если Богъ продлить ему существование и приумноженіе".

Мы извлении изъ рѣчи профессора Терновскаго все существенное, касающееся Церковно-Археологическаго музея при Кіевской дух. Академія. У г. Терновскаго, какъ можетъ читатель видъть изъ предыдущаго, нътъ и намека на отсутствіе или недостатокъ влассификаціи иковъ Церковно-Археологическаго музея, равно накъ нътъ и огульнаго обвиненія въ недостаткъ систематизаціи всего музея. Послъдвия сдълава еще въ 1878 году особой коминссіей. Въроятно, г. Люкова (если только онъ читалъ ръчь г. Терновскаго) ввелъ въ ваблужденіе рекомендуемый г. Терно нскимъ археолошческій кабинеть, который г. Лёсковъ смёшалъ съ Церковно-Археолегическимъ музеемъ въ полномъ его составѣ. Въ такомъ случаѣ намъ остается только посовѣтовать г. Лёскову внимательно прочитать рѣчь профессора Терновскаго и особенно обратить внимавіе яа его описаніе Христіанскаю музея д-ра Пипера въ Берлинѣ. — Нѣтъ въ рѣчи г. Терновскаго и словъ "хламовыя нагроможденія", которыя приписываетъ ему г. Лёсковъ.

Можно съ увёренностію утверждать, что г. Лёсковъ даже и не читаль подлинной ръчи г. Терновскаго: иначе, овъ не навязываль бы г. Тервовскому того, чего этотъ послёдній не говориль. Если бы г. Лесковь действительно читаль эту ричь, то онь не сказаль бы, что она напечатана въ "Кіевской Старинъ", гдъ о ней нътъ даже и помину. а сосладся бы на "Труды Кіевской дух. Академін". Если бы г. Десковъ виделъ ототъ последній журналь, то, въ качествъ ревнителя и защитника русской церковной древносты и хоть бы даже въ силу пословицы audiatur et altera pars, въроятно обратилъ бы свое вниманіе и на мою "Записку о состоянии Церковно - Археологическаго музея и Общества при Кіевской дух. Академія за первое десятильтіе ихъ супествованія", напечатанную рядомъ съ ръчью г. Терновскаго и заключающую въ себъ фактическія данныя объ учреждении и развития Церковно-Археологическаго музся и общества при Кіевской дух. Академія. Натъ! г. Лесковъ почерпаль свои свёдёнія о Церковно-Археологическомъ музев при Кіевской дух. Академіи не изъ рвчи г. Терновскаго, а изъ пасквильной статейки по поводу засъданія Перковно-Археологическаго Общества 18 октября, 1882 года, помъщенной въ газетъ "Новости" за тотъ же 1882 годъ, за подписью Н. Л., т. е. того же г. Лескова. На эту статейку положительно не стоило отвъчать. Тамъ дъйствительно, насколько помнится намъ, находятся всё те перлы забористаго враснорвчія, которые и пасквиланть, а за нимъ и

Digitized by Google

ł

г. Лисковъ приписывають профессору Терновскому, в кроми того, голословная тенденціозная ложь, не вывющая ничего общаго съ церковной археологіей, наукой и патріотизмомъ, силившаяся замарать пепріятныхъ пасквиланту людей и порученное имъ дъло и возвеличить своего прівтеля... Я, впрочемъ, не буду отридать важности значения ричи покойнаго профессора Терновскаго, особенно въ основномъ ея содержания: въ этомъ отношения она была умъства и заслуживала вниманія. Но эта ричь составлена была г. Терновскимъ чисто кабинетнымъ образомъ, отчасти при пособіи нъмецкихъ и даже русскихъ источниковъ '), безъ исякаго почти соображенія съ условіями основанія и развитія Церковно-Археологическаго Общества и музея и особевно матеріальными ихъ средствами, и потому заялючительною своею частію произвела не совсѣмъ благопріятное впечатлъвіе на слушателей. Ссылаюсь въ подтвержденіе своихъ словъ на бывшаго тогда предсъдателемъ Общества преосвященнаго Михапла, ныев епископа Курсваго, в на ныявшияго предсёдателя А. С-ра, тоже находившагося на засёданія Общества. И совершенно ложно пасквилянть утверждаеть, будто "никто не нашелся возразить повойному Терновскому ни единымъ словомъ". – На заключительвыя слова ръчи профессора Терновскаго отвъталъ лично я, въ томъ же самомъ засъданія Общества. Я отвътялъ г. Терновскому, что музей дъйствительно принимаетъ всякія пожертвованія, чтобы не отбить охоту у жертвователей, но сортируетъ эти пожертвованія и удаляеть изъ нихъ хламъ; что музей не можетъ нарочито спеціализироваться по недостатку матеріальныхъ средствъ, такъ какъ онъ не получаетъ никакою казеннаго пособія; что совътъ академія (а не музей) не могъ воспользоваться предоставленнымъ ему отъ Св. Синода

595

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эти источники имбются въ библіотекѣ Церковно - Археологическаго музся, имснио: Das Christliche Museum der Universität zu Berlin und die Errichtung christlicher Volksmuseen, въ Evangelisches Jahrbuch für 1857, Ф. Пинера, Берлинъ, 1857 г., и "Объ устройсти" Церковно-архсологическихъ музеевъ" И. Д. Манскетова, въ "Православномъ Обозрубни" за февра 16, 1872 года.

правомъ принять въ себъ книги и рукописи изъ древнихъ перквей и монастырей кіевской и волыцской спархій по независящино ото него обстоятельствано. Относительно устрой. ства археологического кабинета въ музев я замътваъ. OTP устройство этого кабинета весьма желательно и для него найдутся въ музев готовыя данныя, во что устройство его тоже требуеть денежныхъ средствъ и времени. О дуб детахъ я сказадъ, что въ Церковно-Археологическонъ музев действительно есть много дублетовъ, и обнавъ ихъ чеотно уже производятся, частію вивется въ виду, но что главное прецятствіе для такого обизна заключается въ томъ, что почти нътъ параллельныхъ нашему музею учрежденій, съ которыми бы онъ могъ обмениваться дублетами. Высоко преосвящеянъйшій Платовъ, выслушавъ мое объясненіе, выразнать немалое удивление, что Церковно-Археологическое Общество и музей съумвли просуществовать и деже развиваться въ течевіи десяти льть безъ воякаго матеріальнаго обезпечения.

О себь лично, какъ о блюститель музен, мнъ самому не приходится говорить. Замѣчу только, что, вромѣ меня, въ судьбахъ и устройствѣ Церковно Археологическаго музея принимали и принимаютъ живое и дъятельное участіе и лица, болѣе компетентныя въ церковной археологіи, чѣмъ покойный профессоръ Терновскій.

Н. Петровъ.

596



# ИЗВЪСТІЯ

Б 1 6

ç

I

1

ł

### Церковис-археолсгическаго Общества при Niesской духовной Академіи

#### ЗА М. ОКТЯБРЬ 1884 ГОДА.

I.

8 Октября было обыкновенное засёданіе Церковно-Археологическаго Общества, на которомъ, кромѣ доклада текущихъ дёлъ, сдёланы были сообщенія членами: П. А. Лашкаревымъ объ обстоятельствахъ находки имъ древняго стальнаго панцыря въ м. Китаевѣ, и А. А. Дмитріевскимъ—о рукописяхъй старопечатныхъ книгахъ Нѣжинскаго Греческаго Михаёловскаго монастыря, поступившихъ въ Церковно-Археологическій Музей при Кіевской духовной Академіи.

#### ÍÌ.

Въ теченіи октября мъсяца въ Церковно-Археологическое Общество, музей и библіотеку его поступили слъдующія пожертвованія и отъ слъдующихъ учрежденій и лицъ:

А) Отъ правленія Одесской духовной Семинаріи пятнадцать пергаменныхъ листовъ изъ греческаго евангелія Х—ХІ в., препровожденныхъ въ сіе правленіе бывшимъ настоятелемъ одесской греческой церкви архимандритомъ, а нынё архіепископомъ г. Керкиры (на о—вё Корфу) Евстафіемъ Вулизмой, который открылъ ихъ въ переплетной доскё одной минен, и заключающихъ въ себё церковныя евангельскія чтенія по зачаламъ изъ евангелистовъ Матеен и Марка. Чтенія эти, и отрывки ихъ въ порядкё листовъ, слёдующія: на первомъ листов: Мате. ХУ, 3—2; Х, 37—42; ХІ, І; на сторомъ—ІХ, 27—35; ХУІ, 1—6, 6—12, 20—21; на третьемъ— ХУІ, 21—28; ХУІІ, 10—18; ХІІ, 30—31; на четвертомъ— Труди Кіевской дух. Академія 1884 г. т. ІІІ. X, 11, 34-37; XIV, 14-22; XVIII, I-11; на пятомъ-XVIII, 18-22; XIX, 1-3, 13-15; XX, 1-16; на шестомъ-XX, 17-28; XI, 12-20; XV, 32-35; на седьмомъ-XV, 36-39; XIV, 22-34; XXI, 18-25; на восъмомъ-XXI, 25-32; 42-46; XXII, 23-33; XVII, 24; на девятомъ-XVII, 24-27; XVIII, 1; XVII, 14-23; XXIII, 23-28, 13-18; на десятомъ-XXII, 18-22; XXIII, 23-28, 29-39; на одиннадиатомъ-XXIV, 13-28, 27-47; на девинадиатомъ-XIX, 11-12; XVIII, 13-28, 27-47; на девинадиатомъ-XIX, 11-12; XVIII, 23-35...; на тринадиатомъ-Maps... I, 9-15, 16-22, 23-28, 29; на четырнадиатомъ-Maps. I, 29-35; II, 18-22; Матө. XX, 29-34; XIX, 16-23; на пятнадиатомъ-Mate. XIX, 23-26; Марв. III, 13-21, 20-26.

Б) Отъ Православнаго Палестинскаго Общества: 1., VII-й выпускъ "Странствованій Василія Григоровича Барскаго по св. мѣстамъ Востока съ 1723 по 1747 годъ"; 2) "Православный Палестинскій сборникъ", тома II выпускъ 2-й, заключающій путешествіе св. Саввы архіепископа Сербскаго, изд. подъ редавціей архимандрита Деопида; 3) Православный Палестинскій сборникъ", тома III-го выпускъ 2-й, заключающій "Разсказъ и путешествіе по св. мѣстамъ Даніила митрополита Ефесскаго, изданные, переведенные и объясненные Гавріиломъ Дестунисомъ". С-.Петербургъ. 1884.

В) Отъ С-.Петербургскаго Славянскаго Благотворительнаго Общества "Извѣстія" сего общества за сентябрь сего года.

Г) Отъ дъйствительнаго члена, д. с. с. А. В. Звенигородскаго — десять руб. (10 р.) серебромъ на иужды Церковно-археологическаго общества и музея.

Д) Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля Шаргородскаго первокласснаго Николаевскаго монастыря архимандрита Іоанна-восемь руб. (8 р.) серебромъ.

 E) Отъ члена-корреспондента, священника Острогожскаго собора, Воронежской епархія, І. А. Попова *десять руб.* (10 р.) серебромъ.

Ж) Отъ дъйствительнаго члена, профессора Кіевской

дух. Академіи П. А. Лашкарева: стальной панцырь изъ пластинокъ, вёка XV, набденный жертвователемъ въ землё, въ мёстечкѣ Китаевѣ, близь Кіева.

л. •

ĭ.

٢

Ĭ

ľ.

t

E

ı

3) Отъ дъйствительнаго члена, доцента той же Академии А. А. Дмитріевскаго-двъ серебряныя копъйки Петра 1.

И) Отъ дъйствительнаго члена, священника Кіево-Спасской на Берестовъ церкви Кл. І. Ооменка—куски оресовъ изъ развалинъ древней церкви въ селеніи Ай—Василь, близь Ялты.

I) Отъ дъйствительнаго члена, Бердичевскаго полиціймейстера, коллежскаго секретаря Т. І. Вержбицваго двъ серебряныя монеты: Пирра II († 272 г. до Р. Хр.) и поддъльная Палемона II, царя Понта и Босфора; (38-63 г. по Р. Хр.).

К) Отъ дъйствительнаго члена, И.К. Суручана: Griechische Mythologie, von L. Preller, 1854 Jahr., въ двухъ частяхъ, въ одномъ переплетъ.

Л) Отъ законоучителя Нѣжинской женской гимназія, священника Е. Ө. Кушакевича, чрезъ члена А. А. Дмитріевскаго: 1) жетонъ на союзъ трехъ императоровъ Александра I, Франца I и Фридриха Вильгельма III 1813 года; 2) шелягъ польскій Сигизмунда III, 1615 г.; 3) шелягъ Георга Вильгельма Прусскаго, 1637 г.; 4) мордовскій сустугъ; 5) полтина Петра I, 1719 года; 6) гривенникъ Елизаветы Петровны, 1757 г. и 7) русско-польскій злотый Александра I.

Кромѣ того, сдана въ церковно-археологическій M) музей для храненія книга, оставленная въ Кіевской Академін бывшимъ библіотекаремъ Императорской Публичной Библіотеки Ивановскимъ и возвращенная Императорскою Публичпою Библіотекою, какъ не принадлежащая ей, подъ заглавіемъ: "Собраніе разпыхъ плановъ и картъ военныхъ дъйствій Россійской Имперіи съ 1706 по 1758 годъ". Передъ собраніемъ помъщенъ гравированный портретъ императора Петра I съ Минервой, гравированный Вагнеромъ съ оригинала Амикони. Въ самомъ собрании находятся слъдующіе планы и карты: 1) "Изображеніе баталіи между частію войскъ россійскихъ, которыя были тогда въ присутствія команды Его царскаго Величества, и свъйскихъ подъ командою генерала графа Левенгаулта, при деревив Лисной, которая отъ Пропойска въ двухъ миляхъ, сентября въ 28 1708"; 2) Изображение преславной батали между день войскъ Россійскихъ и Свейскихъ въ присутствія высовой

599

39\*

воманны налъ россійскими войсками Его Царскаго Величества Всероссійскаго Петра I надъ Свейскими Его Королевскаго Величества Кароля XII учинившейся неподалеку отъ Полтавы, іюня въ 27 день 1709"; 3) "Изображеніе конечваго разрушенія шведской армія, отъ россійскаго войска посль главной Полтавской баталія, случившагося не ладеко отъ Переволочны, гдъ она безъ всякаго сопротивления ружье свое положила, состоящая въ 18000. предъ нашими 9600 больше, іюня въ 30 лень 1709 голу"; 4) "Изображеніе морской баталіи между россійскою галерною авангардією, воторою командоваль корабельный Шаутъ-бей-нахть, швелскою эскадрою подъ командою шаутъ-бе-Шялта, случившейся у Гангута іюля въ 27 день 1714 году"; 5) "Карта предпринятыхъ въ 1736 году отъ арміи Ез Имераторскаго Величества противъ Турковъ и Татаръ побъдовосныхъ военныхъ дъйствій между Дономъ и Дивпромъ и при оныхъ ръвахъ"; 6) "Карта военныхъ дъйствій на Дону и Диво-Ея Императорскаго Величества побълоносныя армін nB 1736 году, гридированная въ С. Петербургъ при Акал. Н.«: 7) Verus Chersonesi Tauricae sex Crimeae conspectus, adiacentium item regionum itinerisque ab exercitu Rutheno anno 1736 et 1737 adversus Tattaros suscepti, editus ex autographis Caroli a Frauendorft Centurionis in Acad. Sc. Petropolit."; 8) Theatrum belli anno 1737 a milite Augustae Russorum Imperatricis adversus Turcas Tattarosque gesti, ex autographis in Acad. Scient. Petropol."; 9) Объяснение предыдущихъ двухъ операціонныхъ вартъ; 10) "Театръ войны при Дивиръ и Дивстрв и Дунав рвкахъ 1738 году, вырвз. при Акад. Наукъ въ С.-Петербургв"; 11) "Планъ баталія при Ставучанахъ въ Молдавіи между Императорскою россійскою главною арміею подъ командою геперала-фельдмаршала графа фонъ-Миниха и между турецкою армією подъ командою сераскира трехбунчужнаго Вели-папи и султана Исламъ-Гирея, бывшей 17/28 августа 1739 году"; 12) "Планъ кръпости Вилманстранда, при воторой Россійское Императорское войско подъ предводительствомъ генерала-фельдмаршала графа фонъ-Дессія вадъ корпусомъ шведскаго войска августа 23 двя 1741 совершенную побъду одержало и потомъ оною кръпостію штурмомъ овладвло"; 13) "Генеральная карта собранныхъ королевскихъ прусскихъ земель" и при ней-атака кръпости Мемеля подъ командою генерала Фермора съ 19 по 23 іюня 1757 года, планъ и видъ баталія при деревнь Грось Егерсдорфъ 19 августа 1757 года и побъды надъ прусскими войсками, одержанной подъ командою фельдмаршала Апраксина, а также планы Кенигсберга и Пиллау.

Секретарь Общества Н. Петровъ,

600

Digitized by Google

R.

Ł

Ľ

н к

Ľ.

4

8

;

ŗ

٢

ł

l

сего и на основанія признанной уже Богословскимъ Отдѣленіемъ удовлетворительности самаго сочиненія удостовъь Θ. Орнатского кь степени магистра богословія и, по уст. дух. акад. § 88 В. 2, представить сіе опредъленіе на утвержденіе Высокопреосвященнъй шаго Платона Митрополита Кіевскаго и Галицкаго.

#### 1884 года 12 іюня.

Въ общемъ собрании Совъта Кіевской духовной Академін, подъ предсъдательствомъ ректора ся, присутствовали ординарные и экстраординарные профессоры.

Слушали: І. Сдавный Его Высовопреосвященствомъ Митрополитовъ Кіевскимъ 30 мая 1884 г. въ Совётъ Академіи для вадлежащаго распоряженія указъ Св. Сивода отъ 23 того же года за № 1757: "По указу Его Император-BBM скаго Величества, Святвяшій Правительствующій Синодъ слушали: предложенный г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, отъ 28 минувшаго апрѣля за № 277, журналъ Учебнаго Комитета, № 136, по представлению Вашего Преосвященства, объ утверждении доцента Ківвской духовной Академін по кабедов русскаго языка и славянскихъ нарвчій, магистра богословія. Висилія Малинина въ званія экстраординарнаю профессора. Приказали: Доцента Кіевской дух. Академія, магистра богословія, Василія Малинина, избраннаго Совътомъ названной Академіи въ званіе экстраординарнаго профессора, согласно ходатайству Вашего Преосващества, утвердить въ такомъ звавія ва имъющуюся вынь въ Академіи вакансію экстраординарнаго профессора, со двя избранія его академическимъ Совѣтомъ въ это званіе, т. е. съ 15 февраля сего года, о чемъ Вашему Преосвящепству дать знать указомъ".

Постановлено: О состоявшемся утверждения доцевта Малинина въ звания экстраординаринго профессора, объя-Протоголы. 18 вивъ ему, записать въ послужной списовъ его и сообщить Правлению Академии для зависящаго распоряжения объ удовлетворении Малинина содержаниемъ по новому званию со дня избрания въ оное.

II. Представленія Отдёленій Кіевской Академія:

А) Боюсловскаю Отдиления отъ 12 іюня: "Богословское Отделение имееть честь донести Совету Академия, что, разспотръвъ въ своемъ собравія прилагаемыя при семъ сочиненія и заслушавъ отзывы о нихъ г.г. преподавателей, оцвению лостовнство сочинений нижепоименованныхъ студентовъ слъдующими баллами: 1) сочинение Сергъя Булатова 4<sup>1</sup>/<sub>2</sub>; 2) Инновентія Бобровницкаго 4<sup>1</sup>/<sub>2</sub>; 3) Іеромонаха Гедеона 4; 4) Валеріана Острогорскаго 4; 5) Ивана Завитаева 4; 6) Ависевтія Стадивциаго 4; 7) Николая Лотоциаго 4; 8) Якова Шиманскаго 3<sup>(</sup>/2; 9) Василія Стоппевича 31/1: 10) Ивана Гончаревскаго 3'/.; 11) Автона Тимоееева 34/.; 12) Сямеона Борковскаго 31/3; 13) Герасяма Смоличева 31/2; 14) Михаила Смирнова 31/1; 15) Андрея Максименко 3+; 16) Михаила Одноралова 3; 17) Санвы Поповича 3; 18) Никозая Шпаковскаго З, и 19) Константина Левицкаго 21/а. Студенты Наркиссъ Прокоповичъ и діаконъ Севастіанъ Яжгувовичъ не представили сочиненій".

Рецензіи заслуженнаго ординарнаго профессора Архимандрита Сильвестра:

а) на сочинение студента Инновентия Бобровницкаю: "Summa totius theologiae Оомы Аввинскаго".

"Сочиненіе свое авторъ начинаетъ краткими біограонческими свёдёніями объ авторё разсматриваемой имъ, хотя строго схоластической, но и доселё пользующейся особеннёйшимъ уваженіемъ въ католической церкви, богословской системы. Summa totius theologiae, и также общими критическими замёчаніями о харавтерё и достоинствё этой сямой системы, съ давняго времени вызывающей крайне Ē,

I

разворвяявые о себя толки и сужденія. За симъ, приступивъ въ обозрвнію и анализу самаго содержанія суммы Оомы Аквинскаго, онъ, какъ и Оома Аквинский, двлитъ его ва три части и располагаетъ въ слёдующемъ планё и порядкв. Подраздбливъ все относящееся къ первой части, гдъ рачь о Бога, вакъ первопричний всего сущаго, на 6-ть главъ, авторъ въ первой изъ нихъ излагаетъ ученіе о существъ Божіемъ и его свойствахъ, во 2-й о Божественной Тронцъ, въ 3-й о міротворенія вообще, въ 4-й о чисто духовныхъ тваряхъ, или ангелахъ, въ 5 и 6-й о тваряхъ чисто чувственныхъ, или матеріальвыхъ, и духовно чувственныхъ, или людахъ. Вторую часть, гдъ содержится учение о Богъ, вакъ цёли всего сущаго, или о томъ, что приближаетъ человёка къ Богу и что отъ него удаляетъ, онъ тоже дёлитъ на 6-ть главъ, изъ коихъ въ 1-й и 2-й излагаетъ ученіе Оомы объ основахъ и началахъ правственности вообще, въ З й о добродътеляхъ, въ 4-й о порокахъ, въ 5-й о законахъ правственныхъ и въ 6 й о благодати. Наконецъ и третья часть, въ которой заключается учение Сомы о Богв, какъ пути въ высшей цёли человёка, подраздёлева имъ на 6-ть главъ, изъ коихъ въ 1-й издагается имъ учение Оомы о воплощения Сына Божія и совершенномъ имъ искупления, а также о церкви, въ 2-й о таниствахъ вообще, отъ 3 до 5-й о каждомъ изъ семи таинствъ порознь и въ 6 й о послёдней судьбё человёка, или его воскресении. Слёдуя же означенному плану и порядку, авторъ, хотя всего вообще васается содержанія богословской суммы Өомы Аввинскаго, но по преимуществу остававливается на тахъ его пунктахъ, которые чёмъ либо заслуживаютъ особеннаго вниманія со стороны православнаго богослова, въ положительномъ ли или отрицательномъ отношении. Такъ, напр. онъ съ особенвою тщательностію и обстоятельностію излагаеть учевіе **Ооны о бытін и свойствахъ** Божіихъ, о предопредълевіи Божіемъ и свободъ чедовъческой, о первобытномъ состоянія человука и слудствіяхъ его паденія, о добрыхъ дулахъ

18\*

и нравитвенномъ злъ, о благодате и таниствахъ. А между темъ авторъ, чтобы соблюсти точность мысли, при издо женін чёмъ либо выдающагося ученія Өомы. передаетъ его. что весьма важно, большею частію буввально, или словами самаго же автора, хотя при этомъ нельзя не замётить того, что его строгая придерживаемость къ буквъ подлинника иногаа неблагопріятно отзывается на складв и стров его рвчи. Къ этому вужно собствевной присововупить, что особенно важно, онъ не ограничивается однимъ точнымъ или выясненіемъ ученія Өомы, а съ тѣмъ н изложеніемъ другимъ всегда соединяетъ нужную вритиву, которая больтею частію отличается основательностію, твердостію и силою, хотя впрочемъ иногда не чужда бываетъ крайности въ своихъ нападчахъ в опроверженіяхъ. Вообще же разсмотрѣнное мною сочиненіе, и ло богатству собраннаго въ немъ матеріала и по довольно умълой научной и самостоятельной его разработкъ и обработвъ, а тавже по своему логически стройному и отчетливому изложенію представляеть собою въ цъломъ очевь почтеный и дъльный трудъ".

б) на сочинение студента Валеріана Остроюрскаю: "Историческое изложение учения Церкви о почитании св. иконъ".

"Свое обозрѣніе древне-церковнаго ученія объ иконопочитанія авторъ весьма встати предваряетъ краткимъ изложеніемъ, касающагося этого предмета, ученія откровенія. показать, что вконопочитаніе, въ чемъ всегда съ пълію. была христіанская церковь, не только не про**удужтева** тиворъчитъ духу, кавъ ветхозавътнаго, такъ и новозавътотвровенія, но напротивъ находится въ полномъ съ 8810 согласіи. Самое же историческое обозрвніе древненамъ церковнаго ученія объ иконопочитаніи авторъ дълитъ на четыре періода: 1, обнимающій собою первые слвдующія тря ввка христіанства, 2, начинающійся четвертымъ ввкомъ и простирающійся до временъ иконоборчества (въ 8 в.), 3, обнимающій времена иконоборчествя, и 4, простирающійся

Digitized by Google

- 277 ---

,

L

:

L

1

F

L

въ дальнъйшія времена. Изъ перваго періода авторъ не много приводить, относящихся къ своей цели, историческихъ свидътельствъ, но, подкръплая ихъ дальнъйшими подобными СВИДВТЕЛЬСТВАМИ. ОНЪ НАХОДИТЪ ВОЗМОЖНЫМЪ ПОИНЯТЬ ЗА въроятное то предположение, что иконопочитание въ его зародышевомъ и прикровенномъ видъ очень рано началось въ христіанской деркви и, не смотря на неблагопріятствующія обстоятельства, непрерывно продолжалось въ теченія трехъ первыхъ въковъ, въ подтвержденіе чего между прочимъ ссылается на поздеъйшія замъчательнъйшія открытія памятниковъ иконографіи, относимыхъ археологами къ этимъ времевамъ. Во второмъ же періодъ авторъ представляетъ цвлый непрерывный рядъ древне-отеческихъ свидвлельствъ, съ совершенною ясностію показывающихъ, какъ повсюдное существование освященнаго церковію употребленія св. иконъ, такъ и тъ побужденія и основы, которыя были причиною узаконенія этого обычая. Такого же рода свидътельства съ присовокупленіемъ къ нимъ опредъленій объ иконопочитанія 7-го вселенскаго собора приводятся съ надлежащимъ разъясненіемъ авторомъ и въ 3-мъ періоль. Наконець авторь, приведши нъсколько свидътельствь, неоспорямо подтверждающихъ въру церкви въ иконопочитаніе и въ дальнвйшія времена, приходить въ заключеніе кь тому несомнённому выводу, что вёра въ иконопочитавіе, инфющая для себя основаніе и оправдавіе въ св. писанія. была непрерывною и всегдашнею в рою вселен ской церкви. Какъ видно, своимъ историческимъ обозръвіемъ авторъ со встахъ сторонъ обнялъ свой предметъ, но нельзя сказать, чтобы его сочинение отличалось богатствомъ содержанія или собраннаго въ немъ матеріала. Твмъ не ме нёе оно представляетъ собою относительно очень дёльный трудъ; такъ вакъ все собранное вь немъ прямо и существенно относится къ дълу и кромъ того внутренно объеди. нено главною мыслію, а также изложено логически послёдовательно и языкомъ легкимъ, простымъ и яснымъ",

Отзывы ординарнаго просессора Сольскаго:

1) о сочинения студента III курса іеромоваха Гедеона (Покровскаго): "о второмъ пославіи апостола Павла къ Кориновнамъ и отношеніи его къ первому",

Авторъ сего взсятдованія имтять въ виду собственно уяснить вопросъ о происхождения 2-го послания въ Коринеянамъ и показать его отношение къ первому посланию. Но для основательнаго обсужденія этихъ положеній онъ счель необходямымъ издожить краткія историческія свёдёнія о Корнвев и его особевностяхъ въ общественномъ устройствв, о дохристіанскихъ возарвніяхъ и привычкахъ Кориноскихъ жителей, основании Кориноской церкви, возникновенія въ вей редигіозныхъ партій и другихъ неустройствъ, побужденіяхъ къ написанію посланія, главной мысли, провивающей все содержание послания. Согласно такой задачь онъ расположилъ свое изслъдовније въ шести главихъ, изъ которыхъ въ первой изложилъ историческія свъдъвія о Коринов и его обитателяхъ, во второй-объ основаніяхъ Кориноской церкви и возникновеніи въ ней религі. озныхъ партій, въ третьей занялся ръшеніемъ вопроса объ отношения втораго пославия къ первому, въ четвертой уяснилъ побужденія, вызвавшія написаніе посланія, въ пятой указаль цёль и плань посланія, въ шестой-главную мысль. пропикающую все содержание послания.

Особенное вниманіе авторъ обратилъ на 3-ю главу своего изслёдованія, посвященную уясвенію вопроса объ отношеніи 2-го посланія къ первому. У многихъ изъ западныхъ современныхъ критиковъ рёшеніе этого вопроса связано съ гипотезою 1) потеря промежуточнаго (по числу 3-го) посланія между первымъ и вторымъ; 2) промежуточнаго посвщенія ап. Павломъ Корявоа предъ написаніемъ 2-го посланія. Авторъ, обстоятельно ризсмотрёвъ всё данныя, представляемыя въ пользу этихъ гипотезъ, ве нашелъ ихъ заслуживающими вниманія по отсутствію безспорвыхъ фавтическихъ основаній въ самомъ посданія. Здёсь онъ также старался уяснить значение посольства ап. Павломъ Тимоеев въ Корявеъ, отношение этого посольства къ посольству другаго ученика Павлова Тита. Выводъ, къ которому авторъ пришелъ изъ разсмотрённыхъ обстоятельствъ, таковъ: первое посланіе вообще произвело освъжающее и спасительное дъйствіе на Кориненнъ. Они положили исправить все, о чемъ писаль имъ апостоль. Но врайней мъръ во второмъ пославія не видно никакихъ намековъ на продолжевіе существованія въ Коринеской церкви партій-Павловой и Аполлосовой". Твиъ не менве услёхъ перваго пославія еще не быль полный. Достаточно обратить вниманіе на четыре завлючительныя главы 2-го посланія, чтобы уб'янться, что впечатлбніе, произведенное на коринеянь первымъ посланіемъ, еще не сгладило преступныхъ стремленій вориноскихъ лжеучителей. Главными противниками ап. Павла и его ученія были іудействующіе христіане, именуемые въ посланін "Христовыми дюдьми". Они-то пролов'ядывали въ кориноской церкви другаго Інсуса, другаго Духа, другое благовъствовавіе (2 Кор. 11, 4). Противъ ихъ-то лжеученія Апостоль направиль все содержание послания и въ особенности четыре обличительныя послёднія главы. Доказательствомъ отого положенія и оправданіемъ его въ самомъ conepжанія и планъ посланія авторъ забанчиваетъ свое изслъдованіе.

При изслёдованіи авторъ пользовался нёмецкими комментаторами Гофманомъ, Клеперомъ и друг., но не опускалъ изъ виду сочиненій, написанныхъ на русскомъ языкё пр. Голубовымъ, Спасскимъ, преосв. Өеофаномъ. Въ выводахъ и заключеніяхъ авторъ склоняется на сторону тёхъ, которые, по его мизнію, имёютъ больше основанія въ самомъ пославіи. Впрочемъ выводы его не всегда чужды нёкоторой натянутости и искуственности. Авторъ иногда игнорируетъ доводы своихъ противниковъ, говорящихъ не въ его пользу, а въ другое время объясняетъ ихъ односторонне. Доказывая, что Христовы люди были единственными виновниками

ķ

譋

ş

иаписанія 2-го посланія къ Коринояналь, онъ навязываеть имъ ипогда такія мивнія, поборниками которыхъ они не могли быть. Но по критическимъ пріемамъ, прилагаемымъ къ изслидованію, по меткости и основательности замичаній, иысказываемыхъ при разбори мивній, сочиневіе можетъ быть признано очень хорошимъ".

2) о сочиненія студента III курса Мяк. Смирнова: "особенности въ чтеніяхъ древно-славянскаго теста кн. Дізній и посланій Апостодовъ сравнятельно съ нынішнямъ славанскимъ и гроческимъ текстами".

"Авторъ указавнаго изслёдованія, имёя подъ руками сочивение Гр. Воскрессискаго: "древний славянский переводъ Апостола и его судьбы до XV ввка", въ которомъ сличевъ 14 ОПИСАНЪ ТСКСТЪ ТОЛЬКО первыхъ пяти посланій ап. Павла, хотблъ продолжить его трудь по памятнякамъ издавнымъ И. И. Срезпевскимъ подъ заглавіемъ: "древніе славянскіе памятники юсоваго письма", въ которыхъ приведовы древне перковныя чтенія изъ книги Двяній и большей посланій ан. Павла, по тексту острожской библія и части описанію рукописей синодальной библіотеки, составленному Невоструевымъ и Горскимъ. Но, не располагая богатствомъ твхъ памятниковъ, какіе имблъ подъ руками Гр. Воскресенскій, и не владвя его опытностію, онъ не смогъ выполиять своей цвая въ такомъ видъ, въ какомъ сдълалъ Гр. Воскресенскій. Его описаніе оказалось трудомъ болве подражательнаго характера. Твмъ не менве, какъ DODLITKA. ознакомиться съ роднымъ текстомъ въ древнемъ его впав и выяснить его особевности частію изь разночтеній греческаго текста, частію изъ жезанія древнихъ RBHEBHXЪ людей сдвлать священный тексть удобопонятнымъ, сочиненіе автора заслуживаетъ одобреніе.

Послё предисловія, въ которомъ изложена исторія вознивновенія разночтеній въ греческомъ и древне славянскомъ текстахъ, авторъ приступилъ къ описанію и объясненію самыхъ разночтеній, начиная съ вциги Дёявій и оканчивая послёднимъ посланіемъ ап. Павла. Тамъ, гдё онъ пользовался сочиненіемъ Гр. Восвресенскаго, описавіе и объясненіе разночтевій вышло болёе полнымъ и обстоительнымъ; тамъ, гдё онъ ограничивался паматанками, имёвшимися подъ рукамя, работа его оказалась нёсколько скудною. Впрочемъ и здёсь авторъ старался отмётить выдающіяся особенности и выяснить ихъ происхожденіе то при пособіи греческихъ варіантовъ, то изъ старанія внижныхъ людей сдёлать рёчь удобопонятною<sup>4</sup>.

Ľ

Ð.

1

۲

6

f

E

1

1

3) о сочинении студента III курса Герасима Смоличева: "особенности въ чтенияхъ древнихъ славянскихъ евангелий сравнительно съ нынёшнимъ славянскимъ и греческимъ текстами".

"Авторъ для увазавія особенностей въ чтевіяхъ древняхъ славянскихъ евангелій имвлъ подъ руками 1) евангелія—апракосы: Остромирово 1056—57 года, Оршанское конца XII въка, хранящееся въ церковно археологическомъ музев при Кіевской Академіи, Лаврское XIV въка, хранящееся въ библіотекъ Кіевс-Печерской Лавры, отрывки изъ Туровскаго евангелія; 2) евангелія тетры, или четвероевангелія: Сербское XIV в. изъ библіотеки Біевской духовной Академіи, евангеліе XV въка изъ музея той же Академіи, два рукописныя евангелія Кіевскаго Михайловскаго мовастыря XVI въка; 3) Острожское пзданіе библін и описаніе рукописей синодальной библіотеки Невоструева и Горскаго.

По этимъ памятникамъ авторъ старался отмътить выдающіяся особенности въ древнихъ чтеніяхъ евангелій и снести ихъ съ наріантами повозавътнаго греческаго текста издавнаго Шольцемъ и Тишендорфомъ.

Задачу свою авторъ выполнилъ внимательно и усердно; онъ не пропустилъ ни одного выдающагося чтенія въ указанныхъ памятникахъ и для каждаго изъ нихъ старался найдти или соотвётствующій греческій варіантъ или выяснить его изъ описки и произвольнаго внесенія въ текстъ списчикомъ. Прежде описанія разностей въ древнихъ славянскихъ евангеліяхъ авторъ установилъ прявила, опредвляющія достоинство встрвчаемыхъ укловеній. "Чемъ древнее рукопись, темъ естественнее, полагаетъ онъ, заключить, что текстъ ся представляетъ менве историческихъ наслосній"; ислёдствіе такого правила онъ отдавалъ предпочтеніе чтеніямъ, удержаннымъ въ Остромировомъ евангеліи. За тёмъ чтенія, удержанныя въ лучшихъ древнейшихъ спискахъ въ одинаковомъ видё, онъ относилъ къ остаткамъ первоначальнаго текста. Руководясь такими правилами, авторъ, послё обзора и описанія древне-славянскихъ разночтеній въ новозавётномъ текстё, пришелъ къ такому заключенію, что Остромирово евангеліе представляетъ менёе слёдовъ описокъ, пропусковъ и поврежденій сравнительно съ другими рукописными памятниками, имъ сличевными.

По внимательному и тщательному отношенію въ изслёдуемому предмету сочиненіе автора можетъ быть признано удовлетворительнымъ".

4) о сочинения студента Ш курса Ник. Шпаковскаю: "Содержание книги Апокалипсисъ съ краткимъ историческимъ обзоромъ его толкований".

"Прежде изложевія содержавія вниги Апокалипсись и обзора его толковавій авторъ въ начала изслёдовавія помёстилъ историческія свёдёвія о каноническомъ достоинствё вниги Апокалицсисъ, ся писателё, мёстё, времени написавія, основной мысли книги; затёмъ уже перешелъ къ описавію содержавія книги и обзору его толковавій.

Въ изложение библіографическихъ свёдёний о книгё Апокалипсисъ авторъ намёренъ былъ слёдовать такому методу: изъ обзора разнорёчивыхъ мнёній, высказанныхъ въ позднёйшее время западными комментаторами этой книги касательно лица писателя книги Апокалипсисъ, ся главнаго предмета, времени и мёста написанія, онъ хотёлъ вывести заключеніе о неустойчивости, непримиримости этихъ мнёній и необходимости принятія утвердившагоса въ древней церкви преданія касательно этихъ вопросовъ. Къ сожалънію онъ не съумълъ воспользоваться этимъ методомъ надлежащимъ образомъ и примънить его къ критвческой постановкъ и оцънкъ противоръчащихъ мнъній. Вслъдствіе этого при значительной сравнительно массъ собраннаго и сведеннаго матеріала ръшеніе означенныхъ вопросовъ осталось у него открытымъ. Авторъ только знакомитъ читателя съ множествомъ разноръчивыхъ мнъній, но не даетъ ему выхода изъ затруднинельнаго положенія.

Насколько удачные авторъ воспользовался своимъ методомъ въ изложении содержания книги и обзорй си толкований. Подраздаливъ всёхъ толковниковъ на пить группъ, онъ такъ расположилъ ихъ, что мвёния тёхъ, которые визводятъ книгу въ рядъ или древнихъ поетическихъ християскихъ писаний или историческихъ произведений, кажутся безсильными и несоотвётствующими духу и характеру книги сравнительно съ мнёниями тёхъ толковниковъ, которые усвояютъ ей пророчественное значение и видятъ въ ней предсказание будущихъ судебъ церкви и мира. Впрочемъ и здёсь авторъ надлежащимъ образомъ не оттёняетъ мнёний толковниковъ.

Трудъ автора въ значительной части представляеть переводъ нёмецкихъ комментаторовъ книги Апокалипсисъ, но съ присоединеніемъ по мѣстамъ его собственныхъ замѣчаній и сужденій. Авторъ, видимо, былъ подавленъ массою собраннаго матеріала и затруднялся дать ему надлежащую оцёнку. Одно у него оставалось не доведеннымъ до конца, другое—не вполнѣ выясненнымъ. Въ языкѣ у него замѣчается веровность, шероховатость и пестрота выраженій не всегда идущихъ въ предмету. Сочиненіе можатъ быть признано удовлетворительнымъ только за обиліе собраннаго и сведеннаго матеріала и желаніе дать ему критическую оцёнку, согласную съ ученіемъ церкви о книгѣ Апокалипсисъ".

- 283 -

Огзывы ординарнаго профессора Ак. Олесницкаго:

а) о сочинении студента Семена Борковкаю на тему: "подлинность книги пророка Данінда".

"Цѣлю моего сочиненія, говорить авторь въ введенін, было выясненіемъ вопроса о подлинности книги пророка Даніила устранить то колебаніе въ отношеніи къ ней, которое легко можетъ возниквуть при чтеніи новъйшихъ западныхъ изслёдованій, за немногими исключеніями, безусловно отвергающихъ ев подлинность". Сочиненіе дёлится на дъё части.

Первая часть разбираегъ и опровергаетъ основоположенія отрицательной вритиви по вопросу о внигѣ пророка Даніила. Такъ какъ исходнымъ рунктомъ отрицанія подлинности вниги для критики со времени Спинозы служитъ сомиѣніе въ возможности чудесъ и пророчествъ вообще и въ частности описамныхъ въ внигѣ Даніила, то и первымъ доказательствомъ подлинности вниги служитъ у автора доказательство дѣйствительности и цѣлесообразности чудесвыхъ событій изображенныхъ въ внигѣ, тавже кавъ и чудесъ вообще.

Такъ какъ отрицательная критика подрываетъ подлинность книги пр. Даніила на основаніи предполагаемой ся нецѣльности, обнаруживающей якобы многихъ писателей, то авторъ пространно доказываетъ съ своей стороны цѣлостность и единство книги, объясняя особенными обстоятельствами разности языковъ кпиги Даніила, употребленія лицъ въ рѣчи о самомъ Даніилъ и друг.

Такъ какъ основаніемъ отрицанія служить неисторическій якобы характеръ передаваемыхъ здёсь извъстій, то авторъ входитъ въ разъясненіе обнимаемаго книгою исрическаго періода и другими древними свидътельствами удостовъряеть точность и достовърность исторіи книги Давіила.

Наконецъ рышаетъ возраженія отрицательной критики о поздивйшихъ якобы влементахъ въ языкв книги Даніила. лексическихъ и граматическихъ. Во второй части излагаются положительныя свидётельства подлинности книги пр. Даніила: свидётельства о себё самой книги Даніила, другихъ свящ. книгъ нетхаго и новаго завёта, неканоническихъ книгъ, Іосифа Фланія и отцовъ церкви.

Ţ

L

J.

Сочиненіе отличается точнымъ и довольно обширнымъ знакомствомъ съ литературою по вопросу о книгъ пророка Даніила, здравою разностороннею критикою, простымъ и правильнымъ изложеніемъ. Въ первомъ отдѣлѣ сочиненіе имѣетъ видъ болѣе популярнаго, чѣмъ ученаго, изслѣдованія и изложено нѣсколько растянуто; но въ остальныхъ отдѣлахъ этого недостатка не замѣчается. Съ каждымъ новымъ отдѣломъ сочиненіе дѣлается все болѣе и болѣе твердымъ и основательнымъ. Впрочемъ въ отношеніи самостоятельности первые отдѣлы имѣютъ преимущество предъ послѣдними. Вообще же сочиненіе удовлетворительно".

б) о сочиненія студента Сергѣя Булатова на тему: "древнееврейскія монеты".

"Сочиненіе написано по общирному плану въ двухъ частяхъ. Первая часть сочиненія имъ́етъ цвлію представить подробную исторію и описаніе всѣхъ монетъ древнихъ евреевъ, собранныхъ и изданныхъ новѣйшими археологами и нумизматами, а также иностранныхъ монетъ, бывшихъ въ употребленіи евреевъ и упоминаемыхъ въ библіи (персидскихъ, греческихъ и римскихъ). Описаніе касается внѣшней формы монетныхъ слитковъ, фигурирующихъ на нихъ типовъ и надписей, которыя авторъ дешифрируетъ (съ древвяго шрифта на новый) и переводитъ по всѣмъ извѣстнымъ доселѣ варіантамъ.

Вторая часть излагаеть рядь общихь вопросовь, касающихся значенія монеть у древняхь евреевь вь слёдующемь порядав. Первая глава: о вачалё монеть у древнихь евреевь, нештемпелеванныхь и штемпелеванныхь. Вторая глава: объ абсолютномь вёсё древнееврейскихь денежныхь слитковь. Третья глава: сравненіе денежной системы евреевь съ девежною системою другихъ древнихъ народовъ. Четвертая глава: взаниное сопоставлевіе всёхъ древнихъ свидѣтельствъ о еврейскихъ монетахъ между собою и съ сохранившимися энземплярами монетъ. Пятая глава: классификація древнееврейскихъ монетъ, въ которой авторъ слёдуетъ Маддену (Num chron. 1866, р. 37). Шестая глава: типы древнееврейскихъ монетъ и ихъ символика. Седьмая глава: даты древнееврейскихъ монетъ. Восьмая глава: шрифтъ надписей древнееврейскихъ монетъ. Девятая глава: позднёйшая фальсифпкація древнееврейскихъ монетъ.

Этотъ многосторонній матеріалъ изложенъ у автора съ надлежащего точностію и отчетливостію. Не увлеваясь оригинальностію в остроунісмъ новъйшихъ гипотезъ о древнееврейской нумизматикъ, авторъ выбираетъ для себя наяболье въсскія и толныя положенія н NSP HEXP TOTIE удачно оріентируется въ своемъ предметв, не смотря на его трудность и незаконченность въ новъйшей наукъ. Находя явкоторые пункты недостаточно освещенными въ рувоводившихъ его изследованіяхъ, авторъ нередко пробуетъ оставлять эти руководственныя изследованія и не безъ успъха ведетъ разслёдование самостоятельно какъ въ историческомъ, такъ и въ археодогическомъ отношения. Вообше сочинение обнаруживаеть въ авторъ объщающий талантъ н накловность въ серіозному и напряжевному труду. Нѣсколько вотекидацо достоянство сочвнения только попадающеюся по мъстамъ тяжеловатостію изложевія, произшедшею отъ постоявнаго обращенія съ иностранными источниками".

Отзывы экстраординарнаго профессора Ястребова:

1) о сочинении студента Шкурса Ивана Завитаева "О староватодичествъ".

"Авторъ дълитъ свое сочиненіе на три части: въ первой части говоритъ о причинахъ, подготовившыхъ и вызвавшихъ старокатолическое движеніе, во 2 й о его цъляхъ и характеръ, въ 3-й о его ученіи и внутреннемъ устройствъ, ł

3

Į

F

1

ł

Старокатоличество одни считають чисто религіознымъ дваженіемъ, причивы котораго заключаются въ искаженія Римскою церковію иден христіанской религіи; другіе ведять въ немъ продолжение политической борьбы Германия съ папствомъ, перенессаной на церковную почву; нъконавонецъ считаютъ его следствіемъ столеновенія торые лвухъ системъ-пацальной и епископальской. Авторъ смотритъ на старокатоличество гораздо шире и объясняетъ его изъ того стремленія Германіи освободиться изъ-подъ іерар. хической зависимости отъ папства, выраженіе котораго мы видимъ еще въ реформъ Лютера и фебранизмъ. Ближайшій поводъ для старокатолическаго движенія авторъ полагаетъ. въ догматизировании учения о папской непогранимости, а цвль-въ образовани національной Германской церкви.

На первыхъ порахъ староватодичество быдо отрицавіемъ только папской непограшимости. Но такъ вакъ догпапской непогрѣшимости представляетъ матъ о собою только логическое следствіе многовековаго процесса и отрицать его значило отрицать тё начала, въ которыхъ онъ заключался, то старокатолики должны были пересмотрёть въ его догматикъ и практивъ. все католичество Спачала политание мощей, индульгенции, плату за они отвергли требоисправленіе. Затъмъ церковное управление организовано такъ, что міряне явились въ немъ не пассивными, какъ въ католичествъ, а дъйствующими лицами. Покончивъ съ управленіемъ, старокатолики обратили внимацерковнымъ ніе на поднятіе интеллектуальнаго и нравственнаго уров ня влера. Дале въ руки народа библію и возвратили ему, отнятую у него католичествомъ, евхаристическую чашу. Ввели при богослужени національный языкъ.

Переходя въ обзору старокатолической догматики, авторъ путемъ разбора ученія а) о церкви, б) объ исхожденіи Святаго Духа, в) о пресвятой Дёвё Маріи, г) о грёхахъ, добрыхъ дёлахъ и загробной жизни и наконецъ д) о таинствахъ доказыветъ, что старокатолики, поставивъ задачею провёрить католическую догнатику и возстановить чистое христіанство первыхъ девяти вёковъ, на самомъ дёлѣ не сдёлали этого, скорёе уклонившись въ протестанство, чёмъ приблизившись къ чистому вселенскому христіанству.

Авторъ смотритъ на предметъ правильно. По богатству собравнаго матріала, логическому построенію, почти безукоризненному изложенію сочиненіе его представляетъ собою солидное изслёдованіе весьма интересного и въ нашей богословской литературъ еще необслёдованнаго движенія.

2) о сочинения студента III курса Савны Поповича "Фальсификаціи, къ которымъ прибъгало папство въ интересахъ своего авторитета".

"Обзору Фальсификацій, составленныхъ въ интересахъ папскаго авторитета, авторъ предпосылаетъ нѣсколько общихъ разсужденій о равенствѣ епископовъ въ первенствующей церкви и о причинахъ, благопріятствовавшихъ возвышенію римскаго епископа, къ которымъ онъ относитъ: а) значеніе города Рима, б) терзавшія восточную церковь и почти не бывшія въ западной церкви ереси, по поводу и предмету которыхъ восточные іерархи обращались къ римскому епископу, в) политическія дъла римской имперіи въ періодъ ея разложенія, г) миссіонерская дѣятельность Рима среди язычниковъ, подъ удерами которыхъ пала римская ямперія, и наконецъ д) упроченіе свѣтской власти римскаго епископа чрезъ коронованіе французскихъ королей.

Но поелику папы сознавали, что ихъ авторитеть, усилившійся ислёдствіе этихъ благопріятныхъ историческихъ обстоятельствъ, нуждается въ "формальныхъ" основаніяхъ, то приверженцы папства начали вымышлять полложныя грамоты, акты небывалыхъ соборовь, папскіе декреты, небывалыя исторіи и т. под. Эти подлоги авторъ раздёлястъ на три разряда: а) на подлоги, какъ онъ выражается, единичные, къ которымъ онъ относитъ 1) искаженіе соборныхъ опредъленій, напр. искаженіе 6-го правила 1 го Вселенскаго Собора, 2) Constitutum Sylvestri, 3) Авты синуэзскаго Собора, 4) искажение въ сочинении св. Кипріана Кароагевскаго "о единствъ церкви", 5) Акты о цапъ III и Іерусалимскомъ епископъ Полихровів, 6) Сивств Liber pontificalis, 7) Константиново въно и 8) Дарственную грамоту Дюдовика благочестиваго; б) цвлые сборники; 1) Діовисіевъ сборвивъ, 2) Лжеисидоровскія девреталіи и 3) сборникъ Граціана; и в) фальсификаціи догматико-историческія: 1) Ооны Аквината, 2) Мельхіора Кано, 3) Толомео, 4) Баронія и 5) Бревіаріумъ.

Сочинение автора составлено на основании готовыхъ изслъдованій и представляетъ собою необщирную, но ясно, последовательно, безъ ненужныхъ отступлевій и очень хорошимъ, дълающемъ честь автору-иностранцу, языкомъ написанную компиляцію. При составленіи своего сочиненія авторъ руководился такими превосходными вещами, какъ "Le pape et le concile" Януса и "Догмать пацской непогръшимости" проф. Бъляева, что говорить въ пользу его критической разборчивости. Сочинение можетъ быть названо удовлетворительнымъ.

3) О сочинении студента III вурса Василів Стопневича "Исторія и ввроученіе квакеровъ".

"Сочиненія автора состоить пль трехъ частей: въ первой излагается исторія квакеровъ, во второй ихъ въроученіе, въ третьей исторія развитія квакерской идеи.

Авгоръ различаетъ въ исторіи квакеровъ два періода. Съ 1649 по 1689 г. квакеровъ преслъдуютъ, гонятъ, и квакеры этого времени являются ръзкими, буйными, непримиримыми сектантани. Эготь періодъ въ ихъ исторіи, какъ авторъ выражается, "героическій, характеризуемый мученичествомъ, строгою правственностію и неопредвленностію доктрины". Съ 1689 г. витинія преслъдованія прекращаются, и квакеры становятся миролюбивыми, занимаясь внутреннимъ развитіемъ и внъшнимъ распростраценісмъ секты. 19

II DOTOFOIM.

t

E

ł

,

T

ļ

T

I

L

ł

Digitized by Google

Въ цервомъ періодѣ явторъ съ особенною подробностію, остававливается на личности Фокса, основатели секты; во второмъ—на Вильямѣ Пенвѣ и особевно Вильимѣ Алленѣ, извѣстномъ своими сношеніями съ Императоромъ Александромъ Благословеннымъ.

Въроученіе квакеровъ излагается по Апологіи Барклад въ слъд. рубрикахъ: а) часть теоретическая: 1) средства или источники богопознанія, 2) паденіе и искупленіе, 3) оправданіе; б) часть церковно-практическая: 1) церковь, 2) іерархія, 3) культъ и 4) таинства; в) часть нравственно-практическая: 1) власть правительства въ дълахъ религіозныхъ и касающихся совъсти, 2) титулы, 3) привътствія, 4) роскопь въ одеждъ, 5) развлеченія, 6) клятва, 7) война и месть.

Въ развитіи кваверской идеи указываются три момента: а) до Лютера: у Кериноа, монтанистовъ, гностиковъ, среднеиъковыхъ мистиковъ, броунистовъ и пуританъ, б) въ лютеранствъ: у анабаптистовъ, Швенкфельда, Якова Бема и Шпенера: в) на почвъ самаго квакерства: у Кейта, американскихъ шекеровъ, въ спиритизмъ и, наконецъ, у духоборцевъ, хотя историческая связь ихъ съ квакерами, замъчаетъ авторъ, и не очевидна.

Весьма объемистое сочинение автора оставляеть въ читателѣ довольно ясное представление о квакерской сектѣ, особенно о ея въроучения, изученномъ по первоисточнику и взложенномъ живымъ и легкимъ языкомъ, хотя съ общимъ взглядомъ автора на эклектический характеръ этого вѣроучения согласиться нельзя. Достаточно приведено въ сочинения и историческихъ свѣдѣний о сектѣ, хотя эти свѣдѣния могли быть представлены въ болѣе стройномъ очеркъ и безъ искуственнаго раздѣления история квакеровъ на періоды героический и исторический, изъ которыхъ первый обнимаетъ у автора жизнь и дѣятельность одного только Фокса. Наконецъ, въ третьей части авторъ напрасно расширяетъ исторический генезисъ квакерской пдег: находитъ эту идею у Каринеа, монтанистовъ, пуританъ, Бема и Шпенера великая и ровно вичего не объясняющая историческая натажка. Но вообще сочиненіе автора можетъ быть признано удовлетворительнымъ".

ŝ,

2

t

ţ,

٢

ŧ

ļ

ł

4) о сочиневіи студента Ш курса Якова Шиманскаю "Исторія и вёроученіе социніанъ".

"Въ своемъ сочиненіи авторъ знакомитъ съ исторіею социніанъ (стр. 1–76) и подробно издагаетъ систему социніанскаго въроученія (стр. 77–396).

Социніанство онъ выводитъ изъ Италіи, связывая его сь антитринитаріанствомъ Миханла Сервета и Лелія Социна, изъ коихъ последнимъ оно занесено въ 1551 г. въ Польшу, ставшую съ этого времени, какъ выражается авторъ, "отечествонъ" социніанства. Къ 1560 г. социніанство одерживаеть въ Польшъ побъду надъ протестантскими, здъсь существовавшими, сектами, ссобенно кальвинизмомъ, и въ періодъ отъ времени 1579 года (годъ прибытія въ Польшу Фавста Социна) по 1630 г. достигаетъ своего наивысшаго развитія. Вслёдствіе гоненій со стороны іезуятовъ и казацкаго разгрома, разразившагося въ Польшъ при Хмъльницкомъ, социвіане должны были въ 1660 году выселиться изъ Польши. Оставивъ Польшу, они разстялись по разнымъ Европы, въ Венгріи, Трансильваніи, Силезіи, стравамъ Свверной Гермавіи, Пруссія, Голлавдіи и Авгліи, куда авторъ за нями уже не слѣдуетъ.

В вроученіе социніанъ издагается въ 6-ти главахъ: гл. 1: ученіе о христіанской религіи и ен отношеніи къ религіи ветхозавѣтной, —о религіи натуральной, —объ отношеніи разума къ отвровенію; гл. II: ученіе о существѣ Божіемъ, — о свойствахъ Божіихъ: а) вѣчности, б) неизмѣняемости, в) всемогуществѣ, г) всевѣдѣніи, д) праведности, е) единоличности; гл. III: ученіе о твореніи міра, — о твореніи, первобытномъ состояніи и паденія человѣка, — о первородномъ грѣхѣ; гл. IV: ученіе о значенія христіанства въ достиженія вѣчной жизни, —о лицѣ и природѣ Іисуса Христа, —о Духѣ 19\* Святомъ; гл. V: ученіе о церкви, о благодати Божіей въ церкви, – о евхаристіи, крещеніи, оправданіи; гл. VI: ученіе о смерти и воскресеніи, – о состояніи души по смерти твла до воскресенія. – о загробныхъ наградахъ и навазаніяхъ.

Авторъ значительно укоротилъ исторію социніанства. Всю дальнёйшую судьбу секты послё ея выселенія изъ Польши онъ сократилъ на одной страпицё своего сочиненія; между тёмъ какъ и послё этого времени она играла весьма видную историческую роль, напр. въ Голландія, гдё, соединившись съ арминіанами, социніане до половины 18 в. имѣли преобладающее вліяніе ва протестантское богословіе, и въ Англіи, гдё съ начала 18 в. образовапіе и высшія государственныя должности находились въ рукахъ социніань.

Наобороть, въ изложения социніанскаго въроученія авторъ вдается въ излищијя подробности, излагая и опровергая на ряду съ чисто-социвіанскими воззръніями общепротеставтскія, напр. представленія о церкви, іерархін, церковномъ устройствѣ и управленіи, евхаристіи, speщении и друг., которыя самъ называетъ почти буквально приближающимися въ вальвинистскимъ. Авторъ лучше бы сдвлаль, если-бы въ началь своего изложения социнанскаго ввроученія указаль, въ чемъ оно сближается сь общепротестантскою доктриною и что въ немъ есть отличительнаго и хвравтеристическаго: тогда яснве и выпуклее видна была-бы отличительная физіономія социніанства, чего пельзя сказать о сочинения въ его настоящемъ изложения. He въ пользу автора говоритъ и литературная сторона ero работы, страдающей угловатымъ и ненскуснымъ издоженіемъ.

Но авторъ понялъ систему социніанскаго въроученія правильно, изложилъ ее полно и всесторонне, провърилъ и разобралъ пунктъ за пунктомъ съ строго-православной точки зрѣнія. Почтенные размъры сочиненія говорятъ о - 293 -

трудолюбін автора, а разработка предмета на основанія исключительно иностранныхъ, преимущественно латинскихъ, источниковъ—о его ученыхъ средствахъ и самостоятельности. Съ этой стороны сочиненіе автора имбетъ свое ученое значеніе".

Отзывъ экстраордпнарнаго профессора Маркеллина Олесницкаго о кандидатскомъ сочинени студента III курса Авксентія Стадницкаю на тему: "Взглядъ на сущность зла въ ссязи съ разборомъ гипотезъ происхожденія его",

"Предпославши введение, въ которомъ говорится о значени изследуемаго предмета, авторь делить все сочинение на три части: въ первой устанавливаетъ понягіе зла, во второй объясниеть происхождение его, въ третьей содержится телеологія зла. -- Первая часть состоить изъ двухъ главъ. Первая глава посвящева принципіальнымъ разсужденіямъ о злъ съ метафпзической стороны, какъ поняти "недолженствующаго быть". Зло въ протявоположность добру, которое есть ничто иное, какъ полное согласіе наличной дъйствительности съ ел идей илп вазначеніемъ, есть нарушеніе этой гармоніц. А будучи выраженіемъ недолженствующихъ отношеній между вещами, зло есть явленіе случайное, не заключающееся въ сущности вещей, а слъд. не есть субстанція. Истинно сущимъ мы называемъ только то, что въ самомъ носить возможность, силу, начало своего бытія, и себѢ так. обр. только для себя и чрезъ себя существуетъ, --чего нельзя сказать о злё, такъ какъ оно въ своей дъйствительностя мыслится только чрезъ добро, которое подобно свъту освъщаетъ не только себя, но и свою противоположностьзло. Затвиъ следуетъ изложение метафизическихъ воззрений бл. Августина на сущность добра и зла въ связи съ противоположными воззръніями манихеизма и разборъ и критика теорій Спинозы, отрицающаго само дъйствительное различіе понятій добра и зла, Лейбница, выводящаго зло изь метафизическаго несовершенства творенія, и современной

1.

1

теорія, производящей зло, вавъ необходимое явленіе, изъ противоположностей индивидуальной жизни. Вторая глава первой части посвящева изслёдованію сущностя спеціально нравственнаго зла или грѣха. Грѣхъ съ формальной сто роны состоять, по мнввію автора, въ разрушенія правильныхъ отношеній человъка къ Богу и міру, однимъ словомъ-"грѣхъ есть беззавоніе". А съ матеріальной стороны грѣхъ состоить въ эгоизмв. Завсь разбирается теорія Шлейермахера, полагающаго вачало нрав. Зла въ чувственности, въ связи съ воззрѣвіемъ Роте и противоположнымъ-Мяллера. Во второй части сочиненія авторъ объясияеть происхожденіе зла. Нельзя объяснить происхождение его, говорить онъ, ни изъ Бога, ни дуалистически, ни изъ абсолютной необходимости. Библейское объяснение самое правдоподобное. Чтобы понять явленіє грёха анализируется психическая природа человёка, какъ богоподобная, и потому свободная. А что бы понять гръхъ, какъ свободный психическій актъ, дълается анализъ свободы, какъ творческаго принципа. Для этой же цъли выясняется первоначальное состояніе человъка, какъ состояніе невинности, но несовершенства. Наконецъ двлается разборъ мотивовъ къ такому поступку, какъ гръхъ. Въ эгомъ отногрвхъ есть, по мивнію автора, абсолютное нерашенін зуміе. — Въ третьей части сочиненія содержится телеологія зла. Объ имманентной цели зла, говорить авторъ, не можетъ быть и ръчи, а только о вившней, поскольку зло служитъ цълямъ добра. Всъ физическія п правственныя бъдствія-самонаказываніе зла,-что служить визств выраженіемъ и промышляющей любви Божіей. Мысль о нравміровомъ порядкв-единственное убъжище отъ ствевномъ мрачнаго пессимизма. Окончательная побъда добра надъ зломъ можетъ послёдовать только въ будущей жизни.

Какъ видно изъ представленнаго очерка, авторъ затронулъ всв вопросы, какіе могутъ войти въ разсужденіе зла, обстоятельно обсуждаетъ ихъ, и потому сочиненіе его прежде всего отличается полнотою содержанія, по крайвей мврв, первыя двв части. Онъ старательно собраль матеріаль для своего сочиненія и съумвлъ надлежащимъ образомъ воспользоваться имъ. Изложение легкое, логичное, вообще показываетъ умвнье автора писать. Къ недостаткамъ сочиналобно отвести по мъстамъ неопредълевность и пенія неустойчивость въ понятіяхъ, всяластвіе чего напр. не произведено строгаго разграниченія первыхъ двухъ частей сочиненія; многое изъ того, о чемъ говорится въ первой части, можетъ быть отвесево во второй, а многое изъ второй части-къ первой: слъдовало поглубже войти въ содержаніе этихъ двухъ частей и правильнёе распредёлить ихъ. Въ третьей части больше намвчаются пути къ ръшевію вопросовъ, чъмъ ръшаются вопросы; но это, впрочемъ, объясняется свойствомъ предмета этой части, каковъ телео-"oris 218".

Отзывы доцента Попова:

1) о сочинения студента Ш курса Ивана Гончаревскаю: "Ибика Тертулліапа".

"Во введении къ своему сочинению г. Гончаревский сообщаетъ свъдънія о жизни и двятельности Тертулліана, опредъляетъ церковно-научный характеръ литературной дъятельности его, двлаетъ враткія замячанія объ ученыхъ изслёдованіяхъ о Тертулліавё и определяеть задачу и плавъ своего сочинения. Задачею своего изсладования авторъ поставляеть подробное систематическое изложение вравственнаго ученія Тертулліана. Эта задача выполняется въ трехъ разсматриваемаго сочинения. Въ первой главъ главахъ авторъ опредвляетъ общую основную мысль и характеръ нравственнаго ученія Тертулліана. Основою Тер. системы тулліановой нонки служить, по мивнію автора, "мысль о христіанской святости и чистотв, или вообще о торжествъ духа надъ плотію". Это чисто христівнская идея въ своемъ развитія принида у Тертулліава нечисто христіанскій характеръ, сообщивъ такой же характеръ и всей менкъ на- 296 -

неціе Тертулліана вліянію этихъ воззрѣній объясияется психическими особенностями сего писателя и національными свойствами народа, среди котораго онъ воспитывался, а также и нѣкоторыми церковно-историческими обстоятельствами того времени.

Вь 2-й главѣ разсматривается теоретическая часть Тертулліановой нечки. Здёсь авторъ излагаеть ученіе Тертулліана о душѣ, лежащее въ основѣ теоретической нечки, а именно: ученіе о единствѣ и тѣлесности души, о связи ея съ тѣломъ и о проискожденіи души; ученіе о происхожденіи зла въ мірѣ, объ образѣ и подобіи Божіемъ въ человѣкѣ, о свободѣ воли, о грѣхѣ и послѣдствіяхъ грѣха, о благодати и ея отношенія къ человѣческой свободной волѣ, и наконецъ излагается исторія правственнаго развитія человѣчества по Тертулліану.

Въ З-й главъ издагается правтическая часть Тертуливики. Эта глава должна бы, по предположению**ліано**вой автора, состоять изъ трехъ отделовъ. "Къ первому отделу, говоритъ авторъ, мы относимъ ученіе Тертулліана о твхъпредметахъ, которые онъ находилъ вполнъ соотвътствую-Щами своему идеалу (правствен. жизни), но старался очнстить ихъ отъ всего того, что привнесли сюда психики. Ко второму отдёлу мы относимъ ученіе Тертулліана о томъ. что онъ совершенно отрицаетъ вакъ противное ого идеалу свитой, чисто духовной жизни. Наконецъ къ 3-му мы отвосимъ ученіе Тертулліана о тахъ учрежденіяхъ, воторыя онъ въ привципъ отвергаетъ, но ради самой жизни допускаеть только въ извъстной стецени". Но объщание автора изложить практическую часть Тертулліановой ненки въ трехъ отдвлахъ осталось неисполненнымъ: ибо **ABTOD** изложиль только учение Тертулліана о терпънія, составляющее, въроятно, лишь начало церваго отдъла 3-й главы разсматриваемаго сочиненія, и затъмъ онъ закончилъ свое сочиненіе выраженіемъ чувства, возникающаго "при знакомствъ какъ вообще съ твореніями Тертулліана, такъ и въ особености съ его нравственнымъ ученіемъ".

ţ

Ł

ŝ

ŧ

l

t

Разсмотрѣнное сочиненіе отличается очень хорошими литературными качествами, а его содержаніе свидѣтельствуетъ о способности автора къ учено-литературнымъ изслѣдованіямъ. Полагаемъ, что авторъ, занявшись прилежнымъ изученіемъ твореній Тертулліана, оставилъ мало времени на нацисаніе своего сочивенія; недостаткомъ времени и объясняется, повидимому, неоконченность сочиненія г. Говчаревскаго. Впрочемъ и въ пастоящемъ своемъ видѣ разсмотрѣнное сочиненіе можно назвать хорошимъ".

2) о сочинении студента III вурса Андрея Максименко: "Полемива св. Василия противъ Евномия".

"Названное сочиненіе г. Максименко, кромѣ введенія (стр. 1-8), состоять язъ двухъ честей. Первая часть (8-55 стр.) заключаеть въ себъ: 1) враткій обзоръ "состоянія ученія о св. Троицъ" вь З-мъ въкв и краткія замвчанія обь общемъ характеръ богословствовяния о томъ же предметв въ 4-мъ въкв (стр. 8-15); 2) объяснение происхожде нія аріанства и его отвошенія въ ересямъ прежнихъ въковъ (16-17 стр.); 3) враткое изложение Ариева учения и замѣчанія о судьбѣ его послѣ викейскаго собора (стр. 17-22); 4) біографію и изложеніе ученія Аэтія и его ученика Еввомія (22-55). Во второй части излагается полемика св. Василія противъ Евномія: 1) о непостижимости существа Божія; 2) о Богв Огцъ; 3) о Сынъ Божіемъ и 4) о Духъ Святомъ (56-136). Затвиъ авторъ издагаетъ учевіе св. Василія о взаимпомъ отношеніи лицъ св. Троицы (стр. 136-145) и заванчиваетъ свое сочинение характеристикою богословствованія св. Василія и его полемики противъ Евномія (стр. 145-153).

Авторъ составилъ свое сочинение по первоисточникамъ – по историческимъ сочинениямъ Сократа, Созомена, Феодорита, Филосторгия, Епифания, Руфина, по сочинениямъ Автия и Евиомия, по творениямъ св. Василия Великаго и и другихъ церковныхъ писателей. Прилежное изучение первоисточниковъ, довольно хорошее распредълсние и изложение собраннаго материала и уяснение, въ достаточной степени, предмета сочинения дълаютъ изслъдование г. Максименко вообще удовлетворительнымъ.

Но, признавая разсматриваемое сочинение вообще удовдетворятельнымъ по содержанію и издоженію, мы укажемъ и тв недостатки его, отсутстве которыхъ въ значительном степени возвысило бы достоинство труда г. Максименко. Слабую сторону введенія и характеристики богословствованія о св. Тронцѣ въ 4-мъ въкѣ составляеть то, что авторъ не подкравляетъ своихъ сужденій и утвержденій ссылками на факты, источники и пособія. По этому трудно судить о томъ, составляють ли накоторыя сужденія и утвержденія автора плодъ его собственнаго домышленія или же они заимствованы изъ какихъ либо источниковъ; равно трудво судить и о достоинствъ этихъ суждевій, не зная навърно, на какихъ собственно данныхъ они обоснованы. Находимъ сдабымъ и краткій обзоръ состоянія учеція о св. Трояцв въ З-мъ ввкв. Высказанныя въ этомъ обзорв сужденія автора объ учевіи церковныхъ писателей о св. Троицъ. не подкръпляемыя какими либо доказательствами, не внушають въ себъ довърія тъмъ болъс, что не отличаются ни ясностію, ни послёдовательностію. На 8-й стр. авторъ говорить: "всю церковные писатели единомасно учили, что лица св. Троицы, имвя одно божеское существо и будучи равны между собою по достоянству, въ тоже время инвють отдельное одно отъ другаго личное бытіе". На 9-й страницъ авторъ снова подтверждаетъ единогласность отеческаго ученія объ одинаковомъ божескомъ достопнствв всвхъ трехъ лицъ и самостоятельности и отдельномъ быти каждаго изъ нихъ и

ор. На десятой же страницъ авторъ уже отрицаетъ единогласность учевія церковныхъ писателей о св. Троицъ и совершенно бездоказательно и голословно говоритъ даже, что нъкоторые греческіе церковныя писатели "не ръшались утверждать полное единосущее божескихъ лицъ, что бы не впасть въ савеліанство"... А на 12-й стр. авторъ отрицаеть свое вышеприведенное суждение, говоря, что въ учения церковныхъ писателей о взаимномъ отношени греческихъ божесвихъ "выдерживалось понятіе о сдиной для всюхъ лицъ mpexz лицъ Божественной сущности". Вообще разсматриваемая часть сочиненія г. Максименко, неудовлетворительная сама по себѣ, является совершевно излишнею: автору слѣдовало бы ограничиться выясненіемъ отношенія евномілнства въ ученію Арія, не разыскивая слёдовъ перваго въ отдаленномъ прошедшемъ. Наконецъ, въ сочинения Максименко усматриваемъ еще два слабыя качества: недостатокъ должнаго вритическаго отношенія къ свидбтельствамъ церков. историковъ, а особенно къ показаніямъ невсегда безпристрастнаго и надежнаго аріанскаго историка Филосторгія, встръчающіяся неясныя и изръдка и неточныя выраженія въ лятературномъ отношеніц".

3) о сочинения студенть Ш курса Михаила Одноралова "Содержаніе и характерь противо-евноміанской полемики св. Григорія Нисскаго".

"Въ первой статьъ (стр. 1-12) названнаго сочиненія, которую авторъ именуегъ "введеніемъ", говорится о состояніи и характеръ духовнаго просвъщанія въ 4-мъ въкъ. Эта статья могла бы быть (въ нъкоторомъ отношенія) введеніемъ къ изслъдованію противо-аріанской полемики 4-го въка вообще; но къ предмету разсматриваемаго сочиненія она не имъетъ непосредственнаго отношенія и потому должна быть признана совершенно неумъстною въ сочиненія г. Одворадова.

Во второй статьъ (стр. 12-30) авторъ говоритъ о происхождевии аріанства (12-18) и сущности ученія Арія

Į

1

I

1

(19-22), о раздъленіи аріанства на разныя отрасли и о главныхъ представителяхъ авомеевъ - Аэтіъ и Евноміф (22-28), кратко характериауетъ противо-евноміанскую полемику св. Василія Великаго и св. Григорія Нисскаго (29-30). Въ этой статьъ является излишнимъ трактатъ о происхожденія аріанства (стр. 12-18), какъ не имъющей прямаго отношенія къ предмету сочиненія.

Третья глава (стр. 31-34) имветь слёдующее надиисаніе: "Основанія и принциом аріанства". Забсь указывается иринципіальное отличіе евноміанства отъ ученія Арія в дълается замфчаніе о томъ, что Евномій издагалъ свое учение въ своихъ сочиненияхъ, опровергнутыхъ нъкоторыми церковными писателями и въ томъ числѣ св. Григоріемъ. Эта враткая статья не имъетъ, по нашему мявейю, права ва саностоятельное существование въ разсматриваемомъ сочинении. Обозначение основныго положения учения Арія слёдовало бы сдёлать на тёхъ страницахъ, на которыхъ говорится о сущности врівнства (19-22), а для обозначевія основнаго положенія Евноміевой системы подходящимъ мвстемъ должна сужить 4-я глава (стр. 34-42), въ воторой довольно основательно изложены "главныя положения евноміанства"; зам'ячаліе же о противо-евноміанскихъ полемистахъ не было нужды отдълять отъ подобнаго же рода замвчаній на стр. 29, 30, 42, 43, 49.

Глава 5-я (стр. 42—44), сообщающая біографическія свёдёнія о св. Григорів Нисскомъ, и гл. 6-я (стр. 44--47), представляющая характеристику богословствованія св. Григорія, также неимёютъ права на самостоятельное положеніе въ разсматриваемомъ сочиненія, по неприспособленности ихъ къ предмету сочиненія.—Вь 7-й главё (стр. 47—48) авторъ говоритъ о свойствахъ и методё противо-евноміанской полемики св. Григорія и указываетъ сочиненія его, въ которыхъ опровергается евноміанство. Съ 49 страницы авторъ приступаетъ къ изложенію содержанія полемики св. Григорія. Этому изложенію предпосылается 8 я глава (стр. i

49—52) въ качествъ "вступленія", въ которомъ указывается поводъ, вызвавшій св. Григорія на полемику съ Евноміемъ и снова дълнются замѣчанія о полемическомъ методѣ названнаго св. отца. Очевидно, что 7 и 8 главы заключаютъ въ себѣ однородный матеріалъ. Къ содержанію этихъ главъ имѣетъ непосредственное отношеніе сказавное авторомъ о противо-евноміанской полемикъ св. Григорія въ главѣ 2-й (стр. 29, 30) и въ 3-й (стр. 33, 34). Автору слѣдовало бы все, сказанное имъ въ 7 и 8 г.г., а также и на страницахъ 29, 30, 33, 34, соединить въ одну главу, включивъ въ нее 5 и 6 главы, разумѣется съ опущеніемъ матеріала, не имѣющаго прямаго отношенія къ предмету сочиненія. Эта глава, по падлежащей обработкѣ ся, была бы самымъ естественнымъ введеніемъ къ разсматриваемому сочиненію или же первою частію его.

Глава 9-я (стр. 52-53) имветь слядующее надписавие: "основания вяры по св. Григорию Нисскому", Эга глава есть ничто иное, какъ краткая выписка изъ сочинения св. Григория противъ Евномия (2 кв. 1 гл.), не снабженная со стороны автора какими либо объяснениями относительно цвли и значения ея въ разсматриваемомъ сочинения. По нашему мивнию, 9-я глава могла бы имвть существенное значение тольно въ томъ случав, если бы въ ней были обозначены всв основы, на воторыхъ построена противо-евноміанская полемика св. Григорія, выяснено было значение ихъ и показано было примвненіе ихъ въ названной полемикѣ; въ настоящемъ же своемъ видв 9 я глава не имветъ никакого значенія.

Десятан глава (стр. 53—55) заключаеть вь себв "взглядъ св. Григорія на характеръ евноміанства". Вь 11-й главъ (стр. 55—60) изложено "опроверженіе евноміанск. взгляда на лица св. Троицы"; въ 12 й главъ—"опроверженіе ученія Евномія о постижимости существа Божіл" (60—73), въ 13 гл. (73—94)—"опроверженіе евноміанскаго ученія о Богъ Огцъ"; въ 14 гл. (94—104), 15 гл. (104—121), 16 гл. (121—143) и 17 гл. (143--162) изложено опроверженіе ученія Евномія о Сынѣ Божіемъ. Вь 18 главѣ изложено "опроверженіе евноміан. ученія о св. Духѣ (162--188). Въ поименованныхъ главахъ (10--18) содержаніе протяво-евноміанск. полемики св. Григорія изложено съ достаточною полнотою, а распорядокъ главъ внолнѣ соотвѣтствуетъ характеру содержащейся въ нихъ матеріи.

Въ 19-й главѣ (стр. 188–206) авторъ высказываетъ свой "общій взглядъ на содержаніе полемики св. Григорія и характеръ ея". Здѣсь обсуждаются и оцѣниваются свойства полемики св. Григорія съ внѣшней и внутренней ея стороны въ сравненія съ свойствами противо-церковной полемики Евномія.

На основании представленнаго обозрания содержания и построенія сочиненія г. Однорадова приходниъ въ слёдующему заключенію. Въ сочивеніи Одноралова не формулизадача изследованія, не обозначень опредерована SCHO левно плавъ исполненія ся и не выяснены въ достаточной степени соотношение и связь въкоторыхъ частей его. Отсутствіе точнаго опредбленія задачи и границъ изслёдованія было причиною того, что въ разсмотрвиномъ сочинении встрвчаются статьи или не относящіяся непосредственно къ предмету изслёдованія, или мало приспособленныя къ нему пли же ве полныя по содержанію. Нѣкоторое излишество матеріяла или неполнота его и цъкій безпорядокъ въ расположении его встричаются только на первыхъ 53-хъ страницахъ; съ этой же страницы и до конца сочивения распорядокъ статей можно признать удовлетворительнымъ. Содержаніе полемики св. Григорія передано съ достаточною полнотою и върно изъясневъ характеръ ся. Сь литературной сторовы сочинение почти безукоризнено; серіозныя різчь вполий соотвётствуетъ предмету изслёдованія. Такъ какъ указанныя добрыя качества разсмотръннаго сочиненія въ значительной степени покрываеть недостатки его, имъющіе, главнымъ образомъ, формальный характеръ и простираюиціеся на первыя 53 страницы, то полагаемъ, что сочиненіе г. Одноралова можетъ быть признано удовлетворительнымъ".

f

3

1

١

١

4) о сочинении студента Ш курса Антона Тимовеева: "Догматическій элементъ противо-аріанской полемики св. Аванасія".

"Авторъ предпосылаетъ своему сочинению введение, въ которомъ онъ объясняетъ характеръ и сущеость аріанскихъ споровъ, показываетъ отношение литературно-полемеческой двятельности св. Аванасія къ еретическому ученію аріанъ и опредвляетъ задачу и предметъ своего сочиненія. "Наша задача, говоритъ авторъ, изложить догматическій элементь противо-аріанской полемики, -- не самый, слёдовательно, процессъ полемиям, а только, такъ сказать, продукть ся, -- и указать его значение въ историческомъ ходъ постепеннаго раскрытія и уясненія христіанскихъ догматовъ по отношению въ христіанскому сознанію". А такъ RARD ученіе о св. Троицъ является главнымъ и господствующимъ элементомъ противо-аріанской полемики св. Аеанасія; то, говорить авторъ, учепіе св. Аеанасія о Троицъ должно составить главный предметъ и нашего изслёдованія". Ученіє св. Асанасія о Троицъ авторъ излагастъ въ двухъ частяхъ своего сочинения. Первая часть заключаетъ въ себъ ученіе св. Аванасія , о св. Троицъ самой въ себъ"; частиве: учение св. Асанасия 1) о первой Ипостаси св. Троицы-Богѣ Отцѣ, 2) о Сынѣ Божіемъ и 3) о св. Духв. Во второй части излагается учевіе св. Аванасія объ откровении тріипостаснаго Божества въ міръ и воплощени Сына Божія: "ибо, говорить авторь, въ учени объ отвровения трипостаснаго Божества въ міръ... необходимо должно войти ученіе св. Асанасія о воплощенія слова, направленное къ опроверженію матнія аріанъ, что природа сына тварна и измъняема, ---мнънія, основывающагося на смъшени соединенныхъ въ Христъ естествъ божескаго и челов вческаго". Въ заключени своего сочинения г. Тимо-Феевъ дълаетъ попытку "хогя вкратцъ указать значение (догматич. учевія св. Аванасія) въ историческомъ ходъ постепевнаго раскрытія и уясненія въ сознаніи върующихъ откровеннаго ученія".

"Сочинение г. Тимовеева носить на себъ слъды не всегда одинаково тщательной обработки его съ внъщней стороны и внутревней. Нъкоторая необработанность разсматриваемаго сочинения свидетельствуется твив, что въ немъ встрачаются по мистамъ нескладныя выраженія и невсегда правильное и желательное употребление никоторыхъ словъ н замъчаются изръдка сужденія недостаточно провъренныя или соображенныя съ матеріаломъ, которымъ располагаетъ авгоръ. Впрочемъ, указанные недостатки сочинения г. Тимоееева немногочисленны и въ достаточной мъръ покрываются достоинствами его труда. Прилежное изучение сочнненій св. Аеанасія дало возможность автору извлечь изъ нихъ обильный догматическій матеріаль противо-аріанской полемпки, а удачнымъ обозначеніемъ предмета сочиненія (ученія о Троицѣ) обезпечена была удовлетворительная систепатизація сложнаго матеріала. Старательно обозначены основныя положенія и термины аріанскаго ученія; не безъ успъха изъяснены изкоторыя выраженія св. Аванисія, пеправильно толкуемыя протестантскими богословами и католическими; предметъ сочпленія прилежно изученъ и изложенъ съ достаточною полнотою. Вообще сочинение г. Тимоееева можно признать удовлетворительнымъ".

Отзывы приватъ-доцента Ө. Орватского:

а) о сочиневіи студента III курса Академія Константина Левитскаю на тему: "Критическій разборъ пессимизма съ христіанской точки зрвнія".

"Сочиненіе г. Левитскаго состоить изъ четырехъ отдѣдовъ. Въ первомъ говоригся о метафизическихъ первопринципахъ Шопенгауера и Гартманна, о Волъ и Безсознательномъ въ самихъ въ себъ, во второмъ—о проявленіи этихъ первопринциповъ въ формахъ ковечнаго индивидуальнаго бытія (или "о твореніи міра", по выраженію автора), въ третьемъ объ историческомъ ризвитіи человъчества въ трехъ періодахъ-древнемъ или "предуготовительномъ", христіанскомъ вли "переходномъ" и въ "періодъ возрожденія"; наконець въ четвертомъ отдёль дблаются нёкоторыя критическія замвчанія.

свазать, чтобы философія Нельзя пессимизма была изложена авторомъ удачно. Главный недостатовъ состоитъ въ томъ, что авторъ не разграничиваетъ основныхъ положеній философіи Шопенгауера отъ Гартмановыхъ, слёдствіемъ чего явилась неопредвленность, спутанность, особенно бросающанся въ глаза въ первомъ отдълв. Нелостаточно также обращено внимание на нравственныя положенія пессимизма, а между твмъ для характеристики его важны.-Что васается они наиболте критическихъ замъчавій автора. то они ограничиваются указаніемъ: а) на невозможность удовлетворительнаго объзсненія происхожденія міра изъ безличныхъ первопринциповъ бытія, каковы Воля Шопенгауера и Безсознательное Гартмана, б) на односторонность взгляда на міръ, какъ на бытіе, исполненное зла, при чемъ дълается попытка объяснить телеологическое значеніе зла, и в) на неправильное пониманіе Гартмацомъ хрипереходной ступени въ развитіи стіанства. вакъ только челов'ячества. Но и эти немногія замѣчанія не сильны и недостаточно обоснованы, а индъ и неправильны; такъ напр. по поводу Гартманова понятія о христіанствѣ авторъ между прочимъ говоритъ слъдующее: "все, что Гартманъ въ христіанствъ признаетъ внъшнимъ, чудеснымъ, непонятнымъ, все это есть результать сознательнаго и разумнаю мышления; все же то, что онъ называетъ субъективнымъ, внутреннимъ, непосредственнымъ, духовнымъ, это-продуктъ мистичесваго или, пожалуй, автономнаго отношенія (?) человъка" (стр. 80-81). Оставляетъ желать лучшаго в внъшняя сторона сочиненія. Построеніе рѣчи неправильное, напоминающее построеніе ръчи англійской; при этомъ замъчается 20

Протокоды.

Ľ

Ľ

I

1

Ł

٢

ľ

- 305 -

у автора еще слишкомъ большое пристрастіе въ запятымъ, тавъ что ими отдёляются даже такіе слова, какъ "пока", "отсюда", "наконецъ", "въ особенвости" и т. п. Впрочемъ всё указанные внутренніе и внёшніе недостатки сочиненія въ нёкоторой степени искупаются трудностію его предмета и значительнымъ количествомъ труда, какое авторъ долженъ былъ употребить на знакомство съ сочиненіями Гартмана и Шопенгаусра".

б) о сочинени студента III курса Виктора Лотоцказо на тему: "Ученіе Фихте (младшаго) о безсмертія человізческой души".

"Изложенію ученія Фихте о безсмертія человѣческой души авторъ предпосыдаетъ общирное введеніе, въ которомъ старается выяснить общее направление міросозерцанія Фихте и въ частвости ту точку зрввія, съ какой онъ смотрвль на душу человъческую. Самое изложение Фихтева учения о безсмертія сдълано авторомъ въ двухъ частяхъ. Въ первой говорится о душів, какъ реальномъ духовномъ принципъ. организующемъ твло, и сообщаются тв выводы, какіе необходимо слёдують отсюда относительно неуничтожимости ся послѣ тѣлесной смерти. а во второй излаглется взгляль на душу, какъ исниусъ (продуктивный и рецептивный, и на посюстороннюю исторію человівческой жизни, получающую для насъ разумный смыслъ только подъ предположеніемъ жизни будущей, въ которой должно последовать полное осуществление всего назначения человъческаго, не достигаемое въ настоящей жизни.

Къ труду своему г. Лотоцкій отнесся добросов'єтно. Видно, что онъ внимательно проштудироваль всё главн'я шія сочиненія Фихте, и изложиль ученіе его о безсмертія, вообще говоря, точно и посл'ёдовательно—чистымъ, правильнымъ языкомъ. Но еще более вынграль бы трудъ автора, если бы по м'єстамъ не встр'ёчались въ немъ невужныя повторенія и покороче были изложены второстепенныя мысли, и если бы наконецъ сдъланы были хотя краткія критическія замёчанія, въ которыхъ Филтево ученіе о безсмертіи несомнённо нуждается въ нёкоторыхъ своихъ пунктахъ<sup>с</sup>.

ł

1

Ł

£

ł

ſ

ł

ţ

1

t

В) Церковно-историческаго Отдёленія отъ 11 іюня: "Отдёленіе въ засёданіяхъ 7 и 11 іюня разсматривало сочиненія студентовъ III курса церковно-историческаго отдёленія и, принямая во вниманіе подробные, прилагаемые при семъ, отзывы объ этихъ сочиненіяхъ, признало удовлетворительными для степени кандидата сочиненія двадцатичетырехъ студентовъ, по относительному достоинству, въ слёдующемъ порядкѣ:

1. Аванасія Булгькова: "Очерки исторія методизма";

2. А. Зеленецкаго: "Положеніе римско-католической iepapxiu подъ русскимъ императорскимъ правительствомъ";

3. П. Викуле: "Кіевскіе митрополиты, какъ благотворители и покровители Кіевской Академіи";

4. С. Абесалова: "Исторія Грузін и Грузинской церкви въ X-XV в. в.";

5. М. Немоловскаго: "Анаеематствованія политическихъ преступниковъ и узурпаторовъ въ Византіи и на Руси";

6. Вл. Неклепаева: "Общежительные братья (fratres vitae communis<sup>a</sup>);

7. Гр. Сербинова: "Крестовые походы въ ближайшихъ и отдаленивишихъ послёдствіяхъ въ отношеніи къ нашему отечеству";

8. Е. Съцинскаго: "Славяно-русская языческая и двоевърная эсхатологія";

9. М. Едлинскаго: "Анатолій Мартыновскій архіепископъ Могилевскій и его литературные труды";

10. Нив. Махатадзе: "Сватвйшій Синодъ въ его отно-

20\*

шеніи въ правительствующему Сенату въ первые годы своего существованія (1721—1730 г. г.)";

11. А. Пекарскаго: "Филаретъ Гумилевскій, архіепископъ Червиговскій, и его церковно историческіе труды";

12. Е. Скабаллановича: "Едесская церковь отъ ся основанія до монофизитской борьбы";

13. Н. Славина: "Разборъ провктовъ относительно духовенства и церкви, высказанныхъ въ Екатерининское время преимущественно въ коммиссіи для составленія уложевія";

14. И. Балевича: "Ісаннъ Вишенскій и его неизданныя сочиненія";

15. И. Павловича: "Исторія русскаго раскола отъ начала утвержденія единовѣрія до учреждевія Бѣлокривицкой іерархіи";

16. Н. Будзиловича: "Кіевская митрополія съ 1657 по 1685 г.";

17. Ив. Стрвиьбицкаго: "Уніатскіе Соборы съ 1596 по 1720 г.";

18. А. Макаревича: "Очеркъ исторіи Кіево-Михайловскаго монастыри";

19. А. Италинскаго: "Постриженіе, какъ средство политической смерти въ Византіи и на Руси";

20. А. Сѣлецкаго: "Острожская типографія и ея изданія";

21. М. Шаравскаго: "Виленская језунтская Академія";

22. К. Өеодоровскаго: "Церковные Соборы въ Россіи до учрежденія Св. Синода";

23. Л. Концевича: "Юродивые святые и несвятые въ Византіи, на Западв и Руси";

24. В. Палецкаго: "Вольтеръ и его вліяніе на русскую литературу и жизнь".

Неудовлетворительными для степени вандидата Отдъленіе признало сочиненія студентовъ:

25. В. Георгіевскаго: "Антицерковныя секты въ Византіи и на Руси (павликіане, богомилы, стригольники, молокане и штундисты) и ихъ взглядъ на іерархію";

Digitized by Google

26. М. Михалевича: "Литературная полемика между православными и латино-уніятами, возникшая по поводу возстановленія іерусалимскимъ патріархомъ Өеофаномъ южнорусской православной іерархія".

Ē

Ł

I

F

А студентъ Ив. Маховъ не представилъ сочинения".

Отзывы заслуженнаго ординарнаго профессора Малышевскаго:

1) О сочинении студента Спирод. Абесалова: "Исторія Грузіи и Грузинской Церкви въ Х—ХУ в.".

"Въ началъ сочиненія обозръваются источники исторіи Грузіи и Грузинской церкви и приводится довольно длинный перечень изданій, сочиненій и статей по этой исторія на язывахъ грузинскомъ и русскомъ, въ томъ числъ и твхъ, кокорые служать особенно для исторіи Грузіи и Грузинской церкви Х-ХУ в., составляющей предметь сочиненія. Затёмъ, прежде чъмъ перейти къ этому предмету, авторъ представляетъ краткій (на 30 страницахъ) очеркъ Грузіи отъ древнъйшихь времень до Х в., очервъ не особенно пужный, такъ что онъ могъ быть еще короче. Впрочемъ этотъ очеркъ хорошо подготовляеть автора и читателя къ предмету сочивения.т. е. въ тому пріоду въ исторіи Грузіи и Грузинской церкви, начинается въ концъ Х в. чрезъ соединение Каркоторый царства съ Абхазскимъ съ вступленіемъ на талинскаго Багрота Ш и ованчивается съ новымъ раздробпрестолъ Грузіи на два царства и нѣсколько княжествъ въ леніемъ послъднихъ десатилътіяхъ XV в. Періодъ этотъ распадается на два частные, а именно: первый съ 985 по 1212 г., когда объединенная Грузія образуеть независимое и сильное царство, второй съ 1212 по 1469 или далбе, вогда царство это начинаетъ склоняться къ упадку подъ давленіемъ вившнихъ враговъ и внутреннихъ нестроеній. Отсюда и двв части сочиненія.

Часть І. Періодъ возрожденія и славы. Исторія Грузія и Грузинской церкви за этотъ періодъ обозръвается въ порядкъ царствованій грузинскихъ царей и царицъ, какъ то: 1) Багротъ Ш (985-1015 г.), 2) Георгій I (1015-1027), 3) Багроть IV (1027-1072), 4) Георгій П (1072-1089), 5) дарствованіе Давида III (1089—1126), 6) смерть Давида III и памятники его благочестія и человѣколюбів. Состояніе Грузинской церкви при царъ Давидъ. Состояніе Грузіи по смерти Давида Ш. 7) Царствовавіе Димитрія I (1126—1156), Давида V и Георгія III (1157—1184). 8) Царствовавіе Тамары (1184— 1212). 9) Посявдніе годы царствованія Тамары. Состояніе Грузія и Грузинской церкви въ царствованіе Тамары. Часть II. Періодъ упадка. 1) Георгій IV Лата (1212—1223); царствованіе Русудани (1223-1247) и преемниковъ ся подъ властію монголовъ (1247—1318), 3) Георгій Блистательный (1318—1346); 4) царствовавие Давида (1346---1360) и Багрота У (1360—1395), преемниковъ Георгія VI; 5) событія по смерти Багрота V до раздълевія Грузіи на три царства и пять независимыхъ внажествъ (1395-1469).

частяхъ и въ главахъ частей сочинения, Въ объяхъ сообразно съ характеромъ источниковъ, говорится сперва. а большею частію и пространийе-о политическихъ дёлахъ Грузіи и уже потомъ о церковныхъ, какъ то: о дълахъ благочестія Грузинскихъ государей, строенія и украшенія ими церквей и монастырей, о церковныхъ соборахъ и законахъ и друг. мърахъ въ благоустройству церкви, о подвижнивахъ и страдальцахъ за вбру, о духовномъ просвъщенія, школахъ, книжности и книжныхъ людяхъ, о религіозво-правственномъ состоянія народа, а также о разныхъ отношеніяхъ Грузія и ся церкви къ Царьграду, Ісрусалиму, Аеону, Риму и т. под. Къ сожалёнію, автору не удалось собрать новыхъ свъдъній по исторіи Грузинской іерархія даннаго періода, самыхъ даже католикосовъ ся. Только о весьма не многихъ изъ нихъ передаетъ онъ и то краткія свъдънія, касательно другяхъ ограничивается почтя простымъ перечнемъ именъ ихъ, высказывая впрочемъ надежду на пополненіе свёденій о нахъ при дальнёйшихъ изслёдованіяхъ историческихъ памятниковъ Грузіи, все еще мадо ÷

ŀ

1

1

ţ

1

I

изслёдованныхъ. Какъ Грузинъ родомъ, авторъ съ понятнымъ увлеченіемъ говоритъ о временахъ могущества, процевтанія и славы Грузіи и съ понятною скорбію о временахъ страшныхъ разореній ея и страданій во время нашествій монголовъ Чингискана и Тамерлана, также вторженій Персовъ и Турокъ, и следовавшихъ за такими несчастіями временахъ политическаго упадка и нравственнаго разслабленія Грузинскаго народа. Долго охраняемый мудростію и мужествомъ своихъ царей и царицъ, изъ коихъ особенно знаменитая Тамара, наконецъ самою припрославилась родою страны. Грузинскій народъ наиболѣе твердую силу своей напіональной самобытности находиль въ своей въръ. которой пребываль втрень, не смотря на покушения оть еретиковъ, мусульманъ и датинявъ, и которая осталась лучшимъ достояніемъ для большой части Грузинскаго народа и послѣ того, какъ онъ надломился подъ тяжестію судебъ. Отмъчая случая сношений Грузия съ древнею Россиею, авторъ съ отраднымъ чувствомъ говоритъ о послёднемъ соединения Грузии съ единовърною Россиею, принявшею ее покровительство и власть, какъ непобъдимаго подъ свое вояна Христова и вървиго сына отечества, и о послъдней судьбъ Грузинской церкви, прильнувшей, какъ къ сестръ, къ груди Русской перкви.

Авторъ очень усердво трудился надъ обработкою своего сочиненія, прилежно изучалъ источники и собиралъ матеріалы для исторіи Грузіи и Грузинской церкви. Мъстами даетъ онъ необходимыя поясневія (хотя и недовольно обстоятельныя) о своихъ источникахъ на Грузинскомъ языкъ, какъ напр. о Грузинскихъ хроникахъ въ сборникъ, подъ общимъ названіемъ "Картлисъ Цховреба (Исторія Грузіи), о грузинскихъ церковныхъ гуджарахъ и т. под. Есть опыты критической провърки и оцънки извъстій, сообщаемыхъ разными источниками, а также миъній другихъ изслъдователей, хотя впрочемъ трудами ихъ довольно пользовался авторъ. Сочиненіе—содержательное и читается съ интересомъ. Планъ его простой и отчетливый. Сужденія автора вообще оснонательны и правильны. Характеристики болёе извёстныхъ лицъ и событій достаточно выразительны. Указанвая выше скудость свёденій по исторіи Грузинской церковной іерархія составляетъ главный недостатокъ сочиненія, извиняемый, можетъ быть, свойствомъ источниковъ Грузинской исторіи. Языкъ въ сочиненіи правильный, изложеніе вообще плавное, живое, мёстами одушевленное. Для степени вандидата сочиненіе вполнѣ удовлетворительно".

2) О сочиненія студента Н. Будзиловича "Кіевская митрополія съ 1657 до 1685 года".

"Обзоръ состоянія Кіевской митрополія въ 28-мильтіе съ 1657 по 1685 г. предваряется въ сочинения описаниемъ смутнаго состоянія Малороссія за это время, отражавшагоси и на церковныхъ дълахъ ел, особенно на дълахъ митрополія. Терпя отъ внъшняхъ враговъ и союзниковъ, отъ цодяковъ, татарь и даже мосвентянь. Малороссія страдала и отъ внутреннихъ смутъ какъ возникавшихъ изъ борьбы партій политическихъ-московской, польской и татаро-турецкой, такъ и лычныхъ между гетманами, искателями гетманства и ихъ сторонниками. Стоя во главъ южно-русской церкви, Кіевская митрополія призвана была, по взгляду автора, сосредоточивать свои заботы болве на умиротворенія страны, упорядоченія политическаго положенія ея, чвив на двлахъ внутренней жизни церкви. Такъ и двйствуютъ въ это время Кіевскіе митрополиты и другіе представители іерархіи и высшаго духовенства. Въ связи съ такимъ состояніемъ митрополіи и общимъ направленіемъ двятельности митрополитовъ обозвачается еще то общее явление, что Киевские митрополиты и другіе іерархи и церковныя власти θτογο времени большею частію предпочитали политическую зависимость Украины отъ другихъ государствъ зависимости ен отъ Москвы и церковную зависимость отъ Константивопольскаго датріарха зависямостя отъ патріарха Московскаго. Послёднее справедливёе перваго в, какъ таковое, достаточно выяснено сочинителемъ изъ условій исторической жизни южной и юго-западной Россіи и ея церкви прежняго и настоящаго времени, между воторыми главньйшимъ было--давняя привычка къ власти Константивопольскаго патріарха, служившей для южно-русской церкви какъ бы знаменемъ ея православія и оставлявшей много простора помъстному самоуправленію ея.

Ľ

٢

1

۵

٤

i

£

ł.

ŧ

Съ такимъ общимъ взглядомъ на состояние Киевской митрополіи въ послёдній смутный періодъ отдёльнаго существованія ся авторъ переходить къ частній шему изображенію состоянія въ слёд. главахъ. Въ первой главё изображаются событія, послёдовавшія за кончиною въ одинъ и тотъ же 1657 годъ сперва м. Сильвестра Коссова, потомъ Богдана Хмёльвицкаго, и далёе во время перваго митрополита этого смутнаго церіода Діонисія Балабана (+ 1663 г.) стороннива польско-козацкой партіи и мъстоблюстительства мятр. каеедры сперва Лазаря Барановича, принявшаго это звавіе еще при Богдань Хмьльницкомъ и потомъ Мееодія Мстиславскаго, избранника Московской стороны. Во en. второй главъ обстоятельные говорить о Мезодів, какъ мвстоблюститель, и о событіяхь въ Кіевь на львой сторонъ Украины до окончавія мъстоблюстительства Меводія въ 1668-9 г. Въ третьей о мъстоблюстительствъ Дазари Барановича (1669-1684 г.) и событіяхъ на той-же сторонъ Украины. Въ четвертой-ом. м. Іосифъ Нелюбовичъ Тукальскомъ (1663-1675 г.) и Антонів Винницкомъ, имвишемъ власть на правой сторовъ Украины, и представляемыхъ (хотя и не совстмъ върно) сторонниками турецко-казацкой и польской сторонъ. Болйе важнымъ представляется значеніе Тукальскаго, твердо преданнаго православію и страдальца за него. Пятая глава, начинаясь харавтеристикой событій въ правобережной Украинь по кончинь Тукальскаго, унесшаго съ собой въ могилу послъдніе проблески церковнаго порядка и власти въ этой стравъ, говоритъ о попыткахъ со стороны Польши и уніятовъ къ подавленію правослевія н о попытвахъ Дьвовскаго православнаго, но уже нак. наго къ уніи епископа Іосифа Шумлянскаго къ захв Кіевской матрополіи, что все, съ рядомъ предшеству ющі смутъ, приводатъ лучшихъ представителей общества церкви къ мысли о присоединении Кіевской митрополіи Московскому патріаршеству. Плодомъ этого было избј ніе въ Кіевъ и поставленіе въ Москвъ въ 1685 г. на Кіє скую митрополію епископа Гедеона Святополка князи Че вертинскаго и подчиненіе митрополіи Московскому патрі арху, утвержденное хотя и нелегко достигнутымъ согла сіемъ на то Константинопольскаго патріарха въ 1686—9 1

Излагая въ такомъ порядяв исторію Кіевской митро полія въ послёдній смутный періодъ ея или періодъ Украин ской "Ручны", авторъ не опускаетъ сообщать біографическія свёденія о самихъ митрополитахъ и важиййшихъ дёлахъ собственно церковной дёятельности. Въ видё прибавленія къ обзору, авторъ въ заключеніи его предлагаетъ краткія замёчанія о состояніи просвёщенія въ южной Руси за это время и главнёйшихъ представителяхъ его, какъ Лазарь Барановичъ, Голятовскій, Гизель, знаменитый Димитрій Туптало и др., не опустивъ сказать о Адамъ Зерникавъ, принявшемъ православіе при Лазаръ Барановичъ.

Не претендуя на новость и оригинальность въ изслёдованія, авторъ тёмъ внимательнёе пользуется общедоступпыми источниками и пособіями для своего сочивенія, судить о лицахъ и событіяхъ вообще вёрно, излагаетъ отчетливо и послёдовательно. Въ передаваемыхъ имъ біографическихъ свёденіяхъ о митрополитахъ есть, впрочемъ не особенно важные, пропуски (о Діонисіѣ Балабанѣ и Тукальскомъ), встрёчаются и не совсёмъ вёрныя сужденія о характерѣ дѣйствій нѣкоторыхъ изъ вихъ (особенно Тукальскаго). Въ общемъ сочиненіе производитъ хорошее впечатлѣніе и для стецени кандидата оно удовлетворительно".

Digitized by Google

Го. И Г. З) О сочинении студента Павла Викула:

ини, в "Кіевскіе митрополиты, какъ благотворители и покроиния: вители Кіевской Академіи".

"Въ предисловіи къ сочиненію авторъ предупреждаеть, સાત 😳 что, говоря о Кіевскихъ архипастыряхъ, какъ благотвоof us? рителяхъ и покровителяхъ Віевской Академіи, онъ разска-10 5 жетъ и вообще о ихъ жизни и дъяніяхъ настолько, наhint : сколько эта жизнь и эти дъянія отразились на экономиче-ារខ скомъ и учебно-воспитательномъ строй Академіи. Въ дъй-50205**1** ствительности же о каждомъ изъ вошедшихъ въ его сочиeynen неніе митрополитовъ говорить онъ все, что только могъ 山脉液 собрать въ бывшихъ доступными ему источникахъ и матеiers: ріалахъ. Сочиненіе его представляетъ рядъ обстоятельныхъ 1 acity біографій митрополитовъ отъ Іова Борецкаго до Серапіона 1 5.7 Александровскаго (всёхъ 19), --біографій, въ которыхъ рёчь attai о дъйствіяхъ митрополитовъ на пользу начальной братской 1815 8 богоявленской школы, потомъ коллегіи и академіи зани-مل<sup>ي</sup> ال маетъ въ большинствъ случаевъ лишь очень небольшую 81 F часть біографическаго очерка. Такичь образомь сочиненіе это, могшее вмёститься на 25---30 листахъ, если бы авторъ b čí b BT S предвлами темы, разрослось до 128 листовъ, ограничился писанныхъ часто весьма убористымъ почеркомъ. Это сви-1 дътельствуетъ о похвальномъ трудолюбін автора. Но это не требовалось задачею сочиненія и было бы лучше, если ţi, бы авторъ ограничился прямою, болве скромною задачею 15 его, указанною въ темф. Въ біографіяхъ митрополитовъ со. **T** держится очень много такого, что не имветъ никакого или по-Lif чти нивакого отношенія къ дъйствіямъ ихъ по благоустроенію 6) покровительствуемой и благотворимой ими Академів. РазψĐ сматриваемые, какъ біографіи митрополитовъ, очерки автора d представляють трудь компилятивный, но выполненный весь-Ľ١ ма старательно и добросовъстно. Характеристики митрополи-1 товъ, а также обстоятельствъ времени и среды, въ какихъ 2 они жили и дъйствовали въ пору своего святительскаго ť служенія, вообще втрны, обстоятельны и назидательны.

Проникнутый живымъ чувствомъ глубокой почтительности къ памяти Кіевскихъ іерарховъ, къ ихъ дёяніямъ и страданіямъ, испытаннымъ нёкоторыми изъ нихъ, авторъ нигдё не опускаетъ съ особеннымъ вниманіемъ останавливаться и на томъ, что добраго и достопамятнаго совершено ими и для братской школы, потомъ коллегіи и академіи, хотя изложеніе этого рода дёятельности митрополитовъ оказывается въ сочиненіи не настолько связнымъ и выразительнымъ, какъ могло бы быть въ томъ случай, если бы авторъ сосредоточилъ свои изслёдованія на этомъ именно предметѣ темы. Для степени кандидата сочиненіе вполнѣ удовлетворительно. Въ сокращенномъ видѣ оно могло бы быть напечатано".

4) О сочинении студ. М. Едлинскаю: "Анатолій Мартыновски, архіепископъ Могилевский, и его литературные труды".

"Въ введении къ сочинению, послъ общей характеристики замфчательной личности архипастыря Анатолія, подробно обозначаются печатные, рукописные, отчасти и сохранившіеся въ устномъ преданія, матеріалы для его біографія, съ нёкоторою критическою одёнкою ихъ. Затёмъ первую часть сочинения составляеть біографія Анатолія въ слъдующемъ порядкв: жизнь Августина Мартыновскаго до принятія монашества и принятіе его съ именемъ Анатолія; пребываніе въ Кіевской Академіи; Анатолій-ректоръ Курской, потомъ Новгородской семинарія; Анатолій-епископъ Екатеринбургсвій, викарій Пермской спархів, спископъ Острожсвій, викарій Волынской епархіи; епископъ, потомъ архіепископъ Могилевскій; архіепископъ Анатолій на поков-до его кончины. Повсюду авторъ говоритъ съ глубокимъ уваженіемъ и даже увлеченісых объ архипастырв Анатолів, стараясь выяснить постепению возвышавшееся духовное развитие его, высокія вравственныя качества его въ ихъ неръдко своеобразныхъ и всегда назидательныхъ проявленіяхъ, о его дёятельности, особенно ісрархической, всего болѣе останавливаясь на времени архипастырства его въ Могилевской спархіи, которой особенныя потребности онъ умълъ понять, дъйствовать согласно съ ними и для которой вообще очень много сдълалъ. Описаніе жизни архипастыря на поков въ Бессарабской епархіи въ Гербовецкомъ монастыръ представляетъ бывшаго архипастыря въ хр. смиреніи переносящимъ тягости своего положенія, при которомъ онъ не хотълъ также отставать отъ трудовъ на пользу церкви.

Ċ

7

1

5

۶

2

5

ŗ,

10 E.

l

ŀ

ķ

١

Во второй части обозрѣваются литературные труды архіепископа Анатолія, какъ то: "Объ отношеніи Римской церкви къ другимъ христіанскимъ церквамъ и всему человѣческому роду", "Вѣра, Надежда и Любовь, изложенныя въ бесѣдахъ и размышленіяхъ, съ присовокупленіемъ духовныхъ стихотвореній", "Слова и бесѣды на дни воскресные, праздничные и по разнымъ случаямъ", "Досуги архіепископа Анатолія", брошюра "объ иконописанія" и нѣкоторыя другія мелкія статьи преосвященнаго. Нанболѣе останавливается авторъ на первомъ изъ этыхъ литературныхъ трудовъ, какъ важнѣйшемъ и обширнѣйшемъ, анализируя содержаніе его, выясняя достоинство и значеніе его, мѣстами указывая и на недостатки. Нѣсколько зымѣчаній посвящено и художественно-живописнымъ издѣліямъ архипастыря.

Авторъ заслуживаетъ похвалу за старательный сводъ свъденій объ архіепископъ Анатоліъ, почерпаемыхъ имъ изъ обнаружившихся въ послъдніе годы матеріаловъ не только печатныхъ, но и рукописныхъ (имъющихся между прочимъ въ нашемъ академическомъ музев), съ стараніемъ также о критической провъркъ. Заслуживаетъ одобренія и попытка автора (хотя не всегда удачная) пополнить этотъ матеріалъ устными преданіями, какія собиралъ онъ въ Могилевской епархіи. Представляемый авторомъ опытъ біографіи преосвященнаго Анатолія и обзора всъхъ его произведеній, въ настоящемъ видъ своемъ, есть по этому полнъе всего, что доселѣ писано о преосвящ. Анатоліъ, и читается онъ вообще

— 317 —

съ интересомъ. Чувствуется однакожъ, что этотъ опытъ предпринятъ ранъе того, когда онъ могъ бы быть еще поднъе и значимъе. Но объединяемый постоянствомъ почтительнаго и ищущаго назиданія отношенія автора къ изображаемой имъ личности архипастыря, опытъ этотъ даетъ довольно цълостный и върный обликъ ся и довольно основательную оцънку его литературныхъ трудовъ. Для степени кандидата сочиненіе удовлетворительно".

5) О сочиненія студ. А. *Макаревича* "Очеркъ исторія Кісво-Михайловскаго монастыря".

"Очеркъ начинается разборомъ преданія о существованія Мяхайловскаго монастыря до 1108 г., т. е. до построенія Михайловской церкви княземъ Святоцолкомъ Изяславичемъ, и въ частности предавія-объ основаніи его первымъ Кіевскимъ митрополитомъ Михаиломъ. Сомнѣваясь въ последнемъ, авторъ допускаетъ первое и затемъ разсуждаетъ даже о томъ, въ какой формъ существовалъ тогда монастырь и какова была визшияя и внутренняя жизнь его, а вь заключевіе всего опровергаеть мийніе, что извістный но латописи Дмитріевскій монастырь, основанный в. вн. Изяславомъ Ярославичемъ, находился на той же горъ, гдъ по близости отъ него построена Михайдовская перковь сынбыть Изяслава Святополкомъ. Насколько не тверды доказательства автора (впрочемъ не его собственныя, а повтсряемыя имъ со словъ другихъ изслъдователей) въ пользу преданія о существованія Михайловскаго монастыря до 1108 г., настолько не сильны возраженія его противъ упомянутаго, весьма въроятнаго мивнія относительно мъствости Дмитріевскаго монастыря. Такимъ образомъ было бы вообще лучше, если бы авторъ менъе вдавался въ разсужденія по поводу предавія о Михайловскомъ монастырѣ до 1108 г. и внимательнъе отнесся въ мнънію о Дмитріевскомъ ионастыръ, какъ предмъстнивъ Михайдовскаго, и отмътилъ то обстоятельство. что оба монастыря и храмы, съ третьимъ храмомъ св. Потра, здесь же основаннымъ братомъ Святополка Ярополкомъ, — составляли ктиторское строевіе и ктиторскую принадлежность фамиліи старшаго Ярославича.

Z

5

đ

ĩ

ł

ŝ

L

ł

i

Съ 1108 г., т. е. со времени построенія камевной Михайловской церкви вняземъ Святополкомъ-Михаиломъ, авторъ подагаетъ уже второй періодъ въ исторіи Михайдовскаго монастыря, простирающійся до 1240 г., т. е. до разоренія Кіева Батыенъ. Болве цвнные отрывки въ этой части очерка составляють описанія начальнаго устройства Михайловской церкви, уцълъвшихъ мозаическихъ изображеній ся и другихъ остатковъ древности въ ней, а затёмъ соображения автора въ защиту преданія о мощахъ св. великомученицы Варвары, положенныхъ въ этой церкви еще при Святополкв. Не опущены и болве положительныя извъстія о монастыръ за указанный періодъ, не ограничивансь которыми, авторъ безъ надобности удливняеть эту вторую часть своего очерка общими разсужденіями объ устройствъ монастырскаго общежитія по Студійскому уставу, действовавшему, какъ ояъ подагаетъ, и въ Михайловской обители и о состояни въ ней монастырской жизни вообще.

Третій періодъ исторіи Михайловскаго монастыря обнимаетъ время отъ монгольскаго разоренія Кіева и затёмъ подпаденіе его литовскому и литовско-польскому господству до выступленія монастыря на борьбу съ уніею и латинствомъ или до игуменства Іова Берецкаго съ 1618 г. Послё рёчи о самомъ разорении Кіева и монастыря монголами и разсужденій о томъ, что осталось и въ какомъ отъ монастыря въ бляжайшее за тёмъ видъ оставалось время, авторъ съ конца XV в. предлагаетъ уже болѣе точныя и обстоятельныя извёстія о монастырё, опираясь на акты монастыря печатные и рукописные. Слёдуя за преемствами игуменовъ монастыря, говоритъ о нихъ самихъ, ихъ двятельности, развыхъ пріобрътеніяхъ монастыря въ земляхъ, селахъ и угодьяхъ, объ отношеніяхъ его въ правительственной и мъстной воеводской власти, къ митрополитамъ, къ другимъ монастырямъ я особевно о стяраніяхъ

Digitized by Google ·

возстановить и поддержать въ немъ общежитіе и благоу стройство и препятствіяхъ къ тому, во многомъ зависёвшихъ отъ самихъ игуменовъ и братій. Вообще исторія монастыря за все это время представляется дов. печальною со витивей и внутренней сторовы и поворотъ къ лучшему начянается съ наступленіемъ поры борьбы его за въру противъ унія и латинства, общей всей южно и западнорусской церкви, послужившей къ духовному подъему силь ея. Такимъ образомъ эта часть очерка содержательнте и интереснте первыхъ двухъ.

Четвертая часть очерка начинается съ игуменства Іова Борецкаго (1618—1631 г.) и распадается на три отдела: 1) время Іова Борецкаго; 2) слёдующее за тёмъ время до присоединенія Малороссіи къ Россіи при Богданъ Хиъльняцкомъ; и 3) съ этой поры до 1787 г., т. е. до обращения монастырскихъ имъній въ казну. Время Іова Борецкаго изображается какъ самое замфчательное и свфтлое въ ясторія монастыря, по достоянству и по значенію двятельности такого игумена его, какъ Іовъ Борецкій, сохранявшій игуменство и цослё того, какъ сталъ митрополитомъ и имёвшій здёсь свою канедру. Говоря и даже болёв, чёмъ умёство въ очеркъ исторіи монастыря, объ общецерковной дъятельности loba, авторъ тщательно отмвчасть и все то, что сдълано Іовомъ для мопастыря или при его содъйстві и для всей церкви, что осталось здъсь памятникомъ служенія и дъятельности Іова и, между прочимъ, передаетъ объ основания имъ при Мяхайловскомъ монастырѣ женскаго Іоанно-Богословскаго монастыря, въ которомъ была игуменією принявшая постриженіє супруга Іова, о постройкахъ савланныхъ или приготовленныхъ Іовомъ въ Михайловскомъ монастыръ, о сочиненіяхъ и изданіяхъ Іова, о защитъ имъ монастыря отъ увіятовъ и т. под., наконецъ о завъщанім и кончина Іова. Далае изображаются смуты въ монастыра. послёдовавшіе за кончиною Іова и находившіеся въ связи съ извёстнымъ споромъ между Исајею Копинскимъ и Пет-

ромъ Могилою, и дальнъйшія усилія монастыря охранить свое благосостояніе и свою самостоятельность при игуменахъ Филофев Козаревичв, Іосифв Кононовичв Горбацкомъ, Өеодосів Василевичь, чему при послёднихь двухь игуменахъ помогаетъ повровительство Богдана Хмъльницкаго, а при Осодосів съ 1654 г. начавшееся покровительство Московскаго царя. Со времени присоединения Малороссии исторія монастыря ведется по правленіямъ игуменовъ Өеодосія Софоновича, Варлаама Ясинскаго, Мелетія Дзина, Өеодосія Гугуревича, Сильвестра Головчича, Захарія Корниловича, Іоанникія Сенготовича, Варлама Голенковскаго, Варлаама Леницваго, Адексвя Петрилы, съ котораго игуменамъ монастыря усвояется титулъ архимандрита, и послё котораго ограничивается лишь краткими извъстіями объ очеркъ архимандритахъ монастыря до Тарасія Вербицкаго, при которомъ послѣдовало обращеніе въ казну монастырскихъ вотчинъ. Въ разсказъ о названныхъ игуменахъ и характеристикъ ихъ авторъ останавливается особенно на обстоятельствахъ ихъ избранія, отмъчая то явленіе, что со времени присоединенія Кіева въ Московскому государству обычай вольнаго избранія игуменовъ братіею постепенно замвнялся вазваченіемъ ихъ отъ ісрархической власти; на образованіи игуменовъ, полученномъ ими въ Кіевской Академіи, гдъ нъкоторые изъ нихъ бывали и ректорами, на благочестія накоторыхъ изъ нихъ и на болае извастныхъ дайствіяхъ въ пользу обители; говоритъ о благотвореніяхъ и благотворителяхъ ей изъ гетмановъ и другихъ сановныхъ лицъ изъ малоруссовъ и великоруссовъ, также митрополии самыхъ государей; заноситъ въ свой разсказъ товъ обстоятельства устроенія и поновленія предъловъ св. Варвары и св. Екатерины, устройства раки для мощей св. Варвары, введенія акаенста ей, построенія нынёшней монастырской колокольни, вынъшняго иконостаса въ соборной церкви и скитовъ Даниловскаго и Красногорскаго, перенесенія на Подолъ бывшаго при монастыръ женскаго монастыря св.

Протоколы.

1

F

1

1

21

Іодния Богослова и такъ да лве; во всего болве, благодаря оби лю новументовъ, слёдить авторъ за усиліями и гуменовъ и братія монастыря въ охраненію и пріумноженію своихъ поземельныхъ имъній и угодій, такъ что заботы этого рода нанболее поглощали собою деятельность игуменовь и многихъ братій, вакъ бы указывая на необходимость освободить ихъ отъ этихъ заботъ обращеніемъ монастырскихъ вотчинъ въ казну. Въ концъ очерка послъдняго періода исторія Михайловскаго монастыря дёлается выводъ, что если и бывали въ исторіи его печальныя явленія, бывали неблагопріятныя и темныя стороны въ самой монастырской жизня, то были также и лучшія, такъ что монастырь имветь свои историческія заслуги напр. на поприщё просвёщенія, книжности (говорится о его библіотекв) и въ двлё борьбы за православіе и народную независимость противъ иновърнаго, датино-польскаго господства.

Въ сравнения съ существующими очерками история Михайловскаго монастыря настоящій очеркъ, въ предѣлахъ обнимаемаго имъ времени, полнѣе. Авторъ пользовался не только печатными матеріалами, но и рукописными, имѣющимися въ академической библіотекѣ, въ Михайловскомъ монастырѣ и въ Даврѣ. Изложеніе простое и послѣдовательное. Въ первыхъ двухъ частяхъ очерка авторъ безъ надобности увлекается въ общія разсужденія или въ стороннія для предмета рѣчи; но этотъ недостатокъ почти исчезаетъ въ послѣднихъ двухъ частяхъ. Для степени кандидата сочиненіе удовлетворительно".

6) О сочивения студента М. Немоловскаю: "Анаеематствования противъ политическихъ преступниковъ и узурпаторовъ въ Византи и на Руси".

"Въ началъ сочиненія сдълано нъсколько краткихъ замъчаній объ анасематствованія вообще (съ объясненіемъ значенія слова "анасема", извлеченнымъ изъ сочиненій древнихъ классиковъ и писаній св. отцевъ) и въ частности объ анасематствованія у іудеевъ, гдъ оно налагалось за преступленія не только религіозныя, но и политическій. Замѣчанія эти имѣютъ цѣлію пояснить, какимъ образомъ произошло то, что анаеематствованіе,—наказаніе церковное примѣнялось къ лицамъ, нарушившимъ законы гражданскіе. Произошло это подъ вліяніемъ воззрѣнія, проникающаго и еврейское законодательство, что законы гражданскіе, какъ и религіозные, происходятъ отъ единой и тойже власти Божественной.

Затёмъ самое изслёдованіе естественно распадается на два отдёла. Въ первомъ говорится объ анаеематствованіи политическихъ преступниковъ въ Византіи.

Христіанство въ цервыя времена своей жизни не могло войти ни въ одну существовавшую тогда политвческую организацію. Какъ въ царствъ ве отъ міра сего, въ церкви христіанской анаеематствованіе тогда не могло прилагаться къ политическимъ преступникамъ, какихъ не могло быть тогда среди христіанъ.

Со времени Константина В. христіанство вступаеть въ тёсную связь съ государствомъ. Византійскіе императоры, отчасти подъ вліяніємъ прежняго государственнаго взгляда на религію вакъ на государственное учрежденіе, стремятся, покровительствуя церкви, заявлять вліяніе на ея жизнь, принимать властное участіе въ ся дълахъ. Въ связи съ этимъ и церковь предоставляетъ въ распоряженіе государственной власти анаеематствование, какъ сильное средство, которымъ послёдная могла пользоваться для достиженія цівлей государственныхъ. Въ первыя времена этого новаго леріода въ исторіи церкви анасематствованіе направляется главнымъ образомъ противъ еретиковъ въ смыслё церковнаго наказанія ямъ; но такъ какъ сретики ети являи государственными преступниками, нарушителями ЛИСЬ государственнаго спокойствія и противниками государственной власти, охранявшей православную церковь, то анаесматотвованіе ихъ становидось средствомъ наказанія ихъ и вакъ политическихъ преступниковъ. Съ теченіемъ времени

21\*

ł

ł

I

۱

I

ł

ŀ

ł

ì

ł

ł

۱

политические мотивы Знасематствования усиливаются какъ потому, что и сами ереси болбе и болбе теряють исключительно догнатическій характеръ, а становятся вийстй съ твиъ и общественными движеніями, каково особенно иконоборство, такъ и потому, что и государственная власть болве и болве стремится усилить свое вліявіе въ двлахъ церкви и направлять ихъ согласно съ видами государственными. Уже императоръ Ираклій смотрить на еретивовъ вакъ "на презрителей императорскихъ законовъ". А иконоборные императоры счятають себя въ правъ ломать церковно-народныя върованія для достиженія худо повятыхъ государственныхъ цёлей. При такомъ положения дёла, анаосматствованіе въ вонцу періода вселевскихъ соборовъ находилось уже въ болёе сильной зависимости отъ политическихъ мотивовъ, чвиъ то было прежде.

Послѣ вселенскихъ соборовъ анаоематствованіе не превращается, а политические мотивы ею усиливаются. Византійскіе ямператоры, желающіе видёть въ патріархахъ послушное орудіе, требують оть нихь уступокь вь пользу Ряма въ видахъ достиженія извёстныхъ политическихъ выгодъ. Неповинующиеся императорамъ и папамъ патріархи подпадяють анаеемь, вакь ваприм. Фотій. Завсь анаеематствованіе является еще съ большимъ, чёмъ прежде, политическимъ характеромъ. Послё раздёленія церквей сношевія Конставтинополя съ Римомъ не прекращаются. Анаеематствованіе съ политическою подкладкою продолжаетъ практивоваться, вакъ напр. при Михаилъ Пелеологъ, стороввикъ увіи съ Римомъ. Въ этотъ періодъ патріархи Константинопольские, по примъру папъ, начинаютъ прибъгать въ анаеемъ, кавъ средству въ борьбъ съ ямперато. рамя, притомъ не какъ сретиками только, а какъ покровителями твхъ политическихъ партій, которымъ не сочувствоваля патріархи. Съ своей стороны императоры успѣваютъ достичь полнаго подчинения себъ патріарховъ и тогда становится возможнымь анасематствованіе за чисто политическія преступленія, какъ это видно напр. въ борьбѣ двухъ Андровиковъ: Андроника II и внука его Андроника III. Съ паденіемъ Константинополя аназематствованіе за политическія преступленія прекращается, хотя и были случаи объявленія аназемы изъ Константинополя политическимъ преступникамъ или противникамъ извѣстныхъ политическихъ партій въ южной Руси, напр. аназемы Константиноп. патріарха на гетмановъ Брюховецкаго и Многогрѣшнаго.

Во второиъ отдълъ говорится объ явноематствованія политическихъ преступнивовъ и узурпаторовъ въ Россіи.

Христіанство введено въ Россія волею В. Князя и сразу стало подъ защиту государственной власти. Это положеніе его, отличное отъ первоначальнаго положенія въ греко-римской имперіи, связало интересы церкви съ интересами государственной власти. Духовенство именемъ церкви старалось поддерживать власть князя, который въ свою очередь ограждалъ интересы церкви. Отсюда можно бы ожядать, что духовенство для поддержавія княжеской власти воспользуется имвющимися у него средствами, въ томъ числв и аваеемою противъ княжескихъ враговъ. Но это могло быть не скоро, -и потому именно, что для новыхъ христіанъ русскихъ, по ихъ грубости и вепониманію, анаоематствованіе, т. е. оглученіе отъ церкви въ смыслѣ наказанія. не могло имъть особенной силы. Съ теченіемъ времени, когда свътъ христіанства глубже проникъ въ сознаніе русскихъ христіанъ, для нихъ уже было небезразлично, принадлежатъ ли они или нать в христіанскому обществу, а потому и аваеематствование стало удобопримвнимымъ. Духовенство, воспитаннов въ христіанско государственныхъ донатіахъ Византія, стремится придать силу государственной власти В. Князя съ далънъйшею целію преобразовать разрозненную Русь въ мопархію, по образцу Вязантійской. Въ виду этого оно пользуется, между прочимъ, и анаесматствовавіемъ, вакъ средствомъ укрощения или наказания лицъ, противащихся вняжеской власти, вообще мъшающихъ развитію мо-

۱

۱

ł

нархія въ Руся. Примёры такого анасематствовавія появляются уже въ XII, но затёмъ, по извёстнымъ обстоятельствамъ, прерываются до XIV в.

Съ XIV въка Москва поднимаеть знамя объединенія всей Руси подъ властію единаго сильнъйшаго князя. Церковная іерархія дъятельно поддерживаеть такія стремленія Московскихъ князей. Противники ихъ не одинъ разъ подпадають церковной анаеемъ, которая стала излишнею только при Іоаннъ Грозномъ, когда царская власть достаточно усилилась. Но затъмъ съ прекращеніемъ Рюрикова дома появляются у насъ узурпаторы въ лицъ Джедимитрія и др. Они преслъдуются, между прочнмъ, и анаеемой.

Съ воцаревіемъ взбранника всей Россіи Михаила Романова появленіе самозванцевъ (кромъ совершенно ничтожимхъ) прекратилось. Но потомъ являются бунтовщики и измънники, которые и подпадаютъ анаеезъ, какъ Стенька Развиъ и Мазепа, а при Екатеринъ II явился и бунтовшикъ самозвзнецъ Емелька Пугачевъ, тоже предавный анаеемъ.

Еретики и раскольники въ такой же мъръ, если еще не въ большей, были политическими преступниками на Руси, какъ и въ Византіи. Вслъдствіе етого у насъ цълый рядъ еретиковъ до раскольниковъ времени Петра В. включительно подвергался анаеематствованію, которое будучи собственно церковнымъ наказаніемъ, имъло видъ и политическаго наказанія. Съ конца XVIII въка анаеематстмованіе вновь появлявшихся еретиковъ и политическихъ преступниковъ на Руси прекращается.

Сочиненіе довольно выясняеть предметь, которому оно посвящено. Взглядь автора на происхожденіе и развитіе анаеематствованія противь политическихь преступниковь н узурпаторовь въ Византіи и на Руси вообще правильный, хотя въ нёкоторыхъ отдёльныхъ сужденіяхъ не безошибоченъ, какъ напр. въ томъ, что говорится о сильной политической подкладкё въ анаеематотвованіяхъ на такихъ еретиковъ и противниковъ церкви какъ Несторіане, монофизиты --- 327 ---

или сторонники уніи съ Римомъ. Съ достаточнымъ количествомъ фактическаго содержавія соединяется въ сочиненіи сжатость изложенія, что также можно отнесть въ достоинствамъ сочиненія. Для степени кандидата удовлетворительно<sup>«</sup>.

7) О сочинения студента А. Пекарскаю: "Церковно-исторические труды архиепископа Филарета (Гумилевскаго)".

"Въ краткомъ предисловія къ сочиненію авторъ говоритъ о той громкой и вполнъ заслуженной извъстности, какою пользуется имя преосвященнаго Филарета, какъ архапастыря—ученаго, какъ наиболъе, послъ м. Евгенія, плодовитаго и сильнаго труженика нашей духовной науки. Съ глубокимъ уваженіемъ и удивленіемъ останавливаясь предъ этою замъчательною личностію, авторъ беретъ на себя не требовавшійся объемомъ темы трудъ предпослать обзору церковно-историческихъ трудовъ преосв. Филарета еще и біографію его, по возможности полную, такъ какъ подобной біографіи еще не имъется въ нашей литеретуръ.

Біографическія свъдънія о преосв. Филареть составляють поэтому первую часть сочиненія и издожены въ сдёдующихъ главахъ: Глава I. Время и мъсто рожденія преосв. Филарета; семья и ся вліяніе. Воспитаніе и обученіе дома, въ Вышинскомъ монастырѣ и въ Шацкомъ духовномъ училицъ. Семинарское и академическое образование. Принятие монашества. Глава II. Служеніе о. Фяларета Гумилевскаго при Московской духовной академіи. Глава III. Церковноадминистративная и учено литературная двятельность преосвященнаго Филарета въ періодъ служенія въ Ригъ. Глава IV. Такая же двятельность въ періодъ служенія въ Харьковѣ. Глава У-въ Черниговѣ. Въ видѣ приложенія къ послѣднимъ тремъ главамъ представленъ подробный перечень литературныхъ трудовъ преосв. Филарета по слъдующимъ отдъзамъ: 1) объяснение свящ. писания; 2) догматика; 3) нравственное ученіе; 4) пропов'яди; 5) переводы; 6) церковное законодательство; 7) общая церковная исторія; 8) патрологія; 9) исторія русской церкви; 10) исторія русской духовной литературы; 11) исторія-статистика; 12) житія свявыхъ; 13) зам'ятки о современномъ и др.

Вторая часть, посвященная обзору церковно-историческихъ трудовъ преосв. Филарета состоитъ изъ двухъ отавловъ. Первый сосредоточенъ на "исторія русской церкви" преосв. Филарета. Ричь по поводу ся начинается обзорожъ развитія и состоянія нашей церковной исторіографія до появленія труда преосв. Фяларета. Переходя въ самой, ясторія русской церкви" преосвящ. Филарета, авторъ анализируетъ взглядъ историка на задачи своего труда и довольно подробно разбираетъ первый до-монгольский періодъ его "Исторія", сопоставляя научныя свъдъвія, пріемы изсладованія, сужденія в выводы историка съпредшественниками, какъ м. Платонъ, Инновентій (Марковъ), Муравьевъ и др. и преемниками, какъ преосвящ. Макарій и другіе-до Е. Голубинскаго. Указывая на сходства и различія въ исторіи Филарета съ историческими трудами другихъ, авторъ старается выяснить, насколько подвинута наша церковно-историческая наука относительно этого періода русской церк. исторія историкомъ Филаретомъ, въ сравнении съ его предмъстнивами, и насколько обнаружены новые успёхи ся въ трудахъ его преемнивовъ. Для дальнъйшихъ частей "исторія р. цервви" преосв. Филарета авторъ не дълаетъ подобнаго подробнаго анализа, расположеннаго последовательно по предметамъ или частямъ въ самой "исторія". Вмъсто этого онъ обо значаеть по извёстнымъ и довольно сложнымъ рубрикамъ характеристическія черты или особенности научной обработки исторіи въ трудѣ Филарета, достоинства и недостатки его исторія, подкръпляя ихъ примърами изъ нея, ссылками на ть или другія мъста ея и продолжая сопоставлять свъдънія, сужденія и выводы Филарета съ твми, вакіе усматриваются въ трудахъ его предшественниковъ и преемниковъ. Сущность всего, что говорится здёсь о характеристическихъ чертахъ, достоинствахъ и недостаткахъ исторіи Филарета сводится къ тому, что, въ сравнения съ прежними этого

рода опытами, а частію и позднъйшими, исторія эта обильнъе свъдъніями, полнъе и законченъе содержавіемъ вообще, сильнье критикой, научные построеціемъ-систематическимъ, назидательна и направленіемъ, но что съ дугой стороны въ ней усматривается предвзятость въкоторыхъ мевеій, искуственность выводовъ. недостатокъ вниманія къ нёкоторымъ важнымъ предметамъ исторической жизни церкви. Касаясь и вритическихъ отзывовъ объ исторіи Филарета, являвшихся въ свое время, авторъ большею частію находитъ ихъ мало T основательными. Въ второмъ отделе этой второй части сочиненія авторъ завимается "обзоромъ русской духовной лите-Филарета и превознося достоинство и научную ратуры" 18 большаго труда, отмечаеть рядь частныхъ потрях этого 15 ошибокъ и недосмотровъ въ немъ, пользуясь довольно обиль-2 нымъ матеріаломъ для сего у извёстныхъ библіографовъ 7 нашихъ и бывшихъ рецензентовъ этого труда Филарета. ţ.

r

π,

Z

j.

1

Ľ

3.

4

۲.

K.

1

[]i

d.

(T

y.

11

Ti

1

511

î ال

(ti)

if.

15

Ŭ**F** 

., (°

:Túl

Біографическія свъдънія о Филаретъ собраны авторомъ весьма тщательно, изложены отчетливо и послъдоваи повсюду проникнуты самымъ почтительнымъ TETFBO отношеніемъ ВЪ памяти знаменитаго iepapxa. Подроб. въйшій перечень учено-литературныхъ трудовъ Фаларета показываетъ, что авторъ прочиталъ внимательно почти все, что писано о трудахъ Фаларета другими. Довольно начитанъ онъ и въ церковно-исторяческихъ трудахъ самаго Филарета и въ твхъ, съ какими ихъ сраввивалъ. Въ обстоятельномъ обзоръ перваго періода "исторіи" Филарета встръ. чаются многія вёрныя и основательныя замёчанія. Но то, что далве говорить онь вообще о характеристическихъ особенностяхъ или чертахъ цёлой исторія Филарета, ся достоинствахъ и недостаткахъ, слишкомъ растянуто, раздроблено безъ нужды на мелкія рубрики, въ которыхъ авторъ очень часто повторяется. Лучше было бы, если бы, вмёсто этихъ общихъ и длинныхъ разсужденій, авторъ, идя послівдовательно за періодами въ исторія Филарета, останавливался на немногихъ, но наиболве характеристическихъ мёстахъ въ каждомъ періодв и уже тогда вкороткѣ изложилъ выводы о достоинствахъ в недостаткахъ этой исторія, о тѣхъ научныхъ пріобрѣтеніяхъ, какія оставила она въ нашей церковной исторіографія, а отсюда и о значевіи ея въ послѣдней. Замѣчанія автора "объ обзорѣ русской духовной литературы" Филарета представляютъ собственно только сводъ, но довольно хорошій, того, что было говорено другими. Вообще авторомъ положено много труда на это сочиненіе, размѣры катораго онъ увеличилъ для себя желаніемъ представить возможно полную біографію Филарета. Для степени кандидата сочиненіе—удовлетворительно".

8) О сочиненів студента Н. Славина: "Разборъ провктовъ относительно духовенства и церкви, высказанныхъ въ Екатерининское время (преимущественно въ коммиссіи для составленія Новаго Уложенія)".

"Послё общихъ замёчаній о характерё философскихъ воззръвій въка Екатерины, сказавшихся и во взглядъ на церковь, какъ призванную чрезъ свое духовенство служить главнымъ образомъ религіозно-нравственному воспитанію народа, авторъ остававливается на нёкоторыхъ болёе общихъ проэктахъ относительно духовенства и церкви высказвиныхъ по поводу коммиссіи 1767 г. для составленія Новаго Уложенія и здёсь съ тяжелымъ чувствомъ говоритъ о странныхъ проектахъ тогдашняго Оберъ-Прокурора Святъйшаго Синода Мелиссино, заслуженно отвергнутыхъ Синодомъ, и съ почтеніемъ--о проектахъ намяченныхъ въ "наказъ" самой Императрицы и синодальномъ наказъ депутату коммиссіи отъ Св. Синода. Переходя затёмъ къ частному обзору своего предмета, авторъ касается отчасти и проэктовъ относительно церкви въ собственномъ смыслё, каковы проэкты: 1) примёненія начала вёротерпимости по отношенію къ магометанамъ, раскольникамъ и вообще иновърцамъ; 2) сокращенія числа праздничныхъ дней посредствомъ перенесевія ихъ на предыдущіе воскресные дни; 3) закона о бракахъ; 4) учрежденія конторы для перевода книгъ

É

Ë,

1 1

ŧ

ł

ł

ſ

í

l

1

Į

ł

ł

ł

ł

ł

2

i

I

i

Свящ. писанія и отеческихъ твореній. Анализъ первыхъ трехъ проектовъ обнаруживаетъ ихъ погръшности; за послёднимъ же проэвтомъ сохраняетъ полное достоянство. Сосредоточившись затвиз на проэктахъ относительно духовенства, авторъ говоритъ сперва о проэктахъ, имъвшихъ способствовать возвышенію нравственнаго достоинства духовенства, каковы особенно проэкты преобразованія духовно. учебныхъ заведеній, учрежденія богословскаго факультета, улучшенія нравственныхъ отношеній духовенства къ обшеству чрезъ введение аттестатовъ приходскимъ пастырямъ оть ихъ прихожанъ (что признается авторомъ очень страннымъ и неумъстнымъ). Обстоятельнъе говорить затъмъ о проэктахъ улучшенія виёшняго положенія духовенства въ государствъ и обществъ, каковы проэкты: а) матеріальнаго обезпеченія духовенства; б) опреділенія границь духовнаго сословія; в) расторженія духовной касты (выраженіе. неточное, ибо наше духовное сословіе не каста); г) проекты сословныхъ правъ духовенства; д) огражденія независимости духовенства отъ производа помѣщиковъ; е) проэкты правъ духовенства по суду за обиды; ж) проэктъ допущенія бълыхъ священниковъ къ епископству (не имъющій, по замъчанію автора, каноническаго основанія и вообще весостоятельный); з) проэкть семейныхъ правъ духовенства И и) имущественныхъ правъ его. При разборъ всвхъ этихъ проэктовъ или предположеній и мъропріятій указынасколько тъ и другіе изъ нихъ представляются вается. сообразными или несообразными съ канонической точки зрвнія, въ какомъ отношеніи находились они къ предположеніямъ и мёропріятіямъ предыдущаго времени, насколько они были выполнены или чёмъ затруднево выполненіе ихъ въ царствованіе Екатерины, въ какомъ видъ развивались осуществлялись послъдующія царствованія, ОНИ ΒЪ N включительно до царствованія въ Бозб почившаго Государя Императора, которое ознаменовано многими благодътельными мерами по отношенію нь духовенству.

Сочивеніе обнаруживаеть достаточное знаніе дѣла; сужденія автора вообще правильны и послёдовательны, хотя общая мысль автора, по которой всё проэкты Екатерининскаго времени относительно духовенства возникали изъ преобладавшаго тогда, указаннаго выше, взгляда на духовенство, не вездё достаточно оправдана. Не чужды погрёшностей и нёкоторыя частныя замёчанія автора, готоваго напр. упрекать Екатерининское время въ неблагопріятномъ взглядё на самое значеніе монашества. Изложеніе также правильно, хотя и не совсёмъ свободно отъ оразъ и иностранныхъ термияовъ, безъ которыхъ можно бы обойтись. Для степени кандидата сочиненіе — удовлетворительно<sup>4</sup>.

9) О сочинении студента *Θеодоровскало*: "Церковные Соборы въ Россія до учрежденія Св. Синода".

"Церковные соборы, какъ́учрежденіе, требуемое самимъ существомъ церкви, освящевное примъромъ церкви апостольской и церкви послёдующихъ вёковъ и церковными канонами, и еще довольно твердо державшееся въ греческой церкви въ то время, когда, при ся содъйствіи, основалась Русская цервовь, должны были явиться и явились и въ этой послъдней. Въ первые въка са исторіи они были не часты, какъ въ слёдствіе зависимости Русской церкви отъ Константинопольскаго патріарха, высшая и при томъ синодальная власть котораго могла замёнять въ извёстныхъ случаяхъ власть мъстнаго собора Русской церкви, такъ и потому, что при тогдашней простотв русскихъ христіанъ и несложности церковныхъ двль, не представлялось поводовъ созыву соборовъ. Но со временемъ соборы къ частому стали учащаться по мъръ ослабленія власти Константиноп. патріарха и развитія іврархической самостоятельности Русской церкви и усложнения дёль ея, дававшихъ поводы къ созыву соборовъ, такъ что въ послёдніе два вёка древней Россія церковные соборы въ пей сдізались даже очень Говоря такимъ образомъ о началъ и умножения частыми.

церковныхъ соборовъ въ древней Россія, авторъ предупреждаеть далве, что онь разумветь здвсь не тв, такъ сказать, обыкновенные соборы, которые составлялись для постав. ленія епископовъ, а разумъетъ соборы чрезвычайные, нарочито составлявшиеся по какимъ либо особеннымъ случаямъ и дъламъ, имъвшимъ большую важность и общее значеніе и васавшимся церковнаго управленія и суда, богослужения, въроучения. Къ нимъ относятся также соборы, составлявшиеся по поводу вакихъ бибо особенныхъ торжестьъ церкви, какъ напр. освящение зваменитыхъ столичныхъ храмовъ и канонизація общечтимыхъ сватыхъ Рус. ской цервви, ваконець соборы по дзламъ церкви и государства или церковно-земскіе соборы. Указывая на эти виды соборовъ, авторъ находитъ однакожъ болёе удобнымъ обозръвать ихъ не но этимъ видамъ, а въ простомъ хронологическомъ порядкъ по главнымъ періодамъ церковно-исторической жизни древней Руси.

Въ первомъ отдълъ (988-1240 г.г.), обнанающемъ время отъ начала Русской церкви и Кіевской митрополіи до разоренія Руся и Кіева монгодами и начала перенесенія митрополіи на свееръ насчитывается авторомъ (извъстныхъ или предполагаемыхъ) соборовъ семь; во второмъ, простирающемся до окончательного раздёленія митрополіи (1240-1461 г.) четырнадцать; въ третьемъ, обнимающемъ послъдніе два съ полов. въка до учрежденія Св. Синода число соборовъ восходитъ до 54, большая часть которыхъ прянадлежитъ сверо-восточной Россіи. Обозръвая соборы по періодамъ, авторъ отдівльно говоритъ о каждомъ этимъ соборъ, о томъ церковномъ дълъ, вепросъ, или тъхъ цер. вовныхъ дѣлахъ и вопросахъ, по которымъ созывается соборъ, обозначаетъ время созыва и продолженія собора (насколько это извъстно), лицъ бывшихъ на соборахъ, излагается ходъ соборныхъ совъщаній и дъяній, опредъленія и постановленія, состоявшіяся на соборъ, (насколько все это извёство) и другія болёе замѣчательныя обстоятельства,

I

I

ł

ł

ł

i

періодамъ сопровождается въ каждой части своей общими замѣчаніями о состоянія церкви въ данный періодъ, о тѣхъ событіяхъ и явленіяхъ въ жизни ея, на которыхъ сосредоточивались дѣйствія соборовъ, а вногда выясняя какъ характеръ, такъ и историческое значеніе соборовъ въ общей жизни русской церкви. Въ первыхъ двухъ періодяхъ въ рядъ обозрѣваемыхъ соборовъ занесено нѣсколько соборовъ, созывавшихся для избранія и поставленія митрополитовъ, по особому значенію случаевъ такого избранія и поставленія. Въ третьемъ періодѣ отдѣльно не говорится о такихъ соборахъ (кромѣ соборовъ по поводу учрежденія патріаршества), но описывается общій порядокъ избранія и поставленія митрополитовъ и патріарховъ.

Разсматриваемое со стороны фактическаго сохержанія общерное соченение автора имветъ свои достовнства, отличаясь именно полнотою содержанія и свидътельствуя, что авторъ хорошо знаетъ исторію русской церкви, довольно знакомъ съ самыми источенками ея. Можетъ быть признанъ удовлетворительнымъ и порядокъ сочинения. Но въ литературновъ отношения сочинение обработано слабо, страдая мъстами излишнимъ многословіемъ, нескладными оборотами рёчи и неумъствыми въ серіозномъ сочивенія оразами. Принимая однакожъ во внеманіе прилежаніе студ. Өеодоровскаго, успахя, обнаруженные выз на экзаменахъ, и еще то обстоятельство, что по болвзни, постигавшей его въ минувшемъ учебномъ году, онъ не могъ усильнёе заняться литературною обработвою сочиненія, считаю возможнымъ признать сочинение удовлетворительнымъ для степени кандидата".

Рецензіи экстраординарнаго профессора Розова:

а) на сочинение студента Александра Италинскаю подъ заглавиемъ: "Пострижение какъ средство политической смерти въ Византи и на Руси". - 335 --

t

I

1

ł

T

1

1

E

1

"Авторъ начинаетъ свое сочиненіе издалека: прежде всего говорить о смертной казни, затёмь о разныхъ "СПОсобахъ, замѣнившихъ собою умерщвленіе", какъ то: увѣчьи, ссылкв и заточения, поелику "пострижение въ монашество есть такой же способъ политической смерти, какъ и вышеуказанные" и "замъняло собою неръдко другіе способы" и только потомъ переходятъ къ этому послъднему. Далъе, желая выяснить, какъ и когда религіозное учрежденіе сдів. лалось орудіємъ для достиженія политическихъ цёлей, онъ не минуетъ аналогичныхъ явленій въ язычествѣ, распространяется о случаяхъ насильственнаго рукоположенія лицъ въ клирики и о преимуществахъ христіанскаго клира въ римской имперіи, потому что, по метнію автора, "причину или поводъ въ возяивновенію того факта, что монашество стало средствомъ политической смерти можно положить вообще въ преимуществахъ церван, преимуществахъ, которыя обусловливали сначала практику убъжища, потомъ поступление въ клиръ и наконецъ само принятие монашескаго сана". Все это составляетъ содержаніе первой главы сочиненія, въ которой, по словамъ автора, онъ далъ понятіе или идею о постриженій, какъ средствѣ политической смерти". Во второй и третьей главахъ онъ показалъ осуществленіе этой идея въ практикъ Византійской и Русской исторіи", иначе собраль и изложиль въ хронологическомъ порядкв самые случаи насильственваго постриженія въ иноки, бывшіе въ Византіи и Россіи. Сочиненіе заканчивается "нёкоторыми замёчаніями о томъ, насколько эта практика гармонировала съ теоріей, то есть, насколько реальность или действительность отвечала логической идее о пострижении, какъ средствъ политической смерти".

При оцёнкъ настоящаго сочиненія нужно имёть въ виду одно обстоятельство, обязательно указанное авторомъ его, именно что "предметъ сочиненія, по своей ли незначительности или по другимъ какимъ либо причинамъ, не возбуждалъ любопытства историковъ и является вполнѣ не

тронутымъ: такъ что требуемые факты не только не собравы и должнымъ образомъ не освъщены, но даже опредъленно не намвчены у историковъ, которые упоминьютъ о вакъ бы мямоходомъ". Автору по этому пришлось них.р самому собирать рёдкіе факты, подходящіе къ темё его сочиненія, на пространствъ, полутора-тысячельтней исторія Византія и Россіи-трудъ громадный, вознаграждаемый между темъ весоразмерно-свудною добычею. Въ виду этого обстоятельства нельзя предъявлять къ сочиненію большихъ требованій. И то будетъ хорошо, есля авторъ соберетъ выдающіеся случан насильственнаго постриженія въ вновн изъ политическихъ видовъ и укажетъ и объеснитъ колебанія въ употреблевіи этого вида политической смерти. Это же сдвлано въ сочиненія довольно удовлетворительно. Въ частности въ немалую заслугу автору сочиненія можно поставять и то, что, касаясь, по поводу насильственныхъ постряженій въ иноки, иножества событій изо всей исторія Византія и Россія, овъ не дъласть важныхъ промаховъ ни въ описания, ни въ опракъ ихъ, что сводътельствуетъ объ основательномъ знакомстве его съ исторіей втихъ государствъ. Главнымъ недостаткомъ сочиненія нужно признать язывъ его, тяжелый, полный неожиданныхъ сочетаній словъ и малоруссизновъ. Нельзя одобрить и внесеніе авторомъ въ первую главу сочиненія вещей, имъющихъ малое отношеніе также взглядъ автора на преикъ его темъ. Страненъ мущества и привиллегіи церкви какъ на причиву, вслёдствіе коей монашество стало средством ъ потилидесвой смерти. Да и вообще сужденія автора не отличаются особенною глубиною и основательностію. Впрочемъ сочиненіе можетъ быть признано удовлетворительнымъ".

б) На сочинение студента Лонгина Концевича, подъ заглавиемъ: "Юродивые святые и несаятые въ Византии, на Западъ и Руси. (Историко-психодогический очеркъ)".

"Планъ сочиненія Лонгина Концевича пемногосложень: враткое введеніе, въ коемъ указаны аналогическія подвигамъ юродства явленія въ древнемъ мірѣ, историческая часть и психологическая часть — вотъ и всѣ отдѣлы сочиненія. Содержаніе обѣихъ частей самъ авторъ опредѣляетъ такъ: "Юродство Христа ради родилось на почвѣ христіанскаго аскетизма и тамъ же оно достигло полнаго развитія и россполтраненія. нто и послужитъ предметонъ первой

8

5

ŧ

t

ţ

į

ļ

1

İ

İ

I

i

ł

1

I

ł

ļ

ţ

Ì

١

1

скаго аскетизма. И тамъ же оно достигло полнаго развитія и распространения, что и послужить предметомъ первой части моего сочинения. Изложивши въ краткомъ историческомъ очеркѣ постепенный ходъ развитія юродства Христа ради, необходимо будетъ опровергнуть всв неправильные взгляды на этотъ подвигъ, происшедшіе отъ непонимавія истинной задачи и существа юродства Христа ради, объясиять кажущееся противорѣчіе между вившеямъ страннымъ поведениемъ этихъ подвижниковъ и строгою высоко-подвижническою внутреннею жизнію ихъ и, наконецъ, указать на тѣ высокія добродътели и духовныя дарованія, которыя должны быть присущи этимъ подвижникамъ. на основани разсмотрвнія внутренней жизни ихъ; это составляеть содержавіе второй части моего изслёдованія объ юродивыхъ Христа ради, — психологическаго очерва юродства Христа ради". Паъ этого изложения содержания сочинения видно прежде всего. что сочинение не обнимаетъ вподнъ темы, что въ немъ имъются въ виду только юродивые святые, а не юродство вообще. какъ особый видъ христіанскаго аскетизма, имъвшій разнохарактерныхъ въ нравственномъ отношения представителей. какъ святыхъ, такъ и гръшниковъ, такъ и людей обыкновенныхъ. Правда, по мъстамъ авторъ упоминаетъ вскользь о лжеюродивыхъ – обманщикахъ, принявшихъ на себя подвигъ юродства не ради Христа, а ради почета отъ народа и подачевъ милостыни; но очевидно, юродивые святыя и юродивые обманщики, и вытеств взятые, не дають полнаго представлевія объ юродствъ Христа ради. Бо́дьшая часть представителей его, конечно пранадлежали, къ третьсму типу-къ людямъ, ревновавшимъ о спасевіи души, но взявшимся за дёло не по силамъ себъ я не по своему характеру и дарованіямъ, почему и являлись они не назидательными образцами аске-Протоколы. 22

тической жизни, а просто бъснующимися, за что и подвергались осужденію и отцовъ Трульскаго собора и многихъ святыхъ аскетовъ.

Авторъ въ своемъ сочинении руководился благою мыслію прославить юродивыхъ святыхъ и защитить въ лицъ ихъ юродство Христа ради отъ нарекавій протестантовъ; но не зная мёры въ своемъ усердія, исказилъ исторію. Для него недостаточно было показать, что юродство Христа ради составляеть, подобно другимъ видамъ аскетизма, дъйствительное средство для вравственнаго самоусовершенствованія людей; в'ять, онь чуть не на каждой страница повторяеть, что юродство Христа ради есть высочайшій подвигь аскетизма, высшій образець христіанской жизни, что святые юродивые - высочайшие христианские святые, онъ даже высоту правственнаго развитія христіанскихъ народовъ опредвлясть распространенностію этого вида аскетизма. Знанію мъры ве внучили его и приведсное ямъ опредвление Трульскаго собора объ юродивыхъ и не совствиь благопріятныя суждевія объ юродствв, какъ видв аскетизма, многихъ замвчательныхъ представителей аскетической жизни. Встрётившись съ ними, онъ восхваляетъ ихъ, а затёмъ снова переходить къ своимъ чрезм врнымъ похваламъ юродству, не потрудившись согласить первыя съ послёдними.

Неумъренность въ похвалахъ и порицаніяхъ — признакъ незрълости мысли — является и во многихъ другихъ сужденіяхъ автора. Такъ, по его словамъ, Византія предъ своимъ паденіемъ совершенно "потеряла свои вравственныя силы, которыми она была такъ богата и такъ славна въ началъ своего существованія; въ 16-мъ въкъ духовенство и міряне католическаго запада пребывали въ полномъ мракъ невъжества и крайняго развращені»; "Западъ въ 16 и 17 въкъ, какъ и Византія, окончательно потерялъ всъ свои лучшія нравственныя силы, вдохнутыя въ него привитіемъ высокихъ истинъ христіанскаго ученія". Съ другой стороны читаемъ, что протестантство за образецъ для своей жизни взяло высовія черты изъ быта первенствующихъ евангельскихъ христічнъ, или: "причиною появленія на западѣ подвига юродства Христа ради послужило основаніе въ 13 въкъ орденовъ Францисканскаго и Доминиканскаго, которые по своимь высокимъ правиламъ благочестія были главными виновниками развитія аскетизма на западѣ". Къ слову скажемъ здѣсь, что авторъ относится въ своемъ сочиненіи къ католическимъ юродивымъ святымъ съ тѣмъ же чувствомъ благоговънія, что и къ православнымъ святымъ. Слогъ сочиненія тяжелый и часто неправильный.

Вообще недостатки сочиненія многочислены и серьезны; но за выказанное авторомъ трудолюбіе при собраніи фактовъ юродства, разсвянныхъ спородически на всемъ пространствв исторіи христіанскаго міра, и за добрый духъ, провикающій все сочиненіе, я нахожу возможнымъ признать его удовлетворительнымъ".

в) На кандидатское сочиненіе студента церковно-историческаго отдѣтенія Нпколая *Махатадзе* подъ заглавіемъ: "Святѣйшій Синодъ въ его отношенія къ Правительствующему Сенату въ первые годы своего существованія (1721— 1730 г.)".

"Авторъ настоящаго сочиненія въ основу своей работы положилъ мысль, что важнёйшая сторона жизни и дёятельности Св. Синода въ первое десятитётіе его сущестнованія состояла въ опредёлевіи его мёста и значенія въ ряду другихъ правительственныхъ органовъ и учрежденій, или, какъ говоритъ авторъ, въ рёшеніи "вопроса объ отношеніи церкви къ государству". "Сообразно съ этимъ", заключаетъ онь, "опредёляется и планъ сочивенія: а) состояніе церкви и церковнаго правительства со времени упичтоженія патріаршества до учрежденія Сената, b) учрежденіе послёдняго и отношеніе къ нему церкви до учрежденія Св. Синода, что даетъ намъ возможность правильно понять нёкоторыя явленія изъ послёдующей исторіи отношенія этихъ двухъ высшихъ центральныхъ учрежденій; с) учрежденіе Св. Синода

22\*

- 339 -

ł

и отношение его въ Правит. Сенату въ царствование Петра I. Екатерины I и Петра II". Въ формальномъ отношевія одвакожъ этоть планъ въ сочивенія не выдерживаются. Тавъ первые два отдъза плава въ дъйствительности вошли въ одну, первую главу сочиненія. За то третій отавлъ занялъ четыре последнихъ главы. При чемъ во второй главъ говорится объ учреждении Св. Синода и о послядовавшихъ тотчасъ за тёмъ усиліяхъ его пріобрёсти юридическое равенство съ Сенатомъ. Въ третьей главъ разсказывается, какъ Св. Синодъ старался общую мысль объ юридическомъ равенствё съ Сенатомъ провестя: а) въ своей организація, б) въ управленія церковнымя вотчинами, в) въ постановкъ дъла о чиновникахъ синодальнаго въдомства и г) въ раскольничьихъ делахъ. Четвертая глава нообще опредѣляетъ значеніе Св. Сивода въ административной и законодательной сфери въ царствование Петра I. Пятая глава наконецъ указываетъ отношевіе Св. Синода къ Сенату и обоихъ вместе ко вновь созданному Верховному Тайному Совъту въ два послъдующихъ царствования.

Сочинение написано на тему, представляющую для вачинающихъ авторовъ большія выгоды по опредвленности содержавія и по немногосложности своего ИСТОЧНИВОВЪ, откуда почерпается матеріаль для изследованія. Къ чести г. Махатадзе нужно сказать, что онъ хорошо воспользовался выгодами своего положенія. Предметъ свой опъ обсладовалъ и издожилъ съ достаточною полнотою, хотя и це особенно углублялся въ изыскание внутреннихъ причинъ. обусловившихъ различныя измёненія въ отношеніяхъ Св. Сянода съ Правит. Сенатомъ. Общая мысль сочиненіявърна и частыя сужденія автора вообще отличаются трезвостію. Композиція сочиненія стройная, не смотря на указанный выше недостатокъ. И слогъ довольно легкій П правильный. Сочинские следуеть признать удовлетворительнымъ".

Digitized by Google

г) На вандидатское сочинение студента церковно-историческаго отдъления Ивана Стръльбицкаю подъ заглавиемъ: "Униятские соборы (1596—1839).

32

ЭF

e 11

1251-

11.

li A

124

. . . .

1

TE I

11

÷€

ារដ

15

:T

1

ÌE

j.

:E

p:

s;

s

¢

Ľ,

6

1

d

Ĺ

۲

í

1

ſ

ł

"Число увіатскихъ соборовъ не велико: на протяженія приблизительно двухъ съ половиною въковъ ихъ насчитывается всего пять, пожалуй даже четыре, такъ какъ Дьвовсчій съвздъ 1629 года по своему харавтеру не совствиъ справедливо носить название собора. За то значение трехъ изъ нихъ въ исторія Унія очень велико: оня отмъчають эпохи ея -- начало Упін, оргавизованіе уніатской церкви по латинскому образцу и конецъ Унів (Брестскій соборъ 1596 г., Замойскій 1720 г. и Полоцвій 1839 г.). Неудивительно поэтому, что они могутъ представить для изслёдовате. лей искушение исторію ихъ отожествитъ съ исторіею Уніи вообще. Авторъ настоящаго сочиненія отчасти и поддался этому искушению, что и отразилось на содержания сочиненія. Авторъ въ началъ сочинения излагаетъ события, предшествующія первому уніатскому - Брестскому - собору, вачиная съ Люблинской гражданской Уніи. Это составило первую главу сочиненія. Во второй главъ описываются параллельно два собора, одновременно засъдавшіе въ Брестъ въ 1596 году, то есть, какъ уніатскій, такъ и православный. Третья глава посвящена изображенію двятельности первыхъ уніатскихъ митрополитовъ, особенно же Иратія Поцвя и Іослфа Вельямина Рутскаго; но между прочимъ въ ней говоритса и о соборахъ Кобринскомъ 1626 года и Львовскомь 1629 года. Вь четвертой — издагается исторія Базиліанскаго ордена до начала XVIII въка. Въ пятой обширно трактустся о Замойскомъ соборѣ и его постановленіяхъ. Въ шестой наконецъ не особенно складно сжата исторія Уніи послъ Замойскаго собора до Полоцкаго собора 1839 гола.

Указавный недостатокъ въ композиціи сочиненія отчасти можетъ быть извиненъ: двйствительно для полноты и ясности изображенія соборныхъ дѣяній вужно было кос-

нуться и предшествующаго и последующаго положения дель, видв, чвыъ какъ это сдвлано только въ болве сжатомъ авторомъ. За то слёдовало ожидать, что такая широкая поставовка дъла спасетъ автора отъ невървой оцъвки значенія соборовъ. Но надежда не совсёмъ оправдалась. Такъ исторические факты изъ жизни уніатской церкви, приведенные авторомъ, не спасли его отъ преувеличения значения Замойскаго собора въ дълъ латинизація Увіш. Онъ напр. утверждаетъ, что на Замойскомъ соборъ "принято было уніатскою церковію латинство", что "унія въ провозгляшенномъ здёсь виде была совершенно тожественна латинству и сохранила свое название больше по форми, чимъ въ дъйствительности"; что послъ собора "православный элементь Уніи вычеркивадся совершенно римскою цеязурой изъ увіатскихъ книгь и замъненъ датинскимъ". Между твиъ тотчасъ за этимъ приводитъ онъ проэктъ уничтоженія уніатской церкви и обращенія увіатовъ въ латинство, составлевный въ 1752 году латинскимъ перемышльскимъ епископомъ Сфраковскимъ, утверждавшимъ, - и какъ показала дальнайшая исторія, совершенно основательно, -- что Унія и послѣ Замойскаго собора тесно связана съ Восточною церковію, ея обрядами, преданіями и съ русскою ваояте строито она легко можетъ возвратиться къ православію.

Сочиненіе проникнуто горячимъ чувствомъ ревности къ православію и любви къ родинѣ, что при отсутствіи чувства мѣры и вызываеть по мѣстамъ преувеличенія въ ьзображенія бѣдствій православной церкви и русскаго народа въ бывшей Польской Рѣчи Посполитой, или успѣховъ враговъ ихъ. Предметъ свой авторъ излагаетъ съ достагочною полнотою, правда по общеизвѣстнымъ н распространеннымъ вездѣ источникамъ и пособіямъ; наиболѣе же полное и ясное представленіе составляется по сочиненію о Замойскомъ соборѣ. Слогъ сочиненія вообще правильный, хотя и не вполнѣ свободный отъ неестественныхъ сочетаній словъ. Сочиненіе я признаю удовлетворительнымъ".

ţ

1

2

ł

٢

í

1

Отзывы экстраординарнаго профессора Ковальницкаго:

 а) О сочиненій студ. Емеліана Скабаллановича на тему: "Едесская церковь отъ ея основаніи до монофизитской борьбы; значеніе ся въ общемъ движеніи жизни церковной";

"Студентъ Скабаллановичь избралъ для своего сочиинтересную, но довольно трудпую. Для ненія тему очень последовательного изложения исторіи церкви Едесской въ распоряжения автора не было обильнаго фактическаго матеріала, такь что онъ долженъ былъ придать своему сочиненію характеръ болье эпизодическій. Онъ преимущественно останавливается на выдающихся, опредвленно отмвченныхъ въ преданіц и исторіи моментахъ жизни церкви Едесской. кавово основание церкви Едесской, исторія Авгаря Ухомо, Авгаря-Баръ-Малу Вардессава, богословской школы Елесской, Ефрема Сирина, участія Едесской церкви въ христологическихъ движеніяхъ и проч. Особенно долго останавливается авторъ на псторіи освованія церкви Едесской и подвергаетъ подробному историко-критическому изслёдованію сказание объ Авгаръ-Ухомо, перепискъ его съ l. Христонъ, о нерукотворенномъ образв и проч. Автору помогаетъ въ этой работъ сочинение Липсіуса; die edessenische Abgar. Loge. Фактические пробълы между указанными моментами въ исторія Едесской церкви авторъ пытается восполнить изображениемъ состояния окружающихъ Едессу церквей, въ твсной связи съ жизнію которыхъ развивалась жизнь церкви Едесской: церквей армянской и сиро-персидской. Впрочемъ, въ пользовавін этимъ послъднимъ пріемомъ-освъщенія состоянія церкви Едесской изображеніемъ состоянія окружающихъ церквей авторъ показалъ неопытность и незнаніе мэры: овъ внесъ въ сочиненіе много такого, безъ чего можно было бы обойтись.

Въ подъзовани пособіями авторъ не былъ достаточно самостоятеленъ: странящы о Ефремъ Сиринъ, напр, сходны

съ страницами о томъ же отцё въ "историческомъ учения объ отцахъ" Филарета Черниговскаго больше, чёмъ сколько прилично въ самостоятельномъ изслёдования.

Вообще же авторъ довольно потрудился надъ своимъ сочиненіемъ. И хотя оно особеннымъ богатствомъ содержанія не отличается (что отчасти условливалось самой темой), но по хорошимъ пріемамъ изслёдованіи и удовлетворительному изложенію оно можетъ быть признано достаточнымъ для присужденія автору его степени кандидата богословія".

 б) О сочинении студ. Аванасія Булакова на тему: "Очерки исторіи Методизма".

"Сочинение студ. Булгакова: "очерки исторіи методизма" обнимаетъ исторію методизма отъ его зарожденія и до послъдняго времеви. Для удобства изслъдованія и изложевія авторъ отмѣтилъ въ жизни методизма нѣсколько періодовъ, по которымъ и излагаетъ его исторію. Посл'я вступительнаго очерка умственныго и вравствевнаго состоянія англійскаго народа въ ХУП и ХУШ въкахъ, авторъ изображаетъ начало методизма (періодъ первый) и внъшнее и внутреннее его состояние въ періодъ сношеній и связи вождей этого движенія съ Гернгутерани (періодъ 2 й). Затвиь (періодъ 3 й) онь савдить образование методизма въ самостоятельную общину, представляетъ устройство общинъ методистскихъ въ этотъ періодъ, издагаетъ ученіе и правила методистовь, характеризуеть литературную борьбу методистовь съ епископальнымъ духовенствомъ и другими противниками, изображаетъ богослужевіе методистовъ въ это время, говоритъ о вліяній методистовъ на духовную и матеріальную жизнь общества и наконець представляеть характеристику замъчательнъйшихъ представителей методизна XVIII в. Въ 4-мъ період'я явторъ издагаетъ исторію методизма въ двухъ отдълахъ: 1) исторію методизма веслейянскаго (борьба за устройство управленія сектою; конференціи веслейянскаго методизма; миссіи весдейянскаго методизма; впутреннее управленіе; благотворительность; характеристика веслейвискихъ

методистовъ настоящаго времени); 2) исторію методизма епископальнаго (увлоненіе этой вътви отъ первоначальнаго методистскаго строя; миссіи епископальнаго методизма; богослуженіе и религіозныя собранія епископальныхъ методистовъ).

Общирное (въ 568 стр. убористаго письма) сочинение студ. Булгакова производить очень благопріятное впечат. лѣніе. Авторъ работалъ много, умвло и усившно. Сочиненіе его представляеть изсл вдование подробное и полное настолько, васколько это было возможно по имввшимся у автора матеріаламъ и пособіямъ. Главвыми пособіамя у него были: сочинение о методизыт еп. Іоанна, исторія методизма Якоби, историческое развитіе и характеръ методизма Лекви. Но авторъ не ограничивался только этими пособіями; немалая доля изслёдованія сдёлана имъ и самостоятельно. Въ оцёнкъ методизма авторъ спокоенъ, не обнаруживаетъ духа нетерпимости къ сектъ, напротивъ не разъ высказываетъ симпатію ко многимъ добрымъ явленіямъ въ религіозной жизни методизма, и выставляетъ на видъ благотворное вліяніе секты на религіозно правственный подъемъ англійскаго общества, и даже подагаетъ, что, при лучшихъ условіяхъ, методизмь могъ содъйствовать преобразованію самой англійской церкви. Можетъ быть такое благосклонное отношение автора къ методизму следуеть отчасти объяснить вліяніемъ Якоби, который, какъ методистъ, въ своей исторіи методизма не скупится на похвалы высотв религіознаго духа, чистотв нравствевности и силъ вліянія ва міръ методизма. Но если и такъ, то авторъ все-таки поступаетъ сознательно, опираясь на дознанныхъ имъ въ изслъдования зысокихъ качествахъ выдающихся двятелей методизма и ихъ чистыхъ религіозновравственныхъ привципахъ; точно также, какъ онъ сознательно, опираясь на изучения предмета, не соглашался съ заподозръваніями и ръзкими отзывами о методизмъ еп. loанна. Во всякомъ разъ спилати автора не такого рода, чтобы ихъ считать близкими къ увлеченію. Визшняя сторова сочиненія представляется не совсёмь додвляеною, что естественно въ такомъ обширномъ трудъ, написанномъ въ такой сравнительно небольшой срокъ.

Сочиневіе студ. Булгавова даетъ ему полное право на степень кандидата богословія".

в) О сочинении студ. Неклепаева на тему: "Общежительные братья (fratres vitae communis)".

"Студенть Неклепаевь изсявдование свое на тему "Общежительные братья" построиль такь: сначала (глава 1-я) представиль картину вравственно религіознаго и соціальнополитическаго состояния христіанскаго Запада въ 13 и 14 въкахъ, которымъ условливалось появленіе различныхъ религіозныхъ обществъ, въ томъ числъ "братства общежитія". Въ савдующихъ главахъ овъ изложилъ исторію братства въ біографіяхъ зажнъйшихъ его представителей. Такъ. глава 2-я обнимаеть жизнь Герарда Грота (учреждение братства); въ 3-й главв изложена жизнь преемника Грота, Флорепція Радевина. Здёсь рёчь идеть объ организаціи братства, устройствъ братскихъ домовъ, и о развити дъятельности братства проповѣднической и педагогической (о школахъ братскихъ). Въ 4-й главъ- біографія Герарда Цербальта: вліявіе братства на введеніе національваго языка въ богослушевіе и проповъдь; агитація въ пользу чтевія народомъ библіи на родномъ язывъ. Глава 5-я: біографія Өоны Кемпійскаго. Здъсь изложены богословскія воззрвнія и мястыческая этика Өомы (главнымъ образомъ, по сочиненію de imitatione Christi), которыя авторъ считаетъ общими и всему братству. Въ приложения въ этой главъ авторъ занимается вопросомъ объ авторъ сочиненія de imitatione и ръшаетъ его въ пользу Оомы. Въ 6-й главъ говорится о борьбъ братства съ противниками и его упадкъ.

Студ. Неклецаевъ достаточно изучилъ свой предметъ. Сочиневіе его нацисано стройно, правильнымъ, за немногими исключеніями, языкомъ. Нътъ въ сочиненіи ничего лишниго; скоръе, какъ на недостатокъ, можно указать на то, что авторъ снесъ въ подстрочныя примъчанія кое-что такое, что, будучи поставлено въ текстъ, сообщило бы изслъдовавію большую полноту и цъльность.

Ľ.

k

ł,

ŀ

Ł

ł

٢

ŧ

à

i

١

k

L

1

ł

ł

1

Сочиненіе это можетъ дать студенту Невлепаеву право на степень кандидата богословія<sup>4</sup>.

г) О сочиненія студ. Георліевскаю на тему: "Антицерковныя секты въ Византія и на Руси и ихъ взглядъ на іерархію (павликіане, богомилы, стригольники, молокане и штундисты).

"Тема, избранная студ. Георгіевскимъ обнимаетъ рядъ религіозныхъ сектъ, проявлявшихся въ церкви на протяженія 12 въковъ. Копечно, задачей автора не могло быть вссстороннее изслёдованіе этихъ сектъ,---для такого изслёдованія совершенно достаточно было бы одной изъ B83888. ныхъ секть, — а потому тема съуживаетъ задачу автора ограничительной прибавкой: "и ихъ взглядъ на iepapxio". Авторъ, по видимому, довольно правильно понядъ свою задачу, когда во вступлевіи зам'ятиль, что онь въ своемъ сочинения "обратитъ главное внимание не столько на стройную систематизацію ученія антицерковныхъ сектантовъ, сколько на изысканіе цочвы, выростившей автицерковные идея, и на причины, вызвавшія появленіе ихъ на свътъ", и что "особенное внимание обратить на отношение сектантовъ въ богоучрежденной іерархіи". Но въ самомъ изслъдованія онъ поступаетъ не совстмъ такъ, какъ предположилъ во введеніи. Онъ затрогиваеть различныя стороны жизни названныхъ севтъ больше, чёмъ сколько предполагалъ, OCTAнавливается на сектантскомъ въроучении, вообще излагаетъ крупные и мелкіе факты изъ внутренней и внъшней исторіи севтъ, не имъющіе отношенія къ указанной темою частной задачв. Обо всемъ этомъ авторъ говоритъ понемножку, руководясь ограниченнымъ количествомъ пособій, такъ сказать, проходитъ исторію сектъ по верхамъ. Иначе, конечно, и не можетъ быть, когда въ сочивении небольшаго объема касаются различныхъ сторонъ жизни цълыхъ пяти сектъ. Автору не удалось выдёлить, хорошо сгруппировать и обставить то въ исторіи этихъ секть, что требовалось частной задачей его общирной темы: о "взглядахъ сектантовъ на іерархію" говорится въ сочиненіи немного больше, чёмъ и о другихъ матеріяхъ. Тема требовала исторической аналогіи, сближеній между явленіями, которыя раздёляютъ вёка; авторъ понималъ это требованіе, но или овъ не обратилъ достаточно вниманія на эту часть работы, или эта задача не поддалась его усиліямъ.

Авторъ самъ называетъ сное сочиненіе рядомъ историческихъ эскизовъ. Опо дъйствительно производитъ впечатлъніе скоръе легкой журнальной статьи, чъмъ серьезнаго историческаго изслъдовавія".

Отзывы доцента 'Гумасова о кандидатскихъ сочиненіяхъ студентовъ церковно-историческаго отдъленія: Сербкнова, Зеленецкаго, Палецкаго и Шаравскаго:

1) Студенть Сербиновъ написалъ сочиненіе на тему: "Крестовые походы въ ихъ послёдствіяхъ для нашего отечества". (Разумёются главнымъ образомъ Ливонскій и Мальтійскій ордена въ ихъ отношенія къ Россіи).

"Сочиненіе это состоять изъ предисловія и трехъ частей. Вь коротенькомъ предисловіи авторъ знакомить читателя съ планомъ своей работы, по которому необходимо прежде всего а) "въ главныхъ чертахъ опредѣлить характеръ и значеніе Крестовыхъ походовъ вообще и выяснить отношеніе ихъ къ жизии нашего отсчества, потомъ б) указать на важное историческое значеніе Ливонскаго ордена гъ судьбахъ нашего отечества и наконецъ в) обозрѣть исторію Мальтійскаго ордена въ отношенія его къ Россія". Планомъ етимъ объвсняется, почему авторъ раздѣлилъ свое сочиненіе на три части и содержаніе каждой изъ нихъ.

Первая часть посвящена указанію причинъ, вызвавшихъ религіозво-общественное движеніе западной Европы на Востокъ, и характеристикъ этого движенія, которое, будучи продуктомъ западно-европейской жизни, должно было въ свою очередь отразиться вліяніемъ на дальнъйшее

теченіе этой жизни и оставить на ней слёды величаваго походовъ. Указавъ явленія Крестовыхъ Ba культурныя слёдствія для западной Европы этого несьма крупнаго факта средневѣковой жизни Европы, авторъ оставитъ вопросъ: не коснулись ли указанныя имъ слёдствія и нашего отечества?- Дътописныя извъстія, былины, паломники и житія нъкоторыхъ святыхъ того времени убъждаютъ автора въ томъ, что такъ какъ предки наши по разнымъ причинамъ не участвовали въ Крестовыхъ походахъ, какъ борцы за святую землю, а только сочувствовали имъ, то и не могли испытать ва себѣ непосредственнаю вліянія ихъ или, говоря словами самого автора, "культурвыя и соціальныя слёдстія Крестовыхъ походовъ на Востовъ не отразились и ве могли отразиться на жизни нашего отечества по той главнымъ образомъ причинъ, что эти походы не были для насъ событіемъ нашимъ, народнымъ" (стр. 47). Но за то они коснулись насъ своею отрицательною стороною, а именно:

Когда усилія удержать Іерусалимь вь рукахь хрестіань, требуя огромныхь жертвь, вь то же время мало надежды подавали ва благопріятный конечный результать святаго дёла, цапы началя обращать вняманіе на некрещеные народы западной и восточной Европы, а также на нашу крещеную, пракославвую Русь, плодомь коего явилось пропов'ядываніе Крестовыхъ походовъ на славянъ нынѣшней Пруссіи, на литовцевъ и на русскихъ (по преимуществу Новгородцевъ). Пропов'ядь папы была услышана, и вотъ въ предѣлахъ Россіи являются такъ называемые Ливовскіе рыцари, которые, не смотря на побѣды св. Алевсандра Невскаго, все-таки пріобрѣтаютъ прочную осѣдлость въ прибалтійскихъ губерніяхъ чынѣшняго Остзейскаго края.

Обозрѣніе кровавыхъ отношеній ордева этихъ рыцарей въ литовцамъ и русскимъ до паденія его въ 1562 году составляетъ содержаніе второй части. Здѣсь авторъ годъ

1

i.

ł

Ľ

ł

t

ł

ŗ

l

ł

за годомъ кропотливо слёдитъ за всёми перипетіями борьбы ливонцевъ съ русскими, которая велась съ перемённымъ успёхомъ для обёнхъ воюющихъ сторонъ до тёхъ поръ, пока мы жили удёльно-вёчевою жизнью и были не свободны отъ татарскаго владычества. Когда же пали удёлы и въ Москвё развилась сильная центральная власть, то вслёдъ за освобожденіемъ отъ татаръ подходило рёшеніе участи и Ливонскаго ордева, который дёйствительно и прекратилъ свое существованіе.

Что васается Ордена Мальтійскихъ рыцарей, которому мвсто авторъ отвелъ въ 3-й части своего разсуждения, TO онъ появился въ Россія совершенно неожиданно. Появленіе его авторь объясняеть политическою и религіозною ощибкою Императора Павла I, который, становясь во главѣ Ордена, мечталъ посредствомъ его одолъть вольнодумство и французскую революцію ковца прошлаго столётія и не замвтиль, что и себя и Россію онь отдаваль въ руки језуптовъ, ибо на закатъ дней своихъ Мальтійскій Овденъ Іоаннитовъ былъ янчъмъ инымъ, какъ только настоящимъ притономъ братьевъ Societatis Jesu. Авторъ довольно обстоятельно останявливается въ этой части своего сочинения на судьбахъ Ордена до импер. Павла 1 въ Зан. Европъ, на его устройствв, на его экономическихъ средствахъ, на составъ его и на его пропагандъ среди Русскихъ, заканчивая разсужденіе тэмъ. что къ Россіи привиться этому рчрежденію римской церкви не удалось, что видно изъ кратковременности его существования, ограничившейся только царствованиемь Павла I. Таково содержавие сочивения студента Сербинова.

Хотя оно и не чуждо недостатковъ, но недостатки эти сравнительно съ достоинствами весьма незиачительны. Такъ авторъ изръдка погръшастъ противъ ясности изложенія и правильности въ построевіи мысли, останавливается иногда на мелочахъ, не имъющихъ прямаго отношенія къ данному вопросу и наконецъ напрасно вдается въ подробное описаніе битвъ, которыя когда либо были между Ливонцами и вашими - 351 -

предками. Недостатки эти съ избыткомъ выкупаются 1) стройнымъ вообще издожевіемъ, дающимъ отчетливое понятіе какъ о цъломъ, такъ и его частяхъ, 2) полпотою и обиліемъ содержанія и 3) большимъ знакомствомъ съ литературою предмета.

ł

t

T

1

1

1

1

Все это, вийсти взитое, даеть автору полное право на признание его сочинения кандидатскимъ".

2) Сочиненіе студента Зеленецкаю носить слёд. заглавіе: "Положеніе римско-католической іерархій подъ русскимъ императорскимъ правительствомъ".

"Вь началѣ своего труда авторъ ставитъ совершенно вырное положение, что о римско-католической исрархии лъ Россія можно вести рвчь, только начиная съ церваго раздваа Польши, потому что только съ этого времени русское правительство пришло въ близкое отношеніе къ этой јерархіи. Хотв и раньше католяки, живя на территоріи русскаго государства, имѣли здѣсь свое духовенство, но духовенство это не было устроено јерархически, тогда какъ въ Польскомъ государствъ оно представляло изъ себя полную организацію, стоявшую въ непосредственной зависимости отъ папскаго престола и фактически не признававшую надъ собою власти государства. Отторгнувъ отъ Польши русско-литовскую территорію, на которой среди туземнаго илселенія жило и двйствовало римско католическое духовенство какъ свътское, такъ и монашествующее, русское правительство вынуждено было поставить духовенство ето въ правильныя отношения съ одной сторовы къ верховному духовному главъ-папъ, съ другой – къ верховной власти въ русскомъ государствъ. Разсматривая политику Екатерины Веливой, Павла I и его преемниковъ до разрыва съ папской куріей въ 1866 г., авторъ замвчаетъ ввкоторыя колебавія въ этой политикъ и сообразно съ ними дълитъ свое проязведэніе на два главные отдёла; "но для полноты изложенія", какъ выражается авторъ, къ нимъ прибавленъ еще отдёлъ о римскокатодической іерархія отъ Петра Вел. до Екатерина (собственно до раздізовъ Польши).

Въ цёломъ сочинение студента Зелевецкаго есть зательное изображение борьбы, которую русское импер ское правительство вело съ польскимъ римско-католичес духовенствоиъ и его римскимъ представителенъ за веј ныя надъ нимъ права государственной власти. Въ борьбв авторъ слёдить: 1) за тенденціями римско-като, скаго духовенства и отврываеть въ немъ вачала, врая ныя русской государственности, 2) за политивою имо торскаго правительства и находить въ ней отсут строгой последовательности. Идеи эти авторъ въ боль или меньшей мврв проводить чрезъ всв три части св сочиненія, каждый разъ опираясь на неопровержия историческихъ фактахъ, каковы папскія буллы и рус государственные акты. Такъ, въ первой части мы читає сь конца XVII в. открылся наплывъ въ Россію иност цевъ-католивовъ, которымъ нужим омли священния: вотъ австрійское правительство проводитъ въ Россію іс; товь. Іезунты поселяются въ Москвв, Петербургв и : гихъ городахъ Россія, строятъ храны и завлекаютъ : скихъ вь свой орденъ. За ними следуютъ капуцины, он цисканцы и доминиванцы. Ко всвиъ имъ Петръ Вел. о: сигся съ полною толерантностью. Съ твхъ поръ рим( католическая пропаганда инчиниеть дъйствовать съ осовымъ успрхомъ на юго-восточной окраниъ нашей и свверо-западной. Такъ шло дёло до воцаренія Екатер. Веливой. Диятельность великой государыни и первыя м: пріятія Павла I, составляющія содержаціе второй 48 разсматриваемаго сочивевія, были направлены 8**Ъ** Т( чтобы, не трогая догматовъ и ваноническихъ постановы. римско-католической церкви въ Россіи, поставить рим католическую іерархію и монашескія ордена въ зав: мость отъ верховной власти. Осуществленію этой MЬ особенно содействоваль епископь, впоследстви митропол

JI (<sup>illi</sup>

u. 19 Ez

**римско-католической** церкви Сестренцевичъ, за что навлекъ на себя неудовольствіе католиковъ вообще, іезунтовъ И напы въ частвости и при Павлѣ I поплатившійся даже ссылкою. Подъ конецъ своего царствованія увлеченный въ съти језунтской тайной политики, импер. Павелъ I издалъ въ ультро-монтанскомъ духъ уставъ объ управлени римскокатолическаго духовенства, создавшій духовенству этому полную независимость отъ русскаго правительства. Въ послёдней части авторъ изображаетъ возвратъ къ той политикъ, которой держалась Екатерина Великая и которой измънилъ Павелъ I. Изъ документальныхъ данныхъ, приведенныхъ авторомъ, видно совершенно ясно, въ какія затрудненія ставили трехъ русскихъ императоровъ папа. его нувціи и само польско-католическое духовенсто. ве ствсняясь ни интригами, ни ввроломствомъ, ни наконецъ въ открытомъ возмущенія противъ **у**частіемъ законнаго правительства въ 1830 и 1863 гг. Такое поведение не могло не привести въ окончательному разрыву съ римскимъ дворомъ (1866 г.) и къ позному подчиненію польско-католическаго духовенства верховной власти русскаго императора. Въ заключеніе авторъ счелъ нужнымъ провести оправдательныя статистическія данныя, ослобождающія русскихъ государей отъ обаяненій, возводямыхъ на няхъ паламя за то, что будто они угнетають и пресладують **ЛАТИНСКУЮ** цервовь въ Россіи. Цыфры, взятыя авторомъ главнымъ образомъ изъ религіознаго атласса западной Россіи Батюшкова, наглядно обличають несостоятельность этихъ обвиненій.

Разсмотрѣнное сочиненіе какъ по содержавію, такъ по издоженію, богатству источниковъ и правильной группировкѣ фактовъ, словомъ, во всѣхъ отношеніяхъ вполнѣ **VIOBJETBODИТЕЛЬВО".** 

3) "Темой для кандидатскаго сочинения студента Палецкаю служилъ "Вольтеръ и его вліяніе на русскую литературу и жизнь". Протоколы.

23

европейской культуры, изъ которыхъ каждое отличается врайностью и потому не можеть быть безусловно принято ваукою. Върчая опърка произведеній этого, во всякомъ случав весьма замвчательнаго, двятеля 18 стол. находится какъ разъ па серединъ между крайностями. Послъ этого замѣчанія слѣдуетъ подробная біографія Вольтера съ цере численіемъ всяхъ важнайшихъ его литературныхъ работъ, вызванныхъ тёми или иными обстоятельствами его собственной жизни, полной самыхъ разнообразныхъ, нержаво трагическихъ пряваючений. За біографіей въ нёсколькихъ отдельныхъ главахъ авторъ разсматриваетъ Вольтера съ различныхъ точекъ зрѣнія, а именно: какъ философа, пспхолога, политака, историва, поата и человъка. Сочинение обличивается главою о вліяніц Вольтера на русскую литературу и жизнь.

Разсматривая Вольтера-философа, авторъ говоритъ, что въ немъ нъть "ни философской серьезности и глубины мыслей, ни ихъ строгой систематизаціи". Послѣ столь рѣприговора авторъ переходитъ къ издоженію пительнаго мыслей Вольтера о Богв, о ввръ въ Него, о міровой цв. лесообразности, о добрѣ и злѣ и о Провидении. По вопросу о Богв авторъ приводитъ доказательства того, что Вольтеръ не только никогда не отрицаль бытія Божія, но напротивъ встани силами своего страшнаго сарказма вооружался противъ проповъдниковъ атеизча, называя ихъ ученіе "чудовищишиь и крайне безчестнымь". Не отрицая Бога, Вольтеръ отказывался только дать ближайшее опредвление его сущности, ибо, по его мивнию, вопросъ объ этомъ выходиль изъ сферы человъческаго пониманія. "Вы есте, значить есть и Богъ", говорить Вольтерь атеистамъ. "Еслибъ не было Бога, то нужно было бы Его выдунать", писалъ онъ прусскому принцу; "но вся природа гласомъ веліныть вопіеть: есть Богъ". Отказывалсь отъ вадлежа-

щаго пониманія божественной сущности, Вольтеръ, говоря языкомъ автора, "отвергаетъ витиний культъ, находя его для человъка лишнимъ бременемъ. Всъ церковные обряды, поставовленія, тайнства въ его глазахъ ве имѣютъ вивавого значенія; онъ относится къ нимъ вполвѣ индиферентно и подчиняется имъ потому только, что это нужно для людскаго глаза". Въ вопросв о міровой цвлесообразности, о добръ и злъ авторъ находить, что до страшнаго Лиссабонскаго землетрясенія Вольтерь держался оптимистическаго взгляда, по которому вездё царить міровая красота и цёлесообразность, такое совершенство, повредить которому не въ силахъ никакое здо. "Зачъмъ, пишотъ онъ въ Pensées sur Pascal, дъзать изъ пашего существованія цъпь горя и бълствій? Представить себъ свъть тюрьмой и всъхъ людей осужденными преступниками-это высль мизантропа". "Міръ вашь есть лучшій изъ міровъ возможныхъ", говоритъ онъ въ другомъ мъстъ. Послъ же Диссабонской катастрофы онъ заговорилъ уже не твыъ языкомъ: "славное общее благо, составленное изъ каменной болъзни, ревматизмовъ, преступленій и страданій всякаго рода, изъ смерти и осужденія!". Самое зло онъ признаетъ необходимостью; но зачвиъ ово, -- по слабости своей природы онъ огказывается дать отвътъ: "я покорно подчиняюсь высшему свъту, который долженъ просвътить меня въ мракъ міра". Единственная опора, стало быть, въ Провидънія, что онъ и заявляеть въ поэмъ на разрушение Лиссабона.

Вольтеръ есть психологъ – скептикъ, говоритъ дялбе авторъ разсматриваемаго сочиненія, сомнъвающійся во всемъ: для него душа наша есть terra incognita; "овъ ве находитъ достаточнаго основанія для вёры въ продолженіе человъческой личности" за гробомъ, разумъется; такой же crenтицизмъ у него и въ вопросъ о душевныхъ свойствахъ, о свободной воль, о правственности и порокъ; все зависитъ оть внашнихъ обстоятельствъ, а не отъ одного личнаго участія человѣческой души. Но рядомъ съ скептическими 23\*

мыслями авторъ приводитъ взглядъ Вольтера на теологовъ, которые, по его (т.е. Вольтера) мнёнію, поселяютъ раздоръ между людьми: "прогоните теологовъ и міръ усповоится; дайте имъ власть, и земля покроется кровію". Отдёлъ этотъ авторъ закапчиваетъ приведеніемъ Вольтеровской морали: "живи такъ, какъ ты хотёлъ бы жить умирая. Поступай съ ближнимъ такъ, какъ ты хотёлъ бы, чтобъ овъ съ тобою обращался. Дюби Бога, но люби и людей".

Издагая политическія убъжденія Вольтера, авторъ говорить: "идеаль политическаго строя авторь видѣль въ древнихъ распубликахъ Греціи и Рима и въ свободныхъ учрежденіяхъ Англіи... Онъ считаетъ безразсудною страсть нововведеній, которая готова была дойти до уничтоженія личной собственности, которая съ корня воротила всё политическів, общественныя и религіозныя учрежденія. Основою политики должно быть естественное право человъка, право на его жизнь и свободу, тёсно связанную съ равевствомъ". По мысли Вольтера, продолжаетъ авторъ, "осповной формой правленія должна быть конституція". Кромѣ того Вольтеръ требовалъ подчиненія церкви государству; онъ возставалъ также противъ современнаго ему суда во Франціи и противъ смертной казни.

Указывая на заблужденія Вольтера, какъ историка, авторъ настоящаго сочиненія ве могъ не признать того поворота, который силою своего ума Вольтеръ произвелъ въ исторической наукъ и въ доказательство его важныхъ услугъ этой наукъ приводитъ отзывъ о немъ Дессинга: "libera per vacuum posui vestigia princeps".

"Въ поэтическихъ произведеніяхъ автора нѣтъ ни глубокаго и серьезнаго чувства, ни вдохновенія, ни благороднаго воодушевленія, ни возвышёвной вёры".

Разсматривая Вольтера какъ человъка, авторъ называетъ его тщеславнымъ, честолюбивылъ, корыстолюбивымъ; въ то же время не отказываетъ ему въ благородствъ и гумавности. "Такимъ образомъ, говоритъ онъ, въ природъ Вольтера мы замѣчаемъ какую-то двойственность, встрѣчаемся съ поразительными противурѣчіями его характера". Приводя объясненіе этой двойственности, авторъ останавливается на враждебномъ отношевіи Вольтера къ христіанству и церкви и не хочетъ простить ему этого. "Одинъ только грѣхъ никогда нельзя простить Вольтеру, это--его безчестную вражду противъ христіанства, его оривольное, насмъшливое, кощунственное и скептическое отношевіс къ религіи и церкви. Вольтеръ отрицаетъ божественность Спасителя, отрицастъ догматы воплощенія и искупленія, которые составляютъ альфу и омегу всего христіанства, отрицаетъ чудеса и пророчества, смѣется надъ всѣми святыми обычаями и вѣровавіями".

Формулирун въ немногихъ словахъ все, сказанное авторомъ о вліянін Вольтера на русскую литературу и жизнь, получимъ слѣд. выводъ: идея, притомъ лучшія идея, охватили собою вслѣдъ за Императрицею Екатериною Великою значительную часть высшихъ аристократическихъ круговъ, проникли въ законодательство, въ науку (Болтинъ и Щербатовъ были проводниками ихъ въ исторіи) и въ художестневную литературу. Чтобы показагь, такъ сказать, упоевіе Вольтеромъ у насъ въ концѣ прошлаго вѣка, авторъ помѣщаетъ списокъ сочиненій этого писателя, переведенныхъ ва русскій языкъ. И дъйствительно, цыфра весьма почтенная-72.

Говоря волбще, трудъ студента Палецкаго заслуживаетъ того, чтобы признать его удовлетворительнымъ; но нельзя ие выразить сожалъвія, что для искомой цъли авторъ взялъ непосильную тему. Отвъчать вполнъ сознательво на вопросъ о Вольтеръ можно только при условіи непосредственнаго ознакомленія со всъми произведеніями этого писателя отрицательной литературы прошлаго столътія; въ противномъ случав неминуемо придется обратиться къ чужому мнѣнію и повторять его безсознательно, а такое повтореніе едва ли дѣлаетъ честь научной работъ. Въ такое положеніе именно и попалъ нашъ авторъ: ни сужденія его не отличаются самостоятельностью, ня даже самый планъ сочиненія; и то, и другов знимствовано имъ или у Геттнера (исторія всеобщ. литер.), или у Шлоссера (истор. XVШ ст.); и только болёв самостоятельности въ той части сочиненія, которая касается вліннія Вольтера на Россію. Вслёдствіе андостатка самостоятельнаго знакомства съ Вольтеромъ, авторъ нерёдко впадаетъ или въ недоумёнія или прямо въ противурёчія съ самимъ собою, приводить которыя я считаю неудобпымъ, потому что и безъ того мой отзывъ сдѣлался довольно длиннымъ".

4) "Кандидатское сочивение студента Шаравскаю "о Впленской іезуитской Академіи".

"Опо состоитъ изъ предисловія и шести главъ.

Въ предисловія авторъ силится опредёлить значеніе этой Академіи по отношенію ся въ православію и протестантизму, а въ слёдующихъ за нимъ главахъ происхожденіе Академіи, строй ея и наконецъ псторію ея до уничтоженія Ордена Іезунтовъ.

Что васается предисловія, то лучше бъ, есля бы его совствить не было: желая показать, что цтлью новооткрытой высшей школы была борьба съ протестантизмомъ, во никакъ не съ православіемъ, авторъ внесъ такую страшную путаницу понятій, что ришительно нельзя добратися до истиннаго смысла. Понимать автора возможно только, начиная съ первой главы его сочиненія, посвященной исторія возникновенія въ Польско-Литовскомъ государствѣ разныхъ протестантскихъ ученій, какъ то: гусситскаго, кальвивскаго, лютеранскаго и наконецъ социніанства. Какъ извёстно, ученія эти въ царствованіе Сигизмунда I и Сигизмунда Августа увлекли собою высшія ссеры, оставивъ почти неприкосновенными низшій влассъ народонаселенія; наторъ же, опираясь на гиперболическихъ выраженияхъ польскихъ писателей, старается убъдить, что въ теченіе непродолжи. тельнаго времени не только высшее дворянство и духовенство, не только король Сягизмундъ Августъ прониклись

Digitized by Google

протеставтскими идеями, по и простой народъ въ такой степени, что едва тысячная часть его осталась вврною редигія предковъ своихъ. При этомъ незамѣтво для самого авторъ самъ себя опровергаетъ, говоря, HE. OTP себя сволько именно имёло усп'яха реформатское ученіе въ простомъ народъ, сколько дъйствительно простаго народа было на сторонв новой ввры, на это нать у насъ прямыхъ. точныхъ увазаній" (стр. 60). Какъ бы то ни было, но успъхи протестантизма грозили Польско-Литовскому государству серьезными послёдствіями, и чтобы спасти католяцизмъ, следовало приняться за самыя решительныя меры, а изъ вихъ первою и самою дъйствительною представлялась въ правилахъ Ордена Іезунтовъ; вотъ почему и появился этотъ ордепъ въ Литвъ. Основание ордена, его организация, распростравение и прочная освязость его въ Дитвв вообще и въ Вильно въ частности составляютъ содержание второй главы разсматриваемаго сочинения. Первымъ дъломъ Виленскихъ језуитовъ было основаніе школы; по такъ какъ, по справедливому замѣчаню автора, въ началѣ къ пимъ относились сь недовъріемъ, то для привлеченія къ себъ общественной симпатіи, ісзуиты должны были доказать публично свое превосходство предъ выдающимися вожаками протестанизма какъ въ умствеввомъ, такъ и въ правственномъ отношении. Сь этою цваью они устроили публичный диспуть съ протестантами и посрамили ихъ; съ этоюже цёлью ни одинъ изъ нихъ не вытхалъ пзъ Вильно во время постигшей его моровой язвы, а оставшись, съ полнымъ самоотверженіемъ посвящали себя на служеніе долящимъ. Особенною ревностью во встхъ отношенияхъ отличался језуитъ Варшевицкій. Такими и имъ подобными дъйствіями језуиты обратнли на себя всеобщее внимание и въ короткое время достигли того, что школа ихъ наполнилась двтьми, принадлежавшими къ самымъ вліятельнымъ аристопратическимъ фамиліямъ. Первый шагъ сдълавъ, второй не труденъ, а этоть второй шагь быль сдёлавь вь томь ваправлении,

чтобы Виденскую школу поставить въ независимое отъ Кравовской Академіи подоженіе в создать матеріальныя средства. То и другое было достигнуто, благодаря главнымъ образомъ стараніямъ и щедрости Виленскаго епископа Протасевича. Успёхи језуятовъ въ этомъ направленія изложены авторомъ въ третьей главъ его сочиненія. Четвертая глава обнимаеть собою, по словамъ автора, визшний строй Виленской Академіи. Въ стров ея авторъ обращаетъ вниманіе на управление, на составъ ученаго персонала, на предметы ученія, на количество классовъ и время ученія, на конвикты (или общежитія) и разныя другія при ней учрежденія, какъ напр. библіотека, аптека и т. д. Въ пятой главъ изложена учебная двятельность језувтской коллегіи, а въ шестой говорится о религіозно-нравственномъ воспитавіи ввёреннаго језуитамъ юношества. По совершенно върному митнію автора воспитание въ Виленской Академии было очень ловко направлено къ развитію между учащимися сліной предапности језунтизму съ одной стороны и грубаго фанатизма и нетерпимости съ другой. Въ завлючение авторъ въ нъсколькихъ словахъ очерчиваеть всю вообще двятельность Вилеискихъ іезуитовъ и отдаетъ имъ справедливость въ томъ. хитрою и энергическою двательностію что они своею авиствительно подняли высоко падавшій въ Дитвв католи. цизмъ. Не взирая на загадочное предисловіе, не взирая на довольно частыя повторенія одного и тогоже, встречаю**щіяси** въ разныхъ мъстахъ настоящаго сочиненія, не смотря на въкоторыя опибки противъ языка и отсутствіе критической способности надлежаще оцтнивать и взвтшивать извёстія польскихъ источниковъ, не смотря на всё эти недостатки, все-таки сочинение студента Шаравскаго должно быть признано удовлетворительнымъ на степень кандидата во 1-хъ потому, что оно отличается полнотою и обиліемъ содержанія, во 2-хъ добросовъстнымъ отношеніемъ къ дълу и въ 3-хъ свидътельствуетъ о значительной начитанности автора, которая дала ему возможность особенно хорошо

изобразить картину учебно-педагогической двятельности iезуитовъ Виленской Академіи".

Отзывы доцента Голубева:

я) о сочинени студента Ив. Балевича, подъ заглавіемъ: "Іоанъ Вишенскій и его неизданныя сочиненія".

"Въ первомъ отдълё своего сочиненія г. Балевичъ бросаетъ общій изглядъ на состоявіе православной западнорусской церкви въ XVI стол., при чемъ отмѣчаетъ тотъ фактъ, что усилившаяся пропаганда католицизма въ югозападной Руси, въ особенности же оффиціальное провозглашеніе здъсь религіозной унія (1596 г.), вызвали сильное движеніе въ средъ южно-русскаго православнаго народонаселенія на защиту своей въры и народности, и что результатомъ этого движонія было понвленіе множества сочиненій религіознаго и преимущественно религіозно-полемическаго содержанія. За тъмъ, указавши на видное мъсто, занимаемое Іоанномъ Вишенскимъ въ ряду южно-русскихъ духовныхъ иисателей конца XVI и нач. XVII стол.,-авторъ обращается къ главному предмету своего изслѣдованія.

Во второмъ отдълв онъ сообщаетъ, на многочисленныя впрочемъ, свъдънія о жизни l. Вишенскаго, при чемъ частію на основаніи его собственныхъ сочиненій, частію имъя въ виду нъкоторые другіе современные источники, дълаетъ небезъосновательныя соображенія о мъстъ воспитанія этого писателя (въ Уневскомъ монастыръ) и довольно точно опредъляетъ хронололію нъкоторыхъ событій, касающихся Вишенскаго.

Въ третьемъ отдёлё, перечисливъ сочиненія, несомнённо принадлежащія І. Вишенскому--4, напечатанныя во 2 т. А. Ю. и З. Р., и 5-ть, находящіяся въ рукописныхъ сборнивахъ (н) обличеніе діавола міродержца, б) посланіе къ Львовскому братству, в) посланіе въ старицё Домникіи, г) посланіе къ Іову Княгиницкому и д) позорище мысленное), -- авторъ сосредоточиваетъ свое вниманіе на двухъ полемическихъ цроизведеніяхъ, подписанныхъ псевдонимами (Зачанка Христофора инова и Краткословный отвътъ Феодула)<sup>1</sup>), и, сличая ихъ съ вышеозваченными, несомивно принадлежащими Вишевскому сочиненіями, приходитъ къ заключенію, что и они принадлежатъ перу тогоже писателя. Сличеніе авторожъ сдёлано обстоятельное и вытекающее изъ него заключеніе представляется небезосновательнымъ. Въ слёдующихъ трехъ отдёлахъ (4, 5 и 6) дёлается подробный обзоръ всёхъ произведеній Вишенскаго, при чемъ авторъ старается, по возможности, разсматривать ихъ въ связи съ общимъ ходомъ церковно-историческихъ событій того времени.

Въ послъднемъ отдълъ сдълана общая оцънка литературной двятельности Вишенскаго, сущность которой сводятся авторомъ къ слёдующему положенію: "Въ симслё научной полемики противъ датино-уніатовъ литературные труды Вишенскаго не имъютъ особенно важнаго значенія. не отличаясь строго паучнымь характеромь. Несравненно большое значеніе имбють эти труды, съ другой, положительной, такъ сказать, сторовы; они по своему харавтеру тавовы, что должны были возбуждать и питать въ православныхъ руссахъ любовь въ своей родной въръ, возбуждать въ нихъ готовность защищать свою въру до послъдней возможности. Въ этомъ послъднемъ отношения литературные труды Вишенскаго заслуживають особеннаго нашего вниманія, такъ какъ они не имъютъ себъ **ANAGLO** подобнаго въ литературныхъ памятникахъ того времени (??)".

Авторъ хорошо изучилъ произведенія Іолина Вишенскаго и обнаружилъ достаточное умѣнье пользоваться собраннымъ во время своихъ запятій матеріаломъ. Для полученія степени кандидата богословія сочиненіе удовлетворительно".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напет. въ прилож. въ срувиенію: Петръ Могила и его споденжинан т. I стр. 67-154.

б) О сочиненіи студента Максима Михалевича подъ заглавіемъ: "Литературная полемика между православными и латино-уніатами по поводу возстановленія іерусалимскимъ патріархомъ Өсофаномъ южно-русской (православной) ісрархіи".

"Возстановленіе іерусалимскимъ цатріархомъ Өеофаномъ православной јерархіи составляетъ одно изъ важивйсобытій въ исторіи западно-русской церкви, Оно шихъ надежды православныхъ южно-руссовъ на улуч-OTABNTO пеніе своего бъдственнаго положенія и нанесло тяжелый ударъ замысламъ латино-уніатовъ относительно окончательваго запуствнія схизматическихъ (православныхъ) sa. еедръ, -- наносило тяжелый ударъ всему дълу упів. Отсюда совершенно естественно, что православные и латино-уніаты веодинаково должны были отнестись къ возстановленной іерархіи. Первые съ восторгомъ привътствовали своего новаго митрополита и епископовъ и всвин силами старались защищать ихъ, вторые пусвали въ ходъ всевозможныя недозволительныя средства, чтобы подорвать, въ особенности въ глазахъ правительства, всякое значение поставлевныхъ Өесфаномъ іерарховъ. Между православными и латино уніатами возникла по этому поводу сильная борьба, результатомъ которой было появление какъ съ той, такъ и съ другой сторовы нисколькихъ литературно-полемическихъ произведеній. Произведенія эти, изобилующія историческими данными, представляють богатый матеріаль для изследователя, желающаго ближе ознакомиться съ состояніемъ православной церкви за разсматриваемое время. Къ сожалъвію, г. Михалевичъ, взявшись за разработку означевнаго матеріала, выполнилъ свою задачу неудовлетворительно.

Содержавіе его сочиненія слёдующее: въ началё кратко, на основанія трудовъ М. О. Кояловича, преосвящ. Макарія и нёкоторыхъ другихъ говорится о пріёздё патріарха Өеофана въ Кіевъ и посвященія имъ здёсь и ближайшихъ къ сему городу мёстахъ православнаго митрополита и епи-

- 363 --

скоповъ. Этотъ несямостоятельный, но все-таки дучшій въ сочинения, отдель занимаеть 14 стран.-Затемь следуеть обзоръ самой полемики, возникшей между православными и латино-уніатами по поводу, возстановленной п. Өсофаномъ іерархів. Пріємъ, котораго при этомъ держится авторъ, состоить въ слёдующемъ: онъ беретъ полемическое сочиненіе и съ нівкоторыми пропусками переводить его, безъ всякаго критическаго отношевія къ тому, что переводится. Окончивь переводь одного сочинения, онъ начинаеть переводить другое, и т. д. Такимъ образомъ авторомъ въ извлечевім переведены: Verificatia Niewinnosci, 1621 г., Iustificatia Niewinnosci 1622 r., Sowita wina 1622 r., Obrona Verificaciey 1622 г. (последнія два сочиненія переведены совмъстно, т. е. послъ извъстваго отдъла въ одномъ сочинени вепосредственно следуетъ переводъ соответствующаго отдела въ другомъ).

При оцвняв сочинения г. Михалевича нужно первъе всего заматить, что онъ далаетъ обзоръ далеко не всахъ полемическихъ сочиневій, имъющихъ отношеніе къ предмету его изследования. Но это еще не особенно большая бъда, такъ какъ почти всъ существенныя стороны разсматриваемой авторомъ полемики затронуты и достаточно развиты въ первыхъ по времени произведеніяхъ, изданныхъ православными и латино уніатами. Но не хорошо то, что г. Михалевичъ слишкомъ съузилъ задачу своего труда, ограничивъ ее только переводомъ обозръваемыхъ имъ произведевій, безъ всякаго, какъ мы уже замізтили, критическаго отношенія въ переводимымъ паматникамъ. Разумъется, подобная работа можетъ имъть значение только сыраго матеріала. Но я затрудняюсь признять за нею даже и это зпаченіе, потому что переводъ тяжель, по мъстамъ неправиленъ, и даже за-частую печуждъ граматическихъ погрвшностей. Для подтвержденія сказаннаго приведемъ нёсколько выдержекъ изъ разсматриваемаго сочинения, взятыхъ почти безъ выбора.

"На основанія всего вышесказаннаго доселѣ можно видѣть, что вышепоименованныя личности, принявъ достоянство, одни—митрополята, а другіе—архіепископа, сообразво съ древними церковными постановленіями, отъ своего духовнаго начальника, — что касается бенефицій, находящихся во власти короля, то должно ожидать ихъ отъ королевской милости (27 стр.)".

"Вёдь во все время отступничества нашихъ духовныхъ мы просили о томъ короля, доказательствомъ чего служитъ королевское обёщавіе, данное на сеймё въ 1607 г., и вновь подтвержденное на недавно прошломъ, изъ которыхъ (?) видно, что король и проч. (30)".

"Въдь если бы, при такомъ объщаніи короля, намъ пришлось, для посвященія, посылать этихъ лицъ за границу; то не лучше ли было бы, имъя къ тому полную возможность, намъ слъдовало заботиться о томъ дома (30)" и т. д.

Для полученія степени кандидата богословія сочиненіе г. Михалевича, по моему мвёнію, неудовлетворительно".

в) О сочинения студента Ивана Павловича подъ заглавіемъ: "Очервъ исторіи русскаго раскола старообрядства отъ начала утвержденія единовърія до учрежденія Бълокриницкой іерархіи (1800—1845 г.г.)".

"Сочиненіе студента Павловича состоять изъ вступленія и трехъ довольно объемистыхъ главъ.

Во вступленіи онъ кратко излагаетъ исторію утвержденія въ русской церкви единовърія, указываетъ на тъ добрыя цъли, которыя имъла въ виду духовная власть, дълая снисхожденіе присоединяющимся къ церкви старообрядцамъ, --- наконецъ, отмъчая тотъ фактъ, что утвержденное правительствомъ единовъріе не оправдало возлагавшихся на него надеждъ относительно ослабленія раскола, старается выяснить причины этого послъдняго обстоятельства. Причины эти, по мнѣнію автора, коренятся во взглядъ большинства раскольниковъ старообрядцевъ на единовъріе. Старообрядцы, говоритъ онъ, усматриваютъ въ снисходительности къ нимъ церкви не столько материнскую любовь ея къ заблуждающимъ, рёшившуюся терпять не вредящія существу вёры обрядовыя погрёшности, чтобы только раскольники не литались главнаго въ дёлё спасенія—благодати Св. Духа, подающейся вёрующимъ въ таинствахъ, – сколько или слабость церкви, признаніе своей неправоты и правоты ученія раскольническаго, или, по меньтей мёрѣ, хитрость церковной иласти, которая, сознавая неправильность раскольническихъ обрядовъ, позволила одаавожъ содержать эти обряды раскольникамъ единственно съ тою цёлію, чтобы, подчинивъ ихъ себѣ чрезъ рукополагаемыхъ ею священниковъ, съ теченіемъ времени заставить ихъ оставить и тѣ обрядовыя разности, которыми раскольники дорожать всего болѣе«.

Во второй илавь авторъ исторически следить за вненнимъ распространеніемъ руссваго раскола старообрядства, а также единовърія вь разныхъ мъстахъ нашего отечества за первые 45 лёть текущаго столётія. Извёстно, что на югв Россіи колонизація раскола сосредоточивалась около Червиговскихъ посадовъ, Дова и береговъ Иргиза; на свверв -около поморскихъ скитовъ; на востокъ-около горныхъ заводовъ, за Уральскимъ хребтомъ въ предълахъ Сибирскихь, на западъ-около береговъ Балтійскаго моря и нъ Польсью: внутри Россія — около Москвы. Соотвътственно этимъ главнымъ цептрамъ раскольнической колонизаціи, авторъ сообщаетъ въ хронологическомъ порядкв историко-статистическія свъдънія о расколь и единовъріи 1) на югввъ епархівхъ: а) Черниговской, б) Саратовской, в) Кіевской, г) Херсовской, д) Харьковской, е) Курской, ж) Полтавской, и з) Донской; 2) на свверв-вь епархіяхъ: а) С.Петербургской, б) Олонецкой и в) Новгородской: З) на востокъ-въ епархіяхъ: а) Пермской, б) Оренбургской, в) Казанской, г) Тобольской и д) Иркутской; 4) на западъ-въ епархіяхъ: а) Рижской, б) Полоцкой, в) Могилевской и г) Смоленской; и 5) внутри Россія-въ епархіяхъ: а) Московской, б) Нижегородской, в) Костромской, г) Орловской, д) Ярославской н

е) Владимірской. Изъ ряда представлевныхъ историческихъ очерковъ по давному вопросу авторъ дълаетъ заключеніе, что единовъріе, какъ мъра противъ раскола, мало достигало своей цъли, что напротивъ раскольпическая пропаганда во все разсматриваемое время торжествовала, совращая съ пути истяннаго цълыя селенія преимущественно въ губерніяхъ, наиболъе зараженныхъ расколомъ (Черниговской, Пермской, Московской и др.). Свою мысль авторъ подкръпляетъ статистическими данными, показывающими постепенное возраставіе числа раскольниковъ.

Вторан глава посвящева внутренней исторія раскола отъ 1800 до 1846 г. Здъсь авторъ довольно обстоительно говоритъ о слъдующихъ двухъ извъстныхъ оактахъ изъ раскольнической жизни за разсматриваемое время: 1) искавія поповцами архіерейства и учрежденіи ими такъ вазываемой Австрійской или Бълокриницкой, іерархіи, и 2) о споръ безпоповцевъ Преображенскаго кладбища и Покровской часовни о бракъ.

Вь третьей главъ разсматриваются отношенія власти церковной и гражданской къ расколу въ царствованіи Александра I и Николая I (до 1846 г.).

Авторъ основательно познакомился съ положеніемъ русскаго раскола и единовърія за разсматриваемое время и собраннымъ имъ для своей цёли матеріаломъ воспользовался умъло, обнаруживъ навыкъ къ историческимъ работамъ. Литературиан отдёлка сочиненія, за весьма немногими исключеніями, хорошая. Вообще сочиненіе студента Павловича производитъ благопріятное впечатлёвніе и для полученія стенени кандидата богословія удовлетворительно".

г) О сочинении студента Арсения Селецкаю, подъ заглавіемъ: "Острожская типографія и ся изданія".

"Основная мысль, проводимая въ разсматриваемомъ сочинения, слёдующая: появление Острожской типографии вызвано было насущными потребностями времени, желаниемъ князя К. К. Острожскаго противоборствовать усилившейся

Ċ

E

12

ŗ,

e

i

ľ

f

ľ

١

1

Digitized by Google

въ юго-западной Россіи пропагандъ вновърія, преимущественно папизиа. Лать сывамъ православной церкви належныя средства для борьбы съ эток пропагандою. Согласно съ этою основною мыслію слуяненіе г. Селецкаго распадается на двѣ части (хотя онв визшие имъ и не обозначаются): съ переой ояъ довольно подробно говоритъ о религіономъ движенін. охватившемъ въ XVI стол. западво-русскія области, именно о пропагандъ здъсь протестантизма, раздълившагося на разныя секты, и папизма, особенно ревностно поддерживае. маго поселившимися въ Польшё и Литвё језунтами; во второй части, послё враткаго замёчанія о предвахъ князя Константина Острожскаго, представляеть харавтеристику послъдвяго, при чемъ полемизируетъ съ г. Кулишемъ, стауающимся бросить тэнь на правственныя качества этого ревностваго защитника православія, излагаетъ исторію возникновения Острожской типографии, сообщаеть свъявния о лицахъ, приглашенныхъ княземъ въ Острогъ для типограф. скихъ и литературныхъ работъ (Иванъ Өеодоровъ, пресвитеры Василій и Даміанъ, Христофоръ Бронскій и др.) и затемъ делаетъ довольно подробный обзоръ наиболее важныхъ Острожскихъ изданій (Новый Завётъ съ Псалтирью 1580 г., Виблія 1581, пославія Іереніи 1583 г., Ключь Царства небеснаго 1587 г., календарь Римскій новый 1587 г., О едвной истивной въръ 1588 г., Апокрысисъ 1596-1597 г.)

Авторъ трудился много и не безъ успѣха. Съ религіознымъ состояніемъ западно-русскихъ областой въ XVI и нач. XVП стол. онъ познакомился хорошо. Важнёйшія Острожскія изданія изучилъ довольно основательно, хотя, впрочемъ, и не всё. Литературная отдѣлка сочиненія хорошая, хотя по мъстамъ и принимаетъ характеръ фельетонныхъ произведеній, что не мало вредитъ общему впечатлѣнію. Въ особенности же непріятно поражаетъ нѣкоторое самомнѣніе автора и та беззастѣнчивость, съ какою онъ позволяетъ себѣ относиться къ мнѣніямъ весьма почтенныхъ ученыхъ, несогласнымъ съ его собственными мнѣніями. Оцънивая исключительно научных достоинства сочиненія, я признаю его хорошимъ и степени кандидата заслуживающимъ".

Т

Ľ

3

11

2

1

¢

٤

į

ſ

Ĩ

ŧ

ľ

t,

ł

Отзывъ приватъ-доцента *Покровска*ю о сочинения студента Евения *Същинскаю* на тему: "Славяно-руссвая языческая и двоевърная эсхатологія".

"Сочинение г. Съцинскаго состоитъ изъ введения, четырехъ отдвловъ изследования и заключения. Во введения указываются предметь изслёдованія. - при чемь особое вниманіе обращается на выясненіе понятія двоевфрія.—задача и планъ изслёдовавія. Первый отдёль о душё составляеть "какъ бы введеніе къ дальнъйшимъ двумъ отдъламъ — о смерти и загробномъ существования, такъ какъ образы и представленія души уяснять такой или вной взглядь на загробное существованіе человъка". Замътивъ, что наши далекіе предки инъли представлевіе о душъ, какъ о чемъ-то отдъльномъ отъ твла, хотя и не представляли ясно ся духовной природы, авторъ приводитъ разнообразныя представленія о душѣ, подводя якъ подъ тря ватегорія: 1) стяхійныя представленія души, 2) зооморфическія и 3) антропоморфическія. Послёдняя категорія даеть ему поводъ говорить о русалкахь, а всв выяств-объ оборотничествв. Общую основу всёхъ разнооб. разныхъ представленій о душів онъ видить въ пантеисти. ческомъ взглядъ древняго человъка на міръ и его устройство, въ силу котораго (взгляда) каждос явленіе, каждый предмотъ есть только проявление одной и тойже жизни, почему и можетъ принимать разнообразныя формы. Во второмъ отдёль говорится о "смерти, какъ пункть, который отделяеть жизнь человъка настоящую земную отъ той, которая будеть за гробомъ". Тогда какъ для истиннаго христіанина смерть должна быть, по идев, радостною, для взычника вообще, и славенина въ частности, а также и для неистиннаго христіанина, она предметъ сворби и страха, что слёдуетъ съ особенною ясностію изъ обрядовъ и обычаевъ, вміющихъ мвсто при смерти и погребения человъка. Соотвътственно II DOTOROJH. 24

Digitized by Google

четыремъ точкамъ зрянія на смерть, -именно, что она. какъ окочевъніе и засыпаніе охватываеть всю живую природу. что она неизбъжна, происходитъ отъ внутреннихъ причинъ (болвзвей) и визшнихъ (убійства и пр.), авторъ дълитъ существующіе образы и представленія души на четыре группы: 1) смерть-зима, вочь и совъ, 2) смерть-судьба, 3) смерть-болъзнь, особенно повальная, и 4) смерть-убійство, частиве: злодвй - хищникъ, косецъ или жнецъ, охотникъ, звърь-хищенкъ, отида хищная. Къ этимъ представленіямъ о смерти присоединяются еще представленія о ней. какъ ядъ (отравления, опьянения) и какъ скелетъ, снябжен. номъ различными орудіями, соотвётствующими представленіямь о ней, какъ разбойникъ, косцъ, охотникъ и пр. Исходъ души изъ тъла бываетъ различевъ соотвътственно нравственному состоянію человъва. Въ третьемъ отдълъ говорится о загробномъ существовании. Отсутствие у славянъ-язычниковъ ясно выраженной идеи возмездія въ будущей жизни даетъ основаніе автору дёлить этотъ отдёлъ на двъ половины. Въ первой излагаются преимущественно языческія предстввленія о загробномъ существованія вообще, безъ различенія состоянія добрыхъ и злыхъ. Послё враткаго замѣчанія объ источникахъ, откуда получаются свъдънія о предметв, и о существования у славянъ-язычниковъ ввры въ продолжение жизни за гробомъ здъсь говорится 1) о мъстъ загробнаго существованія, различно опредъляемомъ на землъ или подъ землею и на небъ, 2) о состояніи загробномъ, воторое составляеть продолжение настоящало земнаго существованія, со всёми его вуждами и потребностями. Различіе между умершими опредвлялось въ глазахъ славянина.язычника не правственнымъ ихъ состояніемъ, а ихъ родствомъ съ нимъ: свой умершій, особенно глава дома, -- добрый духъ. добрый домовой, — его и почитали; умершій чужой — злой духъ, домовой враждебный; къ числу злыхъ духовъ принадлежали и души умершихъ, лишенныхъ погребальной почести. Во второй половинь, посль нькоторыхь общихь замьчаній, ş

i

L

i

между прочимъ, о различія яркости красокъ въ представлёніяхъ о рав и адв, говорится: а) о рав, его мвстонахождевіи, видѣ и устройствѣ, б) объ адѣ, его мѣстонахождевіи. вившиемъ видъ и устройствъ, его обитателяхъ (гръшныхъ душахъ), яхъ мученіяхъ и соотвътствія мученій гръхамъ, в) о судъ, -- частномъ, преимущественно о мытарствахъ, и всеобщемъ. Въ четвертомъ отдълъ говорится о кончинъ міра именно издагаютси краткій очеркъ развитія идеи о кончинь міра на востокв, западв я въ Руси и потомъ двоевврныя иредставления о событияхъ, имъющихъ предшествовать кончинъ міра, и о самой кончинъ его посредствомъ огня и воды. Въ заключения дълается нъсколько общяхъ замъчания объ общемъ вліянія христіанской Византіи на русское міросозерцание по поводу недавно явившагося сочинения А. Попова. Таково въ общяхъ чертахъ содержавіе разсматривае. маго нами очень объемистаго (593 стр.) сочинения.

Поставивъ своею задачею собрать върованія, преданія, сказанія относятельно послёдней судьбы человёка и міра и указать какъ первобытныя миенческія черты славяно-русскія, такъ и двоевёрныя, и относительно послёднихъ способъ ихъ появлевія на Руси, авторъ достаточно исполняетъ задачу относительно собиранія: сочиненіе его представляетъ обильный, хорошо расчлененый сборникъ эсхатологичеславянорусскихъ воззрѣній разсматриваемаго скихъ ИМЪ Но онъ старается по возможности выполнить типа. П вторую задачу, указываеть языческія представленія от. носительно того или другаго предмета, ихъ происхожденіе и смыслъ и то, какъ они продолжали существовать и въ христіанское время, часто видоизмёняясь такъ или пначе и изъ чисто языческихъ становясь двоевфримми; тамъ же, гдъ онъ не находить славяно-русскихъ языческихъ представленій для объясненія двоевѣрныхъ, онъ старается повазать, откуда послёднія появилясь на Руси и какъ вліяли на ея міросоверцаніе. Этимъ обусловливается различный порядовъ изолъдованія въ различныхъ

81\*

отдёлахъ сочиненія. Въ отдёлахъ, гдё говорится о душё, смертя и загробномъ существованія вообще, слёдоват. о предметахъ, относительно конхъ авторъ находитъ языческія представленія, онъ начинаеть съ нихъ, пользуясь для отврытія ихъ и уясненія филологією, пословицами, сказками. обычаями и пр.; обычан служать для него подтвержденіемъ того, что то или иное представление не просто поэтическое изображеніе, а дъйствительное върованіе, давшее жизнь тому или другому обычаю. Отъ языческихъ представленій переходить потомъ въ двоевёрнымъ. Въ трактатахъ онъ же о рав, адв, судв и кончинв міра, след. предметахъ, о воихъ онъ не находитъ языческихъ представленій, онъ начиваеть съ двоевёрныхъ, подъ которыми онъ разумёетъ и грубочувственныя представленія христіанскихъ истинъ, заимствуя ихъ изъ различныхъ книжныхъ сказаній, большею частію переводныхъ, картивныхъ взображеній и духовныхъ стиховъ и отъ нихъ переходитъ, гдъ можно, къ указанію сродства съ языческими славяно-русскими представленіями. Кругозоръ автора не ограничивается впрочемъ лишь славяно-русскими воззрѣніями, для уясненія ихъ онъ обращается иногда въ воззръніямъ и другихъ индоевропейскихъ народовъ. Вообще авторъ обнаруживаетъ въ своемъ сочиненія широкое знакомство съ своимъ предметомъ и его русскою литературою, а также и умвнье оріентироваться въ обильномъ матеріалѣ и не терять вполнѣ своей самостоятельности.

Съ оормальной стороны можно замётить, въ видё упрека автору, иногда безъ нужды употребленіе внёшней связи между отдёльными трактатами въ родё того: "доселё говорили о томъ, теперь скажемь объ этомъ". Трактатъ объ источникахъ предъ третьимъ отдёломъ умёстнёе былъ бы во введеніи ко всему сочиненію, тёмъ болёе что указываемые въ немъ источники имёютъ отношеніе и въ другимъ отдёламъ. Тамъ же умёстнёе и другой трактатъ о развитіи идеи о кончинё міра, стоящій теперь предъ четвертымъ отдёломъ; нужно бы только въ этомъ случай расширить его въ трактатъ о развитіи эсхатологическихъ идей вообще. Языкъ сочиненія вообще правильный, хотя можно желать большей точности. Для той цёли, для которой представлено, сочиненіе удовлетворительно".

....

212

;**!**."

10

5

ويعنى

: 1

15

5.0

15

¢

. من ا

3

يكذيا

ъ

خدا

ţi,

ji.

增

۴

Þ

ø

é

۴

đ

ĥ

В) Церковно-практическаго Отдёленія отъ 8 іюня: "Въ засёданія церковно-пратическаго отдёленія 5 іюня разсматриваемы были вандидатскія сочиненів студевтовъ III вурса:

1. Иларіона Семейкина на тему: "Гавріилъ Петровъ митрополитъ С .Петербургскій и его труды, относніціеся въ исторія процов'яди".

2. Іустина Городецкаго на тему: "Состояніе пропов'я въ в'якъ Елизаветы".

3. Николая Плахотина на тему: "Амвросій Протасовъ".

4. Александра Ральцевича на тему: "Благотворительныя учрежденія въ христіанской церкви".

5. Юдіана Компана на тему: "Обзоръ практическихъ руководствъ для пастыря церкви явившихся въ послёднія десятилётіа".

6. Өеодосія Акимовича на тему: "Пропов'їди и нравоучительныя сочиненія святаго Тихона Задопскаго".

7. Андрея Лелявскаго на тему: "Митрополитъ Московскій Фотій, его проповёди и пославія".

8. Петра Боголюбова на тему: "Пандекты и тактиконъ Никова Черногогца".

9. Никодая Сороколътова на тему: "Лътописныя сказанія и устныя народныя преданія о св. великой княгинъ Одьгъ".

10. Ксенофонта Бѣлинскаго на тему: "Слѣды книжныхъ христіанскихъ источниковъ въ русскихъ былинахъ о старшихъ и младшихъ богатыряхъ".

11. Палладія Страшкевича на тему: "Инновентіевскій періодъ Кіевской духовной Академів".

Digitized by Google

12. Григорія Крыжановскаго на тему: "Рукописныя Евангелія Кіевскихъ книгохранилищъ. Сравнительная характервстика языка и текста".

13. Александра Діаконова на тему: "Историческій очеркъ онлологическаго изученія славянскихъ библейскихъ текстовъ".

14. Лавра Пиневича на тему: "Св. Николай Чудотворецъ по изображенію житій, легендъ и народныхъ стиховъ<sup>\*</sup>.

15. Валеріана Костецкого на тему: "Народныя представленія Христа и Богоматери въ колядкахъ и другихъ народныхъ стихахъ, съ указаніемъ источника данлыхъ представленій".

16. Виктора Якубовича на тему: "Сравнительная характеристика религіозныхъ вёрованій славянъ на основаніи Слова о полку Игоревё, краледворской рукописи и суда Любуши".

17. Василія Бѣляева на тему: "Постановленія Московскаго Собора 1667 года относительно русскаго раскода старообрядцевъ".

По равсмотрёвія означенныхъ сочивеній я по выслутанія подробныхъ отзывовъ о сочиненіяхъ первыхъ шести студентовъ профессора Пёвницкаго, о сочиненія Леливскаго додента Дмитрієвскаго, о сочиневіяхъ Боголюбова, Сороколётова, Бёлинскаго и Страшкевича профессора Петрова, о сочиненіяхъ Крыжановскаго, Діаконова, Поповича. Костецкаго, Якубовича доцента Маливина, и о сочиненія Бёлнева профессора Лашкарева, Отдёленіе постановило признать 15-ть сочиненій удовлетворительными, а 2 сочиненія—не вполнё удовлетворительными. Студенты Иванъ Повятовскій и Александръ Дармостукъ не представили сочиненій.

Признавъ сочиненія Лелявскаго и Акимовича не вполить удовлетворительными для степеви кандидата, Отділеніе проситъ Совётъ Академія дозволить имъ исправить представленныя ими сочиненія, принявъ во вниманіе успёхи ихъ въ теченіе трехлётняго курса, которымъ въ особенности отличался студентъ Лелявскій".

ő

Ľ

e

f.

4

ß

5

đ,

5

Ľ٤

:\$

1É

3

35

уŕ

¢,

(f)

1

[]**]** 

١ø

135

ji-l

**.** 

10005

Отзывы заслуженнаго ординарнаго профессора Пёвницкаго:

1) о сочиненіи студента III курса Өеодосів Акимовича на тему; "Проповѣди в нравоучительныя сочиненія святаго Тихона Задонскаго".

"Разсмотрвнію проповвдей и нравоучительныхъ сочиненій святаго Тихова, составляющихъ предметъ изслёдованія автора, онъ предпосылаеть очеркъ жизни святителя. я это онъ дёлаетъ потому, что проповёди и нравоучительныя сочиневія св. Тихона стоять въ тёсной связи съ обстоятельствами его жизни, и потому, что безъ указанія на личный характеръ и вообще ва черты изъ жизни св. Тихона, по его словамъ, творения святителя не получили бы наллежащаго освъщенія. Въ очеряъ жизни св. Тихона авторъ повторяетъ то общеизвёстное, что можно читать въ печатныхъ житіяхъ святителя, и при пересказъ біографіи св. Тихона не видно заботы о томъ, чтобы указать здвсь данныя, способствующія уясненію характера и направленія его творений, равно какъ не обращается авторъ къ обстоятельствамъ жизни святителя, когда разбираетъ его творенія.

Послѣ очерка жизни св. Тихона, авторъ сообщаетъ свъдънія объ изданіяхъ его твореній, перечисляетъ самыя творенія и указываетъ порядокъ, въ какомъ онъ будетъ разсматривать ихъ.

Прежде всего авторъ подвергаетъ разбору проповъди святителя Тихона. Разборъ этихъ проповъдей самый простой и легкій, не требовавшій никакого напряженія мысли. Перечисливши всъ напечатанныя проповъди св. Тихона (42), авторъ передаетъ потомъ содержаніе каждой проповъди въ отдёльности, дёлая при этомъ очень нерёдко дословных выписки, и заключаетъ свой безхитростный анализъ проповёдей святителя нёкоторыми краткими и общими замёчаніями о нихъ, не отличающимися полнотою и опредёленностію характеристики.

Послѣ проповѣдей святителя Тихона, авторъ разбираетъ другія его сочиненія, и въ этомъ разборъ правоу. чительныхъ сочиненій св. Тихона заявляеть еще меньше работы мысли, чёмъ въ разборъ проповъдой. Лучшими изъ сочинений св. Тихона по полноть содержания и по обработкъ онъ признаетъ сочинение "объ истивномъ христианствъ". Сдвлавши враткое, но не очень обстоятельное, замвчаніе объ отношения втого сочинения въ сочинению о томъ же предметв Іоанна Аридта, авторъ при разборв этого сочиненія, не даеть вичего болье, вромів оглавленія статей предметовъ, въ немъ раскрытыхъ, RTH 8 9TO OFJABтребовало болве механической, чъмъ левіе **УМСТВЕННОЙ** работы.

Такой же механическій анализъ, яли простой перечень предметовъ, мы встрёчаемъ, когда авторъ разбираетъ далёе "сокровище духовное, отъ міра собираемое", "разныя наставленія", сочиненіе озаглавленное "плоть и духъ", "письма къ нёкоторымъ прівтелямъ посыланныя". "письма келейныя".

Все свое изслёдованіе авторъ кончаеть общимъ словомъ о характерѣ сочиненій святителя Тихона. Но это слово, которымъ авторъ хотёлъ дать ясное представленіе о сочиненіяхъ святаго отца и въ которомъ онъ предположилъ дать свое сужденіе о нихъ, очень кратко,—оно завимаетъ менѣе двухъ страницъ въ сочиненіи, имѣющемъ болѣе двадцати листовъ, и читатель не выноситъ изъ него опредѣленнаго и яснаго представленія о томъ предметѣ, которымъ занимался авторъ. Сочиненія святителя Тихона заслуживали гораздо лучшаго разбора. Видно, что авторъ, изучая ихъ, не проникся ихъ духомъ, и отнесся къ нимъ безучастно. Сочиненіе по объему большое, но труда мысли въ немъ немного. Между тъмъ видно, авторъ можетъ писать. Языкъ его правильный и довольно легкій, хотя не выглаженный какъ слъдуетъ. По исправлевія и по болъе тщательномъ раскрытіи тъхъ частей сочиненія, гдъ требовалось самостовтельное сужденіе автора, я могу признать настоящее сочиненіе за кандидатское".

2) о сочинения студента III курса Іустина Городецказо на тему: "Состояніе проповёди въ вёкъ Елизаветы (1741—1762).

"Авторъ раздѣляетъ свое изслёдовавіе на три части.

Въ первой части онъ представилъ характеристику русскаго общества временъ Елизаветы. Здѣсь въ частности онъ изображаетъ во первыхъ общественно политическую жизнь, во вторыхъ жизнь бытовую, — нравы и обычаи той эпохи и въ третьихъ идеи, бродившія въ обществѣ, въ особенности у представителей образованнаго класса. Эта характеристика написана хорошо, но не имѣетъ прямаго непосредственнаго отношенія къ той задачѣ, какая поставлена авторомъ, и могла бы быть выпущена безъ ущерба для полноты цѣлаго изслѣдованія.

Во второй части авторъ предположилъ изобразить умственное развитіе и богословское образованіе проповъдниковъ избранной имъ эпохи. Во исполненіе этого предположенія онъ поясняетъ, въ чемъ состояло школьное образованіе, какое давали Кіевская и Московская Академіи. Очень кратко говоритъ онъ о преподаваніи въ той и другой академіи богословія и философія и дълаетъ неблагопріятный отзывъ о ходъ тогдашняго школьнаго образованія. Ближе къ задачъ, постановленной авторомъ стоитъ ръчь о гомилетическомъ образованіи въ духовныхъ школахъ около половивы XVIII въка, но и объ этомъ образованія авторъ сообщаетъ очень немногое, ограничившись указаніемъ нъкоторыхъ замѣчаній, данныхъ касательно проповъди Өеофаномъ Прокоповичемъ. И эта часть въ той постановкъ, какая дана ей, мало служитъ къ уясненію предмета, изслѣдуемаго авторомъ, и содержаніе ея не совсъмъ согласуется съ содержаніемъ слѣдующей третьей части. На основаніи сужденій автора объ образованія, доставляемомъ духовными школами прошлаго въка, — сужденій очень строгяхъ и ръшительныхъ, нужно было ожидать, что онъ и состояніе проповъди, какой служили вышедшіе изъ этихъ школъ люди, представитъ въ очень неблагопріятномъ видѣ. Между тъмъ пропорицанія.

Главная и существенная часть сочиненія—третья, гдъ авторъ изображаетъ состояніе проповъди въ въкъ Елизаветы, что требовалось его задачею, и эта часть написана удовлетворительно.

Послѣ общихъ замѣчаній о направленіи проповѣда ХУШ въка, не отличающихся впрочемъ отчетливостію и опредвленностію, онъ входить въ подробный разборъ проповъдей. Всъ проповъди Елизаветинскаго въка онъ раздъляетъ на три разряда: прежде всего онъ разбираетъ проповѣди, вазываемыя имъ публицистическими: сюда онъ относить тв проповъди, въ которыхъ содержится хвала Елизаветъ, Петру I и Екатернят I, выражаются укоризны прежнему правленію, въ которомъ преобладала нёмецкая партія, и заявляются надежды народа на будущее. Второй разрядъ составляютъ проповъди догматическія или догматико-полемическія; здъсь обращево вниманіе на борьбу пропов'єдниковъ съ идеями протестантскими съ одной стороны и съ идеями деистическими съ другой. Послё догматическихъ проповёдей представлена характеристика процовъдей правственнаго содержанія, и при разборъ перечисляются тъ недостатки и пороки, которые считали нужвымъ обличать проповёдники избранной имъ эпохи. Въ видё эпизода къ этому разбору проповёдей, говоренныхъ большею частію образованному обществу, присоединено особое слово о проповёдяхъ къ простому народу, катихизическихъ и противораскольническихъ, при чемъ авторъ сосредоточиваетъ свое вниманіе на Арсеніъ Мацёевичѣ.

Въ заялючение дано нёсколько замёчаний о внёшнемъ видё проповёдей, ихъ построения, языкё, какимъ онё излагались, и тёхъ недостатяахъ съ внёшней стороны, какие въ нихъ можно замётить.

Сочиненіе довольно богато содержаніемъ и предметъ его изслёдованъ съ надлежащего полнотою; читается оно довольно легво. Для степени кандидата оно удовлетворительно".

3) О сочинения студента Ш курса Юліана Компана на тему: "Обзоръ практическихъ руководствъ для пастыря церкви, явившихся въ послъднія десятильтія".

"Содержаніе сочиненія слёдующее:

Сказавъ о трудности пастырскаго служенія и отвѣтственности, лежащей на пастырѣ церкви, авторъ выставляетъ на видъ необходимость для пастыря руководственныхъ началъ, могущихъ направлять болѣе успѣшнымъ образомъ его дѣятельность. Послѣ краткаго слова о руководственныхъ правилахъ, заключающихся въ словѣ Божіемъ, постановленіяхъ соборовъ и наставленіяхъ отцевъ, авторъ сосредоточиваетъ свое вниманіе на руководствахъ для пастыря церкви, явившихся въ послѣднія два десятилѣтія и вызванныхъ теченіемъ и нуждами современной жизпи.

Всё сочиненія, подпадающія обозрёнію автора, раздёлены имъ на три разряда: въ одинъ разрядъ поставлены у него книги, которыя онъ называетъ практическими руководствами пастырскаю характера, въ другой — вниги, названныя имъ практическими руководствами характера церкови - юриди-

,

ļ

ческаго, въ третій практическія руководства для пастырей церкви, излагающія вравственныя качества и обязанности пастыря въ сввзи съ церковно-юридическими поставовленіями во исполненіе требованій новаго семинарскаго устапервомъ разрадъ имъ обозръны: Въ 1) сочиненія B**A**. Богословскаго »Взглядъ съ практической стороны на жизнь пастыря«, 2) "По пастырскому богословію письма протоіерея Евгенія Попова" и 3) "Пастырь въ отношеніи къ себѣ и ваствѣ" архимандрита laкова; во второмъ — 1) "Правтическое изложение церковно-юридическихъ постановлений, въ рувоводство священнику, на случай совершенія важавйшихъ требъ цербовныхъ", протојерея Парвова, 2) "Практическое руководство при отправлении приходскихъ требъ"--священника Сильченкова в 3) "Практическое руководство для священнослужителей при отправлении св. требъ<sup>с</sup>, протојерея Хойнацкаго; въ третьемъ-1) "Опытъ курса прак тическаго руководства для пастырей" Розанова, 2) "Практическое руководство для пастырей церквя", свящ. Хорошунова, 3) "Изъ уроковъ по практическому руководству для пастырей" — Чепика и 4) "Братскій совъть новорукоположенному священнику въ сельскій приходъ"-Недільскаго.

При обозрѣніи каждаго сочиненія авторомъ излагается его содержаніе, потомъ его достоинства и недостатки. Авторъ вездѣ старается находить больше недостатковъ, чѣмъ достоинствъ. Но критика его не отличается особенною зоркостію и твердостію: она представляетъ изъ себя критику мелкую, придирчивую, обращающую вниманіе на однѣ частности и не основывается на твердыхъ, ясно сознанныхъ, началахъ.

Не удовлетворившись ни однимъ изъ разсмотрънныхъ сочиненій, авторъ въ завлючительной части своего сочивенія начертываетъ свой планъ "практическаго руководства для пастырей". Но нельзя сказать, чтобы его планъ отличался особенною логическою стройностію, и если бы онъ выполнилъ его, то едва ли бы его "практическое руководство для пастырей" вышло лучше тёхъ сочиненій, которыя онъ подвергъ своей строгой критикё.

Труда авторъ положилъ довольно на составление своего сочинения, хотя онъ обозрёлъ не всё сочинения, относящіяся въ пастырскому служевію и явившіяся въ послёдния десятилётия. Видна способность и навыкъ его владёть перомъ, хотя сильной логической мысли онъ не обнаружилъ. Онъ впрочемъ вдумывается въ предметъ и излагаетъ свои суждения правильною рёчью.

Для степени кандидата сочинение можетъ быть признано достаточнымъ".

4) О сочинения студента III курса Николан *Илахотина* на тему: "Амвросій Протасовъ".

"Посль опредъленія своей задачи и указанія тъхъ немногихъ свъдъній и сужденій объ Амвросіъ Протасовъ, какія можно находить въ нашей литературъ, авторъ представляетъ во первыхъ біографію Амвросія Протасова, написанную довольно обстоятельно, и говоритъ о судьбъ его проповъдей, составляющихъ главный предметъ его изслъдованія. При разборъ проповъдей Амвросія, въ одной части авторъ опредъляетъ направленіе его проповъдвичества и довольно подробно показываетъ содержавіе его проповъдей, передалая главныя мысли, раскрываемыя въ нихъ слоками самаго проповъдника, въ другой онъ уясняетъ внутренній и внътній характеръ проповъдей Амвросія, стараясь уловить ихъ отличительныя черты.

Авторъ съ усердіемъ изучилъ предметъ свой. Образъ проповъдника, имъ начертанный, даетъ читателю объ втомъ проповъдникъ ясное представленіе. Мысль его, хотя не отличается особенною силою, течетъ стройно и правильно. Изложеніе хорошее.

Сочинение для степени кандидата удовлетворительно".

5) О сочиненія студента III курсв Александра Ральиевича на тему: "Благотворительныя учрежденія въ христіанской церкви". "Авторъ обозрѣнію благотворительныхъ учрежденій въ христіанской церкви предпосылаетъ изображеніе неблагопріятныхъ условій для развитія дѣла благотворенія въ мірѣ языческомъ и указаніе того, какъ попищались и въ чемъ выражались благотворенія у народа еврейскаго.

Самое изследованіе автора представляеть краткую исторію благотворевія въ міре христіанскомъ. Эта исторія раздёлена у него на три періода.

Въ началь онъ показываеть, какъ проявилось въ жизви начало любви, положенное Господомъ Інсусомъ Христомъ въ церкви первенствующей; при этомъ онъ изображаетъ братство и благотворительную общительность первенствующихъ христіанъ, говоритъ объ агацахъ и приношеніяхъ даровъ въ церковь для раздѣла между бѣдными, о пожертвованіяхъ со стороны богатыхъ въ пользу бѣдныхъ иногда цѣлымъ имуществомъ, о милостынѣ церковной, раздаваемой епископомъ чрезъ діаконовъ, и заключаетъ этотъ отдѣлъ указаніемъ на то, что христіанская церковь въ первыя времена успѣхами въ дѣлѣ благотворенія обязана не одной любви, но и той мудрой организаціи, какая дана была дѣлу съ самыхъ первыхъ временъ жизни юной церкви.

Новый видъ и новое развите получаеть дёло благотворенія въ христіанствъ съ IV въва, когда христіанская церковь дёлается господствующею. Съ этого въка по показанію автора, вмѣсто прежняго болѣе домашняго способа благотворенія, выступаетъ на сцену способъ благотворенія госпитальный, въ нарочито устроенныхъ заведеніяхъ. Говоря объ этомъ родѣ благотворенія, авторъ коротко уноминаетъ о домахъ человѣколюбія, устрояемыхъ епископами и сравнительно много распространяется о благотворительности монастырей и тѣхъ источникахъ, откуда монастыри получали средства для своихъ благотвореній.

Въ послёднемъ третьемъ отдёлё, обнимающемъ исторію благотворенія съ начала XI вёка и до нынё, читаются замѣчавія отрывочнаго и довольно общаго характера. Авторъ отдѣльно хочетъ говорить о благотворительности въ церкви восточной, въ церкви западной и въ церкви русской. При характеристикъ благотворительности въ церкви восточной онъ ограничивается указаніемъ того, что въ ней стала преобладать благотворительность частвая. Въ церкви западной онъ указываетъ роскошное развитіе госситальной варпоративной благотворительности; HO 9TO общее положение его не доказано фактически, хотя авторъ ва немногихъ страницахъ и упоминаетъ о томъ, что на западъ дъло благотворенія преслъдовали нъкоторые монашескіе рыцарскіе ордена и что тамъ устроилось много разныхъ благотворительныхъ учрежденій. Очеркъ исторіи въ русской церкви очень кратокъ, но и онъ больше касается благотворительности правительственной, чёмъ церковной, и даетъ о дъзъ самое общее представление.

Предметь не изслёдованъ вполнё. Въ сочинени даны только легкіе наброски, требовавшіе болёе обстоятельнаго раскрытія. Но рёчь у автора бойкая и свободная; за свое изложеніе сочиненіе заслуживаеть очень хорошую похвалу.

Для степени кандидата сочинение удовлетворительное".

6) О сочинения студента III курся Иларіона Ссмейкина на тему: "Гавріилъ Петровъ митрополитъ С.-Петербургскій, и его труды отвосящіеся въ исторіи проповѣди".

"Авторъ раздълыть свое сочиненіе на двъ части. Въ одной части онъ сообщаетъ біографическія свъдънія о митрополитъ Гавріилъ, при чемъ подробно изображаетъ его церковно-административные и ученые труды. Часть эта отличается достаточною полнотою, разсказъ ведется въ ней стройно и послъдовательно, и изображаемой дъятельности замъчательнаго лица дается надлежащее историческое освъщеніе.

Въ другой части разсматриваются труды митрополита Гаврінла, относящіеся съ исторіи проповѣди. Здѣсь авторь сосредоточиваетъ свое внимавіе на "Собраніи разныхъ поученій на дни воскресные и праздничные", изданномъ отъ

Digitized by Google

Св. Синода въ 1775 году. Авторъ представляетъ исторію изданія этого собранія, распрываеть его составь, указываеть проповёдниковъ, поученія которыхъ вошли въ собравіе, и опредвляеть, въ чемъ состояль трудь митрополита Гавріила по изданію собранія поученій. Затёмъ **ABTOD**Ъ переходить въ подробному исложению содержания поучений, вошедшихъ въ собраніе: отдёльно показываетъ И **831**9гаетъ авторъ содержаніе поученій, сначала догматическихъ, потомъ прявственныхъ, содержаніе тёхъ и другихъ поученій онъ старается раскрывать въ связи съ заблужденіями и пороками современнаго образованнаго общества. Надъ изложеніемъ ученія, содержащагося въ собранія поученій, авторъ роспространился болье надлежащаго: онъ хочеть перечислить всё предметы, о какихъ трактуется въ поученіяхъ, и сужденія объ этихъ предметахъ часто излагаетъ словами самихъ поученій. Это не требовалось задачею автора, и въ чтенія эта часть является очень утомя. тельною, хотя вропотливой работы авторь потратиль здёсь очень много. Послѣ изложенія содержанія поученій собранія авторъ входить въ разсужденіе о цѣлесообразности собранія и находить, что оно направлено главнымъ образомъ въ удовлетворенію потребностей общества белѣе или менње образованнаго, и мало приспособлено въ HYXдамъ и повиманію простаго народа.

Закончивши рёчь о собранія поученій, авторъ разбираетъ проповёди, принадлежащія самому Гавріилу, говоритъ о ихъ содержаніи, характерѣ, тѣхъ пріемахъ, какіе замѣчаются въ его проповёдническомъ изложенія, и заключаетъ свое изслёдованіе общимъ похвальнымъ отзывомъ о митрополитѣ Гавріилѣ, какъ проповёдникѣ.

Авторъ хорошо владветъ перомъ; мысль его развивается строго логически и изложение его легкое и свободное. Въ сочинени о предметъ изслъдования дано ясное предстявление. Для степени кандидата сочинение вполнъ удовлетворительно".

## Указатель статей Трудовъ Кіевской духовной Академій за 1884 годъ (№№ 1-12).

Топъ первый.

Январь (№ 1).

|                                                 | CTPAH.  |
|-------------------------------------------------|---------|
| 1. Блаженнаго Августина, епископа иппонійсваго, |         |
| (въ русскомъ переводъ) О Градъ Божіемъ,         |         |
| внига восемнадцатая                             | 1- 32   |
| 2. Изъ чтеній по догиатическому богословію.     |         |
| Архимандрита Сильвестра                         | 3 - 40  |
| 3. О тундизмъ. П. Петрушевскано                 | 41- 76  |
| 4. По поводу защиты славянофильстеа въ Право-   |         |
| славномъ Обозрънія. П. И. Линицкаю              | 77— 94  |
| 5. Жятіе и хоженье Данила русьскыя земли игу-   |         |
| меня. 1106—1108 г. В. Н. Малинина               | 95-111  |
| 6. Письмо высокопреосвящевнаго Филарета, ми-    |         |
| трополита Московскаго, въ ректору Кіевской      |         |
| духовной Академіи Иннокентію Борисову, епи-     |         |
| скопу Чигиринскому. Сообщилъ Н. М. Дроздовъ.    | 112-115 |
| 7. Алевсандръ Динтріевичъ Вороновъ. И. И.       |         |
| Малышевскаю                                     | 116-135 |
| 8. Неврологъ ст. С. Новика и вадгробныя рычи.   | 136-114 |
| 9. Извъстія Церковно-Археологическаго Обще-     |         |
| ства при Кіевской Академіи (за м. новбрь        |         |
| 1883 г.). Н. И. Петрова                         | 145-146 |
|                                                 |         |

## Февраль (№ 2).

| 10 | . Блажевнаго | Августин  | a, 1 | eui       | ACR | 008 |              | 100 | Hil  | a c r | <b>a</b> - |     |           |
|----|--------------|-----------|------|-----------|-----|-----|--------------|-----|------|-------|------------|-----|-----------|
|    | го, (въ русс | комъ пере | вод  | <b>b)</b> | 0   | Гра | A <b>A</b> T | Б   | ozci | iem'  | ъ,         |     |           |
|    | внига восеми | вадцатая. |      | •         | •   |     |              |     |      |       | ٩          | 33- | <b>64</b> |

-

| 11. Учевіе Шлейермахера о религія. Ө. С. Ор-           |
|--------------------------------------------------------|
| натскаю                                                |
| 12. О штундизмв. П. Петрушевскаю                       |
| 13. Сильвестръ Кулябка, архіепископъ СПетер-           |
| бургскій, вакъ духовный писатель. И.Залъсскаю. 197—256 |
| 14. О первопечатвыхъ церковно-славянскихъ вви-         |
| гахъ, изданныхъ въ Краковъ, 1491 г. (Съ                |
| рисункомъ). С. Т. Голубева                             |
| 15. Протоіврей Александръ Михайловичъ Воскре-          |
| сенскій, экстраорд. профессоръ Кіевской дух.           |
| академія. В. Ө. Пленицкаю                              |
| 16. Рѣчи, посвященаыя памяти пр. А. М. Вос!            |
| кресенскаго                                            |
| 17. Извъстія Церковно-Археологическаго Обще-           |
| ства при Кіевской Академін (за м. декабрь              |
| 1883 г.). Н. И. Петрова                                |

## Мартъ (№ 3).

. . .

| 18. Блаженнаго Августина, епископа иппонийска-   |           |
|--------------------------------------------------|-----------|
| го, (въ русскомъ переводъ) О Градъ Божіемъ,      |           |
| внига восемнадцетая                              | 65- 80    |
| 19. Изъ чтеній по догматическому богословію.     |           |
| Архимандрита Сильвестра                          | 315 - 339 |
| 20. Св. Григорій Цудотворецъ, епископъ неокеса-  |           |
| рійскій, и приписываемыя ему проповѣди. В.       |           |
| <b>Ө. П</b> ъвницкаю.                            | 339387    |
| 21. О штундизыв. П. Цетрушевскаю                 | 388-415   |
| 22. По поводу рецензія въ Журналъ Министерства   |           |
| Народнаго Просвъщенія на книгу: "Кіевскій        |           |
| митрополитъ Петръ Могила и его сподвижники.      |           |
| Т. І. Кіевъ, 1883 г." С. Т. Голубева             | 416-484   |
| 23. Слово на Пассію первой недбли великаго по-   |           |
| ста. В. Ө. Пъвницкано                            | 485 - 489 |
| 24. Отчетъ Церковно археологич. Общества при     |           |
| Кіевской дух. Академін за 1883 г. Н. И. Петрова. | 490-514   |

Digitized by Google

- 2 ---

| 25. | 5. Извъстія Церк. археологич. Общества при Кіев- |                                    |         |  |  |
|-----|--------------------------------------------------|------------------------------------|---------|--|--|
|     | ской Академія (                                  | За м. янв. 1884 г.) Н. И. Петрова. | 515-518 |  |  |

#### Въ приложении:

| 26. Протоволы | засъданій | Совѣта | Кіевск. Академіи |       |
|---------------|-----------|--------|------------------|-------|
| 17 августа    | 1883 г    | • . •  |                  | 1- 16 |

Апрпъль (№ 4).

| 27. Блаженнаго Августина, епископа иппонійска-                      |
|---------------------------------------------------------------------|
| го, (въ русскомъ переводъ́) О Градъ Божіемъ,<br>книга восемнадцатая |
| 28. Ученіе Шлейермахера о религін. Ө. С.Орнатскаю. 519-550          |
| 29. О штундизыв. П. Петрушевскаю                                    |
| 30. Письма Филарета, митрополита Кіевскаго, и                       |
| архимандрита Антонія, ректора Біёвской Ака-                         |
| демія (впослёдствія архіепископа Казанскаго),                       |
| въ Иннокентію, архіепископу Херсонскому.                            |
| Сообщиять Н. И. Барсовъ 621-631                                     |
| 31. Отвътъ автору книги: "Кіевскій митрополятъ                      |
| Петръ Могила и его сподвижники". <i>Н. И. Петрова</i> . 632–641     |
| 32. Слово на Пассію второй недъли вел. поста. О                     |
| лицемфрномъ служения. С. М. Сольскаю 642-651                        |
| 33. Слово на Пассію четвертой недёли велик. по-                     |
| ста. В. Н. Малинина 652-659                                         |
| 34. Извъстія Церк. археол. Общества при Кіевской                    |
| Академія (за м. февраль 1884г.). <i>Н. И. Петрова.</i> 660—662      |
|                                                                     |

#### Въ приложения:

35. Протоволы засёданій Совёта Кіевск. Авадеміи. 17—32 36. Пріемъ воспятанниковъ въ Кіевск. дух. Академію. 1—1V

#### Токъ второй.

,

#### Май (№ 5).

| 37. | Блаженнаго Іероняма (въ русскомъ переводъ) |       |
|-----|--------------------------------------------|-------|
|     | Четырнадцать квигъ толкованій на пророка   |       |
|     | Ісзекіндя. Книга первая                    | 1- 16 |

4

.

| 38. Нравственность семитическихъ (изыческихъ)    |                |
|--------------------------------------------------|----------------|
| народовъ. М. А. Олесницкаю                       | 3- 17          |
| 39. О штундизив. П. Петрушевскаю                 | 18- 29         |
| 40. Западно русскій лицевой ирмологій XVII въка. |                |
| Н. И. Петрова                                    | 30 - 50        |
| 41. Ассиро-вавилонская религія (изъ соч. Раулин- |                |
| сона)                                            | 51- 68         |
| 42. Письма Филарета, митрополита Кіевскаго, въ   |                |
| Иннокентію, архіеп. Херсонскому. Сообщиль        |                |
| Н. И. Барсов.                                    | 69—10 <b>2</b> |
| 43. Библейская литература истекшаго 1883 года    |                |
| на Западв. І. Ветхій Заввтъ. А. С. Царевскаю.    | 103-123        |
| 44. Извъстія Церковно-Археологическаго Обще-     |                |
| ства при Кіевской Академія (за м. марть и        |                |
| апрвль 1884 г.). Н. И. Петрова                   |                |

## Въ приложении:

| <b>45</b> . | Протоводы засёдавій Совёта Кіевсв. Акаде-         |                 |           |
|-------------|---------------------------------------------------|-----------------|-----------|
|             | мія 17 августа 1883 г                             | <del>33</del> — | <b>64</b> |
| <b>4</b> 6. | Росписание испытаний студентовъ Киевской          |                 |           |
|             | дух. Авадемія за учебный 188 <sup>8</sup> /. годъ | 1               | 7         |

| 47.         | Блаженнаго Іероняма (въ русскомъ переводъ)    |                   |
|-------------|-----------------------------------------------|-------------------|
|             | Четырнадцать книгь толкованій на пророка      |                   |
|             | Іезекіядя. Книга первая                       | 17 32             |
| <b>4</b> 8. | Изъ чтеній по догматическому богословію.      |                   |
|             | Архимандрита Сильвестра                       | 131—155           |
| 49.         | О происхожденія книги Товита. Н. М. Дроздова. | 156-209           |
| 50.         | Религіозный быть русскихъ и состояніе ду-     |                   |
|             | ховенства въ ХУШ в. по мемуарамъ иностран-    |                   |
|             | цөвъ. С. Тренубова                            | 210 - 243         |
| 51.         | Новоотврытый списовъ "Палинодія" Захарія      |                   |
|             | Копыстенскаго. Н И. Петрова                   | <b>244 – 2</b> 57 |
| <b>52</b> . | Письма Архимандрита Антонія, ректора Кіев-    |                   |

- 1 -

.

свой дух. Академія, къ Иннокентію, архісп. Херсонскому. Сообщиль Н. И. Барсов. . . 258-292 Въ приложении: 53. Уставъ православныхъ духовныхъ авадемій. 1- 31 54. Протокоды засёданій Совёта Кіев. Академін 31 августа, 2, 15 и 28 сентября 1883 г. . . 65-112 INAS (№ 7). 55. Блажевнаго Августива, епископа яппонійскаго. (въ русскомъ переводъ) О градъ Божіемъ, нига девятнадцатая . . . . . . . . . 105-120 56. Острожская библія въ связи съ целями и ви-57. Религіозный быть руссвихь и состояніе духовенства въ XVIII в. по мемуарамъ ино-58. Папнзиъ и настоящее положение православной церкви въ королевствъ Румынскомъ. (Читано въ весенней сесси св. румынскаго Синода, въ 1883 г., епископомъ Мелхиседскомъ). Перевелъ Н. Лашковъ. 59. Необходямое разъяснение по поводу замътки . . 431-434 Стравника. • . . . 60. Къ біографія митропод. Евгенія Болховитинова. 435-441 61. Извёстія Церк.-Археологич. Общества при Кіев. Авад. (за м. май 1884 г.). Н. И. Петрова . 442-444 Въ приложении:

62. Протоводы засёданій Совёта Кіевся. Академін 7, 21 октября и 11 ноября 1883 г.). . . 113—144

Авиустъ (№ 8).

| <b>63.</b> | Блаженнаго Августина, (   | enaca | 800 | HUU  | овій- | _       |
|------------|---------------------------|-------|-----|------|-------|---------|
|            | сваго, (въ русскомъ перен | видъ) | ОГ  | радъ | Бо-   |         |
|            | жіемъ, книга девятнадцата | As    |     | •    | • •   | 121-136 |

| 64. | Изъ чтевій по догматическому богословію.                                             |           |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|     | Архимандрита Сильвестра                                                              | 445-480   |
| 65. | Редигіозный быть русскихь и состояніе ду-<br>ховенства въ XVIII в. по мемуарамъ ино- |           |
|     | странцевъ. С. Трегубова                                                              | 481 - 544 |
| 66. | Папизмъ и настоящее положение православной                                           |           |
|     | Церкви въ королевствъ Румынскомъ. (Чятано                                            |           |
|     | въ весенней сессія св. румынскаго Синода, въ                                         |           |
|     | 1883 г., епископомъ Мелхиседекомъ). Пере-                                            |           |
|     | вель Н. Лашковь.                                                                     | 545582    |
| 67. | Письма Арсенія, митроподита Кіевскаго, къ                                            |           |
|     | Ивновентію архіеписвопу Херсовскому                                                  | 583592    |
| 68. | Письма Димитрія, архіепископа Херсонскаго                                            |           |
|     | в Одессваго, въ Иннокентію архіепископу                                              |           |
| •   | Херсонскому и Таврическому                                                           | 593-600   |
| 69. | Извъстія ЦеркАрхеолог. Общества при Кіев-                                            |           |
|     | ской Академіи (зам. іюнь 1884 г.). Н.И. Петрова.                                     | 601-604   |
|     | Въ приложении:                                                                       |           |

6

70. Протоколы засёданій Совёта Кіевск. Академін 11 и 25 ноября, 16 дек. 1883 г. и 27 янв. 1884 г. 145-192

#### Токъ третій.

Сентябрь (№ 9).

| 71. Блаженнаго Іеронима (въ русскомъ переводъ) |                |
|------------------------------------------------|----------------|
| Четырнадцать внигъ толкованій на пророка       |                |
| Ісзевіная. Квига первая                        | 33- 48         |
| 72. Города и села въ Св. Земив. (Изъ записокъ  |                |
| путеш. въ Св. Землю). Свящ. Кл. Ооменко.       | 3-43           |
| 73. Религіозный бытъ русскихъ и состояніе ду-  |                |
| ховенства въ XVIII в. по мемуарамъ ино-        |                |
| стравцевъ. С. Тренубова                        | <b>44</b> – 85 |
| 74. Къ вопросу о сомнямбулизив                 | 86-102         |
| 75. Ассиро-вавилонская религія. (Изъ соч. Рау- |                |
| ANECORA                                        | 103-131        |

-

|                |                                                   | •                       |  |
|----------------|---------------------------------------------------|-------------------------|--|
| 76.            | Пять писемъ Мих. Алекс. Максимовича въ            |                         |  |
|                | архіепископу Ивнокентію Борисову                  | 132 - 145               |  |
| 77.            | Нужно ли жалёть о томъ, что древніе клас-         |                         |  |
|                | сическіе языки не включены въ составъ обще-       |                         |  |
| •              | обязательныхъ предметовъ преподаванія въ          |                         |  |
|                | академіи?                                         | 146 - 153               |  |
| 78.            | Извъстія ЦеркАрхеолог. Общества при Кіев-         |                         |  |
|                | ской Академіи (зам. іюль 1884 г.). Н. И. Петрова. | 154 159                 |  |
|                | Въ приложеніи:                                    |                         |  |
| 79.            | Протоколы засёдавій Совёта Кіев. Академін         |                         |  |
|                | 27 января, 15 февраля и 9 марта 1884 г            | 193-224                 |  |
|                | Октябрь (Л: 10).                                  |                         |  |
| <b>80</b> .    | Блаженнаго Іеронима (въ русскомъ переводъ)        |                         |  |
|                | Четырнадцать книгъ толкованій на пророка          |                         |  |
|                | Іезекіиля. Книги первая и вторая                  | <b>4</b> 9– E0          |  |
| 81.            | Изъ чтеній по догматическому богословію.          |                         |  |
|                | Архимандрита Сильвестра                           | 161188                  |  |
| 82.            | Религіозный быть руссвихь и состояніе ду-         |                         |  |
|                | ховенства въ XVIII в. по мемуарамъ ино-           |                         |  |
|                | странцевъ. С. Трекубова                           | 189 <b>—222</b>         |  |
| <b>83</b> .    | Древнееврейскія монеты. С. Булатова               | 223-247                 |  |
| <b>84</b> .    | Учебникъ патрологіи и патристики Ниршля.          |                         |  |
|                | К. Д. Попова                                      | 2 <b>4</b> 8 <b>264</b> |  |
| 85.            | Дополнительная замётка къ исторіи Кердан-         |                         |  |
|                | скаго штундизма. И. Иструшевскаю                  | 265 - 285               |  |
| 86.            | Письма Кіевскаго митрополита Самупла Ми-          |                         |  |
|                | славскаго къ Высочайшимъ особамъ и дру-           |                         |  |
|                | гимъ лицамъ. Сообщилъ Н. И. Петровъ               | 286300                  |  |
| 87.            | Извъстія Церковно-Археолог. Общества при          |                         |  |
|                | Кіевской Академіи (за м. августь 1884 г.).        |                         |  |
|                | Н. И. Петрова                                     | 301-304                 |  |
| Въ приложении: |                                                   |                         |  |
| 88.            | Протокоды засёданій Совёта Кіевск. Академіи       |                         |  |

-- 7 -

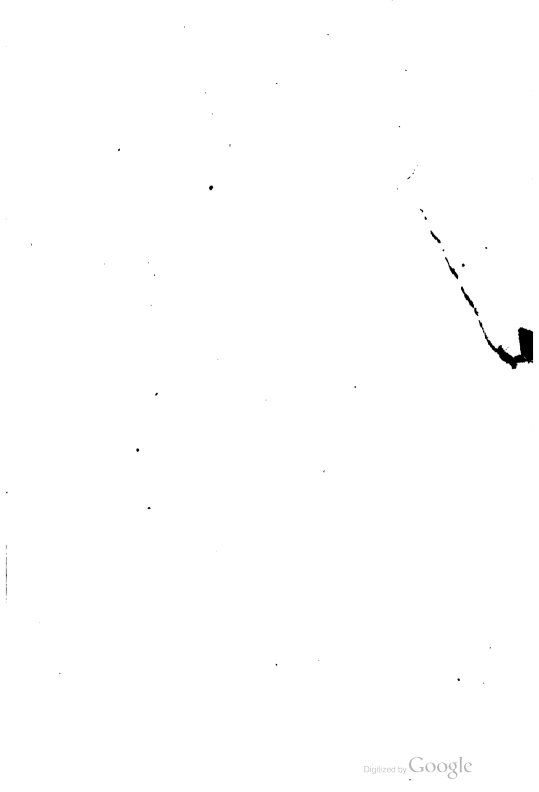
16 и 30 марта, 30 апръля и 25 мая 1884 г. 225-272

# Ноябрь (Л. 11).

|             |                                                | -               |
|-------------|------------------------------------------------|-----------------|
| <b>89</b> . | Блаженнаго Іеронима (въ русскомъ переводъ)     |                 |
|             | Четырнадцать книгъ толкованій на пророка       |                 |
|             | Іезевінля. Книга вторая                        | 81— 96 °        |
|             | Древвееврейскія монеты. С. Булатова.           | 305343          |
| 91.         | Ученіе двѣнадцати апостоловъ. (Новооткры-      |                 |
|             | тый памятникъ древней христіанской письмен-    |                 |
|             | ности). К. Д. Иопова                           |                 |
|             | Пещерные храмы въ Крыму. Сващ. К. Ооменко.     | 385 - 409       |
| <b>93</b> . | Постщение Высокопреосвященнымъ мятропо-        |                 |
|             | литовъ Кіевскивъ Платоновъ римско-католи-      |                 |
| •           | ческаго костела въ м. Коростышева и послад-    |                 |
| •           | ствія сего посъщенія. П                        | 410445          |
| 94.         | Извъстія Церковно-Археологическ. Общества      |                 |
|             | при Кіевской Академіи (за м. сентябрь 1884г.). | •               |
|             | Н. И. Петрова.                                 | 446 - 452       |
|             | Въ приложении:                                 |                 |
| 95.         | Протоволы засёдавій Совёта Кіевск. Аваде-      |                 |
|             | мін 12 іюня 1884 г. (Рецензія на кандидат-     |                 |
|             | скія сочиненія студентовъ).                    | 273336          |
|             | Декабрь ( № 12).                               |                 |
| <b>96</b> . | Блажевнаго Августина епископа иппонійска-      |                 |
|             | го (въ русскомъ переводъ) О градъ Божіемъ,     | ,               |
|             | внига девятнадцатая                            | 137—176         |
| 97.         | Нравственный прогрессъ. М. А. Олесницкано.     | 453-486         |
| 98.         | Віевскіе церковные соборы. И. И. Малышевскаю.  | <b>487—53</b> 8 |
|             | Библіографическія зам'ятки. Ст. М. Сольскаю.   |                 |
| 100.        | Библейская литература истекшаго 1883 года      |                 |
|             | ва Западъ. А. С. Царевскаю                     | <b>559</b> —586 |
| 101.        | Отвътъ г. Лъскову. Н. И. Петрова               | 587—596         |
| 102.        | Извъстія Церковно-Археологич. Общества при     |                 |
|             | Кіевской Академія (за. м. октябрь 1884 г.).    |                 |
|             | Н. И. Петрова                                  | 597-600         |
|             | Въ приложении:                                 |                 |
| 103.        | Протокоды засёданій Совёта Кіевской Ака-       |                 |
|             | демін за 1884 г ,                              | 337384          |
|             | ······································         |                 |

Digitized by Google

- 8 -





Digitized by Google

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below. A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time. Please return promptly. APR 26 51 H R)



