

FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE





# ВЪРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ

## БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

издаваемый

ПРИ

ХАРЬКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.



T. II.— Y. I.

отдълъ Философскій.



ХАРЬКОВЪ. Тпиографія Губернскаго Правленія. 1903.

## CP 363.5

HARVARD COLLEGE LIBRARY

-GIFT OF

-ARCHHEALD GLAY COQLIDGE

AVLT 8 1922

1 t rd

Light of the Marine Control

- - -

·

• . .

and the second second

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema  $\mathcal{ABK/FR}$ 

### ОГЛАВЛЕНІЕ

CTATEЙ

## БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

## "ВЪРА и ЖЗУМЪ"

→ Т. II.—Ч. I — — — ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ.

Факторы соціальных явленій.— С. Глаголева (стр. 1—34). Нъсколько вамічаній по поводу одной изъ біографій Будды Сакья-Муни (Lalitavistara).—Свящ. І. Трофимова (стр. 35—46, 58—92, 105—126, 153—168, 197—218).

Ученіе Плотина о прекрасномъ.—С. А. Ананьина (стр. 47 —57, 93—104).

О причинахъ, создавшихъ нынѣшнее положеніе дѣла воспитанія нашего молодого поколѣнія, и о средствахъ для выхода изъ этого положенія.—С. Н. Беха (стр. 127—152).

Мораль М. Горькаго. (Литературно-философскій очеркь).— Инспектора Могилевской Семинаріи, Іеромонаха Георгія (стр. 169—196).

Историко-философскія возврѣнія проф. Карѣева.—Д. Боголюбова (стр. 219—241, 259—276).

Фридрихъ Ницше—"антихристъ" въ новъйшей философіи, Лоренца Фишера. (Переводъ съ нѣмецкаго подъ редакціею М. Воскресенскаго).—М. Воскресенскаго (стр. 242—258, 277—292, 324—346, 368—398, 420—444).

Четскій философъ 14-го вѣка Оома Штитный (Tomás ze Stitného).—А. Вознесенскаго (стр. 293—304).

Мораль эвдемонизма предъ судомъ общечеловъческаго нравственнаго сознанія. (Критическій разборъ нравственнаго ученія Милля и Бентама).—Павла Левитова (стр. 305—323).

Ученіе Канта объ антиноміяхъ чистаго разума.— Анатолія Орлова (стр. 347—367, 399—419).

Признаваль ли Канть бытіе вещей въ себѣ?—М. Одинцова (стр. 445—468, 483—498).

Понятіе объ "utile" (о полезномъ) во второй книгв сочиненія Цицерона "De officiis" (Объ обязанностяхъ).—А. Покровскаю (стр. 469—481, 499—510).

#### ФАКТОРЫ СОЦІАЛЬНЫХЪ ЯВЛЕНІИ.

П. А. Некрасовъ. —Фялософія в логика науки о массовыхъ проявденіяхъ человіческой діательности. (Пересмотръ основаній соціальной физики Кетле). Издавіе Математическаго Общества, состоящаго при Императорскомъ Московскомъ Уннверситетъ. Москов. 1902.

Изданіе Московскаго Математическаго Общества, ваглавіе котораго выписано нами, не есть сочинение чисто математическое ни по своему содержанію, ни тёмъ боде по своей цёли. Авгоръ его, занимающій высокій пость въ ученомъ и учебномъ мірь, математикъ по спеціальности, математическую теорію снесенную съ опытомъ делаетъ точкою отправленія для шировижь выводовь относительно познанія, предвиденія и регулерованія массовыхъ проявленій человіческой діятельности. На 138 стр. своей богато содержательной книги онъ опредваветь факторы, которые опредвляють и должны опредвлять человъческую дъятельность. Исходя изъ выясненія этихъ факторовъ, онъ начертываетъ широкія и должно прибавитьвъ то же время строго опредъленныя схемы общественной педагогики. Авторъ выступаетъ здёсь какъ ученый, который свои богатыя познанія и лично разработанныя теоріи пожедаль примёнить къ запросамъ и задачамъ наличной дёйствительности.

Книга съ такимъ богатымъ и широкимъ содержаніемъ должна найдти себів многочисленныхъ и разнообразныхъ читателей. Она ставитъ и выясняетъ основныя проблемы объ изслівдованіи наукъ о матеріи и духів, она устанавливаетъ методы изслівдованія явленій духовнаго порядка, содержитъ строгую критику статистическихъ, соціологическихъ и историческихъ методовъ, развившихся на почвів детерминистическихъ убів-

жденій. Она устанавливаеть основы жизни, какъ она есть — въ действительных обществахь, и основы жизни, какъ она должна быть — въ обществе идеальномъ. Два свойства книги делають ее особенно заслуживающею вниманія въ глазахъ православнаго философа и богослова: 1) авторъ — представитель строго точнаго знанія — въ вопросахъ о духе и явленіяхъ духовной жизни стоить на строго православной почве. Этотъ фактъ уже самъ по себе доказываеть темъ, кто думаетъ, что наука несовместима съ религіей, неосновательность ихъ воззреній. Точная наука не знаетъ ничего и не располагаетъ никакимъ матеріаломъ, который колебаль бы христіанскія начала. Но авторъ идетъ далее. 2) Самыя данныя точнаго знанія онъ хочетъ употребить для обоснованія одной изъ важнёйшихъ истинъ религіи и религіозной философіи — факта нравственной свободы человека и человечества.

"Потрудившись много, говорить авторъ, надъ чисто математическими вопросами по теоріи въроятностей, а именно надъ новымъ ученіемъ о въроятностяхъ среднихъ величинъ, составляющихъ основу для раскрытія въ различныхъ родахъ массовыхъ случайныхъ явленій математической закономърности, я хочу теперь вернуться опять къ теоріи среднихъ величинъ, но съ другою цёлію.

По примъру Зюссмилька, Бюффона, Кондорсе, Лапласа и Кетле, я хочу взглянуть на теорію въроятностей съ ея дисциплинами, какъ на вътвь логики точныхъ индуктивныхъ наукъ, имъющихъ дъло съ массовыми проявленіями политической, общественной и духовно-нравственной жизни людей, и предполагаю воспользоваться здъсь успъхами теоріи въроятностей, сдъланными послъ Кетле, для усовершенствованія этой логики въ соотвътствующихъ частяхъ. Такое усовершенствованіе сдълалось возможнымъ благодаря главнымъ образомъ знаменитому мемуару П. Л. Чебышева: "О среднихъ величинахъ".

Эта усовершенствованная логика вмёстё съ философіей, на которую она опирается, проливаетъ болёе яркій свётъ на философскія категорів необходимости, свободы, стъсненія, причины, вліянія и цъли, устраняя ту спутанность, какая существовала во ввглядахъ на свободу, свободную волю и пр.,

одынная напряжение или степень вліянія числовымь міриловь, ваучая стісненія и изоляторы, являющієся спутниками свободы и невависимости, и открывая математическую законовірность вы нассовыхы независимых случайныхы явленіяхы свобобоправственнаго человіческаго сообщества.

Эта закономърность не та, которая опирается на фаталистическое дъйствіе закона причинности, а та, которая, не противорьча причинности, опирается однако на свободу и нравственный законъ и которую Зюссмилько удачно назваль божественнымъ порядкомъ". Эту закономърность можно назваль еще свободного (связанного съ независимостью).

Въ міровомъ порядкѣ существуетъ математическая регулярюсть обухъ родовъ: фатальная (связанная съ необходимостью) в соободная Регулярность второго рода наукою о человѣкѣ до сязъ поръ не была правильно оцѣнена".

Ди установленія правильнаго взгляда на законы, регулирувщіе авленія, авторъ обращается къ основнымъ понятіямъ теорія віроятностей. Теорія віроятностей опреділяєть число благопріятныхъ или неблагопріятныхъ шансовъ для наступленія событія. Если въ урив имвется и шаровъ и и изъ нихъ бые, то въроятность вынуть бълый шаръ выразится дробью, чилитель которой равенъ количеству бълыхъ шаровъ а знажнатель есть число всехъ шаровь. Эта дробь будеть  $\frac{n}{m}$ . Представленный примъръ есть простейний. Но часто можеть стаиться вопрось о вероятности не одного, а несколько совтестныхъ явленій. При різшеніи этого вопроса иміветь кажное жа вінецав ите стоять или не стоять эти явленія въ свян между собою. Когда бросають одновременно двѣ монети, то паденіе одной изъ нихъ орломъ или рішеткой не зависить отъ того, какъ упадетъ другая. Напротивъ, вфроятность да зданія сгорёть стоить въ зависимости оть вероятности ложара въ окружающихъ его вданіяхъ. Эти приміры выясняють понятіе независимости явленій и вліянія явленій. Понатно, что степень вдіянія можеть колебаться оть 0 до привудительной необходимости. Можно представить себь процесси, въ воторыхъ имеютъ место явленія А, В, при чемъ условів совершенія явленій остаются въ теченіе процесса неиз-

мънными. Неизмънна независимость явленій, неизмънна ихъ степень вліянія. Такіе процессы авторъ называеть стаціонарными. Имьющіяся у нихъ независимость и вліяніе онъ тоже называеть стаціонарными. Можно представить, что въ подобные пропессы вторгаются новыя условія, изміняющія въ нихъ взаимоотношение явлений, характеръ ихъ независимости, влияніе. Такіе процессы и отношеніе въ нихъ явленій авторъ навываеть нестаціонарными. Ясно, что каждый нестаціонарный процессъ можно дробить на болве или менве мелкіе стаціонарные. При опредълении въроятности независимыхъ явленій рѣшающее значеніе, по автору, имѣетъ теорема Чебышева о среднихъ величинахъ. Исходное начало ея-теорема Бернулли. Если въроятность какого-нибудь явленія при извъстныхъ условіяхь = р (положимь віроятность вынуть білый шарь изь 10, въ которыхъ 7 черныхъ и остальные бѣлые=3/10) и если эти условія будуть многократно повторяться, то чёмь больше будеть число повтореній, тімь больше число, выражающее осуществленіе явленія, разділенное на число повтореній, будетъ подходить къ р. Если число повтореній = п; число осуществленія=m, то при возрастаніи n разность  $\frac{m}{n}$ —р можеть быть сдёлана менёе всякой величины (въ приведенномъ примере: если вынимать шары въ течение 10000 разъ, то вероятность вынуть 3000 разъ бълый приближается къ достовърности m/10000—1/3=0 или чрезвычайно мало). Пуассонъ расшириль теорему Бернулли. Если вероятности осуществленія какого-либо явленія при повтореніи будуть изміняться и если ихъ обозначить соотвътственно черезъ р1,р2,р2, то при вначительно большемъ повтореніи число, выражающее осуществленіе явленія, раздёленное на число повтореній, будеть равно суммь въроятностей, раздъленныхъ на то же число, или, значитъ, число осуществленій т будеть = р1+р2+р2. Теорема Чебышева. обобщаеть теоремы Бернулии и Пуассона. Пуассонь береть одинъ нестаціонарный процессъ. Чебышевъ предполагаеть ихъ (взаимно независимыхъ) т. Смыслъ теоремы Чебышева таковъ. Отношение числа, показывающаго, во сколькихъ возможныхъ случаяхъ осуществились извъстныя явленія, къ числу, опредвляющему количество всвкъ этихъ возможныхъ слу-

чаевъ съ увеличеніемъ числа случаевъ до безконечности, разнится отъ средней ариометической въроятности явленія при всъхъ этихъ случаяхъ менте чъмъ на какую угодно ланную величину. Математически она выражается такъ. Если везичина и можетъ принимать различныя значенія х1,х2,х3. въроятности которыхъ соотвътственно=р1,р2,р3, то сумма всъхъ этихъ значеній, помноженныхъ на ихъ вероятности, носить ния математического ожиданія. Эго ожиданіе, значить, въ данномъ случав будетъ выражаться хірі + хэрэ + хэрэ. Если намъ дадутъ независимыя величины х,у,г; если математическія ожиданія ихъ будуть а1,а2,а2, а математическія ожиданія квадратовъ этихъ величинъ будутъ b1, b2, b2, и если мы имвемъ нвкоторое положительное количество Т, то вфроятность р, что среднее ариометическое этихъ величинъ m разнится отъ средняго ариометическаго математическихъ ожиданій ихъ не болье какъ на T Vai+a2+a3  $1 - \frac{1}{mT^2}$  при чемъ, при возрастаніи m, это вычитаемое безпредъльно стремится къ О. Эта теорема имфетъ значение лишь при взаимной независимости явленій. Статистика изучаеть, какъ взанино зависимыя, такъ и взанино независимыя явлемія. И воть въ последнихъ случаяхъ теорія вероятностей, опирающаяся на теорію среднихъ величинъ, и оказываетъ статистикъ неоцънимыя услуги. Между явленіями можетъ существовать зависимость физическая, физіологическая, психофизіологическая и, наконецъ, духовно правственная. Если низкая температура можетъ сдёлать невозможнымъ вызрёвание какого либо плода, то слово одного человека можетъ сделать какой либо поступокъ невозможнымъ для другого. Въ общественной жизни имеются или создаются условія благопріятствующія или стёсняющія появленія тёхъ или другихъ событій. Задача различныхъ наукъ изучать взаимную зависимость событій и количественно опредвлять степень этой зависимости. Но кромъ зависимыхъ общественная жизнь представляетъ рядъ явленій свободныхъ, взаимно-независимыхъ, случайныхъ. Задача науки выделить эти явленія. Изъ даннаго понятія о теоріи среднихь величинь слёдуеть, что именно къ этимъ

явленіямъ можно и должно прилагать эту теорію, и что поотношенію къ каждой группъ подобныхъ свободныхъ явленій теорія среднихъ величинъ даетъ возможность устанавливать точные свободные законы.

Теорія віроятностей должна быть приложена къ изслідованію массовыхъ проявленій человіческой діятельности. Въ изследованіи этой деятельности должно руководиться умозрёніемъ и наблюденіемъ. Это будеть точною логикою изследованія. Умозрівніе построяеть апріорныя схемы, наблюденіе ихъ провъряетъ При построеніи таковыхъ схемъ авторъ предостерегаетъ отъ попытокъ и стремленій изъ низшихъ схемъ выводить высшіе факты. Матеріалистическія схемы на своемъ мъстъ при объяснении физическихъ явлений, но изъ нихъ также нельзя истолковать духовныхъ явленій, какъ нельзя изъ геометрическихъ свойствъ протяженія вывести силы тяжести или упругости. Существують силы физическія, действующія по тремъ началамъ, формулированнымъ Ньютономъ въ его Principia. Существують силы сверхфизическія или психическія. Авторъ характеризуеть ихъ, какъ хотпьніе или живое притяжение. Онъ видить проявление этой сверхфизической силы уже въ фактахъ броженія, въ фактахъ растительной жизни. Онъ опредъляеть эту сверхфизическую силу, какъвыбирающую, распределяющую и размножающую. У существъ высшихъ хотфніе проявляется, какъ сила действующая совнательно и разумно. Она является свободной волей. Фактъ свободы нашей воли представляетъ "достовърную апріорную самоочевидную аксіому (не менте очевидную, чтыт аксіомы геометрів"). Опредвляеть ее авторь таки: свободная воля есть ривнодъйствующая всъхз психических силь духовноразумнаго существа. Свободная воля въ некоторой сфере действуетъ, какъ причина, вызывая неизбежныя следствія. Поскольку авленія человівческой жизни имітють свою причину въ свободной воль, постольку они случайны и независимы. Но въ такомъ случав къ нимъ должна быть примънена Чебышева и вытекающій изъ нея точный свободный относительно массовыхъ проявленій человіческой лічтельности. "Въ стаціонарномъ массовомъ общественномъ процессъ.

сычайныя явленія, представляющія результаты нестьсненной длятельности свободной воли, взаимно независимы и поэтому должны изг года въ годъ повторяться въ одинаковыхъ приблизительно итогахъ. Если съ этими массовыми случайными явленіями связаны опредъленныя соотвытственныя числа, то и среднія аривметическія этих чисель должны повторяться изв юда въ юдъ приблизительно въ однихъ и тихъ же величинахъ. Такимъ образмомъ мы получаемъ у автора, что единообразіе статистических данных, которое обыкновенно приводится, какъ могучій аргументь въ пользу детерминизма, на самомъ двав обуслованвается фактомъ существованія свободной воли. Авторъ обращаетъ внимание на то, что тв, которые должны быть названы творцами нравственной статистики-Зюссмилькъ ж Кетле, открывшіе единообразіе статистических цифръ, привнавали фактъ человеческой свободы, но что только последующіе мыслетели принципіально ввижнили ввглядь на значеніе этихъ цифръ и сообщили имъ детерминистическій сиыслъ. "Къ какимъ следствіямъ, спрашиваетъ авторъ о формулированномъ имъ законъ, приводить этотъ ваконъ? Подтверждаетъ ли онъ наше внутреннее убъждение о существовании свободной воли? Не только подтверждаеть, но и утверждаеть, какт очевидное его слыдствіе, что свободная воля есть великая реальная психическая міровая сила, могущественным образом проявляющаяся тамь, гдъ существуеть массовая духовно-иравственная разумная человическая диятельность". Производя независимыя явленія, сила свободы кром'в того можеть еще оказывать вліяніе на другія явленія, и это вліяніе можетъ быть и благотворнымъ и вреднымъ. Оппибка Кетле заключалась въ томъ, что онъ свободу воли индивидуумовъ разсматривалъ, какъ силу пертурбаціонную, которая ступісвывается сахъ. На самомъ деле эта сила должна быть разсматриваема, жакъ высшая, какъ регулирующая соціальную жизнь. "Нравственныя условія, въ сферв которыхъ действуєть свободная воля, полагаются въ нравственномъ законв Творца, и предъ этимъ закономъ открыто преклонялись тв представители точныхъ знаній, кониъ приходилось встрічаться съ понятіемъ о нравственномъ законъ, примъняя статистическій методъ къ моральнымъ явленіямъ". Наука о массовыхъ проявленіяхъ человъческой дъятельности должна опираться на идеальный реализмъ, т. е., должна выходить изъ идеальныхъ началъ, ноиметь подъ собою опытную почву, и на точную логику. Въ изследованіи жизни человечества авторъ предлагаетъ руководиться богочеловёческимъ принципомъ, составляющимъ сущность христіанской морали и выразившимся въ православномъ въроучения, и точными методами западной науки. "Весь неисчерпаемый запась духовно-нравственныхъ, психо-физіологическихъ, физіологическихъ и физическихъ силъ дъйствуетъ вовзаимныхъ отношеніяхъ людей, проявляясь осязательно въ ихъ жизни, нормируемой нравственными и гражданскими законами. какъ обязательствами, совмфстимыми, съ одной стороны, сосвободною видивидуальностью и приводящими, съ другой стороны, къ математической регулярности или закономфрности въ массовыхъ независимыхъ проявленіяхъ. Эта математическая законом врность выражается вт мочных и притомъ свободных законахъ, дъйствующихъ тъмъ не менъе съ неуклонностью законовъ физики. Точные законы эти представляютъ собою выражение соотношений между конкретными явленіями, обоснованное строгимъ умозрительнымъ выводомъ изъ данныхъ аксіомъ, понятій, постулятовъ и условій и провъренное наблюденіемъ.

При этомъ между точными свободными законами и законами, какъ правственными и гражданскими обязательствами, не можетъ быть никакого противорфиія по той причинф, чтоточные свободные законы, открываемые въ массовой человфиской жизни, авляются лишь выводами изъ обстоятельствъ и условій, въ которыхъ правственные и гражданскіе законы имфютъ первенствующую роль. Эти послудновъ и условій въ самое выраженіе точныхъ свободныхъ законовъ, а потому точные свободные законы являются подчиненнымъ послудствіемъ вліяній высшаго разряда, т. е., духовно-правственныхъ. Поэтому правъ былъ не только Кетле, который назвалъсовокупность точныхъ свободныхъ законовъ, дъйствующихъ въмассовой человфческой жизни, "соціальною физикою", но ме

Зюссинлых, который тв же законы назваль "божественнымь порядкомь".

Индуктивная наука о массовыхъ проявленіяхъ человіческой двательности изучаеть какъ фатальные законы, такъ и этотъ божественный порядокъ, выражающійся въ точныхъ свободныхъ законахъ, какъ последствіяхъ духовно нравственныхъ, психофизіологическихъ, физіологическихъ и физическихъ вліяній. Притомъ наука эта въ ея примъненіяхъ къ реформамъ человьческой жизни оціниваеть свободную благотворную регударность (операющуюся на свободные точные законы) безконечно выше, нежели фатальную благотворную регулярность (опирающуюся на фатальные точные законы). Эта разница въ оприкъ той и другой регулярности вытекаетъ изъ того, что одна связана съ высшими способностими человека, а другая сь низшими (физическими и физіологическими) свойствами его. Напротивъ, преступная свободная регулярность должна цъниться самою низкою отрицительною цёною, и практическая реформа должна стремиться къ искорененію такой свободы.

Въ этомъ опредълении задачъ индуктивной науки о массовыхъ проявленияхъ человъческой дъятельности и практическаго значения этой науки выражается вся сущность этой науки".

Кетле, создавшій теорію средняго человіка, опирающуюся на то, что все стоящее выше и ниже средняго уровня сглаживается и стушевывается въ массовыхъ явленіяхъ, темъ саиниъ открыль широкій доступь въ соціальныя ученія теоріи большихъ чисель. Все дело въ массе. Авторъ обращаетъ вниманіе, что при развитіи такого воззрівнія представляли, что масса съ необходимостью должна дать известное количество преступниковъ, самоубійцъ, какъ, наоборотъ, въ ней должно быть заключено изв'ястное число браковъ и т. д. Но на самомъ дъл теорія среднихъ величинъ можетъ опредълять и предвидёть эти цифры лишь въ случай существованія въ массв свободы. А разъ начало, заправляющее массовыми явленіями, свободно, то должень быть отвергнуть фатализмъ. Живнь массъ регулируется свободою, находящею для себя ивитом відинка в потивы моральныхъ и интеллектуальвъ ныхъ основаніяхъ. Для прогресса въ жизни массъ нужно на-

копленіе интеллектуальных и моральных силь, а не безнадежное преклонение предъ фатальнымъ значениемъ большого числа Въ дъятельности, направленной къ поднятію жизни массъ должно руководиться историческимъ идеализмомъ. Такой идеализиъ предполагаетъ собою въру въ нравственную силу и въ правственное назначение человъка. Но этотъ идеализмъ долженъ считаться съ реальною действительностію. Нравственное назначение человъка высоко, но силы его слабы и кромъ того на его дъятельность часто вдіяють начала злотворныя. Это должно имъть въ виду при опредълении средствъ для интеллектуальнаго и моральнаго поднятія массь. Это упустиль изъ виду Руссо. Это упускаетъ изъ виду въ настоящее время графъ Л. Н. Толстой, слишкомъ переоценивающій наличныя качествя человъческой души. Темныя качества человъка дълаютъ необходимымъ создание въ обществъ или государствъ средствъ задерживающихъ ихъ проявленіе.

Если гръховныя и преступныя стремленія свободы должны быть парализуемы, то наобороть для свободы благотворной долженъ быть открытъ просторъ. Свобода есть высшее благо разумнаго существа, стеснять ее во имя принциповъ религіознаго ли фанатизма, капиталистическихъ или соціалистическихъ безнравственно. Определяющимъ началомъ для благотворной свободы является правственный законъ Дфиствительность открываетъ многообразіе нравственныхъ понятій и раздичіе уровней этихъ понятій такъ, что можно построить ліствицу этихъ уровней. Наиболю важное значение въ этой листвици имиетъ вершина, намізчающая предільную ціль, къ которой должень приближаться прогрессирующій нравственный процессь. Высочайшій правственный законъ, представляющій эту вершину, невыводимъ изъ эмпирическихъ данныхъ, онъ дается богооткровенной религіей. Наука должна принять это какъ фактъ необходимый ей для ея индуктивныхъ выводовъ. Такое отноменіе науки къ религіи и разграничиваетъ ихъ сферы (конечную и трансцендентную) и объединяеть ихъ дъятельность. Противоположениемъ нравственнаго закона является нравственная анархія, она представляєть свою отрицательную лествиду, по которой ниспускается порокъ до низшихъ

ступеней. Въ особяхъ находятся въ сифшанномъ яни положительныя и отридательныя нравственныя качества. Энниъ порождаются коллизін. Для того, чтобы эти коллизінустранались и препобрждались въ благотворномъ, нравственномъ направленіи, нужна діятельность особыхъ началь. Такимъ началомъ является гражданскій законъ, проводникомъ и опорою котораго служить лучшая часть гражданъ. Сложныя условія регулирують общественный процессь. Самый факть существованія общества докавываеть присутствіе въ немъ накоторыхъ связующихъ и организующихъ силъ. Важнѣйшими изъ таковыхъ являются: нрявственное состояніе сообщества. интеллектуальное состояніе, состояніе экономическое. Факторами поддерживающими сообщество, являются: Перковь, государственныя учрежденія, общественные классы. То, что связываетъ общественный организмъ, можетъ быть названо вменемъ моральныхъ спъпленій. Основа этихъ спъпленій-любовь. Но въ противоположность началамъ свазывающимъ въ обществахъ существуютъ начала разлагающія -- себялюбіе, зависть, месть. При изследованіи факторовь соціальной жизни открывается, что часть ихъ, именно тв, которые зависять отъ доброй или влой воли, не доступны наблюдению. То, что лежить вив ихъ, опредвляется болве или менве механическими важонами необходимости; явленія, опреділяемыя свободными факторами, не подлежать этой зависимости. Это-явленія случайныя. Изследование ихъ должно опираться на теорию вероатностей. Свободныя действія въ своемъ простейшемъ и прямомъ смысль принадлежать особямъ-живымъ монадамъ Лейбница. Но въ обществъ наи государствъ, накъ свободная особь, могуть быть разсматриваемы и совокупности особей: семья, община, артель, целыя сословія. Въ такихъ сложнихъ особяхъ лъйствуетъ коллективная свободная воля. Изучение и опредъженіс ея проявленій обусловливается точнымъ свободнымъ закономъ о свободнихъ нействияхъ особей. Этотъ законъ должень быть распространень на свободныя действія массь или обобщень въ теорему въроятности массовых в свободных в действій все равно, какт теоремы Бернулли и Пуассона обобшены въ теорему Чебышева. Такъ какъ явленія должно классифицировать, точно также должно классифицировать и сложныя особи, то, понятно, законовъ регулирующихъ действія этихъ особей должно быть постепенно устанавливаемо болье и болве. Прежде всего эти законы должны быть установлены по отношенію къ стаціонарному процессу, но затъмъ они должны по расширении и измънени быть примъняемы и къ процессамъ не стаціонарнымъ. Законы эти должны быть устанавливаемы эмпирическимъ путемъ. Ихъ основаніемъ должно служить историческое изучение, сравнение историческихъ процессовъ. На этихъ законахъ должна быть построена логика прогресса и реформъ общественной жизни. Эта логика должна считаться съ существующими двумя понятіями о свободъ. Правнають конкретную свободу, исторически сложившуюся и эмпирически изучаемую, и признають свободу отвлеченную, представление о которой сложилось теоретически и попытви утвердить которую порой соединялись съ страшными насиліями. Действительная наука должна иметь въ виду свободу дъйствительную-конкретную. Для этой свободы должны существовать охраняющія начала-изоляторы. По отношенію къ пользующимся свободою, эти изоляторы суть благо, по отношенію къ посягающимъ на эту свободу они суть стёсненів. Такимъ образомъ граждянской свободъ необходимъ спутникъ, ее охраняющій: стісненіе, выражающееся въ нравственной и гражданской дисциплинъ и въ другихъ условіяхъ. Реформа благотворной свободы должна совершаться въ реальномъ направленіи. Должны быть принимаемы во вниманіе историческія условія, особенности быта, національныя особенности народовъ. Не должно увлекаться теоріей подражаній и заимствованій. "Всякій великій народъ долженъ развивать свою національную идеально-реальную благотворную свободу. Вотъ почему, между прочимъ, славянофилы такъ убъжденно и проникновенно защищали три столпа русской идеально-реальной благотворной свободы: Православіе, Самодержавіе и Народность". Не должно увлекаться идеею отвлеченнаго космополитизма, попытки практически осуществить которую могутъ принести много зла.

Последнюю главу (VII) своей книги авторъ посвящаетъ за-

изнанамъ о трудахъ русскихъ мыслителей по вопросу освобоцъ воли, описываетъ свойства свободной воли, какъ особой всихической силы, дъйствующей по целямъ (по мотивамъ присвътъ сознанія и разума). Какъ добрая, такъ и злая воля тяготъютъ къ счастію, добрая воля находить его въ подчиненів своихъ рышеній нравственному закону, злая пытается его находить, нарушая требованія этого закона. Такъ какъчасто доводы не могутъ парализовать последнюю, то дляборьбы съ нею небходимы репрессіи. Свободная воля дъйствуетъ и какъ причина (независимая—своихъ дъйствій) и вакъ вліяніе (на дъйствія другихъ). "Основныя свойства свободной воли въ связи съ прочими силами и съ категоріей нравственнаго закона, говоритъ авторъ, выразимъ въ следующихъ постулятахъ.

- 1. Кромъ силъ физическихъ, дъйствіе которыхъ на матерію опредъляется ньютоніанскими тремя законами (аксіомами) о движеніи, существують свойственныя живымъ особямъ силы метафизическія, дъйствіе которыхъ характеризуется слъдствіями другого рода.
- 2. Метафизическая сила, разлитая въ органической живни, есть хотьніе. Сила эта выбирающая, распредъляющая и размножающая.
- 3. На высшей ступени органической жизни находится чедовъкъ,—существо, сознающее свое "я" и разумно относящееся къ цілямъ, къ позывамъ своего хотінія и къ выбору намболіве подходящихь средствъ. Хотініе, опреділяющее дійствіе по разумнымъ мотивамъ, есть свободная воля.
- 4. Вліяніе свободной воли на различныя подлежащія ему послівствія бываеть различным по напряженію, числовое опреділеніе котораго (не только по величині, но и по направленію) возможно устанавливать при посредстві візроятностей, какъ указано въ главі І (§ 4). Это вліяніе въ ніжоторой сфері бываеть нестісненным или рішающим, т. е., нереходить въ причину, которая опреділяеть дійствіе. Эта нестісненная діятельность свободной воли подчиняется въмассовыхъ проявленіяхъ точнымъ математическимъ законамъ, указаннымъ въ главахъ ІV (§ 22) и VI (§ 38 и 39).

- 5. Сфера нестъстеннаго дъйствія свободной воли человъка ограничена въ зависимости отъ способностей души (отъ ем интеллектуальныхъ и сердечныхъ силъ) и отъ постороннихъ условій и вліяній.
- 6. Подчинение свободной воли нравственному закону есть любовь, лежащия въ основъ нравственной жизии.
- 7. Нравственная жизнь съ ея основными категоріими предполагаетъ свободу воли и не объяснима съ матеріалистической точки зрвнія
- 8. Направленіе свободной воли въ каждомъ ен рѣшеніи оцѣнивается отношеніемъ рѣшенія къ нравственному закону: добрая воля стремится согласовать свои рѣшенія съ нравственнымъ закономъ, а злая дѣйствуетъ противоположно.
- 9. Направленіе свободной воли консервативно, но можетъ измѣняться, благодаря пробужденію совѣсти, вслѣдствіе особыхъ внутреннихъ переворотовъ и подъ вліяніемъ воспитанія и личнаго опыта, оставляющаго внутренній слѣдъ въ состояніяхъ совѣсти. Условія этихъ переворотовъ не всегда доступны для нознающаго ума.

Если бы образовалось общество, свободныя действія членовъ котораго определялись всецело любовью къ Богу и ближнему, то въ такомъ идеальномъ обществъ были бы совершенно ненужны войско, полиція, суды. Но такого общества не существуетъ. Въ тъхъ обществахъ, которыя знаетъ дъйствительность, действують силы не только моральнаго сценленія, но н силы разлагающія, такъ сказать, силы диссоціаціи. Препобъждая ихъ, правительства стремятся поднимать народъ по. возможности на наибольшую высоту въ морально-интеллектуальномъ отношеніи. Когда верхніе слои морально-интеллектуальной силы действують въ этомъ идеально-реальномъ направленія, тогда является стройная правильно прогрессирующая свободонравственная гражданская жизнь. Теорія віроятностей предполагаеть въ такой жизни математическую вакономерность, а данныя статистики и исторических наблюденій всегда будуть подтверждать ее. Совместно они констатирують и опредвляють существование въ явленияхъ социальной жизни---, сверхфизического порядка, обусловливаемого невъсонами и неосяваемыми, но тёмъ не менёе могучими вліяніями нравственнаго происхожденія. Эти вліянія, подчиненныя нравственному и гражданскому законамъ, пе задёвають свободы благотворной, когда эта свобода есть зрёлый нравственный плодъ; но тё же вліянія являются необходимыми проводниками любем тамъ, гдё благотворная свобода еще не стала твердо на собственныя ноги, и являются также орудіемъ самоотверженной защиты свободонравственной живни противъ еквраговъ<sup>2</sup>.

Таково въ общемъ содержание поучительной книги П. А. Некрасова. Должно оговориться, однако, что сдёланное издоженіе далеко его не истерпиваеть. Авторъ говорить сжато, говорить объ очень многомъ, и сокращать или резюмироватьего разсужденія часто значить или дёлать язь нихь выпуски вли можеть быть даже искажать ихъ. Но за всёмъ тёмъ самъ авторъ стремился въ своей книге быть яснымъ и въ общемъ точнымъ такъ, что неправильное пониманіе книги обусловливается не виною автора. Пишущій эти строки рекомендуетъчитателямъ прочитать самимъ книгу П. А. Некрасова, не довольствуясь никакими изложеніями и реценвіями. Тізмъ боліве, что можно предвидеть, что въ некоторой части печати этотъ трудъ не встретить къ себе объективнаго отношения. Принципы автора не разделяются многими изъ техъ, которые дунають, что они служать дёлу культуры, что они правильно и безспорно понимають требованія научныхь методовь и дійствительныя вужды людей и способы ихъ удовлетворенія. Безъ сомивнія и авторъ долженъ быль предвидёть, что съ нинь несогласятся многіе. Но можно ли было предвидіть, что его будутъ извращать, что его постараются не понять и стануть наставлять въ такихъ истинахъ, не знать которыхъ безусловноне могъ, конечно, ни одинъ изъ студентовъ, учившихся у нашего автора? Образчекъ такого своеобразнаго отношенія къкнигь представляеть рецензія ея, данная г. Z въ Русскихъ-Въдомостяхъ №№ 292 и 295 1902 г. 1). Эта реценвін харак-

<sup>1)</sup> Относительно своего взглада на книгу II. А. Некрасова авторъ настоящей статьи считаеть себя обяваннымъ отмътить, что его взгладъ въ существенномъ въ наибольней части совпадаеть съ взгладомъ его уважаемаго сотоварища проф.

терна и для написавшаго ее г. Z и для помъстившей ее гаветы. Г. Z начинаетъ свою критику съ того, что приписываетъ г. Некрасову мысль основать всю науку о массовыхъ явленіяхъ на "строгой математической логикви и поучаеть, что теперь мы знаемъ, что основать науки на одной логикъ нельзя, что нужны факты, наблюденія. Бевъ сомивнія, это знають всв. И скорве, пожалуй, самъ г. Z затруднится указать того, ко от прошлому питался основать какую-либо науку на одной логикъ. П. А. Некрасовъ говорить въ своемъ трудъ о безусловной необходимости индукціи при изслідованіи соціальных ввленій, объ эмпирической установий изслідуемыхъ явленій. Что г. Z не совстить поняль річь нашего автора, это видно изъ его дальныйшаго разсужденія, онъ порицаеть предлагаемую г. Некрасовымъ теорію изолированія явленій (но, вёдь, это одинь изъ практичнёйшихъ опытныхъ методовъ г. Z!), но чтобы онъ совсемъ не поняль книги, этому повърить нельзя. Далье рецензентъ пишеть: предлагаемое т. Некрасовымъ разделение законовъ на фатальные и своболные не совстви удачно въ томъ отношении, что и "законы природы, какъ замъчаетъ проф. Оствальдъ, не суть приказы, а только сведенія; они не приказывають того, что должно произойдти, а только извѣщають, что происходитъ". Реценвенть не приводить цитата, но несомавнно, что онъ эти познанія почерпнуль изъ конца 20 лекціи натурфилософіи Оствальда. Лекціи Оствальда очень хороши, но г-ну Z суждено, повидимому, брать изъ нихъ только то, что отсутствовало бы въ нихъ съ пользою для книги. Извъщать о томъ, что уже совершается, нечего. Законы природы не изв'ящають, что сейчасъ идетъ снёгъ. Это я вижу собственными главами. Законы природы и не приказывають. Если бы они могли приказывать, то, значить, могли бы и не приказывать, тогда они и не были бы фатальными. Но законы природы опредвляють намъ явленія, какъ необходимыя следствія предшествовавшихъ условій. Поэтому они суть законы необходимости. Тф, кто

Ал. Ив. Введенского (см. рецензію труда П. А. Некрасова написанную проф. Введенский — Подчинены ли прополенія человической длятельности опредпленными законами? Московск. Відом. № 802, 2 ноября 1902 г.).

въритъ въ свободу воли, противополягаютъ естественнымъ законамъ необходимости нравственные законы свободы. Связь вежду причиной и действиемъ тамъ иная. Я-причина настоящей статьи, но по моему убъждению и могъ бы ее и не нисать и сдълать что-либое другое. Моя свобода управляетъ жонии действіями. Многіе отрицяють свободу воли. Пусть такъ! Но они не могутъ требовать (потому что это невыполнимо), чтобы всв отридали таковую свободу. А кто ее признасть, тоть необходимо должень дёлить законы на фатальные и свободные. Разумъется, необходимое не можеть быть неточнимъ. Въ вопросъ о соціальнихъ преобразованіяхъ г. Z явдаетеа, повидимому, сторонникомъ домки, а не постепеннаго мирнаго развитія. Но едва ли овъ не согласится съ темъ, что последнее было бы лучше, чемъ ломка, еслибы создались благопріятныя условія для последняго. Между темъ авторъ "философіи и логики науки" указываетъ возможность такихъ благопріятных условій въ признаніи принциповъ православія. Онъ указываетъ ихъ какъ идеальную вершину нравственнаго закона. Признаніе принциповъ, конечно, не есть осуществленіе. Но если лучшая часть граждань будеть болье и болье воплощать въ себъ эти принципы, то тогда и гражданскіе законы будуть совершенствоваться и изменятся въ дуже этихъ принциповъ. Г. Z можетъ иначе смотрыть на принципы православія, но любопытно, что онъ въ возраженіи г. Немрасову развиваетъ мысль последняго: нравственный законъ, говоритъ онъ, понимался и понимается различно. Это именно и принимаеть нашь авторь и такъ какъ понимание пониманию рознь, то онъ съ своей стороны полагаетъ, что православное учение о нравственности совершеннайшее. Но позволительно думать, что г. Z очень некомпетентенъ въ вопросахъ о редигін и морали. Г. Z говоритъ, что виновный по закону гражданскому можетъ быть невиннымъ по нравственному, "и это сознають нерьдко присаженые, которые призваны судить по совъсти". Еслибы на самомъ дълъ присяжные относительно лицъ, фактъ совершенія преступленія которыми въ сферв гражданскаго закона установленъ съ несомивниость должны бы были давать отвёть-виновны или невиновны таковые предъ судомъ

нравственнаго закона, то въ самыхъ благопріятныхъ для подсудимаго условіямъ имъ было бы болье, чемъ трудно сказать: невиновенъ. Ихъ задача несравненно проще: ихъ "невиновенъ" значитъ только: не долженъ подлежать каръ государственнаго закона. Или моральныя возврвнія г. Z очень своеобразны, или онъ говоритъ не то, что хочеть сказать. У него такъ приведенъ примъръ прощенія Христомъ блудницы, что какъ будто выходитъ, что она была виновна по закону гражданскому и невиновна по нравственному. Г. Z пишеть: дъленіе воли на добрую и злую, какт это предлагаетт г. Некрасовъ, слишкомъ категорично, и далве поучаетъ, что въ дюдяхъ перемъщано добро и зло. Это разумъется, извъстно всвыт и въ книгъ г. Некрасова это вездъ предполагается. Г. Z отрицаетъ тесную связь добрыхъ делъ съ верою. Здесь у него очень явно выступаеть непонимание дела. Тесная связь христіанской вёры съ добрыми дёлами несомнённа, потому что дела эти естественное выражение этой веры, но дело въ томъ, что самая въра можетъ быть неправильною и ненормальною (не всякъ глаголяй ми: Господи). Совершенно неправильно думаеть г. Z, что искренно върующій въ своего Бога магометанинъ долженъ относиться съ презраніемъ и ненавистью из гаурами Неть, магометанинь, искренно верую. miй въ своего Бога, т. е., въ Вога Милостиваго и Милосердаго, каковымъ Онъ называется во всёхъ сурахъ корана, обяванъ милостиво относиться и къ глурамъ. Бевсердечію религіозныхъ людей г. Z съ достоинствомъ противополагаетъ благородныхъ последователей раціоналистической морали. Но у г. Некрасова прямо утверждается (см. 102 стр.), что люди невърующіе могуть восходить по нравственной лествице. Онъ утверждаетъ, что для морали и для долга нельзя найти равумнаго основанія ни въ чемъ, кром'в религіи. Это-другое дъло, и если г. Z нашелъ раціоналистическое основаніе для того, чтобы следовать требованіямъ нравственнаго долга, то пусть для блага человвчества не хранить этого основанія въ секретв. Сивемъ увърить г. Z, что наука о морали-независимо отъ направленія занимающихся ею ученыхъ-не знастъ такого основанія. Самое научное направленіе въ безрелигіовной морали есть то, которое привнаеть не долгъ, а факты и законы морали (физику нравовъ). Г. Z грубо и глубоко заблуждается, утверждая, что въ извёстныхъ предвиахъ "свобода воли не отрицается и многими раціоналистами". Не отрицается слово, г. Z, но отрицается фактъ. Свободными действіями они называють те, которыя определяются природою человъка, а не вившними вліяніями. Такую свободу воли можно приписывать всякому упругому твау, возстановляющему свою форму послё деформаціи ивъ собственной природы. Такая свобода есть одинъ изъ видовъ необходимости и называть эту необходимость свободою значить, сознательно или бевсовнательно, содействовать умножению путаницы въ понятіяхъ. Г. Z очень много говоритъ о трудности соціологических вислідованій, онъ совершенно напрасно думаеть, что по мысли II. А. Некрасова достаточно г. Z прочитать его книгу, чтобы производить реформы или предскавывать событія. Нёть, авторъ указаль лишь религіозные принцины, которыми, по его мижнію, нужно руководиться во взгладъ на соціальныя явленія, и далве предложиль г. Z, какъ и всемъ, прилагать къ изследованію этихъ явленій научные методы, выработанные западомъ. Г. Z не благоволить къ этимъ принципамъ, онъ полагаетъ, что служениемъ наукъ о человык требуется стоять "на высот современнаго натуръ-философскаго міровозврвнія и обладать глубокими біологическими, нсихологическими и соціологическими повнаніями". Самъ онъ, повидимому, думаетъ, что такими знаніями обладаетъ и поучасть, что въ духовныхъ явленіяхъ "мы имфемъ дёло съ особымъ родомъ превращенія энергіи, съ сознательной нервной энергіей". Культурные люди относятся съ сожалівнісиъ къ дикарямъ, у которыхъ существують бевчисленные заговоры, неленыя выраженія. Въ словахъ, лишенныхъ смысла, они порою видять какой-то глубовій таниственный симель. Безь сомивнія, это присворбно, но на самомъ двяв, какое расличіе витьють изреченія средневтьковой магін: "шика. шика, беша, беша" и рвчь г. Z объ особаго рода превращении энергіи въ духовныхъ явленіяхъ? Какъ тамъ произносившій не соединяль ясной мысли съ произносимыми словами, такъ не соединяетъ ихъ и г. Z. Но у пишущаго эти строки имъется еще одно подозръніе. Г. Z дважды обращается въ своей рецензіи къ натурь-философіи Оствальда, цитируетъ его, какъ авторитетъ. и въ концъ объявляетъ обявательнымъ знаніе современнаго натуръ-философскаго міровозъртнія. Но какъ же согласить съ этимъ ръчь г. Z о превращеніяхъ энергіи? Въдь, это показываетъ, что онъ не понялъ книги Оствальда въ самомъ существенномъ. Не всякій на мъстъ Оствальда обрадуется такимъ почитателямъ. Г. Z опредъляетъ, что долженъ внать человъкъ, занимающійся наукою о человъкъ. Но его рецензія показываетъ, что онъ не знаетъ еще одного условія, безъ котораго невозможно служеніе никакой наукъ. Нужно знать—хотя бы и немногос,— но ясно, отчетливо и правильно. Нужно понимать книгу—все равно Оствальда или Некрасова—такъ, какъ котъли авторы, чтобы ихъ понимали, а не навыворотъ.

Будемъ надъяться, что въ ряду читателей книги П. А. Некрасова найдется много такихъ, которые пожелають понять книгу правильнымъ образомъ. Но и это, разумвется, не устраняеть еще возможности недоразумьній и возраженій. Обширность вопросовъ и предметовъ, затронутыхъ авторомъ сделали необходимымъ то, что по однимъ вопросамъ онъ явился слишкомъ схематичнымъ, по другимъ-догматичнымъ. Но споръ объ этихъ догматахъ находится вив рамокъ программы автора. Онъ объединяеть съ авторомъ техъ, кто веритъ въ эти догматы. Такое объединеніе-счастливое условіе для совм'єстной работы. Но и тъ, кто не раздъляють въры въ принимаемые авторомъ догматы, тв, для которыхъ эти догматы-,суеввріе грубое и бевифрное" (отвывъ о христіанскомъ ученіи Плинія младшаго въ письмъ къ Траяну), думается, во многомъ гутъ согласиться съ авторомъ относительно методовъ изследованія, могуть принять и многіе теоремы и постулаты автора. Въдь, учение автора объ организующихъ и дезорганизующихъ общественныхъ силахъ, о средствахъ украпленія первыхъ во многомъ-не говоримъ: во всемъ-должно быть принято и тъми сторонниками раціоналистической морали, которые хотять высоко держать знамя нравственнаго долга.

Но есть положенія въ книгѣ автора, которыя являются вы-

зивающими недоуменія и нуждаются въ разъясненіяхъ. Такова принимаемая авторомъ теорія котфиія или живого притяженія (см. 58 стр.). Авторъ, повидимому, является сторонникомъ витализма. Теорія последовательных ступеней органической и психической жизни справедлива безусловно. То, что висшіе типы жизненныхъ явленій не могуть быть истолкованы изъ началь вполей объясняющихъ низіпія, едва ли тоже можно оспаривать. Вёдь, и г. Z, пытающійся объяснить человъка при помощи глубокаго знанія біологіи, видить себя вынужденнымъ указать еще на потребность въ знакомствъ съ цсихологіей и соціологіей для выполненія этой задачи. Но совсвиъ другой вопросъ: гдё нужно мыслить границы психике -- на границъ ли животнаго, растительнаго міра или ее нужно предполагать даже въ химическихъ явленіяхъ, такъ какъ всякое химическое соединение есть результать притяжения по выбору? Нашъ авторъ говоритъ, что Пастеръ заметилъ присутствіе этой силы въ процессахъ химін-въ броженіи. Но брожение есть процессь, имъющий для себя органическую причину (въ грибкъ Saccharomycescerevisiae) и затъмъ должно ли силу действующую въ немъ обозначать терминомъ, взятымъ изъ психологін? Можно ли принять взглядь, что всякій физіологическій процессь предполагаеть въ себъ психическую основу? Въ начале семидесятыхъ годовъ матеріалы для решенія этого вопроса представили въ своихъ работахъ Дарвиныотецъ съ сыномъ (Чарльзъ и Френсисъ: The power of movement in plants and Insectivorous plants). Во второй половинъ восьмидесятыхъ въ физіологіи стало развиваться направленіе (его ревностный сторонникъ Бунге), отрицающее возможность физическаго истолкованія физіологических процессовъ. И вотъ, въ концъ девяностыхъ годовъ мы встръчаемся съ заявленіемъ ботаника, что онъ не стёсняется признать жизненную силу, какъ начало, управляющее растительными процессами, и не колеблется признать у растеній инстинкть и впечатлительность 1). Въ то же время ботаникъ совсемъ другого направденія въ нерешимости останавливается надъ вопросомъ: вла-

<sup>1)</sup> Проф. Кернеръ-Марилаунъ, Жизнъ растеній. Переводъ подъ редакц. проф. Бородина. 1898 г. Т. 1, стр. 46—47.

дъютъ ли растенія сознаніемъ или нътъ 1). Ряды фактовъповидимому, вели къ тому, чтобы отвергнуть различіе между растеніями и животными; оказалось, что трудно провести границу между растительнымъ и животнымъ царствомъ. Присутствіе психическаго начала всегда связывали съ существованіемъ нервной системы, но оказалось, что нервной системы не имъетъ весь типъ protozoa (простъйшихъ животныхъ) и пълый подтипъ coelenterata (кишечно-полостныхъ)-губки (spongiaria). Граница, раздъляющая царства, исчезаеть, и повидимому существование всего того, что есть въ животныхъ, придется признать и у растеній. Такъ ли это на самомъ дівлів? Нашему духу присуще убъждение въ неодушевленности растеній и одушевленности животныхъ. Но справедливо ли это убъжденіе? Были философы, отрицавшіе одушевленность животныхъ, и были философы и являются ученые, предполагающіе дремлющую душу у растеній. Чтобы опфинть сравнительное достоинство этихъ воззрѣній, обратимъ вниманіе прежде всего на 10, что непосредственно совнаваемое нами различіе между растеніями и животными имбеть нравственно практическое значение. Мучить животныхъ безправственно, и того, кто мучаеть ихъ, мы считаемъ виноватымъ передъ ними; ломать и портить растенія тоже безиравственно, но того, кто дълаетъ это, мы считаемъ виноватымъ не передъ растеніями, а передъ ихъ владельцами и передъ требованіями пользы и красоты (идущими отъ людей, а не отъ растеній). То, что психическое начало и въ животныхъ иногда представляется весьма скуднымъ, трудно удовимымъ и даже совстмъ неуловимымъ для насъ, ничего не доказываетъ: у насъ нътъ органовъ для наблюденія весьма малыхъ величинъ, но за всёмъ тъмъ эти малыя величины отличаются отъ нуля пълою безконечностью.

Сторонники одушевленности растеній беруть названія изъ психологіи (исканіе растеніями свёта, чувствительность мимовы, хотёніе, живое притяженіе) и не хотять замічать, что этими названіями они обозначають физическіе факты движенія. Одни изъ этихъ фактовь теперь объяснены, для другихъ

<sup>1)</sup> Проф. Тимиразевъ, Жизнь растенія. Четв. издан. 1896 г. стр. 256—257.

высказаны предположительныя объясненія, наконець въ изслівдованіи всёхъ ихъ исходять изъ твердаго убёжденія, что они суть чисто физическіе акты. Въ царствів низшихъ растеній многочисленны факты передвиженія. Растеніе двигающееся отъ одного пункта по направленію къ другому, повидимому, поразительное явленіе, разбивающее всв наши представленія о растительномъ царствів! Но діло въ томъ, что этими движеніями регулирують или свёть (фототаксись), или химическое воздействіе среды (хемотаксись). Если въ каплю, наполненную микробами направить капилярную трубочку, насыщенную, положимъ, клористымъ каліемъ, то микробы устремятся въ эту трубочку. Если трубочку насытить щелочью, микробы устремятся отъ нея. Здесь мы имеемъ притяжение и отталкиваніе по выбору (нізто аналогичное съ химическимъ сродствомъ, а вовсе не произвольное движение). Допускающие здесь участіе психическаго начала впадають въ то затдрудненіе, что имъ приходится признавать, что психическій элементь преобладаеть въ низшихъ, а не въ высшихъ растеніяхъ. Высшія растенія не передвигаются. У нихъ существуєть только движение некоторых органовъ, особенно листьевъ. Сюда относится знаменитое опускание листьевъ у мимовы. Вотъ, какъ оно объясняется. "Спокойное положение листа у мимовы обусловливается тёмъ, что обё половины коровой паренхимы 1) сочлененія (верхняя и нижняя) напряжены одинаково, но действують прямо противоположно: верхняя стремится нагнуть листъ внизъ, нижняя поднять вверхъ. Вследствіе раздражанія (вызываемаго, наприм., прикосновеніемъ) напряженіе нижней половины ослабъваетъ, она выдъляетъ часть воды въ межклетники, уменьшается въ объемъ, дълается дряблою, какъ бы ванетъ: листъ опускается. Во время покоя, следующаго раздраженіемъ, клетки нижней половины снова насасываются водою, напражение ткани достигаетъ прежней величинылисть поднимается". Эфирь, хлороформь анестезирують мимозу. Надо полагать, что ихъ испаренія препятствують выдів-

<sup>1)</sup> Паренхимою въ растеніяхъ называется ткань, состоящая изъ кліточекъ, тісно соединенныхъ между собою и инбющихъ приблизительно одинаковые гразитры.

ленію воды изъ нижней корковой паренхимы и тёмъ дёлаютъбезрезультатнымъ раздраженіе листа. Понятно, что вліяніе этихъ испареній можетъ быть только временнымъ. Отмічаютъ, что яды, дёйствующіе на нервную систему, убиваютъ также и нікоторыя растенія. Можно предположить, что эти яды дёйствуютъ на протоплазму растеній. Вёдь, нервное веществоесть извістнымъ образомъ видоизміненная протоплазма. У животныхъ, не имінощихъ нервной системы, послідняя функціонирустъ, какъ нервы. Должно предположить, что у животныхъ она служитъ аппаратомъ для передачи раздраженій ощущающему началу, въ растеніяхъ же изміненія и движенія протоплазмы представляютъ собою только физическій актъ.

Но можно ли въ самомъ деле физіологическіе акты представить, какъ исключительно физические. Пока первые не последнихъ, остается возможность оспариистојкованы изъ вать такое истолкование и утверждать, что необъясненная часть явленій есть вибств съ твиъ и необъяснимая. Во всякомъ случав вопросъ этотъ въ настоящее время не решенъ. Имфется ли особая физіологическая энергія или нфтъ? Мы не внаемъ этого, но во всякомъ случав, полагаемъ, позволительно утверждать, что если она существуеть, то она не заключаеть въ себъ ничего психическаго (ногти и бороды растутъ у покойниковъ; неужели это доказываетъ, что въ ихъ телахъ сохранился некоторый психическій останокь?). Было бы весьма желательно, чтобы П. А. Некрасовъ высказался опредёленнее и полифе о своемъ взгляде на силу колфиія, действіе которой онъ предполагаетъ во всемъ органическомъ царствъ. Но должно признать, что самый методъ, по которому для группы родственныхъ явленій необъясненныхъ изъ дъйствующихъ началь предполагается существование особаго начала, быль в всегда будеть весьма плодотворнымъ. Дальнейшее изученіе втого начала по производимымъ имъ явленіямъ приведетъ или къ отождествленію этого начала съ прежде извёстными или къ открытію новой стороны въ бытіи. Что такое электричество? мы говоримъ о немъ, какъ о какой то особой селъ, но, въдь, оно является намъ, какъ двеженіе, какъ свътъ, теплота, ввукъ, какъ химическія соединенія; мы ощущаемъ его какъ

уколъ (извлечение искры статическаго электричества), какъ сотрасеніе (въ пфин), какъ сфринй запахъ (носящійся въ воздукъ послъ разряда). Отчего бы намъ не отвести всъ эти авленія подт соотвітствующія группы-тепловыхъ, світогыхъ, химическихъ соединеній и перестать говорить объ электричествъ? Но мы не дълаемъ этого, потому что руководимся мыслію, что во всёхъ приводимыхъ случаяхт свётъ, ввукъ суть только вамъщение электрической энергіи, отличной н отъ света и отъ звука. Электричество вызываетъ въ насъ какое то состояніе напряженія, какъ бы ощущеніе присутствія чего-то невидимаго, неслышимаго, неосязаемаго. Не есть ли оно обнаружение какого то начала, для воспріятія котораго у насъ неть соответствующаго органа чувства. Не испытывають ли слепые, переходя изъ области мрака въ область свъта, чувства подобнаго тому, какое испытываемъ мы, когда переходимъ изъ нейтральнаго въ наэлектризованное пространство. Люди, которые въ своихъ изследованіяхъ руководятся принципомъ уменьшенія различій и сведенія неистолкованнаго (въ области духа) къ истолкованному (въ явленіяхъ матерін), могуть во многихь случаяхь явиться упорнымь тормазомъ для развитія науки. Методы, предлагаемые въ изследованів "Философія и логика науки о массовыхъ проявленіяхъ человівческой дівятельности", во многихъ случаяхъ устраняють вредное дъйствіе этого тормаза.

Важиваній пункть, вызывающій недоумвніе въ книгв П. А. Некрасова, это—его опредвленія свободы воли. Въ сущности, это—центральный пункть книги. То, во что Кетле лишь ввриль и что последователи Кетле отвергли, авторъ устанавливаеть на строго-научныхъ данныхъ: единообразіе статистическихъ цифръ имветь не детерминистическое, а индетерминистическое значеніе. Это единообразіе обусловливается не существованіемъ детерминизма, а фактомъ свободы. Это положеніе автора имветь высокую ценность. Его необходимо должны имвть въ виду и обсуждать моралисты и философы. Но здёсь именю речи автора вызывають недоуменіе. Овъ определяеть свободу воли то какъ особую высшую силу, то какъ равнодействующую психическихъ силь. Что нибудь одно: или

особая сила, или равнодействующая. Вёдь, понятіе равнодействущей силы есть только фикція механики. Существуютъ лишь силы составляющія. Но зная направленіе и напраженіе этихъ силь, механика мыслить возможнымь замёнить ихъ одною, действіе которой даеть тоть же результать, и затёмъ и разсматриваетъ результатъ, какъ произведенный равнодъйствующей. Но ясно, что это понятіе совершенно фиктивное. Мы желали бы думать и мы находимъ для себя опору и во многихъ отдельныхъ местахъ и въ общемъ содержании книги, что нашъ авторъ смотрить на свободу воли иначе. Онъ самъ опредъляеть ее еще, какъ силу регулирующую. Но равнодъйствующая опредъляется другими силами, а регулирующая опредъляеть действіе другихъ силь. Если есть свобода воли, а нашъ авторъ фактъ ея существованія считаетъ самоочевидною аксіомою, то она есть свла регулирующая, она заключается въ способности выбора между решеніями. Воля жеть желать многаго, должнаго, пріятнаго, одного она лаеть сильнее, другого слабе. Свобода решаеть, къ осуществленію какого желанія должно стремиться. Это рішеніе дается независимо отъ силы мотивовъ, оно не имфетъ своего prius и его нельзя разсматривать, какъ следствіе какихъ бы то ни было причинъ. Результатомъ свободныхъ ръшеній души являются физическія действія, движенія. Но если свобода есть причина некоторыхъ движеній, то тогда, повидимому, законы причиности и сохраненія энергіи не имъють всеобщаго значенія въ физическомъ міръ. Но они признаются имъющими всеобщее значеніе; слідовательно, нельзя признавать существованія свободной воли. Противъ этого аргумента детерминистовъ направляются нѣкоторые ученые, наука меньше всего терпитъ въ своей области произволъ-механика. Для того, чтобы нарушить существующее равновисіе, достаточно какого угодно безконечно малаго количества силы. Между твиъ малвите нарушение равновъсія иногда можетъ сопровождаться страшными последствіями: паденіемъ страшной тяжести, варывомъ и т. п. Но здесь все таки требуется хотя и безконечно малое, однако некоторое количество силы -- больше нуля. Душа не можетъ располагать и такимъ количествомъ.

Но механика знакомить насъ съ случаями, когда для проявленія свободной діятельности не требуется никакого усилія ца сообщенія направленія усилію. У Пуанкаро есть поучительная работа о дифференціальных уравненіяхъ. Результаты интегрированія этихъ уравненій съ геометрической точки зрінія виражаются непрерывными кривыми линіями, имфющими ту особенность, что онв развытвляются въ некоторыхъ точкахъ. Авиженіе явленія, протекающее по этимъ линіямъ, можно определить вполне дотоле, пока оно не вступить вы точку, откуда начинается развътвленіе. Здёсь нельзя опредёлить и напередъ сказать, по какому изъ направленій пойдеть явленіе дальше. Буссинэскъ, имън въ виду подобныя задачи динамики, предположиль, что нъчто совершенно аналогичное происходить и въ области психической деятельности. Анализъ показываетъ, что движеніе предмета въ нівкоторые моменты можетъ совершаться безразлично по многимъ направленіямъ. Тоже самое должно предположить и въ теченіе исихической жизни. Уравненія, рішающія вопрось о направленіи этого теченія, въ нівкоторые моменты, можеть быть и часто, можеть быть даже непрерывно, дак тъ нъсколько решеній, указывають нъсколько направленій пути. Слідовательно, избраніе того или другого пути не требуетъ никакого усилія, свободный актъ, совершаемый душею, не производить никакой работы и ничего не прибавляетъ къ суммъ міровой энергіи. Эти механикоматематические факты должны привести въ соотношение съ состояніемъ вещества и энергіи въ организмѣ. Состояніе это крайне неустойчивое. Въ организмъ постоянно происходитъ безчисленное множество физическихъ и химическихъ процессовъ. Его состояніе есть какъ бы состояніе особенныхъ точекъ. Поэтому съ физической точки зрвнія признаніе свободной воли можеть быть вполн' соглашено съ принятіемъ принципа сохраненія энергіи.

Въ полномъ согласіи находится это признаніе и съ данными физіологіи. Свобода человъческой воли предполагаетъ существованіе въ человъкъ такихъ физіологическихъ процессовъ, возникновеніе которыхъ нельзя представить, какъ необходимое слъдствіе предшествовавшихъ физіологическихъ состояній или

внёшнихъ воздействій. Физіологія знасть такіе процессы. Он носять имя волевыхъ импульсовъ. Исходною точкою ихъ, ис видимому, служать нервные центры строй коры мозговыхъ по лушарій, въ особенности въ вхъ переднихъ доляхъ. Это до казывается темъ, что "область произвольныхъ движеній у живо: ныхъ по мфрф удаленія сфрой коры мозговыхъ полушарій вс болфе и болфе ограничивается и по выръзываніи обоихъ по лушарій головнаго мозга животныя превращаются, повидимому въ безсознательныхъ автоматовъ, способныхъ къ жизни, бла годаря продолжающимся сердцебіенію и дыханію, но лишен ныхъ возможности сделать какое либо волевое движение отвъчающихъ только на внёшнія раздраженія отраженнымі актами". Механизмъ возникновенія волевыхъ импульсовъ в нервныхъ центрахъ полушарій большаго мозга неизвістенъ Всикому волевому импульсу повидимому предшествуеть моле кулярное изменение нервнаго клеточнаго вещества, выражаю щееся въ томъ, что въ части мозга, гдв предполагается на чало импульса, возникаетъ отрицательное электрическое на праженіе, что обнаруживается гальванометромъ (одинъ элек тродъ приставляется къ переднему, другой къ заднему полушарію мозга лягушки). Оказывается, что токъ предшествуетт движенію. Волевые импульсы центробъжны, распространяются они перекрестными путями (черезъ продолговатый мозгъ переходять въ противоположную сторону мозга). Нервные центры, изъ которыхъ отправляются волевые импульсы, представляютт собою особенныя точки въ организмъ. При тождествъ анатомофизіологическаго и электрическаго состоянія они обусловливаютъ возможность движенія по различнымъ направленіямъ.

Такъ, механика, физика и физіологія не только не идутт противъ свободы воли, напротивъ, ими признается нужда вт ней. Эти науки указываютъ особенныя мѣста и состоянія, когда вмѣшательство свободы воли требуется, чтобы въ дальнѣйшемъ сообщить явленіямъ опредѣленное направленіе. Остается еще услышать слово отъ психологіи. Здѣсь насъ ожидаетъ нѣчто странное. Въ то время, какъ вѣра математиковъ и физиковъ въ свою свободу въ теченіе послѣднихъ тридцати лѣтъ находила себѣ разъясненіе и основаніе въ наукахъ о

природъ, въ психологіи неоднократно дълались утвержденія, что вопросы о томъ, что такое душа и есть ли свобода воли, не имъютъ значенія и собственно не входять въ область психологін. Психологи обнаружили великодушную готовность уступить ихъ богословамъ и метафизикамъ. Но какъ ни называть тахъ, кто будетъ решать эти вопросы, они во всякомъ случав будуть рышать ихъ на основаніи данныхъ психодогіи. Одинъ изь такихъ психологовъ самъ и устанавливаетъ вопросъ о свободъ воли въ своемъ учебникъ психологіи и представляетъ психологическія данныя, подсказывающім положительное рібшеніе вопроса. Психологь этоть-Джемсь. Человіка къ діятельности побуждають разнообразные мотивы. Джемсь дёлить ыхъ на идеальные (мотивы долга) и чувственные (мотивы склонности). Въ области физической тёло всегда двигается по линів наибольшаго давленія или наименьшаго сопротивленія. Въ области духовной человъкъ можетъ подчиниться мотиву, который представляется слабейшимъ. Для того, чтобы подчиниться таковому мотиву, человъкъ долженъ употребить нъкоторое правственное усиліе. Это усиліе нами самими сознается какъ первичный, им отъ чего не зависящій факторъ. Прилагая къ психологіи математическій явыкь. Джемсь называеть это усиліе "независимой переменной" (величиной). Эта "независимая перемьнная, прибавляемая къ слабвишему мотиву, двлаеть его сильнейшинь. Если эта переменная (это усиліе) действительно ни отъ чего независима, то, значить, существуеть свобода воли; если на сомомъ дълв она есть функція встать элементовъ душевнаго состоянія (если наприм., интенсивность этого усилія возрастаеть прямо пропорціонально встрічаемому сопротивленію: усиліе, побуждающее противостать искушенію, возрастаеть вийсти съ силой искушения), то тогда свободы не существуеть. Провърку этой дилеммы научно-психологическимъ путемъ Джемсъ признаетъ невозможной 1). Это заключеніе Джемса намъ представляется невернымъ; мы считаемъ, что Джемса привели къ тому тв невврные пути, которые выбрали

<sup>1)</sup> Джемсъ, Исихологія, перев. и предисл. Лапшина. 1896 г. См. трактать о воль, особен. объ усилін (стр. 368 и сльд.) и свободь (стр. 361 и сльд.), также предисловіе переводчика стр. 30 и сльд.

для своихъ изследованій современные исихологи. У Авен ріуса въ его трактать "О философіи, какъ мышленіи о міт сообразно съ принципомъ наименьшей затраты силъ укази вается, что успъху опыта много вредять субъективныя примъс приносимыя въ опытъ наблюдателемъ. Авенаріусъ перечисляет различные роды такихъ примъсей и называеть въ ряду ихъ мі оологическія (источникъ ихъ-стремленіе человъка объясня: вещи по аналогіи съ собою), но онъ не замѣтиль, что соври менные психологи и философы и онъ, Авенаріусъ, постоянь привносать въ свои разсужденія и противоположныя примісс источникъ которыхъ-стремленіе истолковывать свою душен ную жизнь по аналогін съ механическими явленіями. Въ эт ошибку впадаеть и Джемсь. Мотивы представляются ему чемт то въ родъ составляющихъ силъ въ механикъ и свободно усиліе какимъ-то контразвленіемъ (действіемъ упругости встрѣченному сопротивленію. Но языкъ механики совсѣмъ н приложимъ къ душевнымъ явленіямъ. Въ механикъ, когда н твло двиствуетъ нъсколько силъ, оно обыкновенно не дви гается по направленію ни одной изъ этихъ силъ, но по нъ которой равнодъйствующей; въ душевной жизни обыкновенно подчиняется одному изъ мотивовъ, устрания дру гіе. Въ механикъ направленіе движенія тъла болье всег приближается къ направленію наибольшей изъ дійствующих: на него силь (теорія контрдавленія со стороны тіла здіс даеть выводы совсёмь не тв, которые хочеть установит Джемсъ), въ душевной жизни решение далеко не всегда совпа даеть съ сильнейшимъ изъ мотивовъ. Безпорно, въ душевноі жизни между предыдущимъ и последующимъ есть связь, и эт связь называется причиною. Но эта связь совсёмъ иная, чём: въ міръ физическомъ, и причинность здесь должна мыслиться иначе. Душевныя явленія происходить, такъ сказать, въ осо бенныхъ точкахъ и въ ихъ последующемъ бываетъ больше чемъ въ предыдущемъ. Въ міре физическомъ последующе отличается отъ предыдущаго только инымъ размещениемъ эле ментовъ, въ психической жизни последующее богаче содержа ніемъ, чёмъ предыдущее. Моя душа представляетъ собою сейчеть нечто гораздо большее, чёмъ она была при рожденіи, и по большее не заимствовано ею отъ внёшняго міра или отъ другихъ душть (развитіе моей души не обусловливалось какоюпью физическою или психическою убылью въ другихъ мёстахъ), какъ заимствована изъ внёшняго міра матерія моего тіла. Такъ, въ душевной жизни действуетъ принципъ не сограненія, а возрастанія энергіи, и связь между предыдущих и последующимъ является не однообразною, а многообразною. Анализъ душевной жизни показываетъ, что въ ней происходитъ свободный прогресст и потому должно считать несправедливымъ утвержденіе Джемса, что фактъ свободы на психологической почвё недоказуемъ. Работа П. А. Некрасова представляется намъ вносящею въ высшей степени цённое прибавленіе къ даннымъ для рёшенія проблемы о свободів.

Важность этой работы для богослова ясна. Христіанскій богословъ въритъ въ свободу и признаетъ возможность и обазанность для человъка постепеннаго и болье и болье совершеннаго освобожденія отъ порабощающихъ его стихій. "Познаете истину и истина сдълаетъ васъ свободными<sup>е</sup>, сказалъ Господь. "Гдв духъ Господень, тамъ и свобода", сказалъ апостоль. Освобожденіе отъ заблужденій научныхъ, религіозныхъ, философскихъ, практическихъ, освобождение отъ граховъ, страстей, пороковъ, познание естины и свободное следование нравственному закону въ единеніи любви, вотъ та идеальная цёль, которой въ мёру силь и разумёнія служить каждый богословъ, и это есть вершина той нравственной лъстницы о которой говорить авторь обсуждаемой книги. Математики и богословы, -- представители наукъ- наиболе безспорной и наиболже оспариваемой, - оказываются совершенно согласными по своимъ возграніямъ. Трудъ, изданный математическимъ обществомъ и появившійся въ математическомъ сборникъ совершенно съ равнымъ правомъ могъ быть изданъ обществомъ богослововъ и быть напечатаннымъ въ сборникъ богословскомъ. Лля богослова должно быть отрадно, что идеи, которыя лежать къ основъ его возэръній, раздъляются представителями самой строгой и точной отрасли знанія. Поучительно отмів-

тить, что представители этой точной дисциплины въ новое время въ общемъ всегда стояли на сторонъ христіанскихъ идеаловъ. Въ сущности это понятно. Отступление отъ христіанскаго міровозэрвнія, созданіе антирелигіозных теорій удобно и дегко въ техъ дисциплинахъ, где открывается сравнительно большой просторъ воображенію. Вотъ почему полемъ, на которомъ наиболье возникло и наиболье развилось антирелигіозных ученій, является прежде всего безбрежная территорія философіи. вдесь антирелигіозныя ученія обыкновенно создавались людьми, стоявшими далеко отъ точнаго знанія. П. А. Некрасовъ привываетъ обратиться къ идеямъ Декарта, Паскаля и Лейбница. Эти три великіе мыслители, для которыхъ фактъ бытія Божія быль ясные собственнаго существованія, были великими математиками. Можетъ быть скажутъ, что и Огюстъ Контътворецъ позитивной философіи, быль математикомъ. Но Контъ быль очень посредственнымь математикомь и его занятія математикой обусловливались гораздо более случайными обстоятельствами его жизни, чемъ его личными наклонностами и талантомъ. Строгіе и точные методы изслёдованія всегда будутъ направлять мысль къ религіи. П. А. Некрасовъ въ своемъ трудъ неоднократно упоминаетъ работу кіевскаго профессора Н. Н. Шиллера "Значеніе понятій о "силь" и "массь" въ теоріи познанія и механикь". Въ этой работь мы опять можемъ видъть, какъ мысль, отправляясь отъ точнаго анализа фактовъ, естественно обращается къ ихъ первопричинѣ 1). Въ ряду работниковъ запада мы опять среди представителей точнаго знанія находимъ людей религіозной віры. Тамъ образовалась целая школа, въ коей основныя проблемы математики, механики, принципъ сохраненія энергіи принимаются какъ исходныя начала для выясненія факта человіческой свободы. Объ этихъ работахъ у насъ писали и будутъ писать еще. Но для того, чтобы видеть, какъ крупный талантъ въ этой сферф

<sup>1)</sup> Объ этой работь намъ приходилось говорить въ разборь вниги Герно "Анализъ вселенной въ ея элементахъ" (Богослов. Въсти. 1898, ЖЖ 11 и 12) и въ нашемъ изслъдования "Сверхъестествен. Откровение и естеств. Богопознание". Жарьковъ. 1900, стр. XII.

можеть соединаться съ глубокою верою, достаточно вспомнить о не такъ давно умершемъ Гермите и совсемъ недавно скончавшемся Корню.

Богословъ можетъ только желать, чтобы такое направление въ научной мысли сделалось преобладающимъ. Его религіозная въра даетъ ему увъренность, что при такомъ направленів развитіє науки пошло бы гораздо успёшнёе и было бы гораздо болеве благотворнымъ. Антирелигіозныя теоріи, всегла оказывающіяся заблужденіемь, при своемь появленіи, вёдь, всегла вызывають протесть со сторовы некоторой части общества, при чемъ создается настроеніе враждебное не только этимъ теоріямъ, но и несочувственное по отношенію къ наукъ вообще. Призывъ заменить христіанскій символь веры символомъ эволюціоннымъ, призывъ стать на высоту современнаго натуръ-философскаго и эволюціоннаго пониманія для какихъ-то практическихъ цёлей, этотъ призывъ, не заключая въ себъ никакого положительнаго содержанія, богать некоторымъ содержаніемъ отрицательнымъ. Відь, если и принять теорію эволюцін, какъ истину, отсюда нельзя въ настоящее время сделать решительно никаких практических выводовъ ия улучшенія формъ общежитія, устроенія школь, поднятія народнаго благосостоянія. Эволюціонисть не найдеть въ своей теорін никакихъ руководительныхъ началь по этимъ вопросамъ, все равно какъ адхимикъ стараго времени, опуская въ тигель сфру и ртуть, никогда не находиль тамъ волота. Но та же теорія даеть нічто иное. Претендуя на свой союзь съ воложительною наукою, она стремится отрицать существующую религію. Не давая и не предлагая на самомъ дёле никакихъ истоловъ общественнаго и даже семейнаго воспитанія, она отрицаетъ существующіе методы. Результаты такого отрицанія, разумжется, могуть быть только дезорганизующими. Изучение природы въ духв ввры, преобразование формъ жизни прежде всего путемъ собственнаго нравственнаго преобразованіяпреобразование имъющее для себя, такъ сказать, нравственную органическую основу, а не только преобразованіе мехаинческое вижинепринудительное, вотъ, чего желаетъ и чему

долженъ служить христіанскій мыслитель. Требуется не ломка общественнаго организма на основаніи фантастическихъ повинаній о превращеніяхъ нервной энергіи, а развитіе этого организма въ духѣ христіанскихъ началъ. Книга П. А. Некрасова есть капитальный трудъ на пользу этого великаго дѣла. Будемъ ждать отъ автора еще новыхъ подобныхъ трудовъ, будемъ ждать таковыхъ и отъ другихъ русскихъ ученыхъ. Да будетъ.

С. Глаголевъ.

## НѣСКОЛЬКО ЗАМЪЧАНІИ ПО ПОВОДУ ОДНОЙ ИЗЪ БІОГРАФІЙ БУДДЫ САКЬЯ—МУНИ (LALITAVISTARA).

Въ последнее время замечается въ образованномъ обществе очень сильный интересъ къ буддизму; многіе интересуются имъ. говорять и пишуть о немъ, такъ что изучение буддизма стало своего рода модою. Особенно это надобно сказать о запалномъ образованномъ обществъ. Современное культурное общество Запада, по крайней мёре въ леце своихъ поклонниковъ буддизма, даже стремится поколебать христіанство, въ польку буддизма. Конечно, въ данномъ случав не можетъ быть и рвчи объ обветшалости христіанскихъ основъ жизни и указывать ва эту обветшалось въ объяснение, или какъ на причину европейскаго движенія въ буддизмъ, едва-ли возможно. Современное "западное" человъчество не только "не переросло" христіанства, но скоръе не доросло еще до него... Какъ-бы то ни было, но фактъ сильнаго увлечения буддизмомъ въ Европъ на лицо 1); мы и не думаеть отвергать его, а, такъ скязать, только констатируемъ наличность этого факта, нисколько не задаваясь желаніемь объяснять его.

Чудовище Востока, оживленное, какъ справедливо выражается ин. Э. Ухтомскій, стараніями самихъ европейцевъ, проспулось отъ своего многостольтняго сна, набралось силъ, вдохнутыхъ въ него стараніями тёхъ же досужихъ европейцевъ, и тенеръ "соблазномъ дышитъ на насъ, на самодержавіе

7

<sup>1)</sup> См., напр., брошору свящ. Ин. Подгорбунскаго "Высшія блага и пути къ имъ по ученію буддизма и христіанства", ст. 80—31.

единой истинной культуры" 1). Если мы вспомнимъ еще променькнувшее въ 1901 году въ журналахъ и газетахъ извъстіе о посылкъ буддистами своихъ миссіонеровъ на Западъ, то движенія пробужденнаго чудовища Востока станутъ для насъ очевидными 2). Дъйствительно, Востокъ пробуждается и шлетъ свой вызовъ Западу; и это не поэтическая метафора; нътъ, это—настоящая правда, настоящая дъйствительность, какъ бы непріятна она для насъ ни была.

Въ Европъ давно уже многіе замътили возбужденное настроеніе Востока и ничего хорошаго не ожидали отъ него. Извъстная аллегорическая картина германскаго императора Вильгельма 2-го, призывающаго всв государства Европы на борьбу съ надвигающимся съ Востока хаосомъ, можетъ служить яснымъ доказательствомъ бдительности въ этомъ направденін многихъ европейскихъ умовъ 3). Подожимъ, эти умы больше всего опасаются за политическую участь народовъ Запада, но опасность, думается намъ, одинаково можетъ быть сильною и въ другихъ отношеніахъ. Конечно, опасаться окончательнаго устраненія христіанства буддизмомъ-нечего; объ этомъ не можетъ быть и ръчи, и даже увлекающеся поклонники буддизма изъ европейдевъ едва-ли могутъ серьезно думать объ этомъ. Вопросъ о томъ, кто устоить въ конечномъ исходъ начавшейся борьбы, насъ, понятно, нисколько не можетъ тревожить. Пусть самообольщенные поклонники Сакыя-Муни и ихъ приспъшники, тайные и явные ренегаты христіанства, мечтають о томъ, что весь мірь обратится въ буддизмъ 4); мы не можемъ разделять съ ними ихъ нелепыхъ належдъ, не можемъ върпть ихъ заявленіямъ о томъ, что рань-

<sup>1)</sup> Кв. Э. Уктоискій "О состоянів миссіонерскаго вопроса въ Забайкальв"; ст. 43; см. также въ "Русской Мысли" за 1887 г., кв. 8 статью В. Лесевича "Нов'яйшія движенія въ буддизм'є, поддерживаемыя и распространяемыя европейцами" стр. 1—17.

См. журналь "Міръ Божій" за 1901 г. ноябрь міс. Отділь второй, стр. 40.
 Можно еще, въ видъ примъра, указать на "Три разговора о войнъ, про-

<sup>3)</sup> Можно еще, въ видъ примъра, указать на "Три разговора о войнъ, прогрессъ и концъ всемірной исторіна Влад. Соловьева. Изд. 2-е С.-Петербургъ. 1901 г. Предислов. стр. XVIII—XX и разговоръ 3-й, стр. 152—156.

<sup>4)</sup> Cu. y Le Bon'a BB ero "Les civilisations de l'Inde"... Paris 1887, p. 380.

не или позже вся Европа уже готова обратиться въ буддизмъ, накъ иногда говорятъ нёкоторые представители западной культуры <sup>1</sup>). Такія заявленія не только лживы, но и положительно мредни; именно ихъ вліянію на буддистовъ надо приписать повяваніе такихъ, напр., воззваній поклонниковъ Будды къ своимъ единовёрцамъ, какъ воззваніе Бирманцевъ, въ которомъ нравовёрные буддисты призываютъ своихъ собратьевъ на борьбу съ христіанствомъ и увёщаютъ ихъ не принимать вёры Христовой, такъ какъ у себя—де дома, на Западъ, христіанство совсёмъ уничтожается, а на христіанскомъ Востокъ, если и держится, то только, благодаря своему матеріальному богатству <sup>2</sup>).

Но каково-бы ни было движение буддистовъ, особенно сильнаго страха оно не можетъ внушить намъ. Мы знаемъ настоящую цёну этого движения, знаемъ его тайныя пружины, знаемъ, ито придалъ и придаетъ силы мертвому чудовищу Востока и не особенно страшимся его. Чудовище Востока, какъ намагниченный кусокъ желёза, только на извёстный срокъ способно сохранить чуждую ему энергію и, израсходовавъ ее, скоро опять заснетъ своимъ глубокимъ сномъ.

Въ настоящее время много уже сдълано для того, чтобы въ истинномъ свътъ выставить грозящее намъ чудовище Востока в этимъ, такъ сказать, предостеречь отъ увлеченія довърчимихъ. Совокупными усиліями многихъ ученыхъ ясно показано, что прославляемый нъкоторыми "свътъ Азіи" есть ложный свътъ, и что совершенно напрасно людямъ подъ его руководствомъ вскать ръшенія скорбныхъ проблемъ своей жизни. Этотъ "свътъ Азіи" не въ состояніи дать человъку истинныхъ отвътовъ на мучительные вопросы и не можетъ успокоить мятущееся человъческое сердце. Только у подножія Креста человъкъ мо-

<sup>1)</sup> См. по этому поводу небольшую замътку въ газетъ "Волжскій Въстникъ" (ж 246, суббота, 10 ноября 1901 г.) подъ заглав. "Контръ-миссіонерм"; здъсь сообщается о томъ, что въ Бирманіи появились будисты—европейци и убъждають туземцевъ не принимать христіанства, такъ какъ самъ-де Западъ готовъ обратиться въ буддизмъ.

<sup>2)</sup> См. Журналь "Мірь Божій" за 1901 г., місяць октябрь. Отдівль "взь неостранных журналовь", стр. 47.

жеть обрасти себа уташение и нокой, только туда онь безбоявленно можеть вдти со своими скорбями и всецело отдаться Тому, Кто воветь къ Себь всехь труждающихся и обремененныхъ и объщаетъ имъ покой 1). Онъ и только Онъ Одинъ есть истина, животь и путь 2). Вывств съ известнымъ знатокомъ буддизма, проф. Билемъ, мы уже въ правъ сказать посавдователямъ Сакья-Муни, что источника всего хорошаго у вихъ въ религіи "надо искать тамъ, гдв съ первобытныхъ времень существовало знавіе истины, дарованной Источникомъ истины, и которое, хотя отуманенное съ теченіемъ времени посторонними наслоеніями, все-таки настолько сохранилось, что распространило, хотя въ слабой мёрё, свётъ и надежду среди націй, повергнутыкъ во мракъ" в). Въ этомъ теперь уже нельзя сомивраться, посл'в долгихъ и безпристрастныхъ научныхъ изследованій. Истина остается и всегда останется истиною, въ какомъ бы смешномъ виде ни старались ее выставлять; насмёшка, мотя и очень сильно действуеть на людей, но отъ истины она можеть оттолкнуть только слишкомъ довърчивыхъ.

Мы задались цёлью сдёлать нёсколько замёчаній по поводу одной изъ многочисленныхъ біографій основателя буддизма, извёстной подъ именемъ Лалиты-Вистары, переведенной французскимъ ученымъ, г. Фуко, съ тибетскаго языка <sup>4</sup>). Біографія эта пользуется величайшимъ уваженіемъ среди буддистовъ. Она же, въ вопросё о взаимномъ отношеніи между буддизмомъ и христіанствомъ, имёстъ очень важное значеніе. Извёстная, "христіанско-буддійская" гармонія, съ особенной настойчивостью

<sup>1)</sup> Mare. M. XI, 28.

<sup>2)</sup> EBAH, IOAHHA, TJ. XIV, 6.

<sup>3)</sup> Лекція проф. С. Биля "Буддизмъ въ Китава, стр. 193 Срави. съ кн. "Le Bouddha et le bouddhisme" par. C. Schoebel. Paris. 1857. См. особенно livre VI pp. 87—112 и livre V chapitres V, VI, VII и VIII.

<sup>4)</sup> Въ сравнительно недавнее время Фуко опубликовалъ новый переводъ Ладиты-Вистары съ санскритской версія; къ сожальнію, намъ не удалось розыскать, его. См. сообщеніе о немъ въ "Journal Asiatique" serie 8. t. IV. р. 48 и t. XX р. 66. (annuel rapor.).

видвигаемая ибискимъ ученимъ, проф. Зейделенъ, опирается главнымъ образомъ на эту книгу. Нечего, конечно, и говорить о томъ, что выводы изъ упомянутой "христівнско-буддійской гармовін" дізаются совсінь не вь польку христіанства. Вся суть въ томъ, что предполагаемое историческое старшинство буддевма и, сравнительно съ нимъ, поеднее появление въ мірв христіанства страшно запутывають діло, а отсутствіе надледокументовъ, которые историческихъ ZXIII BZ бы асный свёть на этоть вопрось, открываеть широкій просторъ для разнообразныхъ выводовъ, на которыхъ отзываются личные вкуси и наклонности часто очень тенденціозныхъ авторовъ. Такъ, опираясь, главнымъ образомъ, на историческое стариинство буддизма передъ христіанствомъ, защитники "христіанско-буддійской гармоніи отстанвають ту мысль, что христіанство дізлало заимствованія у буддизма, а не наоборотъ. "Наиболье заметныя совпаденія въ обеихъ исторіяхъ, говорять намь ученые этого направленія, прекращаются въ томъ пунктв, гдв заканчиваются легенды Лалиты-Вистары. Если бы, разсуждаеть Зейдель по этому поводу, исторія буддистовъ двивла заимствованія у христіанских писателей, а не наоборотъ, тогда сходства встрвчались бы отъ начала до конца объехъ исторій; при обратномъ же предположеніи нельвя и ожидать такой встречи сходствъ. Звимствование должно было окончиться именно тамъ, гдв прекращается исторія Будды въ Лалитъ-Вистаръ, именно вступленіемъ послъдняго на путь cboero caymenia" 1).

<sup>1)</sup> Возраженіе это можеть показаться только съ перваго разу очень серьезнить. Какая бы сторона ни ділала бы зачиствованія, сходство исторія въ такомъ случаї поть начала до конца"—совсінь необязательно. Брать могли только нодходящеє: къ чему, напр., поклояникамъ Сакла-Муни било брать у христіанъ трагическій конецъ исторія вхъ Основателя и нереносить его на Будду, когда сульба послідняго была совершенно противоположна концу земной жизни Божественнаго Основателя христіанства? Приведенная видержка изъ Зейделя взята у Келюга "Буддизить и христіанство". Стр. 69—70. См. также изложеніе вкратці теорія Зейделя у ісромонаха Алексія (Виноградова) стр. 366—369 въ его "Исторія Библін на Востокі съ обзоромъ метода и условій благопріятнихъ и неблагопріятнихъ ся переводамъ и распространенію съ христіанскою церковью у развизь народовъй. С.-Петербургь 1889—1895 г.

Въ опровержение этихъ ложныхъ мивній, мы изложимъ содержание Лалиты-Вистары по переводу г. Фуко и постараемся сдёлать несколько посильныхъ намъ заметокъ о томъ, действительно-ли Лалита-Вистара можетъ давать основание, "христіанско буддійской гармоніи" или, говоря иначе, действительноли она является такою книгою, изъ которой христіанская исторія могла делать "свои заимствованія".

I.

Сказаніе Лалиты Вистары о Буддѣ таково.—Ананда, двоюродный братъ Сакья-Муни, ведетъ въ ней разсказъ и онъ же считается авторомъ этой книги, относимой буддистами къ числу пространныхъ Сутръ. Ананда передаетъ слышанное имъ, какъ заявляется о томъ въ самомъ началѣ книги.

Багава, (т. е. будущій Будда), — такъ начинаетъ свой разсказъ Ананда, предполагаемый авторъ всёхъ книгъ класса буддійскихъ писаній, извістныхъ подъ именемъ Сутръ, находился въ Сравасти, въ Джетаванв, въ Саду Анатапиндара. Будущій Будда окруженъ былъ 12,000 монаховъ, между которыми встръчаются имена его учениковъ, и 32,000 Бодизаттвъ, т. е., перешедшихъ, по техническому выраженію буддистовъ, "на другой берегъ", или иначе-достигшихъ одного изъ высшихъ состояній буддійскаго просветленія, и самъ разсказываль о событіяхь, служащихь предистомь содержанія интересующей насъ книги. Въ это самое время, въ первую ночную стражу,продолжаеть свой расказъ Ананда, - Багава погрузился въ тихое размышленіе, извъстное подъ именемъ "расположенія украшеній Будды", и едва только Сакья-Муни пришель въ такое состояніе, какъ на маковкъ у него образовалась шишка, благодаря которой Багава вспомниль всёхъ предшествующихъ Буддъ. Вивств съ этимъ для Багавы возсіяль светь "безстрастнаго знанія" и освітиль жилища бевчисленных боговь; всв эти божества явились къ Багавв и начали умолять его возвёстить имъ часть закона, извёстную подъ именемъ Лалиты-Вистары. Тронутый состраданіемъ къ богамъ и къ людямъ.

Багава модчаливо соглашается на эту просьбу и рѣшается сообщить имъ Ладиту-Вистару 1).

Такова первая глава и по ней уже видно, въ какой фантастическій міръ мы должны вступить вмёстё съ разсказчикомъ. Войдемте же въ этотъ фантастическій міръ, какъ справдливо выражается фравцузскій ученый Сентъ-Иллеръ;—міръ, которынъ услаждаются буддисты и послушаемъ самого Будду, разсказывающаго про то, что совершалъ онъ прежде, чёмъ воплотился среди людей <sup>2</sup>).

Прежде всего Будда говоритъ о своемъ пребывании въ небесныхъ сферахъ, гдв онъ жилъ подъ именемъ Светакету (быое знамя) и своими заслугами пріобрыть огромное уваженіе со стороны боговъ, такъ что быль почитаемъ теми, кого почитають, и получаль выражение признательности отъ самых высоких представителей браминскаго пантеона, каковы, напр., Сакра, Брама, Махесвара и другіе. Желаніе достигпуть высшаго разуменія заставило Будду покинуть свое жилище и родиться среди людей 3). Подчинаясь ему, Будда повидаеть небо Тушита и входить въ огромный дворецъ Dharmotchaya, габ онъ наставляеть въ законъ огромное собраніе небожителей, доходящее до 68 тысячъ Коти 4) личностей. Затыть Будда объявляеть, что черезь двынадцать лыть Бодизаттва-это одинъ изъ эпитетовъ, часто прилагаемыхъ къ Буджь, но только въ тотъ періодъ его жизни, когда онъ не достигъ еще мистическаго просвътлънія, т. е., говоря иначе, еще не сдълвлся Буддою-войдеть въ нъдра своей матери. Боги, узнавъ эту новость, принимають на себя видъ браминовъ и ндутъ въ Индію узнать изъ Ведъ, подъ какою формою, или подъ какимъ, видомъ Бодизаттва долженъ будетъ войти въ

<sup>1)</sup> Rgya tch'er rol pa ou développement des jeux contenant l'histore du Bouddha Çakya-Mouni traduit sur la version tibetaine du Bkahhgour, et revu sur Foriginal sanscrit (Lalitairstara) par Ed. Toucaux Paris. 1848. Deuxieme parti.— Traduction française, chapitre premier, pp. 1—9.

<sup>7)</sup> Le Bouddha et sa religion, par S. Barthélemy Saint-Hilaire. Paris. 1860, chapitre 2.

<sup>2)</sup> Lalitavistara, chap. II, pp. 10-12.

<sup>4)</sup> Коти равняется десяти милліонамъ.

нвара своей натери; тамъ они узнають, что Бодизаттва родится съ тёломъ, надёленнымъ тридцатью "двумя знаками великаго человъка" и, какъ надъленний ими, можетъ быть только или царемъ Чакравартиномз-всемірнымъ владыкою, обладателемъ семи извёстныхъ драгоцённостей, о которыхъ рвчь будеть еще, или же-всесовершеннымъ Буддою. Выборъ изъ предстоящей Бодизаттве альтернативы будеть зависеть отъ него самого;-если онъ останется дома, то будеть паремъ Чакравартином, если же, наобороть, повинеть домъ и станеть вести жизнь нищенствующаго монаха, то обязательно достигнеть достоинства всесовершеннаго Будды. Между тъмъ, Бодизаттва, объявивъ такую интересную новость, какъ его готовящееся рожденіе въ мір'в людей, занялся "четырьмя великими изследованіями", чтобы знать, где онъ должень быль родиться; Бодиваттва изследоваль время, континенты, страны и фамиліп. Въ Лалитъ Вистаръ приводятся объяснения причинъ всъхъ этихъ изследованій. - Багава, говорится въ Лалите-Вистаре, "изслъдовалъ время" потому, что на первыхъ порахъ существованія міра Бодизаттвы не рождаются, когда же міръ начнеть "изживаться", когда появятся въ немъ старость, болевнь и смерть, тогда-то лишь и наступаеть время появленія для Бодизаттвы. Если же, говорится далве, Бодизаттва "изследовалъ" континенты, то дёлалъ это потому, что Бодизаттвы не рождаются въ пограничномъ континентв, а только лишь "въ срединной земль, на Джамбудвинь (въ Индіи), среди тъхъ людей, которые могуть понять и надлежащимь образомь оцвнить его проповъдь. "Изследование фамилий" также иметь свою причину, такъ какъ Бодизаттвы не рождаются въ семьяхъ презрѣнныхъ міра сего, каковы, напр., по представленію Индусовъ, семьи игроковъ на флейтахъ, семьи каретниковъ, служителей и Чандаль. Бодизаттвы рождаются только въ фамиліяхъ Кшатрієвъ, или Браминовъ и при томъ въ этихъ двухъ кастъ, какая пользуется наибольшимъ почетомъ въ то время, когдя наступаетъ срокъ для такого важнаго событія буддійскаго міра. Во время, напр., "явленія міру" последняго Будды Сакья Муни такая честь выпала на долю касты Кшатріевъ.

Пока Бодизаттва занимался вышеупомянутыми четырьмя изследовніями, боги тоже не оставались правдными. Они вели нежду собою речь о томъ, въ какой же именно семье родится Будда, ихъ любопытство было возбуждено въ высшей степени рашениемъ этого вопроса. Они перебрали самыя блестящія фамалін Индін того времени и, всетаки не рішивъ вопроса, обратились за разъяснениемъ по этому поводу къ самому Багавъ. Въ отвътъ на ихъ просъбу тотъ послъдовательно перечислиль 64 признака. которыми должна быть надёлена семья, предназначенная для такого великаго событія, какъ рожденіе въ ней Бодизаттвы. По словамъ Багавы, фамилія эта должна быть знатная, по своему родословію, должна въ самый моженть или во время "вонлощенія" въ ней будущаго Будды вольсоваться вліяніемь, должна отличаться умомь, владеть огромными богатствоми и употреблять его на корошія діла. Однивъ словомъ, семья, предназначенная для такой важной миссін, какъ рожденіе въ ся надрахъ Будди, должна быть совершенною во всёхъ отношеніяхъ. Нисколько не должна уступать но своему достоинству, и та женщина, въ утробу воторой войдеть Бодизаттва. Эта избранница изъ прекрасной половины рода человёческаго должна обладать тридцатью двумя совершенствами, перечислять которыя здёсь было-бы крайне утомительно; достаточно будеть сказать, что въ ней не должно быть ни одного недостатка: она-само совершенство какъ въ уиственномъ, правственномъ, такъ и физическомъ отношеніи -- совершенство, на описаніе котораго Лалита-Вистара жалья тратить красокъ или цевтовъ своей восточной богатоодаренной фантавін. Вовбужденное любопытство боговъ въ вонцѣ концовъ нолучаетъ удовлетвореніе, и боги узнаютъ, что для рожденія въ міръ Бодизаттвы самою подходящею фамиліею является фамилія Сакіевъ, семья царя Суддоданы. Суддодана и его жена Майя-Дева, по своимъ личнымъ качествамъ, вполнъ заслуживаютъ высокой чести быть родителями будущаго Будды; къ тому же оказывается, что и раньше, въ продолжении пятисотлетняго странствованія души Бодизаттвы,

фамилія эта всегда и всюду удостанвалась этой высокой чести  $^{1}$ ).

Итакъ, семья для рожденія въ ней Бодизаттвы найдена; последнему остается только выполнить свое намерение и, разставшись съ небожителями, явиться на Джамбудвинв (въ Индін). Передъ своимъ отходомъ Бодизаттва желаетъ въ последній разъ преподать богамъ наставленіе въ законе и приглашаеть ихъ внимательнее выслушать эту, последнюю его проповедь, послушать которую, какъ оказывается, собрались, "съ десяти точекъ или сторонъ пространства" безчисленные Бодизаттвы. Свою рачь къ богамъ Бодизаттва начинаеть перечислевіемъ "восьми сотенъ видимыхъ путей закона", главные изъ нихъ, по словамъ Будды, следующіе: вера, чистота, воздержаніе, благожелательность, благочестіе, скромность, самопознаніе, почтеніе, а также и знаніе магическихъ формулъ. После этого длиннаго и довольно скучнаго перечисленія "видимыхъ путей закона" -- перечисленія, занимающаго въ Лалить-Вистаръ нъсколько страницъ разсказа, почтительно выслушаннаго богами, Багава говорить имъ такую торжественную и въ то же время назидательную різчь: "старательно нобівгайте всякой нескромности... помните свои поступки..., живите въ согласіи, будьте другь къ другу доброжелательны и помогайте одинъ другому. Упражняйтесь въ законъ и не уклоняйтесь въ сторону вла; соблюдайте преданіе, будьте нравственны, подавайте милостыню и имъйте совершенную чистоту и совершенное тернине. Помните Будду, законъ и общество (вирныхъ)... Все сверхъестественное могущество, -- продолжалъ Багава свою прощальную рёчь богамъ, -- какое вы видите во мнв, всё способности, знаніе и сила-все это результать доброд'втели; она-ихъ причина, а сама происходитъ отъ преданія, нравственности и скромности.. Всегда будьте кротки, никогда не отказывайтесь отъ справедливости и будьте прилежны на пути въ Нирвану. Бодрствуйте въ изледовании пути (спасения) и

<sup>1)</sup> Lalitavistara Foucaux, chap. III, pp. 13-36.

светомъ мудрости разгоните мракъ невёжества; силою знанія освободитесь отъ оковъ лжи. Что-же еще сказать вамъ? Законъ полонъ смысла и чистоты; когдя я достигну разумёнія, то "пролью дождь закона", приводящаго къ безсмертію, и Вы, обладающіе совершенно чистымъ духомъ, приходите (тогда) послушать (проповёдь) истиннаго закона" 1). Но самая внимательность, самая задушевность рёчи Бодизаттвы еще болёе усиливаетъ печаль разлуки, и неутёшные небожители заявляютъ объ этомъ самому Багавё. Для утёшенія опечаленныхъ Водизаттва назначаетъ, вмёсто себя, ихъ руководителемъ Бодизаттву Майтрею, для чего на его голову возлагаетъ свою тіару и діадему и говорить ему: "знаменитый Пуруша, послё меня ты достигнешь полнаго и совершеннаго разумёнія Будды".

После этого между Бодизаттвою и богами происходить разговоръ по поводу того, подъ какою формою Будде нужно войти въ надра своей матери. Съ своей стороны боги указываютъ на нъкоторыя формы боговъ и геніевъ, но все это оказывается неподходящимъ; тогда одинъ изъ боговъ, нъкогда переродившійся изъ тела одного монаха (Риши), заявиль, что книгами Ригведы для рожденія Будды указана форма слона, очень красиваго по своему вижшнему виду, съ шестью клыками, съ величественною, красною головою, съ большими челюстями, покрытаго красивою золотою сётью. Подъ этою формою и долженъ былъ войти Будизаттва въ недра матери изъ избраннаго рода Сакіевъ. Между тімь, въ жилищі цара Суддоданы совершается восемь предвиаменованій или событій, указывающихъ на близкое появленіе въ мірѣ Бодизаттвы. Такъ, съ Гималайских горъ всв птицы слетвлись во дворецъ Суддоданы и пеніемъ своимъ стали выражать радость по поводу вифющаго совершиться событія; царскіе сады покрымись многочисленными цевтами, пруды наполнились лотосами. Различнаго рода кушанья, въ изобиліи разставленныя на царскихъ столахъ, оставались цёлыми, не смотря на то, что ихъ преусердивние кушали; въ женскихъ аппартаментахъ царскаго

<sup>1)</sup> Ibidem. pp. 48-50.

дворца различные музыкальные инструменты сами собой надавали пріятные, чудные звуки; сами собой раскрылись всевовможные ларчики, въ которыхъ хранились разнаго рода драгоцівности, и давали возможность видіть въ нихъ содержащіяся сокровища и въ заключеніе всего весь дворецъ Суддоданы освіщался чуднымъ світомъ, загиввавшимъ світь солица и луны.

Таковъ прологъ событія, раскрывающагося въ разсказѣ Лалитѣ-Вистарѣ. Въ немъ, какъ видно изъ сказаннаго, принимаютъ участіе "небо и земля", и прежде, чѣмъ перенестись на вемлю, событіе это или, вѣрнѣе, корни его завязываются въ далекихъ небесныхъ пространствахъ, очень художественно расписываемыхъ богатымъ геніемъ Востока.

Свящ. І. Трофимовъ.

(Продолжение будеть).

## УЧЕНІЕ ПЛОТИНА О ПРЕКРАСНОМЪ.

Излагаемые ниже взгляды великаго философа на сущность прекраснаго имъютъ столь возвышенный нравственный характерь и столь далеки отъ грубо чувственнаго пониманія красоты, исключительно почти господствовавшаго въ древнемъ грекоримскомъ обществъ, что даже и понынъ должны представлять глубокій интересъ, какъ попытка построенія впервые метафизической эстетики, покоющейся на безусловно этическихъ началахъ.

Если мы вспомнимъ время, предшествовавшее появленію философа, время интенсивнайшаго проявленія грубыхъ инстинктовъ умирающаго классическаго міра, облекавшаго эти проявленія, въ цаляхъ ихъ оправданія, въ стройныя философскія системы, если мы вспомнимъ ту жажду наслажденія чувственными предестями міра, которую тогдашнее греко-римское общество такъ страстно и чрезмарно спашило удовлетворить, то мы съ глубокимъ уваженіемъ и интересомъ должны смотрать на человака, указывавшаго языческому міру иную красоту, красоту идей, разума, блага.

Онъ первый указаль истинный критерій прекраснаго, его сущность и высшія конечныя цёли, первый поясниль, въ чемъ и тдё его надо искать, и показаль путь, идя по которому, ваша душа, переходя отъ одной сферы красоты въ другую, более совершенную, достигаетъ, наконецъ, самаго принципа прекраснаго, сливающагося съ любовью, благомъ, съ конечною первопричиною всего.

Много въковъ прошло со времени Плотина, много за это время человъчество передумало, пережило идей, создалась



цълая отдъльная дисциплина—эстетика, и все же, обратясь кънастоящему, мы видимъ, что нынъ далеко не господствуютъ тъ чистые возвышенные взгляды на красоту, искусство, представителемъ которыхъ, хотя, конечно, и своеобразнымъ, являлся философъ.

Весьма далеко отъ этого языческаго мыслителя находятся тв изъ теперешнихъ теоретиковъ и практиковъ въ различныхъ сферахъ искусства, имя которымъ, къ сожаленю, легіонъ, кои ставятъ искусству и красотъ столь ограниченныя узкія цъли, какъ служеніе личному наслажденію, и провозглашаютъ въ лучшемъ случав принципъ самодовлёющей красоты.

Сколь далекъ строгій философъ, пытавшійся возвести прекрасное съ земли на небо и приписывавшій красоть цьль служить стимуломъ нравственнаго совершенствованія человька, сколь далекъ онъ отъ взглядовъ на прекрасное, высказываемыхъ современными, напримъръ, "эстетами", "декадентами", "символистами", крайними "натуралистами", или "реалистами" и другими лицами, занимающимися вопросами о красотъ и усвояющими послъдней роль прислужницы своимъ зачастую уродливымъ извращеннымъ вкусамъ!

Какой удивительный урокъ дается всёмъ имъ и подобнымъ и притомъ изъ глубины вёковъ, человёкомъ, взросшимъ среди народа, отдавшаго значительную часть своихъ силъ на удовлетвореніе желаній тёла, когда въ аллегоріи, изображающей Улисса, убёгающаго отъ чаръ Калипсо, отъ чувственныхънаслажденій на островё нимфы, онъ вмёстё съ древнимъ героемъ восклицаетъ:

— "Бѣжимъ, бѣжимъ! Наше отечество это та сфера, съ которой мы снизошли на землю, тамъ пребываетъ нашъ отецъ. Но какъ же возвратиться туда? Какими средствами перенестись туда? Ни ноги, ни колесница, ни корабль намъ въ этомъ не помогутъ. Закроемъ же тѣлесные глаза и откроемъ глаза духа, для того, чтобы пробудить въ насъ другое зрѣніе, которымъ обладаютъ всѣ, а пользуются очень немногіе... Всякій человѣкъ для того, чтобы созерцать истинно прекрасное, долженъ самъ сдѣлаться прекраснымъ и божественнымъ".

И ни наслаждение тълесною красотою, ни совердание чуд-

ной природы, ни прочія прелести міра не могуть удержать Улисса отъ стремленія къ сферамъ высшей духовной красоты, красоты чуждой тлівна. Она лишь одна только достойна стремленій человівка и для нея лишь онъ долженъ пройти тяжелый искусь нравственнаго самосовершенствованія.

Въ виду столь возвышеннаго, глубоко-правственнаго пониманів задачь прекраснаго, его сущности и способовъ усвоенія человікомъ, не думаемъ, чтобы изложеніе взглядовъ Плотина по данному вопросу могло не представлять никакого интереса. Его весьма чистые взгляды на красоту должны быть намъ дороги, ибо они близки по духу христіанскимъ возврініямъ, бизки, конечно, насколько это можно требовать отъ языческаго писателя. Протекшіе віка не могли ослабить къ нимъ интереса именно въ настоящее время, когда, какъ уже было сказано, многіе уклонвлись отъ истиннаго пониманія красоты, этого, по словамъ мыслителя, горнила, очищающаго и возвышающаго душу, въ сторону грубаго чувственнаго пониманія ед, считая таковую прислужницей своихъ желаній и страстей.

Источникомъ, знакомящимъ съ эстетическими взглядами Плотина, служитъ главныъ образомъ VI книга 1-й эннеады: περὶ τοῦ καλοῦ (ο прекрасномъ), къ которой необходимо добавить VIII книгу 5 эннеады περὶ τοῦ νοητοῦ κάλλους (ο мысленной красотѣ). Прочитавъ ихъ, мы можемъ обнять ученіе великаго философа, касающееся прекраснаго.

Разсматривая прекрасное, мы, по словамъ Плотина, видимъ, что подъ понятіе его подходитъ множество весьма разнообразнихъ объектовъ въ различныхъ моментахъ и сферахъ бытія. Прекрасное является и зрвнію, и слуху, и другимъ органамъ человъка. Статуя, картина, виды природы и пр., все это мы называемъ красивымъ, восхищаемся имъ, любуемся. Рядомъ съ подобными предметами и выше ихъ мы видимъ также, что существуетъ еще и другое нъчто, о чемъ мы можемъ сказать, что оно прекрасно, напримъръ, поступки и двиствія нравственнаго, добраго человъка, подвиги любви и самоотверженія, вообще добродътель, затъмъ наука и т. п. умопостигае-

мые объекты. Отсюда возникаетъ вопросъ о свойствъ, которое дълаетъ прекрасными столь несхожіе по существу, какъ статуя и добродътель и пр., предметы.

Прежде чемъ определить сущность красоты, философъ считаетъ нужнымъ сначала опровергнуть тв понятія прекраснаго, которыя господствовали въ школахъ его времени. Онъ прежде всего (и главнымъ образомъ) полемизируетъ съ матеріалистическими воззрѣніями древности, наиболѣе типичными представителями которыхъ являлись стоики. Плотинъ, ссылаясь на то, что не всякое вообще тъло прекрасно и что иногда одинъ и тотъ же предметъ можетъ быть то прекраснымъ, то безобразнымъ, утверждаетъ, что прекрасное вовсе не есть нѣчто тфлесное, пространственное, оно, хотя и участвуетъ въ предметъ, но само по себъ не является тъломъ, не составляетъ осязаемую часть его. Такимъ образомъ, матеріалистическое ученіе стоиковъ, по которому свойства, силы и деятельности тель суть то же тала, пространственно проникающія въ смѣшивающіяся въ единомъ, въ цѣломъ, по мнѣнію Плотина, нисколько не объясняеть прекраснаго, а наобороть, даже находится въ явномъ противоръчіи съ понятіемъ его.

И дъйствительно, если одно и то же тъло, одно и то же явление можетъ быть и прекраснымъ и лишеннымъ красоты, то, слъдовательно, свойства тълесности, всъ признаки, характеризующие послъднюю, необходимо должны быть отдълены отъ свойствъ красоты, которая ни въ коемъ случав, вслъдствие этого, не можетъ быть какимъ либо тъломъ.

Но не есть ли она лишь сочетание пространственных моментовъ, составныхъ частей тъла, не зависить ли она отъ симметріи, отъ пропорціональности частей въ ихъ взаимномъ отношеніи и въ отношеніи цълаго? Такое представленіе о прекрасномъ было крайне распространено въ древнемъ міръ. Его раздъляло большинство философскихъ школъ, главнымъ образомъ сенсуалистическаго направленія, помимо пифагорействующихъ. Противъ такого воззрѣнія Плотивъ выдвигаетъ нѣсколько аргументовъ, которые, по его мнѣнію, вполнѣ опровергаютъ указанный выше взглядъ.

Прежде всего, названіе прекраснаго въ такомъ случав мо-

жеть быть приложено исключительно лишь къ сложнымъ объектамъ, состоящимъ изъ нъсколькихъ частей, такъ какъ нешь подобное можетъ быть симметричнымъ и диссимметричнымъ. Гдъ нътъ составныхъ частей, образующихъ цълое, тамъ не можетъ быть симметріи, каковая и заключается въ извъстномъ соразмърномъ отношеніи частей къ цълому и между собою.

Далье, следуя общепринятому взгляду, придется заключить, что отдельныя части предмета, признаваемаго нами прекраснымь, не сами по себе являются красивыми, а лишь въ силу соединения въ целое, между темъ естественне всего предположить, что отдельныя части этого предмета сами по себе прекрасны, черевъ что и целое является таковымъ же, ибо дизъ безобразныхъ частей не можетъ составиться целое прекрасное".

Затівнь, тів же лица, которыя отожествляють красоту съ симметріей и, слідовательно, прекрасное находять лишь въ сложномь, тів же лица восхищаются и простыми несложными тілами, признавая наприміврь, золото, молнію, музыкальные звуки за безусловно прекрасное. Кромів того, симметричныя лица иногда намь кажутся прекрасными, иногда же нівть, вслідствіе чего симметрія не всегда бываеть въ связи съ красотою и поэтому, сами такія лица прекрасны вовсе не изъ-за симметріи, а въ силу чего-то другого, какого-то другого свойства.

Последній аргументь Плотина переносить нась вь мірь выстихь объектовь: науки, добродётели и т. п. Вь чемъ выражается симметрія науки, нашихь мыслей, добродётели? Если мы за таковую будемъ принимать внутреннее согласіе мышленія въ наукі или согласіе руководящихъ этическихъ принциновъ между собою и согласіе ихъ съ практическою діятельностью человіка, то відь и зло обладаеть таковымъ же согласіемъ, внутреннимъ единствомъ отдільныхъ его моментовъ. Равнымъ обравомъ, ни мышленіе, ни добродітель, составляющія безусловно прекрасное, нельзя разсматривать, какъ величину или число, т. е., какъ таковой объектъ, къ которому можно примінить принципы симметріи, опирающейся главнымъ обравомъ на законы математики, имінющей діло съ веньшь обравомъ на законы математики, имінющей діло съ ве-

личинами и числами. Въ концъ концовъ, перейдя къ міру высшихъ умопостигаемыхъ объектовъ, мы должны будемъ совершенно отръшиться отъ отожествленія симметріи съ красотою и должны поискать другого объясненія ея сущности.

Что же такое, однако, красота?

- "Красота, говоритъ Плотинъ, есть ивчто съ перваго взгляда чувственное; душа признаеть ее близкой и симпатичной своей собственной природъ и она воспринимаетъ и ассимилируетъ ее. Встрвчая, наоборотъ, безобразный предметъ, она отступаеть отъ него, отвергаеть и отталкиваеть его, какъ чуждый и антипатичный ез природь. И это потому, что душа, будучи такой, какова она есть, т. е., по своей природъ высшей всвиъ другихъ существъ, всякій разъ, когда видитъ предметъ родственный ей по природь или даже имьющій только следы такого родства, радуется, увлекается, приближаетъ этотъ предметъ къ своей собственной природъ и сознаетъ себя самую н свою сущность. Какое же подобіе существуєть между чувственной красотою и красотою разумною? Віздь нельзя же не привнать существованія такого подобія! Какимъ образомъ чувственные предметы могутъ быть прекрасными, такъ же, какъ и разумные объекты? Это потому, что чувственные объекты усвояють форму. До тёхь порь, пока объекть безформенный, но могущій по своей природів получить разумную или чувственную форму, остается безъ формы, онъ безобразено".

Такимъ образомъ, Плотинъ признаетъ принципомъ красоты форму, которая является общимъ основаніемъ для всего прекраснаго въ вдёшнемъ мірё. Сама по себё матерія, внё соединенія съ формой, какъ объ этомъ учитъ философъ въ своей книгѣ: тарі тῆς δλης (о матеріи) есть нёчто "лишенное всякаго качества, единаго простого, несложнаго характера", нёчто совершенно неопредёленное, не имѣющее даже извёстнаго мёста, но за то стремящееся къ соединенію съ формою. Внё формы матерія не познаваема чувствами: она не имѣетъ цвёта, звука, запаха, вкуса и, слёдовательно, наше чувство безсильно передъ нею. Только форма, такъ сказать, оживляетъ ее, даетъ ей опредёленный вндъ, дёлаетъ ее способной къ воспріятію органами чувствъ и дёлаетъ ее то болёе, то менѣе

прекрасной. Пока же она является "безформеннымъ объектомъ", она не только не можетъ быть прекрасной, но даже уму эстетически образованнаго грека и римлянина являлась безобразной. Благодаря своему стремленію, своей способности соединяться съ формой, матерія вижстѣ съ первою образуеть въ мірѣ рядъ сущностей, являющихся совивстно съ остальными четырьмя родами существованія (категоріями): отношенія, количества, качества и движенія, главнѣйшими видами всякаго возможнаго бытія (существованія). Таковъ, по ученію философа, матеріалъ здѣшняго чувственнаго міра, изъ котораго въ соединеніи съ формою является всякая земная красота, доступная созерцанію нашими органами чувствъ.

**Какимъ** же образомъ форма привноситъ въ міръ матеріи красоту? Отчего, какъ только часть матеріи вылилась въ извъстную форму, объектъ дълается болье или менье прекраснымъ?

"Присоединаясь къ веществу, говоритъ Плотинъ, разумъ координируетъ различныя части, которыя должны составить приосе, соединаетъ ихъ и при посредствъ ихъ гармоніи производитъ нѣчто единое. Когда объектъ достигаетъ единства, въ немъ пребываетъ красота и она сообщается какъ частямъ, такъ и цѣлому, ибо она проявляется и въ цѣломъ зданіи и въ одномъ камнѣ, и въ произведеніяхъ искусства, и въ пронаведеніяхъ искусства, и въ пронаведеніяхъ природы: такимъ образомъ, тѣла (т. е. матерія плюсь форма) дѣлаются прекрасными, благодаря ихъ участію въ идеѣ (µетохії є̀ібоос).

Мы видимъ, следовательно, что объекты реальнаго міра являются прекрасными вследствіе участія ихъ въ форме и идее. Форма есть внешнее проявленіе идеи въ предмете; благодаря ей (форме), мы воспринимаемъ своими чувствами предметы и по степени совпаденія идеи объекта съ ея внешнимъ проявленіемъ, выражающимся въ форме, мы судимъ о красотесто. Сами же идеи, по ученію Плотина, являются умственными сущностями 1), составляющими проявленія одного выстваго ума, который есть источникъ и причина всякаго существованія. Онё суть выраженіе энергів этого ума и служать

<sup>1)</sup> ή νοερά οὐσία.

первообразами вещей; ихъ можно назвать идеальными типами предметовъ и отсюда, чёмъ болёе предметъ уклоняется отъ чистаго типа, тёмъ онъ менёе прекрасенъ. Центръ тажести лежитъ въ идеяхъ и только онё безусловно прекрасны; объекты же матеріальнаго міра обладаютъ красотою не сами по себё, а чрезъ нихъ, и настолько хороши, насколько совершенную проэкцію идеи въ матеріи они составляютъ.

Такимъ образомъ, не отрицая красоты чувственнаго міра, Плотинъ видить ее въ самой идеѣ вещи, въ λογος'ѣ, въ ея идеальномъ первообравѣ (είδος, λογος). Міръ потому прекрасенъ, что до глубины весь проникнутъ и освъщенъ божественнымъ умомъ, божественною сущностью. Это столь возвышенное понятіе красоты видимаго міра вытекаетъ, разумѣется, изъ идеалистическаго воззрѣнія философа на вселенную. Нетрудно опредѣлить и геневисъ изложеннаго выше ученія. Конечно, Платонъ и Аристотель дали основаніе ему для его теоріи, котя тщетно искали бы мы у нихъ чего-либо яснаго, кромѣ отдѣльныхъ краткихъ, часто противорѣчивыхъ, замѣчаній. Заслуга Плотина была въ ясной формулировкѣ прекраснаго.

У Платона понятіе прекраснаго было чёмъ-то крайне неопредъленнымъ, это понятіе онъ въ общемъ сводилъ къ понатію блага. То же надо сказать и по отношенію къ Аристотедю, въ этомъ отношеніи близко примыкавшему къ Платону. Онъ подобнымъ же образомъ сводилъ неопредъленное понятіе прекраснаго къ понятію блага, расходясь съ Платономъ лишь въ опредълении и оцфикф искусства. Первый очень невысоко, какъ извъстно, ставилъ его, утверждая, что оно есть ни больше, ни меньше какъ "подражаніе" и притомъ не сущности вещи, а ея чувственному явленію. Вытекая изъ смутнаго вдохновенія, когда человікь ясно не можеть провнализировать ни своихъ мыслей, ни ощущеній, оно способно одинаково вызывать, какъ сочувствіе къ ложному, такъ сочувствіе и къ истинному, одинаково и къ добру и ко злу, и т. д. Аристотель, хотя такъ же смотрель на искусство, какъ на подражаніе, но это подражаніе, по его мивнію, есть не копія видимаго міра, но является образомъ, типомъ, общимъ закономъ вещей; оно указываетъ, каковыми должны быть вещи, а не

каковы онъ суть. Въ общемъ же, что касается всесторонняго анализа прекраснаго, оба философа ясностью понятій не отличались и въ этомъ отношеніи Плотинъ далеко оставилъ изъ позади.

Опредвливъ сущность красоты чувственныхъ объектовъ, принявъ за исходный пунктъ здёсь форму, онъ далёе задается попросомъ о критеріи красоты. Въ самомъ дёлё, откуда можеть проистекать убёжденіе у человёка, что эта вещь дёйствительно прекрасна? Не возможны ли здёсь заблужденія? Гді этотъ масштабъ, согласно которому онъ судитъ о красотё предметовъ, называя одинъ предметъ болёе, другой менёе прекрасимъ? Критерій такой найденъ Плотиномъ и состоитъ, какъ ножно догадываться, въ соотвётствіи идеи предмета, въдренной въ нашу душу, съ самимъ предметомъ. То внутреннее содержаніе души человёка, которое составляетъ въ ней міръ и дей, и есть критерій прекраснаго для внёшняго піра. Душа судить о чувственной красотё по сравненію съ цуховной.

Вижиній предметь, говорить философъ, есть не что иное, внутренняя форма, внутренняя идея, несомивнно раздвминая въ вещественной пространственности, но всегда единая, хотя и проявляющаяся во множественности. Благородный человъкъ, замъчая въ какомъ нибудь юношъ свойства добродътели, пріятно поражается этимъ, потому что онъ находитъ его (поношу) гармонирующимъ съ типомъ добродетели, который Такимъ же образомъ, красота закиючается въ немъ самомъ. цвыта, хотя и простая по формы, подчиняеть своей власти вещественный мракъ, благодаря присутствію света, который есть безтелесное, разумъ, форма. Потому такъ же огонь по грасотв выше другихъ твлъ, нбо по отношению къ другимъ ыементамъ онъ играетъ роль формы, занимаетъ самую возвышенную сферу; онъ самое утонченное изъ тель, такъ какъ болье другихъ приближается къ безтвлеснымъ существамъ; кромф того, не будучи проницаемъ для другихъ тель, онъ сань прониваеть всюду, онь даеть теплоту не охлаждаясь... и же это потому, что онъ есть форма. По той же причинъ скрытая гармонія звуковь производить чувственную гармонію, даеть душ'в идею о красотв, указывая ей на красоту въ другомъ порядкъ явленій. Воть что мы можемъ сказать о чувственной красотв, которая, нисходя на вещество, какъ образъили какъ твнь, украшаеть его и этимъ вызываетъ нашеудивленіе".

Изъ словъ Плотина мы видимъ, что идеи являются мъриломъ красоты, критеріемъ прекраснаго, такъ какъ сама красота реальнаго міра, воплощающаяся въ форм'в предмета, есть гармонія формы его съ идеей. Сравненіе обоихъ моментовъ формы и иден опредвляеть суждение человъка о прекрасномъ. Откуда однако душа почерпнула эти иден, служащія критеріемъ прекраснаго, откуда эти типы, запечативниме въ тайникахъ души? Иден, по словамъ философа, остались въ душъ отъ тъхъ временъ, когда она принадлежала исключительно высшему міру. Мы сохранили въ себі впечатлівнія иного бытія. бытія болье совершеннаго, чымь земное, и теперь съ помощью особой душевной способности-воспоминанія вывываемъ эти образы прошлаго. Такимъ образомъ, мы уже рождаемся съ извъстнымъ внутреннимъ душевнымъ содержаніемъ, съ пълымъ міромъ идей, которыя то смутно ощущаются, будучи за порогомъ сознанія, то ясно и опреділенно встають передъ духовнымъ окомъ человъка, будучи вызваны къ жизни какимъ либо объектомъ, соверцаемымъ человъкомъ, идею котораго (предмета) онъ составляють. Воспріятіе доводить до свъдвиія души о твхъ образахъ и внечатленіяхъ, которые доставляются органами чувствъ изъ внёшняго міра. Размышленіе сравниваетъ представление о вещи, образованное посредствомъ воспріятія, съ идеей вещи по ихъ сходству и подобію и отсюда построяетъ суждение о степени красоты предмета.

Изъ всего реальнаго міра объекты природы Плотинъ считаєть болье прекрасными, чвмъ предметы, созданные человъкомъ, подражающіе лишь природь. Хотя въ оцвикь искусства Плотинъ и разошелся со своими великими предшественниками, не одобрительно отзывавшимися о немъ, изъ которыхъ Платонъ даже изгналъ его изъ своего идеальнаго государства, однако все же онъ весьма большую область искусства, скульптуру, живопись, танцы, какъ исключительно подражающіе природь,

вовсе выключиль изъ своего міра идей, міра верховнаго творящаго разума. Это не значить, однако, чтобы Плотинъ совеймъ не признаваль ихъ. Въ его цёни прекраснаго, однимъ концомъ упирающейся въ землю, другимъ достигающей неба, указанныя искусства являются лишь самыми нижними звеньями, съ чёмъ и связано ихъ малое, въ глазахъ философа, значеніе. Для остальной области искусства онъ отводитъ мёсто въ умопостигаемомъ мірѣ, вида, напримѣръ, въ архитектурѣ прообразъ идеи симиетріи. Точно также нашлось мѣсто и для музыки, съ помощью которой даже можетъ совершаться переходъ отъ ощущенія, воспоминанія къ экстазу. Впрочемъ, главивйшимъ средствомъ къ достиженію послѣдняго Плотинъ считаль все же діалектику и любовь съ молитвою.

Резюмируя все вышеизложенное, мы скажемъ, что по отношенію къ міру реальностей сущность красоты надо искать въ
формѣ предмета, являющейся внѣшнимъ выраженіемъ его идеи.
Степень красоты опредѣляется большимъ или меньшимъ соотвѣтствіемъ объекта съ его внутреннимъ идеальнымъ первообразомъ. Сужденіе о прекрасномъ является посредствомъ
впечатлѣнія отъ предмета, доставляемаго нашими чувствами,
и воспоминанія, вызывающаго при видѣ даннаго объекта до
того времени не сознаваемую идею его. Весь чувственный матеріальный міръ проникнутъ божественною сущностью, всѣ
вещи являются выраженіемъ ея вовнѣ 1), и потому самому
вселенная въ цѣломъ полна красоты и гармоніи, потому она
прекрасна.

С. А. Ананьинг.

(Овончаніе будеть).

<sup>1)</sup> Каждый предметь есть идел, проявленная формою, сами иден—божественимя сущности, продукть творчества верховнаго разума, источение (по необходимости) понятий Его.

## НЪСКОЛЬКО ЗАМЪЧАНІЙ ПО ПОВОДУ ОДНОЙ ИЗЪ БІОГРАФІЙ БУДДЫ САКЬЯ—МУНИ (LALITAVISTARA).

## (Продолжение \*).

После изложенных въ Лалите-Вистаре событій на небе и знаменіи на земль, Бодизаттва готовится снизойти на землю. Многочисленные боги и Бодизаттвы являются къ нему и сопровождають Багаву въ моменть его удаленія съ неба Тушита; земля, какъ-бы въ сочувственномъ изумленіи такому событію, начинаеть сильно колебаться, меркнетъ свътъ солица и луны, меркиетъ свътъ Сакры, Брамы и стражей вселенной, но ни одно живое существо при этомъ не ощущаетъ ни страха, ни страданія; наоборотъ, миръ и любовь развиваются, если только можно такъ выразиться, надъ землею, и всеобщее довольство и радостное настроеніе боговъ покрывается звуками чудной музыки 1). При звукахъ этой божественной музыки Бодизаттва подъ видомъ молодого бълаго слона черезъ правый бокъ входить въ надра своей матери въ то время, когда она спить и въ этомъ снъ видить все совершающееся событіе. Послів этого царица просыпается и, охваченная чувствомъ невыразимаго и невспытываемаго дотолъ блаженства идетъ въ ближайшую ко дворцу рощу, призываетъ къ себъ супруга-царя. Ему она разсказываетъ видънный ею сонъ, и оба они перепуганные призываютъ Браминовъ и отъ нихъ желаютъ поскорве узнать значение сна. Брамины успованваютъ перепуганныхъ супруговъ и объясняютъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 1.

<sup>1)</sup> Lalitavistara Foucaux, chapitre V, pp. 51-60.

разсказанный Майя-Девою сонъ, который, по ихъ толкованію, «значаетъ то, что отъ Майя-Девы родится сынъ и будетъ или царенъ или Буддою. Такое предназначеніе имѣющаго родиться илютки приводитъ царя въ восторгъ и, обрадованный, онъ приказываетъ выстроить великолѣпный дворецъ для Майя Девы, хотя услужливые боги наперерывъ другъ передъ друговъ предлагали ему для этой цъли свои превосходныя жилища.

Спустившись въ нѣдра матери, Бодизаттва все время пребиваль въ правомъ ея боку и сидѣлъ тамъ съ скрещенными вогами. Нѣкоторые боги чрезвычайно были изумлены снисхожденіемъ Бодизаттвы въ нѣдра матери; ихъ изумляло, главних образомъ, то обстоятельство, что "чистый и свободный" отъ такой бы то ни было нечистоты Бодизаттва, возвышающійся надъ всѣмъ міромъ,—Бодизаттва, наилучшій изъ всѣхъ живыхъ существъ, находится въ соприкосновеніи съ нечистой кровью матери, тогда какъ даже, сравнительно съ нимъ, низшіе боги всегда избѣгаютъ прикосновенія къ человѣческому тѣлу 1). Рожденіе Бодизаттвы, по сказанію Лалиты-Вистары, сопро-

і) Лагье въ Ладить Вистарь, въ виль вставки, идеть разсказь Ананди, который, викив мівсто въ послівдующее время, вогда вменно самь Будда, будучи уже на земль, разсказываль свою жизнь ученикамъ. -- Ананда, какъ и боги, высказывать свое изумление по поводу "снисхождения Будди въ утробу матери", когда Багава въ повъствовавін о своей жизви доходить до этого мъста. "Пусть Багава, порыть Ананда, вошель въ ніздря матери, свободной отъ страстей, какъ утверж-120ть это Татагата, -- все таки такое обстоятельство -- очень изумительное ивлевіс". Болизаттва старается разсіять это недоразумініе и, въ виді объясненія, очень вогробно говорить о томъ, чемъ именно онъ занимался въ утробе своей матери. Оказывается, что Багава не проводель тамъ время въ праздности, но завимался работор, которая носить спеціальное названіе упражненія Бодизаттви. Описанію 10стоинствъ этой работы Бодизаттвы посвящено въ Далите-Вистаре несколько принять, не особенно важныхъ и витересныхъ по своему содержанию. Кромъ этой работы, Бодизаттва во время своего пребыванія въ ніздрахъ матери запичась в другими двлами: Такъ, напр., "когда ему не спалось въ теченіе ночи, то <sup>46</sup>т витягивалъ свою правую руку и затвыъ снова опускалъ ее<sup>и</sup> и этимъ невинтик завятіемъ развлекаль себя; кром'я того, Багава принималь у себя визитероть, и все выдающееся въ Индійсковъ пантеонъ являлось въ нему засвидътельсповать свое почтеніе и уваженіе; всёхь посётителей, боговь в людей, Бодиаттва принималъ очень милостиво и всехъ очаровывалъ своею пріятною любезвостью. Такимъ-то образомъ Бодизаттва проводиль время въ теченіе десяти мізсцеть своего пребыванія въ відрахь натери. Бодизаттва привлекь все-таки зто время "къ тремъ Колисницамъ" тридцать шесть милліоновъ людей. Lalita vistara Foucaux, chap. VI, pp. 61-79.

вождалось многочисленными чудесами. Такъ прежде всего, въ паркъ царя Суддоданы мужа Майи-Девы появилось 32 предзнаменованія, которыя яко-бы указывали на близкое рожденіе Будды; мы не станемъ перечислять эти "въщія событія", такъ какъ въ общемъ характеръ ихъ мало чёмъ разнится отъ такихъ же происшествій, которыя совершались въ саду того же царя передъ "нисхожденіемъ" Бодизаттвы въ утробу своей матери; упомянемъ только, что чуть-ли не всв стихіи міра, солнце, луна, планеты, боги, звъри, птицы-все это, по волъ пылкой и богатой фантазіи восточнаго генія, было привлечено въ участію въ событіяхъ, указывавшихъ на предстоящее вскорости рожденіе Бодизаттвы. Майя-Дева, узнавшая черезъ самого Бодизаттву, приближение времени рождения, идетъ царю Суддоданъ и просить у него позволенія удалиться паркъ Люмбини.-- Царь соглашается на просьбу и приказываетъ по этому случаю какъ можно лучше разукрасить садъ. Въ сопровождение блестящей свиты изъ небожителей и простыхъ смертныхъ Майя Дева отправляется въ роскошный паркъ и тамъ, подъ деревомъ Плакша, безболфзненно разръщается сыномъ. Индра и Брама прислуживаютъ ей и принимаютъ новорожденнаго на свои руки, который, кстати сказать, появляется на свёть одётымь въ прекрасныя бенаресскія одежды, что, однако, не помѣшало "небеснымъ акушерамъ" омыть его въ двухъ, чудесно образованныхъ по этому случаю, источникахъ теплой и холодной воды. Новорожденный тотъ-часъ же послъ своего появленія на свъть сходить на землю, дъласть по семи шаговъ по направленію къ востоку, югу, западу, сѣверу, а также и по другимъ направленіямъ и каждый разъ при этомъ говоритъ о той миссіи, которую онъ пришелъ совершить на землъ: "Я одолъю демона и его армію, - таковы были слова новорожденнаго, изъ сострадания къ существамъ, находящимся въ адахъ и пожираемымъ адскимъ огнемъ. я возвіщу благодітельный законь, и они возрадуются и возвеселятся". Нечего, конечно, и говорить о томъ, что "земля и небо" ликовали по поводу совершившагося событія и, такъ сказать, сливались въ единодушномъ порывъ радости 1).

<sup>1)</sup> Далве въ Лалитв-Вистарт эпизодически идетъ изложение пророчества. Будди, гдв онъ предсказываетъ появление въ послъдующия времена "грубихъ и невъ-

Висть съ новорожденнымъ Бодизаттвою появилось на свътъ огроиное число дъвочекъ и мальчиковъ, рабовь и рабынь, родилась также его бунущая супруга, Чандана—возница Сакъз-Муни и любимый его конь—Кантака. Все это было предназначено во владъніе только что родившемуся малюткъ. Майз-Дева черезъ семь дней послъ рожденія Бодизаттвы умираєть, и тетка царовича, Мата Праджапата Гатама, по единодушному согласію всъхъ Сакіевъ, замъняетъ ему мать. Въ то же время къ его услугамъ прикомандировывается огромный штатъ служащихъ и, между прочимъ, 32 кормилицы, изъ которихъ 8 носили его на рукахъ, 8 кормили грудью, другія 8 наблюдали за нимъ во время игръ и остальныя 8 мыли его.

катывых чонаковь, которые будуть соблазниться рожденіемь Бодизаттин. «Онь, говорить Будда, узнавши, что совершенно чистый Бодизаттва снизшель въ угробу катерв, не повърять этому в, собраншись въ кучку, стануть говорить пить пругому: смотрите, какое несообразное дело: обладающій всемогуществомъ Болизитва находнися въ утробъ натери и быль причастепь ея нечистотамь; во врема родовъ онъ прошель правымъ бокомъ своей матери и не "былъ замаранъ е естественными нечистотами. Съ чъмъ сообразно это?" Эга вставка изъ пророзества наветъ очень близкое отношение къ бывшему раньше еще перерыву Авандов повъствованія Будди, когда Ананда, вивств съ богами, также выразніъ свое ведотивние относительно пребывания Болизаттвы въ издракъ матери. Въ наполемь ивств Будда даеть болье обстоятельное разъяснение указаннаго недоучани. Такъ, прежде всего, онъ указываеть на то, что тала добрыхъ существъ, ть которымъ, безъ сомивнія, должна быть отнесена и Майа-Дева-мать Буды. не образуются изъ нечистыхъ элементовъ. Это одно, но самая главная причина такого, а не иного способа понваенія Бодизаттвы въ міръ состоить въ томъ, что этогь вневно способъ, -- человъческое рождение, лучше всего соотвътствуетъ главвой діля примествія Будди -- спасенію людей. Для того, чтоби быть надлежащимь образонь понятымъ людьми, говоритъ Будда, чтобы лучше или удобиве принести вы пользу-для всего этого необходимо быть для нихь самымь близвичь существоть, которое было-бы для нихъ более доступнымъ и более понятнымъ, а кого, чать не человева, скорее всего можеть понять другой человевь? Если би Бодизатгая явился богомъ, разсуждаеть по этому случаю Будда, то онъ не могь-бы "пращать колеса ученін", не могъ-бы пропонадывать людямь ученія, и, вмасто быегченія и утівшенія, оть такого оборота діла могли-бы быть для людей однів вепріятности — униміе и скорбь. Если-бы люди, — мы продолжаемь излагать мысти въ рачи Вудды ка Ананда, -- впали въ унине, и какой-вибудь Багава Татагата, Архать, истичный и всесовершений Будда, примель-бы на землю въ образъ боп. а ин. люди, оставались-бы людьми, то, будучи не въ состоянии сравняться съ винь, ни впали-бы, благодаря его приходу, въ уныніе. Такъ Будда разъясниль ведоривніе, возникшее у очень многихъ, относительно способа его появленія r nips.

Въ это самое время, по разсказу Лалиты-Вистары, имельмъсто и фактъ посъщенія новорожденнаго пустынникомъ Азитою. Этотъ отшельникъ, жившій въ Гималайскихъ горахъ съ своимъ племянникомъ, Нарадаттою, по совершающимся въ природ'в чудесамъ узналъ про рождение въ семь в паря Суддоданы будущаго Будды и явился туда. Онъ внимательно осмотрълъ малютку, пересчиталь на его теле 32 главных и 80 второстепенныхъ признаковъ великаго человъка и въ заключение объявилъ, что новорожденный обязательно достигнеть верховнаго достоинства Будды. Такое открытіе приводить самого Азиту въ сильное огорченіе, и онъ начинаеть горько плакать. Встревоженный царь спрашиваеть у Азиты причину его плача, и старецъ, въ отвъть ему, говоритъ: "великій царь, я оплакиваю самого себя, я-старъ и дряхлъ; этотъ же юный Сарвартавида-таково было имя Бодизаттвы, внв всякаго сомненія. достигнетъ всесовершеннаго въдънія Будды и будетъ проповъдникомъ высочайшаго закона... А я, -- я не увижу этогоперла Буддъ"! Осыпанный подарками Суддоданы Азита удадяется опять къ себъ въ пустыню. Предсказание Азиты о будущемъ величіи новорожденнаго какъ бы оказывается недостаточнымъ и множество боговъ снова является въ жилище Сулдоданы и еще лишній разъ говорять ему, что сынь двиствительно сдвлается Буддою 1).

Далее въ Лалите-Вистаре говорится о посещени или, вернее, о принесени въ храмъ молодого царевича; при этомъ Лалита-Вистара прибавляетъ, что едва только Бодизаттва былъ внесенъ въ храмъ, какъ все находившеся тамъ кумиры поднялись съ своихъ местъ или, какъ говорится въ самой книге, все боги, изображения которыхъ находились въ храме, лично явились туда и произнесли стихи въ честь прибывшаго. Приводимъ отрывокъ этихъ стиховъ. "Какъ величайшая изъ горъ, говорили боги,—царица горъ, Меру, никогда не склоняется передъ горчичнымъ семенемъ, какъ Океанъ, жилище царя Наговъ, не преклоняется передъ водицею, содержащеюся въ отпечаткъ коровьяго копыта, какъ солнце и луна, источники света, не склоняются передъ светящимся червячкомъ,—такъ точно и

<sup>1)</sup> Lalitavistara Foucaux, chap. VII, pp. 80-112.

тотъ, кто происходить изъ добродътельнаго и мудраго рода и кто самъ исполненъ добродътели, не преклоняется передъ каками-бы то ни было богами; верну горчичному, водъ, содержащейся въ коровьемъ слъдъ, и свътляку—подобенъ тотъ богь или человъкъ (кто-бы онъ ни былъ) во всъхъ мірахъ трехъ тысячъ—кто упорствуетъ въ грубости; Свайальбу же (т. е. Бодизаттва), первенецъ міра,—подобенъ горъ Меру, подобенъ Океану, солнцу и лунъ, и міръ, воздающій ему почести, достигнетъ... Нирваны" 1).

Когда молодой принцъ подросъ, то приступили къ его обученію. Бодизаттву вийсть съ десятью тысячами девочекъ и изъчиковъ привели въ школу знаменитаго наставника Висвамитры, при чемъ все дело свелось къ тому, что царевичу, какъ обнаружившему общирныя познанія, превышающія познанія всёхъ и каждаго, не исключая и самого наставника Висвамитры, совсёмъ и не нужна была школа; Висвамитра быль удивленъ познаніемъ Бодизаттвы въ искусстве письма и, отдавъ должную дань уваженія небывалому еще у него ученику, смиренно заявиль: "а буду учиться у него; это—величайшій и самый ученейшій незь всёхъ боговъ; ему нётъ равнаго" 1).

Лалита-Вистара не особенно долго занимается дётствомъ и отрочествомъ своего героя. Послё случая съ наставникомъ Висвамитрою въ ней содержится всего только одинъ фактъ изъ этого періода жизни Сакья-Муни. Разсказывается именно о томъ, какъ однажды молодой принцъ виёстё съ другими дётьми отправился въ деревню посмотрёть на пахоту. При этомъ Сиддорта незамётно удалился въ сосёдній съ пашнею лёсъ и, усёвшись танъ подъ тёнью одного дерева, погрузился въ глубокое размышеніе. Тёнь дерева укрывала его отъ жары и нисколько не изиёняла своего положенія съ той поры, какъ усёлся въ ея освёжающей прохладё Бодизаттва.

Пять пустынниковъ, чудесно перелетавшихъ по воздуху въ это самое время, были остановлены невидимою силою надъльсомъ, въ которомъ сидълъ погрузившійся въ глубокое размышленіе будущій Будда; узнавъ, при содействіи богини ліса,

<sup>1)</sup> Ibid chap. VIII, pp. 113-116.

<sup>2)</sup> Ibid. chap. X, pp. 120-124.

дъйствительную причину своей остановки, пустынники воздали: Бодизаттвъ должное поклоненіе и удалились.

Между тёмъ отсутствіе молодого принца начало сильнобезпокоить царя Суддодану, и онъ во всё стороны разсылаєтьгонцовъ отыскивать затерявшагося. Скоро одинъ изъ царедворцевъ находить подъ деревомъ размышляющаго Сидларту, замічаєть чудо съ тёнью отъ дерева, подъ которымъ сидитъ Боддизаттва и, удивленный всёмъ этимъ, подробно докладываеть царю о случившемся. Суддодана поспёшно идетъ къмісту размышленія принца и, увидівъ Бодизаттву, світящагося чуднымъ блескомъ и поражающаго своимъ величіемъ, произносить въ честь его хвалебные стихи 1).

Какъ ни высоко было назначение Сиддарты, по предсказавію пустывника Азиты, но царь Суддодана счель бы себя, въроятно, не исполнившимъ своихъ (родительскихъ обяванностей по отношенію къ сыну, есля бы не жениль его. Вопросъ о женитьбъ Сиддарты служить предметомъ обсужденія даже общаго собранія Сакіевъ. Всв приходять въ единогласному признанию необходимости женитьбы для Бодизаттвы, при чемъ нъкоторые указывають на это, какъ на самое надежное средство добиться болье желательнаго для нихъ исхода изъ предстоящей Сиддарт в альтернативы-быть или Буддою, или царемъ-Чакравартиномъ. "Необходимо молодому человеку иметь жену, говорять они; окруженный множествомь женщинь и утопающій въ удовольствіяхъ, овъ не уйдеть изъ міра, и такимъ-тообразомъ не прекратится поколеніе нашихъ Чакравартиновъ; ны же будемъ почитаемы всёми царями". Высказавшись ыъ принципъ за женитьбу даревича, окончательное все-таки ръшеніе этого вопроса рішили предоставить самому Сиддарті. Последній для ответа попросель семь дней сроку в, кажется, больше изъ подражательности примъру прежнихъ Бодизаттиъ, которые всё имёли женъ и дётей, рёшиль, что женитьба нискольконе помещаеть делу его миссін. Бодизаттва поставиль только непремъннымъ условіемъ своего согласія на женитьбу, чтобы женщина, преднавначаемая ему въ жевы, обладала-бы многочисленными хорошими качествами. Всё требуемыя имъ свойства Сид-

<sup>1)</sup> Lalitavistara, Foucaux, chapitre XJ, pp. 125-129.

дарта изложиль въ стихотворномъ реэстрв и вручиль его Суддодавъ. "Если найдется подобная женщина, отецъ, говорилъ царевичъ, то дайте ее мив". Такъ какъ наличность извёстныхъ вачествъ у невесты Сиддарта поставиль непременнымъ условіемъ своего согласія на бракъ, то Суддодана привываетъ Брамина, вручаеть ему составленный принцеми списокь качествь невёсты и посылаеть его отыскивать нужное сокровище, прося его не, обращать вниманія на касты, такъ какъ, говорить царь, происхожнение изъ той, или ниой касты не имфетъ цфикости въ глазахъ его сына. После долгихъ изысканій нужная девушка была открыта въ томъ же гороле Канилавасту у Сакія Дандапани. Это была чудная красавица Гопа; она вполив удовлетвопала всвиъ требованіямъ Сиддарты. Но тутъ неожиданно возникаетъ препятствіе. Отецъ Гопы объявляетъ Суддоданъ, что онъ, по обычаю своего рода, отдастъ дочь царевичу томъ только случав, если последній победить въ различнаго рода состязаніяхь и искусствахь всёхь претендентовь, какіе голько явятся на руку и сердце прекрасной Гопы. Дълать было нечего; пришлось подчиниться обычаю и вступить въ состязание съ другими искателями руки дочери Дандапани. Какъ и нужно было ожидать, царевичь съ честью вышель изъ представившагося ему испытанія; онъ превзошель всёхь своихъ соперниковъ въ искусстве прыгать, писать, считать, въ знаніи математики, въ борьбъ, въ уменьи бегать, плавать, стрелять изъ лука, управлять слономъ, лошадью и колесницами; онъ превосходиль всрхр своих соперниковр гимнястическою товкостью, уміньемь ставить силки, уміньемь нападать на противника и отражать его нападенія, пуская въ ходъ кулаки, ноги и голову, въ позвін, въ грамматикв, въ рисованін, музыкъ, въ прији и вр танцахъ-ви вр чеме оне не знале себъ соперниковъ; въ этомъ состазании царевичъ обнаружилъ знаніе магическихъ формуль, умёнье объяснать сны, понимать языкъ итицъ и въ другихъ многочисленныхъ отрасляхъ знанія н искусства, перечисление которыхъ занимаеть въ Ладитъ-Вистаръ и всколько страницъ. Какъ побъдителю, ему въ награду досталась въ жены прекрасная дочь Дандапани—Гона 1).

<sup>1)</sup> Lalitavistara Foucaux, chap. XII; pp. 130-154.

Впрочемъ, Гопа была не единственною женщиною, въ объятіяхъ которой отдыхалъ молодой царевичъ. Восточная натура его не особенно была воздержна въ этомъ отношении и доводила его до излишества. Цёлые десятки тысячъ прекрасныхъ женщинъ населяли дворцы молодого принца и готовы были исполнить малёйшій капризъ своего юнаго повелителя 1).

Хотя Лалита-Вистара и говорить про своего героя, что онъ, живи среди женщинъ и пользуясь всевозмножнаго рода удовольствіями, ни на одно мгновеніе не изміняль закону, тімь не менње потребовались особыя, экстраординарныя мфры для того, что бы вырвать "буддійскаго спасителя міра" изъ засасывающей его тины вемныхъ удовольствій. Правдная придворная жизнь Бодизаттвы возбудила даже нетерпение боговъ и они съ боязливостью получить отрицательный отвёть на свои вопросы, стали говорить ему: "Когда же мы дождемся того, что ты сделаешься обладателемь десяти силь Татагаты, четырехъ его безопасностей, восемнадцати сущностей Будды" и покатишь колесо наилучшаго закона? Какъ-бы то ни было, но потребовалось вмішательство боговь вы діло освобожденія Бодизаттвы отъ путь придворной жизни. Передъ вопросомъ, какъ сдёлать то, нисколько, конечно, не задумались, и изобрётательная фантазія Востока вилела по этому поводу одинъ лишній поэтическій цветокъ въ исторію Будды.

Боги, разсказывается въ Лалитъ-Вистаръ, устроили такъ, что въ звукахъ веселой музыки и возбуждающе—пріятнаго пъвія, которымъ услаждали слухъ Бодизаттвы многочисленныя женщины, ему слышны были слова увъщанія, звавшія Будду на предстоявшій ему подвигъ. Чудныя мелодіи веселыхъ звуковъ говорили слуху Бодизаттвы о его прежнихъ добродътельныхъ подвигахъ, говорили о суетности и приграчности вемного счастія и о его объщаніи спасти міръ. "Скоръе, превосходный, говорили царевичу боги, скоръе покинь этотъ блестящій городъ вступи на путь прежнихъ Ришей и уйди въ уединенную мъстность. О, великій Риши, посль того, какъ ты пріобрътешъ себъ высшее знаніе Джиновъ (Побъдителей),—ты будешь

<sup>1)</sup> Число женъ Сиддарти доходило до 84,000 см. Lalitavistara, р. 152, снеси pp. 159, 165—166, 200.

Буддою. О, ты пожертвовавшій нікогда всімь своимь богатствомъ, пожертвовавшій своими ногами, руками и своимъ прекраснымъ теломъ-о, Риши! теперь наступило самое удобное время возвъстить людямъ ваконъ... Освободи-же живыхъ существъ отъ ихъ многочисленныхъ бедствій и прояви свое сострадание къ сотнъ міровъ... Иди въ міръ и выполни свое объщаніе. Теперь, продолжали свою, неслышную для дугихъ, рѣчь боги, самое распущенное время, отличающееся испорченностью и бъдствіями; его имізя въ виду, ты предавался подвигамъ, упражнялся въ добродътели и воздержанін; такъ пролей-же дождь Амрити (безсмертія) и напой издавна жаждущихъ. Ты сказаль некогда: я достигну достоинства Будды и (напиткомъ) безсмертія (Амрити) напою тахъ, кого мучаетъ жажда. Вспомни-же этотъ благородный обыть; скорые покинь великольный городь ты, умьющій обратить въ пользу самую превосходную мудрость, ты, энаніе котораго-безпредъльно и безупречно, и невъждамъ, блуждающивь по путямь сомивнія, возжги свёть мудрости". Мы привели на удачу только самую незначительную часть этихъ увъщаній, которыя въ общемъ отличаются большою художественностью и свидътельствують о несомивнию глубокой этичности и сердечной магкости ихъ творца; въ этихъ стикахъ сказывается теплая вера и любовь ихътворца къ своему избавителю-Буддв, и всв они подернуты легкой дымкой нечали о бренности и скороприходящей смерти всего существующаго... Все скоропреходяще и исчезающее въ въ этомъ постоянномъ круговоротъ смъвъ однихъ ній другими, старыхъ формъ новыми-въ этомъ круговороть, гль ньть возможности "разграничить начала отъ конца" — вотъ философія этихъ ув'вщаній. Мудрецу не на чемъ остановить въ мірів своего вниманія; одно только "совершенное знаніе" можеть успоконть его мятущійся духъ и открыть ему настоящую цёну всего существующаго. Къ этому-то "свётоносному знанію" и звали боги Бодизаттву и просили его исцалить, при посредства этой панацен, и весь міръ, разрушаемый тремя великими бъдствіями-бользнію, старостью и смертью.

Такимъ образомъ, нисколько не подозрѣвая о томъ, забавницы молодого царевича, старавшіяся привязать его, какъ можно сильнѣе, къ міру и его прелестямъ, сами разрушали свое собственное дѣло 1). Вмѣстѣ съ этимъ совершались въ Канилавасту и другого рода событія.—Царь Суддодана видитъ сонъ, въ которомъ ему представляется, что—будто-бы Сиддарта, окруженный толною боговъ, становится монахомъ. Обезпокоенный такимъ сномъ, царь удванваетъ свою бдительность надъ дворцомъ принца и приказываетъ патистамъ воннамъ охранять его, но старанія Суддоданы ни къ чему не приводятъ.

Боги нашли средство поддержать въ Бодизаттвъ настроеніе. навъянное на него чудными молодіями увъщаній и тъмъ еще сильнее украпить начавшееся въ его душе брожение. Однажды, разсказывается въ Лалите-Вистаре, Бодизаттва приказаль своему возницѣ Чандакѣ приготовить колесницу и вздумалъ повхать въ увеселительный загородный садъ. Суддодана, во время извъщенный объ этой повздкъ, ничего не имълъ противъ нея, и въ назначенный день царевичь вывхаль изъ города восточными воротами. Боги устроили такъ, что на дорогв ему въ это время попался престарвлый бользненный человъкъ. Видъ этого встръчнаго поразилъ царевича, и дъйствительно, онъ быль жалокъ по своей внешности. Жилы и нервы, говорить Лалита-Вистара, на теле его выдавались страшнымъ образомъ, зубы качались, сильныя морщины избороздили его твло по всвив направленіямь, слабый голось прерывался и, обезсиленный, онъ въ изнеможение опирался на палку. Увидввъ этого встречнаго, впечатлительный царевичъ поспешно сталь распрашивать Чандаку о такомь, странномь для него, существъ и увналъ, что такое состояніе является удъломъ всвять людей, что и для него лично наступить время, когда. исчезнуть его молодыя силы, и безжалостная старость наложить свою печать и на его особу. Это открытіе лишаеть спокойствія Сиддарту, и онъ приказываеть своему возницѣ поворотить назадъ и возвращается во дворецъ.

Въ другой разъ царевичь выбхаль на прогулку въ загород-

<sup>1)</sup> Lalitavistara, Foucaux, chap. XIII, pp. 155-179.

ный садъ южными воротами, но боги и на этомъ пути приготовили ему сюрпризъ: они показали ему безпомощнаго больного человъка, который валялся на землъ, перепачканный своими собственными нечистотами. Заинтересованный этою встръчею, царевичъ опять принимается разспрашивать Чандаку и снова узнаетъ, что болъзни—являются общимъ удъломъ подей. Врайне разстроенный открытіемъ, Бодизаттва поворачиваетъ назадъ и, глубоко опечаленный, возвращается къ себъ во дворецъ.

Въ третій разъ Сиддарта отправляется на загородную прогулку западными воротами города. Здёсь ему на встрёчу попамется похоронная процессія: родственники (несли) своего умершаго и громкими криками выражали свою печаль "рвали свои волосы, посыпали пылью свои головы и били себя въ грудь. Сиддарта опять спрашиваетъ своего кучера о причинъ такого поведенія встрётившихся и узнаеть, что передъ нимъ на-лицо таинственный факть смерти, неизбъжно совершающійся надъ всемъ живущимъ; викому не суждено избежать его. Эта встрвча горестью наполняеть сердце царевича, и опечаденный онъ восклицаетъ: "О, горе молодости, уничтожаемой старостью, горе здоровью, разрушаемому разнаго рода болезнями, пере жизни, въ которой мудрецъ не живетъ долго; о если-бы не было ни старости, ни бользни, ни смерти!" Онъ снова приказываеть своему возниць поворотить назадь колесницу и возвращается во дворецъ.

Въ четвертый разъ Сиддарта вывзжаетъ на прогулку свъерными городскими воротами. На встрвчу ему при этомъ попадается богъ, принявшій на себя величаво—спокойный видъ
Вишку, идущаго въ городъ за сборомъ милостыни. Монахъ
своимъ спокойнымъ и величественнымъ видомъ производитъ
сильное вчечатлёніе на Бодизаттву и возбуждаетъ въ немъ
желаніе подражать ему. "Монашескій образъ жизни, говоритъ
при этомъ принцъ, всегда былъ восхваляемъ мудрыми; этотъ
путь будетъ моимъ путемъ и—путемъ другихъ тварей и при
его посредствв я сразу дамъ живымъ существамъ хорошую
жизнь и безсмертіе".

Суддодана, между тёмъ, въ свое время извёщенный пре-

данными ему людьми о роковыхъ встречахъ царевича, усиливаетъ бдительность и всеми силами старается предотвратить надвигающуюся на его домъ беду. Онъ подымаетъ всехъ на ноги и, самъ не вная покоя въ своей хлопотливой заботливости удержать сына, призываетъ къ себе на помощь всёхъ Сакіевъ. Все входы и выходы жилища Сиддарты, улицы, переулки, городскія ворота—все было уставлено вооруженною стражею. Въ то же время Суддодана приказалъ придворному штату женщинъ усиленне развлекать царевича и не давать ему возможности впадать въ печаль. Чтобы поощрить еще больше ихъ старанія, женщинамъ были указаны многочисленныя печальныя последствія ухода Суддарты... Но боги продолжали свое дёло и вёрнымъ путемъ шли къ намеченной цёли—вырвать Бодизаттву изъ растлевающей атмосферы придворной жизни".

Въ довершение вліянія искусно скомбинированныхъ богами явленій они послали супругь царевича Гопь выщій сонъ, который указываль на близкое достижение ея мужемъ верховнаго достоинства Будды. Этотъ сонъ Гопа разсказываетъ своему супругу и тыть, такъ сказать, еще больше содыйствуетъ цыли боговъ, такъ какъ иного вліянія, кромы естественнаго желанія поскорые на-яву добиться осуществленія видыннаго Гопою сна, не могло вызвать это выше сновидыніе, истолкователемъ котораго, кстати сказать, и быль самъ Бодизаттва 1).

Итакъ, для Бодизаттвы наступало время разстаться со всёми предестями роскошной праздной жизни, наступалъ срокъ порвать связывающія его узы любви и вступить на путь лишеній и нужды нищенствующаго монаха. Какъ почтительный сынъ, онъ попытался сначала заручиться на это разрёшеніемъ отца Въ глубокую полночь, когда весь городъ былъ погруженъ въ сонъ, Сиддарта явился во дворецъ Суддоданы и заявилъ ему о своемъ намъреніи отказаться отъ міра. Царь, страшно опечаленный такимъ оборотомъ дъла, пытается удержать сына; онъ предлагаетъ ему все, чего только ни пожелалъ бы прихотливый вкусъ изнёженнаго царевича. "Скажи, говоритъ ему Суддодана, чего ты желаешь, я все тебъ дамъ. Меня са-

<sup>1)</sup> Lalitavistara, Foucaux, chap. XIV, pp. 180-190.

иото, этотъ дворецъ, служителей и царство-все возьми". Но не того жаждало неугомонное сердце молодого принца, которому обречено было скорбъть за несчастія всего міра. "Я кочу четырехъ вещей, отвічаль онь отцу; если ты дашь их в мнів. в останусь около тебя, я навсегда поселюсь въ этомъ жилищъ н не уйду отсюда. Я хочу, владыка, продолжаль онъ свою увъ, чтобы старость никогда бы не овладъвала мною, чтобы в всегда быль молоду, никогда бы не больдь, и чтобы жизнь им была бы безконечною". Что могъ ответить на подобную посьбу Суддодана? Онъ съ полнымъ сознаніемъ своей правоты здивомыслящаго человъка, которому нельпыми могли показака такія бредни и который, можеть быть, не сум'яль угадъза ними крика истомившейся глубоко впечатлительной души, изнемогающей въ безплодномъ стараніи разрёшить мучительни проблемы человъческой жизни, могъ только сказать своему странному просителю: "о, сынъ мой, ты желаешь невозможнаго", но этого ему какъ бы показалось мало и онъ савлалъ еще попытку уронить въ глазахъ своего сына такъ сильно манившее последняго состояние монашества. "Риши также, сказаль царь, не избъгають ни старости, ни бользии, ни счерти", но Сиддарта возразилъ: "Если, владыко, сказалъ онъ, в не могу избъжать ни старости, ни бользни, ни смерти, ни упадка силъ, и Вы не можете обезпечить мий этихъ четырехъ жщей, то, по крайней мірів, постарайтесь дать мив слідуюцее: сделайте такъ, чтобы здёсь, на землё, я не быль бы подверженъ превратностямъ временной жизни". Не добившись родительского разржшенія на такой важный шагь своей жизни, вакъ отречение отъ міра и принятие монашества, Сиддарта ущель къ себъ во дворецъ.

Между тъмъ, обезпокоенный Суддодана собираетъ всъхъ Сакіевъ и предлагаетъ имъ на обсужденіе вопросъ, какъ удержать царевича, если онъ вздумаетъ уйти безъ разръшенія. Ръшено было прибъгнуть къ насилію, какъ самому надежному средству въ такомъ случать. "Владыко, говорили Суддодантъ соплеменники, мы станемъ сторожить его, и такъ какъ родъ Сакіевъ многочисленъ, а онъ одинъ, то ему и не представится возможности уйти отъ насъ". Свое ръшеніе Сакіи тот-

часъ же и привели въ исполнение. Крипкими караулами былъ ваставленъ весь городъ и дворецъ царевича; вся военная сила государства была призвана къ оружію, и даже самъ царь Судлодана во главъ отряда въ 500 молодыхъ Сакіевъ, на коняхъ и на слонахъ держалъ стражу у дверей жилища Сиддарты. Обитатели внутреннихъ покоевъ царевича не отставали также отъ охватавшаго всехъ желанія-удержать дома царевича и, съ своей стороны, всячески старались достигнуть этого. Они напрягали всё свои силы и особенно заботились о томъ, чтобы \_невольный плѣнникъ" ихъ не испытывалъ не малѣйшей скуки въ своей роскошной клетке. Однимъ словомъ, все и всячески старались удержать дома Бодизаттву; но всё старанія не увёнчались, да и не могли увънчаться успъхомъ. Могущественные владыки боговъ съ безчисленнымъ множествомъ низшихъ небожителей пришли на помощь Сиддартъ и помогли ему благополучно перебраться черезъ всв препятствія, какія только разставило ему эгоистически любящее сердце родственниковъ.

Боги навели на жителей города глубокій сонъ и открыли принцу городскія ворота. Одинъ же изъ боговъ, говоритъ Ладита-Вистара, показалъ Сиддартъ всю толпу его придворныхъ женщинъ въ самомъ отталкивающемъ видъ. Однъ изъ этихъ красивыхъ прислужницъ принца лежали обнаженными, другія съ сбившимися и страшно перепутанными прическами, весь блескъ, вся мишура, украшавшая этихъ женщинъ, была сорвана съ нихъ и тутъ же, какъ бы въ видв контраста, еще сильное подчеркивающаго общій тонъ представленной богомъ картины, валялась на полу; искаженныя лица, налитые кровью и неподвижные, выкатившіеся глаза, раздающійся по временамъ кое-гдф скрежетъ вубовъ, голыя тфла или же обнаженныя нёкоторыя части ихъ, относительно которыхъ, пожалуй, и не особенно прилично было бы распространяться-все это не могло не возбудить въ Сиддартъ чувства отвращенія. На все онъ посмотрель испытующимь окомъ, увидель оборотную сторону своей роскошной придворной жизни, изъ которой заботливою рукою удалялось все некрасивое, все несчастное, что только способно было навести на печальныя думы о несчастіяхъ людскихъ и подумаль: "действительно, я нахо-

жусь на кладонщъ". Сердце его при этомъ сжалось отъ боли, н онъ воскликнуль: "Увы! Тварь подвержена бъдствію. Веселиться здесь, на вемлі, все равно, что веселиться среди труповъ (Якшасъ)". И съ огорченною душою Бодизаттва устренизъ свой взоръ въ востоку и увиделъ всю толиу собравшихся къ нему на помощь небожителей, увиделъ звезду Пушія, взошедшую на небосклонь, и поняль, что для него насталь чась покинуть дворецъ и порвать со всёми своими земными привазанностями. Онъ тотъ-часъ же призываетъ своего кучера и велить ему привести коня Кантаку, на которомъ Бодизаттва расчитываеть выбхать изъ города. Кучеръ Чандака дёлаеть огчаянныя усилія удержать дома царевича. Онъ перечисляеть ему всв прелести придворной жизни и искусно старается задёть въ принцё чувство собственности указаніемъ на то, что все царство Сакіевъ со всвиъ его богатствомъ принадлежить ему, пробусть тронуть его тягостью разлуки съ любиными существами, но все оказывается безполезнымъ; Сиддарта находить въ себъ мужество отказаться отъ своей личной жизни в всецъло принести ее въ жертву всеобщему, людскому счастію-этой заманчивой мечть, которая влечеть его вдаль отъ родительскаго крова. "Не вдесь мое жилище, говорить онъ Чандакъ. Я намъренъ дать живымъ существамъ "превосходный корабль закона"... и переправивъ ихъ черезъ этотъ океанъ (тварности), а поселю этихъ безчисленныхъ пловцовъ въ спокойной и свободной отъ старости и смерти равнинъ. Я ръшиль дать свободу живымъ существамъ и помогать имъ. Ни ужасная буря, ни топоры, ни пики, ни стрёлы, ни раскаленное, какъ сверкающая молнія, желтво, ни объятая пламенемъ вершина горы, если-бы даже все это падало-бы мив на годову при выходё отсюда, всё такіе ужасы не могли-бы удержать мена дома. Я даль объть достигнуть состоянія Боди н выполню его. Не задерживай же, Чандака, проводника твари добровольно веди Кантаку-превосходнейшаго скакуна". Чандака уступиль желанію Сиддарты и съ горькимъ плачемъ подвель ему коня. Бодизаттва съль на него и въ сопровожденін безчисленныхъ боговъ, прославлявшихъ его и услуживавшихъ ему, двинулся изъ города, предсказавши предварительно

свое возвращение въ него, но только послѣ того, какъ положенъ будетъ конецъ рождению и смерти и при томъ въ такое время, когда городъ Капала будетъ бодрствовать, а не спать.

Далеко за полночь уёхалъ царевичъ отъ своего родного жидвица, рёшившись отречься отъ царства; онъ отпустиль толпу
сопровождавшихъ его небожителей, отослалъ кучера съ конемъ
обратно домой, отдавши ему предъ этимъ свои украшенія и
остался одинъ. Прежде всего обжавшій царевичъ постарался
перемёнить свой роскошный царскій костюмъ и вообще всю
свою внёшность приспособить къ новому своему состоянію.
Роскошные свои волосы онъ обрёзалъ мечемъ и бросилъ на
вётеръ. Боги собрали волосы Бодизаттвы и теперь еще, замівчаетъ Лалита-Вистара, совершають въ честь ихъ "праздникъ
волосъ". Роскошныя свои шелковыя одежды Бодизаттва промёнялъ подвернувшемуся богу на красноватое монашеское одёяніе и, такимъ образомъ, принялъ видъ настоящаго нищенствующаго монаха.

Печаль покинутаго Бодиваттвою города была чрезвычайно велика. Описаніе въ Лалитѣ-Вистарѣ несчастія и сѣтованій царя Суддоданы, Гопы, Мага Праджапати Готами и обитательницъ дворца отличается особенною поэтичностью и затрогивающей душу выразительностью описываемаго горя¹). Итакъ, Бодизаттва отказался отъ міра и его удовольствій и выступиль на путь исканій общечеловѣческаго счастья. Тяжелъ былъ для него этотъ путь! Онъ долго переходиль отъ одного учителя къ другому и нигдѣ не находиль удовлетворенія своему уму.

Прежде всего, Сиддарта присоединился къ Аратъ Каламъ, жившему въ г. Вайшалы, побывавъ предъ этимъ у трехъ другихъ Браминовъ—Сакія, Падмы и Реваты. Не найдя удовлетворенія въ доктринъ Каламы, ръшивъ, что она не даетъ истинной свободы человъку, разочарованный Бодизаттва нокинулъ этого наставника и пришелъ въ Магадскую страну, въ городъ Раджагриху, и поселился на сосъдней къ нему горъ Пандава. Явившись въ городъ за сборомъ милостыни, Боди-

<sup>1)</sup> Lalitavistara, Foucaux; chap. XV, pp. 191-225.

заттва своимъ величественнымъ и красивымъ видомъ вызвалъ въ Магадской столице целую сенсацію. Все жители города побросали свои обычныя занятія и собрались посмотрёть на проходившаго по улицамъ чуднаго незнакомца. Самъ царь Магадскій, Вимбазара или Бимбисара по другой транскрипцін, чрезвычайно заинтересовался пришельцемь и приказаль выследить его местопребывание. Узнавъ пристанище Бодизаттвы, Вимбазара на следующее утро въ сопровождении блестащей свиты изъ своихъ царедворцевъ явился къ горъ : Пандава засвидетельствовать чудному существу свое уважение. Между ними происходить разговоръ на разнаго рода темы и въ закаючение его Магадскій владыка предлагаеть Бодизаттві подовину своего царства. "Я даю тебъ половину всего моего царства, говоритъ онъ, очевидно, понравившемуся ему нищему монаху; уступи пожеланію и не уходи отсюда".-.,Я самъ покинулъ благоустроенное государство-отвътилъ Вимбазаръ Бодизаттва... Я не испытываю более пожеланій... Я, какъ нечистоту, отбросиль пожеланіе... Ради высшаго разумівнія-этого величайщаго счастья-я отказался отъ счастливой жизни и покинуль мірь". Растроганный бесёдою, Вимбазара просить Бодизаттву о томъ, что-бы онъ, по достижении имъ достоинства Будды, пришелъ-бы съ проповъдью въ Магаду и объщается сделаться его ученикомъ. На этомъ месте прекращается визить Вимбазары, и Бодизаттва уходить на берегъ ручья Напронжана 1).

Вскорѣ онъ снова присоединяется къ Суддакѣ, сыну Рамы, жившему въ Роджагрихѣ, и знакомится съ его ученіемъ. Доктрина Суддаки также не даетъ удовлетворенія Бодизаттвѣ; онъ скоро догадывается, что путь, на которомъ стоитъ это ученіе, не можетъ дать ничего положительнаго. "Путь этотъ, рѣшилъ про себя Бодизаттва, не ведетъ къ безразличію, не ведетъ къ отрѣшенности отъ страстей, не ведетъ къ противодѣйствію превратностямъ, не ведетъ къ спокойствію, не ведетъ къ высшему знанію, не ведетъ къ совершенному Разумѣнію и къ Нирванѣ". Послѣ такого вывода Бодизаттвѣ оставалось только

<sup>1)</sup> Lalitavistara, Foucaux, chap. XVI, pp. 226-232.

покинуть своего наставника, что онъ и сделаль и своимъ примфромъ отторгъ отъ него, кромф того, еще пять личностей, по своему происхожденію принадлежавших в благородной касть; эти пять бывшихъ учениковъ учителя последовали за Бодиваттвою и вибств съ нимъ поселились въ предвлахъ Магалскаго парства, на горъ Гайя. Скоро, однако, Бодизаттва, ушель отсюда и, прійдя въ деревню Урувилва и плінившись красотою ея окрестностей, поселился на берегу ручья. Здёсь Боддизаттва рёшился самъ, безъ всякихъ руководителей, вступить на путь достиженія такъ страстно желаемаго имъ совершенствованія, и сталь предаваться самымъ тяжедымъ лишеніямъ. Практикуемыя Бодизаттвою суровости до того были необычайны и такъ изнурили его, что возникло даже мивніе о томъ, что онъ скоро должень будеть умереть. Боги известили о несчастномъ положении подвижника его мать Майя-Деву, пребывавшую послъ своей смерти среди боговъ Трайастримсатовъ, и та въ сопровождении множества богинь авилась на землю взглянуть на своего сына. Видъ чуть не умирающаго сына привелъ Майя-Деву въ печальное настроеніе, и она въ горькихъ словахъ стала изливать свою скорбь, жалуясь на преждевременную, грозящую ея сыну, смерть, которая помешаеть ему достигнуть верховнаго достоинства Будды.

Бодизаттва, узнавшій свою мать, утішаєть ее и говорить, чтобы она не печалилась относительно исхода его послідней земной судьбы. "Не бойся ничего, говорить сынь матери, я вполив оправдаю предсказаніе Риши Азиты. Скоріве земля разлетится на сто частей, драгоцінная вершина горы Меру упадеть въ воду, солнце, луна и множество ввіздь спадуть на землю, скоріве постепенно, одинь за однимь, перемруть всі люди,—а я не умру. Не печалься же, поэтому; пройдеть немного времени, и ты увидишь разумініе Будды". Этоть разговорь съ матерью какъ буддто придаль силь Бодизаттві, и онъ еще боліве усилиль практикуємыя имъ суровости. Онъ почти отказался оть пищи и сталь събдать только по одному зерну кола, или сезама, или же риса. Оть такого чрезвычайнаго воздержанія тіло Бодизаттвы совсімь высохло. "Бока мои, разсказываеть онь самъ своимъ ученикамъ, выдались, какъ

бока краба и стали походить на развалившееся слоновое стойло, черезъ стропилы котораго можно видеть небо. Какъ срезанная молодая тыква постепенно увядаеть и въ конце концовъ совсемъ высыхаетъ, такъ точно высохла и моя голова. Какъ въ последній летній месяць отображенія звездь глубже опускаются въ колодцахъ, такъ точно, благодаря страданію, углубились и мон глава. Плечи мон стали походить на ноги козы, или на ноги верблюда. Когда я прикоснулся рукою къ своему животу, то я подумаль, что прикоснулся къ своему спянному хребту. И когда я вздумаль встать и всталь, то пошатнулся и упаль навзничь. Поднавшись, я погладиль рукою свое покрытое нылью тело, и вся испортившанся моя кожа отстала". Таная суровая жизвь Бодиваттвы, особенно его изможденное тело способствовали тому, что соседніе жители стали принимать его за вампира и, нажется, даже стали сивяться надъ нимъ и говорить по его адресу такія річи: "Акъ, върно-Сраманъ Готана имветъ цевтъ рыбы Мадгура; ахъ, дъйствительно, Сраманъ Готама-черенъ; ахъ правда, онъсиневатаго цвъта. Красивый, великольпный цвъть кожи, какой онъ имълъ раньше, пропаль у него".

Такую-то суровую жизнь вель Бодизаттва въ продолжение пести лъть, все время оставаясь съ скрещенными ногами въ одной и той же посъ, нисколько не изивняя своего положенія. Палимый солнцемъ, говорить Лалига-Вистара, онъ не искаль тъни и изъ тъни не выходилъ на солнце. Онъ не укрывался ни отъ вътра, ни отъ солнца, ни отъ дождя. Онъ не отгоняль отъ себя ни мухъ, ни москитовъ, ни змъй... онъ не спалъ на боку, ни на животъ, ни на спинъ. Сильные туманы, страшные ливни, дождь, градъ, осень, весна и зима—ничто не причиняло вреда тълу Бодизаттвы, незащищаемому даже и его рукою" 1). Въ продолженіе этихъ шести лътъ демонъ Папійянъ все время слъдилъ за отшельникомъ и выбиралъ удобную минуту съ пълью соблазнить его. Одинъ равъ онъ съ такою льстивою ръчью обратился къ Бодизаттвъ: "Любезное созданіе, говорилъ дукъ лжи, полькуйся живнью, въ жизни же ты будешь испол-

<sup>1)</sup> Lalitavistara, chap. XVII, pp. 283-250.

нать законь. Все, что ни совершается въ жизни, продолжалъдемонъ свою ръчь, должно совершаться безъ страданій, безбользненно. Ты исхудаль и побліднівль; ты приближаеться късмерти. Тысяча есть способовь, которые могуть привесть късмерти—и только одинъ обевпечиваеть жизнь. Какъ бы ни были велики твои заслуги, что толку въ нихъ, что можетъполучиться изъ воздержанія? Путь воздержанія—путь страданія".

Попытка демона осталась безрезультатною. Бодиваттва отвергъ всв его льстивые совъты и принудиль его удалиться. Однако, Бодиваттва и самъ усумнился въ истинности избраннаго имъ пути для достиженія достоинства Будды и пришель къ такому выводу, что строгія лишенія-совершенно излишняя для него вещь. "Это не настоящая дорога къ разуменію, думалъ Бодизаттва; она и въ будущемъ не положить предъла рожденію, старости и смерти. Путь разумінія, долженствующій впосл'ядствін привести къ уничтоженію рожденія, старости и смерти, не этотъ путь, а другой. Начну я, продолжалъ свою думу Бодизаттва, принимать питательную пищу; сила моего тъла возстановится, и тогда я достигну трона разумения". Такая перемена въ образе жизни Бодизаттви черезвичайно не понравилась пяти его ученикамъ, происходившимъ изъ благородной фамилін; они даже усумнились въ его здравомыслін; не впалъ-ли онъ, разсуждали они по этому поводу, въ безуміе и оставили его, какъ чревоугодника, отъ котораго, по ихъ мненію, нечего уже было ждать хорошаго и ушли въ Бенаресъ, въ рощу газелей-продолжать свой суровый образъ жизни.

Между тыть, отъ питательной пищи силы Бодизаттвы скоро возстановились, тыто его приняло прежній красивый видь, и на немъ снова позвились исчезнувшіе 32 главныхъ и 80 второстепенныхъ признаковъ выликаго человыка.

Въ это же самое время съ Бодизаттвою произошель следующій случай. За шесть леть его монашескія одежды сильно износились и Бодизаттве во что бы то ви стало нужно было позаботиться о своемъ костюме. Тогда онъ явился на кладбище, гдетонь видель это—похоронили женщину, покрытуютканью. Не долго думая, Бодизаттва раскопаль могилу и досталь нужную ему ткань. Всё боги черезвычайно были удив-

лены такимъ обстоятельствомъ, въ которомъ Ладита-Вистара старается подчеркнуть, главнымъ образомъ, величіе подвига самоотверженія Бодизаттвы и его особенное преврѣніе "къ міру". Какъ бы то ни было, но боги сильно удивились такому событію, и въ небесныхъ сферахъ, по сказанію Лалити-Вистары, долго раздавался ихъ крикъ: "Товаращи, восклицали боги, какое изумительное и чудное дѣло; сънъ знаменитой царской фамиліи, отказавшійся отъ царства Чакравартина, снезошелъ до ношенія погребальнаго савана"!

Когда силы Водизаттвы возстановились, онъ выкупался въ ручьв Напранжана, причемъ боги собрали всю воду, въ какой имися этотъ подвижникъ, и отнесли ее, какъ драгоцвиную для себя святыню, въ свои жилища съ целью воздавать ей почести 1).

Омившись въ ручь В Напранжана и возстановивъ свои телесныя силы, Бодиваттва идеть къ Бодинанда-таиственному мъсту, на которомъ всв его предшественники, прежніе Будды, достигали высшаго состоянія Боди-своеобразнаго инстическаго оваренія, о которомъ для насъ теперь чрезвычайно трудно составить понятіе. Лалита-Вистара довольно напыщенно описываеть этоть путь Бодиваттвы, который боги постарались всячески разукрасить. Подъ общее ликованіе боговъ, природы н людей шель Бодизаттва въ Бодиманда и, усвишень тамъ на коврѣ магкой зелене, онъ поворотился къ Востоку и далъ объщание не вставать съ съдалища до тъхъ поръ, пока не достигнеть высшаго разуменія. "Здесь, на этомъ седалище, говорить Бодиваттва, пусть изсохнеть мое твло, пусть разсмпятся мои кости, если я встану съ него, не овладевъ трудно достижимымъ разумениемъ" 2). Въ то время, когда Бодизаттва сидъть на Бодиманда, изъ его тада исходиль свъть и освъщаль все страны боговь и людей. Многочисленные Бодизаттвы, возбужденные этикъ свътомъ, со всъхъ сторонъ собрадиль на Бодиманда и свесли туда всевозможнаго рода драгоценности съ цваью сдваять изъ нихъ приношение будущему Буддв. Не отстали отъ нихъ въ своемъ усердін и боги; они также сді-

<sup>1)</sup> Lalitavistara, chap. XVIII, pp. 251-260.

<sup>2)</sup> Lalitavistara, chap. XIX, pp. 261-278.

лали приношенія Бодизаттв'є и послали дождь, вызвавшій у вс'яхъ чувство радости и довольства и никому не причинившій вреда <sup>1</sup>).

Сидя на Бодиманда, повъствуетъ Ладита-Вистара, Бодиваттва вспомниль, что для безпрепятственняго достиженія Боди ему необходимо будеть побёдить демона, порочнёйшаго богапохоти или Папійнна. Багава не отступаетъ передъ этоюопасностью и зоветь противника на бой. Изъ его бровей пробивается лучь свъта и освъщаеть жилища всъхъ демоновъ. Подъ вліяніемъ этого севта, Папіванъ видить страшный сонъ върнъе сказать, тридцать два разнообразныхъ сна. Мы не будемъ взлагать содержанія этихъ віщихъ сновъ демона, но скажемъ только, что предсказанія ихъ, хорошо попятыя и самимъ духомъ зла, не объщали ничего хорошаго его царству. Перепуганный и трепещущій демонь просыпается и воветь на совътъ всъхъ своихъ подчиненныхъ демоновъ, для того, чтобы лучше обсудить мёры, могущія отклонить вадвигающуюся опасность. -- "Отпрыскъ фамиліи Сакіевъ, говорилъ на собранін демонъ своимъ подчиненнымъ, тотъ кто носить на своемътълъ наилучшіе знаки и кто въ продолженіе шести льтъ предавался самымъ ужаснымъ лешеніямъ, пришелъ къ дереву равумфиія. Этоть Бодизаттва, сделавшись совершеннымъ Буддою, дасть разумение (Боди) малліонамь живыхь существь... Онь обратить въ пустыню мое жилище". Действительно, моментъ быль решительный для Папійнна; оть этого момента зависела. какъ судьба "міра", такъ и судьба самого демона, и поэтому владыкв похоти надо было употребить всв усилія и пустить въ ходъ всъ свои силы въ такой критическій для него моментъ. Если раньше демонъ пускался на хитрости и подъвидомъ доброжелательнаго советника старался внушить Бодизаттвъ дурныя мысли, то теперь князь тымы мъняеть своюполитику и рашается прибагнуть къ насилию. "Идемте къ нему, говорить демонь своимь приспешникамь, со всею армісю. Поравимъ Срамана, усвынатося подъ деревомъ Боди. Скорвесоберите армію изъ четырехъ корпусовъ. Если вы, продолжаль-

<sup>1)</sup> Ibidem. chap. XX, pp. 279-285.

демонъ свою речь, постараетесь выполнить то, чего я желаю, то мірь, кота и переполнился бы Архатами и Пратьека-Буддами, все-таки не погрузился-бы въ Нирвану, и моя власть не уничтожилась-бы". Но не всв сыны демона соглашались на такую крутую мъру. Болже благоразумные и болже дальновидные изъ нихъ возстали противъ проэкта Папійяна, и предвидя, что Папійану не удастся навести своею грозною армією страхъ на Бодизаттву, сгруппировались около демона Sarthavaha, отощин вправо отъ князя тымы и стали возражать противъ насильнаго образа действія въ борьбе съ Бодизаттвою; насиліемъ, говорили они, ничего нельзя будетъ сдёлать съ сидящимъ подъ деревомъ разуменія; по ихъ миенію, благоразумнее было бы совсемъ отказаться отъ борьбы съ Бодизаттвою, такъ какъ ему ничто не можетъ повредить. Но эти благоразумныя рёчи демоновъ правой стороны какъ бы подливали масла въ огонь и еще больше, еще сильне возоуждали воинственный задоръ сторонниковъ насилія, стоявшихъ по левую сторону отъ Папійнна и слишкомъ уже надемвшихся на силу своей грозной и чудовищной армів. "Ну, что онъ (Бодиваттва) одинъ въ состояніи сділать? надмечно спрашиваль сторонникь насильнаго образа действія у одного представителя "правой" стороны. Ты развѣ не видишь этой грозной армін?" Въ концъ концовъ верхъ одержали задорные и воинственные представители левой стороны. Начальникъ грозной армін демона, Бадразена, также въ принципъ стоявшій противъ борьбы съ Бодизаттвою, но отъ командованія войскомъ все-таки не отказавшійся, сделаль последнюю попытку удержать демоновъ отъ роковаго для нихъ сраженія и, желая повліять на самого Папійнна, обратился нь нему съ річью. Въ ней онъ указывалъ на то, что все предвъщаетъ демонамъ ихъ пораженіе, и что нётъ теперь для нихъ никакой возможности помешать Бодизаттей достигнуть высшаго разуменія. Это событіе, по мивнію демона, неминуемо должно было совершиться. "Онъ (т. е. Бодизаттва) достигнеть универсальнаго знанія... Ужели-ты, спрашиваль Бадрагена Папійяна, не слыхаль этого? Преодольнь всв препятствія, онь сдылется Буддою. Мое мийніе—лучше всего отступить". Однако, Папійянъ не вняль и этому благоразумному голосу своего полководца, и чудовищная армія двинулась противъ Бодизаттвы 1).

Демовы бросали въ Бодизаттву дымящіяся горы, изрыгали на него ядъ, пламя, бросали мечи, стрёлы, копья, дротики, топоры, камни, песты, громовыя стрёлы, палицы, молотки, вырванныя съ корнемъ деревья, колотушки, цёпи и желёзныя ядра, но все это или превращалось въ цвёты и красивымъ сводомъ нависало надъ головою неустрашимаго мудреца или же, превратившись въ цвёты, ложилось около дерева разумёнія. Видя безполезность усилій своего войска, раздосадованный и разгиёванный демонъ прибёгаетъ къ другому средству: онъ при-

<sup>1)</sup> Нъсколько словъ о томъ, что такое демони, по изображению Лалита-Вестары. Демоны эти обладали способностью по произволу мінять свой видь и являться подъ различнаго рода ужасными фигурами. По рукамъ и по ногамъ они обвиты были многочисленными гадами; вооружены были мечами, луками, копьями, дрогивани, топорами, страшнымъ о тремъ остріямъ оружівнъ, времнями, пестами, дубинами, цфинми, палками, дисками и громовыми стрфлами. Головы ихт., глаза и все вообще лице пышало пламенемъ. Животъ, ноги и руки имъди отвратительный, страшный видь; глаза были красные, блестящіе, какъ полиме яда глаза чернаго змёл. Одни изъ некъ ёли находищійся у никъ въ пригоршиякъ идъ, другіе пожирали человіческое мясо, пили кровь, іли человіческія виутренности, печенку, ногя, руки, головы и проч. У однихъ тела были багроваго цента или же червоватаго, свневатаго, краснаго и желтаго. У нъкоторыхъ были огромные, какъ щели, глаза или же просто — на мъсть глазъ одив пустыя скважины. Били демовы съ ушами свиньи; у однихъ уши вистли, какъ у слона или же били украшены сережками, какъ это бываетъ иногда у тъхъ же свиней; были и совершенно безухіе. Нъкоторые походили на скелеты -- имвли чрезвычайно исхудалое тело, огромный животь и приплюснутый нось; были съ обрезанными ушами, носами, руками и ногами, съ отрубленною головою и выколотыми глазами. Были демоны съ головою лисицы, съ головою шакала, свеньи, осла, быка, слона; быле съ головою лошади, верблюда, диваго осла, буйвола, зайца, яка, носорога, газели, кузнечика и аругія отвратительныя, по своему виду, фигуры, внушающіе страхъ и отвращеніе. У однихъ, вапр., туловище было льва или тигра, дикаго кабана, медвадя, обезьяни или леопарда, другіе походили на вошку, козу, барана, или змізя, били съ туловищемъ крысы, рыбы, жабы, коршуна, ястреба и совы. Одни вывли только одну голову, другіе же отъ 2 до 100.000 головь; попадались, однаво, и совстви безъ голови. У другихъ было оть одной до 100,000 рукъ и ногь, тогда какъ другіе не нивли и совстви ихъ. Были демоны, увъщанные цепями ввъ человеческихъ пальцевъ, наъ череновъ или же изъ костей. Они изрыгали ядъ, выбрасывали изо рта огонь и посылали дождь изъ випящей мёди, горячаго неску или изъ раскаленнаго жеавза. Громоздили другь на друга черныя облава, вздымали страшные шквалы дожда и вътра и сыпале стрълами. Сильная молнія и страшные раскаты грома, поражавнито деревья, дополнями картину грозной армін, устремивнейся на Бодизаттву.

зываетъ своихъ дочерей, небесныхъ красавицъ Апсаровъ, и при содъйствіи ихъ красоты и хитрости расчитываетъ одержать верхъ надъ противникомъ.

"Вогь любен и смерти--Мара, Дочерей своихь собравши, Имъ сказаль: "идите. дёвы, Къ древу знанья—убъдитесь, Точно-ль Будда Шакъямуни Недоступенъ вожделёнью, Точно-ль онъ мудрецъ великій Иль безумецъ дерзновенный,— Зорко-ль видить острымъ взоромъ Иль обяванъ темнотою?!" 1).

Небесныя красавицы—Апсары отправились къ мѣсту, гдѣ силѣлъ Бодизаттва, и попытались обольстить его при посредствъ своего женскаго кокетства, пустивъ въ ходъ всѣ свои чары и всю свою ловкость. Но ни кокетство самаго утонченнаго свойства, ни черезчуръ прозрачные намеки небесныхъ вакханокъ—ничто не могло пробудить вожделѣнья въ утихнувшемъ сердцѣ сидящаго мудреца. Какъ Меру, какъ горы Чакравалы онъ былъ непоколебимъ. Въ нѣсколько пріемовъ пытались Апсары достигнуть своей цѣли; первая неудача какъ бы придала имъ силы или, вѣрнѣе, еще сильнѣе раззадорила ихъ, и онѣ съ удвоенною энергіею снова приступили къ Бодизаттвѣ.

"Наступила весна, самое прекрасное время года, пъли очаровательныя вакханки, проносясь передъ Бодизаттвою въ самыхъ соблазнительныхъ и въ самыхъ возбуждающихъ танцахъ.
Давайте веселиться среди цвътовъ. Ты, съ прекраснымъ и граціознымъ тъломъ, украшеннымъ знаками великаго человъка,
мы въ твоемъ распоряженіи. Мы рождены и воспитаны
для того, чтобы доставлять наслажденіе богамъ и людямъ.
Состояніе Боди трудно достижимо; отбрось всякую мысль
о немъ. Скоръе встань и пользуйся прекрасною молодостью. Не будь безуменъ, продолжали свою ръть Апсары, и въ своемъ воздержаніи отъ земныхъ наслажденій не

<sup>1)</sup> Стихот. В. Соловьева "Искушеніе Будды". См. "Вістивкі Европи" за 1874 т. кн. 12, стр. 630—636.

уподоблайся безумцу, бъгущему отъ клада. Придетъ время, в ты будешь царемъ царей, будешь могущественнымъ земнымъ владыкою, но теперь отбрось всякую мысль о воздержанім. Когда множество прекрасныхъ женщинъ играетъ на музыкальныхъ инструментахъ, что тебъ дълать съ монашескоюодеждою? Оставь ее и отдайся удовольствію. Взгляни, заговорили снова дочери демона, на этихъ женщинъ, лица которыхъ походять на полную луну, роть ихъ подобенъ свъжему лотусу, у нихъ бълме, какъ серебро или какъ снъгъ, зубы и пріятный очаровательный голосъ". Но непоколебимый мудрецъ остался глухъ къ всемъ мольбамъ, и Апсары, пораженныя его величіемъ и его красотою, падаютъ въ ноги Бодизаттвъ, восхваляють его въ стихахъ и, обошедши вокругъ побъдителя, уходять къ Папійнну доложить о случившемся. "Эхъ, невъжа и безумецъ, ужели онъ не видитъ вашей красоты?" только и сказаль опечаленный и раздосадованный царь похоти своимъ дочерямъ. Боги, явившись къ демону, своими насмъщками надъ нимъ еще больше увеличиваютъ горечь его положенія; въ этома случав небожители не поцеремонились съ могущественнымъ княземъ вожделенія, которому и они сами иногда. не прочь были послужить, и дали полную волю своимъ языкамъ. "Папійянъ, говорили боги, ты сталъ печаленъ и задумчивъ, какъ старый аистъ; ты-безсиленъ, какъ попавшій вътопь старый слонъ; ты безпомощенъ, какъ брошенный въ лъсу больной человъкъ; ты унылъ, какъ поверженное вътромъ дерево. Ты, Папійянъ, какъ заблудившійся путникъ, стоишь на дурномъ пути. Ты униженъ, какъ задолжавшійся нищій. Неблагодарный и невыдержанный, ты одержимъ гордостью. Ты, какъ шакалъ, гонимый рычаніемъ льва, побёжишь сейчасъ (отъ Бодизаттвы); ты трясешься теперь, какъ птица, загнанная вътромъ. Какъ разбившійся грязный горшекъ, ты навсегда забыть теперь. Папійянь, ты безсилень теперь, какъ человікь, которому отрёзали руки и ноги... Какъ сильный борецъ повергаетъ слабаго, какъ вътеръ разметываетъ встръченную имъ на пути горсть соломы и какъ солнце затывваеть свёть свётляка, дневной зной изсушаеть воду въ отпечатив коровьяго копыта и огонь уничтожаетъ пчелиный воскъ, такъ и ты будешь пораженъ Бодизаттвою...

Такими то насмёшками осыпали боги Папійнна, старансь удалить его отъ дерева разумвнія. Демонъ, ввроятно, не особенно обращаль вниманія на эти насмішки и совсімь далекь быль отъ мысли оставить въ поков сидящаго подъ деревомъ мудреца. Онъ снова собираетъ свое разсыпавшееся войско и опять ведеть его на Бодизаттву. "Соберитесь, сказаль Папійянь своимъ подначальнымъ, и убейте его. Къ нему не присоединайтесь, такъ какъ, освободившись самъ, онъ и другихъ освоболить оть моей власти. Поднимайтесь и идите на него всв безъ изъятія и уничтожьте, говорю я вамъ, этого именно, а не другого Срамана". Опять начались ужасы на Бодиманда, превосходящіе всё страхи вальпургіевых вночей, когда вёдьмы и разнаго рода нечисть, собравшись на различныя излюбленныя ею мёста, устранваеть свои бёсовскія вакханалін. Опять полетьли въ Бодизаттву огненныя раскаленныя горы, вырванния съ корнемъ деревья, мёдь, желёзо, проливные дожди изъ мечей, острыхъ дротиковъ и отравленныхъ топоровъ; сторукія чудовища сразу бросали въ Бодиваттву по сотив стрвлъ, иврыгали на него сильный ядъ и пламя... Но напрасны были всъ старанія княза похоти. Однимъ мановеніемъ руки Бодизаттва разсвяль скопища демоновь и обратиль въ бътство грозную армію Папівяна, убъжавшаго въ паническомъ страхв отъ Бодиманда; мъсто около Бодиваттвы заняли теперь боги и стали пвніемъ, мувыкою и стихами прославлять неодолимаго мудреца, выражая свою увёренность въ томъ, что онъ действительно достигнеть достоинства всесовершеннаго Будды 1).

После победы надъ духомъ зла Бодизаттва погружается въ глубовое размышленіе и въ сильный мистическій экстазъ; онъ ощущаеть въ себе сильную повышенность всёхъ своихъ духовныхъ силъ; и духъ или, вёрнёе, умъ его становится чистымъ, светлымъ умомъ. Бодизаттва отчетливо при этомъ припомнилъ всё свои прежнія существованія и всё ихъ подробности, припомнилъ нёсколько періодовъ всеобщихъ, міровыхъ разрушеній и возстановленій, когда прекращалась и снова возстановлялась живнь всего существующаго. Въ этотъ моментъ, говорить Лалита-Вистара, Бодизаттва отчетливо уразумёлъ причины бо-

<sup>1)</sup> Lalitavistara, chap. XXI, pp. 286-327.

лезни и смерти и нашель средство положить имъ конецъ. Корень всего зда, решилъ Болизаттва, въ невелени или въ невъжествъ. "По причинъ невъжества, размышлалъ онъ, появдаются илен, изъ илей возникаеть познаніе, изъ него-ния и форма; изъ имени и формы образуются шесть съдалищъ (чувствъ) 1); шестью съдалищами (чувствъ) обусловлено осяваніе, осязаніемъ-чувствованіе, чувствованіемъ-пожеланіе, пожеланіемъ-зачатіе, зачатіемъ-бытіе, бытіемъ-рожденіе. Всявдствіе же рожденія появляются: старость, смерть, несчастіе, жалобы, скорбь и безпокойство. Такимъ то образомъ накоплается, решиль Бодиваттва, вся эта огромная масса несчастій". Всенсцівляющими лекарствоми оти этихи несчастій должно быть внаніе, всесовершенная мудрость, которая дасть людямъ мужество и силу побороть въ себъ могущественный инстинктъ или жажду бытія. Это то и есть то свётоносное состояніе, котораго достигь Бодизаттва послів побіды надъ демономъ, погрузившись на заръ въ глубокое размышленіе. Вся природа ликовала по поводу достиженія Сакья-Муни достоинства всесовершеннаго Будды. Всв страны міра осветились чуднымъ блескомъ, земля всколыхнулась шесть разъ и вст боги закричали отъ удивленія и восторга 2).

Къ новопросвътившемуся Буддѣ сочли своимъ долгомъ поочередно явиться боги всѣхъ классовъ, принесли ему разнаго рода подарки и наговорили ему массу всевозможныхъ похвалъ, изложению которыхъ въ Лалитѣ-Вистарѣ посвящена отдѣльная глава, извѣстная подъ именемъ "главы хваленій". Мы не будемъ излагать здѣсь ихъ содержанія, а скажемъ только, что всѣ эти хваленія на разные лады величаютъ новаго Будду и говорятъ о счастьи, какое онъ дастъ міру своимъ новымъ закономъ <sup>3</sup>).

Послѣ своего тапиственнаго озаренія, Будда остается подъ деревомъ Боди еще семь дней, при чемъ туда по истеченіи

<sup>1)</sup> Буддисты, кром'в пяти внішних чувствь, признають еще "manas"—внутреннее чувство, духь иле сердце, и присоединяють его кь общему счету чувствь, такь что у нихь чувствь насчитывается не пять, а шесть.

<sup>2)</sup> Lalitavistara, chap. XXII, pp. 328-388.

<sup>3)</sup> Ibidem., chap. XXIII, pp. 339-349.

7 дней приходять боги и омывають благовонною водою дерево разумвнія и мудреца. Чёмъ занимался Будда въ это время? Лалита-Вистара говорить, что онъ все время, не своди глазъ и не моргая, глядвлъ на дерево разумвнія, наслаждался чувствомъ довольства, радости и размышляль.

Не ушель Будда съ Бодиманда и послё того, какъ прошли семь дней, и еще цёлыхъ четыре недёли оставался тамъ. По сказанію Лалиты-Вистары, онъ то неподвижно сидёль на сёдалище, то непонятнымъ образомъ и способомъ путешествоваль по странамъ трехъ тысячъ міровъ "великаго тысячемірія", оставаясь тёломъ на Бодиманда, то прогуливался отъ восточнаго моря къ западному, то снова рёшался положить конецъ безначальнымъ скорбямъ рожденія, старости и смерти и въ какомъ то непонятномъ для насъ оцёненёніи созерцаль мёстность Бодиманда.

Въ это время въ нему опять приступиль Папійянъ-злой духъ в пытался соблавнить Будду. "Багава, говорилъ ему соблазнитель, теперь наступило для тебя время окончательнаго освобожденія; радуйся, Багава, веселись, Сугата, по поводу окончательнаго освобожденія". Но Будда не поддался на хитрость демона. Онъ прямо заявилъ врагу, что до тъхъ поръ, пока не обезпечено будетъ на землъ существование "Будды, закона и собраніе в'врныхъ", пока ученики его не ознакомятся надлежащимъ образомъ съ ученіемъ, до тёхъ поръ онъ, Будда, и не войдеть въ нирвану, не погрузится въ небытіе. Три дочери демона-Рати (похоть), Арати (неудовольствіе, злоба) и Тришно (пылкая страсть) попытались успокоить опечаленнаго Папійяна; онв снова выступили съ своими соблазнами противъ Будлы, но снова потерпали поражение. Но этимъ для нихъ еще не кончились несчастія. Будда изъ прекрасныхъ, полныхъ силъ и здоровья, женщинъ превратилъ дочерей Изпійяна въ драхлыхъ старухъ. Съ плачемъ онъ воротились къ отцу и умоляли его пособить ихъ горю и возвратить имъ прежній видъ. Папійннъ посовітоваль дочерямь скоріве пойти къ Будді, покаяться въ проступкъ, и "онъ, сказалъ демонъ, возвратитъ вамъ прежнія тіла"; ті послушались совіта и получили вскорости желаемое.

Въ продолжение пятой недъли, -- счетъ ведется со включениемъ сюда и четырехъ вышеупомянутыхъ недёль, новопросветившійся Будда находился около жилища царя Наговъ, Мутшилинда, надъ Буддою въ это время разразился страшный дождь и ветеръ. Цари Наговъ повыходили изъ своихъ жилищъ, обвились вокругь Будды и защитили его отъ непогоды. Во время шестой недвли Будда или, какъ его еще называеть съ этого момента Лалита-Вистара, Татагата, отъ жилища царя Наговъ отправился къ дереву, смоковницѣ "Nyagrodha", при чемъ его видъли и привътствовали монахи или представители разныхъ школь; изъ нихъ интересующая насъ біографія Сакьа-Муни называетъ-Чараковъ 1), Паривраджаковъ 2), старыхъ Сраванъ 3), Готамовъ 4), Ниргрантовъ 5), Дживаковъ 6) и даетъ ваметить, что были, кроме этихъ, и другіе еще монахи. Въ продолжение седьмой недёли Татагата жилъ у подножия дерева "Tarayana". Въ это именно время и произошелъ эпизодъ съ двумя купцами-Трапушею и Балликою. Эти купцы проходили со своимъ караваномъ мимо леса, въ которомъ находился Татагата и были поражены непонятными для нихъ явленіями въ обовъ; узнавъ при помощи богини лъса подлинную причину происходившихъ въ ихъ обозъ событій, купцы воздали должное поклоненіе Будді, угостили его обідоми и, получиви массу благожеланій, двинулись въ дальнівйшій путь і).

Между тёмъ съ самимъ новопросвётившимся Буддою стало твориться что-то неладное. Достигнувъ такъ страсто желаннаго просвётлёнія, сдёлавшись Буддою и открывъ секретъ спасенія міра, онъ впаль вдругъ въ уныніе. Будду охватило сомнёніе и боязнь, что люди не поймуть открытой имъ истини, что его усилія разъяснить ее будутъ совершенно бевпо-

<sup>1)</sup> Последователи философіи mimanså.

<sup>2)</sup> Нищенствующіе монахи, переходившіе изъ одного м'аста въ другое.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Слушатели, ученики.

<sup>4)</sup> Потомки Готамы, основателя философіи "пуауа" или, быть можеть, потомки пустинника Готамы, родоночальника рода Сакіевъ (Voyez Appendice № 1 къ Далитъ-Вистаръ, рр. 411—414).

<sup>5)</sup> Монаки, кодившіе нагашомъ.

<sup>6)</sup> Нащенствующіе аскеты, жившіе только мелостынею.

<sup>7)</sup> Lalitavistara, chap. XXIV, pp. 350-363.

лезны и ему лично принесутъ однъ лишь непріятности. "Конечно-такъ думалъ Татагата-постигнутый мною законъвозвышенъ, -- это -- законъ совершеннаго Будды. Онъ дветъ истинное успокоеніе; его трудно видеть, трудно понять и нетъ возможности подвергнуть изследованию; онъ доступенъ только свъдущимъ лицамъ и мудрецамъ... Если мий начать проповъдывать этоть законъ другимъ, то они не поймутъ меня; я буду вапрасно только безпоконться, что для меня утомительно. Я пребуду безмолвнымъ... Впоследствін, когда на земле не станеть ни рожденія, ни смерти, когда я достигну такого же теривнія, какое бываеть у отрешившихся отъ индивидуальности, — тогда-то и исполнится предсказаніе Будди Дипанкары относительно меня". Если бы кто спросиль Будду отчего онъ не желаеть проповедывать людямь законь? "Теперь, ответильбы Татагата такому совопроснику, "эти созданія т. е. индусы верять въ Браму, верять въ то, что овъ, по ихъ просъбе, можеть "вращать колесо закона". При этомь онь замізчасть: "Никогда, въ теченіе безчисленныхъ сотъ тысячъ Колпъ (времени), проведенныхъ иною вместе съ прежними Победителями, никогда тамъ мое терпеніе не подвергалось испытанію"... Подъ гнетомъ такихъ мрачныхъ мыслей и тяжелаго настроенія Будда рёшается не открывать міру своего ученія. Такой оборотъ дела не могъ обещать ничего хорошаго, и боги дружными усиліями постарались дать теченію событій другое направленіе. Они долго уговаривали Татагату и въ концѣ концовъ Брамъ удалось таки преодольть упорство Сакья-Муни и отогнать отъ него гнетущее чувство унынія. Тронутый состраданіемъ къ міру, Будда сдался на просьбы боговъ и тутъ же объявиль, что въ Бенарессь онъ первый разъ начнетъ свою проповедь или, выражаясь буддійскимъ техническимъ терминомъ, "покатить колесо закона" 1).

Высказавши твердое намёреніе начать свою проповёдь именно въ Бенаресё или, какъ выражается Лалита-Вистара,— въ Ванарази и даже немного поспоривши по этому поводу съ четырьия богинями дерева разумёнія, которыя находили Бенаресъ незаслуживающимъ такой высокой чести, какъ пер-

<sup>1)</sup> Lalitavistara, chap. XXV, pp. 364-375.

вая проповёдь Будды, Татагата вдругь снова начинаеть колебаться. Онъ начинаеть задумываться надъ вопросомъ, кому первому преподать свое ученіе. Мысль его прежде всего останавливается на Рудракв и на Аратв Каламв—личностяхъ, которыя, по сказанію той же самой Лалиты-Вистары, жили въдругихъ городахъ, а не въ Бенаресв. И только смерть обоихъ этихъ ученыхъ—событіе, собственно говоря, чисто случайное, котораго даже и не предвидёль Будда, когда давалъ свое объщаніе начать первую проповёдь въ Бенаресв, помёшала ему оказаться "плохимъ предсказателемъ"...

Скоро, однако, внимание Татагаты останавливается на своихъ бывшихъ пяти ученикахъ. По мнвнію его, это были самые подходящіе и самые достойные люди, чтобы удостоиться великой чести сделаться первыми причастниками новооткрытаго закона. "Если-бы я, размышляль по поводу этихъ личностей Будда, сталъ проповъдывать имъ законъ, то они-бы поняли его и не причинили-бы мнв никакого вреда" 1). Окомъ Будды" осмотрель Татагата мірь и узналь, что пять ему личностей находились ВЪ Бенаресъ, туда-то и устремился онъ. Описаніе этого путешествія въ Лалить-Вистаръ чрезвычайно запутано, такъ что возможности уяснить себъ настоящій маршруть Будды Бенареса. -- Упомянувъ о решени Татагаты идти съ проповедью вь Бенаресь, Лалита-Вистара туть же продолжаеть говорить следующее: "Татагата поднялся съ Бодиманда и, пройдя всё страны трехъ тысячь міровь "великаго тысячемірія", прошель, наконець, Магадскую область и достигь страны Касиковъ" 2). Кажется, и делу-бы конецъ, но нетъ. Вслёдъ за этимъ Лалита-Вистара говорить о встрече Будды около горы Гайя, "недалеко отъ Бодиманда", съ однимъ нищенствующимъ монахомъ, описываетъ происшедшій между ними

<sup>1)</sup> Та же самая характеристева дается Буддою и двумъ предшествующимъ личностямъ—Рудракъ и Аратъ Каламъ; при чемъ также высказывается увъренность относвтельно обоихъ, что они не обидълноси и не причиниле бы вреда проповъднику. Эта постоянная и упорная боязнь обиды за свою проповъдь—довольно характерное явленіе, могущее навести читателя на разнаго рода соображенія и догадки.

<sup>2)</sup> Жители Каси или Бепареса.

разговоръ, въ которомъ Татагата ваявляетъ, что онъ идетъ съ проповъдью въ Бенаресъ; послъ это собесъдники расходятся въ протевоположныя стороны, "Адживака пошелъ по направлению къ югу, а Татагата направился въ северную сторону". "Затвив, повъствуеть далве Лалита-Вистара, Татагату пригласиль къ себе парь Наговъ Сударсана съ горы Гайя и предложиль ему объдь. Отъ царя Наговъ Татагата, продолжаеть свой разсказь писатель біографіи Сакья-Муни, отправыся въ Рохитавасту, потомъ въ Урувилвакалпу, въ Аналу и затемъ въ Сарати 1). Во всехъ этихъ местахъ, замедаеть .Іалита-Вистара, начальники домовъ приглашали къ себъ Татагату и предлагали ему пищу. Навонецъ, Татагата прибыль на берегь рвки Ганга". Здесь онь чудесно, по воздуху. переправляется черезъ разлившуюся раку и, по словамъ біографін-переходя съ одной страны въ другую, онъ достигъ, наконецъ, великаго города Варанази". Весь этотъ разсказъ очень запутанъ; впрочемъ къ этому разсказу Лалиты-Вистары им будемъ еще имъть случай вернуться впоследствии.

Прійдя въ Бенаресъ, Будда отправляется въ его окрестности, въ рощу газелей, гдв въ то время жили его прежніе ученики. Последніе сначала не хотели иметь съ Буллою никакого общенія, такъ какъ довіріє ихъ къ бывшему учителю совствить нало съ техъ поръ, какъ онъ прекратиль свой суровый образь жизни. "Воть идеть Сраманъ Гатама, говорили эти люди по адресу приближавшагося къ нимъ Татагаты. онъ-отступникъ, онъ чревоугодникъ и изивженный господинъ. Когда-то онъ велъ очень суровый образъ жизни, но въ настоящее время всть много пищи... не следуеть иметь съ нимь никакого общенія". Но подъ вліяніемъ какой то непонятной и непреодолимой силы, непріязненнность этихъ монаховъ Будув, по мере того какъ онъ подходиль къ нимъ ближе, же уменьшалась и уменьшалась, и они кончили темъ, что сердечно приняли прибывшаго и съ величайшимъ вниманіемъ стали слушать проповёдь новозвленнаго учителя. Будда возвыстиль имъ учение о четырехъ возвышенныхъ истивахъ-о скорби, о происхождении скорби, о способъ уничтожения скорби

<sup>1)</sup> Невзивстно, что это за города.

и о пути къ уничтоженію скорби. Вся пессимистическая философія этого ученія коренится на слѣдующемъ основноми положеніи: "бытіе есть страданіе и средствомъ для избавленіе отъ него служить глубокое знаніе, истинная мудрость которая приводить къ нирванв, къ безсознательному бытію".— Первую проповѣдь Будды слушали, однако, не одни его прежніе ученики; по сказанію Лалиты-Вистары, въ числѣ слушателей Татагаты были какъ-представители земли, такъ и—неба.

Такимъ-то образомъ Будда и началъ свою проповъдническую дъятельность на благо своихъ современниковъ или, какъ говорятъ, буддисты—"покатилъ колесо своего вакона".

Первою проповъдью Будды и заканчиваются собственно біографическія свъдънія Лалиты-Вистары о Сакья-Муни; о его дальньйшей жизни, смерти и о погребеніи она умалчиваєть. Заключительная же—двадцатьседьмая глава книги посвящена описанію очень пространных объясненій боговь о наградахь, какія объщаются за чтеніе, слушаніе и распространеніе этой священной книги. Въ самомъ же концѣ книги,— въ тибетской только ея версіи,— въ видѣ приписки перечислены имена ученыхъ трехъ Индусовъ и упомянуто имя одного Тибетянина, которые "перевели" Лалиту-Вистару, "исправили" и "издали" на новъйшемъ тибетскомъ языкѣ 1).

Мы представили довольно подробно содеражание Лалиты-Вистары. Полагаемъ, что даже изъ этого содержания уже можно видёть всю тенденціозность и лживость тёхъ писателей, которые говорять о сходстве христіанства съ буддизмомъ, или о заимствованияхъ евангелькой исторіи изъ буддійскихъ разсказовъ. Но объ этомъ мы скажемъ подробне въ следующемъ отдёле нашего труда.

Свящ. І. Трофимовъ.

(Прозолжение будеть).

<sup>1)</sup> Lalitavistara, chap. XXVII, pp. 401-408.

## УЧЕНІЕ ПЛОТИНА О ПРЕКРАСНОМЪ.

(Окончаніе \*).

Остановившись недолго на мірѣ тѣлесной красоты, философъ спѣшитъ далѣе перейти къ иной области прекраснаго, къ міру мысленныхъ объектовъ, отвлеченому, въ сферу умопостигаемыхъ сущностей, къ красотѣ болѣе достойной созерцанія разумнаго существа.

- "Оставимъ, однако, говоритъ Плотинъ, чувства въ ихъ назшихъ сферахъ и возвысимся до соверцанія красоты высшаго порядка, не воспринимаемой чувствами, но видимой и отивчаемой душою, безъ помощи органовъ. Если кто хочетъ наслаждаться тёлесною красотою, то пусть не стремится къ ней, пусть онъ бъжить отъ нея, звая, что она есть только образъ, привракъ красоты Высшаго. Тотъ, кто будеть преследовать тёдесные призраки, принимая ихъ за действительность, будетъ обладать только образомъ, столь же переходящимъ, какъ отраженная форма, движущаяся въ водъ. Онъ будетъ подобенъ тому безумцу, который, желая схватить этоть образь, самь исчезаеть, увлекаемый потокомъ; тотъ, кто захотёлъ бы обнять тёлесную красоту, не отрываясь отъ нея, низвергаеть не свое тало, а свою душу въ мрачную бездну, отъ которой разумъ приходитъ въ ужасъ; онъ осуждаетъ себя на полную слепоту и увидитъ на этомъ свътъ, какъ въ аду, только лживыя тъни"...

Что можно прибавить къ этимъ столь возвышеннымъ словамъ философа? Истинное вдохновеніе, какое-то какъ бы предчувствованіе Истины, заставляло последняго борца древне-

<sup>\*)</sup> Сн. ж. "Вфра и Разумъ", за 1903 г. № 2.

языческой философской мысли высказывать эти удивительныя, чуждыя, казалось бы, для всей окружающей обстановки, мысли.

Признавъ нѣкоторую долю красоты и за матеріальнымъ міромъ, Плотинъ приглашаетъ человѣка слѣдовать дальше, въ сферу безусловной красоты, въ "святилище" духовной незримой тѣлесными очами красоты. Земная красота есть таковая не рег se, а только съ помощью высшей. Какъ въ зеркалѣ мы видимъ не самый объектъ, а лишь сго отраженіе, такъ и въ земной красотѣ мы видимъ отраженные лучи безплотной истинной красоты.

Но какъ же мы можемъ видъть ее? Какими путями возможно созерцать эту безпримъсную чистую красоту? Что наконецъ представляетъ изъ себя эта сфера прекраснаго высшаго порядка?

И на первый, и на второй вопросъ философъ даетъ тако-вой отвътъ:

При созерцаніи матеріальных объектовъ мы, по словамъ Плотина, пользуемся воспріятіемъ образовъ и впечативній для сужденія о нихъ, сравнивая при этомъ идею предмета съ самимъ предметомъ. При созерцаніи же высшей красоты душа непосредственно обращается къ міру идей, созерцая ихъ не съ помощью органовъ чувствъ, какъ въ первомъ случаѣ, но высшей своей силою, внутреннимъ окомъ, тою стороною, которая соприкасается съ мысленнымъ идеальнымъ міромъ.

— "Совершенно такъ же, говоритъ философъ, какъ намъ было бы невозможно говорить о чувственной красотъ, если бы никогда не видали ее и не признавали за красоту, если бы мы были подобны людямъ, слъпымъ отъ рожденія, мы не были бы въ состояніи ничего знать о красотъ искусства, науки и другихъ вещей того же рода, если бы мы уже раньше не обладали этого рода красотою".

Такимъ образомъ, вынесенныя нашей душою изъ міра идей, къ которому нѣкогда она принадлежала, до соединенія съ тѣломъ, впечатлѣнія, вызываемыя теперь внутреннимъ духовнымъ зрѣніемъ, проясняются, дѣлаются способными къ созерцанію, являя образы далекаго чуднаго прошлаго. Здѣсь только эти воспоминанія вызываются не матеріальными объектами, какъ это бываетъ въ мірѣ реальностей, а отвлеченными объектами: поступокъ правственнаго человѣка вывываетъ въ душѣ идею добродѣтели, подвигъ любви—идею, самый принципъ любви и т. д. Позже, пройдя извѣстный путь нравственнаго совершенствованія, душа можетъ и безъ подобныхъ поводовъ, а непосредственно, такъ сказать, по собственной иниціативѣ, вызывать и соверцать всю сферу идей, область, болѣе совершенную, тѣмъ земное, и восхищаться этими умопостигаемыми сущностями.

— "Красоту указаннаго выше рода слёдуеть соверцать при посредствё той способности, которою обладають наши души; тогда при видё такой красоты мы испытываемь более удовольствія, удивленія и восторга, чёмь при видё чувственной красоты, потому что мы воспринимаемь истинную красоту (протером жаллом—перво-красоту). При созерцаніи прекраснаго мы испытываемь удивленіе, сладкій восторгь, желаніе, любовь, увлеченіе, смёшанное съ наслажденіемь. Таковы чувства, которыя должна испытывать и дёйствительно испытываеть почти всякая душа, но въ особенности душа любящая; такимъ же образомъ въ присутствіи прекраснаго тёла не всё люди одинаково бывають взволнованы, котя и всё его видять; наиболее живо чувствують его красоту тё, которыхъ мы называемъ-влюбленными".

Наслаждение первокрасотою, следовательно, доступно не всякому. Для этого надо быть чоловекомъ добрымъ, нравственно чистымъ, съ любящимъ открытымъ сердцемъ. Здёсь снова мы получаемъ доказательство сліянія эстетическихъ принциповъ съ этическими.

"Но что испытывають тё люди, которые влюблены въ красоту безтвлесную? Что чувствуете вы, говорить философъ, при вилё благородныхь дёйствій, добрыхъ нравовъ, привычекъ, умёренности и вообще при видё добродётельныхъ дёйствій и чувствъ, при видё того, что составляетъ красоту души? Что чувствуете вы при созерцаніи вашей духовной красоты? Отчего вы желаете тогда соединиться съ самимъ собою, сосредоточиться, отдёляя самого себя отъ вашего тёла? Именно это и испытываетъ истинно любящій. Каковъ же объектъ, вызывающій такія эмоціи? Это не фигура, не цвётъ, не величина,—

это невидимая душа, обладающая невидимою мудростью, душа, въ которой сілеть блескъ всёхъ добродётелей; когда мы открываемъ въ себё или созерцаемъ въ другихъ величіе характера, справедливость сердца, чистую умёренность, храбрость съ величественною фигурою, достоинство и стыдливость, съ твердыми и непоколебимыми и спокойными движеніями и въ особенности богоподобный и блестящій яркимъ свётомъ разумъ, когда мы чувствуемъ удивленіе и любовь къ этимъ объектамъ, то по какой причинё мы называемъ ихъ прекрасными? Они существуютъ, они проявляютъ себя, и тотъ, кто видитъ ихъ, не можетъ не сказать, что они реальныя существа".

Итакъ, вторымъ видомъ прекраснаго является правственное начало, правственный принципъ. Какъ и полагается для языческаго писателя - идеалиста, центръ тяжести въ приведенномъ выше ученім дежить не въ деятельномъ нравственномъ началь, а въ самой идев нравственности, добродетели. Христіанинъ, разумфется, долженъ быль бы восхищаться, видя подвиги любви д'вятельной, видя проявленіе вовыть добродівтели, такъ сказать, практическое осуществленіе, самую реализацію ея, древній же философъ приходить въ восторгь при мысли объ одной лишь чистой идет любви, о самомъ принципъ ея и первая лишь помогаетъ понять, всестороние обнять вторую. Такимъ образомъ, "невидимая душа, одаренная всеми добродътелями", т. е., самая идея добродътели является слъдующимъ видомъ прекраснаго послѣ красоты чувственнаго міра. Переходную ступень между ними составляеть душевная дъятельность человъка: безкорыстіе, мужество и проч. Онъ вызывають у лица, наблюдающаго проявление у другого этихъ добродътелей, самыя идеи, прообразы ихъ.

Итакъ мы скажемъ, что следующая за чувственною красотою ступень прекраснаго будетъ деятельность добраго нравственнаго человека, вызывающая въ уме его ближняго идеи добродетели. Действительно же истинно высшую область прекраснаго составляютъ самыя эти идеи, уже вне связи съ ихъ практическимъ осуществлениемъ въ реальномъ мире, которыя (идеи) наша душа можетъ созерцать после долгаго искуса, продолжительныхъ упражнение, соединенныхъ съ чистыми поимслами и добрымъ сердцемъ, непосредственно, вызывая ихъ съ помощью дишь однихъ своихъ собственныхъ усилій, своими средствами.

Возведеніе самого вравственнаго принципа въ сущность прекраснаго, не говоря уже о томъ, что оно вполив гормонировало съ общимъ ученіемъ Плотина и вполив вытекало изъ систеты мірозданія и міропорядка, въ данномъ случав было необходимо, какъ связывающее звено въ цвпи прекраснаго, для того, чтобы перейти къ следующей ступени красоты: къ высшему началу ея, къ самому верховному благу. Только здвсь происходить отождествленіе красоты и перваго начала и только здвсь душа успокаивается въ своихъ порывахъ къ прекрасному. Только безконечное можетъ удовлетворить ее и только здвсь она склоняется передъ престоломъ вѣчно прекраснаго, передъ источникомъ всякой красоты. Изъ безконечнаго происходятъ всв ея формы, которыя душа последовательно созерцала, восходя отъ чувственнаго міра, черезъ цвпь идей къ верховному началу.

Что же, однако, заставяеть нашу душу переходить отъ одной сферы прекраснаго къ другой? Гдё тё стимулы, которыя побуждають ее такъ страстно искать красоты, томиться, жаждать ее? Она не успокаивается, даже достигнувъ царства идей, не склоняется и передъ чистымъ разумомъ, все безпокойно ища высшаго! Таковымъ стимуломъ служитъ заложенная въ душу потребность въ совершенной любви, что можетъ дать еще болфе высшее начало, чфмъ разумъ,—одно лишь верховное благо.

— "Душа, учитъ Плотинъ, не подвергаясь вліянію добра, не чувствуєть никакого увлеченія красотою разума (т. е. міромъ идей) 1), ибо эта красота мертва, до тѣхъ поръ пока она не освящена добромъ. Но лишь только она воспринимаетъ нѣжную теплоту добра, она получаетъ силу, пробуждается и расправляетъ свои крылья и тогда, вмѣсто того, чтобы удивляться разуму, она возвышается до еще болѣе высокого принципа. До тѣхъ поръ, пока существуетъ что-нибудь

<sup>1)</sup> Не надо забывать, что по Плотину, разумъ является творцомъ всего міра плей, каковыя суть части одного целаго всеобразующаго и объемлющаго ума.

высшее, чёмъ она уже обладаетъ, она стремится къ высшему... **УВЛЕКАЕМАЯ ЛЮбовью КЪ ТОМУ. КТО ВНУШАЕТЪ ЛЮбовь: ОНА ВЫ**ходить изъ предвловь разума и останавливается, наконець, на Благв, вбо выше Его нъть ничего. Пока душа соверцаетъ идеи, она несомивнио наслаждается благороднымъ и великолъпнымъ зрълищемъ; но она не обладаетъ вполнъ тъмъ, чего она ищеть. Это похоже на то, какъ лицо, несмотря на свою красоту, не привлекаетъ вниманія, нотому что въ немъ нетъ граціи. И дійствительно, красота есть скоріве то нічто, что освъщаеть форму, чемъ сама форма, и это-то собственно и ваставляетъ насъ любить ее. Почему красота всемъ своимъ блескомъ сіясть на живомъ лиць, а на мертвомъ видны толькоследы ея, хотя самыя черты и тело и не изменились? Почему самыя жизненныя изъ статуй кажутся намъ наиболее прекрасными, прекраснъе другихъ, даже съ болъе совершенными формами? Почему живое животное прекрасиве нарисованнаго, хотя бы форма последняго и была более совершенной? Потому, что живая форма кажется намъ более желательною, чтоу нея есть душа, что она болве согласуется съ благомъ, наконецъ, потому, что душа освъщается свътомъ добра, что, освъщенная имъ, она какъ бы становится живъе и легче и въ свою очередь облегчаеть, оживляеть и заставляеть участвовать въ добръ и тъло, въ которомъ она пребываетъ.

Итакъ, душа стремится къ свъту, теплу, къ благу, къ наисо-вершеннъйшей красотъ.

- "Кто видълъ благо, восклицаетъ философъ, тотъ знаетъ, что я долженъ сказать о немъ и какова его красота!"
- "Дъйствительно, благо желательно само по себъ, продолжаетъ онъ далъе, оно есть цъль нашихъ желаній. Для достиженія его надо возвыситься въ высшую сферу, вернуться
  туда и сбросить одъяніе, надътое нами, когда мы снизошли
  на вемлю, подобно людямъ, которые въ мистеріяхъ, допускаемые въ самое святилище, очищаются, снимаютъ съ себя
  одежды и входятъ туда обнаженными. Такимъ же образомъ
  поднимается и душа въ своемъ восходящемъ движеніи къ
  Богу: возвысившись надъ всёмъ, что чуждо ей, она остается
  одна сама съ собою во всей своей простотъ, во всей своех

чистотъ и соверцаетъ Того, отъ котораго все зависить, къ копорому все стремится, отъ котораго все получило существованіе, мысль и жизнь, ибо онъ есть начало бытія, жизни и
инсли. Какое увлеченіе любви долженъ испытывать тотъ, кто
созерцаетъ Его, съ какою страстностью онъ долженъ желать
соединиться съ Нимъ, какой восторгъ долженъ охватить его!
Тотъ, кто еще не соверцалъ Его, желаеть Его, какъ блага.
Тотъ, же, ито созерцалъ, удивляется Ему, какъ высшей красотъ, охватывается изумленіемъ и вибстъ съ тъмъ наслажденіемъ, чувствуетъ восторгъ въ которомъ нътъ вичего страдательнаго, любитъ истинною любовью съ несравненною страстностью, отвергаетъ всякую другую любовь и презираетъ то,
что онъ раньше называлъ красотою".

- "Что же долженъ испытывать тотъ, кто соверцаетъ само Прекрасное, чистое Прекрасное, которое въ силу своей чистоти безплотно и безтвлесно, внв земли и неба! Если можно созерцать Того, кто даеть всемь существамь ихъ совершенство, оставаясь Самъ неподвижнымъ, ничего не получая отъ нихъ, если можно успоконться на Его соверцании и наслаждаться имъ, сделавшись Ему подобнымъ, то какую другую красоту можно пожелать соверцать? Онъ есть высшая красота, первам красота и делаетъ прекрасными всёхъ, кто Его любитъ, такъ что и они сами делаются достойными любви. Такова великая, высшая цель души; къ этой цели она должна направить все свои усилія, если не хочеть лишиться этого возвышеннаго соверцанія, наслажденіе которымъ женство, лишеніе котораго есть величайшее изъ несчастій. Несчастливъ не тотъ, кто не обладаетъ ни прекрасными цвътами, ни прекраснымъ теломъ, ни могуществомъ, ни господствомъ, ни царствомъ, а тотъ, кто лишенъ обладанія красотою, обладанія, за которое следуеть отдать все царства, власть надъ всей землей, моремъ, даже небомъ, если только, оставивъ и презрѣвъ все это, можно достигнуть лицезрѣнія красоты!"

Какое удивительное сліяніе въ этихъ приведенныхъ выше словахъ формы съ содержаніемъ, какое соотвётствіе предмета съ самимъ изложеніемъ о немъ! И какъ близокъ былъ временами философъ къ христіанскимъ возгрёніямъ, когда слагалъ

свой вдохновенный гимнъ прекрасному. Такъ и кажется, что высшая благодать рѣяла около мудреца и поэта, въ экстазѣ воспѣвавшаго величіе и красоту созданнаго имъ же самимъ Бога и, казалось, стоило ему, хотя немного напречь вниманіе, прислушаться къ голосу, тогда еще робкому, христіанства, и... истинный Богъ, истинное, не придуманное первоначало во всей своей красотѣ и величіи явилось бы предъ нимъ. Но увы! философъ считалъ, что нашелъ его въ школѣ Аммонія, въ твореніяхъ Платона и Аристотеля и другихъ философовъ и оставался слѣпъ, хотя истинное солнце горѣло на небѣ уже почти три столѣтія...

Въ виду высоко-нравственнаго характера прекраснаго, и достижение соверцания и наслаждения имъ достается человъку только послъ цълаго ряда усили. Надо сначала отречься отъ материальной красоты, надо отвратить свое лицо отъ тъни, призрака настоящей красоты, являющейся намъ во внъшнемъ міръ, и всецъло напречь умъ къ пониманию красотъ иного высшаго міра.

— "Закроемъ тълесные глаза, говоритъ Плотинъ, и откроемъ глаза иные, глаза духа, для того, чтобы пробудить въ насъ другое эръніе"!

Прекрасное у мыслителя является мотивомъ, опредѣляющимъ душевную дѣятельность человѣка, направленную къ нравственному совершенствованію, оно не есть нѣчто самодовлѣющее, оно играетъ служебную роль, привлекая своею сущностью человѣка и побуждая его къ работѣ надъ собою. Лишь послѣ продолжительнаго и всеобъемлющаго очищенія душа получаетъ способность созерцать конечную совершенную красоту.

Возведши последнюю въ область трансцендентнаго, Плотинъ для созерцанія ея допускаеть единственное особое состояніе человеческой души—состояніе экстаза.

Философъ не находить достаточно словъ, чтобы описать подобное состояніе—"неизръченное видъніе". Созерцающій здъсь сливается съ соверцаемымъ, отказывается отъ своей личности, весь отдавшись чудному зрълищу необычайной красоты.

— Даже слово видъніе, зръніе, по Плотину, не подходить,

кажется, къ этому случаю. Это скорве отречение отъ себя, колный покой, желание слиться съ темъ, что соверцають въ святилище. Богъ и душа составляють единое; тогда невозможно отличить душу отъ Бога, настолько она наслаждается Его ирисутствиемъ. Душа не чувствуетъ своего тела, не чувствуетъ, живетъ ли она, человъкъ ли она, либо что другое; думать объ этомъ значило бы пасть, и душа въ такомъ состояние не въетъ ни времени, ни желания заниматься этимъ".

Соверцаніе высшей красоты дёлается доступнымъ душё только путемъ долгаго и тяжелаго искуса. Она должна постевенно возвышаться отъ конечнаго прекраснаго до перво-красоти, проходя дорогу съ многими препятствіями, проходя тервятый путь очищенія.

— "Чтобы достигнуть соверцанія прекраснаго и божественнаго, всакій человічь, говорить Плотинь, должень сділаться прекраснымь и боговиднымь".

Далье затыть философъ указываеть всы ступени прекраснаго, по которымъ человъкъ, сообразно степени своего душевнаго состоянія, восходить до самой высшей первоначальной красоты. Сначала онъ созерцаетъ красоту видимаго реальнаго міра; величественныя картины природы, развертывающіяся передъ нимъ то въ видъ безпредъльного окезна, то въ видъ высочайшихъ увънчанныхъ снъговыми вершинами горъ, то въ образъ звъзднаго неба, сверкающаго миріадами искръ, высокіе образцы античнаго искусства, живые человъческие образы, вотъ что составляеть первый объекть прекраснаго, самый низшій, доступный для созерцанія всякому. Затімь человінь переходить въ болже высшую область красоты, въ сферу духовной деятельности: наблюдаетъ поступки и действія добродътельнаго ближняго, подвиги любви, самоотверженія, безкорыстія, словомъ, весь кругь діятельности истинно добраго и добродътельнаго ближняго. Но и это все служить лишь переходомъ къ иной области, болъе возвышенной, къ соверцанію внутренней красоты души, всего духовнаго міра, заключающагося въ ней. Объектомъ созерцанія въ последнемъ случав служить все содержание души, весь огромивиший міръ идей, составляющихъ ея сущность. Здёсь, по словамъ Плотина, намъ предстоить большая работа надъ собою. Наслаждаться подобноюкрасотою можеть не всякій, а лишь тоть, вто подавиль въсебъ страсти, кто чуждъ гръховныхъ 1) желаній и помысловъ, кто возвысился надъ всёмъ земнымъ и телеснымъ.

Подобно скульптору, своимъ резпомъ обрабатывающему бевформенную массу мрамора, отсекающему часть его въ одномъ ивств, сглаживающему въ другомъ, углубляющему въ третьемъи т. д., пока глыба не приметь формы и образа прекраснаготела, подобно такому художнику и мы должны заняться собою, дабы явиться достойными къ соверцанію самаго міра идей, міра верховнаго творящаго разума. Но душа все рвется впередъ, ввысь, пока не покинетъ совсвиъ и царство разума и не взлетить въ "самое святилище красоты", къ принципу прекраснаго, къ благу. Здесь только все порывы смеряются, душа трепещеть въ блаженномъ зрвнін красоты и любви и трагивмънеудовлетворенных стремленій, страстных исканій, смізняется безконечнымъ и безпредвльнымъ счастьемъ. кончена, животворящіе лучи тепла и свёта, истекающіе отъ-Верховнаго блага ласкають душу, трепещущую въ восторгъ передъ твиъ, что есть начало всему прекрасному, что есть. чистая совершенная красота!

Переходя, такимъ образомъ, отъ міра чувственнаго къ міру дѣятельнаго нравственнаго принцина, отъ него къ міру идей и, наконецъ, къ самому благу, душа проходить всѣ стадіи прекраснаго, которое само одною стороною примыкаетъ къ матеріальному міру, а въ дальнѣйшемъ развитіи сливается съблагомъ. Параллельно такому переходу отъ одной ступени прекраснаго къ другой и сама душа очищается и возвышается, причемъ стимуломъ нравственнаго совершенствованія служитъстремленіе къ созерцанію, жажда прекраснаго. Самый переходъ отъ одной сферы въ другую обусловленъ степенью такого совершенства души.

<sup>1)</sup> Т. е. такихъ, которыя относятся въ чувственной области, затъмняющихъ умъ и отвлекающихъ человъка отъ самосоверцанія, самоуглубленія, препятствующихъ экстазу.

Таково ученіе Плотина о прекрасномъ, ученіе, исходившее язь глубоко-нравственных взглядовь его на красоту. Историческая перспектива нисколько не умалила вначенія взглядовъ философа для нашего времени и твиъ понятиве оно (значеніе) для далекаго прошеднаго. Столь яснаго систематическаго изложенія о красоті въ древнемъ міріз до Плотина вовсе не было. Эстетическими теоріями въ последнее время существованія языческих философских школь почти никто не занимался. Изъ философскихъ системъ самыми популярными ученіями во времена Плотина было ученіе Аристотеля и системы стоическія разнаго толка. Ни то, ни другое ученіе не занималось остетикой; споры о матеріи, о категоріяхъ, о различныхъ сторонахъ формальной логики совийстно съ разрешениемъ некоторыхъ вопросовъ этики, несравнение больше привлекали внимание ученыхъ, нежели научное, конечно тогдашнему времени, обоснование сущности прекраснаго. Тъмъ болве, следовательно, почтенія заслуживаеть Плотинь, строившій впервые доктрину прекраснаго на прочномъ учномъ базисъ, съ котораго она долгое время не могла быть сдвинута, сдвлавшій изъ принципа красоты одинъ изъ красугольныхъ камней обновленной имъ идеалистической философіи, заставившій при томъ прекрасное служить человѣку въ стремленіяхъ къ высшимъ целямъ, подвигая его по пути нравственнаго совершенствованія.

Чувственная красота древняго міра была имъ погребена и погребена навсегда, и на мѣсто ен, изъ обломковъ ученія Плотина, родилась новая, вся проникнутая чистымъ чувствомъ, номогающая человѣку достичь высшаго міра, манящая его всѣми радостями и блаженствомъ созерцанія первоисточника красоты и заставляющая его, ради этого, совершать подвиги добродѣтели. Выношенныя въ умѣ и сердцѣ великаго философа идеи прекраснаго явились въ стройномъ, логически безукоризненномъ ученіи передъ глазами умирающаго классическаго міра, поражая своею возвышенностью, въ то же время являнсь самымъ значительнымъ и оригинальнымъ плодомъ творчества бымиейся въ агоніи языческой мысли. Дни послѣдней были уже сочтены. Заря истиннаго солнца уже горѣла на небѣ, и

лишь немногіе философы, въ излишней привязанности къ старымъ догматамъ изжившей науки, закрывали глаза передълучами истинно животворящей любви, добра и красоты.

Чуждъ живительному свъту Христова ученія остался и нашъ философъ, предпочитая бродить среди темнаго заколдованнаго круга различныхъ философскихъ отвлеченныхъ понятій, переходя отъ одной сущности къ другой, среди мертваго царства блага, разума, міровой души.

Вліяніе философіи Плотина, въ частности исихологіи, сказывалось даже на твореніяхъ такихъ великихъ Отцовъ Церкви, какъ Кириллъ Іерусалимскій, Василій Великій, Григорій Богословъ, самъ же философъ не пожелалъ покинуть своего учителя Платона, въ книгахъ котораго, ему казалось, онъ нашелъ истину. оставаясь върнымъ ей до своей смерти.

С. А. Ананьинь.

## НЪСКОЛЬКО ЗАМЪЧАНІЙ ПО ПОВОДУ ОДНОЙ ИЗЪ БІОГРАФІЙ БУДДЫ САКЬЯ—МУНИ (LALITAVISTARA)•

(Прододжение \*).

TT.

Не смотря на всю фантастичность и даже сказочность разсказовь Лалиты-Вистары о Будде, есть писатели, которые хотвли бы отождествить біографію Будды Сакья-Муни съ евангельскими повествованіями о жизни Інсуса Христа. И прежде всего, они указывають на мнимое сходство въ чудесномъ рожденів ихъ. Будда, до своего рожденія, пребываеть какъ нівкоего рода божественное существо въ небесахъ и, по собственному желанію, несходить въ видё бёлаго слона на землю въ утробу царицы Майн въ Капилаваств, чтобы родиться отъ нея для спасенія міра. Небесные сонмы небожителей въ пъснопъніяхъ возвіщають о спасительной миссіи новорожденнаго младенца. Таково первое мнимое сходство въ повествовании о рожденін Будды и Інсуса Христа. Съ вершинъ Гимайлайн спускается затёмъ престаредый, близкій къ смерти браминъ Асота и, увидавъ младенца, возвъщаетъ вдохновенными словами: это ивкогда будеть Будда, спаситель міра!-напоминая собою этимъ будто бы престарвлаго Симеона Богопріимца нашихъ Евангелій. Мальчикомъ Будда входить въ храмъ и изображенія боговъ сходять съ мість своихь, чтобы смиренно преклониться предъ нимъ. Зрелымъ мужчиною, летъ около тридцати, онъ предается одиночеству, чтобы найти путь спа-

<sup>\*)</sup> Си. ж. "Въра и Разунъ", за 1903 г. № 2.

сенія. Здёсь онъ трижды искушается Марой, княземъ смерти и зла: но онъ противостоитъ искусителю, побъдоносно торжествуетъ надъ нимъ, и, сидя подъ смоквой, обретаетъ высшее познаніе. Двое братьевъ-первые послідователи, которыхъ онъ пріобретаетъ еще сидя подъ деревомъ, напоминаютъ первыхъ учениковъ Христа, Андрея и Симона, какъ смоква-то дерево, подъ которымъ Христосъ впервые увидалъ только что присоединивтагося Насанаила. Будда начинаеть свою проповъдь цёлымъ рядомъ восхваленія блаженствъ, которыя сравниваются съ блаженствани нагорной проповеди 1).. Мы не станемъ продолжать выписку дальнёйшихъ совпаденій, приводимыхъ этими авторами-не станемъ потому, что въ разбираемой нами біографін Сакья Муни ихъ нельзя находить; онъ отысканы учеными людьми въ другихъ буддійскихъ книгахъ и поэтому мы ихъ оставляемъ. Но допуская даже ихъ достоверность т. е. литературную подлинность, нельзя не видеть, что они столько же сходны съ евангельскими повъствованіями, сколько можно привнавать сходными хаотическія черты, случайно наброшенныя на белой бумаге, съ живыми и реальными фигурами. Это дело разыгравшейся фантазіи, а не исторіи, какъ научной дисциплины. Можно, конечно, съ натяжками-какъ это и дълаютъ на самомъ дълъ, отыскать и въ Лалитъ Вистаръ нъкоторыя совпаденія. Можно, напр., указать на Майтрею, какъ на параллель въ ученіи Інсуса Христа о Святомъ Духф, Котораго объщаль послать ученикамъ Господь, можно также указать на зв'єзду Пушія, появлявшуюся на неб'є во время нисхожденія Будды въ утробу своей матери и во время его бъгства изъ дворца. Указывають еще на царское происхождение Будды и на его купаніе въ ручьв Напранжана, приводя все это въ паразлель съ извъстными фактами изъ исторіи Господа Нашего Інсуса Христа...

Что сказать по поводу этихъ совпаденій 2)? Конечно защит-

<sup>1)</sup> Слова проф. д. ра. Л. Шредера изт. брошюры "Христіанство и буддизиви". См. брошюру "Минмое сходство и существенное различіе между христіанствомъ и буддизмомъ". С.-Петербургъ. 1896 г., стр. 29—31.

<sup>2)</sup> Замътниъ, встати, что въ силу характера своей работы мы занимаемся исключьтельно только вибинею стороном дъла и съ этой точки зръвія и разбираемся въ интересующемъ насъ вопросъ.

виковь "буддійско-христіанской" гармонін нельзя уб'ёдить указаність на то, что отстанваемыя ими совпаденія не всегда въ еже исторіяхъ падають на одно и то же время жизни Буди и Інсуса Христа; такъ напр., указываемая ими параллель о Святомъ Дудъ и Бодизаттвъ Майтреп-фигурируетъ въ исторік Сакья-Муни не въ конці, а въ саномъ ея началі, въ ел прологъ, провсходившемъ, какъ извъстно, въ небъ Тушита: то же надобно сказать и объ исторіи съ звіздою Пупія: она вставлена въ біографію Будди совершенно съ другимъ оттвивоив са вначенія, чёмь вообще Внелесиская звёзда въ всторів Господа Нашего Інсуса Христа и пр. Защитники "буддійскохристівнской пармонін не отвергають этого, но они говорять, что Евангельская исторія, какъ поздивимая будто-бы по времени своего появленія, все это передёлала, перестановила и всему матеріалу дала новую комбинацію и въ этомъ то, по ихъ мивнію, христіанская исторія и проявила только свою самостоятельность самостоятельность передёлки, а въ основъ ея остаются все та же разсказы-Лалиты-Вистары.

Въ отвътъ на подобнаго рода разсужденія, едва ли могущія возникнуть въ умъ другихъ читателей названной біографіи Будды Сакья-Муни, постараемся разобраться въ вопросъ о времени появленія Лалиты-Вистары.

Данныя о времени происхожденія Лалиты-Вистары крайне неопредівленны и очень сбивчиви. Такъ, прежде всего, намъ приходится натолкнуться на мивніе ученаго ся переводчика, г. Фуко; онъ, какъ видно это изъ предисловія къ сділанному миъ переводу, возрасть Лалиты-Вистары опреділяєть очень древнимъ, гораздо раньше христіанской эры 1). Очень віроятно, говоритъ г. Фуко, что одною изъ первыхъ потребностей вірующихъ буддистовъ послів смерти своего учителя было желаніе знать его жизнь какъ для того, чтобы хвалиться совершенствомъ своего наставника, такъ равнымъ образомъ и для подражанія его добродітелямъ. Вотъ почему, думаєть г. Фуко, и нельзя "первоначальную редакцію" Лалиты-Вистары далеко отодвигать отъ года смерти Сакья-Муни 2). Кромів этого, чисто

<sup>1)</sup> Lalitavistara, introduction, p. XVI.

<sup>2)</sup> Ibid., p. XI.

психологическаго соображенія, г. Фуко какъ на доказательство справедливости своего мевнія о древности Лалиты Вистары ссылается еще на то, что въ ней въ несколькихъ местахъ содержатся указанія и даже изложеніе четырехъ возвышенныхъ истинъ-обстоятельство, добавляетъ ученый переводчикъ. только самымъ древетиниъ произведениямъ свойственное буддивма 1). На основаніи всіхъ этихъ соображеній г. Фуконаходить возможнымь отнести "первоначальную редакцію" Лалиты. Вистары къ первому собору буддистовъ, бывшему тотчасъ послъ смерти Сакья-Муни. Но здёсь же, следомъ, г. Фукосъ особеннымъ усиліемъ подчеркиваетъ ту мысль, что къ означенному времени онъ относить только "первоначальную редакцію" книги, такъ какъ Лалита-Вистара-продолжаетъ онъсвою рычь далые-въ той ея формы, какой им владыемъ теперь, представляеть очевидные следы позднейшей композиціи сравнительно съ "первоначальною редакціей". Вивсто того, чтобы быть простымъ разсказомъ съ однообразнымъ всюду слогомъ, нынешняя Лалита-Вистара-пишеть г. Фуко, представляеть собою сифсь двухъ очень различныхъ языковъ; рядомъ съ санскритскою, въ общемъ довольно легкою прозою, въ ней находится стихотворный діалекть, необычайныя формы котораго дъзаютъ его очень темнымъ. Характерною особенностью этихъстихотворныхъ отрывковъ-мы продолжаемъ излагать мысли г. Фуко--- является та черта, что всв они, за немногими исключеніями, оказываются витіеватымъ повтореніемъ сказаннаго въ прозъ-повтореніемъ значительно, по своей формъ, удалающимся отъ грамматически правильной санскритской прозы 2).

Итакъ, по мивнію г. Фуко, только "первоначальная редакція" Лалиты-Вистары должна быть отнесена къ эпохв перваго буддійскаго собора. Но туть возникаєть вопрось, что же такое это за "первоначальная редакція" Лалита-Вистары н откуда г. Фуко могь узнать про нее? Въдь онъ самъ въ томъ же введеніи прямо заявляєть, что находящаяся у насъ въ рукахъ Лалита-Вистара, какъ представляющая собою очевидную форму пространныхъ сутръ, не должна быть относима къ первому со-

<sup>1)</sup> Ibid., p. XI.

<sup>2)</sup> Ibidem, pp. XI-XII.

бору буддистовъ; она поздивишаго происхождения и самое большее куда можно отнести ее, по инвнію самого же г. Фуко, -это ко второму или третьему собору 1); на страницъ же **местнадцатой** Фуко более уже решительно высказывается дату именно третьяго собора 2). Выходить, такинь образомъ, что "первоначальной-то редакців" Лалиты-Вистары, о которой раньше вель речь г. Фуко, какъ будто-бы и нетъ совсемъ. Въ ея существованію, судя по ходу разсужденія г. Фуко, можнопридти, очевидно, только путемъ приблизительно такого умозаключенія въ общей его связи съ ранфе представленнымънами исихологическимъ соображениемъ г. Фуко. - Существующая у насъ теперь редакція Лалиты-Вистары представляеть собою форму пространныхъ сутръ: этой же формъ сутръ предмествовала-простая 3); следовательно, и у нашей книги есть предшествовавшая ей простая форма; она-то и является для г. Фуко "первоначальной редакціею" Лалиты-Вистары.

О логической состоятельности такого умозаключения мы не говоримъ; мы только замътимъ, что изъ разсужденій г. Фуко допустимо только одно заключение, справедливъ одинъ тольковыводъ: возможно было существование "первоначальной давцін" Лалиты-Вистары, но действительно-ли существовала она-того совствъ не видать; она могла быть, но могла не быть, и солидныхъ доказательствъ за ея "esse" г. Фуко, думается намъ, не представиль.-По ходу разсужденій г. Фуко, положимъ, видно, что за "первоначальную редакцію" Лалиты-Вистары, за следы ея существованія по крайней мере, онънамъренъ считать "простую однообразную санскритскую прозу" Лалиты-Вистары, которую онъ противополагаеть ея темвымъ стихотворнымъ отрывкамъ-отому поздивишему, по его мивнію, наслоенію въковъ 4). Но, въдь, вопросъ еще въ томъ, руководиться намъ при отдёленіи древняго въ буддійскихъ книгахъ отъ болъе новаго? А, можетъ быть, объ части Лалитъ-Вистаръ-и проза и стихи-сравнительно поздняго-

<sup>1)</sup> Lalitavistara, pp. XII-XVI.

<sup>2)</sup> Ibid. p. XVI.

<sup>3)</sup> Ibid. XII-XVI.

<sup>4)</sup> Ibid. p. XII.

происхожденія или, по крайней мірв, во времени между ними нётъ такого именно отношенія, на какомъ настанваеть г. Фуко. Відь, высказывають же ніжоторые ученые такое, напр., мийніе, что "считать дошедшія до насъ собранія... буддійскихъ книгъ sa "disjecta membra" стараго преданія мы не имфемъ права. потому что не знаемъ, съ какимъ "цълымъ" ихъ сравнивать" 1). То же самое, по нашему мивнію, возможно примвнить и къ данному случаю; возможно задать себв вопросъ, съ чемъ сравниваль г. Фуко нынашнюю редакцію Лалиты-Вистары и откуда онъ вывель свое заключение о существование ся "первоначальной редакців"? Вёдь такое доказательство, какое г. Фуко даетъ въ своемъ введеніи въ пользу древности Лалиты-Вистары, едва-ли убъдительно. — Онъ приводить изъ Бюрнуфа изсколько страницъ въ подтверждение того, что литература буддизма постеценно разросталась, увеличивалась и пережила три эпохи съ ихъ характерными особенностями-эпоху простыхъ сутръ, затвиъ-сутръ пространныхъ и, наконецъ, эпоху Тантръ 3).

<sup>1)</sup> См. стат. проф. С. Ольденбурга "Замітки о будлійскомъ искусствій въ "Восточныхъ заміткахъ", сбор. статей и изслідованій проф. и преподав. факульт. Восточныхъ манковъ Импер. С.-Петербур. Университета. 1895, стр. 939.

<sup>2)</sup> Теперь далево не всв согласни съ мивніемъ Бюрнуфа отпосительно общаго хода и характера будлійской религіозной жизни, и сомивніе въ преимущественной древности книгь палійскаго канона—самой древней, по мизнію изкоторыхъ ученыхъ (Ольденбургъ, Максъ-Мюллеръ, Рисъ-Дэвидсъ и др.), формы буддивиа--все связыбе и связыбе начинаеть раздаваться въ явтературъ. Изъ отечественныхъ ученыхъ этого направленія можно указать на Минаева и на Ольденбурга; но дальше всёхъ ихъ въ этомъ направленія идетъ проф. В. Пуссенъ. Онъ примо выражается, что вътъ некакого резона довърять сомнетельной древности полійскаго канона. По нему, выраженія - "сингалезская церковь и община" "кожный будлизив" - одинь лишь пустой звукъ. Секты Цейлона, говоритъ Пуссенъ, могутъ быть сведены вз единству только при помощи натяжевъ и при томъ наперекоръ положительнымъ свидътельствамъ. Къ чему же, спрашиваетъ В. Пуссенъ, держаться мибнія, которое явно противорычить памятникамь? Остроумный наборь доводовь "палійцевь-нидіанистовъ" въ пользу своихъ воззрѣній рушится самъ собою, и паденіе ихъ съ особенною ясностью обнаруживаеть страшные пробым, которыми изобилуеть теперешнее наше знаніе буддвзма. О школахъ, напр., буддизма, говоритъ Пуссенъ, въ виду неразработанности матеріаловъ, мы зваемъ совсёмъ мало. Намъ едва извъстны имена шволъ, и мы почти не въ состояніи описать ихъ доктринъ, ихъ связей между собою и ихъ взаимнаго другь на друга вліянія. Съ отверженіемъ же взгляда приверженцевъ преимущественной древности палійскаго канона ны, продолжаеть разсуждать проф. В. Пуссень, совстви лишаемся руководительной нити, и все-таки, не смотря на это, мы не должны втрить картинт, которую они

Пусть въ первую изъ нехъ, по мивейо знаменитаго французсато ученаго, Будда является только человекомъ, во вторуюна ряду съ нимъ появляются другіе Будди и баснословние Бодиваттвы и самъ-то онъ принимаеть на себъ множествобаснословныхъ черезъ и проч. Все это допустино, но вискольконе убъждаеть въ томъ, что и наша Ладита-Вистара перешла менно черезъ всв эти стадіи. Пусть въ ней Будда является въ божественномъ ореолъ, окруженный безчисленными Бодизаттвами, пусть онъ блещеть всевовножными совершенствами, несвойственными даже совсемь человеку, --- все это нескольконе можеть говорить въ польку существованія "первоначальной редакціна Лалиты-Вистары. На основаній приводимыхъ г. Фуко данныхъ можно сказать только одно: нынёшняя редакція Лалиты Вистары, какъ подходящая по своему содержанію къ книганъ второй эпохи развитія буддивна, и могла тельно появится въ это время; не переживая никакихъ предварительныхъ эпохъ, она, какъ появившаяся въ известный періодъ жизни буддизма, и могла воплотить въ себъ всъ егохарактерныя особенности.

Мы темъ сильнее настанваемъ на вероятности только что высказаннаго нами предположенія о времени появленія Лалиты-Вистары, что и у самого Бюрнуфа, на авторитетъ котораго главнымъ образомъ и основывается г. Фуко, въ конце концовъ говорится сведующее по поводу "буддійскаго священнаго кадають намъ о первоначальномъ буддизив. Хинаяна, какъ древнее ученіе, раздів-**ЈАСТСА НА МНОГОЧЕСЈЕНИМ**Я СЕВТИ ПОЧТВ ТАКЪ ЖЕ СТАДНЯ, БАКЪ И САМАЯ РЕЈИГІЯ. Позволительно даже предполагать, говорить Пуссень, древнее существование Махании и Тантризма или во всякомъ случав смело было-бы отодвигать ихъ на задній планъ передь Хинаяной, какъ невибющія будто-бы важности, какъ въ отноменів къ исторів, такъ и въ отношенін къ доктрині. Сведенная къ исторія сингаленской церван, окаменвашей въ первому въку нашей эры, исторія Будды, исторія его ученія и его общини-если все-тави она возможна-будеть, пишеть проф. Пуссенъ, страшно изуродованнов. Все должно быть разсматриваемо въ совокупвости и вовсе не следуеть дунать о какой-то превнущественной древности палійскаго канона. Буддизич ненальскій-только вітвь яндійскаго тантрійскаго будцевна, это только одинъ эпизодъ исторін будлезна, не солержащій въ себѣ всей первоначальной религін. См. V. Poussin. Bouddhisme. Etudes et materiaux; prewier parti de l'histoire bouddhisme, introduction p. 1-6, 34. Be Mémoires couronnès et mémoires des savants etrangers publiés par l'Académie royale des kiences, des lettres et des beau-arts de Belgique, t. LV Aaût 1896 z juin 1898.

нона", какъ принято иногда выражатся о буддійской литературь - Книги, его составляющія, -- мы приводимъ выдержку наъ Бюрнуфа-пережили три эпохи; ихъ передълывали и измѣняли, то на первомъ, то на второмъ соборѣ и, наконецъ, послѣ послѣдняго авторитетнаго пересмотра монахами, современниками Канишки, книги приняты въ коновъ, нопобавляетъ Бюрнуеръ-на этомъ третьемъ соборъ полъ вдіяніемъ авторитета членовъ самого собора, или же подъ вліяніемъ какого-нибидь мудреца, какъ напр., Нагарджуны, могли внести въ канонъ и совершенно новыя книги" 1). Такой взглядъ Бюрнуфа одинаково, думается намъ, можетъ говорить и за и противъ мнинія г. Фуко, да и не извъстно еще на самомъ дълъ, что говоритъ самая дъйствительность.

Если и возможно говорить о какой-то "первоначальной Лалить-Вистарь" ко времени перваго буддійскаго собора, то только въ смыслъ существованія въ то время біографическаго сырого матеріала въ видъ общихъ воспоминаній о Буддъ. Редакцін же Лалиты Вистары, хотя-бы даже и "первоначальной", въ то время не могло быть. Сентъ-Илеръ въ своемъ трудъ о буддивић, сделавъ разборъ баснословной, какъ онъ выражается. части Лалиты-Вистары и указавъ на то унижение въ ней Брамы, Индры и всего выдающагося въ браминскомъ пантеонъ, прямо заявляетъ, что Лалита-Вистара не есть трудъ непосредственныхъ учениковъ Сакья-Муни. Время самого наставника, говоритъ Сентъ-Илеръ, а также и ближайшее послъ его смерти не могло говорить такимъ высоком врнымъ языкомъ. Въка три или четыре спустя, когда новое учение пріобръло себъ достаточное число послъдователей, могло уже пожалуй съ такимъ оскорбительнымъ пренебрежениемъ, даже презръніемъ говорить о народныхъ святыняхъ. Иногда-жы продолжаемъ излагать мысли французскаго ученаго-иногда это самое излишество оскорбленій какъ-бы скандализируеть даже самого автора, допустившаго такое поношение народной святыни. Царь, напр., Суддодана, присутствовавшій въ качествъ врителя при всехъ техъ униженіяхъ, какимъ боги подверг-

<sup>1)</sup> CM. Introduction à l'histoire du bouddhisme indien par E. Burnouf. t. 1. Paris 1844. p. 579.

лись предъ только что родившимся его сыномъ, не можетъ воздержаться отъ недоумёнія по этому поводу. Какъ ни радостенъ отецъ будущаго Будды, онъ все-таки изумляется и говорить по адресу своего сына следующее: "онъ-богъ боговъ; четыре стража вселенной, Брама, Индра и другіе боги, соединившись, окружили его такимъ почетомъ; въ трехъ мірахъ ни одинъ богъ, ни одинъ Нагъ, ни Индра, ни Брама, ни одно, словомъ, существо не получило бы подобныхъ почестей безъ того, чтобы другіе не сорвали бы ему за это головы и не лишили-бы его жизни. Но этотъ, потому что онъ чище боговъ, можетъ безопасно принимать всѣ эти почести" 1). Все это Сентъ-Илеръ говоритъ, положимъ, о настоящей редакціи Лалиты-Вистары, но, въдь, и "первоначальная редакція" ея для того, чтобы быть именно Лалитою-Вистарою, а не другой книгой, должна-же хоть отчасти походить на нынешнюю своимъ содержаніемъ. А разъ это такъ, то сомивваться въ существованін первоначальной редакціи Лалиты-Вистары ко времени перваго буддійскаго собора мы имфемъ законное право. Нисколько не можеть поддержать кивнія г. Фуко о древности Лалиты-Вистары и его указаніе на то, что въ ней есть упоминаніе в даже изложение четырехъ возвышенныхъ буддійскихъ истинъ. Фуко смотрить на это присутствіе "четырехъ истинъ" въ Лалитъ-Вистаръ какъ на пережитокъ или, лучше сказать, какъ на указаніе неизгладимыхъ следовъ древняго времени появленія книги. Но по существу дела такой взглядь едва ли основателень.-Присутствіе "четырехъ возвышенныхъ истинъ" въ Лалитъ-Вистаръ можетъ только запрещать намъ отодвигать далъе за Будду, въ глубь въковъ, время происхожденія этой книги-въ чемъ, конечно, надобности и безъ того совсемъ нетъ, -- но свидътельствовать противъ позднъйшаго ея происхожденія оно нисколько не можетъ. Упоминаніе и изложеніе теорій, фактовъ и событій въ трудахъ позднівишихъ сравнительно со временемъ появленія этихъ самыхъ теорій — самое обывновенное дізло въ исторіи каждой литературы; къ тому же, какъ біографу, излагающему жизнь своего в роучителя, не упомянуть

<sup>1)</sup> Le Bouddha et sa religion par. F. Barthélemy Saint—Hilaire. Paris 1860, chap. II. pp. 56-57.

было о "чегырехъ возвышенныхъ истинахъ"—этой сути ученія Будды Сакья-Муни!

Итакъ, высказанный взглядъ г. Фуко о "первоначальной редакціи" Лалиты-Вистары, будто-бы существовавшій во времена перваго буддійскаго собора, должно признать, по нашему мивнію, неосновательнымъ.

Насколько же состоятельно мийніе г. Фуко о томъ, что существующая теперь редакція Лалиты-Вистары должна бытьотнесена къ третьему буддійскому собору, ко времени Кашмирскаго царя Канишки?

Не одинъ г. Фуко держится такого взгляда на нынѣшнюю редакцію Лалиты-Вистары. Къ нему примыкаютъ французскіе ученые прошлаго стольтія—Шебель, Сентъ-Илеръ и другіе 1). Шебель, напр., прямо заявляетъ, что Лалита-Вистара включена въ священный канонъ буддистовъ на четвертомъ (по счету же съверныхъ буддистовъ третьемъ) соборъ при царъ Канишкъ 2).

Не имъв возможности вдаваться въ разборъ миъній всъхъуказанныхъ ученыхъ, замътимъ только одно, что ихъ доказательность въ достаточной мъръ подрывается существующими воззръніями на этотъ счетъ совершенно противоположнаго характера. Такъ, напр., по указанію французскаго ученаго Э. Сенара, на Лалиту-Вистару смотръли то какъ на компиляціюшестого в), то восьмого и даже девятаго въка в). Англійскій же ученый, индіанистъ проф. Рисъ-Дэвидсъ, прямо заявляетъ по поводу взгляда Фуко на происхожденіе Лалиты-Вистары, что его утвержденіе древности этой книги не имъетъ "даже и вида доказательства" в). Тотъ же Рисъ-Дэвидсъ относительно

<sup>1)</sup> У Senart въ его. "Essai sur la légende du Bouddha, son caractère et sesorigines par E. Senart. 2 edition revue et suivie d'un index. Paris 1882, introduction, р. XVII указаны напр., ссылки на Burnoufa, на Lassen'a и Wilson'a; у Saint-Hilaire см. его трудъ "Le Bouddha et sa religion"... pp. 56—57; С. Schebel. Le Bouddha et la bouddhisme". Paris. 1857. См. livre II, chap. VII, p. 62.

Schebel. p. 92.
 Senart. Essai sur la legende du Bouddha... introduction p. XVII, note 1 указано на journ. Asiat. Loc. of Beng. 1851, p. 283.

<sup>4)</sup> Ibidem., note yrasano na Fergusson'a tree and Serpent Worship, p. 70-71.

<sup>5)</sup> См. въ "Въръ в Разунъ" за 1887 г. т. 1-й, ч. 1-я статья свящ. А. Балановскаго "Буддійскія легенды и Евангеліе", стр. 252 ссылку на Buddhism Рисъ-

Лалиты-Вистары выскавываеть мижніе, что она составлена въ Тибетъ какимъ-то буддійскимъ поэтомъ, жившимъ приблизительно между 600 и 1000 годами послъ смерти Будды <sup>1</sup>).

Нисколько не помогають делу при выяснения времени происхожненія Ладиты-Вистары и извістные намъ ея переводы. Прежде всего, конечно, надо принять во внимание переводъ Лалиты Вистары на китайскій языкъ, такъ какъ въ Китай будлезмъ проникъ ранве, чемъ, напр., въ Тибетъ, именощій также свой переводъ Лалиты-Вистары, съ котораго и сдёланъ французскій переводъ г. Фуко. Тибетская версія Ладиты-Вистары, относимая Фуко въ шестому столетію по Р. Хр. 2) нало можетъ принести пользы при установленіи даты появленія санскритскаго оригинала. Единственная ея заслуга, по словамъ Сенара, состоитъ въ томъ, что она не позволяетъ появленіе извістной намъ санскритской редакціи Лалиты-Вистары отодвигать далже за 6-й въкъ нашей эры-и только; оказать более существенной помощи эта версія Лалиты Вистары не въ состояніи 3), да на ней, впрочемъ, не особенно долго останавливается и самъ г. Фуко. Онъ указываетъ больше на китайские переводы Лалиты-Вистары и съ помощью ихъ думаетъ отстоять свой взглядь о сравнительно раннемъ появлевів нынашией редакціи Лалиты-Вистары.

Четыре всего китайскихъ перевода указываетъ г. Фуко въ своемъ подстрочномъ примъчаніи, заимствованномъ имъ у С. Жюльена 4) Первый, по времени, китайскій переводъ, по С. Жюльену, относится къ 70—76 гг. нашей эры, второй—къ Дэвилса, р. 11; срв. слова того же ученаго (Рисъ-Дэвилса) въ его книгь "Будизыъ. Очервъ жизин и ученій Гаутами Буди; перев. съ 18 англ. изд. М. Э. Гюсвбурга. С.-Петерб. 1901 г. стр. 232, примъчаніе № 20: "Фуко, не приводя пысавныхъ доказательствъ, приписываетъ санскритскій оригиналъ (Лалиты-Вистари) собору Канишки. Наконецъ, на утвержденіе г. Шебеля, говорящаго, что

на соборъ при Канишкъ въ буддійскій канонъ включили "Lalita-Vistara" и "Lotus de la bonne loi", набрасивають тънь сомнънія слова Сенть-Илера, висказивающаго въ своемъ трудъ (Le Bouddha et sa religin, р. 65) про "Лотусъ добрано закона" такое мнъніе, что Лотусъ по своему происхожденію болье новъ, чъмъ

Лалита-Вистара. А разъ это такъ, то одновременно эти вниги, вопреки увъренію Шебеля, не могли быть включены въ священный канонъ буддистовъ, по крайней июрѣ въ томъ видѣ, въ какомъ мы владѣемъ ими теперь.
 1) См. у Kelhora "Буддизмъ ѝ христіанство" перев. Ө. Орнатскаго, Кіевъ

См. у Kelhora "Буддизмъ ѝ христіанство" перев. Ө. Орнатскаго, Кіевъ 1894 г. стр. 30.
 Lalitavistara, introduction p. XVI.

<sup>3)</sup> Senart. Essai sur la légende du Bouddha.. introduction, p. XVII.

<sup>4)</sup> Lalitavistara, Introduction pp. XVI-XVIII, note 2.

308, третій къ 652 и, наконецъ, дата появленія четвертаго не указана имъ  $^1$ ).

Всё эти переводы носять различныя названія, и только названіе одного изъ нихъ, именно четвертаго, слёдовательно, самаго поздняго по своему происхожденію, соотвётствуеть имени санскритскаго оригинала. Кромё того, только третій и четвертый изъ нихъ дёлятся на столько же главъ, какъ и нынёшняя Лалита Вистара, а первые два—содержатъ въ себё по 30 главъ <sup>2</sup>). Въ интересахъ дёла особенную важность въ нашихъ глазахъ, конечно, долженъ имёть первый по времени китайскій переводъ Лалиты-Вистары. Онъ, какъ свидётельствуетъ о томъ Станиславъ Жюльенъ, долженъ быть отнесенъ самое позднёе къ 70—76 гг. нашей эры.

Если это справедливо, то тогда существование санскритскаго оригинала мы не имфемъ права отодвигать ниже указаннаго времени. А такъ какъ по естественному порядку вещей изъ показанной цифры надо еще вычесть болфе или менфе продолжительный промежутокъ времени, необходимый на то, что-бы дать возможность санскритскому оригиналу изъ Индіи попасть въ Китай, то древность его должна увеличиться еще болфе и, такимъ образомъ, очень близко подойти къ цифрф, показанной г. Фуко. Но законны-ли на самомъ дфлф такіе выводы?—Совсфмъ нфтъ.

Такъ, прежде всего, переводъ, считающійся первымъ по времени своего появленія въ Китаѣ—переводъ, извѣстный подъ названіемъ Fang—teng—pen—ki—king, а также и подъ другимъ именемъ—Fopen—hing—king ³), оказывается, какъ оказывается, какъ утверждаетъ Сенаръ, утеряннымъ ¹). Затѣмъ, тотъ же ученый въ подстрочномъ замѣчаніи своемъ приводитъ еще на этотъ счетъ интересное замѣчаніе англій-

<sup>1)</sup> У Іеромонаха Алексія (Вяноградова) въ его "исторія Библія на Востокъ съ обзоромъ метода и условій благопріятныхъ и неблагопріятныхъ ся переводамъ и распространенію съ христіанскою церковью у разныхъ народовъ", С.-Петербургъ 1889—1895 гг., именно въ указанія жизнеописаній Будли на витайскомъ языкъ приведены эти же самые переводы за исключеніемъ перваго. Только у него 2-й переводъ изъ Лалиты-Вистары въ 8 главъ отнесенъ не къ 308 г., какъ у С. Жюльена, а къ 300 г., третій въ 12 главъ и 27 отдъловъ въ 676 и дата послёдняго—Шэнь-тхунъ-яо-и-узинъ не указана; см. стр. 320—321.

<sup>2)</sup> Lalitavistara, introduction, p. XVI, note 2.

<sup>4)</sup> Senart, Essai sur la légende du Bouddha... introduction, p. XVII.

скаго проф. Биля. Биль, между прочимъ, не словамъ Сенара, говорить савдующее по интересующему насъ вопросу: Fo-реп -hing-king Станислава Жюльена, родъ стихотворной Лалиты-Вистары, содержащей вивсто двадцати семи главъ тридцать одну главу, есть просто—на просто только переводъ Буддасариты 1). Кром'в того, говорить тоть же упомянутый нами французскій ученый Сенаръ, употребление у Китайцевъ одинаковаго названия для различных трудовъ совсёмъ подрываетъ довёріе къ идущимъ съ ихъ стороны библіографическимъ даннымъ относительно нитересующей насъ книги <sup>2</sup>). Точно такой же неблагопріятный отзывь о китайскихъ переводахъ буддійскихъ книгъ даетъ и Д. П. Шантени-де-ля Соссей; по его словамъ, они сильно отличаются отъ известныхъ намъ санскритскихъ и палійскихъ книгь, такъ что "почти всё безъ исключенія указывають на происхождение ихъ отъ неизвёстныхъ намъ оригиналовъ, или на несходныя редакцін послёднихъ" в). По поводу китайскихъ вереводовъ жизни Будды съ уверенностью, по мивнію Сенара, ножно сказать только следующее. Самымъ древнейшимъ изъ твиъ китайскихъ переводовъ, какими мы владвемъ является Pou-yao-king въ 30 главъ и 8 книгъ 4)-второй по указанію Станислава Жюльена; датируется онъ у этого ученаго 308 г. по Р. Xp. <sup>в</sup>).

<sup>1)</sup> Ibidem., p. note 6. См. относятельно Буддасариты у Burnoufa въ его Introduction à l'hisoire... p. 556).

<sup>2)</sup> Senart упомянутый уже трудь pp. XVII—XVIII.

<sup>3) &</sup>quot;Иллюстрированная исторія религіи", 7. 2. Москва 1899 г. См. стр. 78.

<sup>4)</sup> Senart. "Essai sur la légende du Boudda... introduction, p. XVIII.

<sup>5)</sup> Вотъ его содержание или, еприпе, оглавление. Въ немъ, какъ уже -свазано было, 8 квигъ и 30 главъ; говорится въ нихъ следующее: книга 1-я, глава 1-я: разговоры о нисхожденін Бодизаттвы; глава 2-я: пути закона, глава 3-я: подъ какою формою Будда сойдеть въ міръ; книга 2-я, гла-4-я: его отмествіе съ неба и его пребываніе въ нідрахъ своей матери; глава .5-я: время его рожденія, 32 предзнаменованія. Книга 3-я, глава 6-я: посъщеніе крама; глава 7-и: урокъ письма; глава 8-и; онъ сидить подъ деревомъ и взираетъ ва пакоту; глава 9-я: царь ищеть жену для царевича; глава 10-я: испытаніе въ некусствъ. Книга 4-а глава 11-а; четире прогулки; глава 12-я; уходъ изъ дворца; глава 13-я: бътство. Кенга 5-я, глава 14-я; три вновърныхъ школы; глава 15-я: жесть леть подвиговь; глава 16-я: Нагь Кала. Книга 6-я, глава 17-я: онъ дедаеть вызовъ демону; глава 18-я: онъ побъждаеть демона; глава 19-я: онъ достигаеть состоянія Боди; глава 20-я: поздравленія боговь. Книга 7-я, глава 21-я: овъ погружается въ созерцаніе; глава 22-я: появленіе четырехъ Махараджовъ; тлава 23-я: Брама уговариваеть его проповъдывать законь; глава 24-я: обращеміе изти учениковь, Dharmocakrapravartana; глава 25-я: восемиздцать обраще-

Насколько можно судить по оглавленію Pou-yao-King—этакнига, говорить Сенарь, въ общемъ близко подходить къ Лалить-Вистарь, но сходна съ нею только по существу своего-содержанія, видеть же въ ней буквальное воспроизведеніе Лалиты-Вистары совсёмъ нельзя; китайская версія живнеописанія Будды, какъ видно, длинне санскритской редакціи Лалиты-Вистары, и это-то обстоятельство, говорить Сенаръ, и даетъ основаніе считать ее, по отношенію къ санскритской Лалить-Вистарь, совершенно постороннимъ произведеніемъ 1).

Итакъ, не помогаютъ несколько Фуко, какъ мы видимъ этосейчасъ, и китайскіе переводы. Ссылка его на первый изъ нихъ-Fo-pen-hing-King, относимый Фуко къ 76 г. по X. Xp., не имфеть никакого значенія: такъ какъ переволь этотъ, помивнію ніжоторых ученых, утерянь и судить теперь о егосходствъ съ Ладитою-Вистарою совсъмъ нътъ возможности. твыть болбе еще, что некоторые считають его за переводь не Лалиты-Вистары, а Буддасариты. Остальные же переводывторой, третій и четвертый, какъ поздно появившіеся, не могутъ помочь Фуко, такъ какъ дата ранняго изъ нихъ восходиль самое большее только къ началу четвертаго столетія по Р. Хр., да къ тому же еще этотъ переводъ и считается въкоторыми, по отношенію къ Лалитв-Вистарв, произведеніемъсовершенно постороннимъ. Остается, следовательно, толькодва перевода-третій и четвертый, изъ которыхъ первый датируется 652-676 г.г. по Р. Хр., а второй вёроятно, еще новъе. Понятно, что для отстаиваемаго ввгляда г. Фуко эти: переводы не имъютъ никакого значенія.—Въ силу всего сказаннаго значеніе китайскихъ переводовъ Лалиты-Вистары. въ интересующемъ насъ дълъ совсъмъ падаетъ. Они не уасняють намъ вопроса и нисколько не проливають свёта на дреоригинала Лалиты-Вистары, санскритскаго вность сительно котораго, по мивнію нікоторых ученых , "съ увівренностью нельзя сказать ничего положительнаго" 2). Рисъ-Дэвидсь же относительно санскритской версіи Лалиты-Виста-

ній. Княга 8-я, глава 26-я: Будда идеть въ Магаду; глава 27-я: обращеніе Сарипутры и Модгалівйяны; глава 28-я: Udâyin; глава 29-я: смерть Будды, глава. 30-я: заключеніе. Senart. Essai sur la légende du Bouddha, inroduction, p. XVIII, note 1.

<sup>2)</sup> См. въ "Въръ и Разумъ" за 1887 г., т. 1-й, часть 1-ая, стр. 252 въ статьъ. свящ. Балановскаго "Буддайскія легенды и Евангеліе" ссылка на R. Mitra.

ри выражается слёдующимъ образомъ: "трудно опредёлить, говорятъ онъ, насколько нынёшняя форма санскритскаго сочиненія старёв" (тибетскаго) перевода, относимаго Фуко къ 6 столетію по Р. Хр. 1). Нёкоторые же ученые доходять до гого, что не считаютъ даже возможнымъ положительно сказать, какой текстъ—санскритскій или тибетскій—надо принимать за первоначальный 2).

Итакъ, мы не можемъ съ достовърностью опредълить времени появленія Лалиты-Вистары въ ся настоящей редакціи. Разность въ опредъленіи ся возраста доходитъ до нъсколькихъ сотенъ лътъ—обстоятельство вполнъ достаточное для того, чтобы отнестись къ свъдъніямъ такой книги съ совершенно законнымъ недовъріемъ. Въ силу же всего вышесказаннаго мы и не можемъ принять мнънія г. Фуко, относящаго настоящую редакцію Лалиты-Вистары къ буддійскому собору, бывшему при Кашмирскомъ царъ Канишки.

Гораздо правдоподобнее, думается намъ, судьбу Лалиты-Вистары представлять приблизительно въ такомъ виде, руководствуясь при этомъ свёдёніями, заимствованными изъ разнаго рода источниковъ. Какъ извёстно, самыя раннія указанія относятъ Лалиту-Вистару ко времени третьяго буддійскаго собора. Эта самая древняя дата появленія книги в); самую же нозднюю нельзя отодвигать далее шестого столетія по Р. Хр. время появленія тибетской версіи Лалиты-Вистары, до буквальности сходной съ санскритской редакціей. Вотъ пограничные столбы, далее которыхъ никакъ нельзя отодвигать время появленія Лалиты-Вистары, какого-бы взгляда мы ни держались

<sup>1)</sup> См. "Буддизив" Рисъ-Девидса, перев. Гюнсбурга, стр. 14.

<sup>3)</sup> См. указанную уже выше статью свящ. Балановскаго въ "Вѣрѣ в Разунъ" за 1887 г., стр. 252.

<sup>3)</sup> Какъ, однаво, надо съ осторожностью относиться въ этой дать видно ужъ изъ того, что самая эпоха царствованія Канишки учеными опредъляется далево пеодинавово, разница между ними доходить до целаго стольтія. Такъ одни врема восмествія Канишки на престоль относять въ вонцу последняго стольтія до Р. Хр., а смерть его—въ 18—33 гг. по Р. Хр. (См. въ Journal Asiatique 9 serie, t. 9, janvier-fevrier 1897, статью "Notes sur les Indo-Scythes, par M. Sylvain-Levi, отд. III. Saint Thomas, Csondopharés et Mazgeo, pp. 5—42); другіе же ваобороть, отстанвяють болье позднюю дату; помещають именно эпоху царствовий Канишки въ вонцу перваго и въ началу второго стольтія нашей эры. (См. во этому вопросу статью въ Journal Asiatique, 9 serie, t. X—Juill et—Août, 1897. "Les Indo-Scythes et l'epoque du regne du Kanichka par M. Ed. Specht, pp. 152—193.

на неё. Возможно, что объ даты върны, и что лица, отстаивающія ту или другую изъ нихъ, одинаково правы, какъ этони покажется страннымъ на первый взглядъ. Все дело сводится вдёсь къ тому, что въ разныя эпохи могли появиться: и разныя редакціи Лалиты-Вистары; во время Канишки появилась одна, а въ шестомъ столетіи по Р. Xp.—другая, и этато последняя редакція—заметимъ кстати—и извъстна намътеперь. Ничего невероятнаго и неправдоподобнаго въ такомъ предположение нътъ. Въдь, если первоначальный составъ буддійскаго канона намъ неизвъстенъ, то темъ боле, понятнонеиввестно и подробное содержание внигь его составляющихъ. а это обстоятельство еще болёе сообщаеть вероятность высказанному нами предположенію относительно судьбы Лалиты-Вистары. Принимая же во вниманіе психологическую причину, указанную г. Фуко-вменно вполнъ естественное и такъпонятное желаніе вірующих буддистовь знать жизнь своегоучителя, все-таки должны допустить, что свёдёнія о жизни Будды были; мы и допускаемъ это и признаемъ существованіе: общаго сырого біографическаго матеріала, въ видѣ воспоминаній о Будав; мы даже соглашаемся вывств съ буддистами, что эти свъдънія были разсмотръны на соборъ при Канишкъ и были объединены въ одномъ трудъ, въ Лалитъ-Вистаръ, которая могла передаваться и изустнымъ путемъ, такъ какъ относительно письменности у буддистовъ того времени-существують разныя мивнія. Одни, напр., говорять, что буддисты. въ теченіе цілыхъ четырехъ столітій послі смерти Сакья-Муни пользовались однимъ только устнымъ преданіемъ 1); другіе же еще решительнее поступають при этомъ и прямо заявляють, что письменность неизвестна была въ Индіи въ продолженіе ніскольких стольтій послів Будды <sup>2</sup>). Такъ или иначе, но Ладита-Вистара могла быть-допустимъ, что въ-

<sup>1)</sup> См. "Ламанзмъ въ Тибеть, его исторія, ученіе и учрежденія. Опыть историко-миссіонерскаго изследованія свящ. Іоанна Попова. Казань. 1898 г., стр. 98, гдв авторъ ссылается на Кёппена и Зильбернагля.

<sup>2)</sup> В. Васильевъ. "Будлязиъ, его догматы, исторія и литература, часть 1-а.в. С.-Петерб. 1857 г. стр. 26. См. еще статью того же автора въ "Восточныхъ замыткахъ" (сборникъ статей и изследованій профессоровъ и преподав. факул. Восточ. языковъ Петерб. Унив. (СПБ. 1895).—"Будлязиъ въ полномъ развитів по-Винаямъ", здъсь авторъ высказываетъ ту мысль, что книги будлизма и то не всъпоявились не ранъе 3-го или 4-го въка нашей эры; см. стр. 7.

устной передачь—ко времени Канишки. Вопросъ теперь только въ томъ, въ какомъ видъ Лалита Вистара могла быть включена въ буддійскій канонъ на этомъ соборъ? Прямое ръшеніе этого вопроса было бы черезвычайно важно дла насъ, но къ весчастью, оно, кажется, совсьмъ недостижимо.

Мы постараемся инымъ путемъ подойти къ этой трудной задачъ и, если не рышить ее, то все-таки отмътить то направленіе, въ какомъ она не должна быть никакъ ръшаема.--Какъ было указано выше, мы не можемъ утвердительно сказать, въ какомъ видъ была включена Лалита-Вистара на соборъ при Канишкъ, но за то мы имъемъ твердое основание полагать, что нынашняя редакція ся не схожа съ нею. Достаточнымъ основаніемъ для такого заявленія будетъ служить мивніе французскаго ученаго Э. Сенара, смотрящаго на Лалиту-Вистару какъ на книгу, легко доступную для разнообразныхъ вставокъ 1). Можно также еще указать на Feer'a, который говорить относительно Лалиты-Вистары следующее: "это трудъ сравнительно новый по формъ, подъ которою онъ дошель до насъ; но онъ несомнанно содержить въ себъ очень древніе отрывки". По Feer'у, Лалита-Вистара-, это продукть последовательных переделокь первоначальнаго труда" 2). Вотъ въ промежутив указанныхъ нами датъ-между эпохою царя Канишки и VI въкомъ и сложилась Лалита-Вистара; въ шестомъ же въкъ по Р. Хр. она и приняла видъ извъстной намъ теперь версіи.

Такая исторія книги, по нашему мнёнію, очень правдоподобна и при томъ вподнё согласна съ эклектическимъ духомъ
буддизма, на который, едва ли могъ наложить свое veto собор. Канвшки, такъ какъ то же религіозное сознаніе вёрующихъ буддистовъ, какое дёйствовало на этомъ соборт, еще
ранте, на второмъ именно буддійскомъ соборт, возвело этотъ
эклектизмъ въ прямой догматъ. И едва ли—повторяемъ мы свою
мысль еще разъ—заправилы собора при Канишкт могли измтьнить мудрому и предусмотрительному завту своихъ предшественниковъ—завту, выразившемуся въ следующемъ классическомъ правилт: "все, что соглаено съ здравымъ смысломъ,

<sup>1)</sup> Senart. Essai sur la légende du Bouddha... introduction, p. XXXI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Journal Asiatique, 6 série, t. VIII, 1866. Etudes bouddhiques; des premiers essai de predication du Bouddha Çâkyamuni par. M. Leon Feer. 91. p.

или говоря вообще—съ обстоятельствами, то вавъ согласное съ истиной и должно быть принято за руководство, то только и могъ преподавать учитель Будда" <sup>1</sup>).

Другая не менъе важная сторона въ интересующемъ насъ дълв-то вопросъ о личности писателя Лалиты-Вистары: важно вообще съ достоверностью знать, кто быль авторомъ Лаличы-Вистары, такъ какъ одно это обстоятельство можетъ служить- а иногда действительно и служить-очень серьезнымъ подспорьемъ въ решени различнаго рода возникающихъ трудностей. Если бы напр., было бы доказано, что писателенъ Лалиты Вистары быль непосредственный ученикь, а, слёдовательно, и современникъ Будды, то показанію такого лица нельзя было-бы не придавать важности, какъ нику, а иногда, быть можеть даже, и очевидцу ваемаго имъ событія, хотя правду надо сказаты что всв почти событія Лалиты-Вистары, какъ по своему характеру, такъ и по времени и мъсту своего происшествія, и недоступны были наблюденію современниковъ; но все-таки авторство ученика и современника Будды могло бы имъть значение. Въдь, для исторіи Господа Нашего Інсуса Христа, съ которою обыкновенно сравнивають буддійскія легены, чрезвычайно важнопо крайней мёре для опроверженія некоторых возраженійчто писателями каноническихъ нашихъ евангелій были лица, находившіяся въ непосредственных сношеніях то съ Саминъ Господомъ Інсусомъ Христомъ, то съ Его учениками и Его родственниками. Ведь, напр., когда заходить речь о томъ,

<sup>1)</sup> Васильевъ, Буддизмъ его догмати, исторія и литература, часть 1 стр. 18-19; "Ламанзиъ въ Тибетв"... свящ 1. Попова, стр. 96. Этотъ дукъ эклектизна не исчевъ изъ сознанія върующихъ будистовъ даже и въ настоящее время. Въ подтпержденіе этого, чожно указать на слёдующій факть, приводимый г. Guimet во второмъ томъ своихъ "Promenades Japonaises". Когда я спросилъ, пишетъ г. Guimet, у одного японскаго бовам, почему будлязиъ такь легко слидся со всеми върованіями тъхъ народовъ, у которыхъ онъ быль введенъ, тотъ отвътиль инъ: буддизмъ принимаетъ отъ другихъ върованій все, что въ нихъ есть хорошаго, потому что это хорошее всегда идеть отъ Булды. У другихъ мы часто находимъ больше истины, чемъ у себя; но-повториль бонза-все, что ни есть хорошаго, своимъ происхожденіемъ обязано "свитому сердцу Будды". См. у L. De Milloué въ ero Bouddhisme, son hisoire, ses dogmes, son extension et son influence sur les peuples chez lesquels il s'est rependu. Lion. 1882. pp. 22-23. Надо думать, что и члены собора при Канишкъ были проникнуты тъкъ же духомъ эклектизма, который, какъ видно изъ только что приведеннаго факта, не исчезаеть и съ перекочевкою будивма изъ своей родины въ другіе, часто очень далекіе, края.

вык Евангелисты могли знать некоторыя обстоятельства изъ жизни Інсуса Христа, предшествующія Его выступленію наобщественное служеніе, то тогда всякій въ прав'й указать на ихъ общение съ Божией Матерью. И дъйствительно, Пресвятая Діва могла хорошо познакомить учениковъ съ тіми событівми изъ жизни Ея Божественнаго Сына, которыя были вензвівстны имъ, и намять о которыхъ, конечно, всегда жива была въ Ея матерински любящемъ сердцв. Она могла разсказать, напр., Апостоламъ о благовещения, о поклонении пастырей, о явленіи Ангеловъ, о бъгствъ въ Египеть-словомъ, о томъ, что случилось "до, во времи и после рожденія Спасителя 1). Это другой и при томъ очень надежный источникъ, откуда могли черпать свои сведенія Апостолы и Евангелисты, въ которому можно прибъгать всегда ВЪ томъ случав. когда отнавываются върить въ Богодухновенность ихъ писаній.

Итакъ, кто же быль писателемъ Ладиты-Вистары? Авторомъ этой книги, какъ входящей въ составъ второго класса Трипитанъ—Sutra—Pitaka, считается Ананда, но онъ не авторъ этихъ книгъ въ собственномъ смыслѣ этого слова, а лишь только изустный передатчикъ словъ самого Будды <sup>2</sup>). Такимъ образомъ, Анандѣ, ученику и двоюродному брату Будды, приписываетса передача Лалиты-Вистары <sup>3</sup>). Это очень гуманная личность въ буддизмѣ, отличающаяся особенною мягостью души; жизнь его украшена многочисленными легендами, повторять или перечислять которыя здѣсь совсѣмъ не къ чему. Для насъ гораздо важнѣе въ данное время разобраться въ вопросѣ объваторс:вѣ Ананды.

Заранъе, конечно, можно догадаться на основании предше-

<sup>1)</sup> См. Прот. Т. Буткевича "Жизн» Господа Нашего Інсуса Христа". Оныть историко-критическаго изложенія евангельской исторіи. Москва 1883 г. стр. 171—191. Срави, также привед, у него въ прим'ячаніи № 62 на стр. 140 слова Люке, относящіяся въ данному вопросу. См. еще "Дітство Господа Нашего Інсуса Христа п Его Предтечи по Евв. свв. Апп. Матеея и Луки. Историко-экзегетическое изслідованіе М. Богословскаго. Казань. 1893 г., стр. 99—113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Ламанзиъ въ Тибетъ"... свящ. І. Попова, стр. 88-91.

<sup>3)</sup> Lalitavistara. p. 2, note 4 et appendice II, p. 417. Burnouf. Introduction à l'histiore du Bouddhisme... pp. 45, 578; Augustin Choboseau. Essai sur la philosophie bouddhique... p. 93; C. Schoebel. Le Bouddha et le bouddhisme, pp. 37—39; Saint—Hilaire. Le Bouddha et sa religion... pp. 48, 80, 272—273, 338—339 et Appendice № II, pp. 424—428; И. А. Подгорбунскій. "Буддизиъ, его исторія в основ. положенія его ученія, выпускъ 1-й. Иркутскъ. 1900, стр. 33, 36 и др.

ствующихъ вамъчаній о времени появленія Лалиты-Вистары, что довърать буддійскимъ сказаніямъ объ Анандъ, какъ авторъ интересующей насъ книги, совстви натъ возможности. Извъстную намъ Лалиту-Вистару не могъ написать Ананда; это очевидно само собою уже изъ представленной нами выше исторіи названной книги. Если же мы припомнимъ еще, уже разъ приведенное нами увъреніе проф. Васильева, говорящаго, что письмо неизвъстно было въ Индіи въ теченіе нъсколькихъ стольтій посль появленія Будды, то вопросъ объ авторствъ Ананды падетъ самъ собою 1). Для большей основательности отстаиваемаго нами мнѣнія мы соплемся еще на взгляды Рисъ-Дэвидса и Сентъ-Илера, катерогически высказывающихся противъ авторства Ананды 2); намъ думается, что авторитета этихъ ученыхъ вполнъ достаточно будетъ для того, что-бы разъ навсегда покончить съ даннымъ вопросомъ.

Итакъ, мы не знаемъ точно времени появленія Ладиты-Вистары; это одно; другое-мы не знаемъ также и личности, написавшей или составившей эту книгу. Такіе выводы очень важны для насъ; они даютъ намъ возможность яснъе разобраться въ деле, а самое главное-они въ должномъ свете выставляють намь Лалиту-Вистару, какъ біографію Будды Сакья-Муни. Въ самомъ деле, если-возвращаемся только что покинутому нами вопросу объ авторствъ Ананды —если отвергнуть о немъ буддійское сказаніе,—а это и должны. мы сдёлать въ силу вышеизложенныхъ причинъ,---то тогдапридется принять или инвніе проф. Рись-Довидса, считающаго авторомъ ся неизвъстнаго буддійскаго поэта в), или же вмысть съ другими учеными принимать Лалиту-Вистору, кавъ самый аркій обращикъ легенды, за произведеніе коллективнаго религіознаго творчества Индійскаго народа 4).

Такой взглядъ на Лалиту-Вистару нисколько не долженъ удивлять насъ. Историческая цѣнность этой книги не особенновелика и, пожалуй, кромѣ простого указанія на фактъ суще-

<sup>1)</sup> Васильевъ. Буддизиъ... стр. 19 – 20, 26 срав. "Буддизиъ" Рисъ-Девидса, перев. Гюнсбурга, стр. 12.

<sup>2)</sup> Келлогъ. Вуддезиъ и христіанство... стр. 30 и Saint-Hilaire. Le Bouddha et sa religion. p. 56.

<sup>3)</sup> Келлогъ. Цитир. уже труд., стр. 30.

<sup>4)</sup> Минаевъ: Буддизмъ. m. 1-й вып. 1-й pp. 3—7. Спеси цитир. уже трудъ... V. Poussin, Bouddhisme. pp. 34, 35, 36, 37, 66—67.

ствованія Будды вообще, въ ней другихъ исторически вёрнихъ сведений и нетъ. Не даромъ же некоторые ученые такъ рѣзко о ней и отвываются. "По нашему взгляду, говоритъ, напр., М. Мюллеръ, исторіографъ не можетъ пользоваться Лалитою-Вистарою, какъ документомъ въ пользу какого-нибудьисторическаго факта, но только какъ иллюстраціей для той въры, которая была распространенной во время, когда была написана эта книга" 1)... "Легенды Лалиты-Вистары, пишетъ другой ученый-проф. В. Пуссень, не дають матеріала всторической критики: одинъ минологь можетъ объясиять ихъ" 2). Французскій же ученый Э. Сенаръ, разбирая легенды о Будді. и именя главнымъ образомъ въ виду Лалиту-Вистару в), пришель въ такому заключению, что всё онё возникли изъ солярнаго миса 4). Впрочемъ, Сенаръ, такъ же какъ и другіеучение, допускаеть все-таки, что въ основъ легендъ о Буддъ есть доля исторической истины. Онъ, напр., примо даже говорить, что буддивиь, какъ и все другія религіозныя системы, нивлъ сроего основателя и что заподазривать или опровергать существованія Будды совсёмъ даже и не входило въ его задачи при составленіи княги в). Сенаръ только старался показать и доказать, что на личность Будды перенесены черты солярнаго миеа, "вплетенныя, по выраженію проф. Минаева, въ канву первичныхъ разсказовъ о жизни аскета и мыслителя" 6).

<sup>1)</sup> См. цитир. уже стат. свящ. Балановскаго. "Въра и Разунъ" 1887 г., т. I, т. 1-я, р. 253.

<sup>2)</sup> Цвтир. уже трудь V. Poussin'a. Bouddhisme. р. 18. Срав. "Буддизмъ" проф. Рисъ-Дзвидса, перев. М. Гюнсбура, р. 14 и другой трудъ того же ученаго—"Буддизмъ", перев. подъ редак. проф. С. Ф. Ольденбурга, изд. О. Н. Поповой. 1899 г. стр. 45—46. См. еще "Иллюсгриров. историю редиги" Шантеци-де-ля-Соссей, т. II. Москва 1899 г. р. 77. Гер. Ольденберга "Будда, его жизнь, ученіе в община", перев. П. Николаева. Москва 1898 г. рр. 77—100.

<sup>3)</sup> Senart. Essai sur la legend. du Bouddha... p. XVI-XVII.

<sup>4)</sup> Ibid. conclusion, pp. 481—440. См. также о теоріи Севара указавіе и иззоженіе у Рисъ-Дэвидса въ его "Будинзмѣ", перев. Гюнсбурга р. 179.

<sup>5)</sup> Senart, упомян. трудъ, conclusion, pp. 441—442, cpas. "Le Bouddha, savie et sa doctrine. Essai d'histoire des roligions par Eugéne Virieux. Paris 1884, pp. 47—48, Saint-Hilaire... (Le Bouddha et sa religion) pp. 46—47, 60. См. еще "Буддизмъ въ историческомъ, теоретическомъ и попударно народномъ отношенияхъ. Три чтенія о буддизмѣ Э. Этеля, перев. съ англійскаго свящ. И. Подгорбунскаго въ "Иркутскихъ епархіальныхъ вѣдомостяхъ" за 1896 г. № 18 и 19, р. 434; "Ламанзмъ въ Тибеть"... свящ. І. Попова. р. 38.

<sup>5)</sup> Минаевъ. Буддезиъ, т. І. выпускъ 1-й р. 7. Если даже и не разделять все-

Итакъ, многіе ученые смотратъ на Лалиту-Вистару какъ на книгу, незаслуживающую довърія въ области исторіи. А что такой взглядъ ученыхъ относительно Лалиты-Вистары вполъ справедливъ и нисколько не гръшитъ преувеличиваніемъ, мы постараемся показать это болье очевиднымъ способомъ.

Мы оставимъ въ сторонъ разсказы Лалиты-Вистары о пребываніи Будды въ небъ Тушита, о его нисхожденіи въ утробу матери подъ видомъ бълаго слона, о его рожденіи и прочіе скавочные вымыслы, составляющіе содержаніе книги. Мы остановимся только на такомъ событіи, относительно котораго скорѣе всего можно было-бы ожидать, что оно справедливо и что при его описаніи Лалита-Вистара не должна была-бы "лгать". Мы имѣемъ въ виду разсказъ ея о мъстъ первой проповъди Будды Сакья-Муни.

Мы воспользуемся при этомъ работою г. Feer'a, въ которой онъ превосходно разобралъ данный вопросъ 1).

Свящ. І. Трофимовъ.

(Продолжение будетъ).

ціло взгляда Сенара на исторію Будды, то все-таки надо признать, что Сенару удалось очень обстоятельно доказать, какъ замічаеть справедливо по этому поводу Ольденбергь (Будда, его жизнь, ученіе и община, перев. И. Николаева, р. 90, приміч. № 1-й), заимствованія буддійской легенды во многихъ случаяхъ "изъ запаса древнихъ народныхъ сказаній".

<sup>1)</sup> Труль г. Feer'a помъщень въ Journal Asiatique (6 série, t. 8. 1886). Etudes bouddhiques. Гер. Ольденбергь (р. 125, првивч. № 1-й. Будда... перев. со 2-го изд. П. Николаева. Москва 1898 г.) назваль работу Feer'а неудачною, но такое мићије почтеннаго знатока буддизма не справедливо. Такъ, прежде всего, Ольденбергь и самъ допускаеть возножность замалчиванія первыхъ неудачь Будды. "Очень возможно, конечно,-говорить онъ,-что традиція умалчиваеть о прелиествующихъ ("первой" проповъди) тщетныхъ попыткахъ Будды пріобръсти себъ ученивовъ". Значитъ, по существу дъда почтенний знатокъ буддизма вполиъ согласенъ съ Feer'онъ, но вся суть только въ тонъ, что Ольденбергъ не желаетъ видъть въ преданіи следи подобныхъ неудачь Будлы. Но самое отстанванье Ольденбергомъ запутанности маршрута побъдоноснаго шествія Будды съ своею проповедью-пествія, о которомъ говорить Лалита-Вистара, его, такъ сказать, узаконеніе этой запутанности и сбивчивости буддійской традиціи еще болве усиливаеть въроятность опровергаемаго нив мивнія г. Feer'а о возможности найти въ преданіи следы или намеки на первыя неудачи Будды въ его пропов'яднической двятельности. Впрочемъ, читатель самъ впоследствін можеть судить о томъ, вто правъ изъ двухъ ученыхъ. Во всякомъ же случав, думается намъ, мы всегда должны дать предпочтеніе попытків объяснить существующую и бросающуюся въ глаза запутанность по извъстному вопросу простому узаконенію этой самой запутанности.

0 причинахъ, создавшихъ нынашинее положение дала воспитания нашего молодого поколания, и о средствахъ для выхода изъ этого положения 1).

Вопросъ этотъ чрезвычайно важный, подсказываемый чрезвичайными обстоятельствами времени, вопросъ самый дорогой, священный и близко касающійся насущийшихъ интересовъ общества и, въ частности, отдільныхъ единицъ его—семей.

Въ последнее время мы были свидетелями движенія среди вашей учащейся молодежи. Въ виде результата этого движенія авились сотни исковерканныхъ, а то и загубленныхъ молодыхъ жизней, тревожное состояніе общества, скорбь и стоны отцовъ, слезы бёдныхъ матерей и, что всего досадне и прискорбне, влорадный, сатанинскій смёхъ недруговъ нашихъ, нашего общественнаго и государственнаго строя.

Вто виновникъ несчастія нашей молодежи, нашей тревоги, редительскихъ стоновъ и воплей? Чтобы найти надлежащій отвътъ на этотъ вопросъ, мы просимъ читателя сдѣлать съ нами совмъстную маленькую экскурсію въ область движенія эбщественной мысли въ Россіи, начиная 60-ми годами минеувшаго стольтія.

Въ моментъ наивысшаго подъема духа въ русскомъ обществъ, духа благородно-гуманнаго и величаваго, въ царство-

<sup>1)</sup> Инчатаемая на эту тему статья представляеть собою річь ниспектора Екатеринбургской гимназів С. Н. Бехъ, провзнесенную виъ—на торжественномъ акті въ гимназів 22 октября 1902 г. Находя многія, высказываемыя въ этой рівти, сужденія очень цінными кля нашего времени, редакція, съ согласія автора, вечатаеть ее дишь съ самыми незначительными наміненіями. Ред.



ваніе Царя. Освободителя, обезсмертившаго свой царскій вінець славы дарованіемъ своему народу величайшихъ реформъ, которыя имёли пёлью поворотить и направить жизнь народную по исконному ея руслу, въ этотъ именно великій моменть обозначается чуждое кореннымъ основамъ русской жизни, мутное и мутящее теченіе мысли въ извъстной части русскаго интеллигентнаго общества, мысли не въ русской головъ родившейся и не изъ русскаго сердца исходившей. Прекрасно понимая, чёмъ жива и крепка Россія, чёмъ определяется ея нсконное существо и что составляеть ся историческіе завёты, врагъ Россіи пускается въ аттаку противъ коренныхъ основъ русской исторической жизни. Чувствуя и понимая, что православіе и самодержавіе составляють, по прекрасному выраженію Белинскаго, душу русскаго народа и русскаго государства, нашъ врагъ грубо и святотатственно устремляется противъ этой души, повсюду разставлия сёти для ея уловленія и истребленія. Русскій міръ оглашается пропов'ядью о томъ, что Бога нътъ, что человъкъ не вънецъ Божьяго творенія, а прямой потомокъ обезьяны; что вфра-человфческій предравсудокъ, придуманный для удовлетворенія эгоистическихъ потребностей изв'ястнаго класса людей, что узы брака, освящаемаго церковью, суть путы, придуманныя грубыми эгонстамимужчинами для того, чтобы держать въ рабствъ женщину и не давать ей света свободы; что отцы и матери только по своей необразованности, неразвитію и вследствіе тщеславія требують отъ своихъ дётей исполненія какихъ-то глупыхъ правиль приличія, благопристойности; что единственная главная потребность человъка-это потребность пищи и одежды,-а пожалуй, можно признавать и другія потребности, подскавываемыя физическою природой человека. Все остальное, вытекающее изъ требованій природы духовной, объявлялось "вядорною потребностью", окрещенною однимь изъ отважнёйшихъ представителей стихійнаго движенія 60-хъ годовъ именемъ эстетики. "Куда ни кинь, всюду на эстетику натыкаешься" 1). Когда этою проповедью авторитеть религіи, авторитеть власти, авторитеть родителей, нравственность семьи, эти основы об-

<sup>1)</sup> Д. Писаревъ.

щества и государства въ глазахъ вначительной части молодежи бын развънчаны и пошатнулись, то ради окончательнаго ихъ наспровержения врагъ нашей молодежи и нашей народности развязно въщаетъ: "молодежь должна проникнуться глубочайшимъ уважениемъ и пламенной любовью къ распластанной лягушкъ (образное обозначение естественныхъ наукъ). Тутъ-то именно, въ самой лягушкъ, и заключается спасение и обновление русскаго народа".

Всявдъ за симъ раздается и льстащій самолюбію молодежи, и вызывающій въ ней отвагу кличъ: "прочь, отцы и матери, прочь старшіе, прочь ханжи и лицемѣры, прочь ретрограды, прочь царскіе холопы: "молодежи дорогу, молодежь впередъ!" И ринулась молодежь бурнымъ потокомъ, захватывающимъ встрѣчавшихся ему на пути и обдававшимъ брызгами тѣхъ, ето находился въ сторонѣ его дико-стремительнаго бѣга, вырывавшимъ сына изъ объятій отца, дочь—изъ объятій матери, жену у мужа, у общества полезныхъ членовъ, у государства вѣрныхъ слугъ, всѣхъ ихъ вмѣстѣ таща съ собой на дикій пиръ, на разрушеніе существующаго общественно-государственнаго строя нашего и его коренныхъ основъ.

Неудержимый бъть этого бурдиваго потока, сопровождавшійся политическими убійствами въ самой дикой и безобразной формъ, завершился событіемъ 1-го марта, заставившимъ весь міръ содрогнуться и покрывшимъ русское общество въчнымъ, несмываемымъ позоромъ. Послъ этого потокъ былъ пріостановленъ въ своемъ бътъ, разлившись по всей общирной территоріи русской и образовавъ въ разныхъ мъстахъ ея болота большія и меньшія, лужи большія и меньшія.

Объ этихъ болотахъ и этихъ лужахъ со стоячею, затхлою водой мы еще будемъ имътъ случай сказать нъсколько словъ. Тутъ-же мнъ хотълось-бы остановить вниманіе на одномъ значенательномъ обстоятельствъ.

Проповёдь шистидесятниковъ, этого лагеря, породившаго цёлую плеяду амархических и террористических дъятелей, ратовавших якобы за народное благо, не была вызвана условіями реальной общественно-государственной русской жизни; напротивъ, шла въ разрёзъ съ народнымъ міровозгрёніемъ, она ему претила. Современники этого движенія прекрасно помнять, какъ недружелюбно относился народь къ своимъ самозваннымъ благодътелямъ. Достойно примъчанія и слъдующее обстоятельство. Проповъдь нигилизма и анархизма, ратовавшая якобы за "спасеніе и обновленіе русскаго народа", шла параллельно съ введеніемъ грандіозныхъ реформъ, имѣвышихъ своею цълью дъйствительное благо русскаго народа и сулившихъ русскому государству силу и мощь непреоборимыя. Не ясно-ли повтому, что проповъдь эта не изъ русскаго сердца исходила и не въ русскомъ умѣ она зародилась, созръла и дала свои печальные плоды, прибавивъ къ вънцу славы Царя-Освободителя вънецъ Царя-мученика?

Не русское происхождение этой проповеди глубово чувствоваль такой недюжинный человикь, какъ Владимірь Соловьевъ, который въ концъ 70-хъ годовъ обратился къ русскому интеллигентному обществу со следующими внаменательными словами: "мы, имъющіе несчастье принадлежать къ русской интеллигенціи, которая, вивсто образа Божія, все продолжаєть носить образъ и подобіе обезьяны, ---мы должны-же, наконецъ, увидать свее жалкое положеніе, должны постараться возстановить в себь русскій національный характер, перестать творить себъ кумира изъ всякой узкой и ничтожной идейки". Для прозордиваго ума В. Соловьева не могло быть скрыто, что въ просвъщенныхъ классахъ русского народа творилось что-то недоброе, что этимъ классамъ. по меткому выражению одного нашего писателя и талантливаго и симпатичнаго публициста 1) "замънили натуральную, здравомыслящую русскую голову поддёльною, приспособленною къ водворенію въ ней отвлеченнаго человъка, человъка выдуманнаго, человъка несуществующаго въ действительности.

"И доселѣ продолжается эта фальсификація такого существеннаго продукта, какъ человѣческая голова: "молодымъ людямъ съ очень раннихъ лѣтъ долают голову, съ такою же холодною жестокостью, какъ странствующіе акробаты уродуютъ ворованныхъ дѣтей, для балаганно-коммерческихъ цѣлей".

<sup>1)</sup> Г. В. Величко, русск. В. iюль 1902 г.

Выль людей съ искусственными головами вполнё позволительно считать украденными у матери—Россіи.

Но возвратимся къ болотамъ и лужамъ, которыя образовались отъ разлива потока, дико промчавшагося и пріостановленнаго въ своемъ б'єг'є въ налал'є 80-хъ годовъ минувшаго столівтія.

Вода въ этихъ болотахъ и лужахъ стада съ виду сповойной и какъ-бы потерявшей свойства разрушительной стихіи. Но туть оправдывается пословица: "въ тихомъ омутв черти". Вода отъ стоянія стала въ нихъ затилой, эти болота и лужи наноливансь мізямами, въ нихъ завелись дягушка, но дягушка нераспластанныя, сулившія въ 60-хъ годахъ русскому народу "спасеніе и обновленіе", а лягушки живыя, просевщенныя и въ своей корректности самыя безупречныя, напъвающія разныя восмополитические мотивы, которыми онв пріятно ласкають ухо своихъ слушателей. Выражаясь простымъ языкомъ, эти болота и эти лужи стали очагами заразы, которую на большіе районы свободно своимъ дыханіемъ распространяють лягушки, высовывая свои головы поверхъ воды и распъвая свои пъсни. Если въ этомъ райове появится свёжая струя воздуха, способная оздоровить затилую атмосферу, то все лягушечье царство болоть и лужь приходить въ переполохъ и дружными усиліями, не брезгая никакими средствами, старается отстранить вліяніе этой свежей струи, столь для него непріятной, а главное---столь для него невыгодной.

Убъдивникъ въ непригодности и безусившности террористическихъ дѣяній своихъ, анархическая партія вступаеть на куть мирной пропаганды, поставивъ для себя задачей разложеніе коренныхъ началъ русской исторической жизни, разложеніе общественныхъ элементовъ, окончательное отторженіе русской интеллигенція отъ родной почвы, къ сѣянію на русской нивъ съмянъ чуждыхъ ей, органически съ нею несродныхъ и ею непріемлемыхъ. Потому-то и выростаетъ изъ этихъ съмянъ одно лишь пустоколосье.

Завелись у насъ софисты, раньше на Руси неведомые, потому что въ то время русскій человёкъ сердцемъ и умомъ сознавала себя, крешко держаль въ себе историческіе заветы

русскіе, берегъ въ себъ и для своего потомства свое исконное существо.

Теперь-же добрая часть русской интеллигенціи, оторванная отъ родной почвы или вовсе этой почвы незнающая, совершенно исключила изъ круга насущивишихъ потребностей человеческих в потребность самопознанія и самоопредоленія, содъйствуя этимъ, сама того не подозръвая, успъху проповъди нашихъ софистовъ. Стоитъ софистамъ пустить въ ходъ абсурдную фразу, произнесенную какимъ нибудь интеллигентомъ, подобную следующей: "тело мое принадлежить Россіи, а душа Западной Европъ", и фраза эта, безъ опредъленія ся внутренняго смысла и значенія, безъ вдумыванья въ ея сущность, быстро равносится въ интеллигентныхъ сферахъ, повторяется тысячами усть и изъ ничтожнвишей, безсмысленной фразы возводится въ девизъ, а ея виновнику преподносится титулъ великато таланта вемли русской. Какимъ проническимъ абсурдомъ, какой противоестественностью ввучить туть слово русской (вемли) и какъ оскорбительно оно для чувства русскаго человъка! Чтобы прослыть великимъ талантомъ вемли русской, надо только отречься отъ русской души и воплотить въ себъ душу западно-европейскую! А между тъмъ этотъ абсурдъ, эта противоестественность какъ властно дъйствуютъ и на недовръвшаго юношу, и на почтеннаго мужа, и на убъленнаго сёдиной старца. Властность этого абсурда до того сильна, что заглушаеть въ человък инстинкть самосохраненія, ведеть къ политическому самоубійству, вместе съ темъ подготовляя и очищая путь къ убійству политической самостоятельности русскаго народа. А въ этомъ и заключается конечная цваь вожделеній нашихъ софистовъ.

Но чтобы властное дъйствіе ихъ проповъди не ослабъвало, чтобы не оживлялся природный инстинктъ у ихъ адептовъ, чтобы въ комъ нибудь изъ нихъ не воскресло чувство національное, чувство патріотическое, наши софисты, играя словомъ человъкъ, убаюкиваютъ своихъ слушателей и своихъ читателей изобрътенною для этого фразой: "надо быть прежде всего человъкомъ, а потомъ уже русскимъ, нъмцемъ, французомъ и проч. При этомъ тщательно маскируется истинный смыслъ

званья челостькъ, чёмъ извращается и правда логическая, и правда реальная: слово человёкъ выставляется софистами какъ родовое понятіе, тогда какъ оно въ действительности есть одинъ изъ видовъ целаго рода живыхъ, движущихся существъ. Поэтому и законы логики, и веленія правды реальной требують измышленную софистами фразу перестроить такъ: надо быть прежде всего человекомъ, созданнымъ по образу и подобію Божію, одареннымъ умомъ и волею, а не быть звёремъ свервнымъ, жаднимъ, не бить также представителемъ" и другихъ видовъ царства животныхъ, лишенныхъ разума и воли. Затемъ въ естественномъ порядке, человекъ должено быть русскимъ, нёмцемъ, францувомъ и проч. и хранить присущую каждому изъ нихъ сокровищницу духа. Объединяясь въ чувствъ принадлежности въ одному и тому же виду, всѣ под-виды (русскій, німецъ, францувъ) должны установлять взаимныя отношенія иврами и средствами, ихъ виду свойственными. Пренебрегать этими средствами и прибъгать къ средствамъ и иврамъ, свойственнымъ другимъ видамъ царства животныхъ, называется безчеловичностью, дикостью, звирствома и т. п.

Но чтобы за своими космополитическими бреднями, вообще лишейными реальнаго смысла, обезпечить право существованія, софисты выдвигають изъ своей кладовой разныя теоріи, одна другой абсурдніве, но вышедшія изъ одного и того же источника в ведущія къ одной и той же ціли—къ вытравлевію и окончательному уничтоженію началь, положенныхъ въ основу человіческихъ обществъ.

"Въ чемъ настоящая зиждущая, животворящая сила челоивческаго общества, та сила, которая его организуетъ, которая, при крепкомъ, здоровомъ состояніи, выручаетъ людей изъ всехъ осложненій, бедствій и опасностей, и при захиреніи которой, наоборотъ, человеческое общество хиреетъ, слабетъ и погибаетъ" 1)? Одна изъ теорій, вотъ ужъ полстолетія распространявшанся въ массахъ, такъ называемая теорія "экономическаго матеріализма" видитъ такую силу вз эволюціи производства. По этой теоріи человекъ самъ по себе такой же нуль, вз смысать самостоятельнаго источника силы, какъ лю-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Г. Л. Тихомировъ, "Моск. Вѣд." № 268.

бой атомъ природы. Онъ совдается условіями накопленія и траты силы Эти условія накопленія и потери силы виражаются въ условіямъ питамія, которыя, въ свою очередь, сводатся мъ процессу производства. Этимъ-то и совдается будто бы человѣкъ, и вся его жизнь, и все его общество, котораго внутренній строй всегда таковъ, каковы техническія услокія производства, и не можетъ быть инымъ. Измѣняются техническія условія производства—и роковымъ образомъ шижѣняютъ человѣческое общество, его строй, его формы власти, его нормы права и евободы".

Эта теорія возникла, какъ противовьсь дійствительности, которая свидетельствуеть, что человеческое общество съ самого того момента, когда человъкъ почувствоваль и созналъ свое отличіе отъ остальныхъ живыхъ тварей, создается, начиная съ первичной формы общежитія (семьи), и развивается на основахъ не вижшнихъ, а внутри человъка пребывающихъ. на основахъ психологических, по велёнію души, внушившей человъку чувство власти надъ собою какой-то высшей силы. потребность и стремленіе въ повнанію которой и составляють сущность человического общества во всих стадіяхь его развитія. Общественность поконтся на началахь правственныхъ, а не матеріальныхъ. Отсюда и понятна ярая аттака стороиниковъ экономическаго матеріализма противъ главивищихъ источниковъ, совидающихъ психологическую силу общества,-противъ религіи и всёхъ ея установленій. Взамёнъ совдается "утилитарная этика", вкусъ къ которой пріобрётается легко. "Въ результатв экономические процессы становятся могущественные, а человыкь ничтожные, вмысты-же сь нимь хирысть и общество. Такое общество охотно теринтъ явленіе, которое Щедринъ весьма метко называль "животно-половимъ космополитивмомъ".

Да и неудивительно: вёдь наши софисты путемъ печати и устной проповёди съумёли пустить въ обращение принципы философіи Ницше. Этотъ одержимый страданіемъ головного мозга человёкъ ставить на высокій пьедесталь "силу лжи" и преднамёреннаго обмана. По Ницше, цёль человёчества—"преодолёть себя во имя болёе высокаго идеала. Чтобы до-

стигнуть этого, нужно развивать свои человеческія страсти до апогея и въ нихъ пережить самого себя, отречься отъ себя, уничтожить себя и этимъ уготовить нуть для "сверхъ-человека" (Uebermensch), который такимъ образомъ явится совданіемъ самою человика. Стремленіе въ красотё "сверхъ-человека" замёняеть прежнее стремленіе въ правдё и добру въ жизни".

Усерднаго фотографа для принциновъ своей философіи нашель Ницше въ Россіи вълиць Мансима Горькаго, который въ своихъ картинкахъ рисуетъ "бывшихъ людей". Сквое призму анархическаго цинизма онъ уже видимо воображаетъ, что "сверхъ-человъкъ" уже народился изамънъ теперешняго, развившаго въ себъ человъческія страсти до апоген и въ нихъ пережившаго себя, отрекшагося отъ себя, самоуничтожившаго себя, превратившись въ насоза, подъ дъйствіемъ котораго и явился продуктъ его дъятельности—вижсто прежваго человъка — "сверхъ-человъкъ". Вотъ почему своихъ героевъ: Максимъ Горькій величаетъ "бывшими людьми".

Переходь отъ безночвенных бредней космополитивма "къ животной философіи Ницше и анархическому цинизму его последователя г. Максима Горькаго—есть явленіе неизбежное, требуемое, если можно такъ выразиться, логикой самой пригроды. Этотъ переворотъ имбетъ свою аналогію въ растительномъ царстве: есть такіе цветы, аромять которых сменяется нестерпимымъ здовоніемъ, какъ только они начнутъ увадать. А можетъ ли не увадать все то, что лишено реальной почвы? 1. Такими именно (безпочвенными) и являются все теоріи, которыя пригнетаютъ "многія головы россійской интеллигенціи",

Софисты нашего времени по своимъ замысдамъ, прадажь и задачамъ, представляють не какое-нибудь новое явление въжизни человъчества, они лишь воскрещаютъ въ своемъ лицъ софистовъ древне-эллинскихъ: какъ тъ, такъ и другие обнаруживаютъ не истинную мудрость въ высокомъ значении этого слова, а "мудрость кажущуюся" и избираютъ такую мудрость орудиемъ для преслъдования своихъ цълей и выгодъ, въ ущербъ внтересамъ общества, народа. Эллинские софисты пропокъдывали, что естественное право—есть право сильнаго (ср. но-

<sup>1)</sup> Г. В. Величко.

вую проповыть о борьбы за существование), а всё положительные законы суть произвольныя постановления разныхъ законодателей въ ихъ собственныхъ интересахъ.

Если всёми такъ восхваляются правственныя стихіи, на которыхъ будто-бы поконтся строй человъческаго общества, если всё такъ превозносять справедливость, то дёлается это только потому, что масса людей находять въ этомъ свою вытоду. Кто-же чувствуеть въ себё силу пренебрегать законами, тотъ имёеть на это и право. Исходя изъ такого представленія объ "естествевномъ правё" я изъ стремленія къ абсолютной анархіи, эллинскіе софисты возставали противъ многихъ существующихъ учрежденій, противъ всякихъ нравственныхъ основъ и обычаевъ. Всё авторитеты были ниспровергнуты и въ народное самосознаніе внесенъ элементъ разложенія. Это разрушительное движеніе не пощадило и религіи, отрицательное отношеніе къ которой въ концё концовъ выразилось въ полномъ атеизмё.

На ващиту нравственных стихій общественнаго строя выступиль противь софистовь знаменитый Сократь. Но защитникь правственной, оть божества исходящей правды, быль обвинень со непочтительном отношени из отечественным богам и обвинень софистами, истинными разрушителями всёх божеских установленій. Интересны слова Сократа, съ которыми онь обратился къ авинянамъ послё своего обвиненія: "я не знаю, мужи авинскіе, какое впечатлёніе произвели на вась мои обвинители. Но что касается меня, то подъ вліяніемъ ихъ рёчей я представлялся самъ себе, можно сказать, другимъ человёкомъ, до того убедительно они говорили. Однако во всемь томъ, что они говорили, почти не было правды".

Не такъ-ли поступаютъ съ своими противниками и современные софисты, какъ поступили ихъ аоинскіе коллеги съ Сократомъ? Всякое здоровое направленіе, всякій убъжденный честный голосъ въ защиту дъйствительныхъ общественно-народныхъ интересовъ наши софисты стараются осквернить въ глазахъ массы, изображать представителей здороваго направленія "ретроградами, людьми неискренними, лицемърами, тормозителями русскаго прогресса", сулящаго обществу неисчис-

зимыя земныя блага, въ своемъ "мракобесін" преследующими лечные интересы въ ущербъ интересамъ народнымъ; однимъ словомъ, подобно воинскимъ коллегамъ своимъ, свалившимъ свою собственную вину на Сократа, якобы разрушавшаго свониъ ученіемъ законы страны, и наши россійскіе софистысвою собственную вину свадивають на своихъ противниковъ, уснащая свои обвинительныя рачи красивыми, но лишенными реальнаго смысла фразами, вродё "гражданской скорби", "вопля о меньшемъ братв<sup>и</sup> и т. п. Стоитъ появиться въ печати какой-нибудь мысли, какому-нибудь проекту, несогласнымь съ вождельніями и помыслами софистическаго лагера, какъ всей строго дисциплинированной-надо отдать ей оту справедливость -арміи софистовъ отдается генералами ея приказъ къ наступле нію, и-пошла софистическая трескотня по всей Россіи, ибо софисты расположили свою армію на всемъ ся обширивниемъ пространствъ, усиливая части ея въ мъстахъ болье опасныхъ для себа и учреждая сторожевые лишь посты (провинціальныя газеты н газетии) въ 5-10 человъкъ, съ унтеръ-офицерами и даже капрадами во главъ. Отъ трескотни софистической дълается переположь въ обществъ, которое, недоумъвая, изъ-за чего происходить эта оглушительная трескотня, слышить по адресу кого-то: "охранители, ретрограды, тормозители прогресса, мракобы, эксплоататоры, кровопійцы народные". Публика, испытывая частые переполохи, отъ софистической начинаеть питать чувство неудовольствія къ "охранителямъ", изъ-за которыхъ эта трескотня происходить, не желая или не имъя досуга выяснить: дъйствительно-ли "охранители" явдаются противниками истиннаго прогресса народнаго и дъйствительно-ли они народные кровопійцы! Такимъ образомъ наступление софистической армин увенчивается желаннымъ усивхомъ: въ глазахъ общества люди, крвико ратующіе за цвлость этого общества и русскаго народа, являются его врагами, препятствующими ему достигнуть возможнаго благополучія; истинные же враги общества, поставившіе, въ личныхъ своихъ интересахъ, своею задачею ниспровержение основъ, дающихъ обществу право жить разумною и здоровою человъческою жизнію, сообщающихъ этому обществу-крівпость и

живучесть, — эти враги, драпируясь въ мантію "последних словъ современности" объявляются дружими общества. Но маску долой, и предъ нами предстануть кровожадные и плотоядные люди— звёри, съ нравственной стороны. Въ образ софистовъ предстанетъ передъ нашими вворами субстанція всесокрушающая и всецожирающая.

Дв, убъдительно говорять наши г.г. софисты: подъ вліяніемъихъ рівчей представляется бівлимь то, что вчера било чернимь, что дійствительно чернимь и есть. То расшівая неотразимо—обольстительных півсни сирень, то проливая крокодиловы слезы, они воздійствують на общественную мысльмало развитыхъ людей. Отъ убідительной рівчи софистовь, отъ
распіваемыхъ ими півсней сирень и отъ ихъ крокодиловыхъслезь общественная мысль этихъ людей мятется, воля нараливуется. Подъ вліяніемъ этого народился среди нашей вителлигенціи немалочисленный сортъ людей, которые не могутъотдать себі отчета въ тонь, чего именно имъ хочется; они,
по міткому выраженію Щедрина, не могуть уяснить себів:
"хочется-ли имъ севрюжины, или конституціи". Такое состояніе общества поддерживается софистами въ тонь расчеть, что
въ мутной воді удобніве удить рыбу.

Теперь перстомъ можно указать: вотъ они, вотъ настоящіе виновники сотенъ и даже тысять изуродованимъть или загубленныхъ молодыхъ жизней, виновники стоновъ и воплей родительскихъ, виновники тревожнаго состоянія общества. Но какое, спросите вы, отношеніе могутъ имѣть софисты къ дѣлу воспитанія подростающаго поколѣнія нашего? А вотъ какое.

Нескромность и неосторожность со стороны накоторых софистических неофитовъ дала возможность увнать сладующее масто изъ катехизиса софистовъ: "удастся вамъ захватить въ руки школу, и тогда дало въ шляна". То есть: софисты считали свои корыстно разрушительныя цали достигнутыми, если они по своему поведутъ воспитание подростающаго поколанія. (Вспомните про "распластанную лягушку", въ которой полагалось спасение русскаго народа). Въ свое время это масто было оглашено въ печати. Значитъ, планъ захвата школы созраль у софистовъ одновременно съ планомъ о ниспровер-

женіи общественних авторитетовъ. Опъ относится въ 60-мъ годамъ произаго стольтія. Отсюда понятна та ожесточенная нолемика между такъ называємыми классиками и реалистами, воторам въ 60 годы породила объемистую литературу. Но котда софистамъ взять школу въ свои руки не удалось, тогда они поставили себъ двойную задачу: 1) дълать возможно частия вылазки противъ существующей школи и ея строя и дискредитировать школу въ глазахъ общества, и 2) вліять на подростающее покольніе помимо школи, чревъ семью, а главнимъ образомъ черевъ кружин "самообразованія".

Вотъ примеры ихъ выдазки претивъ школы. Историческій оныть свидетельствуеть, что трудь, въ противоположность своей антагонистив-праздности, этой родительнице всехъ пороковъ, есть надежный путь къ счастливой и благополучной живии человъка. "Безъ труда, нътъ плода", говоритъ пословица. Люди труда всегда и вездъ почитаются желанными членами общества. Одною изъ главивишихъ задачъ школы есть вадача-сообщить своимъ питомпамъ привычку из труду, ка самодъятельности, дать инъ трудовое воспитаніе. Софисты, имъя въ виду свои выгоди, а не счастье и благополучіе людей, стараются парализовать вліяніе школы, лишить ее возможности выработывать въ питомнахъ навыкъ къ работв. Вотъ потому-то и пускается ими въ обращение вновь изобретенный н до того времени невяв'ястный терминъ переутомление учащихся. Журналы, газеты и газетым переполняются "переутомденіемъ". Программы объявляются несоответствующими силамъ учащихся, строй школы непригоднымь и непріуроченными ж современным требованимъ общества, педагоги-вообще людьии безъ сердца, злобными мучителями подростающаго поколенія.

Столь убёдительная проповёдь софистовъ повліяла на отцовъ, матерей и на добрую часть интеллигентнаго общества нашего, а черезъ нихъ и на учащееся поколеніе. Слыша жалобы и хныканье старшихъ, поколеніе это бралось за работу вяло, безъ вёры въ необходимость труда для человека. А разъ потерялась вёра въ необходимость спасительнаго труда, обезпечивающаго для человека счастіе и благополучіе въ жизни, то къ праздности со всёми ея послёдствіями разстояніе уже не велико. Въ средъ учащихся не замъчается бывалой бодрости, рвенія в соревнованія и самодъятельности въ работъ, а стала наблюдаться вялость и стремленіе вяять тотъ или другой урокъ на прокатъ у товарища. Дъло уже близилось къ отрицанію полезности всякой школьной науки, всякаго знанія, которое обыкновенно пріобрътается въ школь. А этого только и добиваются софисты: имъ неугодны юноши съ правильно дъйствующима умомь, съ дисциплинированной волей, съ фундаментомъ для самостоятельной работы, съ трезвымъ взглядомъ на жизнь и на назначеніе человъка въ жизни, и неугодны потому, что такихъ юношей труднъе уловлять софистамъ въ свои съти.

О томъ, какъ вліяють софисты на подростающее покольніе чрезъ семьи и кружки "самообразованія", разскажемъ словами нашего симпатичнаго литератора <sup>1</sup>).

"Въ городской семь ребеновъ слышить рычи, являющіяся отголоскомъ преимущественно безпочвенной и, въ большинствъ случаевъ, противонаціональной печати. Старшіе члены семьи заняты торопливымъ добываніемъ средствъ къ жизни, либо прожиганіемъ жизни, либо копченіемъ неба. Некогда ни самостоятельно мыслить, ни систематично воспитывать дётей. Дай Богь, чтобы эти последнія попали въ школу, переходили безъ переэкзаменовокъ, получили дипломы и пристроились ватемь на службу... Семейные разговоры на общественныя темы отличаются крайнимъ и при томъ поверхностно критическимъ отношеніемъ ко всему существующему; правительство оказывается виноватымъ почти безусловно во всемъ. Такія-то высокія лица фрондирують или ведуть свою особую политику. Печать оказывается чуть не задавленною "произволомъ", самоуправленіе и учащаяся молодежь-тімь паче. А туть еще какая-то латынь, какая-то хронологія! Приходится для Коли брать репетитора, тратить деньги... Если бы "настоящая" реформа, то можно бы и безъ репетитора обойтись. Затвиъ, "побольше бы свободы", нъкоторая удача въ биржевой игръ,--и можно было провести лето въ Аббаціи, куда теперь укатиль Иванъ Ивановичъ". "Правда, Иванъ Ивановичъ человѣкъ недюжинный,

<sup>1)</sup> Цитуя г. Величко, мы позволым себь необходимыя сокращенія, за что про-

настоящій американець: онъ нагрёль казну на крупную сум му.. Кстати: какъ жаль, что "манджурка" будеть уже окончательно вистроена къ тому времени, когда Коля кончить курсъ, вообще, Колинька, будь похожъ на Ивана Ивановича! онъ такой дёльный, умный... и передовой: изъ газеть онъ можеть держать въ рукахъ только "Русскія Вёдомости", изъ журнадовь только что нибудь марксистское... собирался надёть звёзду, чтобы поздравить Максима Горькаго... но поздравлять не пришлось.

"Годы идуть и на смёну отрывочнымь впечатаёніямь явлается нёчто систематическое. Кое-кто ивъ... (старшихъ), нессолько "передовыхъ" товарищей, да два-три внакомыхъ студента "развивателя" дёлають Коле голову. Ему дають хитро составленный списокъ жингъ и статей для прочтенія: прочесть ихъ обязательно, "если опъ хочетъ быть развитымъ и свободнымъ человъкомъ, а не обскурантомъ"... Одновременно пріччають Колю въ рівкимъ, безапеляціоннымъ сужденіямъ о томъ, чего онъ не внаетъ. Писаревъ, Шелгуновъ, Михайдовскій, а въ последнее время ведикій Максинъ Горькійгеніальнъйшіе, благороднъйшіе умы, источники свыта немеркнущаго. Пушкинъ устаркав, Лермонтовъ-герой безвременыя; жаль, что онъ былъ дворяниномъ и офицеромъ. Гоголь подаваль надежды, но подъ конець впаль въ религіозное поифпрательство, твиъ болве досадное, что религія столь-же устарвла, какъ и Пушкинъ. Вотъ Чернышевскій-это настояшій восторгь! Онь запрещень, но его можно достать. А потомъ Караъ Марксъ". Дажее советуется Коле остерегаться мракобесія! Остерегаться признать правду зачёмъ нибудь изъ того, что писали Катковъ и Аксаковъ и теперь пишутъ кн. Мещерскій и Грингмутъ, нотому что такое признаніе было бы поступкомъ нелиберальнымъ и неприличнымъ въ глазахъ людей порядочныхъ. А мивніемъ этихъ людей Коля долженъ дорожить и для собственнаго блага твердо помнить, что правы только Писаревъ, Шелгуновъ, Михайловскій, Карлъ Марксъ, Максъ Нордау, Ницше и вообще порядочные люди, а люди смотрящіе иначе, чімь мы, непорядочные и произносить ихъ имена безъ бранныхъ эпитетовъ прямо неприлично; въ противномъ случав всв передовые люди будутъ на Колю пальцами указывать, какъ на позорное явленіе.

"Годамъ къ 18-ти Коля уже думаетъ, прежде чёмъ говорить, думаетъ не о томъ, какъ бы не погрёщить противъ объективной истины, а о томъ, какъ бы не отступить отъ навязанной ему и терроризирующей его программы. У него въ душё вырастаетъ нёчто въ роде пузыря съ рыбымъ страхомъ, и этотъ новый органъ остается при немъ, большею частью на всю жизнь, превращая ее въ безпринципное, безвольное и безплодное прозябаніе. Уста шепчутъ прописныя партійныя формулы, спина гнется передъ каждымъ наглецомъ, произносящимъ ихъ более громко и задорно, а личность Коли превращается въ какую-то безформенную, болевно-самолюбивую слизъ".

Такъ делается голова у подрастающаго поколенія нашего и съ такою головою оно вступастъ въ высшія учебныя заведенія и затёмъ въ жизнь. Тамъ, помимо вліянія и воли этихъ учебныхъ заведеній, юноша проходить высшее самообразованіе по программъ софистовъ. Тамъ овъ усвояетъ себъ идеалъ политическихъ формъ жизни, формъ власти и нормы права западно-европейскаго человъка и получаетъ внушение пересадить все это въ Россію якобы для блага русскаго народа, безъ соображенія и вопреки здравому смыслу о томъ, что историческое воспитание русского народа шло совершенно по другому пути, чемъ таковое же западныхъ народовъ, что политическія формы запада для русскаго народа не только не пригодны, но и прямо таки гибельны въ сиысле самостоятельности его политическаго существованія. Отсюда періодически повторявшіяся обструкців, проявлявшіяся въ столь дикой формъ. Эти обструкціи имъють значеніе военныхъ маневровъ мирнаго времени, служать упражнением для молодежи, павшей подъ знамена софистовъ, пріучають ее смотрёть на себя какъ на пушечное мясо. Такого сорта молодежь софисты избрали орудіемъ для разложенія общественныхъ элементовъ; изъ ея же среды выбирають они бойцовь, готовыхъ дъйствовать съ оружіемъ въ рукакъ. Мастера своего дела наши гг. софисты: они съумъли сдълять своей армін изъ учащейся молодежи внушеніе, что не усвоеніе наука служить цівлію поступленія въ высшее учебное ваведеніе, не исканів истипы, столь свойственное молодому человьку, а отрицание всякой

жухи, эсмкой истичны во имя разложения общественных основа, во имя безпорядковь и смуть. Отсюда и противодействіе, подь чась въ столь дикой форме высказываемое, когда другая часть нолодежи не разделяють такихъ взглядовь на науку и на отношеніе къ ней молодежи.

Сколько глубово въ исихологію общества проникло вліяніе софистовъ, какъ умалилось въ совнаніи общества значеніе важивійшихъ авторитетовъ, иллюстрируемъ ивсколькими свіжими примірами. "Посодійствуйте намъ, обращается инспекторь къ матери ученика 3-го класса, внумить вашему сыну о необходимости исполненія обяванности человіжа кт. Богу вообще и въ частности о томъ, что опавдываніе на польслужбы церковной, систематически практикуемое вашимъ сыномъ, есть нарушеніе этой обязанности". Мать. "Бідный мой мальчикъ! единственный разъ въ неділю иміветь онъ возможность поспать лишній часъ и возстановить свои силенки, а его и этого лишають. Суровыя у васъ требованія!"

— "Я взяла ложу на "Три мушкатера", обращается черезъ изсколько дней та же изть из инспектору: "разрёшите взять съ собою и сына,—это вёдь такъ рёдко бываеть".

Имспекторъ, "Не только на "Три мушкатера", но и вообще посъщать учащимся оперетку у насъ не разръшается, потому что оперетка не даеть эдоровой пящи, ни умственной, ни нравственной, учащимся. При томъ же завтра учебный день, ваниему сыну надо во время лечь спать, чтобы завтра со свъ-жими сидами идти въ гикназію!"

Мател. "Онъ у насъ привыкъ не досыпать. Представление въдъ жончается всего липь часовъ въ 11, много въ 12 часовъ, а когда у насъ гости, то сынъ ложится далеко за полночь. Для него это ни по чемъ".

Жалкая такая мать; какъ ничтожны для нея интересы физическаго и правственнаго воспитанія ея дитати! Ради оперетки, ради гостей, сынь, по ен мивнію, можеть не досыпать, въ ущербъ своему недоразвивнемуся организму; во избёжаніе исможненія религіозныхъ обязанностей онъ долженъ поспать лишній чась, въ ущербъ правственному развитію! Несчастный мальчикъ! въ твоемъ умё и въ твоей душё уже посёяно тлетворное сёмя! — "Позвольте мий сегодня сводить моего сынишку въ народный театръ, обращается другая мать.

Инспекторъ. Главная задача школы и родителей-заботиться о физическомъ и умственно-нравственномъ развитіи подростающаго покольнія. Минуя уже вопрось о пригодности для этого поколенія даваемыхъ пьесь, минуя также вопрось о томъ, что большинство современныхъ пьесъ не содержать въ себъ здоровыхъ элементовъ для воспитанія, постщеніе театра въ учебные дни идеть въ разръвь съ указанной задачей и воть почему. После спектакля, оканчивающаго въ 12-1 ч., и посив впечативнія, испытаннаго оть спектакия, недоразвившійся организмъ требуетъ отдыха, сна. Естественно, что 5-6 часовъ для этого далеко недостаточно. Отсюда происходить, что, 1) добросовъстный ученикь просить маму разбудить его непременно во время, чтобы къ сроку явиться на занятія. Его разбудили, онъ, наскоро хлебнувши чаю, мчится въ школу, где въ течение 4-5 часовъ долженъ делать надъ собою понятное для недосыпавшихъ людей усиліе, чтобы слёдить за ходомъ уроковъ. Понятно, что все это делается за счетъ молодого недоразвившагося организма и въ ущербъ его нормальному развитію. Никакая здоровая педагогика взять на себя такой грёхъ передъ подростающимъ поколеніемъ не можетъ и не должна. Вотъ почему педагогическая корпорація гимнавін противится посъщенію учащимися вечернихъ спектаклей, разръшивъ въ интересахъ разумнаго, здороваго и несомифино полезнато развлеченія посёщеніе деннихъ спектаклей. Есть къ тому и другія, не менёе важныя основанія, которыя будуть видны изъ следующаго. 2) ученикъ менее ретивый, не выспавшись посив спектакия, объявляеть, когда его будять, что у него голова болить, или зубы, или что его тошнить. Обезпокоенные родители приказывають его не тревожить, посылають за докторомъ. Выспавшись должнымъ образомъ, ученикъ встаетъ и годовную боль, вубную и тошноту словно рукой сняло. Доктору приходится только констатировать, что у мальчика ничего нътъ и не было ничего серьевнаго. И слава Богу, что не было ничего серьезнаго въ симскъ физическаго здоровья. А такъ-ли обстоить дело относительно здоровья нравственнаго? Къ прискорбію, двиско не такъ: мальчикъ сомало родителямъ, "провелъ" ихъ, солгалъ и почувствовалъ силу лжи, ибо мама на другой день присыластъ классному наставнику удостовъреніе, что си сынъ не былъ на урокахъ по причинъ головной боли. И все это вышло изъ-за спектакля! Не меньшей жалости достоинъ и этотъ примъръ.

Намъ приходилось беседовать недавно съ матерью этого посавдняго ученика: особа читающая, савдящая за движеніемъ общественной мысли даже въ нустячныхъ ея проявленіяхъ. Не думаю, г. инспенторь, чтобы ваши требованія и требованія вашей корпераціи отвічали духу времени и требованіямъ общества, они отвываются до-реформенностію, рутиною. Не я одна говорю это, говорять и пинуть объ этомъ и другіе. Вотъ одна изъ здешнихъ газетъ по поводу вашего запрещенія учащимся посёщать оперетку и другія представленія говорить, что запрещенія эти, служа препятствіемь свободному развичного личности, несовийстимы съ здравымъ смысломъ". Инспекторъ. Люди давнымъ давно условились смотреть на вещи въ настоящемъ ихъ видь: бълое называть бълымъ, черное териты, высокое высокимъ, низкое низкимъ. Но давно уже въ мір'в появилась и порода живых существъ въ образв люлей. которыя по побужденіямь, имь вёдомымь, стараются внушать людямь, что былое надо называть чернымь, черное быдымъ, высокое низкимъ, низкое высокимъ. Точно такъ-же люди давнымъ давно установили взглядъ на свободное развитіе личноств. На установление эгого взгляда подтолкнули людей какъ природный, присущій веймь тварямь, инстинкть, такъ и требованія разума и нравственнаго закона. Разумно заботливая мать и съ физической, и нравственной стороны охраняеть дътей, постененно, шагъ за шагомъ расширяя для нихъ районъ свободныхъ дъйствій. Районъ этотъ увеличиваетъ она до большихъ размеровъ къ тому времени, когда у ея детей наступаеть полный разпрыть всыхь силь, физическихь и умственныхъ. Но и после этого мать остается матерью, въ благожеланіяхъ своимъ дётямъ, въ молитвахъ за нихъ, предостерегая ихъ отъ фальшивыхъ шаговъ въ жизни, утфшая и одобряя ихъ въ трудемя минуты жизни и своими совътами

удерживая ихъ отъ нечестной жизни, т. е., нравственно вовдействуя на нихъ. Следовательно, и для свободнаго развитам личности полагаются известные пределы. Позволю себе късловамъ: "свободнаго развитія", прибавить: слово разумно, тотда получится фраза, разумно-свободнаго развитія личности.

Такого взгляда на разумно-свободное развитіе личности должна держаться всякая благоустроенная школа, должна его держаться и всякая разумно-ваботливая семья. Объ онъ должны расширять предёлы самостоятельной деятельности по мёрж роста разума и укръпленія воли въ питомпахъ. Отказаться-же оть выподненія такой задачи значить-отдать воспитаніе подростающаго поколенія на произволь случая, предоставить этому покольнію воспитывалься въ традиціяхъ улицы, чтобы оно, выйдя нет культурнаго гнёвая, прогрессировало по пути къ одичанию и озвържнию и стало бы жертвою какоп-нибуль ворона или коршуна или орудіємъ въ рукахъ какого-пибудь софиста. Въдь этого требуете вы, сударыня, и ваши единомышденники. Вотъ это-то требование собственно и есть требованіе не только несовивстимое съ "здравымъ смысломъ", но н заключающее въ себъ преступный спыслъ, преступную цель въ отношении подрастающаго поколенія и всего общества.

Теперь вы убъдились, сударыня, что въ наше время изъ бълсто хотятъ сдълать черное и наоборотъ? Мать. "Н-н-н-е з-на-ю", протяжно произнесла она и мы съ нею разстались.

"У меня есть къ вамъ, г. инспекторъ, покорившая просьба", обращается мать двухъ учениковъ, помещающихся въ пансіоне при гимназіи: "не разрешайте моимъ дётямъ ходить въ отпускъ туда-то и туда-то: тамъ дёти распущены, предоставлены на произволъ, безсовёстно мумъ и обманываютъ родителей, бродятъ, когда хотятъ и куда хотятъ, и заводятъ неподходящія, даже совсёмъ непреличныя для ихъ вовраста знакомства. Я вовсе не желаю, чтобы мои сыновья бывали въ такой компаніи, вліяніе которой я уже замёчаю. Подъ праздникъ, послё всенощной проту разрёшать имъ отпускъ только къ моей старшей сестрё. У нея есть свои дёти, которыхъ она хорото ведетъ, къ ней по правдникамъ ходятъ обё мои дочери-гимназистки. Вотъ тамъ всё они пусть и проводятъ сво-

бодное время въ кругу семьи, близкихъ людей. Пусть не отвыкають отъ семьи, и ея порядковъ: въдь имъ тоже придется, Богь дастъ, имъть собственную семью, такъ пусть уже съ этихъ лътъ присматриваются, каковы должны быть отношения между членами семьи. Въ балаганы и царкъ тоже проигу не пускать сыновей: ничего назидательного для себя тамъ они не увидятъ, ничему путному научиться не могутъ. Пусть лучше играютъ въ пансіонскомъ саду—а тамъ просторъ большой въ мячъ, бабки, кегли и проч. съ своими товарищами".

Воть это разумно-заботливая мать.

Счастливы ея дёти, они въ корячихъ молитвахъ должны благодарить Бога за то, что Онъ песлаль инъ *такую* мать.

"Я хочу поговорить съ вами, г. инспекторъ, о весьма важномъ для меня дель-только ради Бога пусть это будеть между нами: "мой сынь (ученикь IV кл.) крайне меня огорчаеть: не перекрестивши лба, садится чай пить, тоже дёлаеть онь и вставаа изъ за стола. На вамфчанія мон отвічаеть рівко, что теперь это не въ модъ, что старшеклассники такою-то учебнаго заведенія, бывшіе съ нимъ на вечерь у П., подняли его на смвиъ, когда после ужина онъ по опибию перекрестился; было темъ более смысно, что туть были и гимназистки, которыя тоже очень смізлись. Затімь синь мой-замічаю яподъ разными предлогами уклоняется отъ посъщенія церкви. Ради Бога, пособите мев въ этомъ двав. Хотя всв говорять, что это несоеременно, но меж ужасно хотелось бы, чтобы смеж изъ-подъ моего крова вышель въ жизнь съ такими же понятіями о Богв, о правственности, съ какими выпустили насъ наши родители. Иначе я буду чувствовать тяжкій грёхъ на душтв. Потомъ пусть поступаеть, какъ знаеть самъ".

Въ поясъ кланяюсь этой матери. Воздадимъ ей должную дань уваженія и восхищенія за то, что среди лжи и мрака, повсюду разливаемаго нашими софистами, она съумъла сохранить въ себв целостность матери—христіанки, считающей мяликими грехомъ выпустить изъ подъ своего крова въ міръ своего сына ме христіаниномъ. Посочувствуемъ ей, что свои истинно материнскія, святыя чувства она вынуждена скрывать отъ всёхъ, зная, что они не поймуть ея горя, не поймуть ея

святыхъ чувствъ, а скажутъ еще: вы сами живете подъ вліяніемъ устарвлаго предразсудка и сына такъ хотите воспитать. Это иссовременно. Посмогрите кругомъ: кто теперь воспитываетъ своихъ двтей такъ, какъ вы хотите воспитать своего сына? Вы ставите пренятствіе къ свободному развитію личности, а это теперь считается несовивстнымъ съ "здравымъ смысломъ". Вы совершаете проступленіе, насилуя "естественныя" склонности сына.

Не тревожься, достойная, честная мать! Не преступница ты, не преступны и твои святыя чувства, знай это: ты тотъ свёточь, съ помощію котораго рельефно взорамъ наблюдателя представляются современныя извы, твое мёсто въ числё тёхъ праведниковъ, ради которыхъ Господь сохранить нашу страну, подобно тому какъ нёкогда Онъ обещалъ сохранить Содомъ и остальные четыре года страны Ханаанской, если въ ней найдется 50 праведниковъ. Но этихъ праведниковъ тамъ не нашлось, и страна погибла безслёдно.

Нашей странт такая опасность еще не угрожаеть: Господь сохранить ее, разь въ ней найдутся такія же достойныя матери, какъ ты. А онт несомнтно найдутся на пространствт обширной Россіи и найдутся не въ десяткахъ, а въ сотняхъ и тысячахъ. Твердо втримъ и надтемся, что настанеть наконець, время, когда этимъ матерямъ не прійдется уже, подобно тебъ, скрывать отъ другихъ свои святыя материнскія чувства. Втримъ и надтемся, что духъ, угасшій въ нашемъ интеллитентномъ обществъ, запылаетъ съ должною силою, оживитъ "всяку душу" и водворитъ въ нашей странт миръ, спокойствіе и всякое благополучіе: Родители найдуть въ дътяхъ утъщеніе для себя, а дъти будуть всупать въ жизнь съ бодрымъ духомъ и сердцемъ полнымъ свётлыхъ надеждъ.

А воть и основаніе для такой нашей въры и нашей надежды.

Общій Отецъ нашъ, въ своей ваботь о благь чадъ своихъ, съ высоты Царскаго престола предвозвыстиль и предуказаль нашъ средства и способы къ успокоенію мятущагося духа въ нашемъ обществы и къ устраненію разныхъ, еще въ 60-е годы начавшихся въ немъ, нестроеній. Воля царская выражена по сему предмету опредыленно и ясно и сводится къ слыдующему.

Поднимите авторитеть религіи, возстановите авторитеть нравственности, возстановите авторитеть родительской власти, внушите молодому покольнію уваженіе къ старшимъ; дисциплинируйте его умъ и волю, берегите его физическое здоровье, вырабатывайте въ немъ здоровыя понятія и трезвый взглядъ на жизнь.

Государство, какъ семья въ обширнъйшемъ смыслъ, есть соспитательное учреждение. Свою воспитательную задачу оно выполняетъ чрезъ посредство своихъ органовъ,—черезъ учебныя заведения разныхъ типовъ и видовъ.

Но государство, какъ общирная семья, состоить изъ безчисленнаго множества отдёльных единицъ-семей, какъ другъ съ другомъ, такъ и съ государствомъ скрипленныхъ органическою связью, этнографически и географически, историческимъ воспитаніемъ и ростомъ, совершавшимися подъ вліяніемъ данныхъ условій, историческими завітами и вообще единствомъ своего мировозарвнія. Ослабіваю в общія, единящія связи, начинаетъ шататься организмъ въ целомъ и въ своихъ частяхъ. Атрофируются части, и весь организмъ приходитъ въ неустойчивое положение, покачиваясь со стороны въ сторону, до тёхъ поръ пока не налетить какая нибудь стихія и не опрокинетъ его на земь: организмъ погибаетъ. Отсюда ясно, что части должны остерегаться воспринимать въ себя тъ элементы, которые ихъ атрофирують; если же такіе элементы вкрадчиво уже вторгнулись въ существо некоторыхъ изъ этихъ частей, то онв должны изгонять эти элементы постредствомъ пріема той пищи, которою онъ были вскормлены до своего зараженія, и-он'в стануть здоровыми. Ясно также, что школа должна быть посредствующимъ звеномъ между общей обширивищей семьей и ся частями. Съ тою и другими школа должна быть связана тою же органическою связью. которою и онъ связаны другъ съ другомъ. Она должна быть хранительницей и выразительницей трхр же завртовр и историческихъ предавій, которыя составляють существо той и другихъ. Въ противномъ случав, это посредствующее ввено покрывается ржавчиной, которая разъёдающимъ образомъ действуетъ на школу, а чрезъ нее распространяетъ заразу, въ ширь и въ глубь, и на весь организмъ въ цёломъ и въ частахъ. Въ здоровомъ взаимномъ воздёйствіи этихъ частей другъ на друга, въ дружномъ уходё всего организма за образовавшимся на немъ больнымъ мёстомъ лежитъ вёрный залогь выздоровленія этого мёста. Больное мёсто у насъ оказалось, это — воспитаніе молодого поколёнія.

Заботливый Отецъ ста тридцати милліонной семьи предуказалъ намъ роды здоровой и оздоровляющей пищи. Школъ и семьъ остается только цълесообразно распредълять эту пищу и слъдить за правильными ея пріемами.

Давайте же, школа и семья, дружно, въ единеніи сердца, пріймемся за работу, полюбимъ эту работу; вложимъ въ нее свою душу; пусть эта работа будеть намъ "по душви, и она окажеть скорыя и радостныя последствія. Освободимь нашихь дътей, освободимъ нашу молодежь отъ рабскихъ оковъ нравственной анархіи, преградимъ ей путь къ окончательному одичанію и озвітрінію; введемь дітей подь родительскій кровь, покажемъ на самихъ себъ, какъ должно устранвать семью на нравственныхъ началахъ и какія должны, на тёхъ же начадахъ, создаваться взаимныя отношенія старшихъ членовъ между собою и старшихъ и младшихъ членовъ семьи между собою; покажемъ, что достойная семья есть школа, въ которой приготовляются и честные работники для общественной деятельности, и върные слуги Государю и отечеству. По этому въ этой же семь будемъ свять въ двтяхъ свмена здравыхъ понятій на жизнь, на роль и назначеніе человіжа въ жизни и при бдительномъ совмъстномъ уходъ семьи и школы, ровнушимъ дётямъ, что мы произошли отъ стить эти понятія; одного изъ троихъ сыновей Ноя, но не отъ Сима или Хама, а отъ Іафета, потомству котораго суждено было вершить великія событія всемірной исторіи, выработать высокую культуру и удостоиться воплотить въ себъ христіанскую идею; что мы-самая младшая отрасль арійскаго племени-славяне вообще и русскіе славяне въ частности позже другихъ выступили на сцену исторіи; но что русскіе славяне, еще до основанія своего государства, образовали подъ вліяніемъ присущихъ ей началь, земельную общину, въ которой "всё связаны узами вза-

имной поддержки, гдв дарованіе, счастье, личные интересы добровольно подчиняются общему благу, гдв для зависти, корысти и честолюбія нёть міста и где следовательно царствуетъ снутренняя правда, нрасственное начало". Это начало, сохранивь свою цёльность оть вліянія культуры античныхь народовъ, было освящено принятіемъ православія, которое нерасторосимо слилось съ русскою народностью, ставъ ея сущностью и сообщивы особенность всей нашей исторіи, такъ рёзко отличающую насъ отъ вападнаго человёка, который испыталь совсимь другое историческое воспитаніе, сообщившее ему міровозарѣніе, органически непріемлемое русскимъ человъковъ, а искусственно навязанное, оно губительно дъйствуетъ на духовный организмъ русскаго человіна, отчуждая этого последняго отъ родной стихии и ввергая его въ опасную пучину, гдв онъ и гибнетъ нравственно, продолжая жить лишь воологически. Поэтому на всф делаемыя молодежи внушенія сумасбродныхъ теорій и меттаній о перенесеніи съ запада политическихъ формъ жизни и пр., будемъ едиными устами и единымъ сердцемъ твердить: домой, дъти! Терзающіе васъ вопросы в сомивнія вы разр'яшите, источникь и причину вашихъ сомнаній и вашихъ подневольныхъ страданій вы можете объяснить здёсь, только здёсь, подъ благодатною тёнью величественнаго древа, которое именуется "Матушкою Святорусскою".

Однимъ словомъ, для счастія нашихъ дѣтей будемъ бодро и дружно работать надъ тѣмъ, чтобы, при свѣтѣ незыблемыхъ истинъ Откровенной религіи нашей, подъ вліяніемъ высокихъ преданій отечественной исторіи нашей, при постепенномъ и постоянномъ упражненіи въ трудѣ, они могли возрасти физически, умственно и правственно, "Создателю нашему на славу, родителямъ на утѣшеніе, Церкви, Царю и Отечеству на пользу".

Еще два слова.

Само собой разументся, въ лагере софистовъ эта моя речь будетъ встречена боле, чемъ недружелюбно. Такъ-же отнесутся они ко всемъ, кто думаетъ несогласно съ ихъ проповедью.

Не спорю также, что и среди педагогической семьи, въразныхъ мёстахъ земли русской, могуть оказаться лица, го-

лова которых в напичкана космополитической трухой, или лица, которыя изъ угодливости такъ называемому ими общественному (лагерь софистовъ) митнію и въ погонт за дешевенькою популярностію способны забыть высокія и ответственныя
обязанности воспитателя молодого поколенія: или, наконець,
лица, видящія целебную силу лишь въ §§ и другихъ аттрибутахъ формольного вакона: они тоже будутъ осуждать меня,
будутъ осуждать и васъ. Ни тт, ни другіе ответа отъ меня
не получатъ. Пусть они поищутъ для себя отповедь тамъ, где
мы найдемъ непреоборимую для себя защиту, въ заповеди Законодателя жизни нашей: "Блажени есте, егда поносятъ васъ,
и ижденутъ, и рекутъ всякъ волъ глаголъ, на вы лжуще Мене ради: Радуйтеся и веселитеся, яко мяда ваша многа на
небестьхъ!

C. H. Eexs.

## НЪСКОЛЬКО ЗАМЪЧАНІЙ ПО ПОВОДУ ОДНОЙ ИЗЪ БІОГРАФІЙ БУДДЫ САКЬЯ—МУНИ (LALITAVISTARA).

## (Продолжение \*).

Мъстомъ первой проповъди Будды Сакья-Муни, по разсказу Лалиты-Вистары, былъ священный городъ Варанази или Бенаресъ <sup>1</sup>). Что Бенаресъ былъ мъстомъ первой проповъди Будды, на это не разъ указывается и въ другихъ буддійскихъ книгахъ; въ этомъ именно городъ Сакья-Муни, выражаясь явыкомъ священныхъ книгъ буддистовъ, сталъ въ первый разъ "вращать колесо своего ученія", здъсь же онъ пріобрълъ и своихъ первыхъ учениковъ <sup>2</sup>).

Лалита-Вистара говорить, что Будда "покатиль колесо закона" вследствіе увещанія Брамы, что передь этимь Будда,
после достиженія имъ верховнаго состоянія Боди, быль въ
унынів и пришель къ мысли не возвещать людямь своего съ
трудомь добытаго ученія з). Точно также и различныя указанія относительно места, где пребываль Сакья-Муни въ теченіе своей жизни, единогласно говорять за то, что первый годь
онь провель въ Бенаресе, въ лёсу газелей, въ мёсте, где
лежали останки Ришей (Rishipatana). Ничто не даеть намъ
право ослаблять такъ часто повторяемаго свидётельства: этотъ
факть, утверждаемый такимъ положительнымъ образомъ, безъ
сомнёнія есть одно изъ достовернейшихъ событій жизни Будды,

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 3.

<sup>1)</sup> Lalitavistara .. p. 874, 379.

<sup>2)</sup> Ibidem. pp. 381-384.

<sup>3)</sup> Lalitavistara, chap. XXV, pp. 364-375.

на него можно смотръть какъ на чисто историческое явление: И дъйствительно, въ Бенаресъ Сакья-Муни положилъ началооснованнаго имъ религіознаго общества.

Но следуеть ли изъ этого, что упоминаемая знаменитам Бенарестская проповедь по времени была именно первою изъ всехъ? До нея не было-ли у Будды напрасныхъ попытокъ распространить свою доктрину въ другихъ местахъ? Правдали, что онъ пришелъ въ Бенаресъ непосредственно последпріобретенія достоинства Будды? Не было-ли до этого, котя краткаго, но, темъ не мене действительнаго, періода напрасныхъ усилій—періода, намеренно затушеваннаго буддистами?

"Мнѣ думается, пишетъ г. Feer въ своихъ этюдахъ, что на основани внимательнаго изучения буддійскихъ книгъ возможно доказать существованіе такого періода; для этого достаточно въ надлежащемъ свѣтѣ выставить извѣствыя утвержденія священныхъ книгъ буддизма, и указанный періодъ самъсобою выступитъ изъ той массы туманностей, которыми хотѣли его затушевать" 1).

Въ своемъ изыскании г. Feer принимаетъ за основание разсказъ Ладиты-Вистары, но затъмъ, съ цълью дучше обосновать свой взглядъ, онъ сближаетъ его съ разсказомъ одногобирманскаго произведенія, извъстнаго подъ заглавіемъ Ма-lalen-ga-ra-Wottoo—версіи книги, называемой палійской Ладитой-Вистарой, потомъ сближаетъ съ равсказомъ г. С. Гардивъ его "руководствъ по буддизму" и, наконецъ, съ содержаніемъ одного китайскаго произведенія—Shik-ka-ju-lar-Shingtaou-ku <sup>2</sup>); этотъ трудъ, замѣчаетъ г. Feer, не изъ древнихъ; относится онъ къ VII въку нашей эры, но тъмъ не менъе этотъ трудъ интересъ какъ по самому своему тексту, такъ и вслъдствіе непрерывнаго комментарія, который къ нему приложенъ. Ссылается еще г. Feer на разборъ жизни Сакъя-Муни, сдъланный г. Шифнеромъ и на Буддасариту, поэму о жизни Будды <sup>3</sup>). Но возвратимся къ дълу.

Если мы пожелаемъ знать, въ селу чего Сукья-Муни на-

<sup>1)</sup> Etudes boudeliques. h. Feer. p. 90-91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. е. менуары, замѣтки относительно совершенной мудрости Сакія Татагаты...

<sup>3)</sup> Feer. Etudes bouddhiques, p. 91-92.

чаль свою проповедническую деятельность въ Бенаресе, въ городъ отстоящемъ на четыреста съ лишнимъ верстъ отъ того мъста, гдъ онъ пребываль въ теченіе шести льть, то намь скажуть: это произошло отъ того, что всв до него бывшіе Будды начинали "вращать колесо ученія" въ этомъ самомъ городъ. Точно также отвътилъ и самъ Сакън-Муни божествамъ, когда они стали унижать Бенаресъ, какъ плохенькій городишко, совсёмъ неподходящій, по ихъ мнёнію, для такого великаго событія, какъ первая пропов'ядь Будды, и старались отыскать для этого другой, болье соотвытственный городь 1). Таково ужъ правило, что Будда начиналь "катить колесо ученія" съ Бенареса. Подобное основание вполнъ достаточно для буддистовъ, но мы лично можемъ найти въ этомъ обстоятельствъ нъкоторыя полезныя указанія, если станемъ искать въ немъ исторической основы. Что другое, какъ невосхваление приема, оказаннаго Бенарестцами историческому Буддъ Сакья Мунъ, должны мы видёть въ похвалё и прославненіи верности г. Бенареса древнимъ миническимъ Буддамъ? И чёмъ усиление буддисты воспъвають усердіе и ревность Бенарестцевъ. тъмъ болье им имьемъ права думать, что ихъ поведение представляло сильнейшій контрасть съ поведеніемь другихь городовь, дышавшихъ совершенно противоположнымъ чувствомъ по отношенію къ проповеди Сакья-Муни 2). Впрочемъ, Ладита-Вистара и другія буддійскія книги дають первому путешествію Сакья-Муни въ Бенаресъ и другой мотивъ. Путешествіе это произошло потому, говорять они, что Бенаресь быль містожительствомъ пати учениковъ, покинувшихъ своего перваго наставника Рудраку, сына Рамы, и приставшихъ къ будущему Буддъ; эти дичности принимали участіе въ аскетическихъ подвигахъ Сакья-Муни и, наконецъ, бросили его, когда онъ пересталъ предаваться строгому самоумерщвленію 3). Было вполнѣ естественно, что Сакья-Муни, достигнувъ совершенной мудрости, пожелаль сообщить имъ законъ. Но тъ же буддійскія книги настойчиво говорять намъ о томъ, что прежде, чемъ заняться

<sup>1)</sup> Lalitavistara p.p. 374-375.

<sup>2)</sup> Feer, Etudes bouddhiques, p. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lalitavistara, pp. 286, 254-255.

обращеніемъ пяти учениковъ, убѣжавшихъ въ Бенаресъ, Будда думалъ о другихъ лицахъ, обитавшихъ совершенно въ другой сторонѣ; думалъ о лицахъ, бывшихъ близко отъ него и отъ которыхъ онъ могъ ожидать наилучшаго пріема 1). И вотъ именно это то самое обстоятельство и кажется намъ серьевнымъ мотивомъ, на основаніи котораго можно думать, что Бенарская проповѣдь Будды, привлекшая къ нему пять учениковъ, была не первая. Будда обратился къ нимъ послѣ того, какъ испыталъ неудачу у другихъ. Для подтвержденія этого необходимо только внимательно прослѣдить разсказъ буддійскихъ книгъ.

Такъ, прежде всего, мы видимъ, что Сакья-Муни, достигнувъ состоянія Боди, испытываль сильное колебаніе: онъ боялся, что учение его не будетъ понято, что онъ самъ напрасно только будетъ тратить энергію и время на проповёдь, и что эта проповъдь можетъ принести ему лично однъ лишь непріятности; въ силу такихъ соображеній Будда и рішился молчать 2): Ужъ одна эта добровольная бездвятельность кажется довольно подозрительною у такого существа, которое представлается намъ въ священныхъ книгахъ буддистовъ выработавшимъ себъ планъ освобожденія міра отъ скорби задолго до своего выступленія на проповъдь. Легко, впрочемъ, можно допустить, что въ моментъ выступленія на пропов'єдь Будда колебался и даже отступалъ передъ своею задачею; такое психологическое состояніе человъка передъ ръшительнымъ шагомъ въ своей жизни вполнъ допустимо и понятно. И не смотря даже на все усиліе, съ какимъ Лалита-Вистара настаиваетъ на фактѣ колебанія Будды, не было-бы возможности видеть въ немъ намека на какую-нибудь неудачу Сакья-Муни, если-бы весь разсказъ, въ его цвлости, не подкрвиляль бы этой невольно навазывающейся уму мысли.

Узнавъ про настроеніе Будды, Брама, сойдя съ неба и позвавъ на помощь себѣ Индру, употребилъ всю силу своего краснорѣчія, чтобы заставить Будду выйти изъ того оцѣпенія, въ какое онъ впалъ 3). И хотя Будда сначала доволь-

<sup>1)</sup> Ibid. chap. XXVI, pp. 376-378.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. p. 364-366.

<sup>3)</sup> Ibid. 366-369.

ствовался молчаніемъ, но затѣмъ онъ сдѣлалъ очень серьезныя возраженія; и Брама, Индра и ихъ свита удалились, не выполнивъ своего намѣренія 1). Эта неудача, однако, не обевкуражила Браму; на другой день съ зарею онъ снова явился къ Будаѣ и вырвалъ у него обѣщаніе проповѣдывать законъ міру 2). Вмѣшательство Брамы, къ которому Лалита-Вистара прибавляетъ еще и Индру, упоминается во всѣхъ буддійскихъ книгахъ. Было бы безполезно трактовать здѣсь о этомъ вмѣшательствѣ, но необходимо все-таки отмѣтить въ немъ намекъ на историческій фактъ, скрытый подъ такой буддійской фантасмогоріей.

Такъ, среди эпизода о вмѣшательствѣ Брамы Лалита-Вистара содержить въ себъ указаніе на сильныя заблужденія, царствовавшія въ Магадской странь: "Въ это самое время, читаемъ мы на стр. 370, жители Магадской страны держались дурныхъ возгрѣній. Такъ, одни изъ нихъ утверждали, что вѣтры перестануть дуть, огонь не будеть жечь, прекратятся дожди, ръки остановятся въ своемъ теченіи; другіе говорили, что хлібба перестанутъ родиться, птицы детать и беременныя женщины не будуть безболфзненно разрешаться оть бремени. Такъ говорили жители Магадской страны" в). "Жизнь Гаутамы", будучи не такъ ясна въ этомъ отношени какъ Ладита-Вистара, содержить все-таки намекь на указанныя нами ненормальности; она влагаетъ въ уста Брамы, въ его ръчи къ Буддъ, слъдующія выраженія: "въ Магадской странв, говорить она, есть много людей, находящихся подъ вліяніемъ дурныхъ страстей и держащихся ложной доктрины—доктрины, недостойной человъка и открывающей имъ дверь уничтоженія" 4). Тотъ же намекъ на безпорядки въ Магадъ содержатъ и слъдующія слова Будды въ его рачи къ Брама: "Брама, говорилъ новопросващенный -мудрецъ изъ рода Сакіевъ, для всёхъ жителей Магады, имъющихъ уши, открытыя для проповеди, я отверзаю дверь безсмертія" 5); такъ говориль Будда и різшался проповіздывать

<sup>1)</sup> Ibid. p. 370.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 373.

<sup>3)</sup> lbid. p. 370.

<sup>·4)</sup> Feer, Etudes p. 96.

<sup>5)</sup> Lalitavistara, p. 373.

магадскимъ жителямъ, но тутъ же слѣдомъ, черезъ одно мгновеніе, когда другіе божества спросили у него, въ какомъмѣстѣ онъ намѣренъ выполнить свое обѣщаніе относительно проповѣди, Будда отвѣтилъ имъ: въ Бенаресѣ ¹). Странный оборотъ рѣшимости; постоянно проповѣдуя въ Бенаресѣ, Будда
надѣялся привлечь къ себѣ Магаду! Естественно и внолнѣправдоподобно предполагать, что было нѣчто съ Буддою въдругомъ мѣстѣ. Несомнѣнно, что успѣху Будды въ Бенаресѣ
предшествовала попытка въ другомъ и при томъ очень отдаленномъ мѣстѣ, но въ какомъ именно—неизвѣстно. Достовѣрно одно—въ Магадѣ Будда побывалъ раньше, чѣмъ въ Бенаресѣ.

Ирежде, чёмъ идти дальше въ своемъ разсуждении, мы укажемъ на следующие три твердо установленные пункта: 1) Будда колебался проповъдывать открытый имъ законъ, боясь, что его не поймутъ и даже оскорбятъ, 2) въ Магадъ происходили въ это время большіе безпорядки или большія неустройства въ области нравственности и 3) Будда решался проповедывать законъ Магадскимъ жителямъ. Изъ тремъ фактовъ одинъ только второй-оказывается чисто внёшнимъ явленіемъ, другіе же два-ото размышленія, мысли, чувства и желанія Будды. Взглянемъ на нихъ, какъ на выраженія чисто реальных вившних явленій или происшествій. которымъ въ буддійскихъ книгахъ приданъ характеръ чисто исихологическихъ процессовъ, и мы получимъ рядъ событій: Сакыя-Муни проповъдываль свое ученіе въ-Магадъ, тамъ онъ встрътилъ заблужденія, сущности которыхъ онъ не могъ понять и не поняль, и быль осмъянь; обезкураженный Будда удалился въ то місто, гдів онъ достигъ состоянія Боли.

Таковъ результатъ, къ которому насъ можетъ привести изучение первой части разсказа Лалиты-Вистары. Будда объявляетъ, что онъ намфренъ проповъдывать законъ въ Бенаресъ, что онъ долженъ идти только въ этотъ городъ и однако, Буддане идетъ туда. Лалита-Вистара ясно, такимъ образомъ, гово-

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 374.

рить намъ, что Будда-непостояненъ, перемънчивъ; спрашивается, поэтому, что оставалось делать Будде?-Ему нужнобыло найти расположенняго къ себъ слушателя, который-быне обидель его; и вота Будда попеременно думаеть о двухъдичностикъ, то объ Арате Каламе, то о Рудраке, сыне Рамы 1). Но каждый разъ при этомъ Будда узнаетъ, что объ указанныя личности уже умерли-первый два, а второй семь дней тому вазадъ 2). Что это за люди, которыхъ Будда желалъсделать своими учениками? Лалита-Вистара описываетъ ихъ намъ какъ ученихъ, какъ начальниковъ школъ, проповъдываешихъ въ Вайшали 3) и въ Раджагрихв 4). Сакья-Муни. зналь ихъ обоихъ и быль ученикомъ каждаго изъ нихъ въто время, когда, уйдя изъ отповскаго дома, онъ проходилъ г.г. Вайшали и Раджаграху въ поискихъ за мудростью в). Въ свое время Будда покинуль этихъ наставниковъ, тавъ какъ ихъ доктрины не удовлетворяли его, хотя принципы его личнаго ученія вижли иного общаго съ ихъ доктринами, да и отношенія у нихъ были довольно дружелюбныя. Всего этого вполивбыло достаточно, для того, чтобы въ первое же время, когда Будда задумаль основать свою религіозную общину, онъ прежде. всего могъ подумать о привлечении ихъ на свою сторону 6).

Постараемся разобрать то различие въ именахъ и личныхъкачествахъ этихъ двухъ наставниковъ, какое господствуетъ относительно ихъ въ священныхъ книгахъ буддистовъ.—Одни иредставляютъ Рудраку и Арату Каламу то какъ философовъ творцевъ или последователей определенной системы, то какъучителей, окруженныхъ массою учениковъ; другие выдаютъ ихъза уединенныхъ аскетовъ, претендовавшихъ на обладание

<sup>1)</sup> lbid. р. 376—377. Стоить только вининтельные вчитаться и вдуматься върычи Буди объ Араты Каламы и Рудравы, каки невольно возникаеть имсь о
томь, что Сакья-Муни мучило сознание выкого-то перенесеннаго имъ оскорбленія: слишкомь ужь заботливо старается Будда при выборы лиць, къ которымь онъ
котыть обратиться съ своею проповыдью, о томь, что-бы они не обидын-бы и
не оскорбила-бы его.

<sup>2)</sup> Lalitavistara, pp. 376-377.

<sup>3)</sup> Ibid. pp. 226∠228.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 233-286.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. p. 226-228; 233-236.

<sup>5)</sup> Feer. Etudes bouddhiques. pp. 96-98.

сверхъестественнымъ могуществомъ. Но что для насъ важноэто определенно знать места ихъ пребыванія. Относительно Рудраки положительно известно, что онъ жилъ въ Раджагрихв или въ ея окрестностяхъ, но сведения о месть пребыванія Араты Каламы очень разнорічным. Бюрнуфъ указаль уже на разногласіе Лалиты-Вистары, пом'єщающей его въ Вайшали, съ известными книгами южнаго буддизма, отводящими ему мъсто въ Раджагрихъ 1). С. Гарди, не давая точныхъ подробностей, говоритъ, что Арата Калама и Рудрака, сынъ Рамы, оба жили около Раджагрихи. "Жизнь Гаутамы" по этому поводу выражается еще ясиће. Буддасарита называетъ Арату Каламу отшельникомъ, жившимъ въ окрестностяхъ Раджагрихи <sup>2</sup>). Если нужно решать дело на основании исторического старшинства свидетельства, то местожительство Каламы надо будеть искать въ Магадъ. Тибетскій авторъ жизни Сакья-Муни нашелъ средство примирить между собою всв эти разногласія, но про его попытку нельзя сказать, сделаль-ли это онъ на основани серьезныхъ данныхъ или же просто онъ самъ лично придумалъ свою комбинацію. По нему, все дёло сводится къ тому, что Арата Калама жилъ сначала въ Вайшали, но потомъ со своими учениками переседился въ Раджагриху и именно въ то самое время, когда прибыль туда Сакья-Муни. Тибетскій авторъ, кажется, держался такого рода эклектизма: собираль со всёхь сторонь свёдёнія и сглаживаль ихь противорёчія, какъ обыкновенно и поступаютъ въ сомнительныхъ случаяхъ. Указаніе містожительства, какое онъ даеть Аратів Каламів, не имъетъ въ себъ ничего невъроятнаго. Могущество царя Бимбисары, благосостояніе города Раджагрихи и, можеть быть, даже почеть и уваженіе, какое философь чувствоваль къ сыну царя Сакіевъ, а также и удивленіе его героической рішимости-все это могло заставить Каламу переменить местожительство. Кажется также, что въ Индін начальники или руководители школъ сами добровольно переходили изъ города въ городъ. Что-же касается Араты Каламы, то мы впоследствім увидимъ, что пребываніе его въ Раджагрихв болье, чвиъ дру-

<sup>1)</sup> Burnouf. Introduction à l'histare bouddhisme. p. 385-386.

<sup>2)</sup> Feer. Etud. bouddhiques, pp. 99-100.

гое какое либо мъстожительство, можетъ быть оправдано изучаемыми нами текстами.

Упоминаніе о смерти Рудраки и Араты Каламы, кром'в-Лалиты-Вистары, находится и въ другихъ версіяхъ разскава. какія только изв'єстны намъ; въ китайскомъ же труді, изв'єстподъ именемъ "Замътокъ о Сакън Буддъ Татагатъ" этогъ эпизодъ представляеть въ некоторомъ роде самъ по себе цвлый періодъ. Такъ, 62 параграфъ или отделъ названнаго труда напоминаетъ собою изысканіе, какое делаль Будда относительно человъка, способнаго усвоить его законъ. Въ 64 отдель того же труда говорится следующее: "онъ (Будда) подумаль съ радостью, что пять личностей были способны почувствовать перемену, производимую закономъ" и выразитьнамереніе идти въ Бенаресъ, по следующія выраженія предпествующаго отдела-испытывая сострадание къ двумъ монахамъ, которые не имъли случая слышать громоноснаго годоса Будды"-очевидно содержать въ себъ намекъ на Аразу Каламу и Рудраку; мысль о намект въ данномъ случат на Арату Каламу и Рудраку навязывается сама собою, если-бы даже авторъ въ другомъ месте и не говорилъ этого положительно. Что же случилось или что произошло съ этими двумя указанными личностями и отчего ихъ имена такъ тесно связаны съ исторіей Будды? Самъ Будда, при помощи своего всевъдънія, зналь, что они мертвы, боги подтвердили ему эту новость или, какъ говорится въ другихъ книгахъ, Будда узналъвъ мірѣ Брамы или въ мірѣ "отсутствія формы" этихъ умершихъ личностей. Какъ понимать все эти указанія священныхъ книгь? Заметимь, что точность текста не повволяеть видеть въ смерти двухъ философовъ давнишняго факта, который, такъсказать, лишь только вспомнился Будде и какъ таковый и описывался бы въ книгахъ; напротивъ, это событіе представдается въ нихъ недавно только совершившимся 1). Еще менве есть возможности предполагать, чтобы къ Будде приходилъ въстникъ съ извъстіемъ о смерти двухъ философовъ или же думать, что это событие по слухамъ, какъ достояние народной

<sup>1)</sup> Lalitavistara (р. 377) говорить, что со смерти Араты Калами прошло 3ня, а Рудраки 7 дней.

молвы, дошло до него. Мы должны думать, что Будда въ своихъ странствованіяхъ по Магадской странё прилежно искалъ своихъ прежнихъ наставниковъ и не нашелъ ихъ, и что фантастическія указанія буддійскихъ текстовъ относительно этихъ личностей имѣли цѣлью только лишь скрыть или затушевать эту неудачу 1).

Принужденный искать въ другомъ мфстф людей хорошей нравственности, Будда сталь думать о пяти ученикахъ изъ хорошей касты. Ученики эти были тогда въ Бенаресъ. Какъ :Будда узналъ про ихъ мъстопребываніе-мы увидимъ это сейчасъ. Прежде же всего отметимъ известную несообразность въ разсказъ Лалиты-Вистары. Во 1-хъ, она говоритъ, что Будда отправляется въ Бенаресъ, потомъ говорить о встр**ъчь е**го горы Гайя съ Адживакою OROTO (нищенствующій монахъ) и, наконецъ, говорить о путешествіи въ Бенаресъ дорогою, о которой текстъ нъкоторыя указанія. Мы посль постараемся указать, какой выводъ можно извлечь отсюда, изъ этихъ данныхъ; теперь же займенся встречею, именией место около саной горы Гайя. Будда встретился съ однимъ пилигримомъ, котораго Ладита-Вистара обозначаетъ только однимъ эпитетомъ-Адживака, нищенствующій, не упоминая его имени 2). По одному отрывку Divya Aradâna, цитируемому Бюрнуфомъ, имя встрътившагося монаха было Апагана 3). Южные же буддисты навывають его Упакою. Они говорять, что Сакья-Муни встрътился съ нимъ въ самомъ началъ своего путешествія отъ горы Гайя въ городъ Бенаресъ, именно около дерева Боди. Лалита-Вистара же, разсказъ которой въ данномъ случав вообще довольно неопределенъ, говоритъ про эту встречу, что она произошла то во время самого путемествія Будды отъ горы Гайя въ Бенаресъ, то во время еще самого пребыванія его на горъ 4). Достовърно лишь одно, что описываемая встрвча произошла на территоріи горы Гайя, и что послів нея Будда

<sup>1)</sup> Feer. Etudes bouddhiques, pp. 101-102.

<sup>2)</sup> Lalitavistara, p. 378, note 4.

<sup>3)</sup> Burnouf. Introduction & l'histoire bouddhisme, p. 389.

<sup>4)</sup> Lalitavistara, p. 378.

оправился прямо въ Бенаресъ. Какой же могъ быть смыслъ этой самой встричи? Идеть-ли вдись ричь о двухь личностяхь, случайно встрътившихся въ пути и обмънявшихся нъскольквии пустыми комплиментамь? По мнвнію Feer'a, въ этомъ эпизодъ нужно видъть нъчто иное, а не чисто случайное собитіе; по нему, эта самая встріча и опреділила путешествіе Будды въ Бенаресъ. Буддисты воздерживаются признавать это. Въ Divya Aradana говорится, что Упагупта, показывая царю Асокъ священия, по воспоминанію о Буддь, мъста, говорить ему: "здівсь, на этомъ самомъ місті, Багава, отправляясь въ Бенаресъ, быль приветствовань известнымь Апаганою 1). Какъ бы то ни было, съ Буддою встрвчается нищенствующій монахъ. онъ встръчается для того лишь, чтобы привътствовать Будду; по разсказу же Лалиты-Вистары онъ ведетъ съ Буддою довольно обширный разговоръ; вообще этотъ нищенствующій монахъ Упака или Апогана приплетается ко всёмъ рёчамъ, свидётельствующимъ о величіи Будды; кажется даже, что онъ дёлается ученикомъ Сакья-Муни; по крайней мере, Г. С. Горди приводить разсказъ о его обращении. Намъ нътъ нужды следить за дальнейшей исторіей жизни этой личности; для насъ важно только опредълить истинную роль, сыгранную имъ при встрече съ Буддою около горы Гайя. Некоторыя обстоятельства заставляють нась думать, что Сакья-Муни нужно было знать, где, въ какоиъ именно жьсть находились его пять прежнихь учениковь. Это онъ узналь огъ нищенствующаго монаха, по имени Упака. Упака, по всей ввроятности, быль однимъ изъ твхъ одинокихъ, а иногда и принадлежавшихъ къ какой-нибудь общинъ, нищенствующихъ странниковъ, которыми изобиловала тогда Индія, такъ какъ и самое странничество Сакьз-Муни не было единичнымъ, неимъющимъ ничего подобнаго себъ предпріятіемъ; оно и было собственно успъшнымъ лишь потому, что отвъчало стремленію массы. Кажется, что и Упака быль однимь изъ подобныхъ же искателей всеобщей мудрости изъчисла которыхъ Сакья-Муни быль лишь первымь по своему буддійскому достоинству. Проходя Бенаресомъ, онъ могъ видеть пять прежнихъ учениковъ

<sup>1)</sup> Burnouf. Introduction & l'histoire bouddhisme... p. 389.

Будды, которымъ, быть можетъ, надовло уже продолжать свои самоумерщвленія въ лісу газелей, прерванныя ихъ бывшимъ учителемъ; быть можетъ, Упака разговаривалъ съ ними и отънихъ же и узналь о Сакья-Муни; быть можеть, онъ и отправился къ горъ Гайя потому лишь, что захотълъ повидаться и поговорить съ новымъ начальникомъ школы! По крайней мъръ, впечатлъніе, испытываемое при этихъ разсказахъ, таково, что Упака узналъ Будду, не видя еще его и что онъ имфлъ сильное желаніе встретиться съ Сакья-Муни. Если допустить такое толкованіе, то встрівча Сакья-Муни съ Упакою, съ одной стороны, и путешествие Будды въ Бенаресъ съ другойбудуть вполив понятны. Каждое изъ этихъ событій въ такомъ случав будетъ очень ясно и очень осмыслено, а въ общемъони представять такую цёпь и такую взаимную зависимость, которыя дадуть чисто историческую основу ніжоторымь событіямъ. Если же отвергнуть наше толкованіе, то мы будемъимъть только несвязные между собою факты, не будемъ видеть причинь, вызвавшихь эти факты или ихъ raison d'être, и должны будемъ допустить и принять на въру бредни или: пустыя разглагольствованія буддистовъ 1).

Мы уже указывали на несвязность Лалиты-Вистары, говорящей намъ о томъ, что Будда два раза отправлялся въ Бенаресъ; между этими двумя путешествіями, изъ которыхъ одновымышленно, Лалита-Вистара вставляетъ встрвчу съ Упакою. Упомянувши о томъ, что Будда ръшился наставить въ законъ пять учениковъ, бывшихъ въ Бенаресъ, Лалита-Вистара выражается тутъ же следующимъ образомъ: "подумавши такъ, Татагава поднялся съ Бодиманда и, пройдя страны трехъ тысячъ великаго тысячемірія, онъ прошелъ Магаду и достигьстраны Касиковъ" 2). Отбросимъ, какъ совершенную несообразность путешествіе Будды въ страны великаго тысячемірія, и у насъ останется двойное упоминаніе—упоминаніе о путешествіи черезъ Магаду и упоминаніе о прибытіи въ Бенаресъ. Почему же такъ настаиваютъ или, вернье, упоминаютъ здёсь про путешествіе въ Магадскую страну? Заметимъ, что Магада.

<sup>1)</sup> Feer, Etudes bouddiques, pp. 102-106.

<sup>2)</sup> Касики—названіе жителей города Бенареса. Lalitavistara, р. 378, note № 2:

не непосредственно граничила съ Бенаресомъ. Почему же Лалита-Вистара упоминаетъ только покинутую Буддою сграну и ту, куда онъ прибылъ? "Я нахожу въ этихъ данныхъ, пишетъ Feer въ своихъ этюдахъ—данныя, правда неточныя и туманныя, но потому-то именно и нахожу, что они неточны и туманны—намекъ на путешествіе, какое Сакья-Муни долженъ былъ сдёлать по Магадъ прежде, чъмъ отправиться въ Бенаресъ—намекъ, о которомъ другія части текста даютъ право предполагать".

Такъ, послъ разсказа о разговоръ съ Упакою или Адживакою Лалита-Вистара описываеть намь-довольно, впрочемь, неполно, путешествіе Будды отъ горы Гайя до Бенареса и упоминаетъ при этомъ накоторыя пройденныя имъ мастности -Rôhitavastou, Ourouvilvakalpa, Anâla и, наконецъ, Sârathi. Описавши переправу черезъ р. Гангъ, Лалита-Вистара вследъ за этимъ выражается такъ: "Такимъ образомъ, монахи и Татагата, переходя изъ одной страны въ другую, прибыли, наконецъ, въ великій городъ Варанази" (Бенаресъ). Можно думать, что эта фраза относится къ части путешествія, совершеннаго Буддою еще до переправы черезъ р. Гангъ, а равнымъ образомъ-и ко всему путешествію Въ самомъ деле, если бы Будда направился прямою дорогою въ Бенаресъ, то онъ долженъ былъ переходить Гангъ около самого города. Если же на пути отъ горы Гайя въ Бенаресъ перейти Гангъ выше этого города, то въ такомъ случав необходимо будетъ сдвлать обходъ, такъ какъ въ своемъ теченів отъ Бенареса до возвы**шенности** Будда—Гайи Гангъ делаетъ изгибъ къ северу. Между темъ обстоятельства показывають, что Сакья Муни шель въ Бенаресъ не прямою дорогою. Поэтому то и переправу черезъ Гангъ онъ совершилъ во владеніяхъ Магадскаго царя, освободившаго въ ознаменование этого события, на будущее время всёхъ монаховъ отъ платы пошлины, взимаемой при переправъ. Въ Магадъ, слъдовательно, въ довольно большемъ разстоянів отъ Бенареса, Сакья-Муни перешель Гангъ, если только могущество Бимбисары, царя Магадскаго, не распространялось до самаго Бенареса. Но что особенно важно и что заслуживаетъ серьезнаго вниманія, такъ это то, что и

по Лалитв-Вистарв и по Буддасаритв путешествію Сакья-Муни отъ Будда-Ган въ Бенаресъ предшествовало другое его путемествие по Магалъ. Вотъ выдержка изъ Буддасариты: "тогда радостный Будда отправился въ путь, направляясь въ Каси и совершая, при помощи своей сверхъестественной сиды, различныя чудеса". Feer видить въ этихъ словахъ намекъ на небольшое путешествіе Сакья Муни, путешествіе, совершенное имъ раньше своего отправленія въ Бенаресъ. И это путешествіе, говорить Feer, не можеть быть отнесено ко времени, последовавшему за встречею Будды съ Упакою, если только эта встреча имела того самый характеры, который приписывается ей Feer'омъ, такъ какъ, разставшись съ Упакою, Будда не могъ имъть другой мысли, какъ только сейчасъ же отправиться въ Бенаресъ. Однимъ словомъ, замъчаетъ Feer, слабый намекъ на путешествіе Будды по Магадской странв можегъ только напоминать намъ собою бывшія попытки Сакья-Муни проповёдывать свою доктрину въ другихъ мёстахъ до посвіщенія имъ Бенареса 1).

Независимо отъ только что приведенныхъ нами соображеній есть и еще свидетельства, заставляющія предполагать существованіе періода неудачь у Будды до его пропов'яди въ Бенаресъ. Такъ, прежде всего, укажемъ на объщаніе, данное Сакья-Муни Магадскому царю еще до пріобретенія состоянія Боди-придти въ городъ Магаду въ случав пріобретенія достоинства Будды и здесь произнести проповедь. Если принять во вниманіе правдивость Будды и его отвращеніе ко лжидостоинство, на которомъ особенно настаиваютъ буддисты, то необходимо придется предположить, что Сакья-Муни исполниль свое объщаніе, да и, кромъ того, Будда должень быль постараться прежде всего распространить свое учение во владвніяхъ очень расположеннаго къ нему государи, на территоріи котораго онъ и жиль къ тому же; однимъ словомъ, Магада, по уверенію Feer'a, была очень подходящимъ местомъ для проповеди Будды Сакья-Муни. Вопросъ только въ томъ, какой пріемъ онъ могь встрітить тамъ? Монгольская сутра

<sup>1)</sup> Feer Etudes bouddhiques, p.p. 106-110.

о четырехъ истинахъ можетъ намъ дать сведенія на этотъ счетъ, и эти свъденія и будуть для насъ новымъ свидетельствомъ для подтвержденія нашей мысли о періодъ неудачь у Будды. Разсказавъ о достижени Буддою состоянія Боди, Монгольскій трактать непосредственно за этимъ говорить слёдующее: "Всесовершенный Будда началь тогда "вращать колесо ученія" и повсюду распространять свою доктрину, пропов'ядуя, что онъ одержаль победу надъ естественными немощами, что онъ разбилъ всв оковы, тяготящіе душу, и что онъ сдвлался Бурханомъ (Буддою), учителемъ міра. Среди народа нашлось нъсколько личностей, смутившихся этемъ, и они-то сказали: "Царскій сынъ потеряль разсудовь и сталь сумасшедшимь", другіе утверждали, что онъ покинуль тронь и очетество съ цалью жениться на дочери Сакіевъ, накоторые, наконецъ, стояли за то, что царскій сынъ на самомъ делё есть Всесовершенный". Отмътимъ, что это первая проповъдь, произведшая такое непріятное впечатлівніе, представляется произнесенною непосредственно за пріобретеніемъ состоянія Боди, свъдовательно, въ Магадъ. Уныніе Будды, его размышленіе, витивательство Брамы и Индры-все это произопло послъ. Указанный монгольскій трактать во многихь пунктахь расходится съ другими разсказами, и эта-то сбивчивость и разногласіе свёдёній о Буддё и даеть намь право допустить, какъ достовърный фактъ, что первая проповъдь Сакья-Муни была произнесена въ Магадъ, что она не имъла никакого успъха и возбудила даже сомнине относительно умственнаго состоянія Будды. Свидетельство монгольскаго трактата о томъ, что Будду при первой его проповеди приняли за безумнаго, очень хорошо можеть объяснить ту боязнь Сакья-Муни быть обиженнымъ твин, кому онъ сталъ-бы излагать свою доктрину, боязнь о которой такъ много говорить Лалита-Вистара. Однимъ словомъ, заканчиваетъ свои доводы Feer, всв тексты свидвтельствують способомъ болье или менье скрытнымъ, но въ общей совокупности все-таки довольно яснымъ, что въ Магадъ, прежде тріумфа въ Бенаресь, быль у Будды періодъ неудачи.

Теперь естественно возникаетъ вопросъ, какая могла быть продолжительность этого періода? Будлисты говорять, отъ пріобрѣтенія Буддою состоянія Боди до его отхода въ Бенаресъ прошло 60 дней, они даютъ описаніе всего этого времени по недѣлямъ и наполняють его, по своему обычаю, разнаго рода фантастическими подробностями. На этотъ счетъ есть масса небольшихъ разногласій между южными и сѣверными буддистами, но эти разногласія не измѣняютъ все-таки общей сути разсказа. Мы постараемся вкратцѣ представить вдѣсь свѣдѣнія буддистовъ по данному вопросу.

Свящ. І. Трофимовъ.

(Продолжение будеть).

## МОРАЛЬ М. ГОРЬКАГО.

(ЛИТЕРАТУРНО-ФИЛОСОФСКІЙ ОЧЕРКЪ).

Въ настоящее время однимъ изъ модныхъ писателей, если не самымъ моднымъ, является Максимъ Горькій. Имя его, можно сказать извёстно у насъ каждому образованному человъку. Книги его расходятся съ неслыханною у насъ быстротою. "Его имя, говорить извёстный публицистъ. Меньшиковъ, передается изъ устъ въ 'уста въ милліонахъ уголковъ, гдё только еще теплится интеллигентная жизнь. Куда бы вдаль ны ни поёхали, отъ Петербурга до Тифлиса и отъ Варшавы до Владивостока, вы непремённо встрётите восторженныхъ поклонниковъ этого новаго таланта, рёже—хулителей его. О Горькомъ говорятъ, о немъ ведутъ горячіе споры 1). Особенною извёстностью и популярностью пользуется Горькій среди нашей молодежи: онъ прямо кумиръ ея. Для молодежи Горькій— это новый пророкъ, глашатай новыхъ истинъ.

Въ виду такой извёстности и популярности М. Горькаго и вліянія его особенно на вашу молодежь, едвали будеть излишней нравственно-христіанская оцёнка произведеній Горькаго, его взглядовь, симпатій. Мы не будемъ касаться произведеній Горькаго съ художественной стороны. Въ художественномъ отношеніи Горькій занимаєть, несомнённо, одно изъ видныхъ мёсть въ современной русской литературів. Особенно прекрасны его художественныя описанія моря, привольм степей, красоть природы: искусство Горькаго вдёсь признано всёми

itized by GOOGLE ARK/FR

<sup>1)</sup> Критическія статьи о произведеніяхъ М. Горькаго. Изданіе Гринберга. С.-Петербургь. 1901. Статья: "Красивий цинизиъ", стр., 181.

критиками. Не будемъ мы касаться въ своемъ очеркъ и вопроса о върности изображенія той среды, изъ которой Горькій преимущественно беретъ типы для своихъ произведеній, среды босяковъ. Одни критики признаютъ въ общемъ върность изображенія этой среды, другіе находятъ изображеніе ея утрированными, рѣчи героевъ Горькаго считаютъ искуственными, ходульными... Для насъ въ настоящемъ случав это не имъетъ значенія, мы хотъли бы выяснить, что проповъдуетъ Горькій въ своихъ прекрасныхъ въ художественномъ отношеніи произведеніяхъ въ нравственномъ отношеніи, на сторонъ какихъ вравственныхъ идеаловъ его симпатіи и какъ его моральные взгляды относятся къ морали христіанской и даже этикъ здраваго смысла.

М. Горькій прямо отъ себя не высказываетъ своихъ этическихъ взглядовъ. Его моральные взгляды и идеалы выскавываются устами его героевъ: на основаніи этическихъ взглядовъ его любимыхъ героевъ только и можно судить объ этикъ Горькаго. Въ такомъ заключение отъ моральныхъ вяглядовъ любимыхъ героевъ Горькаго къ его собственной морали едва ли будетъ какая-нибудь неправильность и отнока. Общепризнано, что всякій писатель, особенно не объективный, высказывается въ своихъ любимыхъ герояхъ. И это въ особенности нужно сказать о Горькомъ. М. Горькій менве всего можеть быть названъ объективнымъ писателемъ, -- онъ субъективенъ боле, чемъ кто-либо другой изъ современныхъ писателей. "Онъ, какъ говорить критикъ Поссе, пишетъ кровію своего сердца. Когда онъ говоритъ, онт страдаетъ, любитъ, ненавидитъ. Читая его произведенія, чувствуешь, какъ бъется въ нихъ неспокойное, бурное сердце автора, и знаешь, что ему бливко, что ему родственно, что онъ любить, что ненавидить 1). Если такъ ясно отражается Горькій, со всёми своими симпатіями патіями, въ своихъ произведеніяхъ, то очевидно можно безошибочно уловить, на сторонъ какихъ этическихъ взглядовъ его героевъ его симпатіи, какую мораль пропов'ядуеть онъ устами своихъ героевъ. Это мы и старались сделать и, при-

<sup>1)</sup> Ibid. статья: "Пъвецъ протестующей тоски", стр. 13-14.

ведши въ систему одобряемые Горькимъ моральные взгляды его героевъ,-представить этику самого Горькаго.

Что же въ общемъ нравится Горькому въ его героякъ и нхъ поступкахъ, что онъ хвалитъ и чему симпативируетъ, что придаетъ внобимую Горькимъ окраску его героямъ и ихъ поступкамъ? Мы не ощебенся, если ответимъ на этотъ вопросъ: сила героевъ, сила ихъ поступковъ. Въ "Пфенф о Соколф" и въ "Прсир о буревестнике" ясно высказываются эти симпатіи Горькаго. — Соколъ-это представитель сили. Соколъ навывается "сивнымь", "храбрымь", "свободной итицей". Онъ говорить ужу, на вопросъ последняго: "что? умираешь"?---да умираю... я славно пожиль... я знаю счастье... я крабо билса .. я видиль небо... ты не увидишь его такъ близко" 1). Волны моря півли въ честь погибінаго смівлаго и свободнаго Сокола елаву: "безунству храбрыхъ поемъ ны славу... Безунство храбрыхъ-вотъ мудрость жизни? О смёлый Соколъ! Въ бою съ врагами истекъ ты кровью... Пускай ты умеръ! Но въ пъснъ смильност и сильных дукомъ всегда ты будешь живымъ при**меромъ**, призывомъ гордымъ въ свободе, въ свету". Очевидно, сменость, храбрость совола, стремление из свободе, из ветамъ въ небо-словомъ сила натуры сокола и его поступковъ-вотъ чему симпатизируетъ Горькій. Такія же симпатін къ силъ высказываются Горькимъ и въ его "Пъснъ о буревыстникы"... Буревыстникы носится нады бушующимы моремы съ крикомъ. "Въ этомъ крикъ жажда бури! силу гивва, иламя страсти и увёренность въ побёдё слышать тучи въ этомъ криква. Грокочетъ громъ. Буревъстникъ, какъ стрваа, пронзветь тучи. "Воть онъ носится, какъ демонъ, гордый, черный денонъ бури,--и сместся и рыдаетъ. Онъ надъ тучами сместся, онь оть радости рыдаеть"! Онъ вричить: "пусть сильне грянеть буря"! Ясно, что буревестникь тоже олицетворение силы, крабрости, при томъ необычной, -- стремленія къ борьбів и побыт. Устани своихъ героевъ Горькій неріздко высказываетъ, то сила-самое прекрасное въ жизни и деятельности челоныя. Такъ, Ярослацевъ въ повъсти "Ошибка" разсуждаетъ о поступкъ кузнеца Матеея, добившаго желъной полосой упавшую 7 T. I, crp. 238.

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema ABK/FR.

въ оврагъ телку: "морально это или не морально? Во всякомъ случав это сильно, прежде всего сильно, а потому оно морально и хорошо. Въ этомъ разсуждении Ярославцева можно было бы и не вильть моральнаго взгляда Горькаго, если бы такое разсуждение принадлежало только Ярославцеву, при томъ еще ненормальному, но такъ склонны смотреть, по справедливому вамечанію критика Михайловскаго, всё босики Горькаго 1), на сторон' которыхъ симпатін его. вслідствіе чего нельки сомивваться, что такъ смотритъ и Горькій. Старуха Изергиль, въ равсказъ этого же названія, съ восхищеніемъ разсказываеть про людей прошлаго времени, ибо "это были веселые, сильные и смелые люди" 2). Грузинскій князь Шарко, въ разсказъ "Мой спутникъ", говоритъ: "Кто силенъ, тотъ самъ себъ законъч. Горькій вполив симпатизируєть ему: "онъ (князь) умель быть вернымъ самому себе. Это возбуждало во мне уважение къ нему" 3). Горькій восхищается, что въ требованіяхъ княвя "быль характерь, была сила" 4). Въ разсказъ "Каинъ и Артемъ" Горькій съ сочувствіемъ разсказываетъ, какъ избитому Артему стало жалко себя, что его такого сильного, такого красиваго такъ изувъчили, такъ обезобразили" b). Въ разсказъ "Проходимецъ" бродяга Промтовъ, на сторонъ котораго симнатін Горькаго, самъ себя считаеть силой: "большинство людей-пятачки, ходовая монета... и вся разница между ними въ годахъ чеканки. Этотъ стертъ, этотъ поновъе, но цвиа имъ одна, матеріалъ ихъ одинаковъ и во всемъ они тошнотворно похожи другъ съ другомъ. А я вотъ не пятачекъ, хота можеть быть я семишникъ" 6). Въ разсказъ "Читагель" послёдній говорить писателю: "будь хоть на минуту сильным в и увъреннымъ въ себъ и я вовьму назадъ то, что бросилъ въ лице твое. Я поклонюсь тебъ. Смыслъ жизни въ красотъ и скаю стремленія къ цалянь" 1). Въ разсказа "Еще о чортав", чорть издёвается надъ Иваномъ Ивановичемъ, профессіей котораго было стремленіе къ совершенству, какъ надъ человъкомъ, не отличающимся начёмъ сильнымъ. Онъ даже предла-

<sup>1)</sup> Крит. статьи. Статья: "О Максим' Горьком и его герояхъ", стр. 103.

<sup>2)</sup> T. I, crp. 126.

<sup>4)</sup> T. I, стр. 189.

<sup>6)</sup> T. III, crp. 201.

<sup>3)</sup> T. I, crp. 185.

<sup>\*)</sup> T. III, crp. 146.

таетъ Ивану Ивановичу свои услуги вырвать все влое изъ его сердца-"Э... видите ли... въдь это, должно быть, очень болевненная операція? спрациваеть Иванъ Ивановить. ...... Только для твердыхъ сердцемъ, отвечаетъ тортъ,--для техъ, у кого тувства цельны и глубоко вросли въ сердце".--"А я?" спрашиваеть Иванъ Ивановичь, -- У вась, отвечаеть чорть, вы извините, сердце ингвое, такое внаете драблое, какъ переросшая редиска, напримеръ. Когда я буду извлекать стесняющія васъ страсти, вы почувствуете тоже, что чувствуеть нурица, когда у нея вырывають перья изъ хвоста" 1). Изъ этого видно, что люди оцвинваются у Горькаго по силв, интенсивности, стойвости и что слабые люди не представляють приманки ни для кого... Думаемъ, что указанныхъ ссылокъ и примъровъ достаточно, чтобы видёть, что Горькій преклопается предъ силой, что онъ оцениваеть людей и ихъ поступки мёркою силы, что, по нему, самое главное, и прекрасное въ человеке-сила.

Что же такое эта сила, которою восхищается Горькій въ своихъ героахъ и ихъ поступкахъ? Изъ сказаннаго ранње асно не видно, о какой силь говорить Горькій. Можеть ли эта свла быть примирена съ правственной силой любви в добра и, если не можеть, то какъ надобно понимать восхваление ся Горьвимъ? Сила, предъ которою преклоняется Горькій, считая ее и ел проявленія чёмъ-то прекраснымъ и моральнымъ, не совпадаетъ съ правственною христіанскою силою любви и добра. Сила, которую воспеваеть Горькій, --это сила во всехь ен видахь, во всвять са проявленіяхъ. Для Горькаго важень не характеръ сили и ел начество, а важна самал сила, какъ сила,ея интенсивность, напряженность, яркость, безразлично къ тому, имъетъ ли она доброе направление или злое или даже ниваного, но представляеть собою чисто стихійную силу. Понятіе силы у Горькаго чисто формальное понятіе, могущее живть различное содержание. Всякая сила, накъ сила, прекрасиа, и все, что вытекаетъ изъ силы, какова бы ни была эта сила,-что ярко само по себе и сильно, все это прекрасно, хорошо и морально: "это сильно, прежде всего сильно, и потому оно морально и хорошо" 2)—вотъ общій основной

<sup>1)</sup> T. III, crp. 298.

<sup>2)</sup> T.I, crp. 157.

выглядъ Горькаго. Наоборотъ, слабость, въ чемъ бы и какова она ни была, —вотъ то, изъ чего выходитъ все ничтожное, отвратительное, независимое отъ характера ноступковъ... Вслёдствіе этого, намъ кажется, Горькій можетъ восхищаться и нравственной силой дюбви и добра такъ-же, какъ и всякой силой, только это восхищеніе будетъ объясняться не тёмъ, что въ данномъ случаё проявляется нравственная сила любви и добра, а тёмъ, что вдёсь проявляется именно сила, какъ сила—ярко, интенсивно... Словомъ, началомъ хорошаго и моральнаго у Горькаго служитъ сила вообще, какъ сила, независимо отъ ея качественнаго содержанія и направленія.

Что дъйствительно это такъ, видно изъ того, что Горькій въ своихъ произведеніяхъ одинаково воспъваетъ всякую силу, независимо отъ ея содержанія и направленія. Онъ воспъваетъ: и физическую стихійную силу, и психическую стихійную силу стремленія къ свободъ и волѣ, и силу воли, направленной на одно опредъленное дъло, и даже, наконецъ, силу религіовно-нравственную... Мы убъдимся въ этомъ, если разсмотримъ хотя бъгло произведенія Горькаго съ различными типами его героевъ.

Въ однихъ произведеніяхъ Горькій воспіваеть фивическую стихійную силу, -- силу мощнаго, здороваго, жизнеспособнаго, прекраснаго человъческаго тъла, восторгансь и всъми проявденіями этой силы. Подтвержденіемъ сказаннаго можетъ служитъ разсказъ Горькаго "Каинъ и Артемъ". Артемъ-представитель физической, стихійной силы. Это вдоровое, сильное, красивое животное. Симпатіи Горькаго на его сторонъ. Онъ съ восторгомъ описываетъ намъ этого силача. "Это бюль ко-**АОССІАННЫЙ ДЁТИНА, СЪ ПРАВИЛЬНО КРУГЛОЙ ГОЛОВОЙ ВЪ ГУСТОЙ** шанкъ кудрявыхъ черныхъ волосъ... Носъ его былъ прямой, антично-правильный, губы красныя, сочныя. Широкогрудый, высокій, стройный, всегда съ безсовнательно довольной улюбкой на губахъ онъ былъ грозой мужчинъ и радостью женщинъ. Большую часть дня онъ проводиль, лежа где-нибудь на солнечномъ припекъ, массивный, лънивый, впивающій воздухъ и солнечный свыть медленными вздохами, отъ которыхъ егомогучая грудь вздымалась высоко и ровно<sup>ч 1</sup>). Иногда Артемъ предпринималь разрушетельные выходы на улицу. Сочувственно рисуеть эти выходы Горькій: "Онъ вставаль и шелъ нзъ своего логовища на улицу... Шелъ онъ медленно, какъ большая грововая туча. Улица знаеть его повадки и уже по лицу видить, чего ей можно ждать отъ него. Раздается предупреждающій шопоть: Артемь идеть! И красавцу торопливо очищають дорогу, отодвигая лотки съ товарами, котлы и корчаги съ горячимъ, занскивающе улыбаются ему, кланяются... н всв его боятся. Онъ же идетъ среди этихъ знаковъ внижанія къ нему и боязни предъ его силой, идетъ угрюмый, молчаливый и уже дико-прекрасный, какъ большой звёрь. Воть его нога вадываеть за лотокъ съ рубцомъ, печенкой, легинть —и все это летить на грявную мостовую" 2). Каннъжидъ, слабый, похожій на мышенка, "на маленькаго трусливаго жищника" и всявдствіе этого не пользующійся симпатівин Горькаго, восифваеть хвалы Артему: "Я всегда со страхомъ любилъ васъ. Я смотрелъ на васъ и думалъ, что вы ножете разорвать пасть льва и избить филистимлянь. Вы били жъ... и я любиль смотреть, какь вы делали это. И меё то же хотелось быть сильнымъ, но я какъ блоха" 3). Такимъ образомъ, симпатін Горькаго къ Артему привлекаеть его необыкновенность, стихійная сила, то торжественно дремлющая, когда Артемъ лежаль въ своемъ логовище, то арко и необычно вспыхивающая, когда Артемъ предпринималь свои разрушительные выходы на улицу. Такое же преклоненіе Горькаго предъ физической стихійною силою, силою мощивго живнеспота и синции им име правлении проявления и выбт отвеносодругомъ его разскавъ: "На плотахъ". Здъсь симпатін Горькаго на сторонъ Силана Нетрова, живущаго съ женою своего сына, снохача, единственно потому, что онъ, Силанъ Петровъ стидійно силень, здоровь и жизнеспособень, а антипатіи на сторонъ сына-Митрія, мечтающаго о спасенін души, потому что онъ слабъ, хилъ и нежизнеспособенъ. Съ удовольствіемъ рисуеть намъ Горькій снохача-отца. "Гляди въ оба! раска-

<sup>1)</sup> T. III, crp. 138.

<sup>2)</sup> T. III, crp. 186-137.

<sup>3)</sup> T. III, crp. 147.

тисто загремедо по реке и поплыло по реке. Это кричаль. снокачь-отець. "По силь звука, говорить Горькій, чувствовалось, что кричить человъкь здоровый, энергичный, довольный собой, человъкъ съ больщой и ясно сознанной живнеспособностью. Кричалось не потому, что окрикь быль вызвань сплавщиками, а потому, что душа была полна чёмъ то радостнымъ и сильныма, и оно-это радостное и сильное-просилось вонъна волю, и воть вырвалось въ этомъ гремящемъ, энергичномъ звукви.--Ишь, какъ тавкнулъ, старый чортъ! съ удовольствіемъотмётиль Сергьй (работникь) и ворко носмотрыв впередъ, усмёхвась 1). Такимъ образомъ, Горькій восторгается Силаномъ Петровымъ, вследствіе стихійной физической силы последняго, вследствие его физической сильной жизнеспособности, и безправственная связь Силана съ женою сына для Горькаго не только не предосудительный поступокъ, но даже красивый: в вполев простительный, какъ проявление сильной живнеспособности. "Герой у тебя отець-оть, говорить Митрію работникъ Сергей... Смотри-ка 52 ему, а онъ какую кралечку мидуетъ... И любитъ она его... Нельзя не любить козыря такото. Король козырей 1)! Сюда же, къ этимъ разсказамъ им относимъ и разсказъ Горькаго: "Варенька Олесова". Въ Варенькъ Олесовой Горькій восхищается силою молодого, красиваго твла, силою цвльной стихійной натуры, непосредственно выросшей на лонъ природы. "Я въдь сильная, пощупайте какіеу меня мускулы" 3), говорить она привать-доценту Полканову. Привать-доценть такъ опредъляеть Вареньку-, это существо, упоенное прелестью растительной жизни, полное грубой повзіи, ошеломляющее, красивое, но необлагороженное умонъ" 1). Полкановъ, говоритъ Горькій, смотрёдъ на Вареньку "съ восторгомъ, благоговъніемъ, какъ на что-то святое, такъ чиста и гармонична была красота этой девушки, цветущей силой юности" 5). Симпатіи Горькаго на сторон'в Варенька несомнічно, потому что она девушка сильная, красивая, стихійная. Вследствіеэтого онъ позволяеть ей такіе поступки, какъ бить слугу ы отпленать привать-доцента Полканова, и все, это выходитъ. такъ хорошо.

<sup>1)</sup> T. I, crp. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) T. II, crp. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) T. II, erp. 378.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. 1, crp. 249.

<sup>4)</sup> T. II, crp. 344.

Вь другимъ произведеніямь Горькій восмищается другого рода силою своихъ героевъ-стихійной силою стремленія къ свободъ, волъ. Свобода, воля понимается при этомъ не какъ разумная свобода, а какъ жизнь по влеченіямъ своей природы. Такъ понимаемая свобода, воля есть въ большинствъ случаевъ попраніе правъ ближняго, разнузданность, разврать, ябо въ водяхь живеть больше влыхь хотеній, чень добрыхь, вследствіе чего жить по влеченіямъ прероды все равно что жить, развратничая, грабя, убивая и вообще попирая права ближнаго. Однако, такъ какъ стихійное стремленіе къ свободів, волів есть сила и говорить о силь, то Горьвій-поклоникь силывосторгается своими героями и воспёваеть ихъ поступки, каковы бы они не были, какъ проявленія силы и мощи, какъ преврасные и повволительные. Чтобы подтвердить свое сужденіе, разсмотримъ этихъ вольныхъ и свободолюбивыхъ героевъ Горькаго. Вогъ предъ нами цыганъ Макаръ Чудра, на сторонъ котораго симпатін Горькаго, - человѣкъ свободный и вольный. Онъ сивется надъ земленашествомъ, такъ какъ земленамество надагаеть известныя обязанности, стесняеть: "неужели человъкъ родился затъмъ, чтобы поковырять вемлю, да и умереть, не успъвъ даже и могвим самому себъ выкопать? Въдома ему воля?... Онъ рабъ, какъ только родился, и во всю жизнь рабъ, да и все тутъ" 1). Макаръ Чудра, какъ вольнолюбивый, и самъ любить такихъ людей, которымъ въдома вода и которые не хотять знать никаких стёсненій. Онь разсказываеть съ упосніємь о цигань Лойко, который взь любви къ воль убиваетъ влюбленную въ него и имъ любимую цыганку Радду. Лойко предлагаеть Радде быть его женою, но только съ темъ, чтобы она не перечила его волъ: "смотри, волъ моей не перечь, я все таки свободный человёкъ и буду жить такъ, какъ хочу" 2). Но въ сожалению, и его возлюбленная оказадась такого же любительницею воли и свободы: "никогда я никого не любила, Лойко, а тебя люблю. А еще люблю волю! Волю-то я, Лойко, люблю больше, чемъ тебя" 3). Вследствіе этого она ве только не захотела подчиняться Лойко, но пожелала, что-

<sup>1)</sup> T. I, exp. 2.

<sup>2)</sup> T. I, crp. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. I, стр. 12.

бы Лойко публично поклонился ей въ ноги. Лойко, любившій больше всего волю, не могь этого сдёлать. Онъ не желаеть дишать себя свободы и вонзаеть ножь въ грудь Радды. Это весьма сильно, а потому, по Горькому, и повволительно, и хорошо. Макаръ Чудра, разсказывая объ этомъ сильномъ поступкв, замвчаеть: "Что скажеть въ такомъ двив?... Надо свявать его... Не поднядись бы руки вязать его, ни у кого не поднялись бы!" 1)-Воть предъ нами другая свободолюбивая, широкая, сильная натура Емильянъ Пидяй. Онъ не желаетъ стеснять своихъ потребностей, ибо такъ поступають только слабые, люди труда, рабы. "Ежели я знаю, что люди хорошо могуть жить, то почему же мет не жить?" 2) разсуждаеть онъ. Но такъ какъ онъ хочетъ жить хорошо, не стёсняя себя никакими обазанностями и трудомъ, не становясь рабомъ, то онъ желаетъ прибъгнуть въ самому легкому средству къ устроенію хорошей жизни: "клюнуть денежнаго человъка по башкъчто ни говори-приятно; особенно ежели уменочи дело обставить. Это дёло будеть сдёлано, вёрь моей совёсти" 3). Для обыкновеннаго смертнаго, слабаго человъка это было бы, конечно, не хорошо, но для свободолюбивой, сильной натуры Емильяна Пиляя-это, какъ представлено у Горькаго, даже красиво.-Еще болъе силы, стремленія къ воль и свободъ замъчается у героя Горькаго Челкаша, въ повъсти того же названія, вседствіе чего о немъ и его деяніяхъ Горькій повъствуетъ особенно сочувственно. Челкашъ представленъ натурой широкой, любящей сильныя ощущенія, отдающейся всёмъ своимъ порывамъ, не стесняющей себя. Какъ натура сильная и не любящая стёснять себя трудомъ, онъ занимается контрабандой-промысломъ весьма сиблымъ и рискованнымъ. Одно изъ такихъ рискованныхъ предпріятій и описывается Горькимъ. Конечно, это предпріятіе сильному и смелому Челкашу вполив удается. Благодаря этому предпріятію, онъ зарабатываетъ 540 рублей. Въ упосніи своимъ поступкомъ и заработкомъ Челкашъ предлагаетъ невольному соучастнику своего подвига крестьянину Гавриль: "гульнемъ мы съ тобой, пар-

<sup>1)</sup> T. I, crp. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. I, стр. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) T. I., c<sub>T</sub>p. 24.

нюга! съ восхищеніемъ вскрикнуль Челкашь: эхъ, хватимъ"! Здёсь-то происходить сцена, изъ которой видно, какъ высоко ставить Горькій Челкаша сравнительно съ Гаврилой. Гаврила униженно просить Челкаша отдать ему добытыя дены для устроенія своего хозяйства въ деревнъ, ибо Челкашъ-де все равно ихъ пропьетъ. Челкашъ возмущенъ этимъ рабскимъ поступкомъ Гаврилы. "Дрожа отъ возбужденія острой жалости и ненависти къ этому жадному рабу, онъ воскрикнуль: на, собака! и бросивъ деньги, онъ почувствовалъ себя героемъ. Никогда онъ не станетъ такимъ! Эта мысль и ощущение наполняли его сознаніемъ свободы и удали" 1).—Такую же силу стремленія къ жизни по своимъ желаніямъ и вол'я восп'яваетъ Горькій въ разсказі: "Старуха Изергиль". "Мы любили жить", говорить Изергиль и въ примеръ того, какъ живуть сильные, свободные люди разсказываеть о своей жизни. Она никогда не стёсняла себя въ своихъ желаніяхъ. Она всегда и вполнё отдавалась тому, кого любила, начиная съ 15 леть. Туть она не знала никакихъ препятствій: "какъ придетъ ночь, я бъжала къ тому, кого любила, разсказываетъ Изергиль про первую свою любовь, 9 версть было до него. И обратно значить 9-же... Знаешь, сколько это выходить? И такъ вотъ бъгала я три ивсяца, пока была любовь... И вотъ до какой поры дожилажватило крови" <sup>2</sup>). Свои привязанности Изергиль часто м'вняла. Сначала она любила рыбака, потомъ какого-то турка и была въ его гаремъ въ Скутари, потомъ сына этого турка и бъжала съ нимъ, потомъ бъжала съ какимъ-то послушникомъ въ Польшу, потомъ жела съоднемъ польскимъ паномъ, потомъ съ венгромъ, потомъ еще съ шляхтичемъ и такъ далъе безкопечная эпопея... Словомъ, Изергиль жила, какъ ей хотфлось, не стёсняя своей свободы и воли и принадлежала къ числу твхъ сильныхъ, свободолюбивыхъ натуръ, которыя особенно по душт Горькому. "Теперь итть ничего такого, съ скорбью говорить Ивергиль, ни дель, ни людей. И вижу я, что не живуть люди, а все примъряются. Всякихъ людей я нынъ ввжу, а вотъ сильныхъ нътъ <sup>8</sup>). Въ старину жили "сильные и смълые люди" 4).—Такою же свободолюбивою и сильною натурою,

<sup>1)</sup> T. I. crp. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. I, стр. 126.

<sup>2)</sup> T. I, cap. 114.

<sup>4)</sup> T. I, cTp. 126.

даже еще болве, представлены у Горькаго Клеопатра морскихъ соляныхъ промысловъ-Мальва. Для Мальвы-самое главное-свобода, воля въ чувствованіяхъ, привлванностяхъ, жизни. Эго ея стихія. "Я свободна, говорить она, своему поклоннику Василію. Я сама себ'в барыня и никого не боюсь-А ты вонъ сына боншься; давече какъ заюдилъ предъ нимъ-стыдъ!" 1) "Я здесь ничья, свободная, какъ чайка! куда захочу, туда и полечу! пикто мив дороги не городить! Никто меня не тронеть 2)! "Я и отцу твоему, говорить она сыну Василія, не подвластна. Живу сама просебя в). Никому не подчиняясь, свободная въ своихъ чувствованіяхь, Мальва съ своей стороны любить властвовать надъ другими, любитъ, чтобы изъ-за нея ссорились, дрались. Любящіе свободу, волю любять властвовать, ибо это даетъпросторъ ихъ волѣ. "Развѣ не пріятно смотрѣть, говорить Мальев ся другой обожатель Сережка, какъ изъ-за тебя люди ребра другъ другу ломаютъ? Изъ-за однихъ только твоихъ словъ? Двинула ты языкомъ разъ-два и готово".. - А что? усмъчнулась Мальва-хорошо бы" 4)! Она поссорила Василія-отца съ его сыномъ-Яковомъ: "А вёдь я нарочно поссорила тебя съ Яшкой-то", говоритъ Мальва Василію. "Ни твин раскания не звучало въ ея словахъ".—"Зачвиъ же этоты"? спросиль Василій. -- "Не знаю... такъ". Она пожала плечами, усмёхаясь 5). Какъ Горькій относился къ этой свободолюбивой женщинв и ея поступкамъ, видно изъ всего сочувственнаго разсказа о Мальв'я, особенно же видно изъ словъ, которыя онъ влагаетъ въ уста Сережки, достойнаго поклонника Мальвы, къ Якову-деревенскому парию, не пользующемуся симпатіями Горькаго, но тоже таготвишему къ Мальвѣ; "цыцъ! и все тутъ! Что ты такое? Не тебъ, собака, барашка побдать, скажи спасибо, коли дадуть костей поглодать" 6). Въ томъ же родъ рисуется предъ нашими глазамивъ разскавъ "Проходимецъ" бродяга Промтовъ. Какъ натура свободолюбивая и широкая, онъ конечно не можетъ жить въобществъ. О себъ онъ говорить: "я человъкъ, которому въ

<sup>1)</sup> T. III, crp. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) T. III, crp. 42. <sup>5</sup>) T. III, crp. 76.

<sup>2)</sup> T. III, crp. 35.

<sup>4)</sup> T. III, crp. 76.

<sup>6)</sup> T. III, crp. 78.

жизни тесно. Жизнь узка, а я-широкъ". Какъ натура свободолюбивая, Промтовъ, не любить стёснять себя работой, а. питается более легкими средствами и способами. На вопросъсооего спутника: "а какъ вы добываете себъ пропитаніе... работаете?-Промтовъ отвичаеть: "работаю? нить, до этого я не охотникъ". -- "А какъ же"? -- "А вотъ увидите". Вошедши въ деревию и намереваясь спискать себе пропитание, Промтовъ вдругъ изменился: "на его выразительномъ лице явиласьскорбная мина, глаза стали глупыми, весь онъ согнулся, сжался и лохиотья на немъ встали стоймя, какъ плавники ерина". Такъ преобразившись, Промтовъ сталъ ворко смотреть вь окна хать. "У одной хаты подъ окномъ стояла женщина, кормя грудью ребенка. Промтовъ поклонился и просительно сказаль: "ненько моя! А дайте жъ страннымъ людямъ хлъба"! Женщина отказала. "Чтобъ у тебя въ грудяхъ сперло", сурово пожелаль Промтовъ. Женщина вавизгнула, какъ ужаленная, и бросилась въ Промтову. Промтовъ, не двигаясь съ ивста, смотрвив ей въ лицо черными глазами, и выражение ихъ было дико в зловъще. Баба побледнела, вздрогнула и, что-то пробормотавт, пошла въ хату". Изъ хаты она вынесла хавоь и кусокъ сала: "пожалуйста, возьмите, человъче Божій, не гиввайтесь". Когда спутникъ Промтова спросилъ, что у него за странный способъ прошенія, то Промтовъ ответиль: самый вірный... Если на бабу стрівльнуть хорошенько глазами, она приметь за колдуна, и не только клиба-всю мужнину кишеню целикомъ отдастъ. Для чего мне просить и унижаться предъ ней, когда я могу приказать? Я всегда думаль, что лучше вырвать, чемъ выпросить" 1). Кроме этогоспособа Промтовъ, съ целью списканія пропитанія, употребляль еще болье нахальный, но въ изображении Горькаго красивый способъ. Онъ пускаль иногда въ ходъ свое проходное свитьтельство, данное ему, какъ высланному административнымъ порядкомъ изъ Петербурга. Прида въ деревию, онъ предъявляль это свидетельство староств и говориль: "на основани этой бумаги ти долженъ дать мив ночлетъ". Староста даваль. "Долженъ на-

<sup>1)</sup> T. III, crp. 208.

кормить меня". Староста кормиль. "Иначе, говорить Промтовъ. -онъ и не можетъ поступить, потому что въ бумагѣ изображеноизъ Петербурга, административно" 1). Съ тою же цвлью кормленія Промтовъ иногда дурачилъ мужиковъ. Такъ, онъ выдавалъ себя за дъкаря, совътуя напр. такія дъкарства: "если ноеть хребеть, то нарвать кропивы и велеть бабе на ночь тою крапивой растереть хребеть, а потомъ смавать его конопляннымъ масломъ съ солью". Или выдавалъ себя за человъка, знающаго всякія петербургія новости и распоряженія, и говориль мужикамь, что вскорё имёють отобрать у помёщиковъ всю землю и раздать ее крестьянамъ. "Признано въ Петербургв, говорилъ Промтовъ мужикамъ, что истинный хозяинъ земли крестьянинъ и вогъ сдълано распоражение въ Сибирь не пускать, а ждать раздела". Полилась, замечаеть Горькій, изъ устъ его мелодія наглівнияго вранья-сладкая музыка для всвиъ слушателей. На замечание своего спутника, что такимъ образомъ можно подвести мужиковъ подъ палку, Промтовъ отвъчаетъ: "Какое инъ дъло до чужой спины? Дай Боже, свою сберечь въ целости! Это, конечно, не морально, но какое мив опять таки дело до того, что морально и что не морально? Согласитесь, что ровно никакого дела неть!" Горькій этотъ ваглядъ одобряетъ: "Что-же? волкъ, т. е. Промтовъ, правъ" 2). Къ разряду такихъ же сильныхъ, свободолюбивыхъ людей должны быть отнесены также Коноваловъ въ разсказв того же названія, Григорій Орловъ въ разсказв "Супруги Орловы", Оома Гордеевъ въ повести съ темъ же названиемъ и Илья Луневъ въ повъсти "Трое". - Коноваловъ нигдъ не можетъ надолго устроиться, ибо его тянетъ воля, свобода. Онъ не можетъ долго стеснять себя. "Экая тюрьма, восклицаетъ онъ, поступивши въ пекарню булочникомъ. Самъ посуди, отъ моря пришель я, въ Каспів на ватагахъ работаль и вдругь сразусъ широты такой-бухъ въ яму" 3). Куда бы овъ ни поступиль, чрезь некоторое время затоскуеть по воль, запьеть и уходить. "Я есть бродяга, говорить онь, и не могу на одномъ месте жить" 4). Какъ не погущій жить безъ воли, Коноваловъ

<sup>1)</sup> T. III, crp. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. II, стр. 6.

<sup>2)</sup> T. III, crp. 211.

<sup>4)</sup> T. II, crp. 36.

уходить босачить. Здёсь онь находить нёкоторое удовлетвореніе своему стремленію къ вол'в и восхваляетъ срободнуюжизнь: "Легко и свободно. Никакого ни отъ кого стеснения. Захотвль всть-присталь, поработаль чего-нибудь на полтину: нътъ работи, попроси хлъба-дадутъ" 1). Горькій признается, что симпатів его насторон'в Коновалова: "онъ внушаль мив какое-то странное уважение къ себъ 1).-Въ томъ же родъ представленъ у Горькаго и сапожникъ Орловъ. Его широкал натура тоже не можеть переносить стесненій, она жаждеть свободы и простора, жаждетъ жить в). Отсюда запой у Орлова, драка съ женой: "Въ босяки бы лучше уйти... Тамъ хотьголодно, да свободно-иди, куда кочешь. Шагай по всей вемлв 4). Въ другомъ случав объ этой жажде простора Ордовъ говорить: "Горить у меня душа... Хочется ей простора, чтобы я могь раввернуться во всю мою силу. . Эхиа! силу я въ себъ чувствую необоримую" в). Съ такою жаждою воли Орлову не остается вичего болье какъ стать босякомъ. Имъ онъ и становится: "я родился съ безпокойствомъ въ сердий и судьба моя быть босякомъ... Самое лучшее положение въ свъть-свободно и все таки тёсно" в). Этому титану Горькій влагаеть въ уста такія преврительныя слова о людяхъ: "хочется стать выше всвять людей и плюнуть на нихъ съ высоты, и сказать виъ: ахъ вы, гады! зачёмъ живете? какъ живете? жулье лицеивоное и больше ничего" ). Конечно, у такого титана въ изображенін Горькаго все выходить хорошо и оригинально: и пьянство, и, побои жены, и плеванье на всехъ людей. — Оома Гордеевъкупець, пользующійся свипатіями. Горькаго, — человінь безповойный, не укладывающійся ни въ какія рамки, жаждущій особенной широты и свободы-словомъ натура сильная. "Я просто жить хочу" в), говорить онь чиновнику Ухтищеву: динъ темно и тъсво" 9). Всяъдствіе этого Оома Гордъевъ бросается въ кутежи, топить барки съ людьми, бъеть въ клубъ чиновниковъ, обличаетъ всёхъ въ увости витересовъ и стремленій и т. д. Дівломъ купеческимъ, какъ мелкимъ для широкой

<sup>1)</sup> T. II, etp. 63.

<sup>4)</sup> T. II, crp. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Т. II, стр. 151. 8) Т. IV, стр. 182.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>). T. II, c<sub>7</sub>p. 6. <sup>5</sup>) T. II, c<sub>7</sub>p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) T. II, crp. 127. <sup>6</sup>) T. II, crp. 151.

<sup>9)</sup> Т. IV, стр. 183. .

и не любищей стесненій натуры Оома, конечно, не занимается. Да и ни какимъ деломъ не занимается: "где мое авло?... у меня *силы* не меньше, чвив у любого... На что же она мив? 1) Ища простора, вома требуеть, чтобы его крестный отепъ-купепъ Яковъ Маявинъ предоставиль ему или полную свободу въ действіяхъ или чтобы взяль все его тортовое дело въ свои руки, а онъ, Оома, быль бы свободнымъ: онъ бы тогда могъ идти, куда хочется, делать что угодно<sup>с 2</sup>), \_я хочу жить свободно", заявляеть онь Маякину 3). И это желаніе свободы, говорять Горькій, все росло и крвпло въ немъ, муча его своею силой. Оомъ чутъ ли не каждый день приходилось ощущать тажесть лежащихъ на немъ обязанностей 4). Оома оканчиваетъ твиъ, что его заключаетъ крестный въ сумастедшій домъ, а потомъ уходить за Ураль къ родственникамъ матери. Такова сильная натура Оомы, польвующагося симпатіями Горькаго.—Въ родь Оомы Гордьева намъ представляется и Илья Луневъ въ повести "Трое". Онъ тоже хочеть жить свободно, его широкая натура не укладывается въ обыкновенныя рамки, и нигав онъ не можетъ найти для себя міста: все его стісняеть. Какъ натура свободолю--бивая и сильная, онъ разбиваетъ всякія стёсневія, не останавливаясь даже предъ убійствомъ, — онъ убиваетъ старика купца Полуэвктова, жившаго съ его любовницей Олимпіадой. при чемъ не чувствуетъ угрызеній совъсти, ибо "гръхъ не великъ паскудника раздавить" 5), ибо "совъсти нътъ" 6). Нигдъ Илья не находить жизни по себъ: все не по нему и жизнь ему поэтому противна. Вследстве это онъ предаеть себя въ руки правосудія, но не желая, чтобы его судили незкіе люди, недостойные его, на дорогъ въ тюрьму вырывается изъ рукъ полицейскихъ, взбёгаетъ на гору, бросается внизъ и разбивается.-Наконецъ, къ такимъ же сельнимъ, желающимъ въ свою волю пожить натурамъ могутъ быть отнесены Ханъ и его сынъ въ разсказъ того же названія. Ханъ и его сынъ любять одну и ту же женщину - казачку. Какъ люди, не желающіе ограничивать себя въ пользу другого, они рашають бросить казачку со

<sup>1)</sup> T. IV. crp. 220.

<sup>8)</sup> T. IV, crp. 237.

<sup>5)</sup> T. V, crp. 145.

<sup>2)</sup> T. IV, crp. 236.

<sup>4)</sup> T. IV, crp. 247. 6) T. V, crp. 395.

скалы въ море, чтобы она не была ни чьей. Такъ они и поступаютъ. Казачка догадывается про это решеніе, и Горькій влагаеть въ уста ея такія слова: "ни тому, ни другому—такъ решели? Такъ и должны решать сильные сердцемъ. Иду" 1).

Такимъ образомъ, въ лицѣ разсмотрѣнныхъ нами героевъ Горькаго воспѣвается стихійное стремленіе къ волѣ, свободѣ, жизни безъ стѣсненій, воспѣваются сильныя, вольнолюбивыя, жадныя широво жить натуры. Всѣ симпатіи 1'орькаго на сторонѣ этихъ героевъ и ихъ сильныхъ дѣлъ.

Въ пъкоторыхъ произведенияхъ Горькій сочувственно относится въ дюдямъ, сильным волею, направленною на какоенибудь дело. Это уже не стихійныя натуры, а натуры опредъленно стремащіяся къ разъ наміченной ціли. Горькій симпативируеть этимъ героямъ, ибо они отличаются желёзною силою воли, стойкостью, признавая, что и для такихъ натуръ все позволительно и хорошо. Такихъ героевъ им находииъ въ повъсти Горькаго: "Оома Гордвевъ". Это-отепъ Оомы-купець Игнать Гордевы, крестный отець Ооми-Яковь Маяквиъ, купецъ Ананія Щуровъ и представители новаго купечества-сынъ Маякина Тарасъ и купецъ Смолинъ. Игнатъ Гордвевъ-была натура мощная, онъ быль человекь, "охваченный страстью къ работь в эв немъ дим и ночи, онъ всецвио поглощался ею и, хватая всюду сотни и тысячи рублей, кажется, никогда не могъ насытиться шелестомъ и звономъ денегъ<sup>а з</sup>). Какъ натура шврокая, онъ иногда "развратничалъ, пилъ, спаивалъ другихъ, приходилъ нь изступленіе" <sup>4</sup>), а потомъ вдругь каялся, по нівсколько часовъ выстанваль на колёняхъ предъ образами, опустивъ годову на грудь 5). Потомъ снова работалъ страстно и сильно. Стремясь из наживъ, Игнатъ не разбиралъ средствъ, ибо принадвежаль къ твиъ излюбленнымъ Горькимъ натурамъ, которымъ все позволено, которыя не задумываются надъ выборомъ средствъ и помимо своего желанія не знають другого закона. Совъсть ихъ не стесняеть, ибо "совъсть---ото сила непобышмая лишь для слабыхъ духомъ; сильные же быстро овла-

<sup>1)</sup> T. II, crp. 72.

<sup>3)</sup> T. IV, crp. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) T. 1V, c<sub>T</sub>p. 8.

<sup>7)</sup> T. IV, crp. 2.

<sup>4)</sup> T. IV, crp. 4.

нфвають ею и порабощають ее своимь желаніямь, ибо они безсовнательно чувствують, что если дать ей просторъ и свободу, она изломаетъ жизнь" 1). Такою же силою, направленною на определенное дело, выставляется у Горькаго и купецъ Яковъ Маякинъ. Онъ со всеми уметъ обойтись, действуетъ стойко, сильно, умно и тоже не разборчивъ въ средствахъ. Онъ также держится того вогляда, что "сильному все простится, а слабому нёть прощенія" в), что "кто хочеть отъ жизни толку добиться, тотъ греха не боится" в). Купецъ Ананія Шуровь представляеть собою такую же силу. Онь ведеть свои дела унело, твердо и, какъ все сильные герои. Горькаго, неразборчивъ въ средствахъ. Яковъ Маякинъ его такъ характеризуеть: "хитрый, старый чорть. Преподобная лиса... возведетъ очи въ небеса, а дапу тебъ за пазуху запустить, да кошель-то и вытащить <sup>4</sup>). Въ разговоръ съ Оомою Гордъевымъ Ананія Щуровъ высказываеть ту мысль, что для сильныхъ грехи повволительны: "Судъ отъ Господа будетъ людимъ по силамъ ихъ. Тъла ихъ будутъ взвъщены и измърятъ ангелы кровь ихъ, и увидять ангелы Божіи, что не превысить грахъ тяжестью своей веса крови и тела.. понимаеть? Волка не осудить Господь, если волкъ овцу пожретъ... но если крыса. мерзкая повинна въ овцъ-крысу осудить Онъ! 5). Къ такимъ же сильнымъ, умълымъ, стойкимъ натурамъ, съ волею направленною на одно дело, но уже къ силамъ более, культурнымъ относятся еще Тарасъ Маякинъ и купецъ Смодинъ. Тарасъ Маякинъ-человъкъ бывалый, культурный, много читавшій 6) Онъ понимаеть, какъ вести торговое діло. Онъ внасть, что "счастье человека обусловлено его отношениемъ къ труду". Оома составиль о немь такое понятіе: "твердый какой... въ отца... только не такъ счастливъ"... Тарасъ сила, все напередъ высчитавшая и идущая твердо, навърняка. Таковъ же и купецъ Смоликъ. Онъ увъренъ въ своихъ силакъ. Онъ берется за дізло, изучивши его. Онъ кочеть открыть фабрику кожаннаго производства, изучивъ последнее детально за границей. Когда его старикъ Маякинъ спрашиваетъ: "о какомъ

<sup>1)</sup> T. IV, crp. 1.

<sup>3)</sup> T. IV, crp. 383.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Т. IV, стр. 161.

<sup>2)</sup> T. IV, crp. 168.

<sup>,</sup> л. лу, стр. 383. 4) Т. IV, стр. 156.

<sup>6)</sup> T. IV, crp. 341-342.

ты проценть мечтаемь? Смолинъ отвъчаетъ: "я не мечтаю, я выститываю со всею точностью, возможною въ нашихъ русскихъ условіяхъ. Производитель должень быть строго—треявъ, касъ механикъ, совилающій машину. Нужно принимать въ разсчетъ треніе каждаго самомальйшаго винтика, если ты хочень дълать серьезное дъло серьезно. Я могу дать вамъ для прочтенія составленную мною ваписочку, основанную мною на изученіи скотоводства и потребленія ияса въ Россіи". "Иньты", довольно усмыхнулся Маякинъ.—Такимъ образомъ, въ то время накъ Игпатъ Гордевъ, Яковъ Маякинъ и Ананій Щуровъ сила съ жизненной, практической сметкой,—Тарасъ Маякинъ и Смоленъ—силы, вооруженныя культурой. Всёмъ этимъ силамъ Горькій, ясно, не откавываеть въ своихъ симпатіяхъ, а, напротивъ, говорить о нихъ вполнё сочувственно.

Навонецъ, Горькій свинатично и сочувственно рисуеть нногда и силу, стойкость правственную. Правда, это бываеть редео, больше онъ любить рисовать силу стихійную, физическую и душевную... Такъ, въ повъсти "Трое" овъ сочувственно разсказываеть о стариве тряпичнике Еремев, который вы теченіе семнадцати літь собираль деньги на построеніе храма въ своей деревив. Онъ изображается ласковимъ, любовно относащимся въ главному герою-Илью Луневу, обучающимъ его въ школъ на свой счетъ и твердимъ въ преслъдовании своей цъв: Незадолго предъ смертью енъ говорить Ильй: "Ильюна, дъла моего и не сдълалъ! не уснълъ! Деньги-то... деньги-то я копиль, семнадцать годовь копиль. На церковь накопить думаль. Думаль вы деревий своей храмь Божій построить... Нужно это... окъ... нужно людянъ краны Божін нивть" 1). Этотъ трапичникъ былъ обворованъ предъ смертью. Илья съ добрымъ чувствомъ вспонинаетъ о немъ... "Какого человъка вы ограбили" 2), говорить онъ однажды своему дядъ Терентію.—Съ большею яркостью обрисовань въ повъсти "Оома Гордвевъ" старецъ Миронъ. Въ немъ чувствуется большая релитіовно-нравственная сила. Горькій сочувственно разскавываеть о немъ. На пароходъ, гдъ быль и Оома Гордъевъ, Миронъ разговариваетъ съ мужиками. "Кроткій увещевающій

<sup>1)</sup> T. V, crp. 304-305.

<sup>2)</sup> T. V, crp. 150.

голосъ странника, говоритъ Горькій, обладаль своесбразною силою, заставляль Өому вслушиваться въ глубокій, грудной звукъ его" 1). Приглашенный Оомою въ каюту, онъ брезгливо осматриваетъ ее и когда садится на диванъ, обитый плюшемъ. подвертываетъ подъ себя полу подрясника, точно боясь запачкать его о плюшъ. Въ старцъ замътна своеобразная сила и красота. Онъ строго говорить Өомф, что нужно имфть отонь онутренній, чтобы видёть все... Эта сила еще болёе запётна, когда старецъ говоритъ о томъ, какъ всюду все говоритъ о Богъ въ природъ: "зашумять вокруть тебя льса дремучіе сладкими голосами о мудрости Божіей, запоють тебъ птички Божін о святой вол'в Его, а степныя травы закурять ладаномъ пресвятой Дівві Богородиців" 2). "Въ каждой травків быется сердце Господа; всякое насъкомое, воздушное и земное, дышить св. духомъ Его; всюду живъ Богъ -Господь Івсусъ Христосъ". Чувствуется убъжденный и сильный голосъ, когда странникъ говоритъ Оомъ: "коли проснулась душа, коли просится на волю-не усыпляй ее насильственно, слушай ея голоса... Нътъ въ міру, въ его прелестяхъ никакой красоты и святости—чего ради подчиняться вакону его?" в) Оома плънился этими словами старца и просиль его заходить къ нему, когда старецъ будетъ въ городъ. Очевидны симпатіи Горькаго къ этому старцу, нравственно-и религіозно-сильному. Несомнънно, Горькій готовъ преклониться и предъ нравстеннорелигіозной силой, какъ и предъ всякой другой. Мы убъждены, что сильные духомъ мученики христіанскіе и великіе аскеты могутъ привлечь къ себъ симпатіи Горькаго не менъе, чъмъ его свободолюбивые босяки, ибо въ мученикахъ и аскетахъ чувствуется великая сила и мощь.

Изъ представленнаго обозрѣнія героевъ Горькаго и отношенія его къ нимъ и ихъ поступкамъ, ясно видно, что Горькій восхваляетъ всякую силу, какъ силу, независимо отъ ея качественнаго содержанія и направленія, и считаетъ для всякой силы все позволительнымъ и хорошимъ. На мѣсто нравственнаго начала дѣятельности—любви и добра Горькимъ ставится другое начало—сила. Мораль Горькаго, слѣдовательно,

<sup>1)</sup> T. IV, ctp. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. IV, стр. 319.

<sup>3)</sup> T. IV, crp. 321.

можеть быть названа моралью сили. Этою силою можеть быть и правственная сила любви и добра, но ею же можетъ быть в злая сила, какою и обладають почти всв свободолюбивые герон Горькаго, грабящіе, развратничающіе, убивающіе. При этомъ различія между поступками сильныхъ правственною силово и силою злой воли викакого и втъ: и то корошо, и это, вбо одинаково вытекаетъ изъ силы человъка. Качественная сторона поступка у Горького не имфется въ виду. Мораль Горькаго; такимъ образомъ, есть безкачественная моральмораль всякой интенсивности и силы. Ее нельзя назвать ни моралью добра, ни моралью эла, ибо она есть то и другое вивств, такъ навъ сила можетъ быть и доброю, и злою. Мораль Горькаго есть мораль бевраванчія добра и вла: все покрывають -- собою сила, которую Горкій любить, какъ виражается критики Поссе и Вогюю, за то, что она сила 1). Одинъ и тотъ же поступокъ, по Горькому, можетъ быть и хорошимъ, и пложимъ, смотря по тому, кому онъ принадлежить и какъ совершенъ. Убиваетъ сильный, стремясь къ своей цвли, волъ, свободъ-и это простительно и даже хорошо,-убиваетъ слабий, не обладающій інпротою и силою натуры-и это возмутительно и плохо: "Волкъ пожретъ овцу, волка не осудитъ Господь; но если крыса меракая повинна въ овцъ-крысу осудить Онъ" 2)! Развратничаеть Илья Луневъ, Мальва, Изергиль-ото хорошо, красиво, развратничаеть слабый старикъ Полуовктовъ-ото возмутительно. Словомъ, поступки чедовъка оцениваются у Горькаго не по своей качественности, а по своей интенсивности, по проявлению въ нахъ силы совершителя: нравственное и сильное у Горькаго, по зам'ячанію Поссе, почти синонимы \*). Если таковъ основной принципъ морали Горькаго, то ясно, что его мораль не имветъ ничего общаго съ христіанскою моралью. Въ христіанствъ поступки одвинваются не по тому, кому они принадлежать-сильной ватуръ или слабой, не по тому, какъ они совершены, сильно, храбро и ярко или осторожно, съ опасеніемъ, но по тому, добры ли они или злы въ своей основи, является ли въ нихъ

<sup>1)</sup> Крит. ст. стр. 14. Вогюз. Максимъ Горькій, какъ писатель и челов'ясь, стр. 38.

<sup>2)</sup> Т. IV, стр. 161. 3) Крит. ст., стр. 14.

любовь или злоба и ненависть. Убійство, комъ бы ово не былосовершено, и какъ бы оно ни было совершено, все же гвехъ. берзаконіе и евангелісив осуждается, ибо здёсь отнимается живнь ближняго. Будеть ли воромь сильный человёкь въ родф. Челкаща или слабый въ родъ Гаврили, воровство все же остается воровствомъ, поступкомъ плохимъ, ное здёсь отнимается. собственность ближняго. Развративчаеть ли сильный мололой человъкъ или слабый старецъ, разврать остается все же раквратомъ и христіанство никогда не можетъ признать разврата: красивымъ и позволительнымъ поведениемъ, какой бы сильный. вдоровый и молодой человёкъ ни развратничаль. Словомъ, въхристіанстві всегда имфется вы виду качество липь и поступковъ, берется во вниманіе, добры ли поступки или злы,сила же натуры совершителей и ихъ поступковъ не имфетъзначенія: сила не можеть превратить постыднаго въ похвальное, неповролительнаго въ позволительное, какія метаморфозыпроисходять у Горькаго вследствіе того, что онь въ основу живни и двятельности поставную силу, какъ силу, вив емкачественнаго содержанія и направленія.

Если мораль Горькаго-не христіанская мораль и почерпнутане изъ евангелія, то спрапіввается, къ какой морали она наиболье приближается и гдъ искать ез источника? Намъ кажется, мы не ошибемся, если скажемь, что въ главныхъмораль Горькаго-мораль Нитцшеанская. своихъ чертахъ Между моралью намецкаго философа Ницше и моралью Горькаго есть существенное сходство. Именно, такъ какъ мораль-Горькаго есть мораль силы и сильныхъ, то въ то же время она есть мораль незаурядных в дюдей, но въ некоторомъ смысле сверхчеловаковъ. "Всв герон разсказовъ Горькаго, говоритъ критикъ Скабичевскій, съ одной стороны мужчины въ родів-Челкаша, Озорника, Орлова, Коновалова и др., съ другойбезшабашныя женщины въ роде Мальвы, Изергиль, Вареньки. Олесовой-все это въ своемъ родъ человъко-боги" 1). Въ Горькомъ, говоритъ тотъ же критикъ, мы замъчаемъ наклонность среди босяковъ искать человвко-боговъ, которые при удовлетвореніи своихъ дерзкихъ желаній, не допускаютъ никакихъ

<sup>1)</sup> Крит. ст., стр. 135.

препонъ, въ видъ правственныхъ правиль, существующихъ жовечно липь для людей слабодушныхъ, рабовъ нечтожныхъ<sup>к 1</sup>). "Во всёхъ произведенияхъ Горькаго, говоритъ французскій критикъ Вогюю, вы видите сверхчеловъка" в). Однимъ словомъ, мораль Горькаго есть мораль сверхчеловаковъ. Правда, слево сверхчеловъкъ въ провяведеніяхъ Готькаго не встръчается, но это не важно, такъ какъ по существу герон Горькагосверхчеловани. Такою же порадью сверхчеловакова явля--ется и мораль ивмецкаго философа Нипше, при ченъ самое слово "сверхчеловъкъ" изобрътено Ницше. Мораль Ницше называется еще моралью "господъ", "аристократическою" какъ сверх человъки Нидие, какъ силь-Tabb ные волею люди,с сть вън вкоторомъ смысла господа, аристократы. Такинь образонь, мораль Горькаго и Ниции инветь въ виду не обывновенных людей, а сверхчеловаковъ. Въ этомъ сходство между Горькинъ и Ницие. Но главное сходство между мералью Горькаго и Ницше то, что мораль Горькаго и Ницше есть мораль "по ту сторону добра и зла", стоящая выше добра в зла. Сверхчеловеки Ницше, какъ и сверхчеловеки Горькаго, живноть прако не ственяться понятіями добра и зла: имъ все нозвалено, у нихъ все хорошо... Заратустра говорить: "дъжайте все, что котите, но будьте раньше такими, моторие уменоть желеть" з), т. е., сильными волею. Следовательно, сильные могуть дваять все, что хотять. "Свободный человикь, говеритъ Заратустра, можетъ быть и добримъ и заымъ, а не свободный человінь есть поворь природы и не имфеть части ня въ какомъ утешение--- ни небесномъ, ни земномъ",---- "приживномъ душевнаго аристократизия, т. е. сверхчоловъковъ, служить не бояться себя, не ожидать отъ себя начего поворнаго, безь волебаній лететь туда, куда нась тянеть, нась--свободно рожденных птицъ, въря, что куда бы мы ни при**детали**, вругомъ насъ будетъ свобода и солнечени свътъ" <sup>4</sup>). Въ примъръ сверхчеловановъ Ницше указываетъ между про-

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 130.

<sup>2)</sup> CTp. 58.

<sup>2)</sup> Проф. Римъ. Фридрита Ницие, художинка и мислитель. Перев. съ нъвецкаго. Москва. 1901 г. стр. 75.

<sup>4)</sup> В. П. Преображенскій. Критика морали адьтрунзма. "Вопросы философіи и исихоломія". 1892 г., кн. 15, стр. 146. 150.

чимъ Цезаря Борджіа-, насильника, предателя и развратника" и Наполеона---, синтевъ безчеловъчности". Изъ всего этоговидно, что господская мораль Ницпіе состоить въ томъ, чтосильные могуть делать все, что хотять, имъ позволено доброи вло,---что они могутъ летъть, куда хочется, причемъ куда бы они ни прилетили, что бы ни дилали-все будеть прекрасно, "кругомъ будетъ свобода и солнечный светъ". Очевидно, эта мораль совнадаеть съ изложенною ранве моралью Горькаго. Большое сходство между Горькимъ и Ницие и въ отношенив ихъ къ слабимъ людямъ, у которыхъ рабская мораль. Эти люди, по Ницше, позоръ вемли 1), "стадные", "эти люди должны быть подчинены благу высшихъ единичныхъ личностей", т. е. сверхчеловъковъ <sup>2</sup>). "Слабые и уродливые, по Ницше, должны уничтожаемы, надо всачески способствовать такому уничтоженію" в). Горькій, какъ н Ницше, въ лицъ своихъ героевъ тоже преврительно относится къ слабымъ, такъ напр. въ разсказв "Челкашъ" Гаврила, какъ слабый, называется "жаднымъ рабомъ", его раскаяніе предъ Челкашемъ въ желанін убить его осмівивается: "гнусь! и блудить-то не умівешь" 4). "Ежели видишь, —сильный, говорить Игнать Гордбевъ своему сыну Өомб, способный къ делу человекъ, пожалей, помоги ему. А ежели который слабый человъкъ, плюнь на него и пройди мимо" в). Совпадение между Горькимъ и Ницше въ данномъ случав поразительное! Такимъ образомъ, мораль Горькаго въ существенных своихъ чертахъ можетъ быть названа нициеанскою. Одно только, кажется, различіе между Горькимъ и Ницше въ ихъ морали сверхчеловъковъ. Именно. У Ницше сверх челов вкъ никогда не можетъ быть представленъ, какъхристіанинъ, сильный силою нравственною, у Горькаго же сверх человъкъ можетъ быть сельный нравственною силоюхристіанинъ. Сверхчеловекъ Ницие всегда долженъ быть господинъ, властолюбивъ, гордъ, т. е. не христіанинъ. "Гордое величіе властныхъ и надменныхъ взоровъ, безграничная воля, холодный, спокойный взоръ, радко приходящій въ восторгъ, редко любящій"-вотъ сверхчеловекъ Ницше. У Горькаго же-

<sup>1)</sup> Ibid., стр. 151. 8) Проф. Рилль, стр. 70. 6) Т. IV, стр. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Проф. Рилль, стр. 85. <sup>4</sup>) Т. I, стр. 102.

сверхчеловъкъ можетъ быть горячо любящимъ, сострадательвымъ, лишь бы въ этомъ была сила, твердость. Симпатичное отношение Горькаго из старцу Мирону въ повъсти "Оома Гордвевъ" можеть служить доказательствомъ этого. Во всемъ остальномъ мораль Горькаго схожа съ моралью Ницше. Это сходство между Горькимъ и Ницше въ ихъ моральных взглядах уже давно заметила критика. "Ницше, говорить Скабичевскій, со всёмь своимь нравственнополитическимъ ученіемъ не быль бы чужимъ среди философствующихъ босяковъ Горькаго" 1). "Кто, какъ не Ницшевскіе прирожденные господа, -- этотъ Челкашъ въ противоположность рабу Гавриль, Соколь въ противоположность Ужу, Кузька-Косявъ въ противоположность разной деревенщинъ... или Макаръ Чудра, который учить: ведона ли ему (земленашцу) воля? Онъ рабъ, какъ только родился, и во всю живнь рабъ" 2). Босячество и Ницше, казалось бы, восклицаеть Меньшиковъ, что общаго? На деле оказалось все общее. Чрезъ все четыре тома Горькаго проходить правственное настроеніе цинизма, столь теперь модное, столь посильное для истеричнаго нашего времени" 3).

Откуда же Горькій позаимствоваль ницшеанскую окраску своей мораль, чёмъ она объясняется? Нётъ ничего невёроятнаго въ томъ, что Горькій знакомъ съ нёкоторыми произведеніями Ницпе. По крайней мёрё въ одномъ изъ своихъ проняведеній онъ упоминаетъ о Ницпе 1). При этомъ нужно заметить, что Горькій усердно занимался и занимается своимъ самообразованіемъ и слёдовательно могъ читатъ Ницпе. Если же онъ непосредственно и не знакомъ съ произведеніями Ницпе, то все же могъ ознакомиться съ его философіей отъ своихъ знакомихъ, отъ нихъ "нашпиговаться ею", по выраженію одного критика. "У насъ были ярые гегельянцы, никогда не читавшіе Гегеля, теперь имѣются такіе же ницпеанци". Еще болье понятно ницшеанство Горькаго, если принять во вниманіе, что ницшеанскім идеи теперь носятся прямо таки въ воздухё и что онъ вышель изъ такой среды, гдф помимо

<sup>1)</sup> Крит. ет., стр. 96.

<sup>2)</sup> Ibid. crp. 98.

в) Крит. ст., стр. 195.

<sup>4) &</sup>quot;Еще о чорть" т. III, стр. 290.

Нацие много нацшеанского—свободолюбиваго и хащнаго—изъ среды босяковъ.

Интересно въ заключение поставить еще одинъ вопросъ: равумна ли мораль Горькаго и полезна ли? Намъ кажется, что мораль Горькаго, насколько мы ее понимаемъ, неразумна и, какъ неразумная, вредна. Сила во всёхъ ся родахъ и видахъ -- настоящая, яркая сила ставить человыка "по ту сторону добра и зда", дълаетъ для человтка все позволительнымъвзглядъ Горькаго. Есле принцепъ силы поставить на мъсто христіанскаго начала двятельности-любии и добра и перенесть его въ жизнь, то получится страшный хаосъ въ человъческих отношеніяхъ. Будеть признано право всехъ силь, какъ силъ: и силы здороваго человеческого тела-силы кулака, и стихійной силы воли, не знающей никакихъ препятствій, и силы воли, направленной на одно какое нибудь дёло жизни, в силы нравственной, направленной на самоусовершенствованіе человіна. Каждая изъ этихъ силь можеть проявляться различно, и всякое проявленіе ихъ законно. Конечно, за проявленія правственной силы опасаться нечего, ибо правственная сила не можеть проявляться разрушительно. Но проявление другихъ силъ можетъ быть вполив разрушительнымъ. Если бы моральный взглядъ Горькаго получилъ практическое осуществленіе, то на землів быль бы настоящій адъ: ломва, разрушеніе, давка людей, особенно слабыхъ. Мало этого... Если признать съ Горькимъ равноправіе всёхъ силь, какъ силь, и позволить имъ всевозможныя проявленія, то тогда различныя силы, какъ силы, имёють право и могуть вступить въ борьбу и между собою и попирать одна другую. Тогда пожалуй изъ встать силь окажется побъдительницей сила вдороваго твла и кулака, -- тогда побъдителями будутъ Артемы и Силаны Петровы. Остальныя же силы должны будуть стушеваться... И не есть ли, такимъ образомъ, мораль Горькаго въ последнихъ своихъ выводахъ проповъдъ права силы кулака и не возвращаеть ли она людей къ дикимъ временамъ, когда господствовалъ сильный, -- выражаясь словами Ницше, человъкъ--- звърь? Наконецъ, моральные взгляды Горькаго представляють еще одну серьезную опасность для человъческихъ отношеній. Именто: Горькій, заміняя начало любви и добра началомъ силы, не опреділяеть, кто можеть считать себя сильнымъ въ томъ мли другомъ отношенів и кому поэтому можеть быть все поволено? Вслідствіе такой неопреділенности всякій можеть посчитать себя сильнымъ, для котораго не должно быть пиванихъ препонъ. Вёдь человіну всегда свойственно видёть въ себі нізчто большее того, что онъ представляеть собою на самомъ ділів. Поэтому могуть вообразить себя сильными ті, которые на самомъ ділів слабы: тогда уже и слабый будеть жать и давить слабаго. Тогда уже дійствительно общество людей будеть похоже на общество хищныхъ звірей, даже хуже, такъ какъ однородные звіри по крайней мірів не пожирають другь друга, а здісь люди будуть давить и пожирать себя. Словомъ, мораль Горькаго, если вникнуть въ нее, абсурдная мораль и вредная.

Одно только полезное указаніе можно позаимствовать изъ моральных взглядовъ Горькаго, именно то, что наша христіанская мораль въ своемъ проявленіи въ отдёльных личностях должна имёть более силы, что огонь любви и добра въ послёдователях Христова ученія долженъ гореть сильнюе и ярче, какъ горель онъ въ христіанских мучениках, великих подвижниках и аскетахъ, какъ горить онъ напр. теперь въ сердце кронштадтскаго пастыря... Тогда не будетъ никакаго основанія оставлять христіанскую мораль, какъ слабую, и подмёнять ее другою моралью—моралью силы.

Мы ранбе замѣтили, что Горькій преклоняется и предъ нравственною силою, если только она дѣйствительно сила (въ чемъ состоитъ его различіе отъ Ницше), посему пожелаемъ, чтобы онъ, ничего не имѣющій противъ нравственной силы, впредъ склонился предъ нею болѣе,—чтобы понятіе силы вообще, какъ силы, онъ въ своихъ будущихъ произведеніяхъ замѣнилъ понятіемъ силы нравственной—любви и добра, чтобы въ читателяхъ онъ пробуждалъ не преклоненіе предъ силою, какъ силою, не преклоненіе предъ любовью и добромъ, чтобы предъ глазами читателей его произведеній возникалъ не образъ Артема и Челкаша въ качествъ идеала, но образъ нравственно сильнаго человъка, отдающаго всего себя на слу-

женіе ближнимъ, готоваго на самопожертвованіе и великій трудъ... И намъ кажется, Горькій отчасти уже переходить къ этому: сила тъла и стихійной воли въ последнихъ произведеніяхъ его смёняется отчасти силою труда въ одномъ направленіи даже культурною силою Тараса Маякина и Смолина в, наконецъ, нравственною силою, напр. въ лицё старца Мирона въ повёсти "Оома Гордевъ". Дикіе и свободолюбивые босяки менёс уже изображаются Горькимъ. Дай Богъ, чтобы мораль Горькаго очистилась и преобразилась: тогда его произведенія сослужать службу, а теперь они могутъ быть названы вредными...

Инспекторъ Могилевской семинаріи, Іеромонах Георгій.

## НЪСКОЛЬКО ЗАМЪЧАНІЙ ПО ПОВОДУ ОДНОЙ ИЗЪ БІОГРАФІЙ БУДДЫ САКЬЯ—МУНИ (LALITAVISTARA).

## (Oronvanie \*).

Искать смысла въ каждой сказочной чертв, изъ которыхъсостоить разсказь о времяпрепровождении Буддою 60-ти дней посять своего просвъщения, было-бы, конечно, безполезною тратою труда; достаточно указать общій характерь этого періода, какимъ вменно онъ представляется г. Feer'y. По мнѣію последняго, въ немъ можно различить три или даже четыре періода: первый, по Feer'у, обнимаеть собою четыре неділи, въ продолжение которыхъ Будда проходилъ міры, сидёлъподъ деревомъ Води, погружался въ экстазъ, боролся съ демономъ, однимъ словомъ, предавался упражненіямъ чисто буддійскаго характера; второй—въ дві неділи, въ теченіе которыхъ Будда пребываль на берегахъ ръки Nairanjana и озера Muchalinda. Третій періодъ обнимаєть собою одну недівлю, когда Сакья-Муни ничего не предпринималъ и четвертый-товремя, анализомъ котораго мы занимаемся. Изъ этихъ четырехъ періодовъ первый указываеть на состоявіе нервшительности и колебанія Будды въ моменть начала своей деятельности, его размышление о планъ и способахъ пропаганды: своей доктрины. Буддисты удлинняють этоть періодъ, хотя вообще надо сказать, что онъ долженъ быль быть не особенно продолжительнымъ; второй періодъ, по мивнію Feer'a, представляеть собою неудачную попытку Будды пріобръсти:

<sup>\*)</sup> Сы. ж. "Въра в Разунъ" за 1903 г. № 4.

-себъ последователей въ той же мыстности, гдъ онъ достигъ состоянія Боди. Тамъ дійствительно въ то времи находились три брата Касіапы, о которыхъ буддійскія книги будуть говорить поздиве, когда Сакья-Муни привлечеть ихъ къ себв въ следующемъ году, вернувщись изъ Бенареса. И странное дъло!---въ то время не понадобится никакихъ чудесъ для уничтоженія упорняго противленія этихъ трехъ братьевъ. По разсказу о ихъ обращеніи мы видимъ, что братья достигли состоянія архатства-самая высшая ступень, которой только и можно достигнуть въ буддивий или его іерахіи, если только возможно такъ выразиться; название это прилагается мому Буддь и узурпація его считалась однимъ изъ самыхъ тяжкихъ преступленій. Эта притявательность братьевъ Касіаповъ даетъ намъ основание видёть въ нихъ соперниковъ Сакья-Муни: она могла-бы быть даже доказательствомъ стремленія Будды къ пропагандъ своего ученія до путешествія еще въ Бенаресъ, если-бы только было доказано, что слово архатъ буддійскаго происхожденія, что оно было изобрътено саминъ Сакья-Муни, а не позаимствовано имъ у какой-нибудь современной ему секты; къ сожальнію, для доказательства этого нельзя опереться ни на одно прямое свидетельство, но всетаки совокупность фактовъ и неясные намеки, разбросанные въ буддійскихъ книгахъ, дають намъ возможность, болбе или сопротивлении этихъ основательно, догадываться 0 проповъднической дьятельности Сакья-Муни. нятно, что послів этой первой неудачи, въ виду сопротивленія, встрівченнаго имъ при первыхъ же шагахъ, въ виду господствующихъ заблужденій, надъ которыми трудно было восторжествовать, Будда удалился подъ одно изъ твхъ деревьева, тень которыхъ такъ располагаеть къ разнышленію и здёсь то впаль въ состояніе унынія; за тёмъ, когда этотъ кривисъ миновалъ, онъ снова принялся за работу съ такимъ же успехомъ, какъ и въ первый разъ, и продолжалъ дело до техъ порт, когда, наконецъ, третья его попытка, увенчавшись успехомъ, открыла Буддъ карьеру тріумфа и славы, нелишенную, впрочемъ, и разнаго рода опасностей.

Всв эти событія могли-ли совершиться въ 60 дней? Воз-

можно и это. Районъ, въ пространствъ котораго могъ двигаться и двигался Сакья Муни, быль не особенно великъ Борьба его съ противниками, кажется, была не продолжительна. Въ этотъ періодъ нерешительности и колебанія, въ періодъ. такъ сказать, осторожнаго зондированія почвы, Будда скоро могъ уступить и не противиться иди, лучше сказать, не бороться съ препятствіями. Состояніе унивія Будды могло также быть не особенно продолжительнымъ, такъ какъ убъждение въ своемъ призваніи, которое, безъ сомивнія, надо предполагать у Сакья-Муни, могло восторжествовать надъ неудачными последствівин предшествующаго опыта. Необходимо, впрочемъ. замфтить, что мы не обязываемся принимать за безусловно точный срокъ времени, показанный буддистами; возможно, еслитолько это окажется нужнымь, увелячить его однимь или нъсколькими місяцами, но все-таки мы обязаны признать, что отстанваемый нами періодъ быль не особенно продолжительнымъ. Если бы опъ быль продолжительнымъ, то буддисты не могли-бы легко затушевать его, какъ это они сдёлали; въ такомъ случав они были бы вынуждены дать бол ве обстоятельний разсказъ о немъ; даже болбе-они не могли-бы тогда говорить, какъ это делають теперь, что Сакья Муни первый годъпо достижени состояния Боди провель въ Бенаресъ. Если же буддисты отнесли ко времени пребыванія въ Бенаресв и періодъ Магадскихъ проновідей Будды и не упомянули о нихъ особо, то, по всей въроятности, савлали это потому только, что проповеди въ Магаде не имели успеха, а также и продолжались не особенно долго. Справедливость или, лучше сказать, несомивниость этого факта поконтся не только на подозрительной настойчивости буддистовъ относительно бенаресской проповеди и предшествующихъ ей обстоятельствъ; нётъ, она опирается еще на данныхъ, вытекающихъ изъ совокупности фактовъ, изъ которыхъ состоитъ эта часть жизни Будды Сакья-Муни или, лучше сказать, изъ надлежащаго ихъ освъщенія 1).

Вивсто "буддійскаго" распредвленія времени перваго періода жизни Сакья-Муни, г. Feer предлагаеть слідующій ходь событій послів достиженія Буддою состоянія Боди.

<sup>1)</sup> Feer. Etudes bouddhiques, pp. 110-118.

Прежде всего, говорить Feer, Сакья Муни, находясь въ состояни размышленія о своей миссіи и устрашенный трудностями предстоявшей ему задачи, думаль о томъ, какимъ способомъ привести въ исполнение свое намърение. Естественно предположить, что ему пришла мысль распространить свою доктрину раньше всего въ той мёстности, гдё онъ самъ жиль и, безъ всякаго сомнёнія, онъ обратился къ самымъ выдающимся умамъ окрестностей, вменно къ тремъ братьямъ Касіапамъ, но потериват полное поражение, быль осмванъ и осрамленъ. Обезкураженный своимь началомъ и отчаявшійся въ своемъ успъхъ, Будда приходитъ къ мысли отказаться отъ пропаганды открытаго имъ ученія. Однако, подъ вліяніемъ самовнушенія о своемъ призванін и о своей великой миссін, онъ скоро набирается храбрости и снова пытается, но уже вдали отъ мъста первой своей неудачной попытки, достигнуть того, чего ему не удалось выполнить сначала; онъ идеть въ Раджагриху съ цёлью привлечь на свою сторону Рудраку, сына Рамы, и Арату Каламу. Можетъ быть, если Арата Калама оставался въ Вайшали, Будда ходилъ туда для его обращенія, но вероятне всего, что Калама находился тогда въ Раджагрихъ, и что Сакъя-Муни не выходилъ изъ предъловъ Магады. Можно думать, что онъ нашель обоихъ подвижниковъ, которыхъ уже считалъ мертвыми и, безъ сомивнія, ге смотря на свою первую неудачу, предложиль имъ все-таки свою теорію. но и здёсь, какъ и на берегахъ Nairanjana, встрётиль не лучшій пріемъ. Осмінный снова, Будда уходить въ ту містность, гді онъ пріобрёль свое мнимос верховное достоинство. Здёсь то онъ узналь отъ Упаки, въ накомъ месте находились его пять прежнихъ ученкковъ, покинувшихъ, правда, его, но не забывшихъ еще и, быть можеть, въ тайнъ даже сожалъвшихъ о немъ. Подъ вліяніемъ мысли объ етихъ ученикахъ Будда рішился покинуть Магадскую страну, сдълавшуюся для него вторымъ отечествомъ, колыбелью его доктрины, но отвергшую первыя проповёди новоявленнаго учителя и отказавшую ему въ первыхъ ученикахъ, рвшился покинуть Магаду для того, чтобы искать въ боле отдаленной странъ первыхъ успъховъ, которые должны были быть залогомъ и началомъ последующихъ. Этотъ ходъ событій,

по мижнію Feer'а, вполиж согласуется съ ижкоторыми фактами поздиванией живии Будды, а также и съ естественнымъ порадкомъ вещей; онъ же, по словамъ того же ученаго, находить себъ подтверждение и въ самихъ буддійскихъ квигахъ, если только отнестись къ нимъ съ надлежащею критикою. Геег соглашается, что во времена Сакья-Муви быль очень благопріятный періодь для религіознаго творчества, но въ силу ниенно этого самаго, такъ сказать, господствующаго настроенія. Будда, по мевнію этого ученаго, и должень быль столкнуться съ различными противными или, върнъе сказать, несогласными съ нимъ системами. И понятно, что тогъ, кто стремился къ успъху, могъ достигнуть его только послъ успленной борьбы утвержденіемъ или обнаруженіемъ своего превосходства надъ противниками, что, конечно, всегда дается лишь усиліемъ и временемъ. Можно еще, въ видъ возраженія, указать на то. что Сакья-Муни съ самаго начала своей аскетической жизни встрытиль къ себъ сочувственное отношение. Шесть льть прошло съ того времени, когда Сакья-Муни, покинувъ свой отчій домъ, пришелъ въ Раджагриху и возбудилъ тамъ иъ себъ всеобщее удивленіе; Будду въ то время приняли за бога; царь Бимбисара торжественно, съ многочисленною свитою посётлъ Сакья-Муни въ его убъжнще на горе Пандава; этотъ парь даже объщаль Буддъ сдълаться его ученикомъ и настойчиво просилъ мудреца по достижени имъ высшаго достоинства придти въ Раджагриху проповедывать. Но прошло шесть леть, и Будда вибсто удивленія встрівниль тамь однів насмінни. Намъ нечего особенно поражаться такимъ авленіемъ-людская дюбовь и привязанность съ этой именно стороны хорошо извъстны всемъ и каждому; въ шесть леть самая живая дружба могла измениться, могла перейти въ сильную ненависть или, по крайней мірів, --- обратиться въ холодное равнодушіе. Къ тому же нельяя забывать и того, что въ продолжение этихъ мести леть самь Савыя-Муни мало заботился о своей популярности: онъ употребиль ихъ не столько для того, чтобы быть забыту, но скорве для того, что-бы сдвлаться смвшнымъ. Лишенія, которымъ предавался Будда на горів Гайя, кажется, сделались баснею окрестностей и произошло это не потому,

что такія лишенія были неслыханнымъ явлевіемъ въ Индіи; ньть, они очень были употребительны у стариковь, но для человъка 35 лътъ такія лишенія были необычайны 1). Со времени аскетических в излишествъ Будду стали принимать за сумасшедшаго, и онъ сдвлажся, что называется, "притчею воявыцвив"; его осмвивали на всевозможные дады; говорили: "аскетъ готами черенъ; онъ имветъ цветъ рыбы Мадгура. (Modgoura)4. Но самъ онъ лично пошелъ еще далве; онъ нашель, что эти столь тяжкія умерщвленія плоти и жестокости были безполезными и опасными. -- Сакы-Муни эти лишенія покавались лишенными смысла, были результатомъ ложныхъ возврвній, и онъ отказался отъ нихъ. Конечно, всегда похвальносовнаться въ томъ, что идень ложнымъ путемъ и свернуть на истинную дорогу или, по крайней мёрё, на ту-которая кажется. истинною. Сакья-Муни именно и сделаль въ своей жизни та--вн аскратов, благодаря такому обороту дела, потерявь несколькихъ изъ своихъ последователей; пять учениковъ отвернулись отъ него, какъ отъ чревоугодника, какъ отъ человъка, не васлуживающаго къ себъ хорошаго отношенія, ихъ стала соблавнять перемана Буддою своего обычнаго образа жизни, да и вообще тъ, кто прежде поражался его аспетическимъ героивмомъ, начали смотрътъ на Сакья-Муни, какъ на человъка слабаго духомъ или даже какъ на безумнаго. Не понимая того, чего желаль Будда, такія личности могли смотрѣть на него, какъ на не умъющаго управлять своими мыслями и своимъ поведеніемъ. А разъ человінь попаль въ Tarne desславное положеніе, то для своего возстановленія ему едва-ли достаточно было бы достигнуть состоянія Боди, т. е. пережить непонятный умственный процессъ, о которомъ и понятія-то никто не имфетъ. Для возстановленія своей чести, для пріобрѣтенія расположенія черни ему необходимо будеть поразить народъ чемъ-нибудь выдающимся, чемъ-набудь эффектнымъ.

<sup>1)</sup> Что таково именно было общее мийніе у современниковъ Сакья-Муни относительно возраста, въ который можно было начивать вести суровый образъ жизни—это видво и изъ рачей Чанлаки къ Будда въ ночь его быства изъ дворпа. Въ этихъ рачахъ Чандака прямо заявлялъ или, върпъе, упращивалъ царевича сначала пожить въ свое удовольствіе, а после, "подъ старость"—это подлинное выражение изъ рачи Чандаки—предаться и воздержанію. Lalitavistara, pp. 202, 205-

Часто достаточно бываеть перваго успаха, чтобы за нимъ носледовало множество другихъ; но все-таки безусловно нужно нивть этогь первый успёхь, нужно рёшиться на первый шагь: не останавливаясь передъ возможностью неудачнаго исхола. Ковечно, если-бы Сакыя-Муни сумыль привлечь на свою сторону песколько знаменетыхъ личностей, сумелъ-бы, напр., обратить въ свои последователи Арату Каламу, Рудраку, скива Рамы, или братьевъ Касіаповъ, то, безъ сомивнія, царь Магады н чернь поспешили-бы приминуть къ нему (какъ они и слъвали это черезъ годъ при его возвращении изъ Бенареса), но. къ его несчастію. Будда выступиль на проповедь предъ ними безъ всякой что называется "обстановки" и потеривлъ полное пораженіе. Печальный урокъ научиль Будду осторожности, которую и можно указать въ его колебанів при рёшенів вопроса, кому возвёстить свое ученіе. Буддисты утверждають, что въ данномъ случав единственнымъ побужденіемъ для Сакья Мунибыло состраданіе. Допустимъ это, но все-таки мы можемъ думать, что Сакья-Муни въ данномъ случай руководился и другими соображеніями, именно принималь въ расчеть большую или меньшую въроятность успъха своей проповъди. Такъ напр., онъ имълъ благоразуміе не оставаться въ Магадъ, гдъ его не слушали, следовательно, не унорствоваль въ безплодной борьбъ. Булла прежде всего пытался пріобрёсти учениковъ въ Магадъ; тысячи причинъ могли побуждать Будду къ тому; но разъ его тамъ постигла неудача, онъ виёлъ благоразуміе не упорствовать и немедленно удалиться въ страну, гдф могъ надфаться на болфе лестный пріемъ, могь надбяться, по крайней мфрф, основательно быть выслушаннымъ и понятымъ, такъ какъ пять его прежнихъ учениковъ, покинувшихъ наставника въ минуту гивва, могли снова почувствовать и признать его превосходство.

Только при такомъ пониманіи перваго періода жизни Сакья-Муни, говорить г. Feer, и будеть связной казаться эта половина или, върнъе, часть исторіи Будды, только при этомъ условіи событія развертываются въ ней и слъдують одно за другимъ въ причинной связи. Поведеніе, напр., Сакья-Муни въ пріодъ его унынія вполнъ объясняется неудачами, испытанвыми имъ во время проповъди въ Магадъ, съ своей стороны

эти неудачи делають поинтнымъ путемествіе Будды въ Бенаресъ, гдъ онъ достигъ такого желаннаго успъха. Можно, пожалуй, говорить Feer, объяснять и причины этого успеха. Будда все-таки прлою головою выдравися изъ многочисленныхъ въ его время 1) искателей смысла живин; признать это. И вогъ, когда иладнекровнее и обстоятельные разобрали его доктрину, увидёли все-таки ея оригинальность и обратили на нее внимание. Только при такомъ ходъ дъла и будеть понятна особенная ужъ краткость-неудачного поріода въ дъятельности Сакья-Муни при учреждении имъ своей общины. Эта самая кратковременность неудачи Будды возможность каноническим писателямь будлезма, если и не открыто отрицать ея существованіе, то все таки-безь особеннаго труда-скрыть ее при помощи общихъ мёсть и разнаго рода риторическихъ вычурностей. Но все-таки неудача-мы должны признать это-была у Сакья-Муни 2).

Итакъ, историческая достовърность сказаній Лалити-Вистары болье чемь сомнительна. Этоть выводь еще болье убъждаеть насъ въ върности ранье высказаннаго намимивнія о ней какъ о продукть посльдовательных вередьлокь первоначальнаго труда—взглядъ, высказываемый относительно Лалиты-Вистары и г. Feer'омъ, трудомъ котораго мы воспользовались при разборь сказаній этой буддійской книги о мысть первой проновыди Будды Сакы-Муни. Искать историческихъ указаній въ ней нельзя. Она должна служить матеріаломъ не историку, а мисологу, какъ справедливо выразился объ этой книгы проф. В. Пуссень з). Создать достовырную исторію Будды по Лалить-Вистары ныть никакой возможности.

Усилія создать научную исторію Будды, говорить тоть же проф. Пуссень,—совершенно безполезны; можно даже прямо сказать, что и цёль ихъ сама по себё иллюзорна.—Какой-бы періодъ буддійской исторіи мы ни принимались изслёдовать—въ немъ не найти намъ "жизни Будды"; единственно, на что наталкиваются въ такомъ предпріятіи, пишеть Пуссень,—это

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Senar. Essai sur la légende du Bouddha... р. 448. См. также у С. Ольденбурга. "Буддійскія легенды в буданзмъ". С.-Петерб. 1895 г. р. 158.

<sup>7)</sup> Feer. Etudes bouddhiques, pp. 119-123.

э) Цитиров. уже трудъ Louis de la Valleé Poussin. Bouddhisme. Etudes et materiaux, p. 18.

на догмать почитанія "свётоноснаго" состоянія Води. Жизнь Гогамы, исторія первыхъ времень, даже доктрина, благочестиво сохраняемая учениками-все это имбеть лишь побочный интересъ въ отношения въ этому догмату. По крайней мъръ, въ поннциий даже для самих буддистовь, все служило только средствомъ для подтвержденія названнаго догната, для обоснованія новой теслотів в морали. Въ случат надобности оттуда также чернали матеріаль для удовлетворенія благочестін вірныхъ, а иногая прибъгали къ этой области и съ цёлью утилиенровать ее въ чисто ворыстныхъ или самолюбивыхъ расчетахъ какой-нибудь секты или какого-нибудь монастыря. Личность Будды скрыта отъ насъ, по словамъ ученыхъ, туманомъ дегендъ и мистическихъ вымысловъ 1). "Въ массъ легендъ преданій о Буддів, пишеть проф. Минаевь, сказывается стремленіе сохранить правдивый разсказь объ его жизни, историческое настроение уна, а искание идеала върующимъ сердцемъ, творчество религіознаго чувства" в). Искать въ этихъ легендахъ личимхъ подробностей, по мивнію того же ученика. -совершенно напрасная работа; въ нехъ выступаеть не историческая опредвленная личность, а общій типъ индійскаго аскета, коллективное творчество религіознаго сознанія вірующихъ, стремившихся съ самыхъ древнихъ временъ къ обоготворенію своего учителя <sup>в</sup>). Этоть вычерчивающійся изъ легендъ общій типъ индійскаго аскета обставлень такими фантастическими подробностими и въ высшей степени неправдоподобными чертами, что "вопросъ объ исторической личности изъ рода Сакіевъ, отъ котораго ведетъ начало буддизмъ, остается. говоритъ проф. Минаевъ, по сіе время открытымъ" 4). Но возвратимся къ тому, что говоритъ В. Пуссенъ, относительно исторія Будды.

Возьмемъ-ли мы для воэстановленія жизни Сакья-Муни съверныя или палійскія сказанія, они для насъ будуть одинаково подозрительны; эти источники будуть говорить намъ только о состояніи

<sup>1) &</sup>quot;Буддизмъ на Цейлонъ статья В. Лесевича въ прилож. въ "Свъту Азів" повиъ Э. Арнольда, перев. А. Аненской, изд. 2. Chepep. 1893 г. р. 279.

<sup>2)</sup> Минаевъ. Булдизиъ; вслед и матер., р. 4.

<sup>3)</sup> Ibidem. p. 6-7. 4) Ibid. p. 5.

умовъ, создавшихъ ихъ. Относительно ценности северныхъ источниковъ, пишетъ Пуссенъ, никто, конечно, не можетъ заблужлаться. — Легенды Лалиты-Вистары не дактъ матеріала исторической критикв, ихъ долженъ объяснять только миноологъ. На югв жизнеописаніе Будды составлено, положимъ, продолжаетъ В. Пуссенъ, сравнительно съ большимъ приближениемъ къ въроятности, но если сингалезцы и принимають ее какъ подлинную, то мы все-таки не можемъ раздёлять ихъ вёры. Такая жизнь есть только догматическое преданіе: радомъ съ хронологическими подробностями и истинными происшествіями въ ней содержатся и quasi-историческія данныя, которыхъ принимать нёть никакого резона. Всякая попытка возстановить жизнь Сакья-Муни по палійскимъ памятникамъ должна быть признана въ отношении къ исторической достовърности не заслуживающей большой ценности; известный трудь проф. г. Ольденберга не составляеть исключенія въ данномъ случав. Какъ палійны представляли интеллектуальную и религіозную жизнь Будды. такъ Ольденбергъ и изучалъ ее. Да и изъ представленій палійцевъ онъ удержалъ только то, что не оскорбляетъ здраваго чувства, передълавъ и исправивъ предварительно все, что можно было передълать. Жизнь Будды, такимъ образомъ возстановленная, дасть только, говорить В. Пуссень, основательное объяснение сингалезскихъ преданій, и напрасно мы будемъ искать въ ней точнаго обозначенія условій, при которыхъ жилъ и действовалъ Сакья-Муни. Единственный выводъ, какой находитъ возможнымъ допустить проф. В. Пуссенъ на основани извъстныхъ намъ данныхъ о жизни Будлы-это тотъ, что дъйствительно былъ аскетъ изъ племени Сакіевъ-аскетъ, объявившій себя Буддою и только 1).

Для насъ важно, конечно, было бы проследить постепенный рость легендь о Будде, но сдёлать теперь этого съ надлежащею полнотою мы не въ состояни. Въ литературе по данному вопросу царить полнейшее разногласіе. Многіе—и особенно защитники преимущественной древности палійскаго канона—склонны представлять дело въ такомъ виде. Въ первое время после смерти Будды въ обществе его последователей сохра-

<sup>1)</sup> V. Poussin. Bouddhisme. Etudes et materiaux. pp. 17-19.

няися буддивить въ болте чистомъ видт, а также, следовательно, держались и болте правдоподобные разсказы о жизни учителя; но чти болте проходило времени, тти все сильнте и сильнте затитвалась первоначальная чистота сведеній. Рядомъ съ Хинанной появилась Махаяна, а затемъ и Тантрійскія системы. Параллельно порчё или, если угодно, развитію ученія шла и норча біографіи учителя; легенды разростались все болте и болте, и съ каждымъ шагомъ впередъ исторія вилетала въ вти новъе, и съ каждымъ шагомъ впередъ исторія вилетала въ вти представленію индіанистовъ этого направленія, ходъ исторіи буддивма 1).

Въ своихъ этюдахъ проф. В. Пуссевъ вносить небольшую поправку въ ихъ возгрвніе.

Отдавать преимущество палійскому канону и считать его древившим сборниковь буддійской священной письменностиэто, по межнію Пуссена, чистыйшее заблужденіе 3). Индіанисты этого направленія, говорить Пуссень, жестоко въ своемь миввін опівбаются. Напрасно эти учение думають, что имъ извѣстень первоначальный буддизмъ и напрасно они смотрять на канонъ сввервыхъ будистовъ, какъ сравнительно новое произведение, въ которомъ нашли себъ приотъ еретическия доктрины разныхъ школъ. Оторвавшись отъ правовърнаго дерева, вътвъ котораго устойчиво сохраняется въ буддивмъ палійскаго языка, эти схивиатическія школы подчинились, по мивнію ученых указаниаго направленія, постороннимъ вліяніямъ и въ некоторымъ сохраненнымъ имъ отъ древнихъ временъ принципамъ присоединили элементы, чуждые проповъди Сакья-Муни. Но такой взглядъ на дёло, по Пуссену, чистая иллюзія, тотъ-часъ же разлетающаяся, если только приступить къ надлежащему изследованію источниковь. Пали и канонь на немь, говорить Пуссень, это только одна изъ секть южнаго буддизма. **Данныя** названнаго канона имфють цфиу лишь для эпохи-и

<sup>1)</sup> См. Ольденберга. Будда. Его жизнь, ученіе я община, рр. 79, 92—116; дажный авторь указань нами здісь нь виді приміра.

<sup>2)</sup> Срав. мивніе о палійскомъ каноні и вообще о первоначальномъ буддязить проф. Н. Минаева. Вуддязить, т. 1-й, р. 11, а также и предислов. проф. С. Ольменбурга къ перев. брошюри Рисъ-Девидса—"Буддязить" изд. Поповой, р. 1—III и статью того же ученаго въ цитир. уже "Восточныхь Заміткахъ", рр. 389—340.

при томъ сравнительно поздней-того же южнаго буданамане больше. Описывать судьбу общества, учреждение Санги. происхожденіе писаній, а также и жизнь учителя по документамъ перваго или четвертаго въка нашей эры-это говорить проф. Пуссенъ, чясто надюзорное предпрівтіе 1). Сокраненный върою и благочестіемъ школъ, передъланняй по ученому, гордый своею точностью, нам'вренно преувелеченною в'якоторыми авторами,---канонъ палійскій кичится своєю мало вероятною подлинностью. Европейскіе ученне, какъ и буддійскіе понахи, по своей наивности и отсутствію надлежащей критики, признають, не колеблясь нисколько, эту подозрительную подлинность палійскаго канона. Книги, говорять они намъ, записани, положимъ, въ сравнительно позднее время, но Индія не дастъ ли намъ въ тщательномъ сохранения Велъ чувесный примъръ и въ то же время доказательство своей феноменальной мнемонической способности 2). Но такая благочестивая гипотеза, замъчаетъ проф. Пуссенъ, не выдерживаетъ критики.

Сами падійскія книги доказывають намъ, что буддизмъ вызваль въ Индін цёлую серію очень различныхъ, но въ то же время и очень родственныхъ между собою шиолъ; благодаря неразработанности матеріаловъ, мы очень мало знаємъ объ этихъ школахъ и о ихъ взаимной связи между собою, но всетаки мы имѣемъ право думать, что Хинаяна раздъляется на многочисленныя секты, и эти секты очень древни по своему началу и такъ же стары, какъ и самъ буддизмъ. Проф. Пуссемъ высказываетъ даже такаю мысль, что возможно предполагать и древнее существованіе Махаяны и Тантривма. Во всякомъ случав отдавать предпочтеніе сомнительной древности палійскаго канона Пуссенъ не советуетъ. Исторія буддивма, по нему, сразу же началась массою разногласій и къ этому же самому времени, по его мнёнію, возможно возвести начала и всёхъ послёдующихъ движеній въ буддизмѣ з).

<sup>1)</sup> Срав. высказ. Васильевних взглядь на происхождение буддійской священной письменности въ цитир. уже "Восточных» Замітках»" (см. его стат. Буддивих въ полномъ развити по Виналиъ, р. 7.

<sup>2)</sup> См. такое разсуждение по поводу буддійской метературы у Augustin Chabaseau въ его «Essai sur la philosophie bouddhique». Paris 1891. chap. III, pp-87—88.

<sup>3)</sup> V. Poussin Bouddhisme, pp. 1-6; 34. Проф. Минаевъ также не довържетъ

Съ этого же времени началась, по мязнію проф. Пуссена, в важная для насъ въ данномъ случай особая форма буддизма, вменно его народная форма; начался тогь видъ буддизма, въ какомъ онъ входиль въ сознаніи народнихъ массъ.

"Религіозная проповедь, говорить проф. Ольденбургь, обращается въ двоявато рода слушателамъ: однимъ нужно религіозно философское выраженіе для смутныхь бродащихь въ наъ душахъ обрывковь міровосервнія--- для нихъ стройная система догнатовъ и каноны общества; другимъ нуженъ простой непосредственный отвъть зачамь жить, что делать для того, чтобы сподобиться того блаженства, котораго жаждеть ихъ душа среди тяготъ и горестей жизни-для нихъ благочестивое житіе, трогательная легенда; въ нихъ масса върующехъ, простилъ, нащихъ духомъ, находить свою религио4 1). Такъ было, надо думать, и въ исторін буддвиа; на первыхъ же порахъ появился для народной массы, для толим тотъ видъ буддизма, который отличается особеннымь энтувіавмомь; появилась редигія съ легендарными и личными божествами, сильно проникнутая мистическими иделми. И такое скорое появление народной форим буддезма не должно особенно изумлять насъ. Въ Индіи, говорить проф. Пуссень, всегда ждали святихъ, Джановъ, или Вудль. Чудесная ввізда наивности всегда блестіля тамь въ небъ, и горные пустынники, какъ Азита, часто слышали голоса, раздававшиеся въ ихъ жилищамъ, способствующихъ мистическому настроенію: "только что родившійся будеть верховнымъ Буддою". Будда, продолжаетъ тотъ же ученый, это чисто буддійскій типъ-типъ человіна, достигшаго истини, спасенія -человька, трудящагося для спасенія живыхъ существъ. Какъ Іуден ждали Мессін, навъ Персы мусульмане шінтскаго толка ждуть своихь Бабовь, такь и Индія въ вековой надеждё ждаза святых, Джиновъ, ждала Буддъ-людей, прошедшихъ черезъ различния формы или виды бытія и объявившихъ себя соминтельной древности налійскаго канона и хиналинстических обществъ. Его авторитетомъ пользуется Пуссенъ и примо ссылается на нашего ученаго, какъ на спеціалиста по этому вопросу. (См. Минаевъ. Буддизмъ, р. 15-93).

<sup>1)</sup> С. Ольденбургъ. "Буддійскія легенди и буддвань". (Отд. оттискъ изъ "Заинсовъ Восточ. Отд. Имп. Русск. Археолог. общ., томъ ІХ). С. Петербургъ. 1895. р. 157.

руководителями "каравана тварей". И надо ваметить, что каждый . буддисть допускаеть реальность этого типа людей, разъ только онъ върить въ Будду прошедшаго, настоящаго и будунаго. За долго до того врмени, когда западные ученые открылы Готаму, посавденго Будду, являлись многочисленные святые, являлись мудрецы, являлись "озаренные", ревнители знанія и суроваго обрава жизни. Древняя Индія ждала и привътствовала ихъ появленіе, и такое ожиданіе было всеобщинь ожиданіемъ. Намъ извъстно, что ко времени появленія Сакья-Мупи толпы аскетовъ наполняли Индію и взывали къ народу: "я-Будла, я-Будда", а современные Готам'в начальники школь такъ же, какъ и онъ, претендовали на верховную миссію спасителей человъчества. Культъ Буддъ, людей оваренныхъ, людей, достигшихъ божественности безпредельной любовью къ знанію, культъ основателей школь быль очень популярень въ Индін, какъ и культъ Аватаръ-временныхъ воплощеній бога Рамы, Кригины и многихъ другихъ. Индійцы върнии въ возможность человъку сдъдаться богомъ, въ возможность быть причислену къ лику божествъ и высоко вознестись надъ скудении личностями современнаго имъ пантеона. Они почитали останки такихъ личностей и хранили ихъ слова и наставленія. Ортодоксальною візрою, положимъ, была въра въ Аватары, но все-таки и эта форма вірованій, если разобрать ее по существу, очень бливко примыкала къ идев обожествления человъка и ужъ безъ всякаго сомевнія могла наводить на мысль объ этомъ пытливаго человѣка.

Индія, говорить проф. Пуссень, ждала Будду; безь сомивнія, она выработала уже типъ Магапуруши, Чакравартина и въ последовательныхъ біографіяхъ нерсонифицировала подробности метеорологической жизни солица 1). Индія была уже "буддійскою" по своему настроенію. Народъ и монахи уже группировались около учителей и аскетическая жизнь была въ полномъ расцебтъ.

И вотъ въ такое-то время и появляется великій аскетъ. Онъ скоро попадаетъ въ тонъ господствующаго настроенія парода <sup>2</sup>) или,

<sup>1)</sup> V. Poussin. Bouddhisme. p. 9—11, срав. Ольденберга. Будла, его жизвь, учене и община, р.р. 67, 72—73.

<sup>2)</sup> Eugéne Virieux. Le Bouddha, sa vie et sa doctrine. p. 85.

какъ думають въкоторые, воплощаеть въ себь наиболье вовможную для человъка степень приближенія къ господствовавшему тогда идеалу и судьба его быстро устранвается. О Буддь въ данномъ случат съ полнымъ правомъ можно сказать то
же самое, что говорить о Зороастръ г. Мильсъ;—онъ "былъ
только звеномъ въ длинеой цъпи учителей, которые являлись
въ разныя времена для совершенствованія и обученія народовъ. Его система была развитіемъ прежнихъ принциповъ; его
ученіе предчувствовалось прежде, хотя прамо не высказывалось; міръ былъ готовъ для его воспріятія, и когда Будда
явился, то ему оставалось только высказать и развить то, что
уже носилось въ воздухъм 1).

Самая личность Будды, кром'в того, могла произвести сильное впечатывніе на толпу и при страстномъ мистическомъ темпераментв Индусовъ, не способна ли она была дать толчекъ ихъ пылкой фантавіи и содъйствовать ся работь въ извистномъ направления? 2) Во всякомъ случай симание массъ скоро, надо думать, заработало надъ усвоеніемъ предлагаемаго ему матеріала и стало пропускать его черезъ призму собственнаго пониманія. Неспособный подняться на сравнительно большую высоту догматического ученія, умъ массъ едва-ли могъ примириться съ предлагаемымъ ему непонятнымъ теоретическимъ содержаніемъ буддизма; и вотъ почему буддійская община не сумбла, да и не могла замбнить въ народномъ представленін страстнаго, напр., ожиданія небесныхъ наградъ хододнимъ объщаниемъ Нирваны; Нирвана не могла быть понятна народнымъ массамъ и ничего не говорила ихъ сердцу 3); не изгнала таже доктрина изъ сердца народа и идеи живого Бога, котораго жаждеть человъческая душа, Учитель Нирваны, идея мертваго или уснувшаго Будды — это идеалъ настроенныхъ отшельниковъ; уму и сердцу народныхъ массъ онъ ничего не могъ сказать; "имъ нуженъ некто более близкій, более живой. Воть въ силу чего община буддійская съ своею метафизикою и неспособна была поставить солидныя

 <sup>&</sup>quot;Буддезив въ Китаћ"; жевнін проф. Биля, р. 183. въ сбор. Тимирязева "Религіозимя въроданія".

<sup>2)</sup> V. Poussin, Bouddhisme. p. 23. "Лананзиъ въ Тибеть" свящ. I. Попо-

<sup>3)</sup> Ольденбергъ. Вудлійскія легенды и будлизиъ, р. 160.

препятствія чародійству и разнаго рода суевірію. Исихологически было повозможно и немыслимо удержать народным массы на высоть спекулятивного богословствованія буддизма. Раэочароваешись въ старыхъ богахъ, они искали себъ новыхъ боговъ, умомъ и сердцемъ искали, чему молиться, что боготворить, и это настроение народной массы совершенно естественно должно было придать опредвленную окраску встыт легендамъ, быванить въ обращении между върующими 1). Историческая личность Савья-Муни во всемъ этомъ процессв не имъла нинакого вначенія, ел роль въ данномъ случав была чисто пассивнаго характера. Напротивъ, счастиввая судьба сама преобразила эту личность. — Наследница миноологического богатства прежнихъ временъ, личность Сакъя-Муни въ то же самое время явилась и какъ высшее воплощение пдеала Будды. Въ ней Индія вынесла наружу и олицетворила всю свою въру и всё свое знаніе. Пропов'ядь, приписываемая Сакья-Муни, сконцентрировала въ себъ творческую энергію религіовнаго мышленія Индуса, бывшаго поочередно то хинаянистическимъ, то махаянистическимъ, то тантрійскимъ. Личная роль "основателя" буддизма въ образовании доктрины такъ же гипотетична, какъ и роль Ману въ происхождении идей законодательнаго кодекса того же имени. Ману, можеть быть, никогда не существогаль, Сакья-Муни-никогда не проповъдываль: школы только сгруппировались около ихъ имени и ихъ личности 2). Но возвратимся къ народному типу буддизма.

Нёть сомнёнія, пишеть проф. В. Пуссень, что вокругь Будды Сакья-Муни составилось сначала общество чисто м'єстное, но затёмь это общество стало постепенно увеличиваться и захватило почти всю Индію. Будда заняль, по крайней м'єр'є на короткое время, господствующее положеніе среди Индусовь. Древніе Татагаты, хотя и не были забыты при этомь, но въ легенд'є, какъ и въ культ'є, отошли на задній плань предъ фитурою Сакья-Муни. Даже самые высокіе представители браминскаго культа—Брама, Индра стали третироваться съ обиднымъ пренебреженіемъ. Весь втоть Олимпъ браминскій едва достовнъ

<sup>1)</sup> Минаевъ. Будлязиъ... р. 4—5. Рисъ-Дзвидсъ. Буддизиъ, перев. М. Гюнсбурга. pp. 169—170, 172—179. V. Poussin. Bouddhisme, p. 26.

<sup>2)</sup> V. Poussin. Bouddhisme. p. 12.

служить Буддв 1). И такая счастливая судьба Будды Сакы-Муни не должна особенно удивлять насъ или же казаться очень странною; такая судьба, прямо можно сказать, являлась даже неизбъжнымъ следствіемъ естественнато хода вещей. Проф. С. Ольденбургъ говоритъ: "величавий и холодный образъ мірового наставника не могъ удовлетворить сердца людей, которые върили въ могучаго Индру, нобъдителя Асуровъ, въ богавонна Кришну, владетеля волщебнаго города Дваравати, во весь сложный и красивый пантеонъ брахианскихъ боговъ. Неужели же тогь, кому они подчинили всёхь этихь боговь, просто странствующій монахъ, котя-бы и кшатрій? Нётъ, продолжаеть тоть же ученый свою рычь, ныть онь будеть парскій сынь, которому предстоить міродержавная власть, онь родится чудеснымъ образомъ, онъ будетъ ходить и говорить тотчасъ посав рожденія, за каждынь шагонь его будуть следеть боги н служить ему. И онъ, которому будеть предоставлено всё, чего можетъ пожелать человекъ на вемле, превритъ все блага земныя; онъ покинеть царскіе чертоги, покинеть любимую жену, малютку сына и уйдеть въ пустыню нищимъ бродягою, что-бы найти истину, что-бы спасти людей отъ безконечности бытія. И въ пустыні ему предстанеть влой духь и будеть искупать и соблазнять его всёмь, что составляеть счастье людское, онъ будеть устрашать его всическими ужасами, по напрасно; царевичь отвътить ему: "лучше умереть въ борьбь, чвиъ жить побъжденнымъ", и искуситель исчевнетъ. И при ликованіи всей вселенной царевичь станеть всесовершеннымь Буддою; тоть, кто не захотъль быть царемъ міродержцемъ, станеть выше есъхъ царей, выше всъхъ боговъ-онъ сталъ спасителемъ віра. И долгую земную жизнь онъ посвятиль на проповъдъ истини, обращая людей на путь, совдавая общину, которая станеть общиною четырехь странь свёта и объединитъ одною върою и индійца, и грека, и китайца, и перса. Онъ умретъ, и земля и небо содрогнутся, вселенная будетъ полна скорби о немъ, и всюду, гдъ только найдутся върующіе въ учение Въщаго-Будды, воздвигнутся величавыя памятники, напоминающие о всехъ событияхъ изъжизни Учителя" 2). Вотъ

<sup>1)</sup> Ibidem., p. 43.

<sup>2) &</sup>quot;Будлійскія мегенды и булднамь". С. Ольденбурга. рр. 159—160.

правдивая и очень удачная картива, представляющая народную въру въ Будду; это картина того буддивма, который у проф. В. Пуссена извъстенъ подъ именемъ народнаго. Онъ сложился внъ общины, говоритъ Пуссенъ, и долго избъгалъ ея вліянія. Лалита-Вистара представляетъ собою типичный обращикъ этой народной формы буддизка 1).

Конечно, той формы, которая, такъ сказать, окристаллизировалась въ извъстной теперь намъ Лалитъ Вистаръ легенда достигла не сразу. Судя по времени появленія нынѣшей редакціи Лалиты-Вистары, дату которой мы старались выяснить въ первой части своей работы, окончательное сформированіе легендъ или, върнѣе сказать, достиженіе сю того фазиса развитія, который отмѣченъ нынѣшней редакціей интересующей насъ книги, надо отнести къ шестому вѣку нашей эры.

Къ этому времени наши каноническія сказанія о жизни Господа Нашего Інсуса Христа давнымъ давно были закончены 2). Поэтому, собственно говоря, не можеть быть в рачи о вліянім легендъ Лалиты-Вистары на евангельскія пов'єствованія о жизни Господа, и исторія христіанская не могла д'влать и не дёлала, понятно, заимствованій изъ равсказовъ Лалиты-Вистары. И если намъ съ особенною настойчивостью стануть укавывать на будто-бы "поразительныя" сходства Евангелій и разсказовъ данной біографіи Будды Сакы-Муни и отсюда дёлать неблагопріятные выводы, то мы должны удивляться легкомыслію этихъ людей и имбемъ право заявить, что подобные выводы-несостоятельны. Мы имъемъ право даже указать лицамъ, смущаемымъ подобнымъ сходствомъ, на широкое распространение христіанства бъ Азіи въ эпоху окончательнаго сформированія Лалиты-Вистары. Мы имбемъ въ виду несторіанскую ересь.—Принужденные послѣ Ефесскаго собора (431 г.) покинуть имперію Өеодосія ІІ-го, эти

<sup>1)</sup> V. Poussin. Bouddhisme. p. 37.

<sup>2)</sup> Время происхожденія наших Елангелій увазывають между 40—70 гг. перваго стольтія. Даже по свядьтельству отрицательной критиви самый большой промежутовь времени, прошедшаго оть смерти Інсуса Христа до написанія книгь, которыя служать для нась главными источниками сведеній о жизни и ученія Інсуса Христа", будеть равняться только сотнів лівть и при томь "многія изъвнить Новаго Завіта и вь частности Евангелія Матоея, Марка и Луки существовали уже и при жизни современнаго Христу поколівнія въ существенно такомъ же видів, какъ и нынів". Келлогь. "Буднямь и христіанство" р. 21—22.

еретики удалились въ Персію, ідв у Сассанидовъ встрытили очень радушный прісмъ. Въ Ктезифонъ, столиць имперіи Сассавидовъ, несторіане учредили даже свое патріаршество. Изъ Персіи несторіане быстро распространились между народами Азів, двигаясь по той дорогь, какою изстари ходили торговые караваны Ирана-отъ съверо-востока р. Оксуса по жаркимъ и ваменистымъ пустывамъ, граничившимъ съ западнымъ Китаемъ<sup>1</sup>). Волна несторіанства охватила тогда почти всю Азію, широко распространяясь въ глубь и по ея окраинамъ. - Такъ, историкъ Косьма, писавшій въ 525 г. нашей эры и плававшій въ моряхъ Индіи, говорить о церкви, которая въ его время существовала на островъ Цейлонъ. Эта церковь была обряда хркстіанъ, пришедшихъ изъ Персін, и при ней находились священникъ и діаконъ-персы. Въ другомъ месте Косьма говоритъ: "на о. Тапробанъ (Цейлонъ) есть церковь и при ней канрики и міряне. Церковь есть также и въ странв, извъстной полъ именемъ Малы (Малабаръ), гдф растетъ перецъ. Въ мѣстѣ, называемъ Галліана (Galliana, въ окрестностяхъ Гоа) есть также епископъ, посвященный въ Персіи. Въ одномъ же греческомъ донесеніи, авторомъ котораго называють нёкоего Pallodius'a разсказывается о Египетскомъ христіаннив по имени Схоластикъ, посттившемъ Цейлонъ и Малабарскій берегъ; этого христіанина взяли тамъ въ пленъ и продержали шесть летъ, н только туземый царь, случайно узнавшій о немъ и сохранившій еще воспоминаніе о Римлянахъ, отпустиль Сходастива на свободу 2).

Завостаніе Персіи мусульнанами въ 638 г. не только не было гибельнымъ для распространенія несторіанства, но, наоборотъ, еще помогло ему; мусульмане, говоритъ Шебель, покровительствовали христіанамъ, и последніе, сопровождая завосвательныя ихъ экспедиціи въ глубь Верхией Азіи по известной уже намъ дорогь 3), попадали въ Монголію, Тибетъ и

<sup>1)</sup> Cu. Le Bouddha et le bouddhisme par. C. Schoebel. Paris 1857. pp. 127.

<sup>7)</sup> См. Relations politiques et commerciales de l'Empire Romain avec l'Asie oriental (L'Hîrcanie, l'Inde, la Bactriane et la Chine) pendant les cinq premiers necles de l'ere chretienne d'apres les temoignages latins, grecs, arabes, persans, indiens et chinois. Journal Asiatique, 6 serie, t. 1, нартъ—анръль и май—понь 1863 г. pp. 427—429.

<sup>3)</sup> Ibidem. Смотр. описаніе сухопутнаго мартрута каравановъ между Китаємъ в Рамской импер. pp. 325—366.

Китай. Что много несторіанъ еще и раньше завоеванія Персіи магометанами находилось въ указанныхъ странахъ—это видно уже изъ факта посольства въ Индію и Китай въ 636 году еписконовъ и священниковъ несторіанскимъ натріархомъ Селевкіи "Iesou-Iabous'овъ" <sup>1</sup>).

Такинь образомы, факть знакомства буддійскихь странь съ христіанствомъ ранбе появленія нивбиней редакціи Лалити-Вистары не можеть подлежать никакому совитейю. И если намъ хотять во что-бы то ни стало навязать вліяніе буддизма. на наши каноническія сказанія о жизни Інсуса Христа и при этомъ въ виде доказательства ссылаются на легенды Лалиты-Вистары, то мы въ правъ дать дёлу иную постановку и выдвинуть вопрось о внесеніи элементовь "христівнской исторіи" въ разсказы названной книги. И хотя это будеть чужеваниствованіемъ, но его возможность въ буддизмі вполні естественна, такъ какъ наклонность буддизма съ эклектизму, благодаря которой онъ "мало-мальски подходящее въ чужомъ культъ преспокойно переносить на своего Будду" 2), достаточно известна всвиъ и каждому. Да развв и могъ искренно вврующій буддисть, познакомившійся такъ или мначе съ исторіей Господа Нашего Інсуса Христа, приходившаго спасти человъчество, устоять предъ соблавномъ и не перенести на своего учителя некоторыя черты... Буддисть даже и предъ своею совёстью не совершаль въ такомъ случав ничего предосудительнаго. Въдь все, что есть хорошаго въ другихъ върованіяхъ, хорошо лишь потому, что всегда идеть отъ Будды, ему обязано своимъ происхожденіемъ в). А разъ это такъ, разъ въ другихъ религіяхъ возможно даже присутствіе большей истины, чёмъ въ буддезив 4), то самый широкій плагіать для истинно-върующаго буддиста становится даже законнымъ, правственно обязательнымъ дёломъ, превращается не въ чужезаныствованіе, а въ возвращеніе "затерявшагося" истинному владъльцу-монополисту всего хорошаго и прекраснаго-Буддъ.

Итакъ, легенды Лалиты-Вистары не могли вліять на исто-

<sup>1)</sup> Schoebel. Le Bouddha et le bouddhisme. p. 127.

<sup>2)</sup> Буданзив и его принципы (оттискъ жур. "Пантеонъ Лигератури" за 1891 г.), взглядъ Мюнкенскаго проф. И. Знаьбернагая. р. 23.

<sup>3)</sup> De Millone. Bouddhisme, son histoire... p. 22-23. 4) Ibidem, p. 22-23.

рическія сказанія нашихъ Евангелій о жизви Господа Івсу-

Запанчивая свои ваметки, им считаемъ нелишнимъ сказать, что между буддизмомъ и христівиствомъ, строго говоря, итъ ничего общаго; им не подмижемъ вопроса о различін буддизма в кристіанства, какъ доктринъ, совершенно различно рашаюшихъ трудния для человена проблеми живни; вапта работа, какъ мы заявляли уже разъ, болве "вившняго характера", если только можно такъ выразнться; но ин вос-таки заивтимъ, что буддазиъ и христівиство, какъ доктрины, совершенно противоноложны другь другу, они совершенно различны между собою уже по одной "той простой причинь, что происходять отъ рававчныхъ источниковъ. Корень кристіанства въ богооткровенновъ монотензма евреевь, а дальнайшее развитие въ учени Інсуса Христа, которое ставить причину, руководство и цёль жизни вив той сферы, гдв можеть властвовать умъ и воля человека Корень буддивиа въ арійскомъ пантенвий, и основние принципы, унаследованные имъ отъ браманизма, освобождають его отъ всякой сверхъестественности, такъ какъ эти принцины относять призину, руководство и цель высшей жизни къ той силь, которой одушевляется и движется человъкъ". Въ христіанствів и буддизмі, повторяємь еще разь, нізть ничего общаго. "Какъ передълка христівнства, буддизмъ вполнів не удовлетворителенъ. Онъ не даетъ авторитетнаго разсказа о сотворенін міра и о томъ, какимъ образомъ грёхъ и смерть впервые нарушили идеальный порядокъ вещей; онъ не объ щаеть намъ взамънъ нашихъ молитвъ освобожденія отъ страданій и зла, или прямой поддержки божественных силь. Будда не провозглащаеть себя спасителемь, не береть на себя грежи всего міра. Напротивъ, онъ заявляетъ, что всякій человыкь должень самь нести бремя своихъ грёховь, другими словами, что человекъ только самъ можетъ искупить свои грехи. Онъ не только не объщветь спасти учениковъ своими добродътелями отъ послъдствій ихъ дурныхъ поступковъ, но заявляеть, что никакое божество не можеть совершить для человыка того великаго дъла побъды надъ собой, или самоосвобожденія, которое въ религіи Будды заміняєть спасеніе души. "Самимъ человъкомъ совершается вло", говорить Будда; "самъ

человъкъ страдаетъ отъ зла и оставляетъ его не искупленнымъ, самъ человъкъ внутренно очищаетъ себя. Порочность и непорочность зависять отъ самого человъка; нивто не можетъ внутренно очистить другого<sup>4</sup> (Дамапада, 163) <sup>1</sup>). I'енетическая связь Новаго Завёта съ Ветхимъ, о которой мы только что сказали, такъ тёсна, что на основании выдержекъ изъ последняго можно представить подробный и верный образъ Мессін, образъ Господа Нашего Інсуса Христа, какъ бы начертанный самими Евангелистами. Мы не будемъ приводить вдёсь мессіанскія мёста изъ Ветхаго Завётя, но вмёстё съ однимъ изъ западныхъ богослововъ скажемъ только, что тамъ указаны всв существенныя черты изъ жизни Господа Нашего Інсуса Христа. Тамъ указано: "Его происхождение отъ Авраама, Его родственная связь съ Іаковомъ и Давидомъ, Его зачатіе отъ Дівы, всеобщее чаяніе, котораго Онъ быль предметомъ, Его рождение въ Виолеемъ, Его предвъчное начало въ лонъ Бога, Его божественное сыновство, Его имя Еммануилъ и Спаситель, бътство въ Египетъ, пребывание въ Назареть, пришествіе Его Предтечи; Его божественное помазаніе полнотою Духа; Его служеніе, какъ Пророка, Благов'єстника и Чудотворца; Его характеръ необычайной благости и смиренія, таинственность, окружающая Его божественную природу, неуспъхъ Его посольства въ средъ Его народа, гоненіе и вражда противъ Него; всв подробности смерти, Его ожидающей, Его предсмертныя страданія, предательство ученикомъ за тридцать сребренниковъ, оставление Его учениками, Его крестныя муки, погребеніе, Его воскресеніе и, наконецъ, Его чудное торжество, провозглашенное по всей вселенной при яркомъ свътъ исторін" 3). И все это содержится въ квигахъ, написанныхъ и составленныхъ за многіе въка до пришествія Спасителя! Къ чему же прибъгать къ какимъ-то не выдерживающимъ критики ваимствованіямъ исторіи Іисуса Христа изъ буддизма?

Свящ. І. Трофимовт.

<sup>1) &</sup>quot;Будда в его ученіе" Лекція Ф. Макдональда, р. 166—167 въ сборинкъ Тимирязева "Религіозныя върованія"...

<sup>2)</sup> См. "Въра и Разумъ" 1890 г., т. I, часть I, стр. 774— 775 статью: "Критика и исторія относительно жизни Інсуса Христа".

## Историко-философскія возгржнія проф. Каржева.

I.

Имя проф. Картева не только извтетно въ исторической наукт, но весьма популярно въ русскомъ обществт. Въ последние годы проф. Картевъ сделался какъ бы знамено-носцемъ нашей учащейся молодежи. Его "Бестеды о выработкт міросозерцанія", его "Письма къ учащейся молодежи" читались съ восторгомъ нашими образованными юношами. Поэтому знакомство съ собственными историко-философскими убъжденіями извтетнаго Петербургскаго профессора положительно необходимо для мыслящихъ православныхъ богослововъ.

Съ другой стороны, такъ какъ философскія уб'єжденія проф. Кар'явва тёсно примыкають къ его историческимъ воззр'яніямъ, то им не будемъ разсматривать тёхъ и другихъ отдёльно, а въ связи ихъ между собою. Посильный разборъ въ заключеніи философскихъ уб'єжденій проф. Кар'ява явится нашимъ отв'єтомъ вообще эволюціонизму, который такъ распространень въ образованныхъ кругахъ русскаго общества.

"Ни одна наука такъ часто и такъ много, какъ исторія, не обращала на себя вниманія, какъ предметь, достойный самаго тщательнаго и разносторонняго обсужденія именно съ точки зрівнія теоріи, опреділяющей ціли науки и указывающей на пути для ихъ достиженія" 1).

Такъ характеризуетъ проф. Карбевъ положение истории въ

<sup>1)</sup> Карвевь: Основи. вопр. ф-ін исторіи, изд. 2 е, т. І, VII.

ряду другихъ наукъ. Дъйствительно, относительно задачъ и метода исторіи, какъ науки, ученые всегда такъ много разсуждали, что въ литературъ по этому предмету накопилось не мало разноръчивыхъ взглядовъ. Не въ нашей цъли перечислять здъсь всъ эти взгляды; но мы укажемъ на нъкоторые изъ нихъ, какъ на образецъ крайняго ихъ взаимнаго противоръчія между собой,—на которыхъ сбывается старая латинская поговорка: Si duo faciunt idem, non est idem.

Сюда относятся прежде всего взгляды на исторію тёхъ ученихъ и философовъ, которые рѣшительно отвергають всякое ея значеніе, какъ науки. Таковы взгляды Шеллинга, полагавшаго, что занятіе исторіей свойственно самыма тупыма головама,—пессимиста Шопенгауэра и Стенли Джевонса. Последній говорить: "исторія, какъ наука, въ истинномъ смыслё этого слова, есть неленое понятіе" 1). То же въ сущности выскавываетъ Шопенгауэръ 2).

Такимъ образомъ, по понятію этихъ ученыхъ и философовъ, исторія является правднымъ и никому ненужнымъ описаніемъ фактовъ.

Совсёмъ съ другой сторони смотрять на исторію извёстний критикъ Ип. Тэнъ и нашъ русскій писатель Левъ Толстой. По убёжденію послёднихъ, исторія должна стремиться къ познанію законовъ человіческой жизни. "Задачу исторіи, говорить Л. Толстой, составляеть уловить и опредёлить законы движенія человічества" 3), ибо "дійствія людей подлежать общимъ, неизміннымъ законамъ, выражаемымъ статистикой" 1). Такимъ образомъ, по мнінію Л. Толстого, исторія, какъ наука, не только законню, но она имість весьма важную задачу—отыскать законы человіческой жизни, руководствуясь которыми, мы, по словамъ Тэна, можемъ разгадать всю будущую судьбу міра 3). Само собой разумітеся, что съ признаніемъ подобныхъ законовъ, "выражаємыхъ статистикой",

<sup>1)</sup> Bact. Esp. 1883 r., r. VI, 203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Міръ, какъ вол. в представ. т. II, гл. 38 "объ всторів" Ср. Кар.: Осн. вопр... 1 т. 117 стр. и ист. и филос... этод., 1895, стр. 45.

<sup>3)</sup> Война и Маръ. Изд. 1869 г., т. IV, заключен. гл. VI, 286.

<sup>4)</sup> Ibid. VI, 269.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въст. Евр. 1890 г., I т. о Тэнъ.

надаетъ всикое значеніе свободи воли человъческой въ ходъ всемірной исторіи. И Левъ Толстой весьма опредъленно говорить: "каждое дъйствіе, нажущееся намъ произвольнымъ для самихъ себя, въ историческомъ смыслѣ ве произвольно, а наконится въ срязи со всѣмъ ходомъ исторіи и опредѣлено предвѣчно" 1). Это "предвѣчное опредѣленіе" есть не что иное, какъ дъйствіе неизбѣжнаго закона 2) или фатума 3), исключающаго изъ хода человѣческой жизни всякую разумность 4). Отсюда направленіе Льва Толстого въ исторіи извѣстно подъ вменемъ фатализма.

Фаталивиу, какъ направленію въ исторической наукъ, противоположенъ провиденціаливиъ. Если феталисты исключаютъ изъ исторіи человъческой жизни всякую разумность и значеніе личной иниціативы, то, по взгляду провиденціалистовъ, міромъ управляетъ всемогущая и высочайме-премудрая Рука Божія, направляющая, при посредствъ свободной дъятельности людей, ходъ исторической жизни къ добрымъ пълямъ. Такъ смотратъ на исторію изъ древинхъ: Павелъ Орозій, Августинъ и др.; изъ новыхъ ученыхъ—Боссюетъ, Лоранъ и пр. Отсюда и наука—исторія подъ перомъ, напр. Павла Орозія является изюженіемъ "наказанія и страстей людей гръховныхъ, боренія міра и суда Божія" в Какъ относится къ указаннымъ направленіямъ въ исторической наукъ проф. Каръевъ?

Онъ является примирителемъ крайностей или, какъ самъ выражается, "примирителемъ односторонностей" въ наукъ. Проф. Каръевъ отрицаетъ съ одной сторовы провиденціализмъ и "всякія метафизическія построенія въ исторіи" (въ родъ Гегеля), считая такой пріемъ изложенія ея не научнымъ, произвольнымъ 6); съ другой—онъ не признаетъ достаточно обоснованнымъ и то научное направленіе, по которому исторія должна изслъдовать лишь одни законы человъческой жизни, не задаваясь вопросами о смыслъ и цъли исторіи. Онъ говоритъ: "мы держимся примерительнаго принципа въ своихъ сочине-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Война и Миръ. IV, 7.

<sup>8)</sup> Ibid. IV, 4.1

<sup>2)</sup> Ibid. VI, 265.

<sup>1</sup> Ibid. VI. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Бар. Осн. вопр. ф-ів ист. І т. 4 стр.

<sup>6)</sup> Кар. 1 т. 90-91 стр. н 2 т. 286.

ніяхъ, отрицая метафизическія построенія философіи исторіи во имя положительной науки, но примиряя ея односторонній объективизмъ съ врожденною человѣку способностью честву идеаловъ, которые даютъ намъ субъективний объективний субъективний субъективни

Насколько вообще состоятельна такая попытка Карвева примирить объективизмъ и субъективизмъ въ исторіи—это вопросъ другой. Здёсь же для насъ достаточно установить самый фактъ стремленія Корвева къ примиренію въ своихъ воззрвніяхъ наиболе резкихъ научныхъ крайностей,—чтобы тёмъ самымъ определить въ исторической литературе положеніе его собственныхъ воззрвній.

Показавъ, такимъ образомъ, отношеніе историческихъ воззрѣній проф. Карѣева къ другимъ научнымъ взглядамъ того же рода, мы считаемъ не безполезнымъ сказать нѣсколько словъ вообще о характерѣ его ученой дѣятельности.

Насколько можно судить по сочиненіямъ проф. Карвева, онъ является эволюціонистомъ въ наукв. Въ основъ же его философскихъ возэрвній лежить позитивизмъ Конта. Какъ и этотъ философъ, Карвевъ считаетъ научнымъ разсуждать лишь о такихъ предметахъ, которые подлежатъ нашему эмпирическому изученію. Поэтому предвлы для "міросозерцанія" онъ ограничиваетъ природой и человвкомъ 1). Все, непосредственно не относящееся къ этому міру, все, выступающее изъ границъ конечнаго, по ввгляду Карвева, принадлежитъ уже къ области творчества и, какъ таковое, въ строгомъ смыслв, не можетъ быть предметомъ науки 2).

Исхода изъ этихъ философскихъ положеній, Карвевъ въ дальнвишемъ развитіи своихъ возгрвній является чистымъ эволюціонистомъ. Подобно Спенсеру, онъ признаетъ основой эволюціи такое состояніе вселенной, въ которомъ господствующими элементами были—хаосъ, анархія и звърообразное состояніе людей. "Исходнымъ пунктомъ человъческаго существованія, говоритъ Карвевъ, было такое состояніе, въ коемъ лич-

2) 1 T. 90 CTP.

<sup>1)</sup> Кар. 2 т. 286.

ность руководилась исключительно своими инстинктами грубо животнаго свойства 1), и въ другомъ мѣстѣ: "первобытныя общества дикихъ племенъ характеризуются: господствомъ силы, антагонизмомъ, борьбой за существованіе...,—анархіей"<sup>2</sup>). Изъ этого первобытнаго состоянія, говорить Карвевъ, малопо малу создавались въ исторіи "культурныя и соціальныя формы". .-- На первыхъ порахъ "подъ сильнымъ вдіяніемъ слівпыхъ силь природы" в); но это были лишь зачатки будущаго прогресса, а не самый прогрессъ. Истинное развитие началось лишь со времени работы критической мысли человіка надъ безсознательною діятельностью "слівных силь природы", когда человъкъ, по словамъ Картева, пришелъ къ высшей степени самосознанія, нежели та, на которой онъ находился въ первобитния времена" 4), "когда человъкъ увидълъ, что самъ онъ творитъ всв соціальныя формы съ твиъ, чтобы онв дъйствительно служили его потребностямъ" в).--Какъ позитивистъ и проповъдникъ естественной эволюціи человъческихъ силь, Карвевь безусловно отрицаеть всякую мысль о врожденности идей. По его представленію, челов'якъ всі стороны своей духовной культуры: религію, этику и проч. пріобретаеть исключительно путемъ эмпирическимъ. "Нетъ, говоритъ онъ, расъ отъ природы монотеистическихъ и политеистическихъ... Человъвъ родится безъ врожденныхъ идей и идеи человъка преходащи и изивнчивы 6)...-Въ этомъ же смыслъ понимаетъ Каръевъ этику: "Человъкъ, говоритъ онъ, самъ вырабатываетъ свою этику" 7). "Первобытная этика, —читаемъ у него въ другомъ мёсть, -- создалась потребностью въ общихъ нормахъ поведенія" в); слёд., этика явилась слёдствіемъ работы человёческой мысли, а не дана ему, вийсти съ рождениемъ, какъ естественный законь.

Сказаннаго, полагаемъ, вполнъ достаточно для того, чтобы составить себъ представление о характеръ и направлении историко-философскихъ возгръний проф. Каръева.

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кар. 2 т. 168. -

<sup>2)</sup> lbid. 244.

<sup>3)</sup> Ibid. 188 crp.

<sup>4)</sup> Ocs. Boup."... 2 r. 167.

<sup>5)</sup> Ibid. 189.

<sup>6) &</sup>quot;Осн. вопр."... 2 т. 145.

<sup>7)</sup> Ibid. 287.

<sup>8)</sup> Ibid. 240 crp.

Два слова еще о нашемъ изложении этихъ воззрѣній. Дѣло въ томъ, что проф. Карбевъ въ своихъ "Основныхъ вопросахъ философів исторіи" держится такого плана, который не отличается ни систематичностью, ни пъльностью: объ одномъ томъ же предметь онъ говорить часто въ разныхъ мъстахъ и подъ разными заголовками (напр. о прогрессъ, законъ причинности и проч.). Кром'в того, на ряду съ изложениемъ собственных возврвній, Карбевь въ своих сочиненіях весьма большое мёсто удёляеть критике исторического матеріада,что совершенно мы не относимъ къ нашей задачѣ. Поэтому, въ виду указанныхъ неудобствъ, при передачв взглядовъ Карвева, мы рвшились отступить отъ его плана и составить свою систему изложенія, по нашему убъжденію, -- болье простую и естественную.-Именно: такъ какъ всякая наука предпосылаетъ своему содержанію введеніе, въ которомъ она устанавливаетъ общія точки зрѣнія на подлежащій ся изученію предметъ,-то мы сначала изложимъ взглядъ Карфева на исторіософію, которая, по его уб'яжденію, служить какь бы "введеніемъ въ пониманіе всемірной исторіи" и рішаєть методологические вопросы этой науки 1). Затемъ, по возможности, словами самого же проф. Карвева, представимъ опредвленіе понятія "всемірной исторіи", предмета ея, метода изложенія историческаго матеріала, задачь всемірной исторіи, какъ науки, и, наконецъ, вначенія этой науки для человічества. Въ заключеніе своего очерка скажемъ нісколько словь относительно вообще историко-философскихъ воззрвній проф.] Карвева съ тъмъ, чтобы выяснить, хоть отчасти, ихъ общественно-научное значеніе.

Вопросъ о томъ, quo modo historia sit scribenda (какъ надобно писать исторію), былъ извъстенъ уже въ древности. Рішеніемъ этого вопроса занимался между прочимъ во 2 в. нашей эры извъстный стоикъ Лукіанъ Самосатскій. Но всъ попытки такого рода, которыя можно обобщить подъ однимъ заглавіемъ—агз historica (историческая наука),—включительно до конца прошлаго стольтія, какъ справедливо замъчаетъ

<sup>1)</sup> Осн. вопр... І. т. 16 стр.

проф. Карвевъ, "имвли болве литературный, чвиъ научный характеръ 1). Только въ наше время исторіософія, изследующая теоретическіе вопросы исторіи, заняда въ наукѣ подобающее ей місто. И это вполив естественно. "Если всякая дъятельность, говоритъ г. Картевъ, должна иметь свои принципы и правила, чтобы быть вполить сознательной и целесообразной, то тъмъ болве это должно сказать о наукъ-исторіи. въ силу крайняго разнообразія ея задачь и пріемовъ" 1). Правда, въ этой наукъ уже давнымъ давно существуетъ фидософія исторін, но одна она не можеть дать удовлетворительнаго решенія всёхъ возможныхъ вопросовъ. Съ другой стороны, философія исторіи, говорить г. Карвевь, котя и есть -исканіе смысла действительной исторіи, судь надь ся ходомъ въ его результатахъ для отдёльныхъ группъ личностей всего человъчества, въ отвъть на вопросъ о направлении судебъ человъчества" 3), тъмъ не менъе, при достижении своей задачи, она часто превращается въ обыкновенную "всемірную нсторію, только доведенную до извістной степени абстрактности въ изображении ся хода" ). Поэтому главныхъ, сказать, методологическихъ вопросовъ въ области историческихъ сочиненій философія исторіи, обыкновенно, не ръшаетъ. -Этимъ обстоятельствомъ, въ связи съ трудностью и сложностью самого дела, объясняется, по мысли г. Каревва, "необходимость, чувствуемая въ исторіософін" 5). Посленняя наука, різшая, "въ чемъ заключается сущность историческаго процесса, отвлеченно взятаго, такъ сказать, его механизмъ" 6), и какіе субъективные элементы мы имфемъ право внести въ исторію, тімь самымь указываеть историку путь, по которому онъ долженъ идти въ своихъ научнахъ занятіяхъ.

Все содержаніе исторіософіи мы можемъ свести къ рѣшенію слѣдующихъ трехъ основныхъ вопросовъ исторіи: а) о сущности историческаго процесса, b) о значеніи личности въ исторіи и с) объ истинномъ смыслѣ исторической жизни лю-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Ид. всем. ист." Рус. богат. 1885 г., нояб., стр. 4.

<sup>2)</sup> Ид. вс. ист. 5 стр.

<sup>3)</sup> Осн. вопр... 1 т. 14.

<sup>5)</sup> Ид. вс. ист. 4 стр.

<sup>4)</sup> Осн. вопр... І. т. 11 стр.

<sup>6)</sup> Оси. вопр... І т. 15.

дей.—Посмотримъ сначала, какъ г. Каръевъ опредъляетъ сущность историческаго процесса.

Во 2 томъ его "Основныхъ вопросовъ философіи исторів", на 53 стр. читаемъ: "сущность историческаго процесса состоить не во взаимодействіи человека и природы, какъ думаєть Бокль. а во взаимодъйствии личности и надъ-органической среды". значить, по мысли г. Карфева, что ходъ исторической жизни людей зависить не исключительно отъ воздъйна человвка природы, т. е., климата, растительнаго страны, географическаго положенія ея и т. а главнымъ образомъ зависить онъ отъ вліянія на человѣка, такъ называемой, надъ-органической среды. Правда, долговременное пребывание извъстной расы въ одномъ опредъленномъ мъстъ отражается на ея характеръ и дъятельности; но это вліяніе природы на человіка сильно лишь въ періоді дикости и младенчества людей. Въ зрвломъ возраств и при достаточной культурной развитости, человёкъ самъ щаетъ себъ пряроду и производитъ въ ней весьма существенныя измененія, сообразно съ своими потребностями 1). Следовательно, изъ вліянія на человёка одной природы нельзя, подобно Боклю, выводить всего хода исторіи.

Что же въ такомъ случав г. Карвевъ разумветъ подъ "надъ органической средой", въ тесной зависимости отъ которой онъ полагаетъ ходъ исторической жизни людей?

Особенно обстоятельно значеніе этого понятія развито имъ во 2 гл., 2 т. его "Основныхъ вопросовъ философіи исторіи". "Надъ-органическая среда,—читаемъ тамъ на 55 стр., вообще распадается на культурныя группы и соціальныя организаціи; частныя явленія, характеризующія эти группы и организаціи, составляютъ культуру... Культура общества есть не что иное, какъ совокупность постоянно и единообразно повторяемыхъ его членами мыслей, поступковъ и отношеній, въ зависимости отъ психическаго взаимодействія этихъ членовъ и условій общежитія". Эта не совсёмъ удобопонятная тирада проще можетъ быть передана такъ. Надъ-органическая (духовно-обще-

<sup>1)</sup> Осн. вопр. 2 т. 120-128 стр.

ственная) среда, или культура, из широкомъ смыслѣ, состоитъ изъ многихъ элементовъ. Одни изъ этихъ элементовъ составляютъ какъ бы содержаніе надъ—органической среды, а другіе—ея форму. Къ первымъ относятся: языкъ, идеи—теоретическія (научныя и религіовныя) и практическія (этика); ко вторымъ—политическія и соціальныя учрежденія и пр. Разумѣется, далеко не всѣ элементы надъ—органической среды имѣютъ одинаковое значеніе для историка. Самыми важными онъ долженъ считать "деонтологическія" (моральныя) пден и учрежденія.

"Въ нихъ, говоритъ г. Карвевъ, по нашему мнвнію, существенньйшее содержаніе исторіи" 1). И дъйствительно, пока нътъ идей и учрежденій, нътъ и самой исторіи. "Жизнь и идеи находятся въ въчномъ взаимодъйствіи: идеи создаютъ жизнь, жизнь порождаетъ идеи... Смвна идей есть субъективная сторона исторіи, смвна формъ жизни—объективная. Идея есть факторъ и продуктъ исторіи" 2). Въ другомъ мъстъ, развивая ту же самую мысль, г. Карвевъ говоритъ: "гдъ особи остаются на одной и той же ступени развитія, гдъ не смвняются идеи, тамъ, какъ у животныхъ и дикарей, нътъ исторіи" 3). "Исторія есть двятельность; ея процессъ складывается взъ ноступковъ человъка" 4); слъд. поступки человъка, являющіеся выраженіемъ его идей, суть главный факторъ исторіи.

Такимъ образомъ мы подошли къ весьма важному пункту историческихъ воззрвній г. Карвева, къ интересному и спорному вопросу "о значеніи личности въ исторів". Посмотримъ, въ какомъ смыслв разрвшаеть нашъ авторъ этотъ капитальный вопросъ въ исторической наукв.

"Нѣкогда, говоритъ г. Карѣевъ, велся споръ о томъ, кто производитъ движеніе исторіи—такъ называемые великіе люди или народныя массы, герои или толпа" 5), т. е., "увлекаетъ ли за собой дѣятельная единица инертную массу или, наоборотъ, постоянно движущаяся масса влечетъ за собой безсильную самое по себѣ единицу" 6)?

Древность рышила этотъ вопросъ безусловно въ пользу ге-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Осн. вовр. 2 т., 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Оси. вопр." 2 т., 163 стр.

<sup>3)</sup> Ibid. 161.

<sup>4)</sup> Ibid.

<sup>5)</sup> Осн. вопр. 2 т. 181.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) "Сущи. ист. проц." 27 стр.

роевт. Массу человъчества она считала за ничто. Въ наше время этотъ взглядъ потерялъ свое значение въ наукъ. Но еще недавно его съ особенной силой развивалъ въ своемъ сочинении "О герояхъ"... извъстный историкъ Карлейль. По взгляду послъдняго, "история есть дъятельность великихъ людей, трудившихся на землъ,—ихъ біографія" 1).

Такое устарилое, а потому ненаучное, воззрине Карлейля, естественно, на первыхъ же порахъ своего существованія, встритило сильный отпоръ со стороны ученыхъ. Но, какъ всегда бываетъ, крайность и на этотъ разъ породила крайность. Вмёсто того, чтобы ограничить законными предёлами значеніе героевъ въ исторіи, явилось, какъ реакція Карлейлю, воззриніе, которое отвергло всякое значеніе личности въ историческихъ судьбахъ человичества. Выразителемъ этого направленія въ русской литературів быль знаменитый пашъ романистъ Л. Н. Толстой. Въ своемъ романів "Война и Миръ" онъ старался доказать, что исторіей движетъ "роевая сила", "сумма произволовъ всіхъ людей"; герои, по его убіжденію,—лишь "ярлыки событій"; сами по себі они ничего не значать 2).

На чьей же сторонъ правда?..—Этой правды нътъ ни на сторонъ древнихъ историковъ съ Карлейлемъ во главъ, ни на сторонъ ихъ крайнихъ противниковъ. "Одно върно, говоритъ г. Картевъ: Главный факторъ исторіи суть личности вообще, — личности, которыя создаютъ и распространяютъ новыя идеи и комбинируютъ силы общества для движенія" в). При чемъ "дъятельность личностей въисторіи такъ или иначе обусловлена и подчинена законамъ психологическимъ и соціологическимъ образомъ. "Все въ исторіи существуетъ чрезъ личность" в). Возгмемъ-ли мы культуру или соціальную организацію — на самой первобытной ступени. Сами по себъ — ни культура эта, ни соціальная организація двинуться впередъ не могутъ. Но вотъ является болѣе другихъ даровитый чело-

<sup>1)</sup> Сущи, ист. проц. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Война и Миръ. 1869 г., 2 изд. Прилож. гл. 3, 1-2 стр.

<sup>3)</sup> Осн. вопр. 2 т. 181.

<sup>4)</sup> Сущи. ист. проц. 278 стр.

<sup>5)</sup> Ibid. 12.

въкъ; его не удовлетворястъ окружающая безпорядочная дъйствительность. Онъ сознаетъ эту безпорядочность витиней среды и старается приладить ее къ идеальнымъ запросамъ своего духа.—Въ такомъ сознагельномъ уклоненіи человъка отъ рутины,—отъ данныхъ формъ общежитія, и заключается первый толчекъ къ движенію исторіи впередъ, по пути прогресса 1). И "чты больше это уклоненіе, чты оно сознательнте, чтыть большее количество способно за собою увлечь, гтыть сильнте дтиствуетъ личная иниціатива" 2).

Во всехъ подобныхъ случаяхъ мы видимъ, такимъ образомъ, что движеніе исторіи производять действительно выдающіяся по своимъ дарованіямъ личности; но эти личности-далеко не тоже, что герои Карлейля. Прежде всего, личная иниціатива геніальных людей, -- которая служить какъ бы толчкомъ для историческаго движенія, -- по мивнію г. Карвева, вовсе не подобна "небесной молнін" (Карлейль). "Иниціатива, говоритъ овъ, есть продуктъ состоянія общества на данной ступени развитія, переработанный личною мыслыю"; а потому, далёе, не можеть играть роль историческаго фактора такая иниціатива, которая не имфеть ничего общаго съ жизнью" »).--Какъ видимъ, мысли г. Карвева совсемъ не похожи на мысли Карлейля. Для того, чтобы личность могла тронуть съ места толпу, по взгляду нашего историка, нужно, чтобы въ самой этой толи в были подходящія къ тому данныя. Личность геніальная, но отръшенная въ своихъ идеяхъ отъ жизни, немимуемо потерпить во всёхъ предпріятіяхъ неудачи. Здёсь, следовательно, между толпой и иниціаторами — самая тісная связь. На долю последнихъ, героевъ, остается, по миенію г. Карвева, лишь переработка, сознательное выражение техъ неасныхъ стремленій, какія существують уже въ обществів \*), нян, другими словами, -- геніальность великихъ людей состоитъ въ умівньи "комбинировать готовые элементы для достиженія той или другой заранве подготовленной цвли 5); а это далеко не то же, что всемогущій произволь героевь, по Карлейлю.—Сь

<sup>1)</sup> Осн. вопр. 2 т. 182 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid.

<sup>3)</sup> Осн. вопр. 2 т. 186 стр.

<sup>4)</sup> Осн. вопр. 2 т. 182 стр.

<sup>5)</sup> Осн. вопр. 2, 185 стр.

другой стороны, такъ какъ "каждый — сынъ своего времени и народа" 1), и "такъ какъ великіе люди непосредственно дъйствують только на общество, въ которомъ родились, я на своихъ современниковъ, то этимъ самымъ даются границы для ихъ вначенія: они не могуть имъть ръшающаго вліянія на ходъ исторіи всего человічества" 2). Такой оговоркой г. Карвевъ устраняетъ изъ представленія о герояхъ еще другую крайность, въ силу которой древніе считали этихъ героевъ способными производить, буквально, міровые перевороты. Окавывается, что, такъ навываемые, великіе люди не только могутъ двигать мірами, но они весьма сильно ограничены и въ самыхъ своихъ иниціативахъ. Эги ограниченія идуть, во 1-хъ, со стороны массы: чего нътъ, хотя бы въ задаткахъ, въ массъ, того не истутъ изобръсти самые великіе люди; во 2-хъ-со стороны надъ-органической среды: на воспитаніе и развитіе каждаго человіна вліяють извістным традиціи общества и его соціальный строй. - Что касается до вліянія традицій, то оно сказывается особенно сильно на присущей всёмъ намъ подражательности. Въ жизни мы весьма часто поступаемъ такъ, а не иначе, исключительно основываясь на общепринятыхъ обычаяхъ.

Не трудно показать также вліяніе на человѣка и соціальнаго строя. Въ самомъ дѣлѣ, для того, чтобы извѣстный иниціаторъ могъ провести въ жизнь свои идеи, нужно, чтобы народная волна вынесла его на такое положеніе, при которомъ онъ получилъ бы нѣкоторую власть, силу. Иначе самыя идеи и ихъ иниціаторъ, останутся въ совершенной неизвѣстности.

Такимъ образомъ все значеніе въ исторіи иниціативы сводится г. Карѣевымъ исключительно на возможность уклоненія нѣкоторыхъ передовыхъ личностей отъ общей нормы поступковъ и отношеній <sup>3</sup>). Но это уклоненіе единицъ отъ опредѣленной нэрмы также не безпричинно; оно обусловливается цѣлымъ рядомъ причинъ, изъ которыхъ на долю свободы иниціаторовъ остается лишь выборъ мотивовъ, сложившихся исторически и развившихся подъ необходимымъ воздѣйствіемъ законовъ эволюціи.

<sup>1)</sup> Ibid 183. 2) Ibid. 185. 3) Осн. вопр. 2 т. 187.

Таковы въ общемъ мысли Картева по вопросу о значении личности въ исторіи. Сводя эти мысли въ одно, мы можемъ формулировать ихъ кратко следующимъ образомъ.—Личность, несомивнио, находится подъ сильнымъ вліяніемъ надъ—органической среды. Но это вліяніе среды на человека не безгранично. "Завися отъ современной среды (которая сама есть результатъ прошлаго), личность, скажемъ словами проф. Картева, можетъ и сопротивляться ея действію, если въ ней есть силы, накопленныя отъ прошлаго" 1). Въ такомъ взаимодействіи личности и надъ—органической среды состоитъ, какъ мы видели выше, сущность историческаго процесса, какъ главнаго предмета всемірной исторіи.

Но такъ какъ "большая часть человъческихъ поступковъ не имъетъ историческаго значенія" <sup>2</sup>), съ одной стороны; съ другой—и не всв вден имъютъ одинаковое значеніе для историка, то мы теперь же должны ръшить вопросъ: какіе именно поступки человъка и какія иден могутъ быть предметомъ всемірной исторіи? Это въ свою очередь влечетъ насъ къ необлодимости выработки одной какой-либо идеи, съ точки зрънія которой мы могли бы произносить свой приговоръ надъ историческими событіями. Такую "руководящую идею" для историка г. Каръевъ видитъ въ идеъ всемірнаго прогресса. Посмотримъ, какъ смотритъ онъ на эту идею.

## III.

"Должна-ли у науки существовать руководящая идея при выборъ и группировкъ фактовъ"? Такой вопросъ ставитъ г. Каръевъ, приступая къ научному обоснованію своего историческаго критерія, и самъ же отвъчаетъ себъ: "никто не будетъ этого оспаривать" з). "Наука не можетъ быть простымъ каталогомъ объективно-данныхъ фактовъ; нуженъ извъстный ихъ выборъ, извъстная группировка, которыя въ данномъ случаъ зависятъ отъ руководящей идеи, т. е., отъ извъстнаго субъективнаго взгляда, ръшающаго въ данномъ случаъ, что

<sup>1) &</sup>quot;Сущи ист. проц." 285.

<sup>3)</sup> Ося. вопр. І т. 156 стр. Ср. истор.-философск. и соціол. этюды, стр. 44—50, изд. Поповой, 1895 г.

важно и что неважно, какіе факты и какъ должны быть сгруппированы, и какіе можно устранять, какъ несущественные" 1). Изъ этой тирады, которую, вследствие ея особенной выразительности, мы нарочно привели здёсь цёликомъ, такимъ образомъ видно, что проф. Карвевъ положительно утверждаетъ необходимость для всёхъ наукъ, даже и для эмпирическихъ, имъть основной критерій. Этотъ критерій, по самому существу дъла, долженъ быть субъективнымъ; ибо, "что важно и что неважно", во всякой наукъ ръшается на основани субъективнаго взглада того или другого ученаго. При такой постановеж дъла однакоже ръчи не должно быть о ненаучности: не все то ненаучно, что субъективно. Напр., если бы какой нибудь историкъ сталь построять событія человіческой жизни по одному определенному плану, онъ действительно поступилъ бы ненаучно, ибо опыть не говорить намъ о единствъ и планом'врности исторіи 2). Изъ опыта мы уб'єждаемся лишь въ одномъ; что "ходъ исторіи не планомфренъ", и что "онъ есть не что иное, какъ хаотическое сцепленіе случайностей, происходящее во времени" 3).

Другое дѣло—субъективность, основанная на строго эмпирическихъ данныхъ. Такая субъективность не только возможна, но вполнѣ законна, какъ выводъ изъ посылокъ; а къ подобнаго рода субъективностямъ именно принадлежитъ руководящій критерій историковъ—идея прогресса. Эта идея есть во 1-хъ презультатъ обобщенія многихъ дѣйствительныхъ фактовъ въ жизни человѣчества" 1), а во 2-хъ, она основана на твердыхъ данныхъ побщечеловѣческой логики" 5). Разсмотримъ тѣ и другія данныя для идеи прогресса порознь.

"Окидывая вворомъ все человъчество въ пространствъ и времени, мы можемъ сказать, говоритъ Каръевъ, что оно прогрессируетъ". Къ такому заключенію относительно направле-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Оси. вопр. I т. 155 стр. Ср. истор.-фил. этод. стр. 67-70, особ. 74-76.

<sup>2)</sup> Великія, но неудачныя попытки таких обзоровь исторіи дали въ своихъ историко-философскихъ трудахъ Гегель и Огюстъ Контъ. См. Hegel: "Philosophie der Geschichte" и Comte: "Cours de philosophie". Т. V—VI.

<sup>3)</sup> Осн. вопр. І т. 86 стр.

<sup>4)</sup> Осн. вопр. 1 т. 162.

<sup>5)</sup> Ibid.—2 т. 260 стр.

вія человіческой исторіи приводять нась прежде всего несомнівныя данныя: біологіи, психологіи и соціологіи  $^{1}$ ).

Основной законъ біологіи, какъ извістно, состоить въ томъ, что предки, путемъ органической наследственности, передаютъ прирожденныя и пріобрётенныя во время жизни качества своимъ потомкамъ"<sup>2</sup>). И чёмъ далёе идетъ время, тёмъ эта передача по наследству, отъ родителей къ детямъ, становится все содержательной и содержательной. Къ наслодственности физическихъ качествъ присоединяется мало-по-малу такая же передача культуры. Въ свою очередь более высокая культура неминуемо влечеть къ прогрессу всю природу человъка. Выходить, -- общество не только не должно дряхлеть, но, напротивъ, должно "вечно обновляться новыми поколеніями" 3). Этому естественному обновленію общества не можеть быть предела. Правда, возможно вымираніе расъ; но это вымираніе происходить не отъ старости, какъ въ отдельныхъ организмахъ, да отъ неблагопріятныхъ условій въ борьбь за существованіе" 4). "Общество же создано, такъ сказать, для безсмертія" 5). "Разсматривая внутреннее устройство его, изучая, какъ выражаются органисты, его анатомію, физіологію, гистологію и т. д., мы, говорить Каркевь, не найдемъ ничего такого, что можно было бы сравнить съ постепеннымъ изнашиваніемъ тканей, а потому не можемъ представить, чтобы въ концъ существованія общества было нічто, аналогичное естественной смерти $^{a}$  6).

Разумъется, что въчное развитіе общества въ физическомъ отношеніи возможно лишь при благопріятныхъ условіяхъ. Однимъ изъ такихъ условій для безконечнаго существованія общества можно назвать собственное его благоразуміе при пользованіи благами жизни. Эту мыслъ Каръевъ высказываетъ въ

<sup>1)</sup> Мы не будемъ, вмъстъ съ Каръевымъ, разсуждать о границахъ и взаимоотвошени этихъ наукъ,—для нашей цъл это совершенно излишне. Мы укажемъ лишь существенное содержание ихъ, поскольку данныя—бюлогін, исихологіи и соціологіи способствують научному объясненію историческихъ фактовъ.

<sup>2)</sup> Осн. вопр. 2 т., 218 стр. Ср. бес. о выраб. міросозерц., стр. 38—42 во 3 изл.

<sup>3)</sup> Осв. вопр. 2 т. 155 стр.

<sup>4)</sup> Ibid. 87.

<sup>5)</sup> Ibid. 87.

<sup>6)</sup> Осн. вопр. 2 т. 87 стр.

слёдующихъ словахъ: "если люди будутъ вести нормальную, здоровую жизнь, они не будутъ преждевременно состариваться отъ излишествъ и лишеній, и дёти у нихъ будутъ рождаться здоровые и умные" 1).

Такимъ образомъ данныя біологіи приводять насъ, по мивнію Карвева, къ несомивниому убваденію въ двйствительности прогресса человвчества.

Къ такому же выводу относительно прогресса приходимъ мы чрезъ изучение психологии... Въ данномъ случав мы разумвемъ именно коллективную или общечеловвческую психологію, выражающуюся въ психическомъ взаимодвйствіи людей. Результатомъ этого взаимодвйствія народовъ является прогрессъ въ области философіи и науки, религіи и этики.

Что касается философіи или вообще науки, то прогрессъ ез несомивненъ.—Въ первобытное время дикарь—человвиъ смотрвлъ на природу, какъ на огромное одухотворенное существо. Всв явленія вокругъ себя онъ объясняль двйствіемъ разумной, но непонятной воли. Съ этой волей онъ отожествляль силы природы. Въ основв міровоззрвнія дикаря лежаль, такимъ образомъ, строгій монизмъ. "Для первобытнаго человвка, говоритъ Карвевъ, все было одухотворено, и самый духъ онъ мыслиль не иначе, какъ въ матеріальной оболочкъ 2).

Пришли средніе вѣка. Картезіанство породило дуализмъ. Духъ и матерія стали считаться непримиримыми противоположностями. По эта философія среднихъ вѣковъ,—какъ все въ мірѣ,—современемъ миновала. Насталъ третій періодъ общечеловѣческаго развитія. Въ новое время, говоритъ Карѣевъ, "философія, протянувъ руку наукѣ, взялась примирить въ высшемъ единствѣ духъ и матерію, какъ два проявленія одной и той же сокровенной сущности, познаваемой субъективно въ опытѣ внутреннемъ, какъ духъ, объективно въ опытѣ внѣшнемъ, какъ матерія" в). Такимъ образомъ въ новѣйшей наукѣ объединились крайности древнихъ и среднихъ вѣковъ.

<sup>1)</sup> Осн. вопр. 2 т. 159 стр.

<sup>2)</sup> Ося. вопр. 2 т. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Осн. вопр. 2 т. 277 ср. Бесъд. о выработк. міросозерц. стр. 23-32, нзд. 3-е.

Это объединение крайностей или синтевъ, по Гегелю, есть несомивный прогрессъ человъчества въ умственномъ отношени...

Въ религіозномъ отношеніи, постепенно прогрессируя, люди прошли также три стадіи.-- Древность безусловно утонала въ инеологін; у дикихъ же народовъ и теперь еще сильна демонодогія, — явленіе, невзовжное при мноодогіи. Двиствіемъ добрыхъ и злыхъ духовъ дикари объясняютъ всё міровыя явленія. "Боги, по словамъ Карвева, делаются у людей въ первобытномъ состоянів источниками знанія, морали, гражданскаго общества" 1). Но "утвержденіе минологін, какъ такой, можетъ сдълаться причиной застоя умственняго, правственняго и соціальнаго, какъ мы видимъ это въ Индін" э). Поэтому "освобождение мысли и живни отъ вліянія мноологів" составить несомивнный прогрессъ человичества въ области религін 3). Но такое именно постепенное освобождение міровозарвнія отъ примъси минологіи представляєть намъ вся новъйшая исторія человъчества; следовательно, религіозный прогрессь въ исторіи есть факть действительный и, какъ таковой, долженъ быть признаваемъ всёми.

Намъ остается показать еще изъ области коллективной психологіи нравственный прогрессъ въ жизни людей. Ходъ мислей Карѣева объ этомъ предметѣ таковъ. "Человѣкъ самъ вырабатываетъ свою этику, говоритъ онъ; но приписывая ея повелѣнія волѣ боговъ, придаетъ религіи воспитательное значеніе. Съ другой стороны, религія вноситъ въ этику часто такія требованія, которыя не имѣютъ нравственнаго характера ф.). Отсюда выводъ ясенъ: "прогрессъ этики долженъ совершаться посредствомъ уясненія ея содержанія и освобожденія отъ постороннихъ примѣсей равносильно, очевидно, провозглашенію полной автономіи человѣческой нравственности. Въ самомъ дѣлѣ, если человѣкъ самъ выработалъ себѣ нравственность; если религія часто лишь искажаеть возвышенныя иравственныя истины, то стоитъ-ли человѣку искать

<sup>1)</sup> Осн. вопр. 2, 282.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Осн. вопр. 2, 282 стр.

<sup>4)</sup> Осн. вопр. 2, 287 стр.

<sup>5)</sup> Ibid.

опоры своей дъягельности въ чемъ-то иномъ, кромъ самой этики, какъ таковой? Очевидно, что человъкъ долженъ стремиться къ исполнению нравственныхъ правилъ не во имя награды или наказания отъ Бога, — Который не имъетъ никакого отношения къ человъческой этикъ, —а во имя сознания важности самыхъ этихъ правилъ. Въ такомъ стремлении людей къ повиновению требованиямъ нравственнаго долга, во имя его самого, долженъ состоять нравственный прогрессъ человъчества...

Но мы видимъ, говоритъ Карѣевъ, что первобытный дикарь жилъ исключительно животной жизнью. Его формулой было: "я живу, чтобы ѣсть, а для этого нужно жить только для плоти" 1)... О какихъ бы то ни было нравственныхъ истинахъ у дикаря, въ собственномъ смыслъ, не могло быть ръчи...

На второй стадіи своего развитія этика впала въ другую крайность. Средніе въка, подъ вліяніемъ тяжелыхъ условій жизни, выработавъ идеалъ высшаго аскетизма, совсёмъ отвергли даже законныя требованія плоти. Основнымъ правиломъ этого времени было—полное самоотреченіе,—умерщаленіе тѣла для духа, во имя исполненія закона или данной извить божественной заповѣди 2).—Но "идеалъ аскета, говоритъ Картевъ, умерщвляющаго плоть, чтобы жить духомъ, принимающаго трудный подвигъ, какъ средство развитія, за его цѣль, ведетъ къ искаженію человѣка, становится помѣхою развитія 3). Поэтому, продолжаетъ онъ, "мы держимся другого принципа, ибо лучше средневѣковыхъ людей знаемъ настоящую зависимость души отъ тѣла". Мы "проповѣдуемъ равновѣсіе обоихъ элементовъ нашей природы, дабы здоровое тѣло служило органомъ здороваго духа" 4).

Съ другой стороны, говоритъ Каръевъ, "здравая мораль" вовсе не требуетъ отъ человъка полнаго самоотреченія. Напротивъ,—"принципъ морали требуетъ отъ человъка личной работы для личнаго блага" <sup>5</sup>), лишь бы при этомъ, такъ сказать, самоудовлетвореніи не нарушалась справедливость въ отношеніи къ другимъ. Что же касается полнаго самоотреченія

<sup>1)</sup> Осн. вопр. 2 т. 287.

<sup>3)</sup> Ibid. 230 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Осн. вопр. 2, 288.

<sup>4) 1</sup>bid. 288.

Осн. вопр. 2, 230 ср. Бес. о выраб. мірск. 105—123.

человъка, то оно, кромъ сказаннаго, противоръчитъ еще само себъ: "кто не дорожитъ своимъ "я", говоритъ Каръевъ, тотъ не можетъ придавать какое либо значеніе и "я" другихъ" 1).

Итакъ, нравственнымъ принципомъ нашего времени должно служить выраженіе: "каждый работай самъ для себя, но при этомъ воздай и ближнему, по его достоинству"<sup>2</sup>). Въ новъйшемъ принципъ нравственности объединяются, слъдовательно, сглаживая свои крайности, грубый эгоизмъ первобытнаго человъчества и односторонній аскетизмъ, полное самоотреченіе средневъковья.--Но, что всего замъчательнъе,--въ наше время проповъдуется справедливое отношение къ ближнимъ не потому только, что это есть заповёдь Божія, а вслёдствіе внутренняго сознанія, что "всякій человівкь иміветь одинаковое право на то, чтобы мы не причиняли ему зла" в); след. новое время уже довольно бливко подошло къ тому рубежу, за которымъ "дюди не потому будутъ повиноваться своимъ убъжденіямъ, что это будеть непосредственно пріятно или полезно, а потому что будуть чувствовать себя обязанными такъ постунать, такъ какъ убъжденія эти будуть безусловно для нихъ авторитетны, какъ. . умственныя истины" 4). Такимъ образомъ мы видимъ, что въ нравственномъ отношении прогрессъ человъчества не можетъ подлежать сомивнію...

Что васается соціальнаго строя человічества, то прогрессь его въ исторіи такъ очевиденъ, что объ этомъ не стоитъ много говорить. Въ самомъ дёлів, если мы сравнимъ устройство соціальнаго быта у дикарей съ такимъ же устройствомъ его въ иовое время, то мы увидимъ, что въ этомъ отношеніи трудно нодыскать боліве різкой противоположности. Въ то время, какъ въ первобытномъ обществів, всліндствіе неразвитости соціальнаго строя, господствовали антогонизмъ личностей и грубое притісненіе сильными слабыхъ; во второмъ періодів исторической жизни людей—поглощеніе личности государствомъ,— въ наше время мы видимъ всеобщее стремленіе освободить личность "отъ соціальныхъ стісненій посредствомъ присобле-

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Ося. вопр. 2, 220.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 290 стр.

<sup>4)</sup> Осн. вопр. 2 т. 239.

нія учрежденій къ личной автотеліи" 1); а это и есть соціальный прогрессь человічества...

Такимъ образомъ мы указали тъ эмпирическія данныя біологіи, психологіи и соціологіи, на которыхъ, по интиію Картева, можетъ бытъ основано убъжденіе въ прогресст человічества.

Но здёсь нужно оговориться. Дёло въ томъ, что формула. прогресса не можетъ быть построена исключительно эмпирическимъ путемъ, ибо, "становясь на эту почву, говоритъ Карѣевъ, доказывающіе и отрицающіе существованіе прогресса. будуть только безполезно между собою препиралься 2). Что одному покажется прогрессомъ человечества, то другому можеть показаться совсёмь противоположнымь. Поэтому, пашетъ Карвевь, необходимо выработать потвлеченную формулу прогресса", независимо отъ того, "существуетъ-ли прогрессъ дъйствительности или нътъ" 3). Эта отвлеченная формула прогресса не есть однако историческій законъ. Такихъ законовъ не внаетъ наука-исторія, ибо "законъ есть выраженіе опредъленнаго постоянства въ отношени между какими либо явленіями" 4). Въ человіческой же живни явленія во всей своей совокупности никогда не повторяются, -- они вполнъ индивидуальны в). Следовательно законовъ, въ точномъ смысле этого слова, въ исторіи, -- какъ наукв о явленіяхъ, о переходныхъ ступеняхъ человъческого развитія, не можетъ быть. Такіе законы свойственны лишь нёкоторымъ сторонамъ человёческой жизни, напр. соціальной организаціи и др., но все "поведеніе общества не подчинено однимъ опредъленнымъ законамъ" 6). Поэтому "теорія непрерывнаго прогресса" есть не историческій законъ, говорить Карбевъ, "а лишь определеніе точекъ зрвнія на исторію въ ея философіи и-отнюдь не построеніе плана самой исторіи" і), ибо "исторія не можеть быть построяема иначе, какъ эмпирическимъ путемъ" 8).

Прилагая указанную теорію прогресса къ историческимъ событіямъ, мы не хотимъ темъ показать, что исторія непре-

<sup>1)</sup> Ося. вопр. 2 т., 293—294 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Осн. вопр. 2 т. 262

B) Ibid.

<sup>4)</sup> Осн. вопр. 1 т. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Оси. вопр. 1 т. 41 стр.

<sup>7)</sup> Ibid. 96.

<sup>8)</sup> Ibid. 49 crp.

мѣнно должна соотвѣтствовать нашему критерію, а лишь провѣряемъ, насколько она удовлетворяетъ той идеальной нормѣ, совпаденіе съ которой мы желали бы видѣть въ ея движеніи. Другими словами—сопоставленіе формулы прогресса съ дѣйствительнымъ ходомъ исторіи намъ нужно для того, чтобы узнать—прогрессируетъ человѣческая жизнь или регрессируетъ¹)...

Но имфемъ-ли мы какое нябудь право прикладывать къ дъйствительнымъ "феноменамъ", фактамъ то, что, завъдомо, субъективно?

Несомивно, имвемъ, говоритъ Карвевъ, ибо идея прогресса есть "общечеловвческій идеалъ" <sup>2</sup>), а мысль, при помощи которой выработанъ этотъ идеалъ—"едина въ своемъ процессв въ своихъ результатахъ: для человвка въ сферв доступнаго его повнанію можетъ быть только одна истина и одна справедливость, и одинъ путь для ихъ достиженія" <sup>3</sup>). Поэтому историкъ "имветъ право вносить субъективный элементъ въ изученіи судебъ человвчества" <sup>4</sup>).

Что же это—ва <sub>ж</sub>одна истина, одна справедливость и одинъ путь" для достиженія общечеловъческаго идеала, на основаніи которыхъ мы можемъ построить теорію прогресса?

Обращаясь къ анализу нашего духа, мы не можемъ точнѣе формулировать его запросовъ, какъ слѣдующимъ выраженіемъ Гердера: "человѣчность есть цѣль человѣческой природы". Это значить, что "полное и всестороннее развитіе силъ, вложенныхъ въ человѣческую природу 5), составляетъ высшій идеалъ для всѣхъ людей; слѣдовательно стремленіе къ умственному и нравственному совершенству, вотъ одна всеобщая истина человѣческаго рода. Но эта истина не можетъ иначе осуществиться, какъ путемъ постепеннаго освобожденія личности отъ гнета соціальныхъ учрежденій, поскольку послѣднія своими предразсудками часто мѣшаютъ индивидуальному развитію общества. Слѣдовательно цѣлесообразность устройства соціальныхъ отношеній, вотъ единственный удобный путь, идя по

<sup>1)</sup> Осн. вопр. 2, 262 стр.

<sup>2)</sup> Ibid. 269.

<sup>3)</sup> Ibid. 270.

<sup>4)</sup> Осн. вопр. 2, 263.

<sup>5)</sup> Ibid. 212.

которому, человъчество можетъ достигнуть своего идеальнаго развитія.

Наконецъ, всёмъ людямъ должна быть присуща "одна справедливость". Всё мы имбемъ одинаково задатки къ интеллектуальному развитію. Всёмъ намъ свойственно человеческое достоинство. Следовательно, справедливость должна состоять не въ иномъ чемъ, какъ въ воздержаніи отъ обидъ нашимъ ближнимъ и въ предоставленіи каждому изъ нихъ свободно располагать своими силами 1).

Таково содержаніе общечеловіческаго идеала. Мы видимъ, что основная тенденція его заключается именно въ стремленіи къ развитію, слідовательно къ прогрессу. Эти теоретическія или психологическія соображенія и позволяють намъ взять за критерій исторіи именно идею прогресса. А если мы припомнимъ, что эмпирическія данныя въ значительной степени оправдывають нашъ идеалъ, тогда для насъ не будеть никакихъ сомнічній, что "самая общая, самая необходимая и самая ясная тенденція историческаго процесса именно и состоить въ идей прогресса" 2). Стремленіе впередъ, къ прогрессу—воть, слідовательно, единственный смысль, который мы можемъ придать исторіи 8).

Итакъ, кратко содержаніе общечеловъческаго прогресса мы можемъ выразить въ слъдующихъ словахъ Каръева: "прогрессъ есть то, что способствуетъ развитію личности съ помощью цълаго"; "прогрессъ—то, что даетъ человъку новыя средства въ борьбъ за существованіе, но не съ ближнимъ, а съ окружающей природой, т. е. внанія, техническія изобрътенія въ добываніи средствъ къ жизни; прогрессъ—то, что развивается внутри человъка, какъ помъха для борьбы съ ближнимъ,—симпатія, альтрюизмъ, совъсть, чувство справедливости; прогрессъ-то, что въ соціальной организаціи создаетъ такія формы быта, которыя дълаютъ для него эту борьбу излишнею, ненужною, вредною, солидарность, регулированіе отношеній, кооперацію" 4). Всъ перечисленные виды прогресса составляютъ

<sup>1)</sup> Осв. вопр. 2, 213—214 стр.

<sup>2)</sup> Осн. вопр. 1, 97 ср. истор.-фил. этюд., стр. 102-113.

s) Ibid. 155. 
4) Осн. вопр. 1, 95.

для историка идеальную норму, съ точки зрвнія которой онъ подбираеть матеріаль для всемірной исторіи и оцениваеть достоинство собраниаго матеріала.

На этомъ мы можемъ покончить съ исторіософіей, какъ введеніемъ въ философію исторіи и всемірную исторію, тѣмъ болье, что философскіе вопросы далево не составляють всего центра тяжести въ исторической наукъ. "Чтобы ни говорили новаторы различныхъ оттънковъ, проповъдующіе радикальную реформу въ исторической наукъ, читаемъ у проф. Карьева,— исторія по существу своему останется наукой съ преобладаніемъ описательно—повъствовательнаго элемента, способнаго въ дъйствительности принимать разные образы и виды, характерь конкретности и абстрактности" 1). Къ этой-то наукъ— исторіи "съ преобладаніемъ описательно—повъствовательнаго знемента" мы и перейдемъ теперь.

Д. Боголюбовъ.

ДОвончаніе будеть).

<sup>1)</sup> HL BCCM. BCT. 7

## Фридрихъ Ницше— "автихристъ" въ новъйшей философіи, Лоренца Фишера.

(Переводъ съ нъмецкаго подъ реданціею М. Воскресенскаго).

おかながら ボン・ルドカスというと

## Предисловіе переводчика.

Нъкогда царь вавилонскій Навуходоносоръ видъль во снъ удивительное эрвлище: ему представился великій и страшный истуканъ. Онъ поражалъ странною пестротою металловъ, изъ которыхъ состоями размичныя части его тела: голова у него была изъ чистаго золота, грудь и руки изъ серебра, чрево и бедра-медныя, голени-железныя. Но ноги у этого колосса были частію изъ желівза, частію изъ глины. И воть отъ горы оторвался камень, удариль въ желѣзныя итон вынвникт и истукана,--- и весь колоссъ обратился въ прахъ. Поднялся вътеръ и унесъ этотъ прахъ, такъ что отъ истукана, сіявшаго поразительнымъ блескомъ, не осталось и следа. А камень, разбившій истуканъ, сталь великой горой и наполниль землю. Истукань, какъ открыто было Богомъ пророку ніилу, представляль судьбу языческих царствь древняго міра, враждебных царству Божію. По предопределенію Божію, эти царства должно было сменить царство Божіе, которое уже во въки не сокрушится, оно сокрушить и разрушить всъ враждебныя Богу царства, а само будетъ стоять ввчно.

Въ недавнее еще время вся образованная Германія прислушивалась къ голосу талантливаго, но страннаго философа Ницие. Послѣ аначительнаго періода неизвѣстности въ литературѣ, на него обратили вниманіе. На глазахъ всѣхъ онъ вдругъ выросъ и сталъ колоссомъ. Однако въ нему своро успѣли присмотрѣться, поняли его, и Ницие уже перешелъ въ область исторіи философіи, какую участь претерпѣли и многія другія системы утопическаго харавтера.

Вслъдствіе метафорическаго способа изложенія мыслей, чрезвичайно затемняющаго самую мысль, вслъдствіе своеобразнаго лексикона словъ и выраженій, очень затрудняющаго переводъ произведеній Ницще на другіе языки, у насъ, въ Россіи, образованная публика стала ближе знакомиться съ Ницше весьма недавно. Появились на русскомъ языкъ и очерки, комментирующіе философію Ницше; но они или имъють своимъ предметомъ одну какую нибудь стадію въ развитіи философіи Ницше, или, хотя и даютъ болье или менье обстоятельное изложеніе всей этой философіи, но по чрезмѣрной симпатіи къ Ницше, смягчаютъ краски, которыя самъ Ницше сгустиль до крайности, и даже замалчивають о многомъ, что составляеть оборотную сторону инцшеанства.

Предлагаемый переводъ критическаго очерка философіи Ницше, принадлежащаго перу Лоренца Фишера, даетъ намъ полный обравъ философіи Ницше въ различныхъ стадіяхъ ея развитія: а) Ницше, какъ философъ—эстетикъ, b) Ницше, какъ раціоналисть—вольнодумецъ, с) Ницше—пророкъ о сверхчеловъкъ, d) Ницше—"антихристъ".

Третья фаза философскаго развитія Ницше представляеть уже окончательно сложившееся его міросоверцаніе, ради котораго Ницше самъ отвергъ все, что онъ сдёдаль въ первыхъ двухъ фазахъ своей философіи. По словамъ Лоренца Фишера, "большинство изъ тёхъ, кто изучалъ его произведенія", допускаютъ, что "Ницше въ своей научной дёятельности не имѣлъ руководящей основной идеи". Но Фяшеръ находитъ "главную тенденцію, которая проходитъ красною нитью чрезъ всю литературную дёятельность Ницше", связываь "разрозненныя части его идей въ одно цёлое". Изложивъ философію Ницше въ третьей ея фазё, Фишеръ замёчаетъ, что онъ представилъ

эту "философскую фазу Ницше въ ея внутренней, систематической связи, какъ этого еще никто не сдёлалъ.

Своему очерку философіи Ницше Фишеръ даль заглавіе: Фридрихъ Ницше—"антихристъ" въ новъйшей философіи. Бытьможеть, кому любо, кто незнакомъ съ міросоверцаніемъ Ницше, это заглавіе покажется слишкомъ ръзкимъ; но въ оправданіе такого заглавія авторъ ссылается на то, что самъ Ницше съособою гордостью называль себя "антихристомъ". Затѣмъ, и его послъднее произведеніе, написанное незадолго предъ печальнымъ финаломъ его жизни, носитъ заглавіе: "Антихристъ". Въ ряду представителей новъйшей антихристіанской философіи Ницше является "величайнимъ, наиболье ръзкимъ и вмѣстьсь тъмъ даровитьйшимъ антихристіанскимъ философомъ" 1).

Съ своей стороны, мы замътимъ, что вышечномянутое весьма мъткое заглавіе сочиненія Фишера какъ нельзя лучше характеризуетъ всю философію Ницше на всёхъ ся стадіяхъ. Хотя Ницше выступиль рышительнымь врагомь христіанства преимущественно въ последнемъ своемъ сочинении: "Антихристъ", но еще раньше онъ велъ противъ него ръзкую борьбу, отрицая всю современную культуру, созданную подъ благотворнымъ вліяніемъ христіанства. Онъ объявиль войну всему идеальному въ жизни. Идея существа всесовершеннаго, абсолютнаго ему казалась абсурдомъ, и потому еще въ первый періодъ онъ отказался разъ навсегда отъ религіи вообще. Онъ выступиль отъявленнымъ врагомъ нравственныхъ илеаловъ, которыми досель жиль христіанскій мірь, а вивсть съ тымь онь бильпротивникомъ права, которое имфетъ своимъ предметомъ элементарныя нравственныя положенія, согласно общепринятому: въ наукъ мивнію 2). Если въ началь своей литературной дъятельности Ницше и быль своеобразнымь энтузіастомь-эсте-

<sup>1)</sup> Въ январъ 1889 года, за одивнадцать съ половиной лътъ до своей смертв-Ницие сощелъ съ ума. Умеръ онъ отъ удара 25 августа 1900 года.

<sup>2)</sup> Ihering. Das Zweck im Recht, B. 2, 1886, S. 182-183.

Em. Durkheim. De la division du travail social. Paris, 1893, p. 114; 112-118.

В. Ф. Зальскій. Власть и право, Казань, 1897, стр. 277—280.

Вл. Соловьевъ. Право в вравственность, С.-Петербургь, 1897, стр. 24-32.

тикомъ, въ существъ отрицая почти все эстетическое творчество человъчества включительно до его дней,—то потомъ онъ разъ навсегда отказался отъ эстетическихъ идеаловъ, такъ какъ ему была ненавистна всякая романтика.

Словомъ, Ницше отвергъ все то, что философы-позитивисты стремелись всячески раскрыть и обосновать. Правда, они старались эмансипировать всё идеалы человёчества отъ положительной религіи, отъ христіанства, которое очистило ихъ и подняло на высоту, какая только возможна. Они не отридали того, что сдёлало христіанство, хотя и отступили отъ самаго христіанства. Въ особенности это делается очевиднымъ изъ исторіи современной, такъ называемой, позитивной этики. Напримъръ, Іодль ставитъ задачу для своей исторіи этики въ раскрытіи того, что сдёлаль тоть или другой философъ для позитивной этики, стоящей вив всякой связи съ религіозными началами. Параллельно съ этимъ въ особыхъ параграфахъ онъ подвергаетъ строгой критикъ каждаго философа, который разсматриваль этику въ связи съ редигіозными началами 1). Геффдингъ иллюстрируетъ это отношение повитивной этики къ религіи такимъ сравненіемъ: "Когда мы смотримъ издали на горныя вершины, покрытыя спетомъ, намъ кажется, что онъ висять въ воздухъ. Только подойдя ближе, мы ясно видемъ, что опорой имъ служитъ твердая почва. То же слъдуетъ сказать и объ этическихъ принципахъ. При первоначальномъ увлеченіи ими, полагають, что довъряться имъ можно лишь тогда, когда для нихъ указано место, по возможности, превышающее природу и действительную жизнь. Но при ближайшемъ размышленіи и опыть, который часто пріобрътается весьма дорогой ціной, оказывается, что эти принципы могуть только тогда руководить живнію, когда сами вытекли изъ жизни" 2).

Религіозную идею, отвергнутую философомъ Ницше, пози-

<sup>1)</sup> Въ этомъ отношение особенно обращаетъ на себя внимание второй томъ сочинения Фр. Годая: "История этики въ новой философии" Русск. переводъ подърезакцией Вл. Соловьева, Москва, 1898.

<sup>2)</sup> Har. Höffding. Ethik, Leipzig, 1888, Vorwort, S. III.

тивисты-философы не отрицають, котя и отвергають ея раскрытіе, предлагаемое Откровеніемь, и дають свое объясненіе проявленіямь религіознаго чувства, основанное на опытной психологіи чувства. Въ такомъ направленіи работали Штраусъ и Фейербахъ 1). Содержаніе религіозной идеи, по мнѣнію одного ивъ представителей такого направленія, составляеть "космическое чувство жизни", которое ставить въ связь нравственныя стремленія съ міровымъ развитіемъ и въ закономѣрномъ порядкѣ природы находитъ для себя опору 2).

Но, принявъ такое направленіе, философія сбилась съ върной дороги и скорыми шагами шла къ вырождению. Въ ней уже были скрыты признаки того самочничтоженія, которому она подверглась у одного изъ своихъ адептовъ, у Фр. Ницше. Она еще гордо поднимается, какъ величественный и блестящій колоссь, но оказывается, что этоть колоссь на глиняныхъ ногахъ. Если бы было возможно сделать еще шагъ лальше въ направленіи, принятомъ Ницше, то, кажется, самый дерзкій отрицатель не выдержаль бы и поворотиль бы назадь И кто знаетъ, быть можетъ, и самъ Ницше испызываль это? И не въ этомъ ли заключался скрытый нервъ его психическаго разстройства, не здёсь ли положено было начало трагедіи его жизни? Самый принципъ философіи Ницше-воля къ властине отчаянный ли это вопль человъка, у котораго изъ подъ ногъ уходитъ почва и которому грозитъ неминуемой гибелью віяющая бездна? Не стонъ ли это больного, который чувствуетъ полное безсиліе?

Ницше самъ разбилъ величественный колоссъ родственной ему позитивной философіи. А камень, предъ которымъ высился разбитый колоссъ, христіанская религія, по прежнему стоитъ и будетъ въчно стоять...

М. Воскресенскій.

<sup>1)</sup> Cm. obs stoms y Höffding'a, Geschichte der neueren Philosophie, Leipzig, 1896, B. II, S. 299-300; 305-306.

<sup>2)</sup> Геффдингъ. "Очерки психологія, основанной на опыть". Переволъ съ нъмецкаго подъ редавціей Колобовскаго, С.-Петербургъ, 1896, S. 285—286.

## Ницше, какъ философъ-эстетикъ.

Приступая къ изложенію о оцівнкі философіи Ницше, мы прежде всего должны різшить вопросъ, имізль ли Ницше въ своей научной дівтельности руководящую идею, или онъ философствоваль только наудачу, какъ ему представлялись проблемы и мысли?

Большинство изъ тёхъ, кто изучалъ его произведенія, допускаютъ послёднее, въ особенности вслёдствіе почти безпрестаннаго афористическаго способа ихъ изложенія. Но мы утверждаемъ, что это пониманіе не вполнё соотвётствуетъ фактамъ. Въ самомъ дёлё, если мы будемъ не только обозрёвать литературныя произведенія Ницше, но и вникать въ нихъ, то, при всей фрагментарности его произведеній, мы замётимъ главную тенденцію, которая проходитъ красною нитью черезъ всю литературную дёятельность Ницше и связиваетъ разрозненныя части его идей въ одно цёлое. Но что это за главная тенденція? Это, какъ мы увидимъ, несомнённо есть стремленіе къ высшей, лучшей культурё человёчества.

Да, обновленіе культуры—это составляло руководящій мотивъ и настоящую конечную цёль всёхъ его идей, это было вакъ бы солнце въ центръ всей его философіи.

Поэтому, если желательно характеризовать Ницше въ формъ наиболъе краткой и правдивой, то должно сказать, что онъ быль культурфилософъ и притомъ не только въ теоретическомъ смыслъ, но и въ практическомъ; ибо мало того, что онъ философствовалъ о культуръ: онъ пытался создать новую высшую культуру.

Ницше всецъло быль недоволень современной культурой, такъ какъ, разсматривая ее строго пессимистически, онъ позагалъ, что она находится въ упадкъ. Поэтому онъ скорбълъ со всею страстностію своего пылкаго сердца о лучшей культуръ и постоянно отыскивалъ средства и пути для ея проведенія.

Первымъ средствомъ для этой конечной цёли онъ считалъ въ началъ своей философской дёлтельности древнейшее трагическое искусство грековъ. Да, искусство имёло для него тогда значеніе идеала по преимуществу, посредствомъ котораго современная, будто бы разлагающаяся, культура опять можетъ возродиться.

Но, спросять, какъ Ницше пришель къ этой собственно идеъ? Съ одной стороны, благодаря изучению Шопенгауера, котораго въ то время онъ еще почиталь, какъ наиболъе значительнаго философа; съ другой стороны, подъ вліяніемъ музыкальныхъ драмъ Рихарда Вагнера, котораго звъзда тогда восходила и съ которымъ Ницше былъ въ самой задушевной. дружбъ, и, наконецъ, благодаря своей спеціальности, которая въ то время у него главнымъ образомъ состояла въ изученіи античнаго греческаго міра, высоко имъ цънимаго.

Все это содъйствовало возникновенію "первой философін" Ницше, которую онъ раскрыль въ сочиненіи: "Происхожденіе трагедін изъ духа музыки"—Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik (конецъ 1871 г.).

Стало быть, основаніемъ, изъ котораго Ницше первоначально исходилъ въ своей философіи, былъ пессимизмъ Шопенгауера и музыкальная драма Рихарда Вагнера; поэтому въ своемъ только что упомянутомъ произведеніи онъ перваго высоко чтилъ, а послѣднему, какъ своему "высокому поборнику", посвятилъ это произведеніе. И такъ какъ и у Шопенгауера, и у Вагнера искусство составляло нѣчто самое высокое, то и Ницше, тогдашній ихъ ученикъ, былъ того убѣжденія относительно искусства, что оно представляетъ высшую задачу и настоящую метафизику этой жизни. Итакъ, выходитъ, что первая философская точка зрѣнія Ницше, имѣя свои корни въ его кипучемъ энтузіазмѣ чувства, была эстетическая. Онъ искалъ и преслѣдовалъ искусство-метафизику.

Въ этомъ воззрѣніи онъ исходиль изъ метафизической предпосылки, что "истинно сущее и первоединое" вѣчно страждетъ, что оно преисполнено противорѣчій и въ силу этого "нуждается въ постоянномъ искупленіи" 1). Съ этой цѣлію онопроизводитъ "эмпирическую реальность", или видимый міръ,

<sup>1)</sup> Die Geburt der Tragödie. Leipzig, 1871, S. 15 f.

къ которому и мы принадлежимъ. Правда, по Ницше, этотъкіръ вмѣстѣ съ нами есть простой миражъ, но для истинносущаго и первоединаго—"воскитительное видѣніе" и поэтому "вожделѣнный миражъ" <sup>1</sup>), благодаря которому оно отъ вѣка вскуплается отъ присущаго ему страданія (Urschmerz).

Теперь, то, что первоединое производить въ нѣдрахъ міра въ большомъ размѣрѣ, — человѣкъ совершаетъ въ миніатюрѣ: какъ первоединое создаетъ призрачный безпредѣльный міръдя того, чтобы освободиться отъ присущаго ему страданія, такъ и человѣкъ создаетъ себѣ прекрасный призрачный міръвъ миніатюрѣ, именно—въ искусствѣ, и съ той же самой цѣлію, чтобы избавиться отъ омерзенія къ бытію. Въ самомъ цѣлѣ, "только искусство", говоритъ Ницше, "могло превратить отвратительныя мысли объ ужасномъ или нелѣпомъ въ бытіи въ представленія, съ которыми можно жить, таковы: 6036ы-менное, какъ художественное укрощеніе ужаснаго, и помиченеское, какъ художественное освобожденіе отъ омерзенія къ нелѣпому" 2).

Значить, искусство, по Ницше, имъетъ цѣлію освобождать человъка отъ пессимизма, чтобы онъ не пришель въ отчаяніе отъ жалкаго бытія, какъ и міръ, величайшее произведеніе искусства, какое только можетъ быть, не менѣе имѣетъ цѣлію искуплять творческое начало отъ присущаго ему страданія, чтобы, вслѣдствіе абсолютнаго пессимизма, оно не пришло къ полному разочарованію. Такимъ образомъ, Ницше достигаетъ результата: "бытіе и міръ вѣчно оправдываются только какъ эстетическій феноменъ" в); ибо если бы не было міра съ его постоянно мѣнающимися видами, то первоединое, или обсолютное, было бы вѣчно несчастнымъ, и если бы не было искусства съ его прекрасными образами, то жизнь для людей была бы несносна, и небытіе было бы для нихъ лучше бытія. Міръ есть, слѣдовательно, искупитель божества отъ присущаго ему страданія, какъ искусство есть искупитель человѣчества отъ

<sup>1)</sup> lbidem. S. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. O. S. 36.

<sup>3)</sup> A. a. O. S. 25.

"мірового страданія". Поэтому спосившествованіе искусству есть лучшая, превосходнівная культура.

Величайшими художниками были древніе греки, и трагедія. была ихъ высочайшимъ искусствомъ.

Такъ возникла, стало быть, для Ницше проблема "Происхожденія трагедіи". Онъ пытался разръшить ее слъдующимъобразомъ.

Какъ лежащее въ основани всехъ явлений первоединое, или міровой принципъ, имфетъ двф существенныя силы: волю и представленіе, изъ взаимодівноствія которыхъ возникъ міръ; такъ и человъку присущи объ эти силы, и овъ обнаруживаетъ ихъ не только въ своихъ обычныхъ действіяхъ, но и въ своемъ высшемъ дъяніи, въ художественномъ творчествъ. Отсюда, по взгляду Ницие, у человъка можно различать два основныя художественныя влеченія и соотв'єтствующіе имъ роды искусства: нефигуральное и фигуральное искусства. Первое есть непосредственное выражение воли и открывается въ музыкъ, второе есть преимущественно продукть представленія и обнаруживается въ остальныхъ искусствахъ. Этимъ обоимъ родамъ искусства Ницше даетъ имена "діонисіевскаго" и "аполлоновскаго" искусства. При этомъ онъ замъчаетъ: "ны заимствуемъ эти имена у грековъ, которые дълаютъ доступными для вникающаго сокровенныя ученія своего художественнаго созерцанія именно не въ понятіяхъ, но въ убъдительно ясныхъ образахъ своего міра боговъ. Рассматривая типы двухъ боговъ искусства: Аполлона и Діониса, мы находимъ, что въ греческомъ мір'є существовала резкая противоположность, по источнику и целямъ, между искусствомъ фигуральнымъ, аполлоновскимъ, и нефигуральнымъ искусствомъ музыки, какъ искусствомъ Діониса. Оба столь различныя влеченія возникають другь подлів друга, по большей части въ открытомъ разладе другъ съ другомъ. Они возбуждають другь друга всегда къ новымъ болеве сильнымъ проявленіямъ, чтобы въ нихъ не прерывалась борьба этой противоположности, черезъ которую, очевидно, перебрасываетъ мостъ общее слово "искусство", -пока, наконецъ, они явятся, по метафизическому чудодъйству эллинской воли, другъ

СЪ ДРУГОИЪ СОЕДИНЕННИЯ И ВЪ ЭТОМЪ СОЕДИНЕНИ, КАКЪ "діонисиеское", такъ и "сеполлоновское" влеченія создають въ концівконцовъ изящное произведеніе аттической трагедіи" 1).

первоначально были настроены пессимистически, такъ какъ ен вствдствіе своего тонкаго чутья совершенно вёрно ощущай горечь бытія. Доказательствомъ этого были ихъ древнія преданія относительно первобытныхъ временъ и эпохи титановъ Силенъ, спутникъ Діониса, далъ особенно краснорёчное выраженіе первоначальному пессимистическому настроенію грековъ, когда на просьбу царя Мидаса открыть, что составляєть самое лучшее для людей, овъ отвётилъ: "жалкій одноцевный родъ, дёти случая и страданія, зачёмъ ты вынуждаеть меня сказать тебъ, чего полезнёе тебъ не слышать? Нандучшее совершенно недоступно для тебя, а именно: не родиться, не быть, ничёмъ не быть. Но затёмъ болёе лучшее для тебя—скоро умереть".

Чтобы земная жизнь, по крайней мфрф, хоть сколько нибудь была сносна, греки создали въ своей фантазіи, какъ думаетъ Ницше, прекрасную надземную жизнь съ свётлыми олимпійскими богами и въ этомъ блестящемъ видфніи Олимпа примирились съ печальной жизнію на землю. Въ самомъ дфлф, теперь только жизнь казалась имъ достойной того, чтобы жить, такъ какъ надъ нею господствовали столь прекрасные боги, которыхъ они словно похищали съ неба на землю въ своихъ великолюпыхъ художественныхъ произведеніяхъ для восхищенія ихъ красотою. Все это было дфломъ аполлоновскаго эстетическаго влеченія грековъ.

Но и діонисієвскій духъ пробудился въ нихъ съ особенною мощію. Дъйствительно, какъ только онъ распространился во всемъ античномъ мірѣ, то онъ завладѣлъ имъ, какъ это по-казываютъ шумныя торжества въ честь Діониса. Эти торжества вытекали изъ кипучей природной силы и природной страсти и потому правдновались съ такою страстностію. Отсюда-

<sup>1)</sup> Die Geburt der Tragödie; S. 1.

мало-по-малу возникла греческая трагедія. Начало ея образовалъ хоръ сатировъ. Сатиръ у грека имёлъ значеніе совершеннаго существа природы, которое казалось ему божественнымъ и вмёстё человеческимъ. Сатиръ казался божественнымъ, потому что онъ былъ въ близкомъ отношеніи къ богу Діонису, такъ что близость этого бога приводила его въ восторженное состояніе; вмёстё съ тёмъ онъ казался и человёкомъ, потому что былъ символомъ самыхъ могучихъ человёческихъ инстинктовъ, въ особенности влеченія къ размноженію рода.

Хоръ сатировъ былъ, по Ницше, первоначально представителемъ всего народа, объятаго діонисіевскимъ опьянѣніемъ. Музыкой и танцами онъ возбуждалъ во всемъ существъ зрителя сильный восторгъ, и если всъ сердца въ упоеніи этимъ восторгомъ сливались въ единомъ біеніи пульса, тогда возникало въ фантазіи восторженнаго хора лучезарное видѣніе бога Діониса, которое сообщалось собранію зрителей. Такъ діонисіевское опьянѣніе дало жизнь аполлоновскому міру грезъ, и этотъ міръ былъ не чѣмъ инымъ, какъ яснымъ и пластическимъ осуществленіемъ того неопредѣленнаго музыкальнаго состоянія души, которое производилъ діонисіевскій восторгъ.

Словомъ, единственнымъ героемъ греческой трагедіи былъ собственно богъ Діонисъ, и прежде всего, конечно, не болѣе, какъ видѣніе хора сатировъ. Хоръ сообщалъ объ этомъ видѣніи въ гимнѣ, который воспѣвался имъ въ честь божества. Позднѣе это видѣніе объектировалось и мимически представлянось на театральной сценѣ, чтобы сила воображенія зрителей запечатлѣла его еще живѣе; а еще позднѣе Діонисъ уже болѣе не открывался въ своей божественной формѣ, но скрывался въ различныхъ образахъ героевъ, подъ трагической маской Прометея или Эдипа.

Такъ, по мивнію Ницше, греческіє трагики воскрешають міръ гомеровскихъ боговъ, лучезарный блескъ которыхъ тогда уже начиналъ потухать, и собственно пользуются этими аполлоновскими призраками, какъ типическими символами, съ помощью которыхъ они приводили свое пониманіе вселенной въ болье понятную форму. Миеы поэтому были не чыть инымъ, жакъ философіей въ лицахъ.

И такъ такъ трагическое искусство у древнихъ грековъ, по взгладу Ницше, было разпретомъ культуры, то Ницше новое пробуждение этого OTP искусства драмахъ Рихарда Вагнера будетъ HV3IIK**AJ**LHIIXЪ наиболье пригоднымь средствомъ RLI шенія культуры. Вотъ почему, твердо убіжденный въ этомъ, онъ тогда восклицалъ съ мечтательнымъ воодушевленіемъ: .Никто не могь бы омрачить нашу веру въ предстоящее возрождение эллинской древности; ибо только въ ней мы находимъ нашу надежду на обновление и очищение ивмецкаго духа черезъ чарующій огонь музыки. Въ противномъ случав, на что мы могли бы указать такое, что могло бы въ запуствнім и одрахивнім современной культуры возбудить какое нибудь утъшительное ожиданіе для будущаго? Напрасно мы старались бы отыскать хотя бы то одинъ сильный корень съ иолодыми побъгами, напрасно мы высматривали бы плодоносное мъсто и здоровую почву: вездъ пыль, песокъ, опфпенъніе. изнеможеніе. Тутъ безутёшный житель не могъ бы избрать другого лучшаго символа, кром'в рыцаря со смертію и чертомъ, какъ его изображаетъ намъ Дюреръ, грознаго рыцаря съ стальнымъ и суровымъ вворомъ, который рашаетъ пуститься въ свой страшный путь одинъ съ конемъ и собакой и притомъ безнадежно, хотя его и не собыотъ съ дороги ужасные спутники. Таковымъ Дюреровскимъ рыцаремъ былъ нашъ Шопенгауеръ: потерявъ всякую надежду, онъ все же искаль истину. Не было подобнаго ему!

Но какъ внезапно измѣняется эта мрачная пустыня нашей одряхивышей культуры, только что изображенной, когда къ ней прикоснутся чары Діониса! Вихрь увлекаетъ все отжившее, обветшалое, разбитое, испорченное, кружась скрываетъ его въ тускломъ облакѣ пыли и подобно коршуну носитъ его въ воздухѣ. Наши вворы смущенно слѣдятъ за исчезнувшимъ, ибо что они видятъ, какъ бы восходитъ изъ пучины къ золотому свѣту, такъ полно и зелено, такъ пышетъ жизненностію, до безграничности такъ полно страсти. Трагедія возсѣдаетъ среди этого избытка жизни, страдянія и радости, съ возвы-

та пѣсня говорить о матеряхь сущаго, имена которыхь таковы: мечта, воля, горе. Да, мои друзья, вѣрьте со мной въдіонисіевскую жизнь и въ возрожденіе трагедіи. Времена сократовскаго человѣка миновали: увѣнчайтесь плющемь, возьмите тирсъ въ руку и не удивляйтесь, если тигръ и пантера,
ласкаясь, лягуть къ вашимъ ногамъ. Теперь только имѣйте
мужество быть трагическими людьми, ибо вамъ предназначено
искупленіе. Вы должны сопровождать торжественное шествіеДіониса отъ Индіи до Греціи! Вооружитесь на жестокую борьбу,
но вѣрьте въ чудеса вашего бога 1).

Такимъ образомъ, Ницше былъ пламенно восторженнымъэстетикомъ. Мы изложили въ главныхъ чертахъ первую философскую точку зрѣнія Ницше. Теперь перейдемъ къ елразбору?

Что касается прежде всего взглядовъ Ницше о происхожденім греческой трагедім, то обсужденіе муж относится собственно къ области древнеклассической филологіи, но этапослёдняя по большей части отклонила ихъ, усмотревъ въ нихъ комбинаціи хотя и даровитыя, но фантастическія, не соответствующія фактамъ. Такъ, напримеръ, невероятно то положеніе, что всё извёстные типы греческой сцены должны быть только масками первоначального героя сцены Діониса, стало быть, и Ксерксъ, персидскій царь, есть маска греческаго бога, и темъ более это положение невероятно, что ононе было извъстно самимъ грекамъ, ихъ поэтамъ и философамъ. Равнымъ образомъ, таково же мижніе Ницше, будто древніе трагики, и прежде всего Эсхиль, были не менъе великими музыкантами-композиторами, и будто въ ихъ драмахъ до насъ дошель только тексть къ ихъ утерянной музыкъ! Это не что иное, какъ неосновательныя положенія, которыя иміють свой корень въ фантазін своего автора.

Не будемъ далее останавливаться на историческихъ соображенияхъ: насъ более интересуютъ философские принципы, вы-

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 117 f.

двинутые нашимъ философомъ въ первую эпоху. Каковы они предъ судейской трибуной критики?

Возывемъ прежде всего его космическій принципъ. Ницше считаль такимъ принципомъ "истинносущее и первоединое"; "исполненное противоръчій" и "вычно страждущее", которое отъ выка, искупляется отъ "присущаго ему страданія" только черезь міръ, созданный имъ ради "воспитательного видынія"; но посему этотъ міръ не—міръ дыйствительности, а только—мірь видимости.

Туть возникаеть вопросъ, откуда Ницше знаеть то, что первоединое" действительно само въ себе исполнено противорейй и вечно страждеть? Где доказательство для этого основного метафизическаго утвержденія? Ницше нигде даже и не попытался дать такого доказательства, но "выпалиль" свой косическій принципь изъ фантазіи, "какъ изъ пистолета". Однако мы отнюдь не страшимся такихъ выстреловъ, ибо они по большей части холостые и потому безопасные.

И даже не смотря на то, что Ницше не привель ни малышаго доказательства въ пользу принятаго имъ космическаго принципа, котя онъ непосредственно вовсе не очевиденъ, не смотря на это,—спрашивается далье: какъ возможно, чтобы этоть самый космическій принципъ существоваль, если онъ явлствительно исполненъ противорьчій? Высшій основной законъ всякаго разумнаго мышленія говорить, что само себъ противорьчащее не можеть существовать. Слъдовательно, нътъ и первоединаго, о которомъ идеть рычь, если оно исполнено противорьчій. Или, быть можеть, Ницше ставить ни во что логическій законъ противорьчія?

Во всякомъ случав, онъ выражался нервдко очень пренебрежительно о разумв и его логикв; но если Ницше серьезно отряцаетъ основные законы мышленія, въ такомъ случав онъ разрушаетъ фундаментъ всякаго научнаго изследованія, и тогда съ нимъ вовсе не следуетъ имёть дела.

Далее было отмечено, что первоединое, по Ницше, "вечно страждеть" и вместе съ темъ должно быть "вечно вседовольнить", благодаря восхитительному виденію міра. Здесь Ниц-

ше вновь противоръчить самому себъ, вслъдствие чего принятый имъ принципъ еще разъ оказывается невозможнымъ.

Почему, далве, первоединое, или абсолютное, должно ввчно страдать? Что должно причинять ему врожденное страданіе? На всв эти вопросы, возникающіе здвсь съ необходимостію, Ницше не даль никакого отвёта.

А потомъ: почему міръ, который произвело первоєдиное, міръ, которому и мы принадлежимъ, есть простой миражъ? И для этого поспёшнаго утвержденія онъ не привелъ никакого доказательства; стало быть, оно всецёдо висить въ воздухё и не имѣетъ ни малѣйшей научной цёны. Въ самомъ дѣлѣ, если эмпирическій міръ и не имѣетъ абсолютной реальности, каковую имѣетъ только начало, лежащее въ основаніи міра, то все же онъ имѣетъ относительную реальность и потому онъ не есть простой миражъ.

Но если бы міръ на самомъ дёлё былъ простымъ миражемъ, то какъ первоединое черезъ "видёніе" его можетъ искупляться отъ присущаго ему страданія? Не будетъ ли въ такомъ случав это искупленіе кажущимся?

Затъмъ, если бы міръ, какъ утверждаетъ Ницше вмъстъ съ Шопенгауеромъ, былъ всецъло преисполненъ страданія и превратностей, такъ что небытіе было бы для него предпочтительнье бытія, то какъ твореніе міра и соверцаніе его могло давать такое удовлетвореніе? И какимъ образомъ, далье, художественное подражаніе человъка этому столь дурному міру могло примирить его съ безотрадной жизнію и превозмочь пессимизмъ? Это значило бы изгонять бъса силою Веельзевула.

Итакъ, не что нибудь другое, а именно ръзкія и неразръшимыя противоръчія лишаютъ научной опоры первоначальную философію Ницше!

Что касается, наконецъ, его тогдашней основной идеи, будто черезъ возрождение трагическаго искусства въ музыкальной драмѣ Рихарда Вагнера нѣмецкая культура пробуждается отъ своей теперешней летаргіи, стремится къ мощному оживленію и прогрессу, поднимансь на выстую ступень,—то это точно также была только чистая фантавія, какъ позже самъ Ницте

это призналъ и открыто заявилъ: Въ этой книгѣ 1) есть много кое чего дурного; о ней в еще болве сожалью, чемь о томь, что діонисіевскія чаянія затемнились и извратились шопенгауеровскими формулами; пусть я извратиль въ общемъ именно грандіозную зреческую проблему, какъ она у меня возникла, черезъ привнесеніе новійшихъ матерій! Пусть я обнадежиль, гді вовсе нельзя было надвяться, гдв все совершенно ясно указывало на конецъ! Пусть, на основаніи послідней нізмецкой музыки, я началь разсказывать сказки о "нёмецкомъ геніи", какъ будто намфренъ быль только раскрыть себъ самому глаза н опять искать-и это въ то время, когда нёмецкій духъ, который недавно еще имълъ мощь господствовать надъ Европой и обладалъ силой руководить ею, точно при смерти, окончательно отказался отъ пріоритета и, подъ блестящимъ предоснованія имперіи, перешель въ посредственному уровию, къ демократіи и новымъ идеямъ. Действительно, темъ временемъ, какъ я привыкалъ думать о "немецкомъ генін" довольно безнадежно и безпощадно, я сталь равнымь образомь думать о современной немецкой музыке, какъ о такой, торая насквозь пропитана романтикой, и изъ всѣхъ формъ искусства есть менте всего греческая; а поэтому, она первъйшая губительница нервовъ и вдвойнъ оспасна для народа, который любить опьянвніе и почитаеть неясность, какъ бродътель, именно въ ея двоякомъ свойствъ, какъ опьяняющее н вивств съ твиъ отуманивающее усыпительное средство" <sup>3</sup>).

Какъ Ницше разсуждаль по поводу этого собственно пункта, именно относительно оценки вагнеровской музыки, такъ точно онъ поступиль далее, отказавшись и отъ всего своего философскаго произведенія—первенца. Онъ пишеть: "Теперь это для меня несносная книга,—я сознаюсь, что она написана дурно, тяжелымь языкомъ, гадко, съ ужасной безтолковой фигуральностію, чувствительно, по местамъ слащаво до женственности, неодинаково по пріему, безъ логической обаятельности, очень убежденно, почему и лишена доказательности. Она

<sup>1)</sup> Именно: "Die Geburt der Tragödie".

<sup>23</sup> A. a. O. S. XIV.

написана неудовлетворительно по убъдительности доказательства, какъ книга для посвященныхъ, какъ музыка для тъхъ, которые выросли на музыкъ, книга высокомърная и мечтательная, которая закрыта прежде всего для невъжественной толпы образованныхъ еще болъе, чъмъ для "народа" 1).

Итакъ, позднѣе Ницше самъ понялъ, что неудачна была его первонача льная филоссфская точка зрѣнія, по которой онъ представлялъ воврожденіе греческаго трагическаго искусства у нѣмцевъ въ смыслѣ наиболѣе годнаго средства для проведенія лучшей культуры, и поэтому онъ обратился къ новому направленію.

М. Воспресенскій.

(Продолжение будетъ).

<sup>1)</sup> A. a. O. S. VII.

## Историко-философскія возгранія проф. Караева.

(Окончаніе \*).

## IV.

Древніе не им'вли представленія о всемірной исторіи. Для нихъ могла быть исторія Египта, Ассиріи, Греціи, Рима, но до исторіи въ ея универсальномъ смыслів они не возвышались. Причина такого обстоятельства объясняется просто. У древнихъ не было ясно сознаваемаго понятія о единствъ человъческаго рода. Въ каждомъ отдъльномъ народъ они видъли нвито совершенно независимое отъ другихъ народовъ какъ по происхожденію, такъ и по культурному развитію. Естественно, поэтому, что древніе историки не имізли представленія о всемірной исторіи. Но уже во 2 векв до Рождества Христова, грекъ Полибій пришель къ убъжденію писать именно всемірную исторію. Онъ говориль: "Судьба свела вийсти вси происшествія вседенной..., перепутавъ дъла Италіи и Африки съ дълами Авін и Грецін, такъ что частныя исторін не могутъ дать представленія о ціломь, и только всеобщая исторія сообщаетъ намъ внаніе свяви событій, ихъ причинъ, сліздствій н сопровождающихъ обстоятельствъ" 1). Съ тѣхъ поръ всемірная исторія, какъ наука, постепенно развивалась и достигла наконецъ въ наше время высокаго положенія. Но въ основъ ся лежала всегда одна и та же идся, --- хотя въ большей нии меньшей степени сознательности, --- идея эта есть "взаимодъйствіе между націями, придающее общее направленіе ихъ исторіямъ" 2). Съ точки зрвнія этой идеи все, "что важно

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разунъ" за 1903 г. № 6.

<sup>1)</sup> Ид. вс. вст. 9 стр. 2) Ibid.

только для судебъ и развитія одной страны, говорить Карѣевъ, но не оказываетъ вліянія на дѣла міра, въ общей исторіи утрачиваетъ до значительной степени свой интересъ 1). Отсюда фигурально мы можемъ дать всеобщей исторіи такое опредѣленіе: всеобщая исторія есть то "центральное бюро, гдѣ изъ частныхъ плановъ и картъ (частныхъ исторій), снимаемыхъ съ отдѣльныхъ мѣстностей, изъ разныхъ воображемыхъ линій, проводимыхъ по вемной поверхности для обозначенія всевозможныхъ явленій, на ней встрѣчающихся, составляется общая карта земли" 2).

Изъ сказаннаго объ идев всемірной исторіи ясно вытекаетъ опредъление ея предмета. Въ самомъ дълъ, если всемирная исторія имветь въ виду то, что особенно характеризуеть духъ и направление общечеловъческой жизни, то естественно, что предметомъ ея научного изложения могутъ быть лишь выдомшіеся факты этой жизни, оказывающіе болье или менье сильное вліяніе на ходъ историческаго процесса. Но мы еще прежде видъли, что историческій процессъ слагается изъ взаимодъйствія личности и надъ-органической среды. Личность производить "дёла, въ смыслё дёйствій и событій в); а эти последнія, взятыя вместе, составляють прагматическую сторону всемірной исторіи. Надъ-органическая среда тоже, какъ мы видвли, обусловливаетъ двятельность личностей и опредъляеть направление этой дъятельности. Она, следовательно, составляеть также важный факторъ въ историческомъ процессъ. Этотъ факторъ извъстенъ въ наукъ подъ именемъ культуры или культурной стороны всемірной исторіи. Отсюда вышеизложенное опредъление историческаго процесса 4) можно вамьнить еще следующимь: исторической процесст есть взаимодъйствіе прагматизма и культуры.

Такимъ образомъ, имѣя въ виду основную идею всемірной исторіи, мы можемъ сказать, что содержаніе этой исторіи составляють "прагматическіе факты съ важнымъ значеніемъ для культуры и факты культурные, обусловливающіе прагматическое движеніе исторіи,—однимъ словомъ, все, что ближайшимъ

<sup>1)</sup> Ид. вс. ист. 9 стр.

<sup>2)</sup> Ibid. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ид. вс. ист. 11 стр.

<sup>4)</sup> CM. BHIME CTD, 226.

образомъ нграетъ роль факторовъ въ этомъ постоянномъ и сложномъ взаимодъйствін" 1).

Всв начки Карвевъ раздвляеть на номологическія и феноменологическія 2). Первыя изслёдують законы въ своей области; вторыя имеють дело исключительно съ феноменами, открывая между ними причинную связь и объясняя эту связь взвъстными законами, взятыми изъ чужихъ областей. Къ послъдняго рода наукамъ, т. е. феноменологическимъ, принадлежить исторія; слідовательно ея задачи опреділяются уже самымъ ея положеніемъ. -- По мижнію Каржева, исторія "должна констатировать факты, приводить ихъ въ причинную связь, обнаруживать между ними существенные, сводить ихъ къ общимъ формуламъ и объяснять последнія пенхологическими и соціологическими законами" в). Такимъ образомъ, о бакихъ бы то ни было законахъ, принадлежащихъ исключительно исторів, эта наука не должна мечтать. Она разъ на всегда должна убъдиться въ томъ, что законовъ исторів нёть н быть не можеть 4); есть лишь законы психологические, сопіологическіе и-отчасти-біологическіе, при помощи которыхъ можно дать научное объяснение истории <sup>5</sup>). Поэтому научная исторія должна безусловно отвергнуть всё политки вывести холь исторической жизни какъ изъ одного какого-либо закона (божественнаго промысла, напр.), такъ и изъмногихъ, будто бы спеціально принадлежащихъ исторіи. Ез постоянной задачей, при обработив исторического матеріала, должно быть одно, говорить Карвевъ-, разрушить ту предвянтую мысль что всемірная исторія есть единий и цёльный процессь съ строго логическимы планомы вы своей основы 6).

Что касается метода, которымъ могутъ быть достигнуты указанныя задачи исторін, то его можно подразділить на слівдующіе три частныхъ вида. Во первыхъ, исторія, какъ наука должна быть объективной, въ самомъ строгомъ смыслів этого слова; во вторыкъ, къ открытію общихъ положеній, выработна которыхъ составляеть одну изъ главныхъ задачь исторіи,

<sup>1)</sup> На вс. ист. 16 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Осн. вопр. 1 т. 9.

<sup>3)</sup> Осн. вопр. 1, 35.

<sup>4)</sup> См. выше стр. 239.

<sup>5)</sup> Осн. вопр. 1, 10.

<sup>6)</sup> Ibid -21.

она должна идти путемо синтемо исторических событій и въ третьихъ, исторія, какъ наука универсальная, должна излагать лишь такіе факты, которые такъ или иначе сліями на ходо исторической жизни человичества.—Укажемъ частиве, въ чемъ должны состоять всё эти виды правильнаго историческаго метода.

Исторія должна быть наукой объективной. Это значить, пообъясненію Карвева, что "ходъ исторіи мы должны воспроизводить съ объективной върностью, что возможно только, если мы откажемся, -- какъ отъ чего-то дъйствительнаго въ исторіи, --- и отъ постоянной связи между всеми частями человечества, и отъ плана, по которому совершается исторія, и отъ цели, постоянно господствующей въ движеніи, и отъ свободной воли, производящей то или другое, ибо, принимая все это,-добавляеть Карвевъ, ты очутимся въ необходиности, вместо констатированія объективнаго хода исторіи, заниматься ея субъективнымъ конструированіемъ 1). Следовательно, для того, чтобы исторія была дійствительно наукой, а не романомъ, историкъ долженъ освободиться решительно отъ всёхъ предввятыхъ и одностороннихъ убъжденій. Его точка зрівнія не должна быть-ни русской, ни французской или евмецкой, а просто-, точкой врвнія общаго человіческаго разума" 2). Такого объективияма историкъ достигнетъ тогда, когда свои собственныя возарвнія будеть провврять обще-человвческимь судомъ надъ исторіей в)...

Относительно необходимости построенія исторіи именно синтетическимъ путемъ находимъ весьма обстоятельныя разсужденія Карѣева въ его статьѣ объ "Идеп всемірной исторіи". Въ этой статьѣ, установивъ общее положеніе, что историческій процессъ слагается изъ взаимодѣйствія прагматизма и культуры, Карѣевъ дѣлаетъ выводъ, что по этому самому наука исторія должна быть объединеніемъ или синтезомъ этихъ двухъ элементовъ 4). На вопросъ: "какъ" происходитъ историческій синтезъ?—онъ разсуждаетъ приблизительно такъ.—Изучая прагматическую исторію, мы устанавливаемъ длин-

<sup>1)</sup> Осн. вопр. 1, 155.

<sup>2)</sup> Ibid.—167.

<sup>3)</sup> Ibid. -273-274.

<sup>4)</sup> Ид вс. Ист. 13 стр.

ную цёнь причинь в слёдствій,—указываемъ, что такое-то лицо было причиной такого-то событія.—Но установленіе подобной причинной связи между историческими событіями составляеть далеко не все въ исторической наукъ. Для полнато представленія извъстнаго событія, необходимо показать еще тъ культурныя условія, при какихъ оно произошло, равно какъ и тъ, для которыхъ оно само было причиной. Тогда изучаемое событіе будетъ для насъ ясно во всёхъ, такъ сказать, своихъ деталяхъ.

То же самое нужно сказать относительно изученія культурной исторіи. — Указывая на формы быта, степень цивилизаціи и нравственный уровень человічества за извістный періодъ времени, мы не можемъ ограничить все объясненіе діла лишь указаніемъ на одну естественную эволюцію культуры. Намъ нужно показать еще при этомъ, какія "прагматическія причины" способствовали образованію надъ органической среды въ такомъ, а не иномъ виді, — и только тогда наше пониманіе культурной исторіи будетъ полно и вірно. — Такъ именно должна построяться всякая истинно научная исторія. Она, правда, можетъ давать иногда перевісь въ своей области прагматизму вли культурі; но она не имість рішительно никакого права "исключать изъ своего изслідованія одно ради другого: полное разъединеніе обояхъ элементовъ немыслимо 1).

Наконецъ, въ 3), всемірная исторія должна излагать лишь важные факты, которые вліяли на ходъ міроваго прогресса, въ положительномъ-ли то, или отрицательномъ смыслѣ.—Слѣд., все, что не имѣло ближайшаго отношенія къ идеѣ прогресса, должно быть безусловно выкидываемо изъ массы историческато матеріала. Съ этой точки врѣнія, въ исторію не могутъ войти, напр. всѣ виды естественной органической эволюціи, поскольку они лишены разумности и индивидуальнаго разнообравія, какъ произведеніе слѣшыхъ силъ природы. Не могутъ войти во всемірную исторію народы, мало или вовсе не послужившіе человѣческому прогрессу 2). Во всеобщей исторіи — мѣсто лишь всему индивидуальному, развивающемуся, про-

<sup>1)</sup> Ид. вс. истор. 15 стр.

<sup>2)</sup> Основ. воп. 1,160.

являющему господство разума надъ слёпыми силами природы.—Построять такъ исторію, не значить однако-же, говорить Картевь, произвольно искажать факты, или навязывать имъ такое значеніе, котораго они не имтють. За научность идеи прогресса, мы видёли, ручаются какъ эмпирическія, такъ и апріорныя данныя.— Что же касается самаго подбора фактовь для исторіи, то относительно ихъ достоинства свое митьніе историкъ должевъ провърять общечеловъческимъ судомъ 1); а при такомъ отношеніи къ дтлу, по митьнію Картева, трудно внасть въ крайность или личный произволъ.

— Намъ остается указать еще на то значеніе, какое имъетъ для человъка изученіе всеобщей исторіи,—и наше изложеніе историческихъ возгръній проф. Карьева можетъ считаться вполнъ законченнымъ.

Въ древности, говоритъ Карћевъ, исторію считали весьма полезной наукой. Относительно нея существовало въ то время всемъ известное изречение: "historia est magistra vitae" ») И дъйствительно, исторія есть наставница, учительница жизни. Представляя намъ върное и всестороннее изображение прошлой действительности, ова темъ самымъ уясняетъ для насъ смыслъ настоящаго, -- показываетъ, къ чему должны мы стремиться, какъ существа нравственно-разумныя. Въ этомъ отношении значение всемірной исторіи тожественно для насъсъ значеніемъ художественной драмы. Какъ хорошая драма заставляеть насъ плакать слезами умиленія при видв торжества. добродетели-и съ презреніемъ отвращаться отъ порока, при созерцаніи всей его гнусности, низости, такъ и исторія. Изображеніемъ состоянія правовъ и цивилизаціи въ разное время она можетъ вдохнуть въ насъ-то искреннее желаніе подражать древнимъ въ ихъ доблести, то такое же желаніе избъгать ихъ пороковъ. Слъд., исторія является для насъ, какъ и художественная драма, ---,,богатой сокровищницей жизненной мудрости, цълой школой для нравственнаго поученія").

Но изучение исторіи можеть дать намъ еще другое, болье высшее назидание. Слідя за тімь, какъ развивалась на про-

<sup>1)</sup> Осн. вопр. 1,273 ст.

<sup>3)</sup> Из. вс. ист. 17 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ид. вс. ист. 17 стр.

тяженін многихъ вековъ основная идея всеобщей исторіипрогрессъ человачества; какія при этомъ колебанія испытывала эта идея; какъ постепенно, хоти медленно, но върно-шла она къ своему торжеству,--мы сами незаметно укрепляемся духомъ, и начинаемъ бодрве смотръть въ неизвестное будущесна задачи и смыслъ своей жизни... Но предоставимъ слово объ этомъ самому проф. Карбеву. "Идея прогресса, говорить онъ, примиряеть чувство разлада съ дъйствительностью, указывал, на времена прошедшія, когда разладъ этотъ быль больше, и видя въ прогрессв устранение этого разлада: она отвращаеть отъ грубаго матеріализма преследованія дичныхъ, своеморыстныхъ цёлей и вносить въжнянь спасительную дозу здороваго идеализма; она противодействуеть развитію печальнаго пессимивма, видящаго зао въ самонъ корне бытія вещей, и оживаяеть душу пріободряющей дозой не ношлаго оптимизма, довольнаго всёмъ н самемъ собой, а оптимивна идеала, оптимивна надежды, безъ котораго неть жизни и деятельности, а есть тупое и внертное прозабание червя въ земномъ прахви 1). Основываясь ва столь важномъ вначение идеи прогресса для человъка, мы еще разъ повторяемъ, что идея эта вполив научно и безъ. ущерба для двля можеть быть внесена въ исторію, въ качествъ ел субъективного влемента. Только одна эта идея способна воспитать въ человъкъ "настоящую гуманность, интересъ и уважение из человической личности, из накой бы расъ и національности, къ какому бы віропспов'яданію и государству, къ какому би культурному слою и соціальному классу она ни принадлежала. Поэтому историческому образованію--заключить словами Карбева-должно принадлежать по полному праву воепитательное значение, осли только мы будомъ изучать проилое человичества съ гуманитарной и универсальн**ой** точекъ эрвнія" 3),

V.

Намъ не придется много говорить о достоинствахъ историко-философскихъ возервий проф. Карвева. Эти достоинства привнани отромной частью нашего интеллигентнаго общества.

<sup>1)</sup> Идея всем. ист. стр. 18. Ср. Истор.-соціол. этрд. стр. 21-41.

<sup>2)</sup> Ист.-соц. эт. стр. 41.

Объ этомъ свидътельствуетъ то обстоятельство, что каждая брошюрка, вышедшая изъ подъ пера проф. Каръева, раскупалась на расхватъ: словно люди видъли въ этихъ брошюрахъ новое и дивное откровеніе!

Въ чемъ же кроется причина столь выдающагося усивха историко-философскихъ вовервній проф. Карвева среди русскаго общества?

Коренная причина популярности этих возгрвній—63 ист строю научности прежде всего. Проф. Карвевь, вь самомь діль, сь огромной эрудищіей развернуль вь своихь сочиненіяхь выводы соеременного знанія по наиболіве жизненнымь вопросамь. О чемь бы онь ни говориль,—вь его річахь слышится посліднее слово науки".—При этомь, какъ позитивисть и эволюціонисть, Карвевь вірить лишь вь положительную науку. Поэтому въ своихъ сочиненіяхь онь всегда держится ясных и точных данныхь естественно-научнаго знанія.— Эта черта пришлась весьма по вкусу современному настроенію русскаго образованнаго общества, ищущаго вевдів фактическихь данныхь и недовіряющаго "туманной метафизиків". Здівсь лежить главная и важнійшая причина необычайнаго успіха сочиненій Карвева въ русскомь обществів.

Вторая причина этого услёха ваключается въ его умёньё пода однима услома собрать и освётить всё выводы естественныхъ и историко философскихъ наукъ. Признавъ, что коренной сущностью исторического процесса является жеся прогресса, Карвевъ для обоснованія этой мисли веська искусно обращается отъ одной науки къ другой. Отовсюду онъ собираеть доказательства своего ученія. Съ. этой точки врівнія получаеть силу въ общей системв всякая даже сукая положительная наука. То, что прежде многимь казалось "узкой спеціальностью", -- это въ рукахъ даровитаго профессора приняло совсемь другой видь. Вдумываться въ данныя біологіи или химіи оказалось необходимымъ не однимъ спеціалистамъ: всякій, желающій обосновать чентральную ндою жсторін,-которам съ тъмъ вмъстъ есть и самая высокая научно-философская идея, -- долженъ также углубиться въ последние выводы точныхъ наукъ, чтобы выработать себъ научное міровоззрѣніе.

И вотъ общество, учащееся особенно, съ необычайнымъ восторгомъ отозвалось на зовъ своего многоученаго профессора. Вивств съ нимъ и за нимъ оно охотно принялось знакомиться съ положительными науками, видя предъ собой твердо начаченную цёль, которой многіе прежде не имѣли, а потому блуждали въ потемкахъ. Карѣевъ, слёдовательно, для русской молодежи явился глашатаемъ научно повитивнаго міровозгрінія. Въ такомъ смыслё она его возвеличивала и эту черту ставила ему въ особую заслугу.

Не менве важенъ въ сочиненияхъ Карвева общий тонъ, такъ скавать-господствующее настроение автора. Это настроеніе намъ довольно внакомо. Мы видели, какъ гуманно и светло смотрить Кареввь на естественныя силы культурнаго человъка, сколько надеждъ онъ возлагаетъ на будущее нашей исторів. Проникнутый самъ благороднымъ опитимизмомъ, онъ эту жизнерадостность вливаеть въ души своихъ читателей. И, кажется, съ этой стороны заслуга проф. Карвева предъ русскимъ обществомъ по истивъ огромна Если ито въ послъднее врена поработаль для разсвянія гнетущаго нашу молодежь пессимизма, если кто особенно боролся противъ общественной косности и дряблости,---такъ это преимущественно нашъ почтенный профессорь путемь распространения въ обществъ своихъ историко-философскихъ сочиненій. Нельвя поэтому не привътствовать ихъ быстраго распространения; нельзя не пожелать, чтобы впечатление отъ нехъ оказалось прочнымъ, надолго осфиниса настроеніемъ.-Пусть же вфра въ прогрессъ и снам дюдей будеть: всегдащинимъ знаменемъ вашей молодежи,-что ей такъ талантливо и искренно проповъдуетъ проф. Карфевъ!..

Но рядомъ съ несомнанными достоинствами историко-философскихъ возэрвий проф. Корфева, им должны отматить въ нихъ, къ сожаланію, существенныя односторонности и неправильности. Она объясияются характеромъ міровозэрвнія автора. Желая оставаться до конца строго позитивными имслителемъ, онъ въ своей исторіософіи явился защитникомъ механическаго эволюціонизма, врагомъ всякой ,,цалестремительности", по выраженію намцевъ. Въ этомъ направленіи онъ дошель до внутренняю противоръчія съ самимъ собой и до разлада съ несомиваными философско психологическими фактами. —Это мы сейчасъ постараемся показать.

Мы виділи, что единственно вовможной субтективной точкой врівнія на исторію Карізевъ считаеть идею прогресса. Достоинство этой идеи онъ основываеть съ одной стороны на обобщеніи "многихъ дійствительныхъ фактовъ въ жизни человічества"; съ другой—на данныхъ "общечеловіческой догики". Посмотримъ, насколько состоятельны обів эти основы, на которыхъ, по Карізеву, можно будто бы построить идею прогресса.

Относительно эмпирических данных для идеи прогресса Картевъ самъ совнается, что научность ихъ весьма сомнительна. Стоя на почет голых фактовъ, говорить онъ, можно лишь до безконечности препираться о томъ, есть прогрессъ въ человъческой жизни, или нътъ 1). Тъмъ не менте "научную формулу прогресса, безъ которой не мыслима философія исторіи, по словамъ Картева, оказывается необходимымъ построить именно на данныхъ біологіи, психологіи и соціологіи" 2). "Однако, читаемъ далте, мы не имтемъ пока прочно установленныхъ основъ соціологіи: наука эта находится еще въ періодт формированія" 3). То же въ сущности, нужно сказать относительно психологіи, не говоря уже о біологіи 4).

Что отсюда следуеть?

Логическій "общечеловіческій" выводь изъ сказаннаго ясень самъ собой: мы не имівемъ права построять "научно", подобно Карівеву, теорію прогресса на такихъ шаткихъ основаніяхъ, каковы данных психологіи, соціологіи и біологіи. Нашъ выводь получить еще большее значеніе, если мы сопоставимъ его съ слідующими словами Карівева; "въ развитіи общества ність возможности объективно отличить существенное отъ несущественнаго, необходимое отъ случайнаго" в), слідовательно, того, что способствуєть прогрессу человічества отъ того, что вредить ему. А если такъ, то объективная пілность совдан-

<sup>1)</sup> Осн. вопр. 2 т. 262 стр

<sup>2)</sup> Осн. вопр. т. 1, стр. 13.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Осн вопр. т. 2, стр. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Осн. вопр. 1, 25 стр.

ной Карвевымъ идеи, по "общечеловъческой логикъ", должнабыть подвергнута сильному сомнънію.

Съ другой стороны, если "вся человъческая исторія естьтолько громадная случайность" 1), если въ ней нѣтъ ни опредѣленнаго плана, ни сознательной цѣли 2), то можемъ-ли мы къ ней прилагать, въ качествѣ мѣрила, идеалы своего разума. и ждать отъ хода исторіи ихъ осуществленія?

Здёсь что нибудь одно: нли человёческая исторія идеть, дойствительно, по опредёленному пути,—тогда мы можемъ ждать отъ нея осуществленія извёстной цёли; или же она есть "хаотическое сцёпленіе случайностей", движимое "слёпимъ рокомъ",—и тогда мы не имёемъ права прилагать къ ней никакой нормирующей идеи... Изъ разсужденій же Карёева вытекаетъ, что исторія сама вь себё безсмысленна, безцёльна, но въ то же время "на основаніи принципа прогресса, мы можемъ предвидёть будущее, когда жизнь особняюмъ отдёльныхъ націй сдёлается невозможностью" ), ибо "исторія разнихъ народовъ постепенно объединяется" 4); слёдовательно, ндетъ къ опредъленной цюли. Выходитъ, что "принципъ прогресса", хотя—не историческій законъ, однако исторія, раноняю повдно, осуществить требованія этой "идеальной нормы"!...

Въ этомъ пунктъ исторіософіи Карѣева мы видимъ неудачную его попытку согласить механическій эволюціонизмо съ запросами человъческаго разума и сердца, ищущими въ исторіи смысла и върящими въ цълесообразность своихъ исканій.

Эту ввру поддерживаетъ особенно то ссображеніе, что меканической эволюціонной теоріи никогда не удается обтяснить
вамвчаемой цвлесообразности въ человіческомъ и животномъ
организмахъ. Допустять ли, въ качествів основнаго жизненваго
закона, борьбу за существованіе, или приспособляемость животныхъ къ среді, или половой отборъ, все равно: безъ привнавія въ основі органической жизни сознательной воли не
понятно будеть, почему полезныя особенности животные органязмы сохраняють, а вредныя уничтожають.

То же должно сказать относительно всей человъческой

<sup>1)</sup> Осн. вопр. т. 1, 203 стр.

<sup>3)</sup> Осн. воп. т. 1, стр. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Осн. вопр. т. 1, 155.

<sup>4)</sup> Ibid. crp. 158.

исторіи: если она простая куча случайностей, если въ ней объективно нёть ни какой "цёлестремительности", то странно: почему мірь все болёе и болёе совершенствуется и идеть къ улучшенію во всёхъ видахъ бытія, а не разлагается, какъ трупъ, въ которомъ нётъ дыханія?...

Ясно, что Карвевская механическая точка зрвнія на міровую эволюцію должна быть исправлена приспособительно къ твиъ теоріямъ, которыя развивають ученіе о разумной цвиесообразности въ мірв 1).

Что касается апріорных соображеній, на которых главнымъ образомъ Карвевъ созидаетъ идею прогресса, то, конечно, мы не станемъ оспаривять самого факта сознанія людьми своего великаго предназначенія. Д'вйствительно, коль скоро человъку даны разумъ и воля, то ясно, что они даны для ихъ развитія (Мо. 5, 48). Несомивню также то, что идеаломъ этого развитія для вспах аподей служать всесторонне "развитая и развивающаяся личность, мыслимая лишь при индивидуальной свободъ и при общественной солидарности 2). Мы признаемъ также, что человъчество далеко ушло по пути прогресса. Но мы должны замётить, что цёль человіческаго развитія и средства для его достиженія Карфевъ понимаеть односторонне—скор te, какъ выразитель научно-повитивнаго міровозервнія, чвиъ какъ представитель "общечеловъческихъ" върованій.

Окончательнымъ завершениемъ нашего развития, по его мижнію, будетъ такое состояніе, при которомъ разумъ достигнетъ полной автономіи, сбросивъ съ себя оковы всего "минонческаго" з). Проще сказать: въ концъ своей исторіи человъкъ совершенно покинетъ религію, которая станетъ ему не нужной.

Но здёсь-то и заключается большая ошибка Карвева. Религія никогда не переживеть себя. Будуть исчезать съ лица вемли несовершенныя ся формы, но сущность религія візча. Она коренится не въ догматико-философскихъ построеніяхъ,

<sup>1)</sup> Превосходное изложение этого рода міровоззувнія можно найти у Паульсена въ сочинении: "Вводение въ философію", гл. "теорія разв." и "причин. и цвлесообразность".

<sup>2)</sup> Осн. вопр. т. 2, 260.

<sup>3)</sup> Осн. вопр. 2, 282.

также не въ ясныхъ доводахъ разсудка-ея сила: источникъ резиги, ся незыблемое основание-въ сердит и воль человька. И пока человъкъ будетъ жить на земль, пока онъ не перестанетъ вадумываться надъ великой вагадкой, предлагаемой ему явленіями живни и смерти, - до тёхъ поръ не умреть редигія. Въ чувстве стража предъ таннственной неизвестностью загробной жизни нашей, въ чувстве радости и изумжнія предъ дивной красотой и величіемъ окружающей насъ вселенной, наконецъ-вь чувстви усталости и разочарованія отъ вемной среды, во всемъ этомъ въра въ Бога, религія найдетъ для себя вычную опору. Изъ этихъ твердынь ее никтоне изгонить, да и невозножно человъку остаться безъ религіи. Онъ никогда не помирится на обрыеочных данныхъ положительных ваукь. Какъ гейневскій юноша, онъ постоянно будеть искать яснаго и глубокаго отвъта на свои міровые вопросы, на которые авторитетный и поведительный отвётъ ножеть дать лишь одна религія. Прекрасно объ этомъ пишеть Паульсевъ: "позитивизмъ думаетъ, что человъкъ уже готовъвычеркнуть то влечение къ Безконечному и Трансцендентальному, которое характеривовало до сихъ поръ религію. Я считаюэто заблужденіемъ. Стремленіе за предёлы дійствительнаго, выражающееся въ неопределенномъ желанія безконечнаго и всеблагого, есть врожденное человъку и неутрачиваемое имъ влеченіе. Въ благахъ и образахъ земли, этой подлежащей опыту действительности, онъ не находить себв полнаго удовлетворенія; по крайней міру наступають иногда минуты, когда все вемное и временное начинаетъ казаться ему ничтожнымъ и малымъ, когда его охватываеть желаніе вічнаго и непреходящаго. Да и не только для души, но даже и для ума данная действительность становится слишкомъ тёсною: если бы ты дёйствительно постигь всякую науку, если бы у тебя имълся отвътъ на всв вопросы, надъ которыми неустано трудятся историки и естествоиспытатели, что было бы туть великаго? Действительное и совершенное находится по ту сторону познаваемаго, представимаго, выразимаго словами... Въ этомъ симсяв религія совивстина съ философіей, вера-съ самынь свободнымъ мышленіемъ. Религія требуетъ отъ насъ не того,

чтобы мы мыслили то, что не можеть быть мыслимо, а того, чтобы мы выровали въ то, что отвъчаеть душть и воль, мышленію же не противоръчить".

Такъ понимаемая, религія, конечно не можеть вносить въ нравственность какихъ либо вредныхъ элементовъ. Напротивъ: подъ дъйствіемъ и освященіемъ со стороны религіи нравственность человъческая возвышается, очищается и достигаетъ вамъчательнаго обаянія для людей.—Намъ поэтому кажутся плохо обоснованными разсужденія Картева о превосходствъ чисто автономной морали предъ евангельско-аскетическими заповъдями. Въ чемъ состоитъ это превосходство?

Карвевъ думаетъ, что аскетическая мераль средство ставитъ на мъсто чтоми и дълается помъхою развитія <sup>2</sup>). Тогда какъ автономно-научная мораль проповъдуетъ равновъсіе обочкъ влементовъ нашей природы—и тъмъ лучше способствуетъ вдоровому развитію нашего духа. Съ другой стороны, "здоровая мораль" требуетъ будтобы отъ человъка "личной работы для личнаго блага", тогда какъ аскетизмъ воветъ непремънно къ пожертвованію собой ради блага другихъ...

Достаточно неглубокаго анализа, чтобы замётить въ приведенныхъ разсужденіяхъ непростительную посерхностиость. Въ самомъ дёлі: откуда Карізевъ взяль, что христіанскій аскетизмъ средство ставить на місто ціли? Гдіз онъ прочель, что для подвижниковъ важно умерщвленіе плоти ради самого умерщвленія, а не для духовнаго усовершенствованія во Славу Божію и на пользу людимъ? Если въ исторіи средневізковыхъ латинскихъ монаховъ были примізры извращенняю аскетизма, то это ничего не доказываетъ,—какъ не свидітельствуетъ противъ "научной" морали безчестное поведеніе иныхъ ея проповідниковъ.

Не на пользу себъ обмолвился Каръевъ сопоставлениемъ содержания аскетическаго и научно-моральнаго принциповъ. Къ какому бы интеллигентному лагерю мы ни принадлежали, всъмъ очевидно, что человъкъ, жертвующій собой ради счастья другихъ, выше морально того, кто ищетъ прежде всего своего

<sup>1)</sup> Введ. въ ф-iв, перев. подъ ред. Преображ. 1894 г., стр. 341-342.

<sup>2)</sup> Осн. вопр. т. 2. 230 стр.

дачнаго счастья. Съ этой стороны Ап. Павель, желавшій быть вичеринутымъ изъ книги живни для братьевъ своихъ, стоитъ, безъ сомнавія, на недосягаемой высота для всянаго ученаго эгонста.

Впрочемъ, для доказательства своей мысли Карвевъ прибъгаетъ къ следующему софизму. Онъ говоритъ: "кто не дорожитъ своимъ "а", тотъ не можетъ придавать какое либо значение и "я" другихъ" 1).

Но это скоръе жалко и убого, чъмъ доказательно. Развъ аскетъ,—ноложичъ Св. Іоаннъ Столпникъ,—переносившій холодъ, голодъ, зной, чтобы закалить духъ свой на служеніе подамъ, не дорожилъ своимъ "я". Если бы не дорожилъ, то и не переносилъ бы трудовъ для своего самоусовершенствованія.

Съ другой стороны, христіанинъ можеть не дорожить своимъ личнымо счастіемъ, своей судьбой,—и въ то же время цёнить глубоко "а" другихъ. Помимо указаннаго примёра, въ лицё Св. Ап. Павла, довольно вдёсь припомнить одинъ историческій фактъ, чтобы согласиться съ нами. Предъ полтавской битвой —разсказываютъ историки—царь Петръ говорияъ солдатамъ: "о Петрё вёдяйте, что ему жизнь не дорога; была бы Россія въ счастіи и благоденствіи". Кажется, это очень сильное доказательство за то, что личное самоотреченіе у истинныхъ подвижниковъ соединиется веегда съ самой сердечной заботой о благё другихъ людей.

Итакъ, только желаніе найти въ религіозной нравственности *оредные* элементы побудило Карѣева унижать ее предъутилитарно-эволюціонной этиков. На самомъ же дѣлѣ положеніе вещей должно быть *обратныма*. Въ натуралистической этикъ трудно искать *безкорыстиныха* побужденій для высокой в самоотверженной человѣческой дѣятельности; тогда какъ этими свойствами богато евангельское нравоученіе. Потому-то великіе в безпристрастные мыслители считали его безконечно превосходящимъ всякую другую нравственную систему.

На томъ же основанім мы не можемъ согласиться съ Карвевымъ, будто бы со временемъ автономная мораль замівнить

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Осн. водр. 280 стр.

религіозную нравственность. Для такой замёны у эволюціонизма, по нашему мевнію, нётъ данныхъ. Если онъ скажеть. что тотъ поступокъ чище, который совершается во имя самого добра, а не ради награды на небесахъ, то здёсь нёть еще превосходства предъ религіознымъ нравоученіемъ. Вёдь и религія требуеть святости отъ человека въ сущности потому. что Свять Господь Бот нашь (І Петр. 1, 16), т. е., ради величія и святости источника истинной правственности. Если же Евангеліе допускаеть, въ качестві поощренія къ доброділанію, награды и блаженство, то следуеть помнить, что награда въ этихъ случаяхъ разсматривается, какъ естественный результать добраго поведенія, а не какъ причина и исключительное побуждение къ нему. Причину всякаго добраго настроенія религія полагаеть въ Богв. Блаженство же для благонестивой души состоить въ исполнени воли Бога,-въ такой жизни, чтобы человъкъ непрерывно видълъ надъ собою око Божіе. Следовательно, съ Евангельской точки вренія делать добро тоже значить, что богоуподобляться, блаженствовать. Съ этой точки зрвнія христіанину не приходится завидовать эволюціонной "автономной" морали.

Но этого мало. Религіовная нравственность безконечно превосходить "научную мораль" ясностью, логичностью и обоснованностью своих требованій. Христіанство, напр. учить насълюбить другь друга, потому что Богь, спастій насъ и умершій ради насъ на кресть, есть любовь. Эта любовь призвала насъ изъничтожества къбытію; съ этой же любовью мы будемъ соединены посль смерти. Причемъ—отъ нашего земнаго поведенія зависить: станемъ-ли мы посль радоваться этому единенію, или будемъ страдать отъ невозможности нашего пріобщенія къбожественной жизни всльдствіе развитія вънасъ злой и эгоистической воли. Въ христіанскомъ ученіи, такимъ образомъ, побужденія къ добродьланію доведены до прозрачной ясности.

Не то въ эволюціонной морали. Во имя чего зоветь она людей къ доброму поведенію, а иногда прямо къ подвижен-честву для торжества извъстной общественной идеи?—Эволю-ціонная мораль считаеть высшей опорой разумности своихъ

требованій — пользу отъ корошаго поведенія для общества, обоюдную выгоду ограниченія нашего эгоизма ради интересовъ блежнихъ. Но это побужденіе крайне сомнительно, ибо самое вонятіе пользы совершенно субъективно: то, что одному представляется полезнымъ, другому можетъ казаться вовсе не нужнымъ и вреднымъ. Какъ же изъ-за такихъ спорных принциповъ буду я ограничивать свои пожеланія, свою волю?

И далье: что эволюціонная мораль можеть указать въ последнемъ результать добраго человеческаго поведенія? Будущій прогрессь и счастье нашихъ потомковь? Но довольно странно утвіпать самоотверженнаго борца твиъ, что его страданія, тяжелыя для него лично, будуть сладкой пищей последующимъ поколеніямъ. Если съ моей смертью лично для меня все кончается и изъ меня начнетъ рости лопухъ, по словамъ тургеневскаго Базарова, то не все-ли равно мне, какъ будуть тогла жить люди? Приносить жертвы можно и должно, но съ яснымъ сознаніемъ, что эта моя земная жизнь не кончается вивсте со смертью тела и что духъ человеческій безсмертно будеть жить въ Боге.

Вотъ почему христіанское ученіе о нравственности всегда сильнье волновало и будетъ волновать души людей, чъмъ холодная и расчетливая мораль эволюціонистовъ. Потому же не слъдуетъ видъть въ автономной нравственности какого-то волшебнаго средства къ перерожденію людей.

Правда, человъчество, освободившись отъ религіозныхъ представленій, поставившее научных идеи закономо своей жизни, будеть безконечно самоувъренно, гордо; можеть быть, оно съ огромной силой развернеть богатство своихъ способностей. Но одно върно: счастья и душевнаго мира, —изъ за чего городится вся современная вавилонская башня цивилизаціи, —безъ религін, безъ Христа люди не найдуть. На землів трудно устроить рай. Если все мое—здюсь, если ціль моихъ стремленій—удовольствіе и наслажденія на этой землів, позвольте, —скажуть намъ евдемонисты, искать этого счастья страстно, до самозабвенія. Если при этомъ другіе люди, въ погонів за тімъ же призрачнымъ счастьемъ, мізшають мнів взять свое, или даютъ мнів полечаєтья, —я буду страдать и въ иныхъ случаяхъ—

прямо отчаяваться. Гдё же остается страданіе, гдё есть місто отчаянію, тамъ нензовжно овлобленіе. За озлобленіемъ же слёдують такіе поступки, которые сдёлають изъ предполагаемато рая на землів тяжелый и мучительный адъ. И— какъ знать—не затоскують-ли тогда люди по небесному счастью, испробовавь мечту о земномъ раё? Не кинутся-ли они опять въ объятія религіи, какъ діти, спасая другь отъ друга святые завёты культурнаго человічества?...

Правъ былъ О. М. Достоевскій, когда говорилъ, что безъ религіи на землё никогда не будетъ мира и покол,—что люди, покинувъ Бога, ужаснутся своего безпомощнаго одиночества.. На этомъ основаніи мечту Карёева о концё человёческаго развитія мы считаемъ именно мечтой ученаго позитивиста, слишкомъ слабо оцёнивающаго запросы человёческаго сердца,—эту "мистику", столь надоёдливую многимъ, но безъ которой нётъ и не можетъ быть всесторонняго прогресса.

На этомъ же основании позитивизмъ не страшенъ истиннымъ христіанамъ. Не следуетъ намъ опасаться крайностей въ сочиненіяхъ проф. Каревва, а то, что въ нихъ есть ценнаго, намъ должно прилежно изучать и все приносить къ подножію Креста Христова...

Л. Богомобовъ.

## Фридрихъ Ницше— "антихристъ" въ новъйшей философіи, Лоренца Фишера.

(Переводъ съ нъмецкаго подъ реданцівю М. Воскресенскаго).

(Продолжение \*).

Ницше, какъ раціоналисть-вольнодумецъ.

Одно только искусство—и даже высшее—не въ состояніи возвысить человъка надъ прежнимъ уровнемъ культуры. Теперь Ницше призналъ это и потому оставилъ свою первоначальную точку зрънія. Но что же теперь должно занять ея мъсто?

Искусство покоится на чувствъ, ибо чувство играетъ въ немъ главную роль. Но чувство, а слъдовательно, и его продуктъ— искусство, отнюдь не главная сила и не высшая дъятельность душн человъческой. Выше чувства стоитъ разумъ, стоитъ умъ (Geist) и наивыше свободный умъ, который становится выше всъхъ до сихъ поръ лелъянныхъ взглядовъ и ученій и принимаетъ только то, что кажется ему върнымъ.

Это быль ближайшій второй шагь въ философскомъ развитіи Нацше. Такъ изъ философа-эстетика метафизическаго направленія онъ сталь теперь раціоналистомъ-"вольнодумцемъ" 1) и именно крайнимъ вольнодумцемъ, не желающимъ признавать никакихъ границъ 2). Поэтому онъ отрёшился теперь не только

<sup>\*)</sup> Си. ж. "Въра и Разунъ" за 1903 г. № 6.

<sup>1)</sup> Сюда относятся следующія проезведенія Нецше, въ которых онь развиль главными образоми свою новую точку эренія: "Человеческое, слешкоми человеческое (Menschliches, Allzumenschliches); книга для свободных умовь" (1876—77) в "Страневки и его тень" (Der Wanderer und sein Schatten—1880).

<sup>2)</sup> Поэтому вольнодумцы 18 въка ему казались отнюдь не вполит радикальными, почему онъ говорить о нихъ: "образъ вольнодумца въ прошломъ столетіи

отъ всёхъ религіозныхъ, но и отъ всёхъ философскихъ и эстетическихъ авторитетовъ. "Мы должны потерять вёру въ Бога, въ свободу и безсмертіе, какъ первые вубы,—тогда только вырастуть настоящіе зубы").

Да, все это: въру, христіанство, религію вообще онъ оставилъ теперь, и зубы у него, дъйствительно, все больше вырастали, какъ мы еще увидимъ. Богъ, по его мивнію, есть простая "гипотеза", въ которой никто здравомыслящій болбе не нуждается" 2), ибо "нътъ Бога" 3). И по этому поводу полный радости онъ взываетъ: Уже дознано, что "Богъ мертвъ", что въра въ христіанскаго Бога сдълалась недостовърной. Это новъйшее событіе начинаетъ уже бросать свои первыя тёни надъ Европой. По крайней мфрф, немногимъ, у которыхъ зрительная недовърчивость сильна и довольно остра для этого эрълища, кажется, что сейчасъ гдё нибудь защло солнце, гдё нибудь старое глубокое довъріе превращается въ сомнъніе: нашъ старый свътъ 4) имъ долженъ казаться въ самый день вечеръющимъ, ненадежнымъ, чуждымъ, "старымъ". На самомъ дълъ, мы-философы и "свободные мыслители", при извъстіи, что "древній Богь мертвь", чувствуемь себя, какь бы озаренными новой утренней зарей; наше сердце преисполнено благодарности, изумленія, предчувствія, ожиданія. Наконецъ, горивонтъ кажется намъ опять свободнымъ, хотя бы онъ былъ даже и не ясенъ; наконецъ, наши корабли снова могутъ выплыть, готовые на всякую опасность; отвага познающаго снова позволительна; море, наше море снова лежить предъ нами открытымъ" 5). Такимъ образомъ, Ницше примкнулъ къ полному атеизму.

И такъ какъ у Ницше нътъ Бога, то нътъ у него и въчостался несовершенным: они сдерживались и отрицали слишкомъ мало. "Плужникъ ("Die Pflugscher"); сочинение для умственнаго освобождения" (лъто 1876); W. W. XI, 17.

<sup>1)</sup> Tanz me, XI, 125.

<sup>2)</sup> Menschliches, Allzumenschliches; W. W. II, 46.

<sup>3)</sup> Тамъ же, III, 125.

<sup>4)</sup> То есть, Европа (прим. переводчика).

<sup>5) &</sup>quot;Die fröhl. Wissenschaft", Leipzig, 1887, S. 259, 260.

ной, загробной жизни, "нёть никаких вёчных фактовь такь же, какъ нёть абсолютных истинь", но "все есть временная являемость"). И именно все порознь происходить черезъ постепенное преобразованіе и развитіе: изъ минерала растеніе, изъ растенія животное и изъ животнаго человёкъ. Значить, Ницше примкнуль и къ крайнему трансформизму, или дарвинизму, и отрицаль какое бы то ни было твореніе міра.

Точно также онъ решительно отвергъ существование человъческой души, какъ субстанціи, соединенной съ теломъ. "Нетъ души" 2) говорить онь. Физіологическая, или органическая жизнь, по Ницше, имбетъ преимущественное значение для человъка, а психическая жизнь: сознаніе, водя и такъ далве, это есть сопутствующее проявление первой. И посему, по взгляду Ницие, тело и уходъ за нимъ должны быть предметомъ особенныхъ ваботъ человъка, почему Ницше и цънилъ такъ высоко грековъ, возведшихъ телесную жизнь въ культъ. Такъ онъ замъчаетъ: "Жребій народа и человъчества рышается тымъ, что культура начинается въ надлежащемъ мосто-не въ душъ, каково было роковое суевъріе жрецовъ и полужрецовъ. Надлежащимъ же мъстомъ для культуры служатъ тъло, поведеніе, діэта, физіологія, а все остальное отсюда следуеть... Греки поэтому остаются первымъ культурнымъ явленіемъ всторів".

Следовательно, Ницше—сторонникъ матеріализма, хотя, по случайности, онъ и выразился по поводу его уклончиво.

Но если нътъ въ человъкъ относительно самостоятельной души, то нътъ въ немъ и свободной воли. Дъйствительно, Ницше учитъ: "Въра въ свободу воли есть изначальное за-блуждение всего органическаго, она такъ же стара, какъ существующия въ немъ логическия дъйствия".

Также и отвътственность, но Ницше, есть заблуждение ) и самая мораль это—вынужденная ложь: "Мы должны обывны-

<sup>1) &</sup>quot;Menschliches, Allzumenschliches"; Werke II, 19.

<sup>2)</sup> Götzendämmerung; W. W. VIII, 161.

Menschliches, Allzumnschliches. W. W. II, 36; III, 30, 37.

<sup>1)</sup> Ibidem II, 64.

вать скрывающагося въ насъ звъря; мораль есть вынужденная ложь съ тою цълію, чтобы онъ не растерзалъ насъ. Безъ заблужденій, которыя содержатся въ положеніяхъ морали, человъкъ остался бы животнымъ, вслъдствіе же этихъ заблужденій онъ сталъ считать себя чъмъ-то высшимъ и подчинился болье строгимъ законамъ" 1).

Отсюда дальный выводь: ни вы чемь не должно раскаяваться. По этому поводу Ницше замычаеть: "Никогда не слыдуеть давать мыста раскаянію, но тотчась же говорить себы: это значить прибавлять кы одной глупости другую.—Причинивы вредь, думають затымы сдылать добро; подвергшись же наказанію за свои поступки, переносять его сы намыреніемы уже что нибудь сдылать: страшась другихь, внадають вы подобную глупость. Каждый наказанный злодый можеть чувствовать себя благодытелемы человычества"<sup>2</sup>).

Что между такими принципами Ницше нътъ безсмертія души, понятно само собою. Поэтому, по его мнёнію, ,,какъ тольконаступить часъ смерти" в), то со смертію все кончено такъ же, какъ у животнаго.

Послѣ того, какъ для Ницше исчезло всякое религіозное основаніе, нѣтъ ничего удивительнаго, что онъ ни во что цѣнитъ религію. Онъ говоритъ: "еще никогда религія не заключала въ себѣ истины ни посредственно, ни непосредственно, ни какъ догма, ни какъ символъ 4).

Не только религію, и всю прежнюю мораль Ницше выбросиль за борть, чтобы освободиться отъ всякихь обременительныхъ оковъ, но и какую бы то ни было метафизику сакъ "науку, которая трактуеть о коренныхъ заблужденіяхъ человіка, но такъ, какъ бы они были основными истинами" <sup>5</sup>). Источникъ

<sup>1)</sup> Ibidem. II. 65.

<sup>3)</sup> Ibidem. Werke, III, 48.

<sup>2)</sup> Ibidem W. W. III, 864.

<sup>4)</sup> Ibidem. W. W. II, 118.

<sup>5)</sup> Ididem. W. W. II, 36. Здісь Няцше трактуєть в объ истявной религів такъ же, какъ о язической религів гомеровскихъ боговъ. Эти послідніе, но Ницше, были лишь аполлоновскими призраками и типическими свиволами, съ помощью которыхъ греческіе трагики приводили свое пониманіе вселенной въ боліве понятную форму.

метафизики онъ усматриваетъ въ снѣ: "Въ вѣка грубой, первобытной культуры человѣкъ думалъ, что въ снѣ онъ видитъ второй реальный мірт; здѣсь источникъ всякой метафизики. Безъ сна не нашли бы никакого повода къ раздѣленію міра. Раздѣленіе на душу и тѣло стоитъ въ связи съ древнѣйшимъ пониманіемъ сна, также признаніе призраковъ, а, стало быть, происхожденіе вѣры въ духовъ и, вѣроятно, вѣры въ боговъ".

Поэтому, по Ницше, "всякая положительная метафизиказаблужденіе". Всявдствіе этого ввгляда онъ отказался теперь даже и отъ своего прежняго лейбъ-философа и любимца Шопенгауе ра. Въ особенности онъ вооружился теперь противъ его основного метафивическаго принципа, по которому "воля" должна быть сущностію всёхъ вещей. По этому поводу Ницше справедливо замъчаеть: Уже слово "Wille" (воля), которое образоваль для общаго обовначенія многихь **Шопенга уеръ** человъческихъ состояній и восполниль имъ пробълы языка, съ большою выгодою для себя самого, какъ моралиста,-такъ какъ теперь ему предоставлялась свобода говорить о "Willen" (воль), какъ сказалъ Паскаль, -- уже "Wille" (воля) Шопенгауера вышла изъ рукъ своего виновника черезъ неистовство философскаго обобщенія на б'ёду для науки: ибо, утверждая, что всв вещи имьють волю, очевидно, употребляють слово "вола", какъ поэтическую метафору; наконедъ, этой волей злоунотребляли, примъняя ее при разномъ мистическомъ безчинствъ съ претензіей на ложную реализацію ея. Всв модные философы говорять о ней: кажется, они вполнъ точно знають, что всв вещи имьють волю, и мало того, что они являются этою одною волей. И эту всеединую волю изображають такъ, какъ бы хотели имъть богомъ дурака" (den dummen Teufel" 1) Это-очень правдивая критика на шопенгауеровскій принципъ.

Еще ръзче онъ судить о прежнемъ идоль своей философіи следующимъ образомъ; "Такого раздражительнаго и властолюбиваго человъка, какъ Шопенгауеръ, можно поздравить сътъмъ, что онъ не отгадалъ, какъ будетъ непродолжителенъ

<sup>1)</sup> Werke III, 16, 17.

тріумфъ его философіи, и какъ скоро всв прелести его вымысла признаны будутъ призраками" 1).

Изъ всего этого легко можно видъть, какъ въ теченіе короткаго времени Ницше очень измѣнялся въ своихъ взглядахъ на лица и вещи.

Въ качествъ золотого лозунга онъ разсматриваетъ теперь на второй стадіи своей философіи освобожденіе отъ трехъ великихъ ересей: религіозныхъ, моральныхъ и метафизическихъ представленій. Онъ говорить: "у человіна развелось много ересей, благодаря которымъ онъ пересталъ вести себя, какъ животное. И дъйствительно, онъ сделался мягче, умиже, радостиће, разсудительнее, чемъ все животныя. Но онъ страдаетъ теперь еще отъ того, что долго держался этихъ ересей, что долго ему не доставало чистаго воздуха и свободнаго движенія: эти ереси, опять и опять повторяю, суть вышеупомянутыя заблужденія моральныхъ, религіозныхъ и метафизическихъ представленій, — заблужденія, тяжкія и дающія себя сильно чувствовать. Если бользнь ересей пройдеть, въ такомъ случав вполев будеть достигнута первая великая цвль. Теперь мы стоимъ въ срединъ нашей работы по освобождению отъ ересей и при этомъ по необходимости наблюдаемъ величайшую осторожность. Только облагороженному человіку можно предоставить свободу ума; только къ нему приближается успокоеніе и помазываеть его раны. Онъ впервые можеть сказать, что онъ живетъ для радости, а не ради какой вибудь дальнъйшей цвли; во всякихъ же другихъ устахъ былъ бы опасенъ его избирательный приговоръ; "міръ существуеть ради меня" и "всёми ближайшими вещами я пользуюсь въ свое удовольствіе" 2).

Да, Ницше цёнилъ теперь изслёдованіе "ближайшихъ вещей", оставивт болёе отдаленныя метафизическія,—цёнилъ это изслёдованіе въ смыслё единственной задачи науки и философіи и вмёстё съ тёмъ рёшительно сталъ на точку зрёнія позитивизма, хотя онъ и говоритъ о его основателё Огюстё Контё: "это былъ умнёйшій іезуитъ, который хотёлъ вести

<sup>1)</sup> Vorarbeiten und Nachträge zur "Morgenröte". W. W. XI, 203.

<sup>2) &</sup>quot;Der Wanderer und sein Schatten". W. W. III, 371.

своихъ французовъ окольными путями науки въ Римъ" 1). Подобно Конту, и Ницше разсматриваетъ только непосредственно
ощущаемый чувственный міръ, какъ действительный міръ, а
все остальное, какъ воображеніе. "Чувства", говоритъ онъ,
"вообще не обманываютъ. Только то, что мы делаюмъ на осноезнін ихъ свидетельства, это вводитъ въ обманъ; напримеръ,
обманъ единства, обманъ субстанціи, времени... "Разумъ" есть
причина того, что мы искажаемъ свидетельства чувствъ. Насколько чувства показываютъ намъ возникновеніе, исчезновеніе,
перемену, они не обманываютъ. Гераклитъ всегда будетъ правъ
въ томъ, что бытіе есть фикція. "Видимый" міръ есть единственный міръ: только, такъ называемый, "истинный" міръ—
обманчивъ" 2).

И такъ, Ницше примкнулъ въ своемъ второмъ философскомъ періодъ къ открытому сенсуализму.

Добавимъ еще, что онъ примкнулъ и къ скептицизму. Такъ онъ говоритъ: "что же такое въ концв концовъ истины, которыми владъетъ человъкъ? Это—неопровержимыя заблужденія человъка" з). Поэтому, думаетъ Ницше, "познаніе въ существъ дъла ложно" 4). Отсюда, по Ницше, "скептики—единственный достопочтенный типъ между двусмысленнымъ и пятисмысленнымъ народомъ философовъ". Но Ницше превзошелъ даже и скептиковъ, говоря: "Въ теперешнемъ положеніи философія достигла новаго убъжденія, котораго еще не имълъ ни одинъ въкъ. Оно гласитъ, что истимы мы не имъемъ. Всв прежніе люди, "имъли истину", даже скептики" 5).

Но если бы даже раціональная наука не имѣла истины, то это же въ такомъ случав въ ней заключается? На это Ницше отвѣчаетъ: "вѣроятность"! Да, "вѣроятность, но не истина; кажущаяся свобода, но не истиная свобода: это—плоды, вслѣдствіе которыхъ дерево познанія не можетъ сростись съ деревомъ жизни".

Но, вопреки этому очень скептическому взгляду на человъ-

<sup>1) &</sup>quot;Götzendämmerung". W. W. VIII, 119.

<sup>2)</sup> W. W. VIII, 77.

<sup>4)</sup> W. W. XI, 268.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Fröhliche Wissenschaft, 1887, S. 113.

<sup>5)</sup> A. a. O. XI, 268.

ческое познаніе, Ницше все таки съ энтувіазмомъ превозносить во второмъ своемъ періодѣ науку и мудрость и воодущевлено взываетъ къ своимъ ученикамъ: "Впередъ!—Да, впередъ по пути мудрости, успѣха, благой надежды! И пока ты существуещь, служи себѣ самому, какъ источникъ опыта! Брось неудовольствіе на жизнь; не чуждайся своего собственнаго я: ибо въ каждомъ случаѣ ты имѣешь въ себѣ лѣстняцу съ сотней ступенекъ, по которымъ ты можешь восходить къ познанію. Вѣкъ, въ который, къ твоему прискорбію, забросила тебя судьба, возвеличить тебя за это счастіе. Онъ взываетъ къ тебѣ, чтобы ты принималъ участіе въ опытахъ еще теперь, въ чемъ люди позднѣйшихъ временъ, быть можетъ, не будутъ нуждаться.

Не пренебрегай религіей; исчерпай до конца вопросъ, какъ ты проникаль въ тайники искусства. Можешь ли ты съ помощью этихъ въковъчнихъ опитовъ пойти въ слъдъ за человъчествомъ, какъ можно болъе разумно? Развъ не выросли на почвъ, которая тебъ не нравится, на почвъ неяснаго мышленія, многіе чудеснійшіе плоды древнійшей культуры? Религію и искусство должно любить, какъ мать и кормилицу, иначе нельвя стать разумнымъ. Но мы должны смотреть и выше нихъ; если останемся на ихъ пути, то мы не поймемъ ихъ. Тебъ должны быть взейстны исторія и осторожная нгра съ чашками в'йсовъ, колеблющимися "то сюда-то туда". Если ты возвратишься назадъ по следамъ, по которымъ человечество совершало черевъ пустыню прошлаго свой великій путь, полный страданія,--то ты наиглубже постигнешь, куда все поздивищее человичество не можеть и не сметь снова итти. И въ то время, какъ ты всёми силами хочешь предугадать, какъ завязывается узель будущаго, твоя собственная жизнь получаеть цёну орудія и средства для познанія. Стоить теб'в рукой подать, и ты достигнешь, чтобы раскрылось въ твоей цёли все безъ остатка тобою прожитое; опыты, заблужденія, ошибки, обианы, страсти, твоя любовь и твоя надежда. И этой цёли предстоить самой сдёлаться необходимымъ звеномъ въ культурной цёпи, повлечь необходимость за необходимостію въ общемъ теченіи культуры. Если вворъ твой сдёлался довольно сильнымъ для того, чтобы видъть дно въ темномъ колодиъ твоего существа и твоего повнанія, то, быть можеть, теб'є стануть видимы, какь вь зеркал'є, отдаленныя совывадія будущих вультурь. Ты, можеть быть, думаемь, что такая жизнь съ такою цёлію слишкомъ тяжела в лишена всвять пріятностей? Въ такомъ случав ты еще не повняль, что нють меда слаще, чемь медь повнанія, и что нависти облака судьбы должны служить тебё выменемъ, изъ котораго ты будень доять молоко своего наслажденія. Настанеть время возмужалости, когда ты убёдишься, что ты слёдоваль голосу природы, той природы, которая черезъ похоть владветь всвиь міромь: та самая жизнь, которая достигаеть своего венита въ возмужалости, имветъ свой зенить и въ мудрости, въ постоянной душевной радости, лучезарной, какъ ласково сімощее солнце: ты встрётишь об'в, какъ возмужалость, такъ и мудрость, на однёхъ и тёхъ же высотахъ жизни: такъ хогыл этого приреда. А затымь, не будеть тяжело, если настанеть пора, когда повъеть на тебя холоднимъ диханіемъ смерти.

Достаточно мы харантеризовали вторую философскую точку врвнія Ницше его собственными словами: именно, то вреия, когда онъ является крайнимъ раціоналистомъ—,,вольнодумцемъ"; когда культура "разума", а вмёстё съ тёмъ культура "позитивной науки" имёли у него наивысшее значеніе; когда для него не было меда слаще, чёмъ медъ познанія, словомъ, время его интеллектуализма.

Теперь возникаеть вопросъ: насколько върна эта точка зрънія Ницще? Справедлива ли она въ частностяхъ? Итакъ, подвергнемъ ее критикъ.

1) Какъ мы выше видели, въ этой фазе философскаго развитія Ницше проповедываль полный атенямь. Онъ совершенно открыто и не разь выражается въ своихъ сочиненіяхъ: "нетъ Бога"; или еще: "Богь мертвъ".

Какія основанія побудили его въ такому утвержденію? Они должны быть очень принудительными, очевидными и уб'ёдительными, чтобы можно было высказать такое сужденіе, им'єть высшей степени важныя посл'ёдствія. Да, именно такъ должно полагать.

Но замѣчательно! въ высшей степени замѣчательно! Безбоязненно проповѣдуя атеизмъ въ своихъ многочисленныхъ сочиненіяхъ, Ницше въ оправданіе его не привелъ ни одного научнаго основанія. Мало того, онъ ни разу не сдѣлалъ даже и попытки доказать свое столь роковое для жизни утвержденіе!! Какъ? не странно ли это въ высшей степени? Или, быть можетъ, уже прежде его кто нибудь другой это сдѣлалъ, такъ что, пожалуй, онъ могъ утверждаться на немъ и ссылаться на него?

Отнюдь нѣтъ! Ибо отъ начала дней никто не привелъ ни одного въ какомъ либо отношеніи вѣрнаго, неопровержимаго доказательства противъ бытія Бога. Правда, пытались привести такое доказательство, но это никому еще не удалось.

Именно стремились обезсилить общепринятия до сихъ поръдоказательства бытія Божія и представить ихъ неосновательными, какъ, напримъръ, это сдълалъ Кантъ. Допустичь даже, но вовсе не согласимся, что можно было бы считать попытку Канта удачной. Однако отсюда могло бы слъдовать только то, что до сихъ поръ приводимыя философскія доказательства бытія Божія въ научномъ отношеніи въ существъ дъла были неосновательны, но это ничуть не доказывало бы, что нътъ Бога; ибо, какъ мною выше было отмъчено, этого до сихъ поръ еще никто не доказалъ! И это слъдуетъ, какъ можно тверже, помнить.

Поэтому, вовсе ненаучно прямо утверждать, какъ Ницше и другіе дёлали, что "нётъ Бога". При этомъ, такъ какъ здёсь идетъ дёло о серіозномъ вопросё, имёющемъ роковыя послёдствія,— то такой образъ дёйствія въ высшей степени дерзокъ, и не стоитъ слишкомъ много обсуждать его. Въ самомъ дёль, какъ много бёды причиняетъ такое дерзкое, вполнё несправедливое утвержденіе тёмъ людямъ, которые не обладаютъ острымъ критическимъ мышленіемъ, чтобы понять его несостоятельность, и вмёстё съ тёмъ готовы бываютъ извлечь отсюда практическія слёдствія и выбросить за бортъ религію и мораль!

2) Но мало того, что, отрицаніе бытія Божія у Ницше не доказано: онъ противоръчить даже самому себъ. Какъ такъ?

Ницше, какъ мы видъли выше, учитъ именно о томъ, что всякая метафизика есть заблужденіе; ибо мы будто ничего не можетъ знать о сверхчувственномъ бытіи. Но вопросъ о бытіи Бога, конечно, метафизическаго характера. Слъдовательно, если вышеупомянутый взглядъ Ницше въренъ, то мы не можемъ дълать никакихъ научныхъ ръшеній по этому вопросу. Стало быть, нельзя такъ утверждать, какъ дълаетъ Ницше, будто нътъ Бога; ибо если поступать по справедливости, то должно прибавить, что извъстно нъчто истинное о сверхчувственномъ, метафизическомъ міръ, что, слъдовательно, не всякая метафизика—заблужденіе. Такимъ образомъ, Ницше опровергаетъ самого себя.

3) Выше были приведены еще такія положенія ницшеанской философіи: "нётъ вёчныхъ фактовъ, равно какъ нётъ и абсолютныхъ истинъ; ибо все есть временная являемость".

Опять спрашивается: откуда Ницше это знаеть съ такою увъренностію! И какія основанія онъ имъеть для этого необычайно важнаго, какъ и серіознаго по послъдствіямъ, ученія?

И здёсь я долженъ констатировать, что онъ опять не привель не малейшаго доказательства въ пользу своего отрицанія въчности, но просто заявляеть это, какъ выше относительно бытія Божія. А извёстно, дёлать голословныя заявленія безъ особеннаго труда можетъ всякій, даже и глупейшій человёкъ. Посему въ науке и вообще для разумнаго человёка такой способъ мышленія не можетъ имёть никакой цёны, но, напротивъ, въ области здраваго мышленія имёетъ значеніе следующее положеніе: все, что непосредственно—не ясно для разума, должно доказывать.

Но именю доказываніе, слёдовательно, важнёйшее въ науків, было слабою стороною Ницше, между тёмъ какъ, напротивъ, онъ быль величайшимъ мастеромъ въ безцеремонно рёзкихъ утвержденіяхъ. Въ самомъ дёлів, онъ слідоваль такому принципу: "утвержденіе дійствуетъ сильніве, чёмъ аргументъ, по крайней мітрів, на большую часть людей, ибо аргументъ пробуждаетъ недовіріе". Быть можеть, это справедливо по отношенію къ человіку вполнів необразованному; но для образо-

ванныхъ людей и особенно въ наукъ этотъ принципъ, безспорно, ложенъ, ибо здъсь требуются доказательства для всикаго непосредственно неочевиднаго утвержденія. Тутъ разъ навсегда сохраняетъ значеніе древнее изреченіе: in philosophicis nihil dicit, qui nihil probat.

Далье, откуда Ницше знасть, что дъйствительно "нёть вычных фактовь, равно какъ и абсолютныхъ истинъ"? Этоть вопросъ, очевидно, опять матафизическаго характера. Но если мы, какъ самъ Ницше говоритъ, не имъемъ и не можемъ имъть познанія о метафизическомъ міръ, тогда Ницше совсёмъ не можетъ знать и о небытіи "вычныхъ фактовъ и абсолютныхъ истинъ". Ибо только тотъ въ правы высказать такое утвержденіе, кто знастъ метафизическій міръ до послыдняго предыла и при всемъ томъ не нашель въ немъ ни одного вычнаго факта и абсолютной истины.

Стало быть, Ницше и здёсь противорёчить самому себё, а вмёстё съ тёмъ, отрицая вполнё категорически вёчное и вёчность и не приведя ни одного доказательства въ пользу этого, онъ поступаетъ такъ же дерзко, какъ это мы отмётили относительно его заявленія о небытіи Бога. Въ самомъ дёлё, что нётъ вёчности, нётъ вёчной жизни, нётъ загробнаго міра, этого ни Ницше, ни кто-нибудь другой аподиктически вовсе не доказаль, все равно, какъ и положеніе, что нётъ Бога. Поэтому, какъ въ научномъ отношеніи, такъ и въ нравственномъ, совсёмъ неизвинительно проводить во имя науки такія смёлыя необоснованныя утвержденія и возвёщать міру въ качествё истинъ, какъ это дёлаютъ Ницше и многіе другіе меньшаго калибра.

4) Въ томъ же самомъ мъстъ, о которомъ идетъ ръчь, Ницше далъе утверждаетъ: "все есть временная являемостъ". Теперь, если это върно, въ такомъ случав и сама временная
являемость должна отъ чего нибудь возникать, ибо, по Ницше,
ничто само по себъ никогда не возникать, Слъдовательно,
должно прежде всего что нибудь существовать, благодаря чему
началась временная являемость. Всеобщая временная являемость предполагаетъ, стало быть, реальное бытіе, благодаря

которому она вовникла, но которое само не возникало и, слъдовательно, въчно и абсолютно.

И вотъ если бы Ницше вывель всё необходимыя слёдствія въ своего положенія: "все есть временная являемость", то онъ нримель бы тогда къ результатамъ какъ разъ противоположнымъ; ибо тогда онъ долженъ быль бы допустить, что есть "вёчные факты" и "абсолютныя истины" и само вёчное безусловное бытіе, которое въ принципъ обусловляваетъ временную являемость и безъ котораго эта послёдняя необъяснима и непонятна.

5) Но если мы принуждены, въ силу сказаннаго, на основани неопровержимой эмпирической являемости и относительности бытія, принять вёчное абсолютное бытіе, какъ основной принципъ, тогда падають и дальнёйшія беззастёнчивыя заявленія Ницше о томъ, что всякая метафизика невозможна и что религія ни прямо, ни посредственно, ни какъ догма, ни какъ символъ, никогда не имёла истины<sup>а</sup>, а потому слёдуетъ отвергить религію. Но дёло въ томъ, что и метафизика и религія достигають апогея въ вёчномъ абсолютномъ бытіи, а если абсолютное бытіе, какъ показано, есть научная необходимость и, слёдовательно, научная истина, тогда и метафизика, признающая это, и религія принципіально покоятся на истинѣ.

Поэтому, если Ницше огульно выдаеть "религіозныя, метафизическія и моральныя представленія" человічества за "тижкія заблужденія" и "ціпи", и если онъ думаеть, что только тогда послідуеть "отділеніе человіна оть животныхь" 1), когда эти "ціпи" будуть сняты и "болізнь ціпей" пройдеть,—то все это чистая ложь. Въ самомъ ділів, если бы взглядъ Ницше быль вірень, въ такомъ случай люди должны были бы иміть вміств съ животными общія "религіозныя, метафизическія и моральныя представленія" и посредствомъ ихъ объединяться съ животными. Но въ данномъ случай выходить совершенно противное, и это—факть неопровержимый. Діло въ томъ, что какъ разъ посредствомъ "религіозныхъ, метафизическихъ и моральныхъ представленій" люди существенно отличаются отъ

<sup>1)</sup> Der Vanderer u. sein Schatten; W. W. III, 371.

животныхъ, такъ какъ послёднія совершенно не могуть имёть такихъ представленій потому именно, что эти представленія сверхчувственнаго характера, а животное неспособно познавать сверхчувственное.

Если бы, слёдовательно, вышло согласно желанію философа Ницше, если бы люди оставили "религіозныя, метафизическія и моральныя представленія" и предались чувственному, "ближайшимъ вещамъ", то вслёдствіе этого наступило бы не "отдёленіе человёка отъ животныхъ" но, наоборотъ,—приближеніе человёка къ животныхъ" но, наоборотъ,—приближеніе человёка къ животному, наступилъ бы не прогрессъ, а напротивъ—полный регрессъ! Дёйствительно, люди, стоящіе наиболёе низко, какъ показываетъ опытъ, наиболёе заняты чувственнымъ міромъ и "ближайшими вещами" и вслёдствіе этого, безспорно, стоятъ ближе къ животнымъ, которыя совершенно уже не выходятъ за предёлы этихъ "ближайшихъ вещей". Напротивъ, чёмъ выше человёкъ по образованію, тёмъ болёе онъ возвышается въ своихъ мысляхъ и интересахъ надъ простымъ чувственнымъ, надъ "ближайшими вещами", которыя Ницше восхваляетъ.

Эти неопровержимые факты ниспровергають въ основании главное возгръние Ницше.

6) Подобно тому, какъ Ницше не доказалъ своихъ положеній, отрицающихъ Бога и вічность, а равнымъ образомъ, мстафизику и религік, онъ не доказалъ далъе и небытія человъческой души, а также небытія свободы воли. И въ этихъ очень важныхъ вопросахъ онъ довольствовался только простыми утвержденіями и завъреніями. Но такому способу мышлевія, какъ уже было выяснено, наука, да и вообще никто здравомыслящій не придаеть никакой ціны. Если бы Ницше, дійствительно, держался научныхъ пріемовъ, то онъ критически провериль бы въ своихъ сочиненіяхъ всь основанія, какія приводились до сихъ поръ въ философіи въ польку субстанціональности человъческой души и въ пользу свободы воли, и долженъ быль бы доказать ихъ безосновательность посредствомъ убъдительныхъ и очевидныхъ противныхъ основаній. Но онъ вовсе не сделаль этого, и потому его положения не имеють никакого вначенія.

Что касается собственно его горячей борьбы противъ свободы воли, то онъ и въ этомъ отношении только противоръчитъ себъ самому.

Дело въ томъ, что въ одномъ месте ему хочется быть совершенно свободнымъ умомъ, и это онъ разсматриваетъ, какъ высшую цель человечества,—а въ другомъ месте онъ решительно отрицаетъ свободу человеческой воли. Но спрашивается: какъ согласить то и другое? Если воля несвободна, то какъ умъ можетъ быть свободнымъ или, все равно, мысль, которая, безспорно, вависитъ отъ воли? Это невозможно. Здесь необходимо допустить или да, или нетъ: или, действительно, нетъ свободной воли у человека, тогда не можетъ быть и настоящаго свободнаго ума; или есть "свободный умъ", въ такомъ случае должна быть и свободная воля; ибо безъ свободной воли нельзя свободно имслить.

7) Что касается, наконецъ, гносеологическихъ взглядовъ Ницше, то, благодаря имъ, обнаруживается вполнъ очевидно, что вся его философская позиція утверждается на глиняныхъ ногахъ. Въ самомъ дѣлъ, съ одной стороны, во второмъ періодъ онъ считалъ высшимъ культурнымъ идеаломъ человъчества науку, мудрость, познаніе истины, такъ какъ для насъ "нътъ слаще меда, чъмъ медъ познанія", съ другой стороны, онъ утверждаетъ, что наше познаніе въ существъ дѣла ложно, что "мы не имъемъ истины", такъ какъ чувственный міръ—единственное, что намъ доступно—есть только наше представленіе, или, что то же, "заблужденіе" 1).

Но если, действительно, дело обстоить такъ, какъ здёсь утверждаетъ Ницше, тогда человеческое познаніе и "наука" находятся въ весьма дурномъ положеніи; ибо что это за познаніе и наука, которыя не представляють истины, но только обманъ и "заблужденіе"? Это, очевидно, не познаніе и не наука, но нечто совершенно противное тому.

Значить, Ницше подрываеть самого себя своими гносеологическими взглядами, всей постановкой своей философіи и разрушаєть ее собственными руками.

<sup>1)</sup> Menschliches, Allzumenschliches W. W. II, 47.

Вследствіе этого, культурный идеаль нашего философа, который до сихъ поръ онъ считаль высочайщимъ и который во второй періодъ своей философіи онъ возвысиль на степень светоча и чтиль съ энтувіазмомъ, ниспровергся въ прахъ и все боле и боле теряль свой нимбъ и ореолъ. Итакъ, нётъ ничего удивительнаго, что Ницше мало-по-малу отстранился отъ своего прежняго идеала и обратился затёмъ къ новому, высшему культурному идеалу.

М. Воскресенскій.

(Продолжение будетъ).

## Чешскій философъ 14-го въка Оона Штитный (Tomás ze Stitného).

Біографія Ооми Штитнаго. Краткій обзорь западно-европейскаго просвіщенія до времени Ооми Штитнаго. Значеніе Ооми Штитнаго въ всторія западно-европейскаго просвіщенія в въ частности философскаго. Метафизика Ооми Штитнаго. Заключеніе.

Праотецъ чешской философіи, образцовый писатель богословскихъ и философскихъ трактатовъ, творецъ чешской философсвой терминологіи, последній въ ряду предшественниковъ Яна Гуса. Оома Штитный родился ок. 1330 г. въ деревив (по**мъ**стъв) южной Чехін-Штитномъ. Первоначальное образованіе онъ получилъ въ родной семьй подъ руководствомъ знатимъъ по происхожденію, высокообразованных и набожных родителей, а довершиль оное въ пражскомъ университетъ, въ который поступиль, вероятно, въ годъ открытія его (1351). Обучаясь на артистическомъ факультеть (соотв. ныньшн. философскому), Ө. Штитный съ особенною любовью занимался мистическими науками и христівнскою моралью, изучиль свящ. Писаніе, датипскій языкъ и научился цёнить родную чешскую рычь. Кромы того, онъ быль усерднымы слушателемы знаменитыхъ пражскихъ церковныхъ проповедниковъ, Войтеха Ранкони, Яна Милича и Вальдгаузера. Въ университетъ будущій философъ не получилъ ученой степени бакалавра или мистра; несмотря на то, любовь къ наукв онъ сохраниль до самой смерти (1401 г.). По окончаніи университета, О. Штитинй долго жиль въ родной деревив, гдв по смерти родителей занимался сельскимъ ховяйствомъ совмёстно съ сестрами, женился и затемъ обучаль своихъдетей, съ которыми нередко посещаль Прагу, бывшую тогда очагомъ просвівщенія цілой Европы 1). По смерти же своей супруги (ок. 1376 г.),  $\Theta$ . Штитный окончательно переселился въ Прагу и всеціло отдался ученымътрудамъ.

Первыми литерат. произведеніями О. Штитнаго были переводы и передвілки ученыхъ трактатовъ съ латинскаго на родную річь: "Книжки босака Давида о седми вступнихъ", "Книжки св. Августина о бойовани гриховъ съ шлехетности", "О корабу Ноемове", "Размлювани душе съ свідомимъ". Затімъ онъ писалъ и собственные трактаты, изъ коихъ самыми замічательными считаются: "Книжки шестеры о обецныхъ вецехъ крестьянскихъ", изд. Эрбеномъ въ 1851 г. въ память 500-літія пражскаго университета (по рук. 1376 г.), и "Бістідни річи", изд. Враткомъ въ 1873 г. въ память 100-літі юбилея со дня рожденія чешскаго филолога Юнгмана и вторично въ 1897 году Чешскою Академією Наукъ. Трактатъ "Книжки шестеры"—богословскаго содержанія, а трактатъ "Бестідни річи", преимущественно содержанія философскаго.

Для опѣнки значенія этого философа въ исторіи зап.-европейскаго просвъщенія вообще и въ частности философскаго, а также въ виду нѣмецкихъ тенценцій, свившихъ себѣ гнѣздовъ русской научной литературѣ, считаемъ нужнымъ предварительно представить краткій очеркъ исторіи зап.-европейскаго просвѣщенія среднихъ вѣковъ до времени О. Штитнаго наоснованіи давныхъ чешской исторіи.

Распаденіе сначала политическое, а потомъ и церковное, греко-римскаго міра самымъ печальнымъ послёдствіемъ своимъ для западной Европы имёло постепенный упадокъ просвёщенія, которое на Западё все болёе и глубже утрачивало свой общечеловёческій характеръ. Римскій міръ освобождался, вслёд-

<sup>1)</sup> Современникъ О. Штитнаго Бенешъ зъ Вейтиние свидътельствуетъ о пражсъ университетъ слъдующее: "Въ Прагъ столь знаменито обучене, что ничего по-добнаго не было во всъхъ земляхъ и прихолили туда изъ чужихъ земель—Англін, Францін, Угорска, Ломбардін, Польши и изъ всъхъ окрестныхъ земель студенты—синовья пановъ и внязей и предати различнихъ враевъ свъта. И городъ Прага быль знаменитъ и славенъ въ чужихъ земляхъ". По изысканіямъ Ф. Палацкаго и. В. Томка въ праж. университетъ было студентовъ въ 1389 году 11,000, а въ-1408 году 30,000.

ствіе ненависти къ Востоку, отъ благотворнаго вліянія греческаго языка и литературы. Римская народность вымирала, потому что высшіе классы римскаго общества еллинизировались, а низшіе, смішиваясь съ новыми народностями, вырождались, такъ что на римской почві недостойною носительницею и распространительницею просвіщенія встала гальско-франская имперія, наслідовавшая чисто онющие латинскую річь и литературу и вмісто истинной культуры распространявшая нден папской политики. Феодальный строй государственной и общественной живни новой имперіи довершаль глубокій упалокъ просвіщенія, и на западі не сохранилось бы и искры стараго греко-римскаго просвіщенія, еслибы не помогли ему въ этомъ монастыри и крестовые походы (т. е. тотъ же Востокъ).

Въ монастыряхъ, единственныхъ хранилищахъ просвъщенія, равно какъ и старыхъ рукописей—источниковъ просвъщенія, прозабала и философія въ убогомъ видъ пікольной діалектики, или схоластики, какъ составная часть мопастырскаго студіума "trivium". Содержаніе этой науки составляли разсужденія о вопросахъ римско-католическаго въроученія, при чемъ формировку въроученія заимствовали у древнихъ греческихъ философовъ —главнымъ образомъ у Платона и Аристотеля. Въ философскія рамки этихъ философовъ укладывали католическое въроученіе и вели безконечные диспуты, коими студенты подготовлялись къ учительской должности.

Главными вопросами, интересовавшими схоластиковъ и въ особенности римскую церковь, были следующе: имеють ли общія понятія действительное существованіе (какъ утверждали реалисты), или же они—только—потіпа (какъ думали номиналисты); возможна-ли перемена субстанціи хлеба и вина въ евхаристіи, или же изменяются только ихъ акциденціи; можеть-ли человекъ спастись своею волею, или же спасается только благодатію Божіею и под. Окончательное решеніе этихъ и подобныхъ вопросовъ происходило въ духе папской политики, такъ какъ римская церковь утверждала ихъ въ качестве сво-ихъ догматовъ. Такъ являлось научное утвержденіе римскихъ лжеученій, если схоластика заслуживаетъ имени науки.

Крестовые походы на Востокъ, познакомившіе западно-евро-

пейскій міръ съ греческою и арабскою культурами, внесли болье свъжую и здравую жизнь въ западно-европейскую школу, и монастырскій студіумъ сталъ постепенно превращаться въ студія генералія, или universalia, которыя долгое время мало отличались отъ прежняго студія монастырскаго. Преподаваніе по-прежнему велось на латинскомъ язывъ и слъдовательно наука была достоявіемъ только немногихъ, а учителями были священники, замыкавшіе науку въ тъсныя рамки католическаго богословія. Университетскіе диспуты продолжались съ удвоенною плою, а народъ все злубже и безвозвратиться упадалъ духовно и положительно коснёлъ въ невъжествъ.

Первымъ благороднымъ борцомъ на западѣ противъ латыни и отчасти противъ самой схоластической формы науки за права народнаго (чешскаго) языка въ наукѣ и за участіе цѣлаго народа (чешскаго) въ просвѣщенім 1) всталъ Өома Штитный, который принималъ участіе въ спорахъ номиналистовъ съ реалистами, высказалъ свое собственное сужденіе объ общихъ понятілять 2), о транссубстанціаціи 3) и значеніи воли человѣка

<sup>1)</sup> Тавъ писал О. Штитний во многихъ мъстахъ своего трактата "Бесъднирвин": "св. аност Павель из евреямь писаль по еврейски, къ грекамъ по-гречески, всемъ писалъ на понятномъ каждому языка. Иочему-жу бы и меё не писать по-чешски въ мониъ землякамъ (враннамъ)? Я буду писать по-чешски, по- . тому что л-чехъ, а Господь Богъ любить чеха такъ же, какъ и латиника"... Даби ко всемъ лидямъ (различныхъ состояній и положеній) пришла латина, я пишу по-чешски, котя и подвергаюсь за это нарежаниять со сторона такъ, которые поносять все, чего не повимають (гл. 1)... Нужно держаться народной рвчи, какъ учила тому и языческихъ народовъ философія; пусть смітотся надомною, пусть даже сврежещуть зубами на меня тв, которые желають оставаться монополистани науки ("хтицъ сами-енъ видени быти, бы розумели") (Гл. 10). Итакъ, дътки, я наделсь, что вы и всь, кому подъ руки попадутся эти книги, будете читать въ нихъ-въ городъ, въ крамъ, въ поль и въ собраніи, въ особенности же въ деревив, гдв не бываеть вовсе и даже церковнаго поученія"... "Я прошу всёхъ нелатениковъ читать внимательно въ можхъ внигахъ. Если же чего не поймете, не беседуйте о моей речи (чешской) съ далиниками и въ осебенности съ гордыми: вы не найдете среди нихъ столь благородно и высоко-настроеннаго, которому бы истина быда столь дорогою, что съ удовольствіемъ выслушаль бы ее и от ослеци" (Гл. 26).

<sup>2)</sup> О. Шт. 6. на сторовъ реалистовъ, но совершенно самостоятельно. Разумъ представляль ему Бога "въ вшеобщности" (universalia), пежду тъмъ какъ въра представляла Бога "въ конкретной еднотливости". Разумъ, соединяясь съ върою, можетъ подняться на высоту въры только по лъстинуъ общихъ представленій.

<sup>3)</sup> Въ ръменіи вопроса о транссубстанціація О. Шт. держался мизий Вой-

въ спасеніи <sup>1</sup>) и памятникомъ своего сужденія оставиль глубово философскій травтать "Бес'єдни річи" <sup>2</sup>), характерующій философское міровоззрівніе Оомы Штитнаго.

Философію Оомы Штитнаго, насколько въ этомъ трактать она является связнымъ цёлымъ, слёдуетъ отнести къ отдёлу метафизики и раздёлить ее на двё части: общую, содержащую омиологію, или ученіе объ истинномъ бытіи и отчасти сине-хологію (ученіе о пространстве, времени и измёненіи), и частиную, содержащую ученіе о Боге, міре и душё человёка.

тъха, Ранкони, брата Давида босака, Милича, Бонавентури, Ооми Аввината, Бернарда, Августива, Іеронима и, въроятно, имълъ свою партио въ университетъ Пражскомъ.

- 1) Относительно мийнія бл. Августина о спасеній человика только благодатію Божією О. Шт. высказываєть свои сужденія, сходныя съ православи. ученіємь: 1) сообразно съ тяжестью гріжа возрастаєть и нужда въ помощи Божієй. 2) Воля человівка способна беречься отъ гріжовь и не совершать зла; однако своею селою не можеть освободиться отъ гріжа, если впала въ него. Эту мисль онъ подтверждаєть сужденіємь св. І. Злитоустаго (гл. 42). 3) Если обращеніє грішника въ Богу есть прежде всего діло благодати Вожієй, то все же оно зависить и отъ нашей воли, потому что Всемогущій Господь, благоволившій привести человівка во спасенію, прежде всего даруєть ему дарь благодати своей, но свободи воли не отнимаєть, такъ что самъ человівкь должевь хотіть добра. Когда же человівкь будеть хотіть добра и полюбить добро, тогда Господь дасть ему дарь помощи выполнять добро на ділів (гл. 43).
- 2) Въ взд. 1897 г. (по будишинской рукоп. этотъ трактатъ состоитъ изъ предисловія переписчики, предисловія автора, 72 главь и заключенія: форма трактата -беседы отца съ детьми или души съ совестью. Первыя глави травтата виеють след заголовки (вопросы детей): что есть Богь и какъ познать Его (гл. I). Что ближе ведеть въ Богопознанію (гл. 2). Какимъ обр. Богь всюду присутствуеть (гл. 3). Какіе пути въ познанію и любен въ Богу (гл. 4 и 5). Кавъ познавали Бога древніе мудрецы (гл. 6). Какъ познать величіе, мудрость и благость Бога (гл. 7). Что и вакъ творить Богь своею силою (гл. 8). Как. обр. познаемь мудрость Божію въ творенів (гл. 9). Въ чемъ я какъ проявилась мудрость Божія (гл. 10). О четырекъ родакъ движенія въ міріз (гл. 11). О вещи въ себіз и о томъ, что разумъется въ вещахъ подъ терминами: forma и qualitas (гл. 12). Как. обр. все твореніе являеть благость Божію (гл. 18). О единстві Божіень (гл. 14) О неизмъндемости Божіей (гл. 15 и 16). Почему Богъ не расканчается и не истить заымь и почему ненапрасна молитва въ Богу (гл. 17). Существенная особенность процесса человіческой мисли несовершенной въ сравненів съ мыслію Божіею (гл. 18). О троичности лицъ въ единствъ Божіемъ (гл. 19). Подобія сего въ видименть мірів (гл. 20). Какъ нужно віврить въ единство и троичность Божію в вочеловіченіе Сына Божін (гл. 21). Как. обр. только Сынъ Божій--вічная мудрость Божія-приняль человіческое естество (гл. 22). Почему нужно любить мудрость Божію более саму въ себе, чемъ сотворенное Ею (Гл. 23). Какъ навравить инсль отъ творенія въ Творцу (гл. 24). О стражі Божівнъ, Его правдів (истинь) и милости (любви)...

T.

По примеру схоластиковъ своего времени О. Штитный главнымъ предметомъ своего философскаго изследованія ставить истинное бытіе ("права бытость"), которое онъ отличаетъ отъ "бытства", "быту" (essentia) и отъ "йсоущности" (existentia). Единственное, къ чему приложимъ терминъ права бытость", по возарвнію О., Штитнаго, -- это Богь. "Нівть другого слова, воторымь бы можно было удачнее обозначить понятіе той вычности, которая есть Богъ, какъ слого "есть". Ибо скажемъ-ли, что Богъ-великій, благій, блаженный, мудрый и т. п., это разумиется, когда говоришь: Онъ "есть". Тому, кто "есть". все это присуще. Еслибы придаль и сто аттрибутовъ (такихъ вейци), ничего новаго не сказаль бы, какъ то, что онъ "есть". Прибавишь-ли что къ тому, не сделаеть более понятнымъ; опустищь какой аттребуть, ничего не отнимещь изъ понятія, ибо Богь неизмёняемъ ("безъ промёны"): всегда — тотъ же, вездё -тотъ же, всюду самъ въ себъ. Ни о чемъ другомъ, кромъ Бога, нельзя сказать въ собственномъ смыслъ "есть", ибо ничто, кромъ Бога, не остается безъ движенія, измѣненія и перемѣны ("безъ погнути а безъ промъны"), самимъ въ себъ. Итакъ Богъ есть, а безъ Него-ничего. Ибо какъ онъ самъ не безъ себя, такъ и безъ него ничего не можетъ быть. Онъ себъ "естъ". онъ всему "есть" И такъ единственно только Богъ "есть": Самъ въ самомъ бытін и во всемъ чрезъ него существующемъ такимъ образомъ Богъ-начало всего (гл. 2). Очевидно, Ө. Штитный признаетъ единственную субстанцію бытія въ собственномъ (истинномъ) смыслъ-Бога. "Богъ единый есть", Самъ въ себъ начало всего«.

Выясняя понятіе объ истинномъ бытіи, яъ началь 3-й главы трактата, философъ говоритъ: "Истинное бытіе не имъетъ пространства ("простору") отъ себя. Въ Богъ—все, но не такъ, какъ въ городъ, въ домъ, въ мёшкъ: все—въ его силъ, мудрости и милости (любви). Гдъ же онъ—самъ? спросите. Вы сами произносите (въ молитвъ): иже еси на небесъхъ! А пророкъ говоритъ: Аще взыду на небо—ты тамо еси; аще сниду во адъ—тамо еси. словомъ Богъ—вездъ. Но въ одномъ мъстъ такъ, въ другомъ иначе—подобно душъ въ тълъ чело-

ъка. Нътъ ни единаго мъста, гдъ бы не было Бога и какъ все—въ Немъ, такъ и Онъ во всемъ".

Начатки синехологіи, т. е. ученія о пространстві, времени и изміненіи, О. Штитный излагаеть въ 4-й и 5-й главахъ трактата. Однако не ставить синехологію предметомъ спеціальнаго сужденія, а только пользуется ею, дабы "взявъ то одно (пространство), то другое (время), то третье (изміненіе), какъ бы тропинками отыскивать путь, ведущій къ познанію единаго Вога—Источника мудрости, добра и красоты".

## II.

Вторая часть метафизики О. Штитнаго содержить учение о Богь, мірь и душь человыка.

Ученіе о Богѣ въ Его сущности О. Штитный излагаеть въ слѣдующихъ главныхъ положеніяхъ: Чсловѣкъ не можетъ постигнуть Бога своимъ разумомъ; но постигаетъ Его вѣрою. Самаго вѣрнаго удовлетворенія потребности богопозванія человѣкъ достигаетъ разумомъ только въ единеніи съ вѣрою.

"Все твореніе взываеть о томъ, что Богь—творецъ, ибо ничто не происходить само собою. А потому язычники, евреи, христіане, еретики и философы всегда считали что нибудь богомь. Но что есть Богь, этого не постигаеть человъческая мысль. А потому скажу, что Богъ есть неизреченное совершенство, такъ что ничего лучшаго, достойнъйшаго, и блаженнъйшаго и т п. не можеть быть и мыслимымъ 1). Ибо въ Немъ—все превосходящее мысль не только людей, но и ангеловъ. Что— не есть Богь, мы знаемъ; но что есть Богь, того не постигаемъ (гл. 1.) Богь—непостижимъ въ своемъ величіи ("завревъ въ све велебности") (гл. 2).

Выяснивъ мысль о непостижимости Божіей, Ө. Штитный ставить вопросы: есть-ли Богь? и какъ повнать Его? Отвётъ на второй вопросъ онъ даетъ въ слёдующихъ словахъ: ез по-корности етрою. Ө. Штитный считаетъ разумъ человъка маломощнымъ въ Богопознаніи—въ особенности вслёдствіе извращенія человъческой природы грёхомъ. Въ отвётъ же на

<sup>1)</sup> Это опредъление понятия о Богѣ повторяетъ Янъ Гусъ во многихъ мѣстахъ своихъ творений.

вопросъ: Есть-ли Богъ? онъ приводитъ онтолическое (въ двухъвидахъ) и физико-телеологическое доказательства.

Два вида онтологическаго доказательства О. Штитнымъ приведены кратко, и въ нихъ повторяются только мысли Ансельма (1034—1109). Смыслъ перваго такой: Есть добрые и прекрасные предметы; слёдов. доброта и красота существуютъ и сами по себё независимо отъ предметовъ, именуемыхъ добрыми и прекрасными. Слёд. есть Богъ. Второе доказательство О. Штитный издагаетъ во 2-й главё трактата слёдующими словами: "Многія вещи обыкновенно называются началами другихъ вещей; но и онё имёютъ свое начало въ другихъ, такъ что, постепенно отыскивая начало, дойдешь къ началу всего—Богу". Оба эти доказательства, изложенныя у Ансельма въ сочиненіи De divinitatis essentia Menologium", до временъ Канта считались единственно основательными и истинными доказательствами бытія Божія.

Физико-телеологическое доказательство, творцомъ коего былъ Пинагоръ и развивателями Сократъ, Платонъ и Цицеронъ, у О. Штитнаго проведено съ особеннымъ вдохновеніемъ и подробностями въ главахъ 10-12. "Поймите, какъ величенъ по замыслу и дивенъ мудростію весь кругь творенія въ ціломъ и какъ согласенъ и связанъ ("сочетанъ") въ частяхъ, что и несходные элементы ("неподобне страны") соединены въ одномъ цвломъ творенія ("въ едне оборв створу"). И не только несходные, но даже и противуположные элементы, какъ напр. тълесные и духовные ("тълесне прирожени а духовне") находятся въ гармоническомъ сочетании между собою"... "Развъ огонь не противуположенъ водъ, а вода-огню? А между тъмъ мудрость Божія все это соединила въ одномъ мірів и по волів Божіей одно не уничтожаєть другого. Мудрый Архитекторъ, сочетавшій мірь въ такой дивной гармоніи, всему, что живеть и произрастаеть въ этомъ мірѣ, даруеть все потребное и самую жизнь. Кто не видить величайшей мудрости въ уложения и сочетаніи элементовъ всего міра? А какъ свяваны наивысшія небеса, которыя стоять, не двигаются, не бъгуть и всетылесное окружають ("йсу обиличила"), какъ скорлупою айцо, всюду кругомъ-сверху и снизу! Но надъ всвиъ этимъ,-оное

духовное славное небо, называемое пламенемъ, а по-гречески Етрігент. Философъ-мудрецъ раскрываетъ еще шире и подробнъе картину цълесообразности, красоты и благости ("милости"—любви), проявляющихся въ міръ, и дълаетъ выводъ словами псалмопъвца: Дивенъ въ высокихъ Господь!" (гл. 10).

Заслуживаетъ вниманія общій краткій обворъ исторіи древней философіи, представляемый О. Штитнымъ въ 6 главъ: \_наибольшіе философы повнали, что Богь не есть тіло; они поняли, что все тела-грубы, даже и светила небесныя, какъ сольце и звёзды, тоже грубы, а потому они искали того, кто выше (совершеневе) всего этого, кто есть Богь. И поняли они, что все, что подвержено изміненію, что не всегда и вездв одинаково, не можетъ быть началомъ всего, но само происходить отъ того, Кто въ себъ ссть, безъ всякаго измъненія. Философы обиыслили и ангельскихъ духовъ, но поняли, что . и въ ангелахъ есть измёненіе, такъ какъ они могутъ быть и добрыми и влыми и доброта ангеловь не самостоятельна, а стоить въ той наивысшей истинв ("правдъ"), отъ Коей-все добро. Есть нёчто и влое въ этихъ духахъ, такъ какъ они не утвердились во всей той святой истинъ, которая есть Богъ. Философы уразумели также и то, что духовныя свойства ("прирожени") имъють преимущество предъ твлесными свойствами, что иная красота ("оздоба") твлъ и иная духовъ и что одни тёла болёе красивы, другія менёе. Также и духи различны: одни духи-ангельскіе, другіе-человъческія души. При томъ каждый изъ этихъ духовъ имъетъ свою индивидуальную красоту. Изъ всего этого философы поняли, что Богь есть Тоть, отъ Кого и чрезъ Кого-все это и въ Конъ--первая и неизменная красота. Все это познали философи".

Если Богъ—единственное истинное бытіе, творецъ и источникъ гармоніи (мудрости), красоты и добра, то міръ (космосъ), или по терминологіи О. Штитнаго—"весміръ" есть полнота неисчислимыхъ, мощныхъ и постоянныхъ перемънъ въ мудромъ сочетаніи и единеніи, или полнота неисчислимыхъ твореній (тварей), призванныхъ къ усовершенствованію въ добръ. Каждая вещь, каждое явленіе въ природъ и каждое со-

бытіе въ исторіи человіческой жизни стоять въ тісной зависимости и глубочайшей связи: нигді не найдешь ничего самостоятельнаго, безъ связи съ другими. Всюду—взаимное сочетаніе и отношеніе ко всему цізлому (космосу), который въ свою очередь не имість въ самомъ себі своего основанія ("заклада") и корня.

Перемвны, или движенія, какъ сущность "бытства" міра (восмоса), указываемыя Ө. Штитнымъ, суть следующія четыре: 1) перемещеніе съ места на место; 2) измененія при естественномъ развитіи (росте) или одряхленіи и умираніи; 3) симпатическія влеченія у животныхъ и 4) измененія въ разуме (процессы мыслительной деятельности) человека (гл. 11). Но съ особенною подробностью онъ останавливается на первомъ роде движеній и рисуетъ скоре поэтическій, чемъ научный обравь движенія (теченія) небесныхъ светилъ, смену дня и ночи, временъ года и под. (гл. 10).

Но все это постоянно и согласно движущееся (космосъ) представляетъ собою не самостоятельное бытіе, но лишь отраженіе, проявленіе мудрости (гармоніи), кражоты и добра Бога.

Красота, по мивнію  $\Theta$ . ПІтитнаго, состоить и проявляется въ следующихъ общихъ фактахъ: 1) все—на своемъ местъ; 2) все иметъ свое собственное движеніе ("гнути"); 3) все иметъ свою приспособленную форму (или "тварность") и 4) все иметъ свою собственную (спеціальную) окраску ("барву") или qualitas (свойства, выражающ, идеи добра, любви).

Добро, какъ идея, проявляющаяся въ мірѣ совмѣстно и нераздѣльно съ идеями гармоніи и красоты, представлялась философу не менѣе отчетливо, какъ и эти идеи, и разсматривается въ главахъ 7, 13 и 27, въ коихъ онъ обовначаетъ ее терминомъ qualitas.

Ввиду скромной задачи отметить только главныя положенія метафизики Ө. Штетнаго, не вдаемся въ подробности.

Наибол'ве ясное отраженіе "правой бытости", съ одной стороны и суммированіе космоса съ другой—представляется въ челов'вк'в (микрокосмос'в). По ученію Ө. Штитнаго, челов'вкъ состоитъ изъ двухъ несходныхъ между собою природъ: духа (разумной души) и т'вла. Об'в эти природы составляютъ одно

гармоническое цёлое, при чемъ духъ долженъ влечь за собоютьло (тёлесную грубость), такъ, чтобы все способствовало человъку къ повнанію Бога и участію въ благь ("доброть") Его.

Духъ человъка (душа) единъ, но имъетъ въ себъ три силы, которыя О. Штитный называетъ то мыслью, разумомъ и милостью (любовью), то мыслью, знаніемъ и чинностью (гл. 20). Каждая изъ этихъ силъ имъетъ свою особенность, но неотдълима одна отъ другой, такъ что душа человъка есть образъ единаго въ существъ и троичнаго въ лицахъ Бога. Мыслъ какъ бы родитъ изъ себя разумъ и отъ нея же происходитъ милость 1), которая обращается къ разуму и отъ разума къ мысли. "Мысль знаетъ себя и любитъ себя, но не могла бы любить, если бы не знала себя. Она знаетъ себя, что она естъ и мило ей, что она знаетъ себя" (гл. 20).

Мисль (νοῦς), по воззрѣнію θ. Штитнаго, есть основа (стредъ, или "закладъ") всей душевной жизни. На языкѣ современной научной терминологіи мысль Штитнаго—то же, что сердце, и соотвѣтствуетъ первому лицу Св. Троицы, Богу Отцу. "Разумъ", или "знаніе" соотвѣтствуетъ Богу Сыну, а въсовременной терминологіи уму. "Милость" (любовь), принадлежность пріятнаго стремленія, дѣйствія ("чинности"), соотвѣтствуетъ третьему лицу Св. Троицы—Духу Святому, а въсовременной терминологіи репрезентируетъ волю.

Раскрытіе неразділимости, но при всемъ томъ и нівкотораго различія ("розезнани"), душевныхъ силъ наполняетъ душу философа восторженнымъ удивленіемъ и онъ восклицаетъ: "такъдивна троица въ нашей душін"! Въ этомъ случай О. Штитный могъ бы служить образцомъ для психологовъ даже 18-го віка, еслибъ внимая этому психологу, они не разділяли душевныхъ силъ въ особые отділы или камеры.

Заслуживаетъ вниманія ученіе О. Штитнаго о "пяти смыслахъ" (ощущеніяхъ при помощи органовъ внішнихъ чувствъ), о "гнути души" (процессахъ душевной дізтельности человівка) и о результатахъ извращенной грізхомъ души человівка: "не-

<sup>1)</sup> Савдуеть отмътить, что въ ученіи о Св. Тронцё въ Боге О. Штитный согласень съ православнымъ вероученіемъ. Здёсь причина—почему О. Штитныйвочти игнорируется катодическою (богослов. и философ.) наукою.

розумъ" (вмъсто разума), "жадости" (страсти, злой воли), равно какъ немощи, болъзней и смерти тъла.

Обобщая сказанное о метафизикъ Оомы Штитнаго, прибавимъ следующее: Метафизика О. Штитнаго не укладывается въ тъсныя рамки средневъковой схоластики; она коренится не въ ней, а въ древне-греческой философіи. Какъ славянинъ и происходящій изъ чешскаго народа, первоначальная культура. коего была восточно-славянскою, О. Штитный является отголоскомъ древнвищей формы богословскаго и философскаго міровозарвнія (восточной). Оому Штитнаго можно по справедливости назвать восточнымъ мудрецомъ по духу (хотя тыпринадлежаль западу), темь более потому, что и философія для него-не теорія только, а (въ противуположность западно-европейскимъ философамъ) и самая жизнь, которую онъ сообразоваль съ своимъ міровозорівніемъ, какъ свидетельствуеть о томъ ранній переписчикь разсмотрівнаго трактата "Беседни речи" въ отвыве о Ооме Штитномъ: "ве свемъ шлехетнемъ животу до старости заховалы".

А. Вознесенскій.

## **Мераль авдемонизма предъ судомъ общечеловъческаго нравственнаго сознанія.**

(Критическій разборъ правственнаго ученія Милля и Бентама).

Эвдемонистическая этика внутреннимъ основаніемъ или псижологическимъ мотивомъ нравственной дѣятельности признаетъ стремленіе къ личному счастію, а ея объективною цѣлью: или свою собственную пользу, или же общечеловѣческое благо. Первое мнѣніе принадлежитъ Бентаму, второе Миллю.

Съ точки врвнія Бентама верховнымъ принципомъ нравственности должно быть привнано удовольствіе, которое является единственнымъ мотивомъ человъческой двятельности и ея единственною целью. "Природа, говорить онъ, поставила человъчество подъ управление двухъ верховныхъ властителей: удовольствія и страданія. Имъ однимъ предоставлено опредівлять, что мы можемъ дёлать, и указывать, что мы должны дёлать. Къ ихъ престолу привязаны, съ одной стороны, образчикъ хорошаго и дурнаго, съ другой, цепь причинъ и действій. Они управляють нами во всемь, что мы говоримь, что мы дізваемъ, что мы думаемъ; всякое усиліе, которое мы можемъ сделать, чтобы отвергнуть это подданство, служить только къ тому, чтобы подтвердить и доказать его. На словахъ человъкъ можеть претендовать на отрицание ихъ могущества, но въ дъйствительности онъ всегда останется подчиненъ имъ" (Бентамъ. "Введеніе въ основанія нравственности и законодательства", перев. Пыпина и Невъдомскаго С. П. Б. 1867 г. стр. 1). Въ значительной противоположности съ эпикурейцами, не чуждавшимися мимолетныхъ наслажденій, советовавшими ловить

благопріятные моменты счастія, Бентамъ въ погонъ за последними советуеть быть благоразумными и жертвовать кратковременными удовольствіями для пріобретенія боле прочныхъ благъ и избъжанія страданій въ будущемъ. Огсюда идонистическое начало переходить у него въ принципъ пользы, "который одобряеть или не одобряеть извёстное действіе, судя по тому, имветь ли оно, какъ намъ кажется, стремление увеличить или уменьшить счастье той стороны, объ интересъ которой идеть дело" (стр. 2). На вопрост, что побуждаеть человъка ваботиться о счастіи другихъ, Бентамъ отвъчаеть теоріей совпаденія личной и общественной пользы, совпаденія. -благодаря которому пожертвование своими интересами въ сущности клонится къ выгодъ жертвующаго и должно за кратковременное страдание вознаградить большимъ и продолжительнымъ удовольствіемъ. "Обыкновенно, говоритъ онъ, представляють добродетель въ противоположность пользе. Добродетель, говорять, есть пожертвование нашими интересами наапему долгу. Чтобы выразить мысль яснее, следовало бы скавать, что интересы бывають разнаго рода и что различные интересы въ известныхъ обстоятельствахъ бываютъ несовмъстимы. Добродътель есть пожертвование меньшимъ интересомъ большему интересу, минугнымъ ингересомъ продолжительному, сомнительнымъ-несомниному. Всякая идея добродетели, не проистекающая изъ этого понятія, столь же темна, сколько непадеженъ ея мотивъ" (стр. 9). Еслибы случилось, что между личною и общественною пользою возникло бы непримиримое противорвчіе, то человвку не оставалось бы ничего другого, какъ оказать предпочтение первой предъ последней Удовольствіе, испытываемое злодвемъ при совершеніи преступленія, дурно только потому, что оно со временемъ должно сопровождаться такимъ количествомъ страданій, которое превратить въ ничто доставляемое имъ наслаждение. Въ противномъ случав оно не могло бы быть осуждено нами (стр. 8). Все, что признается нами дурнымъ и несправедливымъ, получаетъ такую оценку потому, что, сопровождаясь иногда видимой кратковременной пользой, оно должно современемъ сдълаться источникомъ тягчайшихъ страданій. "Если упреки, которые ділають Маккіавели основательны, то не потому, что онъ руководился приципомъ пользы, а отъ того, что онъ невірно приміналь его... Дурная нравственность есть дурная политика" (стр. 20). Извістныя слова Аристида о проэкті Оемистокла: "онъ выгоденъ, но несправедливъ" означали, "что проэктъ Оемистокла быль бы полезенъ на одну минуту и вреденъ на цілые віка: то, что онъ намъ даетъ, есть ничто въсравненіи съ тімъ, что онъ у насъ отнимаетъ" (стр. 20).

Такимъ образомъ, ученіе Бентама кратко можетъ быть формулировано въ слёдующихъ четырехъ положеніяхъ. 1) Единственнымъ мотивомъ всёхъ человёческихъ дёйствій является стремленіе къ удовольствію и отвращеніе отъ страданія. 2) Всякая добродётель является таковою лишь въ той степени, въ какой влечетъ за собою сумму наслажденій, перевёшивающую количество страданій. 3) Для извлеченія изъ жизни наибольшаго количества наслажденій необходимо жертвовать мимолетными удовольствіями, что повлечетъ за собою пріобрётеніе болёе прочнаго счастія. 4) Ограниченіе своихъ интересовъ для блага ближнихъ необходимо въ цёляхъ собственной выгоды, вслёдствіе совпаденія личной и общественной пользы.

1. Но прежде всего нельзя согласиться съ твиъ мивніенъ Бентама, раздъляемымъ Миллемъ, что человъкъ можетъ желать только наслажденія или того, что является средствомъ въ достижению последняго, и действовать лишь сообразно съ этимъ желаніемъ. Помимо удовольствія есть множество другихъ цённыхъ вещей, которыя также желательны для въка. Таковы: истина, добровольное страданіе для искупленія своей вины, благо ближняго, къ которому мы равнодушны сердцемъ, но котораго мы стараемся любить по чувству долга н т. п. Всв двиствія вопреки склонностямъ, идущія въ разрізть съ инстинктами нашей природы, не имізють и тізни эвдемонистической подкладки. Иногда человъкъ хорошо сознаетъ, что если онъ станетъ бороться съ дурною стороною своего существа, ему придется испытать множество страданій, наоборотъ, если станетъ плыть по теченію своихъ разнузданныхъ страстей, скоро заглушитъ въ себъ послъдніе упреки

совъсти и станетъ испытывать только наслажденія. Однакоже онъ предпочитаетъ болъе благоролный образъ поведенія болье пріятному. Правда, эвдемонисты могуть вать, что, подавляя склонности ради долга, пресъкая порочныя влеченія изъ за иден, мы въ концъ концовъ дъйствуемътакъ потому, что это для насъ пріятнёе, что противоположноеповедение стало бы сопровождаться еще большими страданіями. Положимъ, человъку представляется случай убить слабое невинное существо, чтобы завладъть его насабдствомъ и превратить прежимю, исполненную бъдствій и лишеній жизнь, въ живнь, полную наслажденій. Онъ не сділаеть этого, съточки зрвнія эвдемонизма потому, что тв удовольствія, которыяонъ получитъ, совершивши преступленіе, не могутъ вознаградить его за то мучение совъсти, которое онъ испытаетъ въ моменть убійства и послів него. Разсуждая такимь обравомъ эвдемонисты видять во всякомъ самоотверженномъ действіи идонистическую подкладку и грозять превратить всю нравственность въ колоссальный продукть эгоизма. Теорія эта на первый поверхностный взглядъ кажется удовлетворяющей суmеству дела. Она основывается на психологическихъ данныхъ, имфетъ въ свою пользу свидфтельства внутренняго опыта Последній действительно показываеть, что многія изъ нашихъ действій, повидимому добродетельныхъ, въ конце концовъ вытекаютъ изъ самолюбія, такъ что, благотворя нашимъ ближнимъ и одушевленно работая на благо человъчества, мы въ сущности болъс заботимся о самихъ себъ, чемъ о другихъ. Эта мысль, явившись впервые въ нашемъ сознавіи. не привыкшемъ углубляться внутрь самого себя, поражаетъ своею новостью и кажущеюся истинностью. Но при болфе глубокомъ изследованіи мотивовъ нашихъ действій оказывается, что она расширена и преувеличена и вследствіе этогочастію прямо невірна, частію же должна быть значительно ограничена. Внимательный анализт показываеть, что во 1) не всв желаемыя нами действія сопровождаются удовольствіемъ (и объ этомъ мы внаемъ, когда желаемъ); во 2) когда они дъйствительно доставляють намъ наслаждение, последнее является только ихъ необходимымъ следствіемъ, но не иместь значенія въ качастві мотива, опреділяющаго наше поведеніе. Далеко не всегда, отказывансь отъ безиравственнаго поступка, мы делаемь это потому, что въ противномъ случав опасаемся испытать большее страданіе, или же потому, что совнаніе побъжденнаго искушенія способно дать большее наслажденіе. чемъ те блага, которыя мы пріобреди бы въ случае подчиненія ему. Иногда преступленіе сулить намъ въ будущемъ столько счастія, что предъ нимъ обращается въ ничто то маденькое страданіе, которое придется испытать человіку въ моменть его совершенія. Відь онь хорошо знасть, что это страданіе скоро пройдеть, будеть заглушено массою новыхъ еще неизвъданныхъ неслажденій, совершенно заглохнеть въ чаду эпикурейской жизни, и, тъмъ не менже, не рышается на него. Очевидно, не соображенія личнаго счастія, а что-то другое, высшее, непреодолимо влечетъ человъка къ себъ своею духовною мощію и удерживаеть его на скользкомъ пути порока. Точно также, поступая добродетельно, человекъ отлично сознаеть, что то состояние удовлетворения, которое онъ испытаетъ тотчасъ по совершеніи добраго діла и которое чревъ нъсколько минутъ исчезнетъ изъ сознанія, смінившись ровнымъ настроеніемъ духа, далеко не способно вознаградить его за ть лишенія, которыя ему придется испытать вслівдствіе его жертвы и которыя, быть можеть, стануть проствраться на всю его жизнь.

Но и въ тъхъ случаяхъ, когда наши добродътельные поступки сопровождаются нравственнымъ удовлетвореніемъ, перевъшивающимъ непріятное чувство напряженія воли, когда самопожертвованіе влечетъ за собою пріятное сознаніе исполненнаго долга, дъйствительнымъ мотивомъ нашихъ дъйствій является не это чувство удовольствія, а представленіе цъли самой по себъ, независимо отъ ея отношенія къ эмоціональной сторонъ нашей природы. Во всякомъ актъ воли можно различать представленіе цъли и то чувство удовольствія или страданія, которое слъдуетъ за ея достиженіемъ. Мотивомъ, опредъляющимъ наше дъйствіе, можетъ быть какъ то, такъ и другое. Утилитаристы признаютъ единственно возможнымъ послъднее побужденіе и въ этомъ грубо противоръчатъ психологическимъ даннымъ. Внутренній опыть свидётельствуеть, что большинство нашихъ дъйствій обусловливается именно представленіемъ самой цели и лишь немногія мыслью о томъ удовольствін, которое отъ того произойдеть. Лишь изъйденные рефлексіей люди нашего времени, да древніе римляне временъ паденія имперіи нам'вренно ставили цілію своей дівтельности наслаждение и, надобно замётить, именно благодаря этому, не постигали его. Уловольствіе во всей его свіжести можеть испытываться только тогда, когда оно является естественнымъ следствіемъ какого либо действія, не сопровождаясь рефлексіей и опфикой его по сравненію съ тфиъ, что ожидалось. Поэтому-то дети и люди природы более способны къ чистому наслажденію, чёмъ испорченные цивилизаціей сыны культуры, поэтому-то часто, заранње наметивъ целію своей деятельности удовольствіе и употребляя рядъ различныхъ средствъ для достиженія его, мы, совершенно неожиданно для себя самихъ, болье наслаждаемся этими средствами, чемъ самою целію. По достиженіи последней мы нередко испытываемь горькое разочарованіе, убъдившись, что искомое не стоило того, чтобы его искать. И это вполнъ понятно. Когда удовольствие возникаетъ неожиданно, не будучи предварительно поставленнымъ въ качествъ цъли дъйствія и идеально воспроизводимымъ, оно испытывается во всей своей непосредственности и всецёло сосредоточиваетъ на себв наше вниманіе, именно какъ на удовольствін. Когда же последнее намечено, какъ цель, то по достиженіи ея тотчась же начинается сужденіе ума: насколько хорошо испытываемое наслаждение, удовлетворило ли оно ожиданію и стоило ли столькихъ хлопотъ. Уже вследствіе одного этого внимание отвлекается отъ чувства въ сторону мыслительныхъ процессовъ и понижаетъ интенсивность удовольствія. Къ этому присоединяется досада, что ожидаемое не сбылось, что собственно не стовло хлопотать изъ за того, что испытывается, а отсюда мысль о суетности жизни, тоска и разочарованіе.

Такимъ образомъ, мотивомъ дѣйствія не всегда является чувство, слѣдующее за достиженіемъ цѣли, но весьма часто представленіе самой цѣли, независимо отъ того или другого отношенія ся въ нашей эмоціональной природѣ. И надобно замѣ-

тить, что истинно правственную цённость им придвемъ только твиъ двиствіямъ, которыя опредвляются идеальнымъ воспроизведениемъ возвышенной цели самой по себе, а не того удовольствія, которое последуеть за ся достиженіемь. Человекь, который помогаетъ беднымъ потому и настолько, насколько это для него пріятно, который прежде чёмъ подать нищему размышляеть о томъ удовольствін, какое доставить ему его благотворительность, не возбудить въ насъ ничего кромъ отвращения. Если бы было върно мевніе утилитаристовь, что мотивомь всёхь нашихь действій служить наслаждение, то непонятно было бы то различие между поступками определяемыми представлениемъ цели и антиципаціей чувства, имінощаго возникнуть вслідь за ея достиженіемъ, которое всегда дёлается людьми, непонятно было бы и предпочтеніе, оказываемое нашимъ нравственымъ сознаніемъ дійствіямъ перваго рода. Все то поведеніе, которое мы признаемъ истинно моральнымъ, опредбляется представленіемъ цвии самой по себв. Неужели мать, жертвуя жизнью спасенія ребенка, поступаеть такъ потому, что зараніве наслаждается тёмъ удовольствіемъ, которое она вслёдствіе этого испытаеть? Неужели, еслибы она внала, что ея жертва не доставить ей наслажденія, она не бросилась бы къ нему на помощь? О, какъ возмутилась бы добрая женщина, еслибы ей сказали, что, отрекаясь отъ себя, она дёлаетъ это только изъ за своего эгоистическаго стремленія къ счастью! И она была бы права. Пусть всякій приглядится къглубинамъ своего духа в онъ пойметь, что удовольствіе, хотя и является часто слёдствіемъ добродътели, но есть ся результать, а не цъль, результать, представление о которомъ часто не играеть никакой роли въ ряду мотивовъ, определяющихъ действіе.

2. Добродѣтель, по мнѣнію Бентама, заслуживаеть уваженія лишь постольку, поскольку служить въ увеличенію нашихъ удовольствій; порокъ достоинъ наказанія только вслѣдствіе того, что онъ влечеть за собою страданіе. То гнусное наслажденіе, которое испытываеть злодѣй, совершивши звѣрское преступленіе, дурно лишь потому, что оно носить въ себѣ залогъ будущихъ непріятностей; еслибы оно не угрожало несчастіемъ, въ немъ не было бы ничего предосудительнаго. Эдѣсь мы видимъ, насколько возмутительно съ нравственной точки врѣнія ученіе утилитаристовъ. Представимъ себъ, что негодяй, измучиншій жевщину, мать многочисленнаго семейства, и затимъ сжегшій ее на глазахь ся детей, настолько заглушиль себъ искру религіи и голосъ совъсти, что послъдняя его уже совершенно не мучить; допустимь, движе, что онъ совершаеть это преступленіе безъ свидітелей, или же въ такой страні, гав по какому нибудь случаю, напримвръ вследствіе государственныхъ безпорядковъ, не действуютъ законы, а общество настолько испорчено, что не отплатить ему своимъ негодованіемъ. Неужели въ такомъ случай преступленіе перестанетъ быть безиравственнымъ и то наслаждение, которое извлечеть изъ него злодей, будеть добродетельнымь? Утверждать это-значитъ совершенно расходиться съ постулатами нравственнаго совнанія человічества, игнорировать которое вопросахъ о добръ и злъ было бы крайне не логично. Если же Бентамъ навоветъ этотъ поступокъ дурнымъ всявдствіе того, что онъ причинитъ страднія не самому злодівю, а его жертвів и близкимъ къ ней лицамъ, то долженъ уже будетъ отказаться отъ принципа личнаго удовольствія и считать истинно правственнымъ только такое действіе, которое направляется къ общечеловъческому счастью. А между тъмъ онъ ценность поступкамъ, направленнымъ къ благу другихъ, лишь постольку, посклыку они совершаются по мотиву личнаго счастья, и считаеть безиравственнымь лишь то, что угрожаеть личнымъ страданіемъ. Если же въ данномъ случав ничего непріятнаго для себя отъ истязанія своей жертвы злодей не ожидаеть, то, следовательно, онъ иметь право причинять ей жесточайшія страданія и въ этомъ, съ точки зрвнія утилитарной этики, не будетъ ничего безиравственнаго. Вообще, считать извъстное поведение дурнымъ лишь постольку, поскольку оно сопровождается въ настоящемъ или ведетъ въ будущемъ къ личному неблагополучію, -- это значить совершенно отрицать всякую нравственность и оправдывать то, что всемъ человечествомъ всегла признавалось отвратительнымъ и гнуснымъ. Весьма. часто человикъ имиетъ вовможность поступать безиравственно, не опасаясь никакой ответственности и зная наверное, что

это увеличить его благополучіе. Законъ караетъ далеко не всегда, общественное мивніе не всеввдуще, не для всякаго дорого и не всегда справедливо, религія и совесть действують только у людей не вполнъ падшихъ. Последніе могутъ совершать всевозможныя преступленія, могуть находить высшее наслаждение въ страданияхъ своихъ жертвъ, могутъ для своего удовольствія жечь ихъ на медленномъ огив, вытягивать жилы и ломать ихъ кости, и они не только не заслужать порицавія, но, наобороть, должны вызвать въ насъ особенное уваженіе, какъ вполив последовательные утилитаристы. Въ противоположность Бентаму мы не только не оправдываемъ тёхъ преступленій, которыя сопровождаются удовольствіемъ, но и считаемъ ихъ самыми возмутительными актами человъческой волн. Мы еще находимъ возможнымъ отвестись списходительно къ преступнику, который мучится о совершенномъ, постоянно терзается сердцемъ и страдаетъ (въ этомъ мы видимъ свидътельство сохранившейся въ немъ совъсти и способности къ исправленію), но мы признаемъ извергомъ того, кто наслаждается своими злоденніями, съ удовольствіемъ вонзаетъ ножъ въ грудь жертвы и впоследстви не обнаруживаетъ никакого сожальнія о субланномъ.

3. Для достиженія счастія, по мивнію Бентама, необходимо жертвовать мимолетными наслажденіями, могущими повлечь за собой страданія въ будущемъ. Изъ этого принципа должны бы были, повидимому, вытекать по крайней мірт добродітели умъренности и аскетизма. Если утилитаризмъ безсиленъ оправдать альтруистическія обяванности по отношенію къдругимъ людямъ, то не можетъ ли онъ доказать необходимости обязанностей къ самому себв, которыя также входять въ область моральной оценки. Но и на этотъ вопросъ мы должны отвътить отрицательно. Не говоримъ уже о томъ, что воздержаніе отъ чувственныхъ наслажденій и умфренность въ пользованіи благами жизни, разъ они вытекають не изъ принципа долга или любви въ людямъ, а изъ того же себялюбія, лишаются всякаго нравственнаго значенія и обращаются въ правила житейскаго благоразумія. Но и въ этомъ последнемъ смыслѣ они едва-ли могутъ показаться обязательными для человъка, ищущаго въ жизни только удовольствій. Свое счастье всякій понимаеть по своему и старается достигнуть его своеобразнымъ способомъ. Одинъ предпочитаетъ умфренную и покойную жизнь, тихія удовольствія, отсутствіе сильныхъ ощущеній. Другой желаеть болье жгучихь наслажденій, полнаго простора въ проявлени страстей, постоянныхъ, другъ друга сміняющих возбужденій, напряженія всіх силь и нервной системы. Пусть все это съ теченіемъ времени повлечеть болевненное состояние организма, быть можеть, тоску, разочарованіе и горечь, но відь во всякомъ случай все это не увичтожить моментовь уже испытанныхь интенсивний шихь удовольствій, такъ что въ общемъ сумна счастія такого чедовъка будетъ не меньшею счастія умфреннаго и аккуратнаго, а можетъ быть даже и больше. Тихія удовольствія дружеской бесёды, семейной жизни, покойнаго отдыха, пріятнаго чтенія никогда не сравняются въ своей цитенсивности съ теми наслажденіями, которыя можеть дать, напримёръ, половая любовь и другія страстныя порывистыя удовольствія, въ которыхъ даже присущій имъ элементъ страданія заключаетъ въ себъ болъзненную привлекательность. И если, съ одной стороны, возможно, что юноша, расточившій свои силы въ поговъ за наслажденіями, въ старости пожальсть, что не быль воздержаннымь и осмотрительнымь, то не менве возможно и то, что старецъ приближающійся къ смерти. окинувши умственнымъ взоромъ всю свою прошлую жизнь, пожалъстъ, что не пользовался въ свое время доступными наслажденіями и что не извідаль всего того счастія, которое могь бы извъдать. Да это можно сказать не объ однихъ только старцахъ. Неужели люди, съ самой ранней юности привыкшіе обдумывать каждый свой шагь, напередь разсчитывать и взейшивать последствія каждаго удовольствія, опасающіеся всякаго свободнаго проявленія чувства и влеченія, никогда не испытывають зависти при виде своихъ сверстниковт, беззаботно черпающихъ изъ жизни наслажденія, берущихъ отъ нея все, что можно взять при помощи молодости, красоты и силы? Благонравные мальчики, затим аккуратные юноши надбются современемъ въ вржимъ летамъ воротить потерянное и вознаградить себя за тотъ аскетизмъ, которому подвергались въ момодости. Но проходятъ года, слабъетъ чувство жизни, пропадаетъ душевная свъжесть и они убъждаются, что теперь, еслибы и захотъли они не могли бы такъ наслаждаться жизнью,
какъ наслаждается юность. Въ такія минуты представитель
умъренности и воздержанія, быть можетъ, пожальетъ, что былъ
излишне благоразуменъ, и при взглядъ на ликующую наслаждающуюся молодежь не безъ зависти подумаетъ, что лучше
кратковременная, но исполненная жгучаго счастія жизнь,
чъмъ долговременное прозябаніе. Такимъ образомъ, и обязанности къ самому себъ не могутъ быть выведены изъ утилитарнаго принципа.

4. По мивнію Бентама, двлая что либо для благо общества, мы твиъ самымъ служимъ своей собственной пользъ, обезпечиваемъ себъ наибольшую сумму счастія. Напротивъ, принося вредъ другимъ, мы необходимо потерпимъ его сами. Трудно повърить, чтобы это мижніе принадлежало трезвому реалисту мыслителю, до такой степени оно наивно и расходится съ показаніями вседневнаго опыта. Всякій, кто приглядывался къ жизни, знаетъ, какъ ръдко принесенная нами обществу польза возвращается къ намъ въ той степени, въ какой потребовала отъ насъ жертвы. Конечно, еслибы всё люди постоянно заботились другь о другв и не полагали различія между своими и чужими интересами, условія жизни улучшились бы до такой степени, что мое благосостояніе, какъ и счастіе всякаго другаго, было бы обезпечено. Но въдь на самомъ то дълъ этого нътъ. Я хорошо сознаю, что отказавшись для общей пользы отъ своего личнаго счастія, я буду исключеніемъ или найду себь лишь очень немногихъ подражателей. Большинство станетъ по прежнему жить для себя и не обнаружить ни мальйшаго желанія вознаградить меня за мою жертву. Такимъ образомъ, все роздавъ, я ничего не получу обратно и, слъдовательно, останусь въ проигрышт. Ясно, что съ утилитарной точки зрвнія всякая жертва есть глупость. Таковою и считають ее действительные утилитаристы, не теоретики философы н моралисты, обыкновенно по жизни стоящіе выше своихъ убъжденій, а практики, на самоми двать живущіе только для

собственнаго удовольствія. Они бы только посм'вялись надъ Бентамомъ, сов'тующимъ для достиженія личнаго счастія отрекаться отъ него въ пользу своихъ ближнихъ, и предпочли бы достигать своего благосостоянія другими бол'є в в рными средствами. Такъ это и бываеть въ д'вйствительности.

5. Во главъ всякой этики должна стоять идея долженствованія или обязанности: въ противномъ случав она сольется съ психологіей индивидуальной или коллективной, составивши ту ея часть, которая выясняеть генезись и характерь волевыхъ актовъ. Оставаясь строго последовательнымъ, Бентамъ должень быль бы дать намь такую психологію явленій, навываемыхъ нами нравственными, описывая ихъ и выясняя ихъ внутреннія причины. Такъ было бы въ томъ случав, если бы сказавъ, что всъ дъйствія совершаются по мотивамъ удовольствія и страданія, онъ на этомъ остановился и не началъ указывать правиль поведенія, которыми мы могли бы достигнуть наибольшей суммы счастія. На самомъ же діль онъ разсуждаеть о томъ, что мы должны дёлать, какіе законы должно издавать правительство и т. д. Если и безъ этого всякій необходимо стремится къ счастію, то какое значеніе могутъ инъть различныя доказательства, что къ нему нужно стремиться. Вся человъческая жизнь управляется двумя верховными законами: жаждою удовольствія и отвращеніемь отъ страданія. Они всегда стануть опредвлять человіческую дівательность и никакія разсужденія, теоріи, усилія мысли и воли не могутъ измѣнить абсолютно необходимаго характера человъческаго поведенія. Утвержденіе эвдемонистовъ, что единственнымъ мотивомъ человъческихъ дъйствій является стремленіе къ наибольшему удовольствію приводить, такимъ образомъ, къ чистъйшему моральному детерминизму, къ утвержденію, что все, что есть, есть, и инымъ быть не можетъ. Заботится ли человъкъ о своемъ счастіи или повидемому не прилагаетъ къ этому никакихъ стараній, жертвуетъ ли онъ мимолетными удовольствіями для болте прочнаго блага или же сожигаетъ жизнь, какъ свъчу съ обоихъ концевъ, предается ли онъ разврату или аскетизму, самоотреченію или эгоизму, милосердію или жестокости, онъ одинаково действуетъ

абсолютно необходимо, подчиняясь единственно возможному мотиву— стремленію къ удовольствію. Итакъ Бентамъ не имъетъ права сказать, что человъкъ доложено стремленіе не имъетъ права сказать, что потому, что такое стремленіе не имъетъ правственнаго характера, но и вслъдствіе его внутренней безсмыслицы. Требованіе, чтобы кто либо поступалъ такъ, а не иначе съ точки зрѣнія утилитаризма такъ же странно, какъ желаніе, чтобы онъ дышалъ легкими, а не какимъ либо другимъ способомъ. Нельзя требовать, чтобы что нибудь было, если оно уже есть, и чтобы было не таково, если инымъ быть не можетъ. Какъ нельпо было бы обращенное къ человъку требованіе: имъй тъло, существуй, такъ странно съ точки зрѣнія его собственнаго принципа и требованіе Бентама: стремись къ счастію.

Соглашаясь съ Бентамомъ въ томъ, что единственнымъ мотивомъ человъческихъ дъйствій служить стремленіе къ лечному счастію и что только последнее желательно, какъ цваь, а все прочее, какъ средство, (Милль "Утилитаризмъ", пер. Невъдомскаго. С.-П.-Б. 1882 г. стр. 18 и др.), Милль восполняетъ Бентама въ следующихъ пунктахъ: 1) въ различении удовольствій не по количеству только, но и по качеству (19-21 и въ утвержденіи неестественности для человёка, испытавшаго высшія духовныя наслажденія, предпочитать последнимь нившія, чувственныя (22-24); 2) въ признаніи высшею цёлію дёятельности не личнаго, а универсальнаго блага всёхъ живыхъ существъ (28); 3) во взглядъ на добродътель самоножертвованія и самоотреченія, какъ на средство достиженія удовольствія, которое, однакожъ, вслёдствіе привычки превращается въ самоцель, совпадая въ тоже время съ однимъ изъ моментовъ счастія и являясь частію или элементомъ последняго (стр. 83-84).

1. По мивнію Милля удовольствія могуть различаться между собою не только количественно, но и качественно. "Я не вижу, говорить онь, никакого противорвчія утилитаріанскому принципу признать, что изв'єстнаго рода удовольствія болве желательны и цінны, чіть удовольствія другого рода, а, напротивь, было бы, по моему мивнію, совершенною нелізностью

утверждать, что удовольствія должны быть оцівниваемы по ихъ количеству, тогда какъ при оцънкъ всякаго другого предмета. мы принимаемъ во вниманіе и количество и качество" (ibid. стр. 20). Подъ качествомъ удовольствія Милль разуміветь то, благодаря чему изъ двухъ равныхъ по силъ наслажденій одно признается всёми, кто его испыталь, более цённымь, чемь другое (стр. 21). Въ виду того, что, не измѣняя своей точки вржнія, утилитаристь не можеть ввести въ свою систему понятіе долженетвованія и доказать, почему человёкъ должена предпочитать высшія удовольствія предъ низшими, Милль укавываеть только на факть, что всякій, кто испыталь духовныя наслажденія, не можеть не почувствовать ихъ превосходства надъ чувственными и отлавать предпочтение "Безспорно, что человъкъ, равно испытавшій два удовольствія и равно способный ценить и пользоваться обоими, отдастъ предпочтение тому изъ нихъ, которое удовлетворяетъ высшимъ его потребностямъ. Мало найдется такихъ людей, которые бы ради полной чаши животныхъ наслажденій согласились бы променять свою человеческую жизнь на жизнь какого нибудь животнаго. Умный человъкъ не согласится превратиться въ дурака, образованный въ невъжду, чувствительный и честный въ себялюбиваго и подлаго" (стр. 22)... "Лучше быть недовольнымъ человъкомъ, чъмъ довольной свиньею, недовольнымъ Сократомъ, чемъ довольнымъ дуракомъ. Дуракъ и свинья думаютъ объ этомъ иначе единственно потому, что для нихъ открыта только одна сторона вопроса, тогда какъ другимъ открыты для сравненія об'в стороны" (24). Во всіхъ этихъ разсужденіяхъ Милля горавдо больше правственнаго благородства, чёмъ логической последовательности и доказательности. Необходимость предпочтенія высшихъ удовольствій предъ низшими и даже преимущество первыхъ предъ последними никакимъ образомъ не могутъ быть согласованы съ основнымъ принципомъ его этики. Духовныя, разумно правственныя наслажденія лишь въ томъ случав должны бы были признаваться болве обязательными для человъка, если бы они были сильнъйшими или еслибы мы оцвенвали ихъ не съ точки зрвнія эвдемонистическаго принципа, а руководствуясь другими, более возвы-

шенными соображеніями. Первое невърно, второе несогласно сь основнымъ духомъ утилитаризма. Если единственнымъ мотивомъ человъческой дъятельности и единственнымъ критеріємъ нравственности должно быть признано только удовольствіе то, очевидно, челов'єкъ долженъ заботиться лишь о его степени. не обращая вниманія на. ero качественное содержание. Если истязание ребенка мив болве нравится, чёмъ пожертвование собою для общаго блага, то съ точки врвнія утилитаривма нётъ никакихъ основаній предпочитать последнее первому. Дикарь, убившій своего друга, чтобы его саломъ вымазать себв сапоги, такъ же правъ, какъ и мученикъ за идею, жертвующій жизнью для блага человічества. Если же утилитаристъ скажетъ, что все же удовольствіе самопожертвованія выше наслажденія жестокостью, в противоръчіе себъ станеть оцънивать явленія не ставляемому ими наслажденію, а по какому-то высшему принципу. Дли напряженности удовольствія самого по себ'в совершенно безразлично его качественное содержание. Что же гасается мижнія Милля, что всякій изведавшій духовныя и чувственныя наслажденія, непремінно остановится на первых, то оно явно противоречить фактамъ. Мы знасмъ множество людей, которые, испытавши высшія удовольствія, потерями охоты къ низшинъ, а наоборотъ, отдавали предпочтеніе посліднимъ. Надобно слишкомъ идеализировать человыка, чтобы вырить, что разъ испытавши наслаждение умственваго труда или счастіе благотворительности, онъ уже никогда не захочетъ извъдать удовольствій чревоугодія, опьянснія или сладострастія. Не только обыкновенные люди, но и геніи че-10в тческой мысли нервдко предпочитали духовнымъ радостямъ науки и добродътели, сознанію своей честности и исполненнаго долга, --- комфортабельную жизнь, богатство и высокое бщественное положение. Милль совершенно върно замъчаетъ, по никто не захочетъ перемвнить высшее состояние своей природы на инишее, котя бы последнее и сопровождалось бышимъ довольствомъ, но это вависить отъ того, что челонь оцениваеть явленія не съ точки эренія удовольствія, а по какому то высшему принципу, признать который утилитаризмъ не можетъ. Если же человъкъ руководствовался бы въ жизни только наслажденіемъ, то въ тяжкую минуту онъ не задумался бы превратиться въ свинью или идіота.

2. Ученіе Милля объ универсальномъ счастьи, какъ последней цели правственной деятельности, представляеть огромный шагь утилитарной этики на пути приближенія къ истиннонравственному идеалу. Если его определение добродетели, какъ стремленія къ общечеловіческому счастью, в не вполнів върно, то во всякомъ случав оно весьма близко къ Но оно не гармонируетъ съ общимъ духомъ овдемонивма, что уже видно изъ его обоснованія у Милля. Мотивомъ къ пожертвованію своими интересами для общаго блага этотъ мыслитель признаетъ опять таки стремленіе къ своему собственному удовольствію. Такимъ образомъ, человінь должень одновременно преследовать только личное наслаждение и жертвоозвить имъ для общаго блага ради тогоже индивидуальнаго удовольствія. Но чтоже ділать, если мое личное наслажденіе ни въ какомъ случав не мирится съ польвою другихъ людей. Почему въ такомъ случав я долженъ жертвовать имъ универсальнаго счастія? Відь посліднее не можеть доставить мив наслажденія, а наслажденіе и есть та единственная цёль, которая сама въ себе находить оправданіе, и тотъ мотивъ, который одинъ только является истинною причиною человеческих времений. Вместо того, чтобы показать, почему человъкъ долженъ жертвовать своими удовольствіями для общаго блага, Милль разъясняеть, почему онъ иногда ими жертвуеть и можеть жертвовать въ будущемъ, перенося, такимъ образомъ, рѣшеніе проблемы съ этической на психологическую почву. Человъкъ, разсуждаетъ онъ, привыкаетъ отожествлять свои интересы съ интересами ближнихъ и мало малу убъждается, что, заботясь объ общемъ счастім, жертвуя собою для другихъ, онъ върнъйшимъ образомъ обезпечиваетъ свое собственное благосостояніе. "Человінь не можеть не чувствовать себя въ необходимости воздерживаться, по крайней мірів, отъ самыхъ грубыхъ нарушеній интересовъ своего ближняго и, хотя бы изъ чувства самосохраненія, но онъ непременно протестуетъ противъ такихъ нарушеній. Отсюда

невобано витекаеть действіе сообща и целью поступковь человека, хотя на время, становится уже не индивидуальный, а комективный интересъ. При этомъ, хотя и временномъ дъйствін сообща цёли человёка отожествляются съ цёлями другихъ и въ человъкъ возниваетъ сознаніе, что интересы ихъ могуть быть и его дичнымъ интересомъ. По мере того, какъ общество растеть и общественные узы врепнуть, растеть и крышеть непосредственною силою опыта и личный интересь каждаго индивидуума сообразовать свои поступки съ интересами другихъ; индивидуальныя стремленія все боле и болье отожествияются съ общемъ благомъ... Съ каждымъ годомъ по пути умственнаго прогресса постоянно усиливаются тв вліянія, которыя по самой природъ своей таготъють возбудить въ каждомъ внанвидуумъ чувство единенія съ другими людьми и чувство это можетъ развиться до такого совершенства, что ия человена сделается невозможнымъ не только желаніе, но и сачая мысль о такомъ личномъ благв, которое въ тоже время не было бы благомъ всехъ" (стр. 72-73). Однакожъ едвали надежда Милля когда нибудь оправдается на самомъ лыв. Въ настоящее же время очевидно, что если иногда интересы людей и совпадають между собою, то въ большинствъ случаевъ они расходятся и противоречать другь другу. Известная истина, что построить свое счастье всего легче на несчастые другихъ. Чувство общественной солидарности въ лучшемъ случав заставитъ человвка воздерживаться отъ грубыших нарушеній чужихь интересовь, но дальше этого пойти не можетъ. Въ докавательство желательности для кажит общаго счастія Милль приводить слівдующее разсужденіе: .410 общее счастіе желательно, на это можетъ быть только (ЛНО ДОКАЗАТЕЛЬСТВО, ЧТО КАЖДЫЙ ЧЕЛОВВКЪ ЖЕЛАЕТЪ СЕОВ СЧАпія, насколько считаеть его для себя достижимымъ. Желаніе чакого счастія есть факть; существованіе такого факта сопавляеть полное довазательство того, что счастіе есть благо, 1 если для каждаго человъка его счастіе есть благо, то общее частіе есть общее благо, и следовательно, тоть факть, что чловекъ желаетъ себе счастія, составляетъ полное доказачыство того, что счастіе есть одна изъ цівлей человівческихъ поступковъ, а стало быть и одинъ изъ критеріевъ нравственности" (78). Легко замѣтить ту подмѣну понятій, которую допускаетъ въ приведенномъ разсужденіи Милль, смѣшивая желаніе всѣми людьми личнаго блага, съ желаніемъ каждымъ индивидуумомъ общаго блага. Изъ того, что каждый стремится къ личному счастію, ничего не слѣдуетъ кромѣ этого стремленія и никакимъ образомъ не можетъ быть выведена необходимость для индивидуума желать общаго блага и дѣйствовать сообразно съ этимъ желаніемъ.

3. Милль не могь игнорировать того факта, что общечеловъческое сознание всегда высоко цънило добродътель независимо отъ того, сопровождалась ли она увеличениемъ общечеловъческаго, а тъмъ болъе личнаго счастія, или нътъ. Онъ объясняеть это обстоятельство привычкой, благодаря которой то, что ценелось сначала только, какъ средство, обратилось въ самоцёль. Свою мысль онъ иллюстрируетъ такимъ примёромъ. По существу деньги для насъ не более желательны, чемъ какіе нибудь другіе блестящіе каметки. Главное ихъ достоинство въ нашихъ главахъ состоитъ въ тойъ, что на нихъ можно купить другія вещи, и следовательно, если они составляють для насъ предметь желанія, то не сами по себі, а какъ средство иметь желаемое. Однако не только любовь къ деньгамъ какъ къ средству имъть другія вещи, есть одинъ изъ главныхъ двигателей въ жизни человъка, но мы неръдко видимъ, что деньги становятся предметомъ нашего желанія сами по себъ и ради самихъ себя... Сильная привлекательность власти и славы заключается въ томъ, что они составляютъ могущественное средство для достиженія другихъ нашихъ желаній, и что тісная связь между ними и другими нашими желаніями даетъ имъ иногда такую привлекательность, что они сами по себъ становатся главнымъ желаніемъ человъка (81 -82). "Добродетель есть такого же рода благо. Человекъ не имъетъ ни малъйшаго побужденія, ни мальйшаго желанія быть добродётельнымъ ради только того, чтобы быть добродётельнымь: добродетель возбуждаеть его желаніе только потому, что составляеть средство получить наслаждение и вт особенности устранить страданіе, и единственно вслёдствіе своего значенія, какъ средства къ достиженію счастія, можеть она стать для человъка сама благомъ, и даже наиболее желательнымъ, чемъ какое либо другое благо" (стр. 84). Но приводиная Милленъ аналогія на самонъ дёлё совершенно не убідительна. Никто не любить денегь самихь по себв, а всякій цвинтъ ихъ лишь постольку, поскольку видитъ въ нихъ средства для достиженія извістних вислажденій. Когда скрага раскладываеть предъ собою волотыя монеты и любуется ими. овъ наслаждается не ими самими, а представлениемъ тъхъ возможных благь, которыя онь можеть пріобрести на нихъ, если захочеть. Какъ справедливо замёчають критики миллевскаго утилитаризма, ни одинъ здравомыслящій человінь не сталь бы любить денегь и стремиться къ ихъ пріобретенію, если бы вдругь узналь, что они потеряли въ государствъ всякую ценность и обратились въ простыя блестящія вещицы вле камешки. Следовательно, никто не желаеть денегь какъ цвин а всякій стремится къ нимъ только какъ къ средству. Совствить въ иномъ положении находится добродътель. Она представляется намъ чемъ то абсолютно ценнымъ и именно сама по себъ независимо отъ техъ результатовъ, къ которымъ ведеть она относительно личнаго счастія.

Павель Левитовь.

## Фридрихъ Ницше— "антихристъ" въ новъйшей философіи, Лоренца Фишера.

(Переводъ съ нъмецкаго подъ редакціею М. Воскресенскаго).

(Продолжение \*).

Ницше-пророкъ о сверхчеловъкъ.

Ницше самъ мало-по-малу понялъ неудовлетворительность и неосновательность своей второй философской точки врёнія, состоящей въ томъ, что позитивная наука или познаніе должны быть высшею цёлію стремленій человёка. Поэтому Ницше, оставиль и такой образъ мыслей и перешель на путь, который его болёе удовлетворяль. Здёсь-то и начинается третья фаза въ развитіи его философіи.

Въ первомъ періодѣ своего умозрѣнія Ницше считалъ за высшій культурный идеалъ эстетическое чувство и созданное посредствомъ его искусство, въ особенности же трагедію; затѣмъ во второмъ періодѣ у него стоитъ на первомъ планѣ разумъ, свободное мышленіе и вытекающая отсюда позитивная наука, какъ преимущественное достояніе человѣка и какъ конечная цѣль его жизни.

Но послё того, какъ Ницше призналъ несостоятельность объихъ этихъ точекъ зрёнія и оставилъ ихъ, на чемъ еще онъ могъ бы остановить вниманіе? Тутъ оставалось одно: высшая сила духа человіческаго—воля. И дійствительно, теперь онъ перенесъ спеціально на нее все свое вниманіе и восторгъ. Вотъ что онъ говоритъ на этотъ счетъ: нітъ "ничего боліве отраднаго на землів, кромів непреклонной, сильной воли;

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разунъ" за 1903 г. 🧏 7.

она есть ея прекраснъйшее прозябение 1). Потому-то, съ этихъ поръ у Ницше стоновится лозунгомъ слъдующее положение: "Наше спасение заключается не въ познании, а въ дълание!" Въдь "и ты, познающий, только стезя и слъдъ моей воли" 2), и "хотъние есть дълание".

Итакъ, воля выше познанія, а потому Ницше направиль на нее все свое вниманіе.

Эта третья философская точка врвнія Ницше постепенно была проведена имъ въ двухъ сочиненіяхъ: "Утренняя заря" (Morgenröte—1881) и "Радостная наука" (Fröhliche Wissenschaft-1882). Въ нихъ уже обнаруживается начинающійся поворотъ въ возвржніяхъ Ницше, переходъ отъ періода "познанія въ періодъ хотенія" и "созиданія", отъ раціоналистически-моральной фазы въ "сверхморальную". Однако полное виражение последняя точка зренія получила въ главномъ произведени Ницше: "Такъ говоритъ Заратустра" (Also sprach Zaratustra—1883 и 1884), за которымъ въ качествъ дополвенія следовали сочиненія: "По ту сторону добра и вла" (Jenseits won Gut und Böse—1886), "Генеалогія морали" (Zur Genealogie der Moral, 1887), "Сумерки кумировъ, или какъ философствують съ молоткомъ" (Götzendämmerung oder wie man mit dem Hammer philosophirt-1889) Ницше самъ называль сочиненіе - "Заратустра" своимь лучшимь произведеніемъ и уверяль, что "онъ даль человечеству глубокомысленнъйшую книгу, какую только оно имъетъ" в). Поэтому его ученики видели въ ней свою "библію" и самаго "Заратустру" Ницше считали ея величайшимъ пророкомъ, -- тайнозрителемъ и провозвъстникомъ новаго лучшаго будущаго. Здъсь Заратустра, очевидно, представляетъ самаго Ницше, а съ основателемъ древне персидской религии имфетъ только общее имя 4).

<sup>1)</sup> W. W. YI, 408.

<sup>2)</sup> W. W. VI, 168.

<sup>3)</sup> Werke, VIII, 165.

<sup>4)</sup> Ницие обезьяничаеть въ этой книгь, подражая Священному Писанію Новаго Завъта. Онъ выставляеть Заратустру, какъ новаго искупителя и влагаеть въ его уста многія изреченія Христа, но въ извращенномъ видь, передъланномъ согласно его взглядамъ. Однако какая громадная разница между возвышенной личностію Христа, Его образомъ дъйствій, какъ изображають ихъ евангелія, и Заратустрой Ницше съ его ученіемъ! Они отстоять другь отъ друга, какъ небо-

Тутт, прежде всего, возникаетъ вопросъ: какъ Ницше првшелъ къ своей Заратустровой мудрости, или къ "философіи воли"?

Естественно опять, подъ вліяніемъ дичныхъ, индивидуальныхъ настроеній и побужденій, ибо онъ былъ наиболее личнымъ, индивидуальнымъ, субъективнымъ философомъ, какой когда либо былъ. Поэтому онъ и представляетъ кульминаціонную точку новаго антихристіанскаго міросозерцанія, основной характеръ котораго составляютъ также индивидуализмъ и субъективизмъ.

Теперь спрашивается, изъ какого субъективнаго настроенія вытекала у Ницше его "мудрость—Заратустра"?

Ницше быль отъ природы телесно и духовно крепкимъ, но все-таки, со времени его добровольной дазаретной двятельности въ немецко-французскую войну, его часто тервала въ семидесятыхъ и восьмидесятыхъ годахъ мучительная головная боль, мигрень. Такъ какъ теперь это страданіе сильно тормовило его умственную работу, то онъ противосталъ ему всею своей физической и психической силой, старансь преодолеть его, и такимъ образомъ, завоевать себъ полное неослабное здоровье. Такъ годами бородся онъ съ самимъ собою, до конца истощая свою силу воли ради вдоровой и полной силь жизни. Теперь онъ ценилъ здоровье, какъ высшее благо, потому что именно частое недомогание такъ мучительно отзывалось на немъ. Такимъ образомъ вышло, что его мысли преимущественно направились на проблему жизни. Вотъ изъ этой именно проблемы онъ и исходиль въ своей третьей философской точкъ врвнія, конечно, не высказывая и не выдвагая этого ясно и отчетливо въ своихъ сочиненіяхъ. Діло въ томъ, что Ницше быль даровитымь, но не систематическимь умомь, и менње всего систематическимъ въ своемъ способъ изложенія, который вращался только въ безсвязныхъ афоризмахъ. Однако этимъ еще не сказано, что и его идеи сами по себъ не имъли какой связи, -- тогда онъ вовсе не быль бы ученымъ мыслителемъ-философомъ; но онъ лишь не давалъ себъ труда, при

оть земли! Поэтому, только величайшій глупець можеть предпочитать Заратустру— Ницше и его мудрость—Христу Спасителю и Его евангелію. составленіи своихъ сочиненій, въ особенности вслѣдствіе годовной боли, развивать свои мысли систематически.

Темъ не менфе, такъ какъ при узснени философии многое, почти все зависить отъ понимания ея впутренней связи, то я самъ могу взять на себя трудъ восстановить систематически— целое: изъ его мыслей, разсеянныхъ повсюду въ его сочиненияхъ, какъ я уже сделалъ выше относительно первой и второй фазы его философскаго развития.

Уже выше было замѣчено, что Ницще въ своемъ третьемъ періодѣ исходилъ изъ факта здоровой жизни, къ чему его правело тогда почти постоянное болѣзненное состояніе. Съ горячей страстью тосковалъ онъ по здоровьи, потому что, какъ онъ самъ говоритъ, "издавна онъ любалъ только жизнъ" 1)— здоровую жизнь. Поэтому онъ воодушевленно взывалъ: "О жизнь, недавно и смотрѣлъ въ твои очи. Я видѣлъ, что въ твоихъ глазахъ черныхъ, какъ ночь, блистаетъ золото,—мое сердце замерло предъ такимъ сладострастіемъ" 2).

И поэтому онъ громко заявляль въ своемъ прекрасномъ стихотвореніи: "Во время меланхоліи", что "онъ жаждеть жизни, жизни, жизни!"

А такъ какъ жизнь протекаетъ на землю, то онъ любилъ пылкой любовью и эту последнюю в). Поэтому ему были ненавистны "презиратели міра", утомленные міромъ", "порицатели міра", "лентяи земли", и ему хотелось бы высечь ихъ розгами в), потому что они "имеютъ злобный взлядъ на эту землю" в). Для него земля—божественная трапеза в).

Поэтому онъ и любитъ только радостныхъ и смёющихся. Такъ, онъ говоритъ устами Заратустры: "Вотъ вёнецъ веселыхъ, вотъ корона—вёнокъ изъ розъ: я самъ увёнчалъ себя этой короной, я самъ священнодёйственно возглашалъ свой смёхъ... Но отучитесь вы у меня отъ жалобъ на горькую судьбу и отъ всякой печали, которая свойствена черни" 7).

<sup>1)</sup> Zaratustra. Werke VI, 158.

<sup>4)</sup> Ibidem.

<sup>2)</sup> Zaratustra, W. W. VI, 328.

<sup>5)</sup> W. W. VI, 427.

<sup>2)</sup> W. W. VI, 302.

<sup>6)</sup> W. W. VI, 336.

<sup>3)</sup> Завсь Ницию выступаеть рамительнымь противникомъ своего прежинго

Изъ этого сильнаго энтузіавма нашего философа въ отношеніи къ свётлой, радостной земной жизни выросла его философская рефлексія, и онъ поставиль вопросъ: въ чемъ заключается сущность жизни? какова—ея главная тенденція?

И его отвътъ гласитъ: "прежде всего, что бы то ни быложивое, все это хочетъ израсходовать свою силу" 1). "Жизнъесть въ существъ дъла присваиваніе, поврежденіе, порабощеніе чужого и болье слабаго, угнетеніе, жестокость, навязываніе собственныхъ формъ, присоединеніе и, по меньшей мъръ, эксплоатація", коротко сказать: "жизнь есть воля къ власти" 2).

Да, неисчерпаемая, производящая воля къ живни есть воля къ власти в). Въ самомъ дёлё, гдё я находилъ жизнь, тамъ я находилъ желаніе власти, и даже въ волё служащаго я находилъ желаніе быть господиномъ. Пусть слабёйшій служитъ сильнёйшему. Къ этому побуждается все живущее своеко волей, которая желаетъ быть господиномъ надъ слабёйшимъ еще болёе: и безъ этого удовольствія живущее не можетъ обойтись. Подобно тому, какъ меньшее подчиняется большему, чтобы послёднее находило въ немъ удовольствіе и имёло надънимъ власть,—такимъ же образомъ и большее покоряется и ради власти рискуетъ жизнію" 4).

Благодаря такому возврѣнію, Ницше вышелт изъ подъвліянія своего прежняго учителя философіи Шопенгауера. Этотъ послѣдній училъ, что сущность всѣхъ рещей есть воля къ жизни. А Ницше говоритъ: нѣтъ; тотъ не попалъ въ истину, кто выстрѣлилъ въ нее выраженіемъ: "воля къ жизни", этой воли нѣтъ. Въ самомъ дѣлѣ, чего нѣтъ, то не можетъ хотѣть; но что существуетъ, какъ можетъ еще оно хотѣть бытія! Только гдѣ есть жизнь, тамъ есть и воля: но не воля къ жизни, а, какъ я учу, воля къ власти. Міръ, разсматриваемый

любища-философа Шопентаусра, который всегда направляль взорь на горечь жизни, презираль и мірь, и жизнь, вслівлетніе чего училь людей отрицать волю въ жизни. Стало быть, въ то время, какт Шопентауерь быль крайнимъ пессимистомъ, его прежній ученикъ Ницше съ теченіемъ своего философскаго развитія слівлался величайшних оптимистомъ.

<sup>1)</sup> Jenseits won Gut und Böse. Leipzig, 1886, S 17.

<sup>2)</sup> Jenseits won Gut und Böse. S. 229, 230.

<sup>3)</sup> Zaratustra, W. W. YI, 166. 4) Zaratustra. W. W. VI, 168.

въ своемъ основанін, міръ опредѣляемый и обовначаемый по его "интеллектуальному характеру"—это именно есть вода къ власти и больше ничего.

Итакъ, вотъ каковъ космическій и жизненный принцинъ Ницше. Отсюда теперь онъ извлекаетъ дальнъйшія свои заключенія.

Воля въ власти, разсматриваемая ближе, есть не что иное, какъ воля къ жизни, пока она еще здорова,—имманентное стремленіе къ дальнъйшему и болье широкому развитію, къ высшему образованію. "Да, жизнь хочетъ совидать себя вверхъ столбами и ступенями, жизнь хочетъ восходить и восхода преодольвать себя".

Доказательствомъ этого, по Ницше, служить образование вселенной. Она прошла чудовищно необъятный процессь развитія. Изъ первоначальнаго газообразнаго состоянія матерія перенила въ жидкое состояние, а затъмъ въ твердое состояние неорганическихъ телъ. Изъ неорганическихъ твиъ потомъ мало-по-малу образовались органическія и, конечно, прежде всего въ простейшихъ формахъ, а тамъ изъ низшихъ растеній возникли выстія и изъ эгихъ-наивыстія. Изъ растеній развились далве животныя, также первоначально въ простейшихъ вилахъ, которые затвиь, въ теченіе тысячелівтій, восходили къ все высшимъ родамъ путемъ естественнаго подбора, -- вплоть до человъкообразныхъ обезьянъ. И обезьяны мало-по-малу усовершенствовались, а отсюда уже съ теченіемъ времени развивается человвкъ-человвкъ въ примитивномъ состояніи: грубый естественный человыкь. Этоть человыкь позже возвынается до культурнаго человека, который опять прошель длинный рядъ степеней образованія.

Итакъ, Ницие исключительно и рабски сталъ следовать въ своемъ міросозерцаніи принципу абсолютнаго развитія всёхъ вещей, крайнему дарвинизму, хотя онъ отчасти и смотрёлъ черезъ плечо на основателя его: онъ причисляетъ Дарвина къ носредственнымъ умамъ наряду съ его двумя другими земляками, Д. Стюартомъ Миллемъ и Г. Спенсеромъ, по ихъ незначительности въ наукъ. Конечно, они не были такъ высокопарны въ области фантазіи, какъ Ницше.

Сообразно съ сказаннымъ, міръ во всей своей совокупности представляетъ мощно возрастающую живнь. Ея главная тенденція состоитъ въ томъ, чтобы преодолівать нившія ступени бытія и все выше взбираться. Сокровеннійшимъ жизненнымънервомъ ея являєтся стремленіе къ раскрытію силы, все болівешерокому и къ увеличенію кріпости.

Но если это такъ, то въ такоиъ случав останется ли человъкъ на своей теперешней ступени бытія в культуры? Еслижизнь до сихъ поръ производила все высшіе роды, то должноли это естественное стремленіе прекратиться виботю съ родомъ человъка?

На это Ницше возражаеть: нёть, трижди нёть, вбо этобыло бы противно прежвену теченію развитія міра, было быпротивно "смыслу земли!" Но какъ изъ пеорганическаго возникло органическое, изъ растеній животное и изъ животнагочеловёкь, homo communis: такъ изъ обычваго человёка долженъ образоваться "высшій человёкь" и изъ этого последняго-"сверхчеловёкь". Разсмотримъ дёло ближе.

Нынвшніе люди, по Ницше, почти сплощь и рядомъ заурядные и во многихъ отношеніяхъ низкіе люди. Дібло въ томъ. что, вопреки нов'яйшему культурному прогрессу въ различныхъ областяхъ жизни, и при томъ въ самое последнее время, Ницше думаетъ, будто люди, несмотря на эго, въ настоящее время впали въ décadence, клонатся къ полному упадку. Ему казалось, что онъ наблюдаетъ упомянутое явленіе вездів, и: это причиняло ему ведичайшее огорчение 1). Поэтому онъусматриваль высшую вадачу своей собственной жизни вътомъ, чтобы бороться всеми силами ума противъ этого упадка. въ человъческой культуръ и его причниъ и призывать грубнымъ звукомъ къ облагороженію, подъему и возвышенію типа: "человекъ". Въ самомъ деле, думаетъ онъ, если бы унадокъи ухудшеніе въ карактерѣ европейскаго культурнаго человата. такъ продолжался бевъ вадержки, въ такомъ случав конечнымърезультатомъ быль бы: "последній человекь", которые не быльбы способень болже ни къ чему велиному. Этого человъка онъ изображаеть следующимь образомь:

<sup>1)</sup> Zaratustra W. W. VI, 421.

Увы! Настанетъ время, когда человъкъ не произведетъ уже ни одной звъзды. Увы. Настанетъ время презръннъйшаго человъка, который уже не въ состояніи презирать самого себя.

Смотрите! Я показываю вамъ последняго человека.

Что такое любовь? Что такое творчество? Что такое страсть? Что такое звъзда?—такъ вопрошаетъ последній человекъ в и мигаетъ глазами.

Земла стала маленькой, и по ней прыгаеть последній человеть, который делаеть все малымь. Его родь неуничтожимь, какъ родь земляной блохи; последній человекь живеть наидольше.

Мы нашли счастье,—говорять последніе люди и мигають глазами.

Они покинули страны, гдв жить было тяжело; ибо они нуждаются въ теплв. Любять еще сосъда, трутся возли него, вбо нуждаются въ теплотв.

Быть больнымъ и недовіврчивымъ у нихъ считаєтся грівхомъ: они ходять осмотрительно. Глупець тоть, кто еще спотыкаєтся на камни или на людей!

По временамъ немного яду: эго производитъ пріатные сны. И много яду въ концъ концовъ для пріятной смерти.

Они еще трудятся: трудъ есть развлеченіе. Но они заботится, чтобы развлеченіе не утомляло.

Нътъ болъе ни бъдваго, ми богатаго: и то, и другое слишкомъ стъснительно. Кто желаетъ еще господствовать? Кто повивоваться? И то, и другое слишкомъ затруднительно.

Нёть настыря, одно лишь стадо! Всякій стренится къ равенству, всё равны: кто иначе чувствуеть, тоть добровольно отправляется въ домъ умалишенныхъ.

"Невогда весь мірь быль сумасшеднимь",—говорять наиболе элегантные и мигають глазами.

Они мудры и знаютъ все, что произошло, поэтому они смъются безъ конца. Они еще ссорятся, но скоро примиряются, иначе это разстроило бы желудокъ.

Немножко удовольствія для дня и немножко для ночи: они почитаютъ здоровье. Мы нашли счастье,—говорять последніе люди и мигають глазами 1).

Философъ Ницше чувствоваль величайшее омерзеніе къ этому "последнему человеку"; ибо какъ самъ онъ быль пристрастенъ ко всему великому, могущественному, сильному, возвышенному, высочайшему,—такъ хотель видеть и людей всегда великими, всегда могущественными, всегда сильными, всегда высшими.

Поэтому онъ мучился мыслями о появленіи ,высшаго человіна" и ставиль себів вопрось: что ділать, чтобы воспитать такого человіна? Исторія, говорить онъ, даеть на это отвінть: именно ,исторія возникновенія аристократическаго общества". Дійствительно, высшіе люди—это истинные аристократы, подлинно именитые люди, настоящіе философы. Но чему учить насъ вышеупомянутая исторія?

"Разскажемъ себѣ безъ боли", отвѣчаетъ Ницше, "какъ на землѣ до сихъ поръ начиналась каждая высшан культура! Люди съ непочатыми еще силами, варвары съ трусливымъ недалекимъ умомъ, хищники, при обладаніи непреклонной силой воли и властолюбіемъ, бросались на расы слабѣйшія, болѣе облагороженныя, болѣе жирныя, въ своемъ родѣ промышленно-торговыя или ското промышленныя, или на отживающія культуры, въ которыхъ вспыхивала именно послѣдняя жизненная сила въ блестящихъ фейерверкахъ духа и вмѣстѣ съ тѣмъ обнаруживалось внутреннее разложеніе. Передовая каста всегда была первоначально варварской кастой" 2).

Такъ было некогда. А теперь? И теперь такъ же должно быть, если надлежить высшимъ людямъ возникать и являться въ міре; но все постепенно усовершенствуется, все постепенно одухотворяется! Въ самомъ деле, человечество становится съ теченіемъ времени боле утонченнымъ, боле одухотвореннымъ. Поэтому "высшіе люди" должны быть, по Ницше, не столько людьми физической силы, сколько незаурядными людьми ума, они должны быть философами.

<sup>1)</sup> Zaratustra, W. W. VI. 19 f

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jenseits, S. 227.

Но истинные, настоящіе философы, не простые "работники въ области философіи", какихъ теперь весьма много.

Они и не простые скептики! ибо "скепсисъ есть наилучшее выражение того извъстнаго сложнаго физіологическаго состолнія, которое въ обыденной ръчи называется нервной слабостію и бользненностію".

Они и не простые критики! ибо "критики только орудія, которыми пользуется философъ, и именно потому, что они орудія, имъ самимъ далеко до философа!

Да и самъ великій китаецъ изъ Кенигсберга быль только великимъ критикомъ <sup>3</sup>). Во всякомъ случав, по Ницше, и истинные философы должны быть критиками, но не въ этомъ только двло: они должны быть еще творцами, иначе они уподобятся "старымъ дввамъ", которын безплодны и дурвы, а потому завистливы и злобиы <sup>3</sup>).

"Настоящіе философы", увѣраетъ Ницте, — повелители, законодатели: они говоратъ: такъ должно быть! они заранѣе опредѣлаютъ предназначеніе и цѣль человѣка и распоряжаются при этомъ предварительной работой всѣхъ философовъ — работниковъ. Они налагаютъ творческую руку на будущее, и все, что есть и было, служитъ имъ въ этомъ случаѣ средствомъ, орудіемъ, молотомъ. Ихъ познаніе — творчество, ихъ творчество — законодательство, ихъ стремленіе къ истинѣ — воля къ власти" 4).

Таково было понятіе Ницше объ истинныхъ философахъ, первыхъ представителяхъ "высшаго человъка", истинно "именитыхъ", аристократахъ по духу.

Но и на этихъ послѣднихъ, по Ницше, не должно останавливаться: изъ нихъ долженъ произойти "сверхчеловъкъ". И вотъ это именно было высшимъ культурнымъ идеаломъ нашего философа.

Поэтому онъ взываеть съ напыщенностію: "Я учу вась о сверхчеловъвъ. Человъкъ есть нъчто такое, что должно усту-

<sup>1)</sup> Jenseits, S. 145.

<sup>8)</sup> Jenseits, S. 140.

<sup>2)</sup> Jenseits, S. 152.

<sup>4)</sup> Jenseits, 6. 154.

пить місто высшему. Но что вы сділали, чтобы стать выше ero?

До сихъ поръ всв существа создавали ивчто, что превосходило ихъ, а вы хотите быть отливомъ этой волны и предпочитаете возвратиться въ состояніе животнаго, чемъ стать вышечеловъка?

Что такое обезьяна по сравнению съ человъкомъ? Посмъшище или мучичельный позоръ. И именно этимъ долженъ бытьчеловъкъ для сверхчеловъка: посмъщищемъ или мучительнымъ поворомъ.

Вы прошли путь отъ червя до человъка, но многое въ васъеще осталось отъ черви. Некогда вы были обезьянами, и теперь еще человъкъ-болфе обезьяна, чти любая изъ обезъянъ.

Даже мудрайшій изъ вась есть только разладь и гермафродить между растеніемь и призракомь. Но развіз я указываювамъ сдёлаться растеніями или призраками?

Смотрите, я учу васъ о сверхчеловъкъ!

Этотъ сверхчеловъкъ есть смыслъ земли. Пусть ваша воля такому решенію: сверхчеловекь есть смыслъпридетъ къ вемли!" 1).

Этими словами Ницше полагаеть основание своему учению о сверхчеловъкъ. Какъ животныя развивались отъ черви до обезьяны, и обезьяна преобразовывалась въ человъка, и какъизъ низшихъ людей происходили высшіе, мудрые: такъ и эти последніе въ свою очередь должны переродиться въ сверхчеловъка. Это было "величайшей мыслію и величайшей вадеждой" Ницие 2).

"Человъкъ есть канатъ, говоритъ онъ, связывающій животное и сверхчеловъка, -- канатъ надъ бездною. Опасно--осту-питься, опасно-на пути, опасна оглядка, опасна дрожь и остановка. Велико въ человака именно то, что онъ есть мостъ, но не цвль; достойно любви въ человъкъ то, что онъ--переходная и послёдняя ступень...

Я люблю техъ, которые не только ищуть основанія за звёздами, чтобы погибнуть и стать жертвой, но и твхъ, которые-

<sup>1)</sup> Zaratustra, W. W. VI, 13. 2) Zaratustra, W. W. VI. 68.

приносить себя въ жертву, чтобы земля когда нибудь сдёлалась землею сверичеловека.

Съ этой точки врвнія, стало быть, человівкь самъ по себівне есть ціль, но только средство для ціли онь должень вполнів приносить себя вы жертву землів, чтобы впослідствій возникъ сверхчеловікт. Пока еще, по Ницше, никогда не было сверхчеловівка; но онь явится: ибо въ немъ заключается ціль мірового развитія; онъ есть "смысль земли". И такъ какъ ли ди, полагаеть Ницше, по крайней мітрів, большинство образованныхъ оставили вітру въ Бога, то въ качествів наивысшагондевла остается сверхчеловівкъ. Этотъ послідній, стало быть, долженъ занять мітсто умершаго Божества. Послушаемъ объ этомъ самого Ницше:

"Прежде говорили: "Богъ", ногда смотрёли въ морскую даль, во теперь я учу васъ говорить: сверхчеловёкъ.

Богъ есть предположение; но я хочу, чтобы ваше предположение не простиралось дальше, чёмъ ваша творческая воля.

Можете ли вы создать Бога? Такъ молчите вы у меня овсвяъ богахъ! Но вы можете создать сверхчеловъка.

Быть можетъ, не вы сами, мои братья. Но вы можете пересоздать себя въ отцовъ и предковъ сверхчеловѣка: и этоваше наилучтее дѣяніе!...

Но я вполнъ открою вамъ, друзья, мое сердце: если естьбоги. 10 какъ я могъ бы утверждать, что нътъ Бога! Следовательно, нътъ боговъ.

Я вывель заключение и увлекаюсь имъ". Прекрасное заключение выводить вдёсь Ницше!! Конечно, оно инстолько цённо, чтобы быть патентованнымъ!

Конечно, народъ, или "чернъ", какъ Ницше обыкновенно его называетъ, все еще держится въры въ Бога и эта чернъвовсе не произведетъ "высшихъ людей", пока говорятъ:

"Нътъ выспихъ людей, мы всё равны, человекъ есть человекъ, предъ Богомъ—мы всё равны!" На это Ницие возражаеть:

"Предъ Богомъ!—Но умеръ этотъ Богъ. Предъ толной мы не котимъ быть равными. Вы, выстіе люди, идите прочь съ рынка.

Съ техъ поръ, какъ Онъ въ могиле, вы опать воскресли. Только теперь наступаетъ великій полдень, теперь только выстий человекъ сделается господиномъ!

Поймите эту -ръчь, о братья мои! Эте головокружительно для вашихъ чувствъ, и вы испугались? Зіяетъ предъ вами здъсь пропасть? Или на васъ даетъ Церберъ?

Ну! ладно! Вы высшіе люди! Окружите гору человъка будущаго. Богъ умеръ: теперь мы хотимъ, чтобы жилъ сверхчеловъкъ" 1).

Игакъ, сообразно съ этой философіей сверхчеловикъ у высшихъ людей долженъ занимать мисто Бога.

Что теперь следуеть понимать, по Ницше, подъ этимъ сверхчеловекомъ? Отдельная ли это личность, могучій исключительнаго характера богатырь, который могь бы появиться не сегодня—завтра, или весь родъ, вся порода?

Допустимъ последнее; ибо Ницше всегда говоритъ о возвышени человеческаго рода. Конечно, эта новая высшая порода, которая должна превзойти теперешняго человека, прежде всего должна была бы явиться въ одномъ или несколькихъ выдающихся экземплярахъ. Изъ нихъ разрослась бы новая порода сверхчеловека. "Какъ говорятъ о человеке и вмёсте съ темъ думаютъ о существе, о роде человека,—такъ Ницше говоритъ о сверхчеловеке, какъ о породе, превзошедшей человека. Какъ изъ животнаго возникъ человекъ, такъ изъ человека долженъ возникнуть сверхчеловекъ, и какъ человекъ превосходитъ животное, такъ и сверхчеловекъ долженъ стоять выше человека. (2).

Но спрашивается: какимъ образомъ появится этогъ сверхчеловъкъ?

Ницше отвъчаетъ: путемъ естественнаго подбора подобно тому, какъ изъ животнаго посредствомъ естественнаго подбора образовался человъкъ. Но въ чемъ будетъ состоять естественный подборъ? Какое средство адъсь было бы болье подходящимъ? Ницше замъчаетъ: "Разсматривая очень внимательно и добросовъстно вопросъ, гдъ и при какихъ условіяхъ выростало всего выше растеніе—"человъкъ", думаемъ, что это происходило среди разныхъ превратностей и что чъмъ болье увеличивалась опасность его положенія, тъмъ болье развивались подъ

<sup>1)</sup> Zaratustra W. W. VI, 417 f.

<sup>2)</sup> Horneffer E. Vorträge über Nietzsche, 1900, Göttingen, S. 43.

долгимъ давленіемъ и гнетомъ, пріобрѣтая остроту и смѣлость, его изобрѣтательность и мыслительныя способности (его "духъ"), а вмѣстѣ съ тѣмъ и его воля къ жизни должна была возрасти до неограниченной воли къ власти. Мы думаемъ, что жестокость, насиліе, рабство, опасность физическая и нравственная, скрытность, стоициямъ, шарлатанство и всевозможная дьявольщина, какъ и все злое. страшное, тираническое хищническое и змѣиное въ человѣкъ, благопріятствуетъ возвышенію породы "человѣкъ", какъ его контрастъ" 1).

Вотъ вкратцѣ—главныя средства, чрезъ которыя, по мнѣнію Ницше, высшіе люди должны произвести сверхчеловѣка. Но разсматривая эти средства, мы невольно задаемъ себѣ вопросъ: дъйствительны ли они и позволительны ли въ правственномъ отношеніи. Тутъ мы подошли къ важному пункту: въ какомъотношеніи къ морали, по мнѣнію Ницше, стоятъ высшіе люди и далѣе сверхчеловѣкъ?

Что касается прежде всего источника морали вообще, то онъ, по мевнію Ницше, находится пожалуй, въ самомъ человъкъ. По этому поводу онъ замвчаетъ: "Поистинъ, люди создали себъ все доброе и злое. Поистинъ, они не позаимствовали его, они не нашли его, оно не упало къ нимъ, какъ голосъ съ неба. Впервые именно человъкъ придалъ вещамъ такую или иную цънность, чгобы спасти себя этимъ,—онъвпервые сообщилъ смыслъ вещамъ, человъческій смыслъ! Поэтому онъ называется "человъкомъ", то есть, оцънщвкомъ.

Оцвинать значить создавать: слушайте вы, созидающіе! Оцвика сама по себь это драгоцвиное сокровище среди всвухьоцвиенных вещей. Только благодаря оцвикв, впервые открывается цвиность; а безъ оцвики зерно бытія было бы пусто" 2).

Теперь, какъ на самомъ дълъ возникли въ исторіи человъчества моральныя оцънки или оцъночныя сужденія?

На это Ницие отвъчаетъ: "Еще въ самую раннюю эпоху исторіи—ее называютъ доисторической—каждый поступокъ оцънвался по его послъдствіямъ; при этомъ, поступокъ самъ по себъ принимался въ соображеніе столь-же мало, какъ его-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jenseits, S. 58 f.

<sup>2)</sup> Zaratustra, W. W. VI, 85 f.

происхождение, подобно тому, какъ теперь еще въ Китав отличіе или поворъ дітей падають и на родителей. Здівсь сказывалась обратно действующая сила успеха или неуспеха, и люди считали извёстный поступокъ хорошимъ или дурнымъ по его хорошимъ или дурнымъ последствіямъ. Назовемъ этотъ періоль до моральнымъ періодомъ человічества: императивъ-"познай самого себя"! быль тогда еще неизвъстень. Въ последнія лесять тысячельтій, напротивь, въ большей части земной поверхности шагъ за шагомъ люди зашли такъ далеко, что опфиивають поступки не по ихъ следствіямь, а по ихъ происхожденію. -Смотреть на важное событие какъ на нечто целое, разсматривать его съ необыкновенною проницательностію, прилагая къ нему болве точный масштабъ, въ чемъ видно вліяніе господства аристократических оцёнокъ и вёры въ "происхожденіе", - все это признаки періода, который въ тесномъ смыслё можеть быть названь моральнымь. Эгимь была сдедана первая попытка къ самопознанію. Вмісто послівдствій происхожденіе: какая переміна перспективы! И безспорно, эта переміна была достигнута путемъ долгой борьбы и колебаній 1) Само собою разумъется, что, благодаря этому, получило преобладаніе опасное суевфріе, особенная узость толкованія. Начали объяснять происхождение поступка въ самомъ опредъленномъ смысль, находя источникь его въ цели. Все единодушно увъровали, что оцвика поступка состоить въ оцвикв его цвли. Цъль-условіе поступка и его предшествующая исторія: подъ вліяніемъ этого предразсудка почти до новъйшаго времени и хвалили, и порицали, и судили, и даже философствовали.

Но не будемъ ли мы принуждены еще разъ рѣшиться на переворотъ и коренную перемѣну цѣнности, благодаря тому обстоятельству, что человѣкъ еще разъ пришелъ въ себя и сталъ мыслить глубже? Не стоимъ ли мы на порогѣ періода,

<sup>1)</sup> Примечание переводчика. Однако последняя точка эренія, въ которой исходнымъ пунктомъ служетъ источникъ поступка—мотевы и настроеніе, не завоевала себе исключительнаго господства въ новейшей этекть. Ей приходится считаться съ другой точкой эренія, о которой Нецше говориль нешного выше и по которой оценка поступка производется по его последствіямъ в действіямъ во внешнемъ мірть. Наиболее типичными представителями одной служетъ Кантъ, другой—Бентамъ. См. Н. Höffding. Ethik, Leipzig, 1888, S. 21—22.

который следуеть назвать отрицательнымь и прежде всего витморальнымъ? Теперь, когда у насъ, имморалистовъ, по крайней мере, шевелится подозрёніе, что настоящая оценка поступка состоить въ томъ, что мы можемъ определить, что есть ненамфреннаго въ поступкъ и что вся его ненамфренвость, все, что можно видеть въ немъ и знать о немъ, все, что можно совнавать, принадлежить къ его внашности, составляеть его оболочку, которая, какъ и всякая оболочка, кое что обнаруживаеть, но больше скрываеть. Словомъ, мы думаемъ, что намерение есть только признакъ или симптомъявленіе, требующее сначала объясненія-и при томъ признакъ, который имбетъ равнаго рода значенія и следовательно, самъ по себъ пичего не вначить. Мы думаемъ, что мораль въ теперешнемъ ся смысле, то есть, мораль, вытекающая изъ намеченной цели, есть предразсудокъ; что она опрометчиво забъгаетъ впередъ; что она относится къ области астрологіи н алхимін, и, во всякомъ случай, есть то, что должно искоренить. Искорененіе морали, въ великомъ духф даже преодоленіе морали въ самомъ себъ, воть что пусть будеть названіемъ той долгой скрытой работы, которою исключительно занимаются самые тонкіе, самые правдивые, а также самые злобные умы нынфшняго времени, являющіеся какъ бы живыми пробными камнями души $^{\alpha-1}$ ).

Сообразно съ этимъ, по Ницше, можно различать три эпохи въ исторіи человічества въ отношеніи въ морали: доморальную, моральную и вніморальную, или сверхморальную. Послідняя эпоха есть эпоха сверхчеловіка, но, заведя річь о морали этой послідней эпохи, Ницше хотівль бы уже теперь видіть ея осуществленіе, и потому онъ считаеть ее обязательной для себя и для высшихъ людей.

Но даже и въ предълахъ моральной эпохи, по взгляду Ницше, мораль не была единственной. Въ существъ дъла можно различать въ ней два рода: "мораль господъ" и "мораль рабовъ" <sup>2</sup>). Откуда же это произошло?

Ницше усматриваетъ внутреннее основание для этого въ вначительномъ различи естественномъ и классовомъ. Дёло въ

<sup>1)</sup> Jenseits. S. 45 ff.

<sup>2)</sup> Jenseits. S. 231.

томъ, что, по его мивнію, "существуютъ до безграничности различные устои классовъ и классовая пропасть между однимъчелов вкомъ и другимъ" 1), и сообразно съ этимъ обостренное чувство ("паносъ") разстоянія между ними 2). Одни—твлесно и духовно сильны, имвютъ св втлый умъ, очень энергичную волюпри властолюбивыхъ инстинктахъ: это — урожденные "господа" и "повелители"; другіе, напротивъ, твлесно и духовно слабы, озабочены болве пассивно, чвмъ активно; они кротки и добродушны: это — урожденные подданные и слуги, которые въ силу обстоятельствъ двлаются рабами 3).

И сообразно съ этимъ искони была, какъ думаетъ Ницше, различная по существу, двоякая мораль: мораль господъ и мораль рабовъ. При этомъ онъ прибавляетъ, "что во всехъвысшихъ и сложныхъ культурахъ обнаруживаются попытки: сближенія той и другой морали, еще чаще смѣшеніе ихъ, взаимное непониманіе, а иногда рѣзкое совивстное пребываніе-

По указанному основанію, Ницше далье быль отъявленнымь врагомъ женской эмансипаціи новаго времени. "Женщина", говорить онь, "хочеть сділаться самостоятельной. Съ этой целію она начинаеть разъяснять мужчинамь, что такое "женщина сама по себъ". Это относится къ наихудшимъ усиъхамъ всеобщаго опошленія Европы. Въ самонь деле, что показывають эти неуклюжія попытки женской научности и саморазоблаченія во всемъ! Женщина имфеть такъ много поводовъ къ тому, чтобы оконфузить себя: въ женщинъ такъ много педантичнаго. повержностнаго, наставинческаго, мелочно-притязательнаго, необузданного, несвромнаго-посмотрите только, какъ она обращается съ детьми! Пока это въ самомъ основаніи оттъснялось и обуздывалось больше всего изъ страха предъ мужчиной. Уны, если только "въчноскучное въ женщинъ" – а этого къ тому же въ ней довольно много!-будеть въ состояни дерзновенно возвыситься! Увы, если станутъ учиться ея уминчанью и искусственности, частиве, ея искусству миловидности, кокетничанья, трусливаго уклоненія отъ заботъ, искусству послабленія и пользованія, какъ говорять, "дурницей", наконець, ея тонкой довкости въ. пріятныхъ страстяхъ!" (A. a. O. S. 183 f.).

<sup>1)</sup> Jenseits, S. 84. 2) Jenseits, S. 227.

<sup>3)</sup> Именно по причина этихъ очена различныхъ естественныхъ и характерныхъ свойствъ и по причина вытекающаго отсюда классоваго равличія людей. Ницше быль рынымъ врагомъ демократическаго движенія, которое, все нивеллируя, или уравнивая, обнаруживается въ особенности въ повое время. Это демократическое движеніе кажется ему не только формой упадка политической организаціи, но и формой упадка именно въ смысть измельчавія человъка, какъ переходъ въ посредственности и къ пониженію въ цівнности (Jenseits, S. 129). Поэтому овъ ненавидълъ не только французскихъ революціонеровъ съ ихъ пустымъ крикомъ о "равенствъ", но и соціалистовъ новаго времени, и называль ихъ "болванами" (Tölpel. A. a. O. S. 131), а равнымъ образомъ ненавидълъ и апархистовъ, которыхъ онъ называетъ примо "собаками" (А. а. О. S. 138).

иль-даже въ одномъ и томъ же человеке, въ одной и той же душів. Различія моральной оцівний возникли или среди класса господствующихъ, который съ удовольствиемъ сознаваль разницу между собою и подчиненными, или среди подчиненныхъ, рабовъ и зависимыхъ всякаго рода. Въ первомъ случав, если госнода опредвляють понятіе "хорошо", моральния опфики суть не что иное, какъ возвышенныя гордыя состоянія души, которыя производили впечатавніе отличительнаго характера, опредълнющаго классовые устои. Знатный человъкъ чуждается такихъ существъ, у которыхъ обнаруживаются свойства, противоположныя такимъ возвышеннымъ гордымъ состояніямъ; онъ превираетъ ихъ. Не трудно замівтить, что въ этомъ первомъ роде морали противоположныя понятія "добрый" и "дурной" являются синонимами противоположныхъ понятій "знатный" и "презрівный". Противоположеніе "добрый" и "влой"---другого происхожденія 1). Если аристократы презирають человека трусливаго, боявливаго, мелочного, думающаго о ничтожной пользё; равнымъ образомъ,--человъка недовърчиваго съ его подозрительностію, самоуничеженнаго, эту собачью породу человака, который позволяеть, чтобы съ нимъ обращались дурно; если аристократы презирають льстеца съ его попрошайничаньемъ, въ особенности же ажеца, то основное вёрованіе всёхъ аристократовъ будетъ состоять въ томъ, что простой народъ вообще лживъ. "Мы правдивы", такъ говорили о себъ въ древней Греціи аристократы. Какъ на ладони, ясно, что обозначенія моральной опенки впервые прилагались къ отдельнымъ людямъ и только, а повже отнесены были къ поступкамъ, почему историки-моралисты допускають крупный промахь, если заимствують исходную точку изъ такихъ, напримъръ, вопросовъ: почему сострадательный поступокъ похваленъ? Классъ знатныхъ считаетъ себя въ правъ делать оценку, онъ не нуждается въ одобренін; онъ такъ судить: "что для меня вредно, то само въ себъ вредно"; онъ видить въ себъ то, что вообще сообщаеть вещамъ достоинство, онъ оценщикъ. Что о себе онъ знаетъ, все это и почитаетъ: такая мораль, понятное дёло, есть самовозвеличение 2).

<sup>1)</sup> См. ниже стр. 242.

<sup>2)</sup> Jenseits, S. 231 f.

Иначе дело обстоить со вторымъ типомъ морали, морали рабовъ. Положемъ, что люди угнетенные, обезсиленные, страждущіе, несвободные, недовъряющіе самимь себь и усталые начнуть проповедывать нравственность. Каковы будуть ихъ моральныя оценки? По всему видно, въ нихъ выразится пессимистическое недовольство всякимъ положениемъ человъка и, быть можеть, осуждение человъка съ его положениемъ. Взглядъ раба неблагосклоненъ къ добродетелямъ внатнаго: онъ относится къ нимъ скептически и не довъряетъ имъ; онъ обладаеть изворотливой недовърчивостью ко всему "доброму", что почитается у знатныхъ, онъ почти убъжденъ, что само счастье тамъ не настоящее. Наоборотъ, получаютъ особое значение свойства, которыя способствують облегчению жизни страждущихъ; сюда относятся состраданіе, угодливая, готовая на помощь рука, теплое сердце, терпиніе, усердіе, смиреніе, благорасположенность къ честному, ибо въ данномъ случав это полезныя свойства и почти единственныя средства, чтобы выдержать гнеть жизни. Мораль рабовъ есть въ существъ дъла мораль польвы. Здъсь-очагъ для возникновенія вышеупомянутаго громкаго противоположенія "добрый" и "злой". Власть признается зломъ и источникомъ опасности, а равнынь образомь-самоувъренная запугивающая суровость, ловкость и сила. По понятіямъ морали рабовъ, "влой", стало быть, возбуждаеть боязнь; по понятіямъ морали господъ, именно тотъ и есть добрый, кто возбуждаетъ боязнь и хочеть возбуждать ее, между тёмъ какъ "злой" человёкъ разсматривается въ смысле презренняго. Противоположность доходить до своего крайняго предела, если, сообразно съ следствіями морали рабовъ, въ концъ концевъ придется вздыхать по поводу пренебреженія въ добрымъ в этого рода морали, столь легкой и благожелательной. Дело въ томъ, что по убеждению рабовъ, лобрый, во всякомъ случав, долженъ быть безопаснымъ человъкомъ; онъ добродушенъ, и его легко обмануть, быть можетъ, онъ---немного глупый человъкъ, le bon homme. Повсюду, гдъ только мораль рабовъ становится преобладающей, языкъ обнаруживаеть склонность сближать другь съ другомъ слова. "добрый" и "глупый" 1).

<sup>1)</sup> Jenseits, S. 234 f.

Первоначально, по Ницше, была лишь "мораль господъ", то есть, мораль знатныхъ, побёдителей, храбрыхъ. "Добрый", по возвреніямъ этой морали, это—то же, что храбрый, отважный, а "дурной" это все равно, что трусъ" 1).

Мораль рабовъ, согласно Ницше, возникла лишь изъ протоводъйствія морали господъ, и потому-то угнетенные превратили оцёнки угнетателей, какъ своихъ враговъ, просто въ противоположныя сужденія. Посему мораль рабовъ произошла изъ озлобленія, изъ мести низшихъ высшимъ и властямъ. И Ницше называетъ это стачкой рабовъ въ морали.

Стачка рабовъ въ морали начинается твиъ, что озлобленность сама становится творческой и производить цвиные результаты: это озлобленность существъ, которымъ предстоитъ собственная реакція, реакція двла, которыя остаются безвредными, благодаря только воображаемой мести. Между твиъ, какъ всякая мораль знатныхъ выростаетъ изъ тріумфирующаго реченія "да", обращеннаго къ себв самой, —мораль рабовъ съ самаго начала говоритъ "нвтъ" на все, что происходитъ "извив", что представляется "иначе", что "не она сама": и это "нвтъ" есть ея творческій актъ. Эта перемвна взгляда въ опрыкв, это неизбежное направленіе къ вившнему, вивсто направленія, обращеннаго на себя самого, —обусловливается вменно озлобленностію. Мораль рабовъ всегда нуждается для своего возникновенія прежде всего въ противоположности, ка-

<sup>1)</sup> Zaratustra, W. W. VI, 279. Ницше пытался подтвердить свое понимание филологически. Онь говорить: "На верную дорогу меня натолкнуль вопрось, что собственно можеть обозначать употребляемое различными языками наименование добрий" въ филологическомъ отношения: и воть я нашель, что все здесь сволится въ одному и тому же, – что вездв "знатный", "благородный" въ сословномъ синств суть основния понятія, изъ которыхъ съ необходимостію развиваются вонятія: "Добрив" въ симсяв человека, знатнаго по духу, и "благороднив" въ синсь человыха высоваго духовнаго происхожденія, человыха духовно-привилистврованнаго. Это развитие понятий всегда протекаеть параллельно другому, которое заставляеть понятія "простой, "грубий", "назкій" перейти въ конців конковь въ понятіе "худой". Навболве виразительний примвръ для этого последваго развитія понятій, представляєть німецкое слово "schlecht" (дурной, худой), воторое тождественно со словомъ schlicht (простой) срави. schlechtweg (просто), schlechterdings (просто, безцеремонно). Первоначально слово schlecht обозначам вростого, заурядваго человъка еще безъ побочнаго презрительнаго намека, вросто въ противоположность знатному человеку. Приблизительно около времени 30 латней войны, значить, довольно поздно, это значение изманяется въ обычвое теперь значеніе. Zür Genealogie der Moral. 2 Aufl. Leipzig 1892, S. 6.

кую образуеть въ отношени къ ней міръ, именно внѣшній міръ, она нуждается, такъ сказать, физіологически во внѣшнемъ возбужденіи, чтобы была въ состояніи дѣйствовать, —ей дѣйствіе въ самомъ основаніи есть реакція. Совсѣмъ не то мы видимъ въ оцѣнкѣ знатныхт: она по собственному побужденію дѣйствуетъ и процвѣтаетъ, она ищетъ своей противоположности, чтобы сказать себѣ самой "да" еще съ большимъ удовлетвореніемъ, еще съ большимъ торжествомъ,—ея отрицательныя понятія "низкій", "простой", "дурной" (schlecht)—не болѣе, какъ прирожденный простой контрастъ въ отношеніи къ ея положительному принципу, который насквозь проникнутъ жизнью и страстію. Вотъ этотъ принципъ: "мы знатны, мы добры, мы прекрасны мы счастливы! 1)

"Стачка рабовъ въ морали", согласно Ницше, по даннымъ исторіи, была начата іудеями: "іудеи—народъ рожденный для рабства", какъ говоритъ Тацитъ, а съ нимъ и весь древній міръ, "избранный народъ между народами", какъ они сами говорять о себъ и убъждены въ этомъ,—іудеи совершили это чудо переворота въ цѣнностяхъ, благодаря которому жизнь на земъ получила толчекъ въ новомъ опасномъ направленіи на два тысячельтія; ихъ пророки слили въ одно выраженія "богатый", "безбожвый", "влой", "насильственный", "плотяной" и впервые на слово "міръ" положили печать дурного слова. Этотъ переворотъ въ цѣнностяхъ (сюда относится употребленіе слова "бъдный" въ качествъ синонима со словами "святой", "другъ") и составляетъ значеніе іудейскаго народа: съ него начивается стачка рабовъ въ морали.

Эта "рабская мораль" іудеевъ—ее Ницше называль и "стадною моралью" (Herdentier—Moral) после была продолжена и очищена въ христіанской морали. Вследствіе распространенія христіанства въ міре она одержала победу надъ "моралью господъ", собственно римлянь, и подчинила "блуждающаго белаго звёра", арійско-германскую рассу, и теперь еще господствуеть среди цивилизованныхъ народовъ.

Теперь Ницше ставить вопрось: имъеть ли право на существование и теперь эта "мораль рабовъ" и заслуживаеть ли она одобрения?— На это онь отвъчаеть решительнымъ нътъ!— А

<sup>1)</sup> Zur Genealogie, S. 16 f.

почему нать? Потому что она, по его мнанію, не соотватствуєть существу здоровой живни, даже враждебна ей. Какъ такъ?

Здоровая живнь развивается въ формы все болёе высокія; она поднимается на высшія ступени и ее характеризуетъ стремленіе къ власти, все боле возрастающей. Но мораль вдеть людей къ противному: къ упадку, ослаблению, вырождевію человіческаго типа. И поэтому, по Ницше, она не годися, какъ мораль, противорфчащая основной тенденціи міроього развитія: вийсто того, чтобы возвышать людей, она ихъ понижаетъ. Поэтому онъ принялъ за ловунгъ следующее положеніе: должно оставить мораль, которая до сихъ поръ имела значение у цивиливованныхъ народовъ. "Старыя скрижали ціностей должно разбить и соорудить новыя. Если прежде нивло силу положение: добро есть то, что согласуется съ нравственнымъ закономъ,--то теперь это положение не можетъ имъть значенія, ибо "правственный законъ" не есть что либо безусловное (абсолютное), но только нёчто относительное, онъ вивняется съ теченіемъ времени, какъ и нравы, изъ которыхь онъ возникаеть. Смотря по духовному развитію, смотря по познанію и взгляду человіка, онъ образовывался не одинаково. Но единственно върный взглядъ на это спорное воззрвніе мы находимъ въ такомъ соображеніи: только принципъ, только сущность здоровой жизни вообще, согласно свидетельству ежедневнаго опыта, можетъ указать намъ върный путь къ тому, какъ следуетъ устроять собственно человеческую жизнь. А такъ какъ здоровая жизнь по своему существу, какъ мы раньше видели, есть не что иное, какъ "воля къ власти", то есть, стремленіе къ раскрытію силы, какое только возможно, в стремление къ возвышению силы, -- то весьма подходящимъ **Ма человъка будетъ слъдующій принципъ, которому принад**натры значение всеобщаго наивысшаго максима настоящей чорали: добро есть все, что споспъществуеть человъческой жини, что ее усиливаеть и возвышаеть: напротивъ, мерзко ы кудо все то, что вредить человъческой жизни, что ее ставжиноп и стековем.

Эго, можно сказать,—квинтэссенція "морали господъ". Посівку, по Ницше, очень многое, что по прежней морали призвавалось добрымъ, теперь вслёдствіе этого новаго принципа. стало мерзкимъ и худымъ, и наоборотъ: очень многое, что по прежней морали считалось злымъ и дурнымъ, въ силу названнаго новаго принципа почитается добрымъ, то выходитъ, что прежнія ценности подлежатъ переоценкъ. Висте съ этимъ мы уже стоимъ "по ту сторону добра и зла".

Что касается этого замѣчательнаго выраженія Ницше, которое служить даже заглавіемь его сочиненія, но часто понимается не вполнѣ вѣрно, то, согласно раскрытому выше, его слѣдуеть понимать не въ абсолютномъ, но только въ относительномъ спыслѣ, т. е., въ отношеніи къ морали, которая доселѣ была господствующей, а не къ морали вообще.

То же следуеть сказать о названіи "имморалисть", которое Ницше часто даваль самому себе. Дело въ томъ, что Ницше не быль полнымь "имморалистомь", такъ какъ не всякую мораль выбросиль за борть, но быль имморалистомъ только отчасти. Онъ лишь отвергаль мораль, которой до сихъ поръ въ общемъ придавали значеніе, такъ называемую "мораль рабовъ", въ виду ея безсодержательности; напротивъ, морали господъ онъ отдаваль должное уваженіе.

Но замѣчательно! и эта мораль обязательна не для всѣхъ безъ исключенія, но только для настоящихъ "господъ", для истинно внатныхъ, для "аристократическихъ умовъ", для "настоящихъ фидософовъ", коротко сказать. для высшихъ людей, да и ихъ то немного въ мірѣ. Поэтому устами Заратустры онъ возглашаетъ: "я законъ только для своихъ, я не законъ для всѣхъ" 1). Стало быть, для остальныхъ, для огромной массы людей, для большинства, по Няцше, "мораль господъ" не имѣетъ значенія, но прежняя старая мораль должна ли для нихъ оставаться въ силѣ, какъ это было прежде?

Почему она не имѣетъ значенія для высшихъ людей, мы уже слышали: потому что эта мораль, какъ Ницше думаетъ, противорѣчитъ существу вдоровой развивающейся жизни, ибо человѣкъ черезъ нее не возвышается, но ниспадаетъ. Въ этомъ, по Ницше, заключается ея первый недостатокъ.

М. Воспресенскій.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Zaratustra, W. W. VI, 415.

## Ученіе Канта объ антиномінхъ чистаго разума.

Вопросъ объ "антиноміяхъ чистаго разума", при рѣшеніи космологической проблемы, быль вопросомь, надъ которымь задумывалась уже философская мысль древней Греціи. Имветьли міръ пространственную и временную границу, или же существуетъ ввчно и простирается въ безконечность? Дъдима ли матерія до безконечности, или же существують некоторые абсолютно простие влементы ел-атомы? Можно ди признавать въ рядв причиннаго и случайнаго бытія какое-либо свободное и необходимое бытіе? Вотъ вопросы, въ которые нашъ разумъ, повидимому, чёмъ болёе вдумывается, тёмъ съ большимъ правомъ отебчаетъ и "да" и "нётъ". "Такимъ обравомъ, разумъ видитъ себя раздвоеннымъ, въ противоречіи съ самимъ собою, состояніе, по замічанію Канта, радующее скептика, критическаго же философа повергалощее въ безпокойство и раздумье<sup>и 1</sup>). Предъ философомъ возникаютъ двѣ нелегкія проблемы: 1) выяснить причину этого страннаго гносеологическаго факта, вывести его изъ организаціи нашихъ познавательныхъ способностей и 2) рёшить вопросъ, какъ примирить этоть факть принципіальнаго разлада въ нашемъ разумів съ требованіемъ единой объективной истины, -- постается ди при этомъ противорвани и какимъ образомъ открытъ для разуна путь къ достовфриости"? 2) Если Зенонъ быль первынъ софистомъ, который пользовался этимъ фактомъ противорвчія разума самому себв, какъ доказательствомъ его несостоятель-

<sup>1)</sup> Пролегомены... (Переводъ Соловьева), § 52.

<sup>2)</sup> Критика чистаго разума (перев. Соколова)... 305 стр.

ности въ поискахъ за объективною истиною, то Кантъ былъ первымъ философомъ, который даль этому вопросу объ антиноміяхъ чистаго разума вполнъ научную постановку. Самъ Кантъ придавалъ этому вопросу важное значение въ системъ своей философіи. ..Не изследованія о бытіи Божіемъ, писаль онь къ Garve, но антиноміи чистаго разума въ первый разъ пробудили меня изъ догматической дремоты и побудили къ критикѣ самаго разума" 1). ,Я желаю, въ другомъ мъстъ, - чтобы критическій читатель занялся преимущественно этою антиномією, такъ какъ повидимому сама природа создала ее, чтобы остановить разумъ въ его дерзкихъ предпріятіяхъ и принудить къ самоиспытанію" 2). Ученіе Канта объ антиноміяхъ чистаго разума, implicite заключая въ себъ всю доктрину трансцендентальнаго идеализма, вивств съ твиъ представляетъ главный боевой пункть, съ котораго Канть направляеть свою убійственную критику догматической философіи. Соотв'ятственно этой двойственности задачь, которыя Канть преслёдоваль въ этомъ отдель своей "Критики" и самый трактать объ антиноміяхъ раздъляется на двъ части: 1) постановку проблемы и изложеніе антиномій съ догматической точки врінія, съ цізлію "представить ихъ въ ихъ ослепительномъ, но ложномъ блеске в), и 2) решеніе отмеченных выше вопросови-объ условіяхь, причинъ и конечномъ гносеологическомъ вначении этой антиноміи, съ критической точки врвнія.

Характерною чертою философіи трансцендентальнаго реадизма, на почвів которой возникають космологическія антиноміи, является догматическое уб'єжденіе вы полномы соотвітствіи нашего познанія сы объективною дійствительностію, некритическое отождествленіе познаваємых нами явленій съвещами вы себів. Правда, сознаніе глубокаго различія между непосредственно представляющеюся дійствительностію и подлинною сущностію вещей всегда было живо вы философской мысли, но философія, вмісто того, чтобы посмотріть прямо вы

<sup>1)</sup> Vaihinger. Kommentar zu Kants Kritik. r. Vern. II B. 515 p.

<sup>2)</sup> Пролегомены... § 52.

s) Критика чистаго разума... 297 стр.

тлаза этому факту, констатировать принципіальную относительность (субъективизмъ) нашего познанія, стремилась къ примирению разлада въ нашемъ сознании между чувственною стороною бытія и его метафизическою сущностію. Такія тенденців къ метафизическому объединенію познанія ко времени Канта приняли два основныя направленія въ школахъ Лейбница и Локка. Если интеллектуалистъ Лейбницъ указывалъ источникъ познанія истинно-сущаго въ разсудкъ, искусственно превратиль всв явленія въ чисторазсудочные объекты (умопостигаемыя монады), и на самое чувственное познаніе смотрвиъ лишь какъ на смутное разсудочное, то сенсуалистъ Локкъ отдавалъ предпочтеніе чувственному повнанію, и съ неменьшими натяжками, чемъ Лейбницъ, пытался свести всё разсудочныя понятія на чувственныя воспріятія, какъ ихъ элементы. Но ни Лейбницъ, ни Локкъ строго не различали нежду явленіями и вещами въ себъ, и на познаваемые объекты смотръли, какъ на самыя вещи.

Исходя изъ того взгляда, что формы, законы и идеи нашего дука имъють непосредственное приложение къ вещамь въ себъ. сторонники догиатической метафизики, въ частности, на пространство и время смотрели, какъ на объективное бытіе, или какъ на свойства и опредёленія вив насъ лежащей действительности. Пространство разсматривалось или какъ нёчто совершенно sui generis, не зависимое отъ бытія, не какъ вещь, но мъсто для вещей, и, поэтому, необходимое условіе ихъ существованія, или какъ система объективныхъ отношеній вещей, -ordre de coexistence (Лейбницъ). Подобнымъ образомъ и время понималось, какъ особаго рода реальность, существующам, съ одной стороны, независимо отъ вещей въ собственномъ смыслъ, а съ другой, и отъ нашей мысли. Не менъе реальное значение имъетъ и наше разсудочное познание, распредъляющее опытный матеріаль по присущимь нашему духу категоріямъ. Отрицать объективное значеніе за категорізми-вначить открывать дверь абсолютному скептицизму. Да отрицать ихъ не станеть ни одинъ здравомыслящій чедовъкъ. Кто, напр., станетъ утверждать, будто категорія прилинности. выражающая, что не бываеть действія безь причини, не имъетъ объективнаго значенія? Наконецъ, философія некритическаго рездизма приписывада рездьное значеніе и всьиъ "необходимымъ" идеямъ нашего разума. Къ числу такихъ идей, отъ которыхъ мы не можемъ отръщиться никакими умствованіями, принадлежитъ идея міра, какъ даннаго цълаго, или космоса, которая какъ бы врождена намъ, подобно идефърга, какъ абсолютнаго бытія,—души, какъ простого принцина (носителя) психическихъ явленій, и которая, егдо, имъетъ несомивано объективное значеніе. Отрицать объективность этихъ идей, какъ самоочевидныхъ свидътельствъ нашего самосовнанія, значитъ въ корнъ подрывать достовърность нашего повнанія,—таковъ любимый аргументъ въ защиту зтихъ понятій у сторонниковъ трансцендентальнаго реализиа,

Становись на почву догматической метафизики, Кантъ предцагаетъ защитникамъ этой философіи задачу, которая по своимъ условіямъ не выходить за предёлы ихъ компетентности,,
но предъ которою самымъ блестящимъ образомъ должно обнаружиться ез банкротство. Такимъ пробнымъ намнемъ некритическаго реализма и являются пресловутыя космологическія
проблемы о конечности или безконечности міра цо пространству, времени и причинности (условности), которыя нашъ разумъ одинаково склоненъ рёшать и въ подожительномъ и отрицательномъ смыслѣ. "Хорошо, обращается Кантъ къ философамъ—догматикамъ, если вы претендуете въ вашей метафивикѣ на знаніе самой дёйствительности, если ваши стройныя
системы являются точнымъ отраженіемъ бытія, то вы обявательно должны разрёшить эти противорѣчивые вопросы, ибодёйствительность не можетъ противорѣчить себъ самой".

Трудности этихъ проблемъ сводятся къ установкъ отнощенія идей безконечнаго и безусловнаго къ міровому бытію. Корень этихъ трудностей, представляющихся даже неустранимыми антиноміями, лежитъ въ самой организаціи нашихъ цознавательныхъ способностей. Съ одной стороны, наше чувственное повнаніе убъдительно говоритъ намъ, что синтевъ или цъльміровыхъ явленій (условій)—безконечна, какъ въ пространственномъ и временномъ отношеніи, такъ и съ точки зранія ихъ причинности и условности. Съ другой стороны, нашъ ра-

зукть "въ синтене условій, производимомъ въ форме рида, и притомъ регрессивно", настойчиво "ищеть безусловнаго, которое всегда заключается въ абсолютной пелокупности рида", ябо натнъ разумъ убъжденъ, что "для даннаго обусловленнаго данъ и весь рядъ подчиненныхъ ему условій". Хотя онъ не знасть, "возможна ли такая полнота и на чувственной почев, но идей этой полноты заключается въ разумъ, безразлично къ возможности или невозможности соединять адэкватно съ нею эмпирическія понятія" 1).

Если изтеріальний принципь космологическихь антиномій заключается въ разладъ нежду чувственно-разсудочномъ познаніемь, идущимь вь регрессивномь рядь условій (явленій) въ безконечность, и требованіемъ разума-мислить безусловную полноту этого рада, то формальный ихъ принципъ, опредълающій число и логическую форму антиномій, также выводится Кантонъ изъ "саной природы нашего разуна" 2). По мийнію Канта, всякая трансцендентальная илловія чистаго разума (т. е. минио объективныя идеи души, міра и Вога) основывается на діалектических умозаключеніяхь, схему которыхъ погния даеть въ трекъ формальныхъ видахъ умованлюченія вообще, подобно тому какъ категоріи имівють свою логическую скему въ четирекъ функціякъ сужденій в). Въ частности, космологическая идея, требующая вообще безусловнаго единства объективных условій въ явленін, ставится Кантомъ въ параллель съ гипотетическить упозаключениемъ, а каждый жуь указанных четырехь видовь космологической идеи соотвътствуетъ четыремъ рубрикамъ категорій. Параллель между гинотетнческий умоваключеніемь и космологическою идеею Канть усматриваеть въ томъ, что въ основе какъ того, такъ н другой лежить законь основанія, выражающійся въ формуль: "если дано А (обусловленное), то должно быть дано и В (условіе)". Этоть же законь основанія опредвляєть и выборь отдельных категорій разсудка, возводимых разумомъ, "освобождающимъ разсудочныя понятія отъ ограниченій возможнаго опита", въ трансцендентальныя иден. Въ трансцендентальныя

<sup>1)</sup> Критика чистаго разуна... 302 стр.

<sup>2)</sup> **Пролегомены...** § 51.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Критика ч. разума... 296 стр.

идеи обращаются "только тѣ категоріи, въ которыхъ синтезъпредставляєть рядъ, и притомъ подчиненныхъ (а не соподчиненныхъ) условій для даннаго безусловнаго" 1). Такою категорією прежде всего являєтся категорія количества, которая, по отношенію къ космологической преблемѣ, будучи возведенало безусловнаго, даетъ идею о безконечномъ синтезѣ прошедшаго времени и окружающаго міръ пространства. По идеѣразума, все прошедшее время, какъ условіе даннаго міновенія, должно быть мыслимо, какъ данное" 2).

Категорія количества можеть быть обращена въ трансцендентальную идею и по отношенію къ пространству. Правда, по отношенію къ пространству, повидимому, не можетъ быть. рвчи о взаимной (целокупной) обусловленности его частей (подобно тому, какъ настоящій моменть времени обусловливается истеченіемъ предшествующаго времени), "такъ какъпространство представляеть изъ себя аггрегать, а не рядъ, ибо всв его части даются одновременно" »). Но если въ самомъ пространствъ не имъется необходимыхъ условій для цьлокупнаго регрессивнаго синтеза, то такія условія представдяются въ его "измереніи", ибо каждое ограниченное пространство можеть быть разсматриваемо, какъ обусловленное, "поскольку оно предполагаетъ другое пространство, какъ условіе своихъ границъ" 4). Такимъ образомъ, изъ категоріи количества получается космологическая идея "безусловной полноты въ составлени даннаго прияго всехъ явленій. Категорія качества въ космологической проблем' имтеть приложеніекъ реальности въ пространствъ, или матерін. Само собою равумвется, что матерія, какъ нвчто обусловленное, составленное-

<sup>1)</sup> Критива ч. разума... 297—8 стр. Такъ какъ основное требовавіе разума сводится въ положевію: "если дано обусловленное, то дана и вся сумив условій, то понятно, что это требовавіе вибеть приложевіе лишь въ восходящему ряду условій, а не несходящему. "Ибо только условія для даннаго обусловленнаго уже предполагаются, и какъ бы даются", а "относительно слідствій можно и не заботиться, прекращаются-ли ихъ рядъ, или ибть; и вообще здісь вопрось объ ихъ пізлокупности не есть предположевіе разума". Другими словами, разумъ требуеть полноти люшь "регрессивнаго синтеза", а не "прогрессивнаго" (Критика чисть разума... 298—9 стр.).

<sup>2)</sup> Критика ч. разума... 299 стр.

<sup>8)</sup> Ibidem, 299 crp.

<sup>4)</sup> Ibidem, 300 стр.

изъ частей, представляетъ благопріятныя условія для регрессивнаго синтеза, отъ котораго разумъ требуетъ абсолютной цълокупности, и поэтому категорія качества легко обращается въ космологическую идею, требующую "абсолютной полноты дъленія даннаго целаго въ явленін". Наконецъ, что касается категорій реальных отношеній между явленіями (категорій, помъщенныхъ у Канта подъ рубриками relatio и модальности), то взъ нихъ только двъ представляютъ нужныя условія для превращения въ идеи разума-это категоріи причинности и случайности. Категорія причинности "даеть рядь причинь для даннаго действія; въ ней отъ действія, какъ обусловленнаго, можно подниматься къ причинамъ, какъ условіямъ". Поэтому нашъ разумъ съ полнымъ правомъ обращаетъ эту категорію въ требованіе "абсолютной полноты въ возникновеніи явленія вообще". Подобнымъ же образомъ, категорія случайности, ваключающая въ себъ мысль, что "случайное въ существования всегда должно быть разсматриваемо, какъ обусловленное" другимъ условіемъ, которое въ свою очередь-паругимъ, высшимъ", съ полнымъ правомъ обращается въ требованіе (идею) "абсолютной полноты завысымости существованія, изивняємаго въ явленін" 1). Эти открытыя Кантомъ трансцендентальныя идеи въ переводъ на болъе конкретный языкъ и суть идеи-огравиченности міра по пространству и времени, существованія недвлимыхъ элементовъ матерін (атомовъ), свободы и безусловно необходимаго Существа. Эти иден разума, разсматривающія міръ, какъ законченное цілое, въ своемъ столкновенім съ чувственно-равсудочнымъ познаніемъ, которое нигдф въ мірів не находить этой законченности, а всюду видить лишь безконечные ряды временныхъ, пространственныхъ, причинныхъ и условныхъ явленій, и образують тоть радикальный разладъ въ нашенъ познающемъ духв, который Кантъ назвалъ "антиномією чистаго разума". Какъ та, такъ и другая стороны, отстанвая правильность своего пониманія міровой жизни, выставляють contra утвержденій противника одинаково сильные аргументы, по своему вначенію взаимно уничтожающіе другъ друга.

<sup>1)</sup> Ibid. 301 crp.

Сущность доказательствъ антиномій сводится къ слідующему. Тевисъ 1-й антиномів гласить: "міръ имбеть начало во времени и заключенъ въ границахъ въ пространствв". Если допустить (гласить доказательство), что мірь не имветь начала во времени, то необходимо привнать, что до каждаго настоящаго момента времени прошла вфиность (т. е. безконечный рядь всехь отдельных моментовь времени). Если же въ минувшей въчности прошли всть возможные моженты времени, то значить променть уже и настоящій моменть. Получается, такимъ образомъ, внутреннее противоръчіе Значитъ, если настоящій моменть существуеть (что несомнівню), то только подъ твиъ условіемъ, если міръ существуєть конечное время. Доказательство 2-й половины тезиса состоить въ укаваніи на то внутреннее логическое противорвчіе, въ которое намъ неминуемо придется встать, если мы допустимъ противоположное тезису положение, что міръ по пространству есть безконечное данное цилое. Корень противоречія заключается въ томъ, что мы, съ одной сторовы, должны мыслить міръ, какъ данное целое, а съ другой, какъ данное безконечное. Такъ какъ міръ, какъ цізлое, не данъ намъ въ непосредственномъ соверцанін, то и мыслить его мы можемъ лишь путемъ последовательнаго, и притомъ целостнаго (поскольку онъ есть цълое) синтева его частей, или "законченнаго единицъ" 1). Теперъ, если міръ есть цівлое безконечное, то этоть последовательный целостный синтезь постулируеть безконечное время, необходимое "при перечислении всёхъ виёстё существующихъ вещей, что невозможно". По этому и міръ, какъ цълое, по протяжению въ пространствъ не безконеченъ, но заключенъ въ границахъ.

<sup>1)</sup> Правда, въ созерцани им можемъ представить полноту "даннаго разомъ одновременно", безконечно-протяженнаго міра,—вменно "восредствомъ уиственнаго движенія отъ цвлаго въ его частямъ". Но возможность такого представленія еще не является достаточнымъ "оправданіемъ" понятія о мірѣ, какъ цвломъ безконечно протяженномъ въ пространствѣ. Разсудочное оправданіе понятія возможно лишь посредствомъ логическаго анализа его призиватовъ. Но этотъ аналивъ всерываетъ въ данномъ понятія внутренее вротиворічніе. Признать ділостя", міра предпологаетъ возможность полнаго синтеза его частей, а признакъ его, безконечности предполагаетъ что "этотъ синтезъ долженъ образовать нескончаемый рядъ". (Крит. чист. разума... 812, 314 стр.).

Антительсь 1-й антиномів утверждаеть безконечность віра кавъ по времене, такъ и пространству. Сущность доказательства объекъ частей антитериса сводится къ выяснение невоз ножности мыслить абсолютно пустое время, предшествующее вовнивновению міра, и абсолютно пустое пространство, окружающее мірь. Если допустить, что мірь существуєть конечное время, то ему делжне предшествовать "пустое" время, въ которомъ ничего не существуеть и ничего не происходить Но самое возывкновение міра есть происшествіе. Въ пустомъ времени, такимъ образомъ, происхождение міра---невозможно. Табова же аргинентація и 2-й половины антителиса. Если допустить, что мірь-по пространству ограничень, то придется признать не только отношение вещей въ пространстви, но и отношение имъ къ пространству". Но если миръ есть "абсолютное целое, вив котораго нёть предмета для соверцанія", то "пустое" пространство, окружающее міръ, есть чистое личто". Но отношение къ "ничто", а стало быть и ограниченіе міра пустымъ пространствомъ---невозможно.

Тезись 2-й антиномін гласить: "всякая сложная сущность состоить изъ простыхъ частей, и вообще существуеть только простое, или сложное изъ него". Доказательство этого тезиса съ неумолимою догикою приводить насъ къ тому выводу, что если мы будень отрицать существование неделимыхь, простыхъ субстанцій, то "у насъ не будеть существовать ни сложныхь, на простыхъ частей, т. е. не останется ничего, никакой сущности". Въ самомъ деле, разъ мы не допускаемъ существованія простыхъ субстанцій, ео ірко не допускаемъ существованія н сложемить, нбо сложеми тёла, по самому понятію, должны быть сложны изъ простыхъ; а разъ пёть ни сложныхъ, простыхъ таль, -- вначить вообще неть нивакихъ таль. Получается, такимъ образомъ, чистейшій абсурдъ. "Отсюда непосредственно следуеть, что вещи въ міре вообще суть простия существа, что сложность есть вившнее состояніе ихъ, и что, хотя намъ не удается вполей выдёлить и чединить составныя сущнести, тамъ не менве разумъ долженъ представлять ихъ себь, какъ первые субъекты всякаго сложенія, к. следовательво, какъ простыя сущности".

Антитезисъ 2-й антиноміи доказываетъ, что "ни одна изъсложныхъ величинъ въ мірѣ не состоитъ изъ простыхъ частей". Предположимъ, что сложная вещь (или сущность) состоитъизъ простыхъ частей. Такъ какъ сложеніе возможно тольковъ пространствѣ, то "необходимо предположить, что изъ какого количества частей состоитъ нѣчто сложное, изъ такогоже состоитъ и занимаемое имъ пространство". Но пространство состоитъ не изъ простыхъ частей, но изъ пространствъ, и значитъ дѣлимо до безконечности. Поэтому, каждан часть субстанціи, въ силу своей пространственной протяженности, является также безконечно сложной по своей сущности.

Третья антиномія касается вопроса объ естественной причинности и свободъ. Тезисъ утверждаетъ, что "причинность по законамъ природы не есть единственная. Для объясненія явленій въ міръ необходимо допустить еще причинность черезъ свободу". Въ самомъ деле, суждение, что все въ міре совершается только по законамъ природы, и след.-условно, въсвоей неограниченной всеобщности противоречить самому себъ, ибо, съ одной стороны, оно утверждаетъ, что "ничтоне совершается безъ достаточной а priori опредвленной причины", а съ другой оно выражаеть, что въ мірв естьтолько условное, а не первое начало причинности. Выходить, что міровая жизнь есть рядь причинь и действій, но самъ этотъ рядъ не имъетъ для себи причины. Значитъ, необходимо допустить особаго рода причинность свободы, саиза. sui, обладающую абсолютною самодъятельностію, въ силу которой она можеть сама по себв начинать рядъ двиствій.

Антитевисъ 3-й антиноміи утверждаетъ, что "свободы нѣтъ, но все въ мірѣ совершается по законамъ природы", и убѣдительно доказываетъ немыслимость свободы, которая "противорѣчитъ закону причинности", "нарушаетъ связь и порядокъміровыхъ событій", исключаетъ "единство опыта, слѣдовательно ни въ какомъ опытѣ не встрѣчается", и, значитъ, "представляетъ пустую мысленную вещь".

4-я антиномія трактуєть о безусловно-необходимомъ Существъ. Аргументація какъ тезиса, такъ и антитезиса этой антиноміи существенно сходны съ предыдущей. Тезисъ, утвер-

ждающій бытіе необходимаго Существа, доназываеть свое положеніе въ форм'я такого силлогизма: вс'я явленія въ мір'я условны; но каждое обусловленное предполагаеть полный рядъ условій вплоть до вполн'я безусловнаго, какъ основанія вс'яхъусловій; значить, это н'ято необходимое должно существовать.

Антитевисъ 4-й антиноміи, оспаривающій бытіе безусловнонеобходимаго принципа міра, въ своей аргументаціи, подобно предыдущей антиноміи, исходить изъ понятія о неограниченномъ господствъ закона причинности. Если допустить, безусловно необходимое бытіе составляеть отдёльная часть міра, отдільный рядъ его явленій, то его существованіе, понятно, противоръчить закону причинности. Если же необходемымъ бытіемъ является весь міръ въ его целомъ, то такое допущение страдаеть внутреннимь противорычиемь, або "если не одна изъ частей міра не обладаеть въ себі необходимымъ существованіемъ", то и совокупность этихъ частей не можетъ быть таковою. Наконецъ, нельзя допустить безусловно-необходимой причины міра и вив міра, ибо, какъ причина міровыхъизмѣненій во времени, она должна бы и сама относиться къ совокупности явленій, т. е. къ міру, а это противоръчитъ нашему предположенію.

Представивъ, такимъ образомъ, наглядно "всю діалектическую игру космологическихъ идей", и признавъ догматиковъ—философовъ безсильными вскрыть ихъ ошибку, Кантъ пристунаетъ къ разрёшенію этого неизбёжнаго, повидимому, разлада въ нашемъ повнаніи со своей критической точки врёнія. Прежде всего, спрашивается, разрёшимъли вообще этотъ вопросъ о внутреннемъ разладё нашего разума? Отвётъ на этотъ вопросъ долженъ быть данъ утвердительный. Разъ этотъ вопросъ касается лишь природы нашего познанія, то "никакія ссылки на неизбёжное невёдёніе и глубину задачи не освобождають отъ обязанности отвёчать на это основательно и сполна" 1). Разумъ долженъ сумёть—отдать себё отчетъ въсвоихъ собственныхъ законахъ и функціяхъ. Правда, здёсь дёло, повидимому, касается и эмпирическаго матеріала, а вътакомъ случаё вёрность и самая возможность рёшенія про-

<sup>1)</sup> Критика ч. разума... 847 стр.

блемы ставится въ зависиместь отъ правильности собраннато матеріала, и вообще случайныхъ условій опыта, но—только повидимому. Эмпирическій міръ вдісь является, т. о., лишь поводомь, по которому обнаруживается "антиномія чистаго разума", сама же она возниваетъ "только изъ иден совданія равума, который, слідовательно, не можеть отъ этого вопроса уклониться и семлаться на какой-то неизвістный предметь "1).

Уже изъ самой природы проблемы видно, какимъ путемъ должно итти къ са разръшению. Такъ какъ разръшения космологическихъ задачъ о консчности и безконечности міра нельзя найти ни въ какомъ опытв, ибо никогда міровое цёлое не можеть быть объевтомъ нашего представленія, то для ръшенія этой проблемы нашъ разумъ долженъ обратиться къ "самоиспытанію", — разсмотрёть "тотъ фундаментъ познанія", на которомъ осповывается наша антивомія. Ръшеніе вопроса, значить, должно быть не догматическое, а критико-скептическое.

Обращаясь къ критическому разсмотрению спора между тезисами и антитезисами, мы видимъ, что какъ тъ, такъ и другіе представляють собою извістнаго рода сужденія, подкрвпленныя доказательствами. След., ихъ судебный процессъ всецью входить въ компетенцію разсудка, нашей судящей и умозаключающей способности, и долженъ рішаться на основаніи его ваконовъ. Между прочимъ, основнымъ требованіемъ разсудочнаго познанія является условіе, что только такіе объекты могуть быть разсудочными понятіями, которые представляють полный синтевъ своихъ частей; въ противномъ случай эти объекти не могутъ быть повяты разсудкомъ. "Если мы предположемъ такой объектъ, полный синтевь котораго требуеть более частей, нежели сколько ихъ дано въ объектъ, то такой объекть не подходить подъ равсудочное понятіе, онъ слишкомъ маль для этого понятія. Если мы предположимъ такой объектъ, данныя части котораго никогда не могуть быть ввяты въ полной совокупности, то н такой объекть не подходить ни подъ накое разсудочное понятіе: онъ слишкомъ великъ для этого понятія" 3). Но таковы именно вов сужденія тевисово и антитевисово. Если тезиси

<sup>1)</sup> Ibid. 348-50 ctp.

<sup>2)</sup> Куно Фишеръ. Исторія новой философіи, ІІІ т. 471—2 стр.

предподагають ограниченную вселенную, то такое поматіе сдишкомъ узко для разсудка; для понатія вселенной онъ требуеть болье частей, чемъ сволько ихъ дано во всякой ограниченной вселенной. Объекть антителисовъ, которые предподагають неограниченную вселенную, напротивъ, оказываются слишкомъ великъ для разсудочнаго понатія. Такимъ образомъ, пеложенія какъ телисовъ, такъ и антителисовъ, оказываются предъ судомъ разсудка одинаково невозможными.

Выаснивши матеріальную (принципіальную) отноку утверждевій антивомій, какъ мнимыхъ равсудочныхъ сужденій, теперь нужно раскрыть матеріальную описку (иллювію) тахъ довазательства, которыми онв подтверждають свои подоженія. Разгадку космологической діалектики Кантъ указываеть въпаралогизм'в основного умоваключенія всахъ антиномій. Всів подоженія антиномій, какъ щы виділи, основываются на слідующемъ умозаключении: если дано условное, то данъ и полный рядъ его условій; по условное дано; значить, дана и полнота его условій. Несмотря на оневидную формальную правильность этого силлогизма, онъ представляеть діалектическій софизмъ, т. н. sophisma figurae dictionis. Каждая изъ носылокъ этого умоваключенія—правильна, но онв не могуть быть связаны (подчинены) между собою, ибо трактують о различныхъ предметахъ. Большая посылка утверждаетъ, что условное предполагаеть рядь всехь своихь условій. Эго положеніе --совершенно вфрно, поскольку оно "беретъ обусловленное въ трансцендентальномъ значенім чистой категорім" 1), какъ требованіе нашей мысли, независимо отъ условій чувственности. 2-я носылка: "условное дано" — также справедлива, но она трактчеть уже объ условномъ, данномъ не въ мысле, а въ явлевів, посредствомъ возарінія. 1-я посылка, значить, говорить о вещи въ себъ, предметъ, невалисимомъ отъ нашей чувственности, а 2-я объ явленіи, которое есть лишь наше представленіе. 1-я посылка говорить: "если дано условное въ себъ (не какъ явленіе, а какъ умопостигаемый предметь), то дано н міровданіе". 2-я посылка говорить: "условное дано не въ себъ, а какъ явленіе". Если же средній члень (въ нашемъ случа-

<sup>1)</sup> Критива чист. разуна, 361 стр.

условное) понимается въ посылкахъ въ различныхъ смыслахъ, то получается quaternio terminorum, прв которомъ невозможно никакое умозаключеніе. Но этотъ паралогизмъ—"не искусственный обманъ, но вполнѣ естественная ошибка обычнаго разума" 1). Избѣжать этой діалектической иллюзіи можно лишь въ томъ случаѣ, если мы будемъ строго различать между вещами въ себѣ и явленіями,—если будемъ помнить, что міръ, какъ цѣлое, не данъ намъ ни въ какомъ умозрѣвіи,—что мы можемъ знать лишь ограниченный рядъ явленій въ тѣсныхъ предѣлахъ нашего опыта,—словомъ, если будемъ стоять на точкѣ зрѣнія трансцендентальнаго идеализма.

Выяснивъ основную матеріальную ошибку, какъ утвержденій, такъ и доказательствъ космологической діалектики, комтическое изследование ся теперь обращается къ разсмотрению ея формально-логической стороны. Теперь на очереди стоитъ вопросъ: къ какому типу логическихъ сужденій должно отнести утвержденія тезисовъ и антитезисовъ---къ противорічащимъ или противоположнымъ? Если ихъ положенія, утверждающія: "міръ конеченъ" и "міръ безконеченъ" суть сужденія противорвчащія (А и non A), то одно изъ нихъ должно быть съ формально-логической точки врвнія правильнымъ, хотя бы со строго критической точки зрвнія они и были сужденіями невозможными. Несмотря на то, что они по своей формулировкъ (А и поп А) представляются именно противоръчащими сужденіями, они въ действительности лишь противоположныя сужденія, ибо, какъ показываеть предыдущее изследованіе, между ними можно поставить 3-е сужденіе, тогда какъ между сужденіями А и поп А, по закону исключеннаго третьяго, tertium non datur. Въ самомъ дёль, тезисы и антитезисы, какъ мы видели, въ сущности утверждають лишь то, что "каждая данная величина или ограничена или неограничена". Здёсь нётъ третьяго. Но основная ошибка антиномій въ томъ и заключается, что міръ не есть данная величина, ибо иначе величина (а также и пространство и время, поскольку величина можетъ существовать лишь въ нихъ однихъ) должна быть чемъ то даннымъ независимо отъ нашего

<sup>1)</sup> Критика чист. разума... 361 стр.

воззрвнія, сама по себь. Поэтому между всьми сужденіями тезисовь и антитезисовь вполнё можно поставить 3 е сужденіе. Такь, между утвержденіями 1-й антиноміи: "мірь, какь данная величина, по времени и пространству—ограничень", и "мірь, какь данная величина, по времени и пространству,— не ограничень", можеть быть поставлено сужденіє: "мірь, какь не данная величина и не могущая быть данной), по времени и пространству, ни конечень, ни безконечень". Такимь образомь, оказывается, что антиноміи суть только противоноложныя сужденія, которыя и вь логическомь отношеніи могуть быть оба ложными. Такія противоположныя сужденія, которыя иміють лишь видимость противорівчащихь, Канть называеть "діалектической опповиціей".

Но если космологическія идеи, порождающія антиноміи, оказываются несостоятельными ни съ матеріальной, ни съ формальной стороны, то возникаеть вопросъ: какой же смысль овъ имъють въ нашемъ познаніи (ибо существованіе ихъ въ нашемъ разумъ, при всей ихъ внутренней иллюзорности, психологически несомивнию)? Ответъ на этотъ вопросъ Кантъ даетъ въ ученіи о "регулятивномъ принципъ разума". Хотя міръ никониъ образомъ не данъ намъ, какъ целое, а известенъ лишь въ ограниченномъ кругъ нашего опыта, однако космологическія илен объ абсолютной полноті и законченности мірозданія вграють очень важную роль въ нашемъ познаніи: онв являются твмъ стимуломъ, который побуждаетъ насъ не заныкаться въ предвляхъ уже познанныхъ нами условій (явленій), но постоянно расширять кругь нашего познанія, для найденныхъ условій искать новыхъ и т. д. Будучи сами по себъ, въ своемъ истинномъ вначения, существенно-необходиными въ составъ нашего познанія, эти идеи являются источникомъ діалектическихъ противорфчій лишь тогда, когда изъ регулятивныхъ принциповъ обращаются въ конститутивные, когда ихъ основное содержание формулируется такъ: "міръ ванъ (а не заданъ), какъ цвлое".

Хотя предъ судомъ критическаго идеализма всё антиноміи оказываются несостоятельными, поскольку онё вообще основываются на томъ неправильномъ предположеніи, что міръ, какъ

пряов (вешь вр сеор) тана наиг вр нвленін, отнако тів отнехъ антиномій эта опибка оказывается роковою, непоправимой, а для другихъ она, при нёмоторыхъ оговоркахъ в разъясменіяхъ, является лишь минмой. Первыя двъ. т. н. "математическія" антиномів, какъ мы видели, трактують о величина міра и о количества его составных в частей. Будучи заняты величиннымъ (количественнымъ) опредвлениемъ міровианія, он', понятно, заняты синтезом'ь однороднаго, ибо математическая свявь необходимо предполагаеть однородность соединяемаго" 1), слагаемыхъ частей между собою и цёлымъ. Мы не можемъ складывать версты съ годами, или пуды съ ведрами и т. п. Иначе дело обстоять съ двумя последними. т. н., "динамическими антивомізми", трактующими о причинной и условной констности или безконечности мірозданія. "Въ связи причинъ и дъйствій однородность хотя и можетъвстрвуаться, но она не необходима; ибо ея по крайней міруів не требуеть новятіе причинности, гдв посредствомъ одногополагается начто другое, совершенно отъ него отличное" 1). гав причина можеть относиться кь одному виду бытія, а действіе-къ другому. Это различіе между математическими и динамическими антиноміями имфетъ громаднов значеніе поотношению къ вопросу объ ихъ истинности. Если математическія антиноміи высказывають сужденія о величинь міровданія, он'в выскавывають абсурдныя сужденія: ведичина есть продукть возвржиів, а мірозданіе-лишь идея, вещь въ себъ Ошнока ихъ, савд., состоить въ томъ, что онв "противоръчащее себв (именью явленіе, какъ вещь въ себв) представляють соединимымъ въ одномъ понятіи" в). Для математических антиномій нать выхода изь этого противорвчія. Динамическія антиномія, повидимому, ляють такую же нельпость, ибо и онв судать о причинности (которая есть отношеніе лишь между явленіями). міровданія (вещи въ себь), но для нихъ есть возможность сгладить эту нелівность. Если причина и дійствіе вообщенеоднородны, то отчего не предположить, чтобы они были со-

<sup>1)</sup> Пролегомени... § 53.

<sup>2)</sup> Ibidem.

<sup>3)</sup> Ibidem, §§ 52-53.

жершенно неоднородны, чтобы дёйствіемъ было явленіе, а причину его составляла бы вещь въ себѣ,... чтобы идея была причиною явленія, условіемъ чувственнаго бытія?" 1) Кантъ утверждаетъ, что это не только возможно, но и дёйствительно—такъ. Необходимость и свобода вполнѣ могутъ совмѣщаться въ міровомъ бытіи: "ложность предположенія динамическихъ антиномій состоитъ въ томъ, что соединимое представляется противорѣчащимъ" 2). Такимъ образомъ, если въ математическихъ антиноміяхъ и тезисы и антитезисы должны быть признаны дожными, то въ динамическихъ, наоборотъ, какъ тѣ, такъ и другіе, могутъ быть истинными.

Вопросъ о примиреніи принципа свободы съ всеобщимъ закономъ естественной причинности, по признанію самого Канта, является вопросомъ "въ высшей степени темнымъ" 3). Если допустить реальное существование свободы, "способности начинать состоянія изъ себя, независимо отъ законовъ природы", въ мірѣ явленій, -- это значить отрицать "основной законъ трансцендентальной аналитики о непрерывной связи событій чувственнаго міра по неизмінными законами 4). Значить, нужно отнести свободу къ міру вещей въ себъ. Различіе между вещами an sich и явленіями—необходимое условіе мыслимости свободы. "Свободы не спасти, если явленія суть вещи въ себъ в). Но ясно, что "спасеніе" свободы только тогда имъетъ реальный смыслъ, если остается какая нибудь возможность связи этого принципа съ міромъ явленій. Возможность этой связи Кантъ выясняетъ въ ученіи объ "эмпирическомъ и умоностигаемомъ характеръ" вещей. Каждый предметъ по своей природь, т. о., двойствень: одну (эмпирическую) сторону его составляеть то, что доступно нашимъ чувствамъ, а другую (вителлигибельную т. е. умопостигаемую)-присущая предмету "способность, которая уже не есть предметь чувственнаго созерцанія, но черезъ когорую этотъ предметь можеть быть причиною авленія" 6). 1-я изъ указанныхъ сторонъ и составляетъ эмпиричесскій характеръ вещи, который вполив подчинень за-

<sup>1)</sup> Куно-Фишеръ, Цят. соч. III т. 483 стр.

<sup>4)</sup> Ibid., 384, 386 crp.

<sup>2)</sup> Пролегонены... § 58.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. 386.

<sup>3)</sup> Критика ч. разума... 887.

<sup>6)</sup> Ibid. 888 стр.

конамъ естественной причинности, а 2-я—характеръ умопостигаемый, который хотя и является причиною эмпирическаго, но "самъ не стоитъ подъ условіями чувственности и самъ не есть явленіе 1). Эготъ умопостигаемый характеръ и есть принципъ свободы, который, будучи трансцендентнымъ, является "причиною дъйствій" чувственнаго міра. Эта "причинность черезъ свободу" ощутительнымъ образомъ открывается въ "разумъ" человъка, съ его нравственнымъ закономъ, выражающемся въ формъ безусловнаго "долженствованія" 2)

Подобнымъ же образомъ разрѣшается и 4 я антиномія. Такъ какъ условное бытіе и условіе суть понятія различныя по роду, то они могутъ быть и существенно различны между собою по природѣ; слѣд., условное бытіе можетъ быть случайнымъ, тогда какъ условіе его будетъ совершенно необходимымъ бытіемъ. Но такъ какъ всѣ эмпирическія явленія представляются условнымъ бытіемъ, то необходимое существо должно быть бытіемъ, внѣмірнымъ (ерз ехtrаmundanum). Такимъ образомъ, какъ тезисъ, такъ и антитезеисъ 4-й антиномін—оба правильны поскольку 1-й говоритъ о мірѣ вещей въ себѣ, а 2 й объ условномъ мірѣ явленій.

Résumé изложеннаго ученія Канта объ антиноміяхъ чистаго разума—таково. Отвіная на 1-й изъ поставленныхъ вопросовъ, какъ объяснить разладъ разума съ самимъ собою въ космологической проблемѣ, составляетъ-ли онъ радикальное противорічне его, или же только случайное,—Кантъ отвінаетъ: "да, четыре космологическія антиноміи имінотъ корень въ самой природів нашего познающаго духа; этотъ разладъ неизбіженъ, если нашъ разумъ берется разрішать метафизическія (трансцендентальные) вопросы о мірозданіи, какъ ціломъ,—если мы

<sup>1)</sup> Ibid. 389 стр.

<sup>2)</sup> Хоти "умопостигаемый характерь при данных» условіяхь даеть именно этоть эмпирическій характерь", однако эти 2 стороны бытія обладають полною самостоятельностію. Доказательство пезависимости принципа свободы отъ эмпирической причивности Канта указываеть въ томъ, что ми порищаемъ преступника за совершенное злодійство, коти бы оно обусловливалось обстоятельствами его воснитанія и среды. "Это порищаніе основывается на законі разума, при чемъ въ разумі видять причину, которая можеть и должна опреділять поведеніе людей независимо отъ всіхть эмпирическихъ условій (ibid. 399—400 стр.).

понидаемъ единственно доступпую намъ область опытнаго знавія". Разрѣшеніе антиномій, въ которыя нашъ разумъ "неизбѣжно запутывается" при этомъ предпріятіи, въ сущности сводится у Канта къ выясненію ихъ неразрѣшимости. На проблему о конечности и безконечности міра (въ ея различныхъ формахъ) трансцендентальный идеализмъ налагаетъ строгое veto. Разумѣется, 2-й изъ намѣченныхъ у Канта вопросовъ, сохраняется ли при этомъ раздвоеніи разума "путь къ достовѣрности", уже не имѣетъ значенія, ибо касательно тѣхъ вопросовъ, гдѣ обнаруживается это раздвоеніе разума, не можетъ быть дано никакого отвѣта, ни истиннаго, ни ложнаго.

Справедливъ-ли этотъ строгій приговоръ Канта въ судебномъ процессв антиномій, безапелляціонно отказавшій въ искв обвимъ тяжущимся сторонамъ,—и тезисамъ и антитезисамъ? Критико-скептическое рѣшеніе антиномій есть ли единственно возможное? За отвѣтомъ на эти вопросы мы обращаемся къ позднѣйшей (послѣ—кантовской) исторіи философіи, не разъ пересматривавшей громкое и запутанное "дѣло" о космологическихъ антиноміяхъ.

Въ ближайшее время послѣ Канта приговоромъ критическаго идеализма, повидимому, всв оставались довольны. Изъ всьхъ пунктовъ кантовской философіи отдель объ антиноміяхъ всего менье вызываль возраженій 1). Принципь антиномій, какъ неизбъжныхъ противоръчій нашего духа, быль принять Фризомъ, Фихте, Гегелемъ и др., и даже былъ положенъ въ основу ихъ философскихъ системъ. Но уже этотъ громкій успъхъ кантовскихъ антиномій говориль не столько о ввутренней жизненности этого ученія Канта, сколько объ его искусственности и односторонности. Если Кантъ выводилъ изъ "законовъ нашего разума" лишь "четыре антимоніи, не болже и не менфе", то Тегель распространиль этоть законь на все наше повнаніе, которое все основано на принципъ противоръчія. Далье, если Кантъ находиль антиноміи лишь въ нашемъ разумъ, когда онъ регулятивные принципы познанія принимаетъ за конститутивные, то Гегель находилъ антиноміи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Шопенгауэръ. Міръ, какъ воля и представленіе. Церев. Черниговца, 153 стр.

въ самой природъ, объявляль ихъ принципомъ міроваго бытія, которое развивается по діалектическому вакону положенія, отрицанія и синтезиса <sup>1</sup>). Такимъ образомъ, ученіе Канта объ антиноміяхъ разума послужило основаніемъ для воздушнаго замка конструктивнаго идеализма. Конечно, нельзя обвинять Канта въ ошибкахъ его послъдователей, но эта удивительная метаморфоза кантовскаго принципа показываетъ, что открытый Кантомъ "законъ разума", на которомъ зиждутся 4 космологическія антиноміи, не можетъ претендовать на такую же самоочевидность, какъ логическіе законы тождества, противоръчія и др.

Первымъ наиболье серьезнымъ кригикомъ кантовскаго ученія объ антиноміяхъ быль Шопенгауэръ 2). Шопенгауэръ, прежде всего, оспариваетъ тотъ формальный принципт, изъ котораго Кантъ выводитъ свои антиноміи. Искусственность связи между схемою гипотетического заключенія и космологическою идеею, съ одной стороны, и между количествомъ категорій и числомъ антиномій, съ другой, является очевидною для каждаго непредубъжденнаго критика. Самая схема категорій, выведенная Кантомъ ивъ природы сужденія, оказывается очень сомнительною. Извёстно, что число категорій, какъ до Канта, такъ и послів него, определялось почти каждымъ мыслителемъ различно (Шопенгауоръ, напр., всъ категоріи свель къ субстанціи и причинности), что было бы, по крайней мъръ, странно, если бы открытая Кантомъ схема категорій была какимъ либо объективнымъ "закономъ" мышленія. По Шопенгауэру, если съ некоторыми натяжками можно допустить выведение космологической идеи изъ категоріи количества, то никакъ нельзи оправдать выведение идеи о пространственной делимости матерін изъ категорін качества. "Механическая, а не химическая, дълимость матеріи сводится какъ разъ къ ея количеству, а не качеству. Но (что и того больше) вся эта идея о делимости матеріи вовсе не принадлежить къ следствіямь по закону основа-

<sup>1)</sup> Гегель. Логина § 58. Переводъ Чижова. 198-9 стр.

<sup>2)</sup> Существенно сходятся во мястяхъ пунктахъ съ критиков Шопенгауэра взгляды Франца Эргардта (F. Erhardt), брошворов котораго "Kritik d. Kantisch. Antinomien lehre (Leipzig. 1888) мы кользовались.

нія, изъ котораго, какъ изъ содержанія гипотетической формы заключенія, должны вытекать всё космологическія идеи. Утвержденіе Канта, будто отношеніе частей къ півлому есть отношеніе условія къ условливаемому, т. е. отношеніе по закону основанія, —тонкій софизмъ" 1). Такая же искусственность наблюдается въ формальномъ обосновании и динамическихъ антиномий Канта. Въ третью рубрику категорій (relatio), - говорить Шопенгауэръ, - следовало бы поместить идею о 1-й причине міра. Но Кантъ долженъ былъ приберечь ее для 4-й-модальности, подъ которую онъ "втискиваетъ" эту идею на томъ ложномъ соображении, что случайное (т. е. каждое следствие изъ своего основанія) посредствомъ 1-й причины становится обходинымъ. Вследствіе этого, въ угоду симметрін, въ качествъ 3-й иден является понятіе свободы, равнозначущее понатію 1-й причины. 3-я и 4-я антиноміи представляють, такимъ образомъ, тавтологію <sup>2</sup>). Будучи внесена въ угоду вскусственной симметріи, 4-я антиномія между тёмъ шаетъ естественную симметрію антиномій, привнося въ космологическую проблему онтологическій элементь. Если сущность динамическихъ антиномій сводится къ противоположенію между условнымъ и безусловнымъ, то эта противоположность съ космологической точки врёнія вполнів исчерпывается 3-ею антиноміей (о причинности и принцип'я свободы). 4-я антиномія лишь поясняетъ природу этого принципа съ онтологической стороны. Но вопросъ, -- безусловно ли необходимо это свободно дъйствующее бытіе съ космологической точки зрівнія, представляется излишниив, тёмъ болёе, что этотъ вопросъ спеціально разсматривается Кантомъ при критикв онтологическаго доказательства бытія Божія 3).

Анатолій Орловъ.

(Окончаніе будеть).

і) Міръ, какъ воля и представленіе, 142-3 стр.

<sup>2)</sup> Ibid. 142-4 стр.

<sup>3)</sup> Cp. Erhardt. Op. cit. 85-88 pp.

## Фридрихъ Ницше— "антихристъ" въ новъйшей философіи, Лоренца Фишера.

(Переводъ съ нъмецкаго подъ реданцівю М. Воскресенскаго).

(Продолжение \*).

Другой и даже главный недостатокъ общепринятой морали состоить въ томъ, что она есть "мораль рабовъ"; она указываеть людямъ выше земного на небесное, въчное, божественное, коротко говоря, она—религіозна; религіозна въ своемъ источникъ и религіозна въ своей конечной цъли. Это существенный ея недостатокъ.

Витстт съ темъ мы подошли къ вопросу, какъ Ницше относился къ религи въ третит періодъ своей философіи?

Съ этого времени, до конца своей жизни, Ницше былъ полнымъ атеистомъ, и потому онъ былъ отъявленнымъ врагомъ религіи, "Богъ мертвъ", говоритъ Ницше, "да и всъ боги—мертвы"! Это было для него, какъ мы уже слышали, настоящимъ евангеліемъ, отраднъйшею въстію, которую онъ часто сообщалъ своимъ послъдователямъ съ великой радостію.

Но если Богъ для него мертвъ, въ такомъ случаѣ и небо и вѣчность естественно для него теряли свой смыслъ, и у него оставались еще только видимый міръ, земля и временное. Вотъ почему "небесное" ему казалось "выдумкой больныхъ и умирающихъ, которые презираютъ тѣло и землю". Потому-то онъ взывалъ къ своимъ послѣдователямъ: мое "я" научило меня новой гордости, которой я научаю людей: не зарывать болѣе

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 8.

<sup>1)</sup> Zaratustra W. W. VI, 43.

головы въ несокъ небесныхъ вещей, а носить ее свободно, какъ принадлежащую вемлё и сообщающую вемлё смыслъ". Далее, онъ такъ проситъ и заклинаетъ своихъ приверженцевъ: "силою вашей добродетели оставайтесь верными земле, братья мои! Ваша щедрая любовь и ваше познаніе пусть служать смыслу вемли"!

И эта религіовная, или лучше сказать, беврелигіовная точка зрѣнія Ницше подобно тому, какъ и его моральныя возгрѣнія, должна быть обязательной только для него и для высшихъ людей, собственно сверхчеловѣка, но отнюдь не для остального человѣчества, не для большинства. Напротивъ, онъ полагаетъ, что религія для большей части человѣчества составляетъ нѣчто весьма превосходное и внаменательное, почему онъ весьма рѣзко бичуетъ тѣхъ современниковъ, которые или вслѣдствіе своего "вольнодумства" или вслѣдствіе своего вѣчнаго гешефтмахерства уклоняются отъ споспѣшествованія религіи. При этомъ онъ говорилъ рѣзкую правду въ глаза въ особенности религіозно-индифферентнымъ ученымъ и профессорамъ нашего времени. Послушаемъ снова самого Ницше:

"Между нвицами, уклонившимися отъ религіи, я нахожу вольнодумцевъ, но больше всего такихъ людей, которые старательно изъ рода въ родъ разрушали религіозные инстинкты, такъ что они не знаютъ болве, какова польза религіи, и только съ какимъ то тупымъ удивленіемъ какъ бы заносять въ реестръ ея существование въ міръ. И они еще думають, что съ вихъ этого вполнъ достаточно, эти молодцеватые люди, будто дело идеть объ ихъ обычныхъ занятіяхъ, объ удовольствіяхъ, не говоря уже о "фатерландь", газетахъ и семейныхъ обазанностяхъ. Кажется, у нихъ совершенно не остается времени для религіи; особенно для нихъ неясно, трактуется ли при этомъ о новомъ деле или объ удовольствін; ибо невозможно, говорять они себъ, идти въ церковь, чтобы всецъло испортить хорошее расположение духа. Они не враги религіозныхъ обычаевъ; если въ известныхъ случаяхъ требуется участіе въ такихъ обычаяхъ, наприміръ, со стороны государства, то они исполняють это требование подобно тому, какъ далають и многое другое, съ терпфливой и скромной важностію и безъ излишняго любопытства и неудовольствія; они подлинно слишкомъ далеки отъ того, чтобы находить для себя нужнымъ хотя бы только одно "за" и "противъ" въ такихъ вещахъ.

Къ этимъ равнодушнымъ принадлежитъ теперь большинство нъмецкихъ протестантовъ среднихъ сословій, особенно въ рабочихъ, большихъ центрахъ торговли и оборота; также большинство трудолюбивыхъ ученыхъ и цёлыхъ университетскихъ корпорацій (исключая теологовъ, существованіе и возможность которыхъ тамъ представляетъ психологу для решенія все болье и болье трудную загадку). Набожные или только церковные люди уже ръдко думають о томъ, что если немецкій ученый серіозно занимается проблеммой религін, то въ этомъ заключается много доброй воли, можно сказать, самоотверженной воли. Вследствіе всего своего ремесла (или, какъ было сказано, вследствіе ремесленнаго трудолюбія, къ которому обявываеть его научная совъсть повъйшаго времени), онъ склоненъ къ сознательной, почти благосклонной забавъ въ отношеній къ религій, къ чему пока примішивается легкое пренебреженіе, вызываемое неискронностію, которую онъ предполагаетъ вездъ, гдъ признаютъ церковь. Ученому удается только съ помощью исторіи (значить, не изъ своего личнаго опыта) прійти предъ религіей въ благоговъйную серіозность и уділить ей въ некоторомъ смысле осторожное внимание; но если бы онъ повысилъ свое чувство даже до благодарности къ ней, то онъ лично ни на шагъ не приблизился бы къ тому, что составляетъ церковь или благочестіе; быть можетъ, вышло бы наоборотъ. Практическое равнодушіе къ религіознымъ предметамъ, въ которомъ онъ родился и воспитался, обыкновенно у него достигаетъ осторожности и чистоты, которая боится соприкосновенія съ религіозными людьми и предметами. Въ этомъ, быть можетъ, заключается глубина его терпимости и человъчности, побуждающей его уклопяться отъ мальйшаго ствсненія, которое приносить съ собою его терпимость.

Каждое время имъетъ свой собственный диковинный родъ наивности, пріобрътенію которой могутъ позавидовать другіе въка. И какъ много наивности важной, дътской, безгранично глуповатой наивности заключается въ этой чрезмърной въръ

ученаго, въ доброй совъсти, свойственной его терпимости, въ недалекой простой увъренности, съ которой онъ инстинктивно трактуетъ религіознаго человъка, какъ малоцънный, низкій типъ, изъ котораго онъ давно уже выросъ,—онъ маленькій заносчивый карликъ и чернорабочій, усердно—проворный рабочій ума и рукодъльникъ "идей", "новъйшихъ идей" 1).

Такъ Ницше судить о своихъ собственныхъ нерелигіозныхъ коллегахъ. Но и самъ Ницше, будучи профессоромъ университета, быль чуждъ религіи, а вмёстё съ тёмъ заразъ онъ произносетъ приговоръ и надъ самимъ собой.

Но хотя бы "высшіе люди" въ томъ смысль, какъ ихъ понимаетъ Ницте, были сами нерелигіозны, все же, въ отличіе отъ обыкновенныхъ враговъ религіи, они цінятъ религію въ другихъ, съ одной стороны, какъ воспитательное средство для этихъ последнихъ, съ другой стороны, какъ средство утемевія и усовершенствованія: "Для людей сильныхъ, независимыхъ, призванныхъ и предопределенныхъ къ владычеству, въ которыхъ воплощается разумъ и искусство правящей расы, религія скорве есть сродство преодольть препятствія къ владычеству: когда связь, соединяющая выбств властителей и подчиненныхъ, и совъсть послъднихъ, ихъ сокровенное и потаенное, чего нельзя привести къ добровольному послушанію,когда все это изміняеть первымь и уклоняется оть нихъ; когда отдёльныя личности такого знатнаго происхожденія, въ силу возвышеннаго образа мыслей, склоняются къ отшельнической и созерцательной жизни и предоставляють себъ только тончайшій родъ владычества (надъ ученикаами и братіями ордена), - тогда религіей можно пользоваться даже, какъ средствомъ создать себъ покой отъ шума и трудности грубаго царствованія, какъ средствомъ стяжать чистоту отъ непровжной грязи всакаго политиканства".

Такъ понимали это, напримъръ, брамины: съ помощью религіозной организаціи они пріобръли себъ власть назначать народу королей, хотя они держались въ сторонъ и вдали, какъ люди высшихъ и неправительственныхъ задачъ. Религія даетъ

<sup>1)</sup> Jenseits, S. 76 f.

классу подчиненныхъ наставленіе и указаніе подготовиться къ непоколебимому господствованію и приказанію: именно тімь медленно возвышающимся классамъ и сословіямъ, въ которыхъ, благодаря счастливымъ брачнымъ нравамъ, сила и хотініе воли, а вмісті съ тімь самообладаніе, все боліве возвышаются. Но въ то же самое время религія представляетъ и этимъ посліднимъ много соблазновъ и искущеній проложить пути къ высшему состоянію духа, испытать чувства строгаго самоотреченія, молчанія и уединенія: аскетизимъ и пуританиямъ—почти необходимыя средства воспитанія и облагороженія, если раса хочетъ стать выше своего происхожденія, стать повелительницей черни и достигнуть непоколебимаго господства.

Наконецъ, обыкновеннымъ людямъ, большинству тѣхъ, которые существуютъ для услугъ, во всеобщую пользу, и этимъ только живутъ, религія даетъ неоцѣнимое довольство своимъ положеніемъ и видомъ, производитъ душевный миръ во всѣхъ отношеніяхъ, облагороживаетъ послушаніе, приноситъ съ собою счастье и еще болте горе и тому подобное, частью преображваетъ и прикрашиваетъ, частью подаетъ оправданіе во всякое время, во всякой низости, во всякомъ полуживотномъ убожествъ ихъ души. Религія и религіозное значеніе жизни озаряєть солнечнымъ сіяніемъ такихъ постоянно измученныхъ людей и дѣлаетъ для нихъ сноснымъ даже собственное положеніе. Она дѣйствуетъ, какъ обыкновенно дѣйствуетъ эпикурейская философія на страждущихъ высшаго типа, успоканвая, ослабляя, какъ бы употребляя во благо страданіе, наконецъ, даже освящая и оправдывая" 1).

"Необходимо благодарить религіи за бенцённыя услуги: кто довольно богать благодарностію, тоть не станеть прежде всего бёднымь, что, напримёрь, до сихь порь дёлали для Европы "духовные люди" христіанства!" <sup>2</sup>).

Поэтому Ницше цъниль также церковь, и она у него имъла вначение института болъе важнаго, чъмъ государство в), такъ какъ она обезпечиваетъ существование духовныхъ людей выс-шаго типа.

<sup>1)</sup> Jenseits, S. 79 ff

<sup>2)</sup> Ibidem, S. 82.

<sup>8)</sup> Fröliche Wissenschaft, Leipzig, 1887, S. 296

По той же причинъ, несмотря на то, что Ницше происходиль изъ протестантской, собственно лютеранской семьи и быль сыномъ лютеранского пастора, онъ питалъ болье симнатіи къ католической церкви, чёмъ къ протестантизму, потому что католическая церковь стремится осуществить въ своихъ священникахъ идеалъ "высшаго человъка", между тёмъ Лютеръ поставилъ своихъ священниковъ наряду съ мірянами.

"Лютеранская реформація на всемъ своемъ протяженіи была возстаніемъ простоты противъ чего то "многосложнаго", или, говоря съ осторожностію, она была грубымъ, честнымъ недоразумѣніемъ, въ которомъ многое следуетъ извинить Сторонники реформаціи не понимали выраженія-побідоносная дерковь и видели только порчу правовъ, они не понимали блестящаго скепсиса, той роскоши скепсиса и терпимости, которыя позволяеть себъ побъдоносная, самоувъренная сила... Теперь довольно часто выпускають изъ виду, какъ Лютеръ увлекался во всехъ кардинальныхъ вопросахъ просто роковымъ обравомъ, поверхностно, неосторожно, такъ что его предпріятіе, его нам'вреніе преобравовать римскую церковь было только началомъ разрушенія, хотя этого онъ не хотвіль и не сознаваль. Съ честнымъ негодованіемъ онъ расторгаль и распускаль тамъ, где старый паукъ наистарательнее и наидлинне ткаль свою паутину. Онъ даль священныя книги всякому вь руки. Вибств съ темъ онв попали въ руки филологовъ, то есть, отрицателей всякой въры, которая покоится на книгахъ. Онъ разрушнаъ понятіе "церковь", отвергии въру въ богодухновенность соборовъ; ибо это понятіе сохраняеть свою силу только подъ темъ условіемъ, если животворящій Духъ, основавшій церковь и въ ней живущій, еще созидаеть и продолжаетъ созидать свое жилище.

"Всякій самъ для себя священникъ", за такими формулами и ихъ крестьянской хитростію скрывалась у Лютера безграничная ненависть къ "высшему человѣку" и господству "высшаго человѣка", какъ его постигала церковь,—онъ разбилъ ндеалъ, котораго онъ не могъ постигнуть; между тѣмъ ему казалось, что онъ поборалъ противъ вырожденія этого идеала. Въ дѣйствительности, этотъ несносный монахъ отвергъ гос-

подство hominum religiosorum; стало быть, въ нѣдрахъ церковно-общественнаго порядка онъ дѣдалъ именно то самое, противъ чего въ отношеніи къ гражданскому порядку возставалъ съ такою нетерпимостью, именно, противъ возстанія крестьянъ" 1).

Эти весьма достойныя вниманія, очень интересныя сужденія Ницше—тімь интересніве, чімь меніве всего можно было ожидать ихь съ его стороны.

Итакъ, Ницше цънилъ и религію, и церковь, признавая ихъ важное значеніе для человъчества, хотя онъ самъ въ эту послъднюю эпоху своей философіи не исповъдывалъ болъе религіи, отрекшись отъ Бога и въчной жизни.

Послушаемъ самого Ницше.

"Всякое вождельніе хочеть себя самого, поэтому оно хочеть и сердечнаго страданія! О счастье, о страданіе! О, разорвись сердце! Внимайте же, "выстіе люди": хочется страстно вычности, страстно хочется вычности всыхь вещей, хочется глубокой, глубокой вычности" 2)!

И поэтому Ницше тоскуеть по вождельной и блаженной вычности, какъ это ясно слыдуеть изъ его собственныхъ словъ: "О какъ же страстно не стремиться мны къ вычности, къ брачному кольцу колецъ,—кольцу вычности! Никогда я не встрычалъ еще женщины, отъ которой мны хотылось бы имыть дытей, да будетъ жа она любимой моею женою: люблю же я тебя, о вычность вычн

Но такъ какъ, по Няцше, всѣ вещи временны и преходящи, а съ ними и хотъніе ихъ, то какъ возможна ихъ въчность?

На это Ницше отвёчаеть: "всё вещи вёчно возрождаются", а вмёстё съ тёмъ и хотёніе. Первымъ провозвёстникомъ этого ученія онъ считаеть себя самого. Такъ онъ говорить: "Смотри, мы знаемъ, чему ты учишь: ты учишь, что всё вещи вёчно возрождаются, а вмёстё съ ними и мы, и что мы уже существовали безконечное число разъ, какъ и всё вещи. Ты учишь, что существуеть великій годъ бытія, чудовищно великій годъ: онъ долженъ совершать круговращеніе всякій разъ

<sup>1)</sup> Fröliche Wisseuschaft, 1887, S. 293 ff. 3) Zaratustra, W. W. VI, 334.

<sup>2)</sup> Zaratustra, W. W. VI, 470.

опять сызнова, какъ песочные часы, чтобы сызнова протекать и истекать, такъ что всё эти годы походять сами на себя, какъ въ величайшемъ, такь и въ самомъ маломъ,—и мы сами въ каждомъ великомъ году походимъ на самихъ себя, какъ въ великомъ, такъ и въ маломъ" 1).

Все уходить и все возвращается; ввино вертится колесо бытія. Все умираеть, все вновь расцвитаеть, ввино годь за годомъ протекаеть въ бытіи.

Все распадается, все вновь смыкается; вёчно воздвигается все тотъ же домъ бытія. Все разстается, все вновь встрёчается; вёчно остается вёрнымъ себё кольцо бытія.

Въ каждомъ мгновеніи зарождается бытіе; вокругъ каждаго "здёсь" обращается "тамъ". Середина повсюду. Кривая—это стезя вѣчности".

Вотъ мы ясно представили и третью философскую фазу Ницще въ ея внутренней и систематической связи, какъ этого еще никто не сдёлалъ, а теперь наыт надлежитъ пробнымъ камнемъ испытать ея состоятельность.

1. Міросоверцавіе Ницше въ его третьемъ періодѣ основывается, какъ мы видѣли выше, на существенномъ въ жизни, собственно на здоровьѣ, по которомъ онъ больно тосковалъ, такъ какъ очень часто долженъ былъ претерпѣвать его недостатокъ. А значеніе существеннаго въ жизни для него имѣлъ "ячстинктъ роста, прочности, накопленія силъ, инстинктъ власти". Да, жизнь есть воля къ власти; ибо, говоритъ Ницше, гдѣ я находилъ жизнь, тамъ я находилъ волю къ власти". Поэтому, по его инѣнію, жизнь состоитъ въ постоянной борьбѣ и безпрестанномъ преодолѣніи.

Это принципіальное пониманіе жизни для Ницше было за разъ и основнымъ принципомъ его міросозерцанія; ибо на немъ покоится вся его философія въ его послѣдней фазѣ развитія. Спрашивается теперь, согласно ли съ истиной и дѣйствительностію это пониманіе жизни?

<sup>1)</sup> Zaratustra, W. W. VI, 821.

На это мы отвётимъ: только отчасти согласно, но не вполнё. Въ самомъ дёлё, если влечение къ росту и существуетъ въ жизни, то все же оно не постоянно; ростъ не господствуетъ на всемъ продолжения здоровой жизни, но онъ продолжается только въ извёстное время, пока существо не достигнетъ высшей точки своего развитія; тогда онъ ослаб'яваетъ и прекращается, хотя бы еще и не наступила болёзнь.

То же самое следуетъ сказать и о "накопленіи силъ": и это последнее продолжается не во все теченіе здоровой жизни, но только въ известное время. Значитъ, накопленіе силъ также не составляетъ сущности жизни.

Что же касается затёмъ ницшеанскаго основного понятія жизни, какъ "воли къ власти", то и это понятіе отнюдь не свободно отъ возраженій. Дёло въ томъ, что Ницше употребиль здёсь слово "воли" въ широкомъ смыслё. Но, согласно общепринятому словоупотребленію, подъ волей "слёдуетъ понимать только сознательное стремленіе существа къ цёли". Но такое стремленіе, согласно нашему опыту принадлежитъ только человёку между земными существами, а остальнымъ живымъ существамъ оно не принадлежитъ. Тёмъ не менёе, подобно своему учителю Шопенгауеру, Нацше приписываетъ волю всёмъ живымъ существамъ безъ исключенія, стало быть, и растеніямъ и животнымъ, разсматривая уже просто всякое смутное влеченіе, какъ волю.

Но все это, очевидно, ни съ чемъ несообразно и недопустимо. Да, прежде Ницше самъ понималъ это и порицалъ Шопенгауера, а теперь онъ впадаетъ въ ту же самую ошибку. И замечательно! спустя несколько летъ у него еще равъ произошелъ переворотъ въ этомъ отношения; тутъ воля обратилась у него уже въ простое слово! Въ сочинении: "Сумерки кумировъ" онъ говоритъ: "важныя последствия вытекаютъ изъ коренной ошибки, будто воля есть нечто деятельное, будто воля есть способность... Теперь мы внаемъ, что она есть простое слово 1). Сперва, следовательно, воля имела у него значение воли и вместе съ темъ воли жъ власти, какъ нечто

<sup>1)</sup> Götzendämmerung (1889). W. W. VIII, 80.

высшее и выдающееся по своему значенію на землѣ, и прямо таки, какъ міровой принципъ, а нѣсколько лѣтъ спустя она стала для него "простымъ словомъ"!

Здёсь открывается опять обычное непостоянство Ницше даже въ его основныхъ взглядахъ. Безспорно, поэтому прекрасно говоритъ Ј. Е. v. Grotthus: Ницше—перемёнчивъ, какъ море, безконечно непостояненъ, какъ море, опасенъ, какъ море. Поэтому не довёряйся вёроломному, а только вёрному! 1). Кажется, будто съ его глубокаго дна блещутъ въ золотё зубцы и башни потонувпихъ царственныхъ городовъ. Но это только художественный обманъ, только отрадное видёніе 2).

2. И дальнъйшее пониманіе Ницше относительно сущности жизни односторонне и, по крайней мъръ, не вполнъ справедливо, а вмъстъ съ тъмъ и извлекаемыя изъ него слъдствія. Такъ, напримъръ, онъ говоритъ: "жизнь есть въ существъ дъла присваиваніе, поврежденіе, порабощеніе чужого и болье слабаго, угнетеніе, жестокость, навязываніе собственныхъ формъ, присоединеніе и по меньшей мъръ эксплоатація всему живому, какъ органическая основная функція; она есть слъдствіе настоящей воли къ власти, а эта послъдняя есть воля къ жизни 4).

На это следуеть возразить: организмъ, во всякомъ случав, воспринимаеть въ себя матеріалы извне для поддержанія жизни и усвояеть ихъ себе. Но черезъ то матеріалы не портятся и не лишаются силы, они не попираются и не расхищаются, но, напротивъ, получаютъ черезъ это усвоеніе живымъ орга низмомъ высшую форму бытія, чёмъ они имёли прежде.

И Ал. Риль въ этомъ отношеніи върно возражаетъ Ницше: жизнь состоитъ не только изъ борьбы, распри и измѣны; основной характеръ ея составляютъ согласіе, гармонія функцій, объединенныхъ для общей цъли или успъха <sup>5</sup>).

Равнымъ образомъ, J. E. v. Grotthus удачно замъчаетъ: "Почему находятъ признакъ жизни именно въ понятіяхъ

<sup>1)</sup> Да и себъ самому Ницше быль върень въ одномъ только-въ невърности.

<sup>2)</sup> J. E. v. Grotthus, Probleme u. Charakterkopfe. Stuttgart, A. 3, S. 33.

<sup>3)</sup> Jenseits, 229 f.

<sup>4)</sup> lbidem.

<sup>5)</sup> A. Riehl, Fr. Nietzsche, Der Künstler une der Denker; A. 2, 1898, S. 97.

борьбы и насилія, которыя къ тому же можно примінять только къ царству животныхъ? Почему съ такимъ же правомъ не находить принципа жизни въ гармоническомъ содействій, въ страстномъ стремленіи другь къ другу? Борьба и насиліе суть субъективныя и прикрашенныя понятія; противоположность имъ составляють нравственныя достоинства: миръ и самоотреченіе. Мы въ прав' говорить только о движеніи силь, о сближеніи и сліяніи вещей для произреденія новыхъ формъ и явленій. Но гдё въ природё появляются эти движенія и сближенія въ качествъ исключительно звърскаго стремленія къ разрушенію и порабощенію? Не наблюдаемъ ли мы такъ ясно въ природъ противоположный принципъ пощады, сохраненія, рачительнаго ухода и помощи? Пусть меньшее животное подвергается преследованію со стороны большаго; но поэтому будеть ли состоять его назначение исключительно въ томъ, чтобы служить кормомъ для большаго животнаго. Какъ тотъ родъ, такъ и этотъ не получилъ ли свое бытіе и свое право на бытіе отъ одной и той же творческой силы, напримівръ, мальйшее насъкомое наряду съ величайшимъ хищнымъ животнымъ? Некоторыя породы наделены способностію подделываться подъ окраску своей окрестности H **УСКОЛЬЗАЮТЪ** всявдствіе эгого отъ глаза преследователя. Что иное, какъ не принципъ пощады и защиты природа сама противоставила принципу разрушенія, какъ уравновішивающую силу?

Принципъ жизни находитъ свое побъдоносное, наиболъве типичное выражение въ рождении, въ сохранении и передачъ жизни. Но кто могъ бы равсматривать рождение, какъ борьбу и порабощение? Не скоръе ли слъдуетъ разсматривать его, какъ взаимную преданность, какъ пылкое обоюдное объятие и сліяние другъ въ другъ ")? Итакъ, все это противоръчить тому, что Ницше выдалъ за сущность жизни!

А потомъ следуетъ помнить, что Ницше всегда иметъ въвиду только физическую жизнь и отсюда извлекаетъ свои заключенія о человеке и его культуре. Но человекъ въ действительности не только телесное, но и духовное существо, и именно последняя природа составляетъ специфическую, от-

<sup>1)</sup> J. E. v. Grotthus, a. a. O. S. 34.

личительную, а потому и превиущественно важную его особенность. Теперь, конечно, и духовной жизни человъка свойственны "присвоеміе" и "усвоеніе" чужого. Дівствительно, и духъ вуждается для своего развитія и образованія въ возбужленіш и матеріал'я невий и получаеть его посредствомь обученів, обращенія съ другими людьми и чтевія. Но въ то время какъ человъческій духъ заниствуєть отъ другихъ мысли и чувства и двиметь вам своими, онъ всябдствіе этого не поинцаеть иль и не вредеть другимь, такъ какъ обучающій и воспитатель начуть же тераегь чего нибудь черезь сообщеніе своихъ мыслей и чувствъ другимъ, какъ это бываетъ при физической и телесной нередаче, --- но напротивь, благодаря обучению и разговору онъ испытываеть приливь возбуждения в подъемъ въ своей собственной душевной жизни. Отсюда слъдуетъ, что духовива живнь существенно отличается отъ физической органической жизни. Непонимание этого быдо главной ошибкой Ницше, откуда у него вытекаеть рада ложныхъ следствій; нбо изъ ложнаго принцина вытекають, понятное дело, и превратина следствія.

3) Далве, по Ницие, жизнь въ природе стремится къ дальнъйшему и высшему образованію. Она началась съ простейшихъ, самыхъ низинъъ формъ бытія, осняная ихъ съ теченіемъ времени и вступила въ высшія формы бытія. Затімь она осилила и ихъ и стала подниматься еще выше в выше: отъ различных родовь растеній до порога царства животныхъ, до перво-животнаго, и отсюда до высшихъ породъ обезьянъ, изъ которыхъ затвиъ путемъ полового подбора мало-по-малу развился человень, и конечно, сперва въ примитивномъ состоянін: грубый, веразвитой естественный человікь. Затімь, и этогь последній возвышался до культурнаго человека, который въ свою очередь прошель различныя степени образованія. Изъ культурных людей потомъ выдвигаются "высшіе люди", а изъ этихъ последнихъ, по Ницие, въ будущемъ долженъ вознавнуть "сверхчеловъкъ". Итакъ, міросозерцаніе Ницше всецвио основывается на ученіи Дарвина объ эволюцін, которое Ницие просто продолжаеть въ антропологической области.

Но какова твердость и крипость фундамента, на которомъ поконтся философія Нипте? Прочень ли онь и надежень ли? Отнюдь нётъ! Въ самомъ дёль, учение Дарвина есть теорія, вовсе недоказанная неопровержимыми основаніями, но только гипотеза, въ которой, на первый взглядъ, иное сказано хорошо, но, по ближайшемъ разсмотръвіи, не имъетъ доказательной силы, какъ я показалъ въ своемъ сочиненіи: "Der Triumph der christlichen Philosophie am Ende des 19 Jahrrhunderts" (S. 224—235). Такъ какъ, значитъ, ученіе Дарвина само утверждается на слабыхъ основахъ, то и міросозерцаніе Ницше, опираясь на него, также имъетъ слабыя основанія.

Ницше стремился въ своей философіи именно къ тому, чтобы, на сколько возможно, возвысить человѣка, возвысить его даже надъ теперешнимъ уровнемъ человѣческаго рода. Онъ чувствовалъ себя вынужденнымъ къ этому по основаніямъ двоякаго рода: во-первыхъ, въ силу своей вѣры, будто это—всеобщая тенденція мірового развитія, будто въ этомъ заключается дсмыслъ вемли"; во-вторыхъ, вслѣдствіе мнѣнія, будто человѣчество послѣдняго времени въ культурномъ отношеніи на самомъ дѣлѣ идетъ назадъ, вмѣсто того, чтобы итти впередъ.

Но Нипше впадаеть въ противоречие съ самемъ собою. Въ самомъ дълъ, если дъйствительно основная тенденція мірового развитія и собственно "смыслъ земли" заключается въ томъ, что человъчество все дальше прогрессируеть, и изъ него обравуется высшій, болье совершенный, твиъ, и если все въ міръ, какъ и Ницше допускаетъ, совершается съ необходимостію, такъ что нетъ места свободе, въ такомъ случае невозможно, чтобы современное человъчество въ культурномъ отношенім шло къ упадку. Оно должно, волей или неволей, прогрессировать и подниматься выше, и совершенно напрасно Ницше черевчуръ горячился по этому поводу. Если же допустимъ, что, действительно, современное человачество, какъ думаетъ Ницше, въ культурномъ отношении клонится къ упадку, въ такомъ случав, или невврно, что существуетъ его прогрессивное развитіе, "смыслъ вемли", или же нужно допустить, что развитіемъ человічества заправляеть не простая необходимость, что напротивь въ немь обнаруживается и свобода воли. Следовательно, противореча себе самому въ этихъ ос**жовных** пунктахъ своего міросозерцанія, Ницше могъ вращаться, какъ ему угодно, но вмісті съ этимъ онъ ниспровергаеть ихъ.

4) Теперь, что касается "высшихъ людей" Ницше, которые должны образовать посредствующія ступени между заурядными людьми и сверхчеловѣкомъ, то въ общемъ нельзя возражать противъ того, что онъ предъявляетъ къ людямъ такое требованіе; мбо они по преимуществу носители культуры и піонеры въ ея усовершенствованіи и распростравеніи. И Ницше справедливъ, рѣшительно выступая противъ республикански-демократической огульной нивеллировки въ человѣческомъ обществѣ; ибо люди на самомъ дѣлѣ въ вначительной степени различаются другъ отъ друга какъ въ тѣлесномъ, такъ и въ духовномъ отношенів, а нотому различаются и въ своихъ дѣйствіяхъ, вслѣдствіе чего высшій и низшій порядокъ между ними вполнѣ умѣстенъ.

Но Ницие и здёсь, какъ прежде, заходить въ своихъ воззрёніяхъ и притазаніяхъ слишкомъ далеко, устанавливая между одними людьми и другими до безграничности различный норядокъ и проводя между ними пропасть. Вслёдствіе этого онъ впадаетъ въ свою старую коренную и главную ошибку: преувеличеніе,—и черезъ это преувеличеніе дёло принимаетъ ложное положеніе, а равно становятся ложными и заключенія, извлекаемыя изъ него. Дёйствительно, при всёхъ различіяхъ въ естественныхъ способностяхъ и степеняхъ образованія, между людьми на самомъ дёлё нётъ такой глубокой и широной пропасти, какъ полагаетъ Ницше. Въ сущности они всё одни и тё же люди, и между ними различіе только въ степени.

Посему неумъстно и превръніе Ницше къ простому народу, выразившееся, вапримъръ, въ такихъ словахъ: "Народъ есть не болье, какъ окольный путь природы, ведущій къ шести, семи людямъ, да и то съ цвлію миновать ихъ 1). Говоримъ, такія выраженія неумъстны, ибо если въ народъ и есть много всякаго сброду, то все же народъ, особенно въ деревнъ, заключаетъ еще здоровое, природное зерно, что подтвердить всякій, кто долго обращался съ народомъ дружески и гуманно.

<sup>1)</sup> Jenseits, S. 95.

Да и самъ Ницше допускаеть это, какъ видно изъ его словъ: "возможно, что въ народъ, въ простомъ народъ, именно между крестьянами, найдется, въ нёкоторомъ смыслё, горавдо более совершенства во вкуст и тактичной скромности, чти въ нодуннтеллигентномъ свёте, читающемъ газеты,---у образованныхъ" 1). Въ этомъ и на самомъ деле я убеждался много разъ. Стало быть, нельвя такъ презирать народъ, за исключеніемъ его подонковъ, какъ делаетъ Нецше. Конечно, петъспору, что здоровое зерно народа подвергается все большей и большей порчё; особенно становатся редкими простота, бережливость, умёренность и вёрность, по мёрё распространенія "новой образованности", которая, им'я очень много хорошаго, заключаетъ въ себъ немало и темныхъ сторовъ. Этоплачевное последствіе огульной навеллировки,---Ницию съполнымъ правомъ резко се осуждаетъ, --- именно той нивеллировки, которую создало наше "демократическое время", часто стремящееся быть "партернымъ",—черта, доходящая даже докрайностей, выражающаяся въ одежде, поведении, въ образъ живии, во всемъ. Я считаю заслугой Ницше эпергичную борьбу противъ этого "коммунизма" и "тривіализма", какъ я могъбы назвать черту, о которой идеть рачь.

5) Что касается затъмъ взгляда Ницще на философовъ, върно то, что они не должны быть "простыми работниками" въ наукъ, въ качествъ историковъ и аквегетовъ въ области: философіи. Правда, эти ученые оказываютъ философіи хорошія услуги, но они не подвигаютъ впередъ разръщенія великой проблеммы знанія.—Еще менъе "простые скептики" могутъбыть настоящими философами, ибо они менъе всего способствуютъ мудрости. Но настоящіе философы не должны быть и "простыми критиками", такъ какъ ръзкая отрицательная критика не даетъ ничего положительнаго, и умъ не удовлетворяется ею. Поэтому Ницше справедливо требуетъ отъ настоящаго философа гораздо большаго: именно положительной производительности.

Но и здесь въ своей требовательности онъ заходить слиш-комъ далеко, претендуя на то, чтобы истинные философы бы-

<sup>1)</sup> Jenseits, S. 242.

ли "законодателями", которые только онредёляли бы предназначение и цёль человёка; ибо "ихъ познание, по Ницше, есть творчество, ихъ творчество—законодательство и ихъ стремление къ истине—есть воля къ власти" 1).

Туть Ницие опять впаль въ свою обычную погрёшность преуведичения и утверждаль неправду; ибо чего онъ вдёсь требуеть отъ истинныхъ философовъ, того имъ невозможно сдёдать, потому что это вообще выше человёческой силы и находится во власти Божіей. Поскольку не во власти философа происхожденіе людей, хотя бы онъ быль и ведичайщимъ, постольку же, конечно, не въ его силахъ окончательно опредёдять ихъ назначеніе и цёль. Онъ не можеть распоряжаться человёческой природой, такъ вакъ онъ не верховный владыка ея.

Далве, и познание его отнюдь не творчество въ собственномъ смыслё слова; только божественное мышленіе нибетъ такое свойство: ибо человъкъ-даже и самый знаменитый фидософъ-не можеть творить истини, а равнымъ образомъ, субстанцін и законовъ, но онъ можеть изследовать только существующія истины в достигать пониманія ихъ. И даже это не вполив ему доступно; ибо такъ какъ мы не абсолютныя существа, а только относительния, то мы имвемъ и познаніе только относительное, какъ показываетъ ежедневный опыть, ограниченное познаніе, или, какъ говорить апостоль Павель, "мы оттасти знаемь". Въ этой непреложной действительности ничего не могь изменить и Ницше и раньше его Гетель, который также коталь подняться до творческого мышленія. Только при своей мечтательной фантавін и въ громкихъ словахъ Нипше могъ поставить въ отношени въ философамъ такія высокія требованія, которым вы действительности никто не можеть **УДОВЛЕ**ТВО**РИТЬ**.

6) Точно также діло обстоить и съ сверхчеловівсомь Ницше. Какъ животное развилось изъ растенія, и изъ животнаго, собственно обезьяны, развился человінь: такъ и изъ человіна, по Ницше, должень возникнуть сверхчеловінь; ибо "человінь есть нічто такое, что должно уступить місто высшему"; "сверхчеловінь есть смысль вемли" <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Jenseits, S. 154. 2) Zaratustra, W. W. VI, 13.

Да, говорю я, если бы истинно было ученіе Дарвина отомъ, что всё виды и роды существъ мало-по-малу развилисьодинъ изъ другого и преобразовывались все дальше и дальше, въ
такомъ случат и Ницше былъ бы въ правт пророчествовать о
сверхчеловтит и признавать появленіе его желательнымъ. Но
тогда нельзя было бы понять, почему именно развитіе въ родъчеловтическомъ должно на этомъ остановиться. Напротивъ,
если ужъ такъ, то развитіе должно последовательно идти
и еще дальше, и после сперхчеловтиться къ виду
существъ еще болте высшему, чёмъ сверхчеловтить!

Мало того, развитіе должно подниматься еще дальше; нокакъ далеко? Въ безконечность! Следовательно, должно допустить безконечное развитіе вещей.

Но именно въ этомъ своемъ необходимомъ следствін теорія Дарвина терпить крушеніе. Почему? Потому что безковечное развитіе вещей было бы безконечнымъ развитіемъ конечнаго, но такое развитіе невозможно; ибо конечное не можетъ раскрываться въ безконечное, такъ какъ оно иначе должно стать безконечнымъ, чего быть не можетъ. Поскольку относительное бытіе не межетъ когда либо стать абсолютнымъ; постольку же и конечное бытіе не можетъ когда либо стать безконечнымъ. Такъ, слёдовательно, гипотеза Дарвина опровергается своими собственными слёдствіями.

Что касается далье собственно развитія и возвышенія человыка на степень сверхчеловыка, то самъ даже Ницие противорычить этому положенію, понятное дыло, не замытивь этого. Какъ такъ! Да выдь онъ постоянно съ особеннымъ удареніемъваявляль, что современное человычество находится въ состояніи упадка. Если же это вырно, то какъ можеть изъ неговозникнуть сверхчеловыкъ? Этотъ послыдній можеть образоваться только подъ условіемъ сильнаго подъема человычеснагорода. Но если человычество въ дыйствительности, какъ утверждаеть Ницие, идеть подъ гору вмысто того, чтобы подниматься вверхъ, тогда относительно возникновенія сверхчеловыка дыло обстоить дурно. Согласно этому, сверхчеловыкъмыйеть мало или очень немного шансовъ на свое появленіе.

Да и самъ даже Ницше понималъ невозможность этого воз-

никновенія еще незадолю предъ составленіемъ своего сочиненія—"Заратустра", въ которомъ онъ предсказываль о появленіи сверхчеловіка. Такъ, въ своемъ сочиненіи: "Утрепняя заря" онъ говорить: "далеко ли предстоить человічеству развиваться? Быть можеть, оно станеть въ конців концовъ ниже, чімъ вначаль: для него нівть перехода въ высшій порядокъ, все равно какъ муравей и улитка въ конців своего "земного пути" не становятся ближе къ Божеству и къ вічности").

Ученіе Нидше о сверхчеловікі, очевидно, находится въ примомъ противорічні съ этимъ образомъ мыслей.

7) Подобный же отридательный результать относительно сверхчеловака явствуеть и изъ закона способностей. Этотъ законъ въ сущности не что вное, какъ спеціальная форма закона причиности; онъ гласить: высшее можеть развиваться изъ низшаго только тогда, когда оно въ немъ заключается въ сврытомъ виде. Что истина этого принципа неоспорима, это ясно савдуетъ изъ савдующаго соображенія: если мы не донустимь этого принципа, то должны допустить, что изъ начего можеть произойти что нибудь, а вслёдствіе этого излишекъ, свойственный высшему въ сравнении съ незшимъ, не имъль бы причины. Но это цевозножно; ибо все, что дълается или дълалось, должно имъть причину, согласно безусловному требованію вакона причинности. Следовательно, и излишекъ, являющійся въ высшемъ вслідствіе развитія, должень иміть причину. И эта причина можеть заключаться по существу дъла только въ сокровенныхъ способностяхъ низшаго, изъ котораго развивается высшее. Въ самомъ деле, если внешнія воздействім именоть место при всякомь развитіи, то все же одни только они не могутъ быть производящей причиной высшаго, такъ вакъ невозможно, чтобы внёшнія воздействія могли совдать въ природъ какого либо существа совершенно новыя свойства, которыхъ они сами не имфють. Поэтому, путемъ внешняго воздействія нельзя развить или воспитать свойствъ въ природъ какого бы то ни было существа, если оно не имвио въ себв соответствующих в способностей 2).

<sup>1)</sup> Die Morgenröte, S. 44.

<sup>2)</sup> Cpass. Moe countesie: "Der Triumph der christlichen Philosophie, 1900, S. 288.

Но теперь сверхчеловікь, по Ницше, должень обладать специфически высшими свойствами природы, чімь теперешній человіческій родь, изъ котораго онъ должень произойти. Спрашивается: откуда онъ ихъ получить?

Путемъ возсоединенія съ теперешнимъ человіческимъ родомъ, думаєть Ницше.

Но кто же додженъ ввести ихъ въ общение съ человъческимъ родомъ? Естественно, сами люди, такъ какъ въдъ, въ противномъ случав, некому было бы это сдълать.

Посему, стало быть, сами люди должны развивать въ своей природъ специфическія высшія свойства, чёмъ какія они имъли прежде! Но откуда они возьмутъ ихъ, остается раввъ лишь украсть ихъ? Да и послёднее не годилось бы въ данномъ случав, такъ какъ эти свойства вёдь еще не существовали бы.

Следовотелью, ничего другого не остается, какъ только создать ихъ.

Однако откуда человъку добыть силу "творчества", то-есть. неограниченной производительности? До сихъ поръ онъ, какъ относительное, конечное существо, не вибль этой силы, и онъ не будеть ее имъть, пока остается относительнымъ, конечнымъ существомъ. Неограниченная производительность, или-что то же-"творчество", безусловно свойственны только всесовершенному существу. Но такъ какъ человъкъ, будучи относительнымъ и ограниченнымъ по своей природъ, никогда не можетъ стать совершеннымъ существомъ, то онъ не въ состояніи когда либо достигнуть неограниченной производительности, или творчества, и потому никогда не можетъ выробатать въ своей природъ свойствъ, которыя стоятъ выше его природы. Следовательно, онъ никогда не можеть переродиться въ сверхчеловъка въ смыслъ Няцше. Да и самъ Няцше вовсе не бойко выполниль эту выдумку. Но этому и его сверхчеловъкъ не что вное, какъ простая фикція, чистая фантасмогорія, которая никогда не осуществится, потому что человъкъ не можетъ этого осуществить.

Итакъ, предсказаніе Ницше о сверхчеловѣкѣ одна лишь вода, какъ и другое предсказаніе изъ его "вѣщихъ" устъ. Какое же именно? Ницше, какъ извѣстно, твердо вѣрилъ и съ

особенной настойчивостью высказаль, что вслёдствіе его новей философіи въ возграніяхъ человічества произойдеть въ вісколько літть великій перевороть. По этому поводу 20 ноября 1888 года онъ писаль своему другу Брандесу: "клянусь вамъ, что черезъ два года у насъ вемля будеть въ конвульсіяхъ. Я—злой рокъ 1)". Но какъ во многомъ другомъ, такъ и въ этомъ Нацше, къ счастью, сильно обманулся. И какъ не наступила предсказаниза имъ здісь всеобщая революція идей, такъ не появится предвозвіщенный имъ сверхчеловікъ.

8) Итакъ, согласно вышеприведеннымъ соображеніямъ, ницшеанскій сверхчеловъкъ есть простая фантасмагорія. И эта чистая фикція должна быть, согласно нашему философу, для людей новъйшаго времени замѣною умершаго Божества. Полный воодушевленія, онъ взываетъ: "ну! ладно! Вы высшіе люди! Теперь окружите только гору человъка будущаго. Божество умерло: теперь мы хотимъ, чтобы жилъ сверхчеловъкъ <sup>2</sup>)

Но спрашивается прежде всего, дѣйствительно ли Богъ умеръ? Почему въ сознаніи Ницше Онъ умеръ?—Послушаемъ его "широковъщательнаго" слова!

"Я вполнъ открою вамъ, друзья, мое сердце: если есть боги, то какъ я могъ бы утверждать, что нътъ Бога! Следовательно, четъ боговъ" <sup>3</sup>).

Въ самомъ дёлё, у Ницше это въ висней степени достопримёчательныя выраженія! Они вполит характеризують его особу и его философствованіе. Этотъ человёкь, слёдовательно, не утверждать бы, что нёть Бога, если бы боги были! Это повстинѣ настроеніе влополучнаго Люцифера: величайшее высокомёріе, какое можно себё представить.

Далве, поелику Ницие не могъ бы, по его мивнію, утверждать, что пвтъ Бога, если бы Онъ быль, то, значить, пвтъ боговъ!—Это великолвпное деказательство противъ бытіа Бога. Во всякомъ случав, это—новвйшая логика новвйшей философів. Этой аргументаціей, конечно, никто не можеть уничтожить мысль о Богв, по крайней мёрв, въ сознаніи еще сколько нибудь разумнаго человёка и Ницше долженъ въ силь-

<sup>1)</sup> Brandes. Menschen n. Werke, S. 228.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zaratustra, W. W. VI, 417. <sup>3</sup>) Zaratustra, 128

ной степени страдать скоротечной чахоткой мозга и ума, если онъ осмёливается посредствомъ такихъ доказательствъубъждать въ небытіи Бога. Однако такихъ жалкихъ декадентовъ есть на самомъ дёлё слишкомъ много между "образованными" въ духё новаго времени, "полуобразованными" и "образованными на всякіе лады".

И дальнъйшее основание Нвише относительно небытия Бога точно такъ же ничтожно, какъ вышеупомянутое. Вотъ какъ онъ разсуждаетъ.— "Если бы было высочайшее существо, если бы быль Богъ—все равно въ какой формъ,—то міръ теперь быль бы заключенъ въ твердыя и незыблемыя рамки и разъ навсегда законченъ, и людямъ въ міръ ничего не оставалось бы дълать". Вотъ почему Ницше спрашиваетъ: "что можно было бы творить, если бы были боге?"

Отсюда онъ извлекаетъ следующее заключение, чтобы люди могли еще что нибудь делать въ міре, для этого не должно быть Бога. Следовательно, нетъ Бога и боговъ.

Этотъ аргументъ противъ бытія Бога, очевидно, такъ же основателенъ, какъ и предыдущій и подходитъ подъ тѣ же самыя рамки. Итакъ, Ницше думаетъ, что если есть Богъ, въ такомъслучаѣ міръ былъ бы уже теперь заключенъ въ твердыя и незыблемыя рамки и разъ навсегда законченъ. Спрашивается: такъ ли это? Почему міръ не долженъ развиваться, если существуетъ Богъ? Это ничуть непонятно. Какъ будто Богъсоставляетъ границу міра! Однако это неизвѣстно нашему философу. Поэтому мы утверждаемъ, что есть Богъ и что тѣмъне менѣе существуетъ развитіе міра, а также человѣка: односъ другимъ находится въ полномъ согласіи.

И если Ницше полагаетъ дальше, что для человъка ничего болъе не оставалось бы дълать при существовании Бога, то это—взглядъ вполнъ неосновательный. Въ самомъ дълъ, "творить" въ собственномъ смыслъ слова человъкъ вообще не можетъ, какъ уже было отмъчено, разъ ему не дано это отъбога. Напротивъ, творить въ смыслъ созданія образовъ и переработки вещей—это человъкъ вполнъ можетъ и долженъ, котя Богъ и есть. Да, человъкъ можетъ и долженъ сотрудничать въ развити міра и становиться все болъе господиномъ

природы, или собственно венли. Въ этомъ Богъ менъе всего ему препятствуетъ; напротивъ, Онъ даже вмънилъ ему это въкачествъ культурной задачи.

Следовательно, основанія Ницше противъ бытія Бога лишены какой бы то ни было основательности.

Далье, какую чудную замьну, вмысто мнимо умершаго Божества, Ницше предлагаеть въ своемъ сверхчеловыкы всымъпотерпывшимъ крушение въ религи!

Прежде всего этотъ новъйшій, наиболье современний, богъвъ дъйствительности вовсе еще не живетъ, но существуетътолько въ фавтавіи своего виновника, гдв ему предоставлена укотная живнь. Но если онъ выйдетъ изъ своей фантастической тихой жизни, что, къ счастью никогда не случится,—тогда онъ окажется лютьйшимъ тираномъ, какой когда либобылъ на землв. "Жестокость, насиліе, рабство... дьявольщина всяваго рода, все злое, ужасное, тираническое, животно-хищническое и змѣиное",—все это обравуетъ его свиту.

И неужели люди должны върпть въ этого Молоха—сверхчеловъка, какъ въ высшее для нихъ существо, должны надъяться на него, любить его отъ всей души, должны приноситьсебя ему въ жертву, служа ему въ качествъ рабовъ? Итакъ, вотъ что должно быть новъйшей религіей!

Спрашивается: кто будучи хоть сколько нибудь разумнымъ, позволить себъ принять такую религію? Я твердо убъжденъ: пророкъ Ницше найдетъ мало послъдователей для своей новъйшей религіи. Теперь за нимъ слъдуетъ только крошечное стадо, но и это, спустя нъкоторое время, заблудится.

Ницше сдёлаль бы гораздо лучте, если бы приняль во вниманіе знаменательное изреченіе Наполеона I, котораго онь весьма почиталь. Дёло было сто лёть тому назадь. Когда носоль англійскаго министра Питта старался уговарить Наполеона, чтобы онъ создаль во Франціи религію по своему собственному усмотрёнію,—Наполеонъ сказаль ему: "что? создать религію! Кто желаеть создать религію, тому должно взойтина Кальварійскую гору, но этого я не намёренъ сдёлать 1)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. мое сочиненіе: "Кардиналь Консальви; жизнь и характеристика великаго министра папы Пія VII", 1899, S. 78.

9) Сказанное о новъйшей ницшеанской религи подтверждается еще болъе, если мы примемъ въ соображение взгляды Ницше на мораль.

Что касается прежде всего происхожденія морали, то оно заключается, но Ницше, не въ чемъ либо вив человъка, не въ божественной воль, но въ самомъ человъкь, въ его инстинкть. Дъло въ томъ, что, но мивнію Ницше, всь наши поступки, волевые акты и мысли происходять собственно във нашихъ инстинктовъ, и эти вистинкты всь виъсть можно въ концъ концовъ свести къ одному основному инстинкту: "волъ къ власти". Если человъкъ, напримъръ, стремится къ добродътели, истинъ или искусству, то дълаетъ это вслъдствіе естественнаго влеченія, которое, въ цълахъ своего удовлетворенія, побуждаетъ его къ извъстнымъ поступкамъ и глубочайшее, мощное побужденіе къ этому есть воля къ власти.

Такъ и мораль, говоритъ Ницше, которую часто понимаютъ въ качествъ божественнаго откровенія, въ дъйствительности только "человъческое изобрътеніе" удовлетворенія опредъленному инстинкту. Инстинкты человъческой природы—это главная причина нравственности. Человъческая природа—единственный источникъ какъ науки и искусства, такъ и морали 1).

На это мы замётимъ: во всякомъ случай и мораль поконтся на существе человеческой природы и именно на духовной природе человеча; ибо всеобще нравственные законы, какъ и законы мышленія, врождены намъ, то есть, сосредоточиваются въ нашемъ существе. Но именно поэтому, вопреки Ницше, мораль не простое "человеческое изобретеніе", какъ, напримеръ, телеграфъ, следовательно, не что либо внешнее для насъ, чуждое, но, напротивъ, поелику мораль коренится именно въ нашей природе, она составляетъ неотъемлемую принадлежность нашего существа.

И такъ какъ наше существо, будучи относительнымъ, подобно всёмъ другимъ условнымъ существамъ, происходитъ отъ абсолютнаго существа, отъ Бога, то и присущій ему вравственный законъ и покоющаяся на немъ мораль—божественнаго происхожденія: онъ заключаетъ въ себё "божественное откровеніе", какъ физическіе законы природы.

<sup>1)</sup> Cpash. Zaratustra, W. W. VI, 85 f.

Следовательно, по моему мненію, можно вполне примиритьдве точки зренія, которыя до сихъ порь въ морали были діаметрально противоположны, именно: возгренія морали автономной и гетерономной. Да, обе эти точки зренія, согласносказанному, верны: мораль покомтся на человеческой природеи вместе съ темъ основывается на божественномъ законе. Воть что можно сказать о происхожденіи морали.

10) Что касается содержанія морали, то, по Ницше, есть два основныхъ типа морали: мораль господъ и мораль рабовъ. Онъ существенно различаются одна отъ другой, какъ и ихъвиновники: "господа" и "рабы", господствующіе, сильные и угнетенные, зависимые. Первоначально, но Ницше, была только мораль господъ, то есть, мораль знатныхъ, властителей, храбрыхъ, побъдителей. Мораль рабовъ возникла только въвачествъ противодъйствія морали господъ, когда угнетенные превратили оцвики своихъ угнетателей просто въ противоноложное. И Ницие называеть это "стачкою рабовь въ моради". Стачка эта была начата впервые іудеями. Само собою разумвется, Ницше считаеть только мораль господъ настоящей, върной и предпочтительной моралью; напротивъ, мораль рабовъ-достойной преврвнія и визкой. Однако и эта последная мораль, согласно его мивнію, все еще уместна для ваурядныхъ незначительныхъ людей, для массъ, для "слишкомъ-MHOPEXT".

Итакъ, спрашивается теперь, правдоподобны ли эти взгляды Ницше на мораль или нътъ? Дъйствительно ли существуетъмораль двухъ родовъ, одна другой противоположная, и если это такъ, то имъетъ ли она право на существование?

На это им отвътимъ: безспорно савдуетъ допустить, что въміръ были и есть люди, являющіеся представителями такогорода взглядовъ, которые не согласуются съ взглядами значительнаго большинства другихъ людей, но стоятъ въ противо-положности другъ въ другу. Но изъ этого отнюдь еще не слъдуетъ, что эти противоръчащія другъ другу моральный воззрѣнія имѣютъ и право на существованіе, какъ думаетъ Ницне. Если, дъйствительно, человъческое существо въ саиомъоснованіи подверглось раздвоенію, то это только случайность.

Однако основной взглядъ Ницше таковъ: "если есть люди, существенно различные другъ отъ друга, въ такомъ случав должна быть и существенно различная мораль. И вотъ онъ воображаетъ, что между людьми существуетъ до безгранячности различный порядокъ и пропасть" 1). Ноэтому онъ и допускаетъ, что имъютъ право на существованіе два рода морали. Вотъ почему, по его мнівнію, "общеобязательность морали причиняеть ущербъ высшимъ людямъ". Ему кажется песомивнимъ, что если по рангу одинъ человыкъ отличается отъ другого, то и мораль ихъ отличается одна отъ другой.

Однако это заключение ложно, потому что оно поконтся на ложной предпосылкъ. Въ самомъ дълъ, если и есть значительныя различія между людьми въ тівлесномъ и духовномъ отношеніи, то всетаки, какъ вообще учить опыть, эти различія не представляють чего либо существеннаго; по существу же тълесно-духовная природа человіна одна и та же у всіхъ людей. Поразительнымъ доказательствомъ этого служить не только то, что всё люди и самыя различныя расы въ общемъ сходны другь съ другомъ относительно твлеснаго устройства; -сходство между ними существуеть такъ же въ мыслительной дъятельности и въ чувствахъ. Дъйствительно, всё мыслять и чувствують въ сущности по однимъ и тёмъ же законамъ, а потому и всв должны въ существв двла переживать процессъ хотвнія, а также производить оцвику поступковъ и вещей но однимъ и темъ же законамъ, то есгь, иметь одну и ту же .dl.sqom

Въ этомъ отношеніи и А. Риль справедливо замѣчаетъ противъ Ницше: "неоспоримо глубокія различія по рангу и нравственному достоинству людей заключаются въ самомъ понятіи "человѣчество", а не внѣ его; посему существуетъ общечеловъческая мораль, основанная на этомъ понятіи, или вѣрнѣе, можетъ и должна существовать".

Поотому ошибочны и следствія, которыя Ницше извлекъ изъ своего означеннаго ложнаго принципа, въ особенности его взглядъ, состоящій въ томъ, "что обяванности следуетъ наблюдать въ отношеніи къ равнымъ, а въ отношеніи къ ли-

<sup>1)</sup> Jenseits, S. 53.

<sup>2)</sup> A. Riehl, a. a. O. S. 102.

цамъ низшаго класса можно поступать по благоусмотрвнію, или, какъ подскажетъ сердце,—сюда можетъ относиться состраданіе". Но вопреки этому Риль удачно замічаетъ: "въ этой монополизаціи права личности, которое равно подобаетъ какъ высшимъ, такъ и низшимъ, всякій человівкъ, а въ особенности истинно благородный человівкъ, усмотрить противное благороднымъ навыкамъ, благородному обраву мыслей" 1).

То же самое следуеть сказать относительно дальнейшаго ученія Ницше: "Сущность всякой хорошей и здоровой аристократіи состоить въ томъ, что она считаеть себя не функціей общаго дела, но его смысломъ и высшимъ оправданіемъ, что она съ покойной совестію принимаеть жертву несмётнаго числа людей, которые ради ея должны уничижаться и умаляться до состоянія полулюдей, рабовъ, орудій".

По мивнію Ницше, это точно настоящая мораль "господъ", или лучше сказать мораль "тирановъ", но она не обнаруживаетъ подлинно благороднаго, высокаго образа мыслей.

И эта мораль опять находится въ примомъ противорѣчіи съ прежнимъ взглядомъ самого Нацше. Въ своемъ сочиненіи "Утренняя заря" онъ съ особеннымъ удареніемъ заявлялъ: "справедливость должна стать выше всего. Лучше погибнуть, чѣмъ ненавидѣть и бояться, и вдвое лучше погибнуть, чѣмъ причинять себѣ ненависть и боязнь". "Жестокія и деспотическія натуры—отсталые люди, у которыхъ мозгъ не такъ тонко и многосторонне развить; они показывають намъ, какими мы были всѣ" <sup>2</sup>).

Здѣсь Ницше оказывается опять въ самомъ рѣзкомъ противорѣчін съ самимъ собою; ибо у него то "жестокія, деспотическія натуры" не что иное, какъ "отсталые люди", то, напротивъ, они слывутъ у него за "высшихъ людей", и представителемъ ихъ служитъ даже "сверхчеловѣкъ"!;

Действительно, если бы было верно, будто "все доброе есть инстинктъ" з) и будто человекъ темъ лучше, чемъ боле онъ развиваетъ въ себе деспотическихъ, воинственныхъ, власто-

\_\_\_\_\_

<sup>1)</sup> A. Riehl, ibidem.

Morgenröte Leipzig, 1887, S. 33. Menschliches, Allzumenschliches, W. W. II, 97.

3) W. W. VIII, 93.

дюбивыхь, жестокихъ, животно-хищническихъ выстинктовь и отдается ихъ господству, въ такомъ случай онъ былъ бы въ существе своемъ не чёмъ инымъ, какъ задранированнымъ, очень опаснымъ звёремъ и вмёсто того, чтобы возвыситься до истиннаго "сверхчеловъка", онъ ниспалъ бы до получеловъка. Это было бы дъйствительнымъ следствиемъ ницшеанской "морали господъ", следовательно, совершенно противное тому, что, по его мнёнію, она должна произвести 1).

11) Что касается затемъ пресловутаго выраженія Ницие—
"стачка рабовъ въ морали" при посредстве іудеевъ, то это—
очень интересная, новая фраза, но ничуть не боле; ибо всемірная исторія ничего не знаетъ о такой революціи. Спрашивается, противъ какихъ же "господъ" іудеи должны были
въ древности возстать въ области морали? И действительно ли
были древніе израильтяне отъ природы такими заурядно слабыми людьми, такими трусами, такими рабами по своему духовному складу, что они сделались виновниками "морали рабовъ"? Напротивъ, не постоянно ли они боролись энергично и
храбро противъ своихъ угнетателей и враговъ, несмотря на
свое меньшинство? И не имъетъ ли древне-іудейская исторія
такъ маого чудныхъ примъровъ истинно героическихъ мужей
и женъ?

Далее спрашивается, действительно ли іуден имели въ сущности иную мораль, чемъ остальные народы древности? Късчастью, мы имеемъ отъ наиболее замечательныхъ людей ивъіудеевъ ихъ древнейшія священныя писанія, какъ отъ индійцевъ Ригведу, отъ персовъ—Авесту, отъ вавилонянъ и ассиріянъ клинообразныя надписи, отъ египтянъ іероглифы, которые знакоматъ насъ съ религіозными и нравственными возвреніями этихъ народовъ. Я изучалъ ихъ, но вовсе не нашелъ, чтобы они въ существенныхъ пунктахъ различалисьотъ морали іудеевъ 2).

Поэтому Гроттусъ справедливо говорить. -- "Въ дъйствитель-

<sup>1)</sup> Сравн. и сужденіе Е. Гартмана о ницшеанскомъ идеаль свержчеловъва въвъ его Geschichte der Metaphysik, 1900, В. II, S. 582.

<sup>2)</sup> Cpass. Noe coussesse: Heidentum und Offenbarung; religionsgeschichtliche Studien über Berührungspunkte der ältesten heiligen Schriften der Inder, Perser, Babylonier, Assyrer und Aegypter mit der Bibel". Mainz, Kirchenheim, 1878.

ности стачки рабовъ въ морали никогда не было. Ницшеанская эволюціонная исторія морали-генеологическая оказка для обоснованія апріорныхъ плей. Она построена на фантаствческомъ обобщеніи случайно столкнувшейся противоположности, именно противоположности христіанской "морали рабовъ" и ринской "норали господъ". Между объими этими силами, по Ницше, разразилась решительная для всего міра борьба за мораль. Римъ, это монументальное зданіе, быль вворванъ "христівнскимъ динамитомъ". До сихъ поръ господствовала "мораль господъ", потомъ "мораль рабовъ". -- А дохристівнскіе народы, но свидётельствань своихь величайшихь инслителей и повтовъ? А индійцы? А греки? Или намъ кажется безиравственнымъ то, чему учатъ Будда, Сократъ, Платонъ? Правда, греки монимали моральные обязанности уже, чемъ жристіянство; имъ казалось, что они свободны отъ этихъ обазанностей въ отношени къ чужниъ народамъ. Ихъ альтрунстическій идеаль нивль вы общень свои границы вы идеаль государства. Въ своемъ народъ и поколъніи для нихъ воплощалось истинное человъчество... Но это было слъдствіемъ тогдашней культуры, политическихъ и экономическихъ отнопленій, и вовсе не нуждатся для своего объясненія въ допущенім возвышенной, вышеморальной силы воли и "благороднаго паеоса разстоянія". Греческая мораль не находилась въ принцепіальной противоположности въ отношеніи къ нашей морали. Нашъ принцепъ правственности въ общемъ и имъ казался таковынь же; только они думали съ своей культурной точки зрвиія,-что должно наблюдать границы въ его примененін. Между ихъ моралью и нашей существуєть различіє только степени, развитія интеллекта, культуры,--не принципіальное Dazzmie" 1).

12) Прежняя мораль и прежняя религія, Богь, свобода и безсмертіе, всё до сихъ поръ высшіе идеалы человёчества, думаль Ницше, теперь мертвы для "высшихъ людей". И Ницше искаль для нихъ замізны: вмісто прежней морали рабовь онъ придумаль мораль господъ, вмісто прежней религів—новую религію, вмісто Бога—сверхчеловівка, вмісто относи-

<sup>1)</sup> J. E. v Grotthus, a. a. O. S. 36.

тельной свободы, досель признаванией обязанности, —полную необузданность и вивсто бевсмертія души—, вілное возрожденіе всіх вещей". Собственно послідняя идея образовала вінець его міросоверцанія.

Среди величественной, уединенной окрестности врироды "на Силсъ-Маріи, на высота 6000 футовъ надъ уровнемъ моря и гораздо выше всахъ человаческихъ вещей" эта мысль озаряла его, какъ онъ самъ говоритъ, и онъ считаетъ себя "первымъ провозвастникомъ этого ученія": "Ахъ", вънваетъ онъ устами Заратустры, "человакъ вачно везвращается! Мелкій людъ вачно возвращается! Слишкомъ мелокъ и вельчайшій человакъ! И въчно возвращается самос мелкое! Ахъ, отвращенье, отвращенье! отвращенье!"

Но позже Нивше примирился съ этой мыслію вічнаго возвращенія, потому что онъ вадівлся, что изъ человіка произойдеть нічто высшее—сверкчеловікі, его "величайшая надежда". Теперь онъ самъ желаль "брачнаго кольца колець", "кольца вічнаго возрожденія",—какъ послідняго подтвержденія и отпечатка воли къ жизна.

Насколько върно это ученіе Нидще? Мы можемъ смёло сказать: какъ мало Нидше доказаль появленіе сверичеловіка иди только въроятность этого воявленія, столь же мало онъ доказаль вычное возрожденіе всёхъ вещей. Это—прямо таки идлюзія, какъ и его въра въ грядущаго сверхчеловіка. Правда, Нидше сділаль, по крайней мёрі, слабую попытку обосновать истину своего ученія о возрожденіи. Но она ему вовсе не удалась. Послушаемъ его! "Почти всі вещи не такъ ли связаци, что данное міновеніе обусловливаеть собою грядущія вещи, а слёдовательно,—и себя самого?"

Очевидно, это—ложное заключеніе: онъ напередъ считаєть истиннымъ именно то, что долженъ быль доказать. Въ самомъ дълъ, если всъ вещи такъ кръико "связаны", что "данное мгновеніе обусловливаєть собою грядущія вещи", то и изъ этого не слъдуеть, что оно обусловливаєть въ будущемъ "и себя самого", такъ какъ все же мгновеніе не "грядущее", но масмоящее. Станетъ ли ено "грядущемъ", или будущимъ, то

-есть, вовъратится ли оно, это—именно вопросъ, который подлежить разрёшению.

Вийстй съ тимъ разсматриваемое положение Ницие заимочаетъ въ себъ ийчто невозможное, вбо какимъ образомъ вещь можетъ вызвать посли себя самое же себя, или быть причиной себя самой. Это противориче, ибо ничто не можетъ быть въ томъ же самомъ отношения причиной и слидстијемъ.

Далье следуеть принять во вниманіе, что если должно быть вёчное или безпрестанное возрожденіе всёхъ вещей, то прежде всего всё вещи, а следовательно, и міръ должны вёчно приходить къ концу въ своемъ развитіи. И очевидно, только то можеть возрождаться, что уже прежде существовало; равнымъ образомъ, если что нибудь должно вёчно возрождаться, то оно должно прежде этого вёчно существовать. Посему всё вещи, а следовательно, и міръ должны вёчно зарождаться, вёчно развиваться и вёчно разрушаться.

Но это невозможно, потому что приведенное положение противоръчиво само въ себъ; ибо если вещи зарождаются, развиваются и уничтожаются, то они временны, хотя бы это происходило съ ними неоднократно. Понятное дъло временно въчное или въчно временное есть само въ себъ противоръчие и потому нъчто невозможное.

И наконецъ, если върно завъреніе Ницше, будто еще никогда не было сверхчеловъка, то и по этому основанію ложно его ученіе о "въчномъ возрожденіи всъхъ вещей". Въ самомъ дълъ, такъ какъ, по этому ученію, всъ вещи въ міръ уже часто бывали и всегда вновь появлялись, то, слъдовательно, и сверхчеловъкъ долженъ былъ уже часто бывать и всегда вновь появляться. И однако, по Ницше, онъ еще никогда не долженъ былъ существовать! Какъ это согласовать. Тутъ у Ницше опять противоръчіе, а потому—явная неправда.

Следовательно, согласно выясненному, и "венецъ" ницшеанскаго міросоверцанія не иметь цень, потому что онъ чистая иллюзія; ибо невозможно "вечное возрожденіе всёхъ вещей", каковое ученіе, впрочемъ, было проведено впервые не Ницше, но уже древними пиеагорейцами. Это вечное возрожденій вещей невозможно, потому что оно было бы візчно временнымъ, а это было бы противорізчіємъ само въ себі.

Если теперь, наконецъ, извлечемъ общій выводъ изъ наніей приведенной критики, то окажется, что философское и жизненно-практическое міросоверцаніе Ницше и въ третьемъ періодъ своего развитія, въ научномъ отношеніи, въ самомъ корнъшатко, такъ какъ оно въ важнъйшихъ пунктахъ не соотвътствуетъ истинъ и часто противоръчитъ даже себъ самому.

М. Воскресенскій.

(Продолжение будеть).

## Ученіе Канта объ антиноміяхъ чистаго разума.

(Окончаніе \*).

Признавъ формальный принцинъ антиномій искусственнымъ, Шопенгауэръ отрицаетъ и самое существованіе ихъ въ нашемъ разумъ, какъ принципіальнаго раздада въ нашихъ повнавательных способностяхь. "Я нахожу и утверждаю, что антиномін есть просто фехтованье предъ зеркаломъ (Spiegelfecht), кажущаяся борьба... Только утвержденія антитезисовъ дъйствительно основаны на формахъ нашей познавательной способности, а утвержденія и доводы тевисовъ не имфють никакого основанія, кром'в субъективнаго... И только съ большимъ трудомъ и благодаря своему искусству могъ Кантъ удерживать на ногахъ тезисъ и заставлять его делать прииврныя нападенія на одареннаго самобытною силой противника" 1). Съ приговоромъ Шопенгаурра согласенъ Эргардтъ, и отчасти-Гефанигъ, Милль, Спенсеръ и др. По словамъ Эргардта, "если Кантъ при разръшении антиномии стоитъ на сторонъ антитезисовъ, то это происходить не изъ основаній трасисцендентальнаго идеализма, но потому, что единственно антителисы являются доказуемыми съ догматической зр**ѣнія"** 2).

Основнымъ принципомъ критики антиномій у Шопенгауэра и Эргардта является уб'яжденіе въ исключительной значимости

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разунъ" за 1903 г. № 9.

<sup>1)</sup> Шопенгауэръ, Цят. соч. 144-145 стр.

<sup>2)</sup> Erhardt. Op. cit. 35 p. Cp 45, 80 pp.

(достоверности) апріорных элементовь познанія. Такими "необходимыми, а priori извъстными намъ закопами міра. какъ представленія", по Шопенгаурру, являются безконечность міра по времени, пространству, и безусловное значеніе закона причинности. Всв эти общія формы явленій суть лишь видоизмѣненія основного принципа міра, т. н., закона о достаточномъ основаніи (т. е. опредъленіи каждаго явленія посредствомъ другого). "Если безначальность временнаго бытія или міра заключаетъ для насъ большія трудности, -- разсуждаеть Эргардтъ, развивая взглядъ Шопенгауора, онъ, однако, должны отступить предъ фактомъ, что самое время не имфетъ начала, какъ мы внаемъ a priori... A priori извъстная безконечность пространства и времени одна достаточна, чтобы обезсилить кантовскія докавательства въ польку 1 го тевиса" 1)... "Дівло съ проблемой о свободъ и причинности, - продолжаетъ Эргардтъ, --обстоить какъ разъ такъ же, какъ и съ вопросомъ о временномъ началъ міра. Что самое время не имъетъ начала.--мы должны признать, если мы удовольствуемся не понимать, какимъ образомъ мы дошли до настоящаго момента"... "Что не можеть быть дано никакой 1-й причины", "это мы должны признать, хотя при этомъ допущеніи "мы не поймемъ наступленія настоящаго дійствія 2).

Признавая безусловную гносеологическую ценность за принципами антитезисовъ, Шопенгаурръ и Эргардтъ, напротивъ, чрезвычайно строго относятся къ утвержденіямъ и доказа-По взгляду Шопенгаура, они тельствамъ тезисовъ. на слабости мудрствующаго ждутся единственно дуума, воображение котораго утомляется при безконечномъ регрессъ (отступленіи по цъпи причинъ и дъйствій) и потому заканчиваетъ его посредствомъ произвольнаго предположенія, стараясь прикрасить оное наилучшимъ способомъ, причемъ сверхъ того еще и сила сужденія пидивидуума бываеть парадизована въ этомъ пунктъ рано и прочно вивдренными предразсудками" 3). Если ващитники антитезисовъ, по Эргардту, утверждаютъ лишь то, что "основано на пониманіи силъ на-

<sup>1)</sup> Erhardt. 10 p.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem. 27 p.

<sup>3)</sup> Шопенгауэръ. 144 стр.

шего разума", то защитники тезисовъ утверждаютъ "нѣчто противъ разума" 1).

Отмъченные сейчасъ принципы красною нитью проходять но всей критикъ кантовскихъ антиномій у Шопенгауэра и Эргардта. "Софизмъ" 1-го тезиса, утверждающаго, вопреки требованію разума, начало самаго времени, состоить въ томъ, что "вивсто безначальности ряда состояній, о чемъ начата рычь, внезапно подсовывается его безконечность (нескончаемость) и затёмъ доказывается (въ чемъ никто не сомиввается), что каждое настоящее есть все-таки конецъ прошедшаго" 1). Что касается пространственной ограниченности міра, которую ващищаеть 1-й тезись, то критика ея доказательствъ у Шопенгауэра и Эргардта направлена противъ "произвольно" допущеннаго Кантомъ предположенія, какъ "даннаго целаго", --- предположенія, которое въ сущности и "требовалось доказать"3). "Такъ какъ міръ-безконеченъ по пространству-говорить Эргардтъ, -то онъ мит данъ лишь какъ отдельная часть, не больше. Но какъ цълое, безконечное (по самому понятію) не можеть быть дано инф. Хотя я могу говорить о данномъ безконечномъ, но на самомъ дёлё и разумёю лишь дёйствительно данный міръ, которому я приписываю безконечность... Что онъ безконеченъ, въ этомъ я могу хорошо убъдиться, но только не черезъ выполненіе последовательнаго синтеза, какъ того хочетъ Кантъ, а напротивъ, лишь черезъ невыполнимость этого синтеза" 4). Если тезись 1-й антиномін произвольно допустиль понятіе "безконечнаго міра, какъ даннаго цілаго", и въ сущности занимается безцёльнымъ разъяснениемъ этой имъ самимъ допущенной нельпости, то тезись 2 й антиноміи допусваеть такое же произвольное предположение-матеріи, кякъ данваго "сложнаго". Сложное, конечно, предполагаетъ свои части, но матерія можеть быть не compositum, a totum, подобно пространству. Дъйствительно, "матерія есть лишь ставшее воспріемлемымъ пространство", и, какъ таковая, дёлима до безконечности 5). Наконецъ, "Софизмы" 3-го и 4-го тезисовъ заключаются въ

<sup>1)</sup> Erhardt, 27 p.

<sup>2)</sup> Шопенгауэръ. 145 стр.

Шовенгауэръ, 147 стр.

<sup>4)</sup> Erhardt. 14 p.

<sup>5)</sup> Шоленгауэръ. 150 стр.

томъ, что они произвольно предполагаютъ, будто данное дѣйствіе и условіе. А могло произойти лишь въ томъ случаѣ, если ему предшествуетъ полный рядъ условій, тогда какъ это дѣйствіе и условіе можетъ быть результатомъ наличной совокупности причивъ и условій, данныхъ одновременно, разомъ.

Признавая исключительную самодовлеющую истинность за антитезисами, и признавая доказательство тезисовъ за "сплошные софизмы", Шопенгауэръ утверждаетъ, что "критическое разрѣшеніе Кантомъ антиномій въ сущности есть простое подтверждение антитезисовъ, путемъ разъяснения ихъ смысла"). Въ самомъ деле, если внимательнее всмотреться въ утвержденія антитезисовъ и решеніе антиномій у Канта, то окавывается, что трансцендентально-идеалистическая точка эрвнія Канта implicite содержится и всюду предполагается антитезисами. Дъйствительно, предположение антиномий-будто вмъстъ съ обусловленнымъ дается и замкнутый рядъ его условій, лежить въ основъ лишь тезисовъ, а интитезисы, напротивъ, "опровергаютъ его и утверждаютъ противное" 2). Другая коренная ошибка, лежащая въ основъ антиномій, предположеніе, будто міръ данъ намъ, какъ цѣлое, an sich, - раздѣляется также лишь тезисами, а антитезисы, напротивь, руководись закономъ основанія, утверждають, что безконечность ряда можетъ существовать лишь постольку, поскольку совершенъ регрессъ, "не независимо отъ этого". "Если бы антитезисъ утверждаль, что міръ состоить изъ безконечныхъ рядовь основаній в слідствій и при томъ все таки независимо отъ нашего представленія и его регрессивнаго ряда, т. е, существуетъ самъ въ себъ и по себъ, и потому составляетъ данное цълое, то онъ противорвчилъ бы не только тезису, но и самъ себъ, потому что безконечное никогда не можетъ быть дано целикомъ, нескончаемый рядъ не можетъ существовать вив безконечнаго регресса, ни безграничное составлять цвлаго з).

Кантовское разрѣшеніе антиномій, будучи лишь мнимымъ разрѣшеніемъ, оказывается также и догматичнымъ, несоотвѣтствующимъ самымъ принципамъ кантовскаго критицизма.

<sup>1)</sup> Ibidem, 154 стр.

<sup>2)</sup> Ibid., 154 crp.

в) Ibid., 155 стр.

Догматизмъ Канта проявляется именно въ разрешени динамическихъ антиномій. Какъ мы виділи. Ванть привналь и тезисы и антитезисы ихъ правильными, отнеся 1-е къ умопостигаемому віру вещей въ себ'в, а антитезисы къ міру явленій. Но на каконъ основанін Кантъ допускаеть это разграничение? Если вещи въ себъ, по Канту, являются въ лучшемъ случать мыслимыми (т. е., постулятами теоретическаго разума), но ни въ какомъ случав-не извъстными намъ по своимъ свойствамъ, то какимъ образомъ мы можемъ приписывать имъ предикаты свободы и безусловной необходимости? По какому праву Кантъ утверждаетъ, что умопостигаемый карактеръ является причиною эмпирическаго, а самъ, какъ безусловный, не завесить отъ дальнъйшей причины? Правда, Кантъ основиваетъ это право на томъ, что причинность, какъ понятіе разсудка, можеть относиться лишь къ явленіямъ, а не вещи въ себъ, но ясно, что онъ самъ одну сторону понятія причинности обращаеть на нее, когда объявляеть умопостигаемое за причину эмпирическаго, и только дручую сторону этого понятія почему-то считаеть неприложимой къ вещи ап sich, именно,-поскольку всякая причина въ свою очередь должна быть имслена, какъ действіе далее лежащей причины!).

Шопенгауэръ, порицая Канта ва то, что онъ вопреки главному тевису своей критики, по которому "примънение формъ нашего ума и въ частности категорін причинности къ вещамъ по ту сторону опыта решительно невозможно" 1), допустиль причинную связь между 'умопостигаемымъ и феноменальнымъ мірами, въ сущности признаеть кантовское различіе между унопостигаемымъ и эмпирическимъ характерами самымъ цённымъ "наъ всего, что когда либо было сказано человекомъ в), в вносить въ него лишь некоторыя поправки и разъясненія. По Шоненгауэру, умоностигаемый характеръ есть воля къ жизни",-то, что "не будучи Camo явленіемъ,... ствомъ явленія раскрывается, становится познаваемымъ, объективируется" 1). Но не трудно видёть, что эта метафизическая концепція Шопенгаурра плохо вяжется съ принципами

<sup>1)</sup> Cp. Erhardt. 48-44 p.

<sup>3)</sup> Ibid. 164 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Попенгауэръ. 159 стр.

<sup>4)</sup> Ibid. 165 crp.

кантовскаго критицияма. "Кантъ, — заключимъ словами Вундта, — въроятно неодобрительно отвернулся бы отъ этихъ плодовъ своего ученія объ умопостигаемой свободъ. У него воля остается лишь узкимъ мостомъ, который ведетъ изъ міра явленій въ царство сверхчувственнаго. Эго "ограниченіе придаетъ остальнымъ частямъ его гносеологіи критическій характеръ, чтобы ео ірзо сдълать очевиднъе въ этомъ пунктъ произволъ допущенія саиза sui").

Подводя итоги сделаннаго нами обзора критики кантовскихъ антиномій у Шопенгауэра и Эргардта, мы приходимъ къ тому заключенію, что эта критика-справедлива въ томъ, что она утверждаетъ, и не справедлива въ томъ, что она отрицаетъ. Нельзя не согласиться съ Шопенгауэромъ, что антитезисы поконтся на "объективныхъ формахъ" нашей познававательной деятельности, что въ основе ихъ лежитъ несомненная потребность нашего духа мыслить пространство, время и причинность безконечными. Необходимо признать и то, что аргументація тезисовъ містами является діалектичной, --- но нельзя согласиться съ Шопенгауоромъ въ томъ, что въ основъ ихъ лежитъ исключительно "субъективное" начало, случайныя тенденціи извращеннаго предразсудками мышленія. Потребность мыслить конечность міра, неділимую субстанцію, свободу и абсолютное бытіе, относится къ разряду такихъ потребностей нашего духа, которыя издавна живо сознавались большинствомъ людей (притомъ философски развитыхъ), и, поэтому, объявлять ихъ лешь субъективною фикціею является поспёшнымъ. Кантъ, который котя и призналъ утвержденія антиномій недоказуемыми съ точки врінія равсудочнаго внанія, но не отрицавшій изв'єстнаго психологическаго основанія, за тенденціями какъ тезисовъ, такъ и антитезисовъ, смотрель на проблему антиномій глубже и объективнее, чемь Шопенгауэръ, который не разрышиль трудностей антиномій, но обощель ихъ, не распуталь, но разрубиль этотъ Гордіевь увель. Является вопрось, можеть быть, ошибка кантовскихь антиномій заключается не на сторонь однихь только тезисовь,

<sup>1)</sup> Wundts, Kants kosmologische Antinomien und das Problem d Unendlichkeit (Philosophische Studien. B. II, 517 p.).

но и антитезисовъ, не въ логической только діалектикѣ первыхъ, но въ общей спутанности тѣхъ понятій, надъ которыми оперируютъ какъ тезисы, такъ и антитезисы? Утвердительный отвътъ на этотъ вопросъ мы находимъ у Вундта.

По взгляду Вундта, главный корень, создающій діалектическую видимость антиномій заключается въ спутанности понятія "безконечность", надъ которымъ оперирують какъ тезисы, такъ и антитезисы антиномій. Понятіе "безконечность", которое мы такъ часто употребляемъ не только въ обыденной ръчи, но и научныхъ работахъ, не отдавая себъ яснаго отчета въ его содержаніи, на самомъ дёле иметь две существенно различныя между собою формы — законченной безконечности (transfinite, vollendete Unendlichkeit) и незаконченной безконечности (infinite, unvollendbare). Различіе между этими формами состоить въ томъ, что "infinitum всегда означаетъ безконечную величину по отношенію къ ел возникновенію, а transfinitum—къ ея бытію (Sein)" 1). Jntinitum, значить, опредвляетъ безконечное, какъ нескончаемо тянущійся процессъ (рядъ), a transfinitum характеризуетъ безконечное въ его статическомъ состояніи, какъ нічто цізлостное. "Такъ рядъ всъхъ чисель представляется нескончаемымь (infinitum), когда мы мыслимъ его действительное перечисление, но онъ-сверхконечень (transfinitum), когда мы мыслимъ его сумму соединенную въ одномъ понятіи" з). Такимъ образомъ, котя infinitum можеть переходить въ transfinitum, но этотъ переходъ возможенъ лешь по отношенію абстрактно-математическимъ понятіямъ, но никогда не возможенъ при конкретно физическомъ употребленіи математических понятій, ибо transfinitum есть "чисто трансцендентное понатіе, а эмпирическое никогда не допускаеть отношенія въ трансцендентному" в). Если повятіе transfinitum, очевидно, по самому смыслу своему, не

<sup>1)</sup> Wundt. Op. cit. 530. Накоторые называють transfinitum въ собственномъ смысле или встинною безконечностію (Гегель), а infinitum—въ несобственномъ. Но, какъ сираведливо замічаеть Вундть, основательные наобороть transfinitum назвать въ несобственномъ смысле безконечностію, ябо оно очевидно замиствуеть свой признакъ законченности отъ конечнаго и представляеть въ сущности contradictio in adjecto (ibid. 532 р.).

<sup>2)</sup> Wundt, 530 p.

<sup>1)</sup> Ibidem, 520 стр.

можеть быть примънимо ни къ какимъ эмпирическимъ объектамъ, то infinitum, повидимому, имфетъ применение какъ къ чистымъ формамъ нашего опыта (пространству, времени и причинности), такъ и къ его эмпирическому содержанію. Но результаты этого примъненія въ обоихъ случаяхъ бываютъ совершенно различные. Когда понятіе незаконченной безконечности (infinitum) примъняется лишь къ формамъ нашего опыта, бевъ всякаго отношенія къ даннымъ въ пространствъ объектамъ, и происходящимъ во времени событіямъ, то въ ревультать получается истинный регрессь in infinitum. Какъ далеко мы ни шли бы въ чисто пространственномъ или временномъ регрессъ, мы никогда не дойдемъ до такого пункта, на которомъ нашъ разумъ могъ бы окончательно остановиться. Когда же понятіе незаконченной безконечности приміняется къ эмпирическимъ объектамъ, напр., при дъленіи элементовъ матерів, тогда infinitum трансформируется въ "неопредъленную" (уже не истинную) безконечность (indefinitum).

Понятіе регресса in indefinitum представляется наиболже коварнымъ изъ тахъ, въ сущности конечныхъ, величивъ, которыя дишь являются въ приврачной одежде безконечности 1). Если понятіе неваконченной бевконечности (infinitum) требуетъ продолженія регресса сверхъ всякой мыслимой границы, то регрессъ in indefinitum ничуть не препятствуетъ остановиться на извъстной ступени регресса, которая можетъ быть эмпирически последнею его границею. Этотъ въ сущности конечный регрессъ легко можеть быть принять ва безконечный, ибо съ нимъ связывается сознаніе, что достигнутая граница есть только относительная, сверхъ которой возможенъ дальнвитий регрессъ. Такъ, при делении матеріи, въ результать этого регресса получаются уже опредъленныя конечныя величины (1/2, 1/4, 1/8 и т. д.). Фактически дъленіе кончается на определенной величине, которая-уже неделима доступными намъ средствами. Правда, если найдены будутъ надлежащія средства, и эта величина можетъ быть разделена на дальнъйшія части, но это дъленіе всегда будеть имъть опредъленную эмпирическую границу. Этотъ конечный характеръ



<sup>1)</sup> Wundt. 580 p.

дъленія (регресса) принимаєть видимость безконсчнаго (in infinitum) лишь потому, что мы эмпирическіе объекты его мысленно подмѣниваєть чистыми (blossen) формами опыта 1). Образцомь, когда регрессь in indefinitum можеть остановиться навсегда на извѣстной эмпирической границѣ, является представленный у самаго Канта примѣръ регресса по восходящей линіи предковъ извѣстнаго человѣка, когда нашъ регрессъ дойдеть до 1-го человѣка вообще.

Выяснивъ эту "двойственную природу безконечнаго", Вундтъ открываеть, что тезисы кантовскихъ антиномій, оспаривающіе безконечность міра, имъють въ виду законченную (transfinitum) безконечность, а антитезисы, защищающие безконечность міра, понимають ее въ смыслів незаконченной (infinitum) безконечности 2). Соотвътственно своей основной точкъ врънія на безконечность, тезисы въ своихъ доказательствахъ отъ противнаго и предполагають, какъ замътиль еще Шопенгаурръ,безконечное время въ смысле полной истекшей вечности;безконечное пространство-въ смыслъ законченнаго (даннаго) безконечнаго цълаго; безконечный рядъ причинъ и условійвъ смысле безконечнаго целостнаго регресса явленій. Напротивъ, антитезисы въ своихъ доказательствахъ всюду защищають понятіе о незаконченной безкопсчности, -- въ смыслів нескончаемаго регресса условій. Если же тезисы и антитезисы антиномій стоять на различныхь точкахь зрінія, борются и защищаются противъ различныхъ понятій безконечности, то и самая борьба ихъ есть лишь "призрачная борьба" (Scheingefecht), основывающаяся на взаимномъ непониманіи. Какъ тезисы, такъ и антитезисы выходять изъ этой битвы съ приврачнымъ, выдуманнымъ врагомъ побъдителями. Тевисы, доказавшіе несостоятельность понятія законченной безконечности въ примънения къ міру, воображають, что они устранили возраженія антитевисовъ, и антитевисы, доказавшіе мыслимость везвконченной безконечности по отношению ко вселенной, думвють, что они уничтожили доводы тезисовъ.

Но этотъ мнимый обоюдный успахъ тезисовъ и антитези-

<sup>1)</sup> Ibidem, 530 p.

<sup>2)</sup> Wundt. Op. cit. 520 p. Cp. Wundt. Logik. II B. 375-76 pp.

совъ оказывается совершенно призрачнымъ, если мы дадинъ самой проблемь антиномій нісколько иную, боліве соотвітствующую сущности дела, постановку. Причина обоюднаго успёха тезисовъ и антитезисовъ заключается въ томъ, что понятіе о міръ, надъ которымъ оперируеть космологическая проблема, взято въ слишкомъ абстрактной, и поэтому неточной формъ. Міръ, о временныхъ и пространственныхъ границахъ котораго идетъ рвчь въ 1 й антиноміи, не есть какая либо абстравтная, геометрическая фигура, обладающая лишь формальными свойствами, но система силь, нёчто конкретное, обладающее извъстными физическими свойствами. Причина мнимаго успъха данной антиноміи заключается въ томъ ложномъ предположения, "будто свойства матеріи совершенно сходны со свойствами пространства, въ которомъ протяжена матерія". Но неотъемлемымъ свойствомъ матеріи является свойство "плотности, которое конструируется изъ пространственной протяженности, плюсъ масса матеріи. Поэтому установленіемъ безконечной протяженности матеріи еще ничего ве сдівлано для безконечности ея массы" 1).

Хогя Вундтъ въ цитованной сейчасъ статъв требованіе цвлостнаго и конкретнаго представленія о матеріи предзавляєть лишь по отношенію къ вопросу о пространственной протяженности міра, но это же требованіе съ полнымъ правомъ можно предъявить и къ проблемъ о временной ограниченности міра. Разъ мы допустимъ такую поправку, и эта антиномія принимаеть иной видь и можеть быть доказана въ иномъ смыслъ, чъмъ у Канта. Ибо иное дъло-вопросъ о безконечности времени, какъ чистой формы нашего опыта, и иное дело вопросъ о временной конечности міра, какъ реально-конкретнаго бытія. Если при разсмотрѣніи вопроса о временныхъ и пространственныхъ границахъ міра мы будемъ отправляться понятія о мірів, какъ конкретной величинів, то нашъ регрессъ хотя не достигнеть безусловной границы міра (какъ думають тевисы), но онъ не будетъ и регрессомъ въ безконечность (in infinitum), а будеть лишь регрессомъ in indefinitum, т. е., онъ будеть останавливаться на опредъленной эмпирической гра-

<sup>1)</sup> Wundt. Op. cit. 497 p.

ниць, съ проблематическою (а не аподиктическою, какъ если бы ръчь шла о чистыхъ формахъ времени и пространства) возможностію дальнъйшаго регресса. Кто знаетъ, тъ туманныя звъзды, которыя едва доступны нашимъ телескопамъ, составляютъ ли границу міра, или за ними открываются новые міры? Кто знаетъ, тъ милліоны лътъ, которые, по мнънію астрономовъ, нужны для образованія небесныхъ тълъ и для появленія на землъ лучей отдаленнъйшихъ звъздъ совпадаютъ ли съ числомъ лътъ всей міровой жизни, или и прежде ихъ протекли многіе годы?

Что сказано относительно 1-й антиноміи, должно быть примънено и къ вопросу о конечной или безконечной дълимости матерін. Доказательство тезиса этой антиноміи, очевидно, имъетъ въ виду лишь чисто абстрактное понятіе о безусловнопростомъ (субстанців), а не понятіе о конкретныхъ элементахъ матеріи въ собственномъ смысль. Аргументація тезиса въ сущности воспроизводить лейбницевольфіанское заключеніе отъ сложнаго къ простому. Но если это заключение было **умъстно** въ системъ Лейбница, который признавалъ простыя субстанцін (монады) чисто умозрительными объектами, то оно рѣшительно неумъстно въ космологической проблемъ, которая должна быть разрешаема не на діалектической почве, а на реально-эмпирической. Равнымъ образомъ, нельзя не признать односторовнею и аргументацію антитезиса, который исходить изъ понятія о матеріи, лишь какъ "ставшемъ воспріемлемымъ пространствы". Если мы при разрышении этой проблемы дыйствительно встанемъ на реально-эмпирическую почву, то наше дъление обратится въ регрессъ in indefinitum, т. е., какъ мы уже видели, мы будемъ постоянно получать определенныя конечныя величины съ неопредъленною возможностію дальнъйmaro perpecca 1).

<sup>1)</sup> Замвичесьно разрышеніе этой антиномін у Канта. Онь утверждаєть, что регрессь при двленіи матерій бываєть регрессомь in infinitum, тогда какъ чистый временно-пространственный регрессь (въ 1-й антиноміи) является лишь регрессомъ in indefinitum, — т. е., совершенно обратно взгляду Вундта. Причину этой спутанности Вундть указываєть въ томь, что Канть въ данномъ случав слідоваль ложному аристотелевскому различенію безконечности черезь сложеніе и безконечности черезь двленіе (аткіром хата пробресм и аткіром хата біліресму).

Отмѣченная ошибка въ постановкъ и рѣшеніи математическихъ антиномій такъ же ясно выступаетъ и въ динамическихъ антиноміяхъ. Въ самомъ дѣдѣ, если въ динамическихъ антиноміяхъ рѣчь идетъ о связи реальныхъ условій (явленій), о связи эмпирическихъ объектовъ, а не чистыхъ формъ опыта, то ясно, что регрессъ въ данномъ случаѣ не можетъ быть ни конечнымъ (въ строгомъ смыслѣ), ни безконечнымъ, но тавимъ же регрессомъ in indefinitum, какъ и въ предъидущихъ антиноміяхъ 1).

На 1-й взглядъ результатъ критики Вундта можетъ показаться очень незначительнымъ. Регрессъ in indefinitum! Да развѣ это не то же самое, къ чему пришелъ самъ Кантъ въ своемъ разрѣшеніи антиномій? Развѣ регрессъ in indefinitum означаетъ не то, что мы не можемъ судить о безусловной конечности или безконечности міра, а должны въ своемъ познаніи замкнуться въ тѣсную сферу доступныхъ нашему опыту явленій? Но на самомъ дѣлѣ, при внимательномъ разсмотрѣніи оказывается, что критика Вундта даетъ вопросу о космологическихъ антиноміяхъ совершенно иной смыслъ, чѣмъ какой онъ имѣетъ у Канта.

Прежде всего, оказывается, что космологическія антиноміи вовсе не представляють такого радикальнаго противорічія въ нашемь познаніи, какь ихъ выставляеть Канть. Такимь противорічіемь оні являлись бы лишь въ томь случай, если бы тезисы и антитезисы представлялись дійствительно противорічащими положеніями, аргументированными одинаково сильно,

<sup>&</sup>quot;Аристотель считаеть существованіе безконечной величини въ пространстив за невозможное, ябо ми, поскольку ми можемъ мислить тёло увеличениямъ посредствомъ присоединенія новыхъ частей, всегда можемъ достигнуть лишь конечныхъ величинъ. Безконечное въ дёлимости, напротивъ, представляется ему, какъ дёйствительное, ибо дёлимое въ безконечность тёло дано намъ непосредственно, какъ цёлое, со всёми своими частими... Но какъ аристотеленское, такъ и кантовское различеніе поконтся на ложно избранномъ tertium comparationis. Когда м сравниваемъ дёленія въ безконечно-малое съ регрессомъ въ безконечно-велико то цёлое тёло, которое должно быть раздёлено, аналогично не съ цёлымъ міромі но съ его конечной частью, съ воторой начинается регрессъ, а никогда не достижимому универсу, напротивъ, соответствуеть также никогда педостижимам безконечно-малая часть протяженнагом. (Wundt. 498—9).

<sup>1)</sup> Wundt. 518 p.

в если бы лишь при помощи критическаго идеализма можно было представить ихъ только противоположными, "діалектическою оппозицією". Если же теперь оказывается, что въ этой діалектической оппозиціи нѣтъ настоятельной нужды, что тезиси и антитезисы сами по себъ представляются лишь противоположными, а не противоръчащими утвержденіями, то чожно думать, что спутанный космологическій вопросъ можеть быть рышенъ безъ помощи такихъ радикальныхъ средствъ (безусловное veto на цълую область познанія), какія предзагаеть критическій пдеализмъ.

Далее, критика Вундта проливаетъ светь на самый источникъ инимъь космологическихъ антиномій, выясняеть несостоятельвость самаго ихъ матеріальнаго принципа. Если тезисы и антитезисы, какъ мы видвли, оспаривають и защищають понятія безконечности, одинаково неприложимыя къ міру, каки реальноконкретному бытію, а лишь къ чистымъ формамъ нашего опыта, то ясно, что діалектическій корень антиномін заключается въ спутанности этихъ двухъ видовъ бытія. Отсюда матеріальный принципъ антиномій заключается не въ мнимомъ разладъ разуна съ самимъ собою, а въ вопросв объ отношении потенціальной безконечности чистыхъ формъ опыта къ его эмпирическому содержанію, —въ вопросъ, —нельзя-ли жу потенцівльную ихъ безконечность и по отношенію къ наполняющему эти формы міру? При такой формулировив вопроса самъ собою намічался и иной, чізнь у Канта, путь ть его разрѣшенію. Сущность вопроса требовала точнаго разграниченія между формами созерцанія и ихъ конкретнымъ Флержаніемъ, а не смѣшенія ихъ. Если немыслимо начало фечени и ограниченность пространства и причинности, какъ психъ формъ созерцанія (опыта), безконечность которыхъ зва а priori, то ограниченность міра по времени, пространству и причинности-вполнъ мыслима. На перенесении специфическихъ свойствъ пространства и времени, какъ чистыхъ сойствъ созерцанія, на наполняющій ихъ міръ, основывались ще старые софизмы Зенона. Такъ, перенесение свойства некоторымъ отличается наше пространственное ворвніе, послужило діалектическою основою для изв'ястнаго софизма объ Ахиллесъ и черепахъ. Ахиллесъ, дъйствительно, никогда не догналъ бы черепахи, если бы реальное разстояніе между ними, подобно чистому пространству, могло дълиться (уменьшаться) до безконечности. Кантъ въ своихъ антиноміяхъ лишь повторилъ эту старую ошибку Зенона.

Намъ кажется, что двъ тесно связанныя между собою причины обусловливають эту неправильность постановки космодогической проблемы у Канта: 1) общая критико-полемическая тенденція его трактата объ антиноміяхъ, направленнаго противъ философовъ-догматиковъ, въ частности признававшихъ пространство и время какимъ-то обсолютно-реальнымъ бытіемъ, въ которомъ находится и развивается міръ, и 2) собственный взглядъ Канта на природу пространства и времени, какъ субъективныя, и только субъективныя, формы возврвнія. Задачу Канта составляло, съ одной стороны, выяснить, къ какимъ непримиримымъ противорвчіямъ приводить привнаніе объективной реальности пространста и времени, а съ другой, -- показать, что единственный исходъ изъ этого проти--вілев отвижокоповитості онакванім діаметрально противоположнаго взгляна. -- ихъ исключительной субъективности. Отсюда, какъ тезисы, и антитезисы антиномій говорять о конечности или безконечности пространства и времени, какъ объективныхъ предикатахъ вселенной, имманентно входящихъ въ содержание самаго понятія о ней. Непримиримость антиномій ясно показала несостоятельность такого ввгляда. Но ошибка тезисовъ и антитезисовъ, не отделявшихъ времени и пространства отъ міра въ строгомъ смыслъ, не устраняется и въ кантовскомъ разръшеній антиномій. Сущность разрешеній антиномій у Канта, какъ известно, сводится къ выясненію феноменальной реальности познаваемаго нами міра и недоступности для нашего познанія вещей въ себъ. Но это равъясненіе относительной реальности чувственнаго міра, по справедливому замізчанін Эргардта, нисколько не разрѣшаетъ антиномій, но "лишь це реносить ихъ съ вещей въ себв на эмпирическій регресс нашего познанія" 1), въ которомъ міръ данъ въ субъективных формахъ пространства, времени и причинности. Въ самом

<sup>1)</sup> Erhardt. Op. cit. 42 p.

дыв, если нашь, познаваемый нами, мірь есть только мірь высній, а отъ явленій неотділими ихъ временныя и пространственныя опредвленія, -- то антиноміи возникають сами собою. Вновь возникаетъ неотвязный вопросъ: что же, этогъ эмпирическій регрессъ явленій, представляющійся намъ въ несомязно-безконечныхъ (какъ мы внаемъ а priori) формахъ времени и пространства, будетъ также безконеченъ, какъ и ян самыя формы? Здёсь вопросъ ясно касается лишь явленій (а не вещей въ себъ), но и здъсь можетъ быть поставлено ить искусственно-погматическое "veto". Вопросъ объ антиноміяхь, значить, разрішается не кантовскимь феноменализможь, а абсолютнымъ скептицизмомъ 1). Дальнвищія разсужденія Эргардта еще яснъе раскрывають безполезность кантовскаго различенія явленій отъ вещей an sich для рівшенія сиственно космологических вантиномій. Оказывается, что если Ванть хочеть признать какую-нибудь объективную действительность вне нашего повнающаго духа, хотя бы въ форме восолютно неизвъстнаго намъ икса-вещи въ себъ, то кантовское различіе между субъективностію и объективностію пространства, времени и причинности почти совершенно стушевывается. "Такъ какъ міръ вещей an sich является въ формахъ чувственнаго познанія, то онъ долженъ, поскольку онь доступень намъ въ нихъ, управляться и ихъ законами, гакъ будто бы онъ заключался во времени и пространствъ. Поэтому, если бы я захотель, напр., что нибудь изследовать в природъ измъненій, данныхъ мнъ во времени, и изследовать, имжетъ-ли ихъ рядъ начало, или ийтъ, то это было бы возможно лишь черевъ тъ же самыя соображенія, какими я Руководился бы при естественномъ допущении абсолютной реальности времени. Такъ какъ теперь природа времени ясно и настойчиво учить меня, что она не можеть имёть начала, равно какъ и рядъ временныхъ переменъ, то если бы я за-

<sup>1)</sup> Такой же въ сущности взглядъ на кантовское разрвиение антиномій высканнають Вундть (Ор. cit. 516 р.) и Тренделенбургъ. Послідній утверждаетъ, по отвосительно явленій также можно спросить, безконечны они вли ограничени во пространству и времени. "Въ этихъ вопросахъ возникаетъ точно такое столкновеніе (Widerstreit) понятій конечнаго и безконечнаго, и антиноміи не разрішени" (Цит. у Cohen'a въ "Kants theorie d. Erfahrang", 267—8 рр.).

хотълъ идти къ началу самаго міра, я долженъ быль бы при этомъ предположить отъ этого начала другой рядъ измѣненій, т. е., природа этихъ измѣненій an sich въ данномъ случаѣ совершенно безразлична" 1).

Не входя въ разсмотрение трансцендентальной эстетики Канта, замътимъ лишь, что если трудности "антиномій" не устраняются ни исключительной объективностью, ни безусловною субъективностью пространства и времени, то онв могутъ быть примирены, когда мы признаемъ пространство и время субъективно-объективными формами бытія. Съ субъективной стороны, пространство и время суть принципы нашего чувственнаго возврвнія, тв формы, въ которыхъ мы созерцаемъ какъ вившній, такъ и психическій міръ. Равнымъ обравомъ, причинность, въ строгомъ смыслё, есть лишь субъективная разсудочная форма (раціональнаго) познанія. Но субъективность этихъ формъ возэрвнія не исключаетъ возможности ихъ соответствія какому либо объективному бытію, подобно тому какъ феноменализмъ нашего познанія вообще не только не исключаеть, но даже постулируеть существование объективнаго, вив насъ сущаго бытія (вещи въ себв). Разумвется, пространство и время нельзя признать самостоятельными сущностями, но ихъ можно разсматривать какъ символы взаимоотношенія и ивміняемости вещей. Если мы допускаемь, что чувственныя свойства вещей (цейть, запахь и т. п.) имбють свое основание не только въ нашей психо-физической организацін, но и во вившнихъ объектахъ, то и пространственным и временныя опредёленія вещей въ извёстномъ смыслё являются выражениемъ ихъ сущности. Такимъ образомъ, пространство, съ объективной стороны, есть символъ взаимоотношенія субстанцій, а еремя-символь ихъ измёняемости (движенія). Это разграничение въ поняти пространства и времени даетъ возможность признать, что пространство и время-безконечны, лишь какъ чистыя формы нашего возэрвнія, но-конечны, какъ реальныя определенія вещей, - и такимъ образомъ открыть путь къ действительному разрешению антиномій. Сказанное о пространствъ и времени, mutatis mutandis, можно примънить

<sup>1)</sup> Erhardt, Op. cit. 42-43 p.

40.00

н бъ понятію причинности, какъ одному изъ принциповъ нашего раціональнаго повнанія. Нетрудно замітить, что данное определение двойственной природы пространства и времени напоминаетъ ихъ опредъленія у Лейбница, и, значитъ, было взевстно Канту. Двиствительно, самъ Кантъ въ примвчаніи къ антитевису 2-й антиноміи считается съ этимъ опредвленіемъ. "Я согласенъ, шишетъ онъ, што пространство есть только форма вижиняго соверцанія, но не какой либо действительный предметь, могущій быть представляемь вижшнимь образомъ, не коррелять явленій, а одна только форма самихъ явленій... Поэтому, пространство (наполненное или пустое) можеть быть ограничиваемо явлевіями, но явленія не могуть быть ограничены пустымъ пространствомъ. То же самое и о времени". Но, -- замъчаетъ онъ далъе, -- допустивъ все это, необходимо согласиться, что, принимая предель міра по пространству или времени, мы допускаемъ две фантазіи: пустое пространство вив міра и пустое время до него". Это выраженіе Канта намъ представляется несовстить основательнымъ. Правда, чистое "ничто" (то, что Кантъ не совствиъ точно называеть "пустымъ временемъ" и "пространствомъ", ибо пространство и время, въ строгомъ смыслё, существують лишь въ насъ) для насъ трудно представимо, но это нисколько не говоритъ противь его мыслимости. Известное понятіс только должно быть совершенно отвергнуто, когда оно заключаеть въ себь внутреннее противоржчіе.

Хотя сдёланные нами выводы изъ критики кантовскихъ антиномій у Вундта, выяснивъ истинную сущность космоло-гической проблемы, равграничивъ ее съ проблемою о природё пространства и времени, еще не рёшаютъ вопроса о конечности и міра въ положительномъ смыслё, однако есть основанія думать, что тезисы въ этомъ отношеніи имёютъ больше шансовъ, чёмъ антитезисы. Если всмотрёться въ то понятіе регресса in indefinitum, къ которому приводитъ насъ понятіе о мірѣ, какъ реально-конкретномъ бытіи, то оказывается, что это понятіе ничего не разъясняеть, да и по существу не можетъ разъяснять, относительно процессовъ мірового бытія, а скорёв выражаетъ собою формально-

методологическій принципъ естественно-научнаго изследованія. Какъ конститутивный принципъ, это понятіе въ сущности совершенно совпадаеть съ понятіемъ конечности міра. Не ставя своею задачею доказать конечность мірозданія по пространству и времени, замътимъ лишъ, что допущение безвоночности міра ведеть къ значительнымь затрудненіямь вь естествознанін. Такъ, если мы допустимъ, что міръ по пространствубезконеченъ, то любое мъсто въ массъ міра можетъ быть принято за ея центръ. Но такъ какъ въ центръ тъла вся масса его можеть быть мыслима соединенной, то всякій пункть безконечной массы являлся-бы носителемъ безконечныхъ силъ. Такимъ образомъ, конечныя действія физическихъ силь опредъленной величины, какъ ихъ должна представлять для объясненія явленій физика и механика, были-бы невозможны. Равнымъ образомъ, если допустить, что масса матерін-делима до безконечности, то въ концъ концовъ, по выполнени безконечнаго деленія, не оставалось бы ничего, что могло еще проявлять действія, такъ какъ действія силь въ матеріи прямо пропорціональны массь. Но такъ какъ изъ этихъ элементарныхъ дъйствій, которыя въ совокупности равняются нулю, не можетъ возникать никакого конечнаго действія, то последніе элементы матерін сами должны обладать конечною массою 1).

Такимъ образомъ, наука для объясненія явленій природы нуждается въ нѣкоторыхъ конечныхъ элементахъ матеріи, будуть-ли то въ собственномъ смыслѣ элементы матеріи, или центра силъ. Если по отношенію къ вопросу о временной и пространственной величинѣ міра понятіе регресса in indefinitum совпадаетъ съ понятіемъ конечности, то по отношенію къ антиноміи о причинности и свободѣ (равно какъ и къ онтологическому вопросу о необходимомъ Существѣ) оно оказывается совершенно безразличнымъ и въ положительному и отрицательному рѣшенію. Такъ какъ регрессъ in indefinitum, какъ мы видѣли, можетъ удовлетворяться послѣднимъ эмпирически-найденнымъ звеномъ въ цѣпи условій, то онъ ничуть не препятствуетъ признать въ качествѣ такого звена въ эмпирическомъ регрессѣ и свободу воли, какъ специфическую

<sup>1)</sup> Wundt. 507-8 p.

силу активной самодъятельности, если существованіе этой силы будеть достаточно аргументировано, какъ опытной наукой, такъ и философіей.

Въ заключение скажемъ нёсколько словъ о тёхъ теоретиконаучных затрудненіяхъ, какія будто бы необходимо возникають, если допустить престранственную, временную и причинную ограниченность міра, о томъ "теоретическомъ интересь", какой имфетъ нашъ разумъ въ борьбъ тезисовъ и антитезисовъ. Въ сущности на этомъ теоретическомъ интересъ построены две последнія антиномів. Говорять, что допустить временную и пространственную ограниченность міра-значить полагать предвлъ научному изследованію; допускать понятіе свободы, какъ агента среди міровыхъ силъ, или признавать необходимое Существо, царящее надъ міромъ, значить нарушать связь и единство опыта, вносить въ міропониманіе принципъ случайности и произвола; наконецъ, понятіе свободы есть понятіе чуда, какъ нарушенія закона причинности, и поэтому не можеть имъть никакого мъста въ наукъ. Но нетрудно видеть, что все эти возраженія основываются лишь на недоразумения. Относительно перваго вовражения нужно замѣтить, что, съ одной стороны, предълы міра по пространству и времени (если эти предёлы существують)-такъ далеки, что наукъ нечего смущаться ихъ существованіемъ; цъпь причинь и пространственные горизонты-такъ необъятно далеки и широки, что наука въ своемъ регресст по цепи причинъ и изучении окружающихъ насъ міровъ едва-ли когда нибудь дойдеть до предвавных границъ вселенной. Съ другой стороны, принципъ научнаго ограничения лежитъ скорве ограниченности нашихъ познавательныхъ способностей, чтых въ существовании какихъ-либо витмихъ границъ объекта нашего познанія. Прогрессь науки заключается не въ расширеніи подлежащихъ нашему разсмотрівнію объектовъ и явленій, а преимущественно въ сведеніи ихъ къ возможно-меньшему числу принциповъ (законовъ). Понятія "силы", "закона" природы, къ которымъ приводитъ насъ научное изслъдованіе, являются естественною границею нашего познанія, за которою нашъ вопросъ "почему"? уже не находитъ отвъта.

Равнымъ образомъ, несостоятельно и то общее возражение противъ тезисовъ антиномій, что допущеніе принципа свободы вносить въ общее теченіе міровой жизни случайность, дистармонію. Мысль, что творческая самод'вательность свобовы своимъ вифшательствомъ въ міровую жизнь изифняеть ея процессы-справедлива, но въ качествъ обвиненія противъ индетерминистической точки эрвнія тезисовь она можеть быть выставляема лишь по недоравумёнію. Если со словомъ "случайность" не соединять совершенно неправильнаго представленія о какомъ-то ниспроверженіи законовъ природы, а разуметь подъ этимъ названіемъ лишь совпаденіе двухъ независимыхъ одинъ отъ другого причинныхъ процессовъ, то такого рода случайность-неизбъжна и при допущении строго детерминистическаго принципа антитезисовъ. Въ самомъ деле, если я иду по улицъ, и на мою голову падаетъ съ крыши какогонибудь дома глыба снёга (--результать извёстнаго причиннаго процесса-таянія), то эта "случайность" измёняется-ли въ сущности отъ того, иду ли я по свободному самоопредъленію, или въ силу механической причинности? И исторія природы, при всей са механической закономфрности, не представляетъли целый рядь случайностей, совпаденія, борьбы отдёльныхъпричинныхъ процессовъ? Наконецъ, нельзя признать основательнымъ и то общее возражение антитезисовъ противъ допущенія свободы, что привнаніе ез равносильно отриданію закона причинности. Не трудно замътить, что здъсь смъщивается общее понятіе причинности съ болье узкимъ по объему понятіемъ физической причинности. Законъ причинности обозначаеть лишь ту истину, что всякое действіе предполагаеть силу, достаточно могущественную, чтобы произвести его. Но сила эта можетъ безконечно-различнымъ образомъ проявдяться въ различныхъ формахъ бытія. Портому нётъ ничего логически-немыслимаго въ томъ, если въ нашей волевой жизни эта причинность проявляется въ формъ, совершенно непохожей на физико-механическую причинность, господствующую во вившнемъ мірв. Правда, мы не можемъ вполив уяснить себъ сущность нашей творческой силы, - причины нашихъ волевыхъ явленій, но "если ясность полагать масштабомъ истины и логическую понятность условіемъ реальной возможности, то что останется отъ нашего познанія? Насколько понятна для насъ сущность какой угодно вещи, какой угодно физической силы, происхожденіе дъйствія изъ причины, наше собственное мышленіе?" 1)... Говорятъ, что воля, какъ творческая причина нашихъ дъйствій есть чудо. Да, чудо, если чудесными называть всѣ явленія, которыя не могутъ быть объяснены извъстными намъ физикомеханическими причинами; но съ точки зрънія такого понятія о чудь—чудесныхъ явленій окажется едва ли не больше, чъмъ естественныхъ, хотя съ точки зрънія болье широкаго нонятія объ естественной причинности эти явленія представляются вполнъ мыслимыми.

Анатолій Орловъ.

<sup>1)</sup> Wichert. Notwendigkeit und Freicheit (Zeitschrift für Philos 1888. 93-Band. 33 p.).

## Фридрихъ Ницше—,,антихристъ" въ новѣйшей философіи, Лоренца Фишера.

(Переводъ съ нъмецкаго подъ редакціею М. Воскресенскаго).

(Окончаніе \*).

## Ницше-антихристъ.

Эту кличку Ницше самъ далъ себъ и именно въ заглавіи своего послъдняго труда, который долженъ былъ образовать по его плану первую часть его наибольшаго по объему про-изведенія "Воля къ власти". Въ этомъ сочиненіи онъ хотълъ за разъ обнять свое міросозерцаніе и жизненно-практическое воззръніе. Но онъ не могъ выполнить этого плана, такъ какъ уже, по окончаніи первой части, онъ впалъ въ безуміе.

Итакъ, эту часть намъченнаго произведенія Ницше назваль, какъ было замъчено, "Антихристъ",—названіе весьма мъткое какъ для означеннаго сочиненія, такъ и въ особенности для его автора. Въ самомъ дълъ, хотя христіанство въ теченіе своей исторіи имъло уже очень многихъ и весьма ръзкихъ противниковъ, но все же не такого безчинно страстнаго и глубоко радикальнаго врага, какъ Ницше. Поэтому, онъ—антихристъ по преимуществу въ новой философіи: въ немъ антихристіанское направленіе умовъ нашего времени достигаеть своей кульминаціонной точки.

Но тутъ возникаетъ вопросъ: почему же Ницше былъ такимъ отъявленнымъ фанатичнымъ врагомъ христіанства, несмотря на то, что онъ и родился, и былъ строго воспитанъ въ христіанской религіи, и даже происходилъ изъ духовной семьи?

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 9.

Понятно, почему:—потому, что христіанская религія находится въ діаметральной противоположности къ его философіи, къ его міросоверцанію, въ истинъ котораго онъ быль глубокоубъжденъ.

Однако послушаемъ самого Ницше, какія главныя обвиненія онъ возводить на христіанство и какое выраженіе онъдаетъ имъ! Онъ пишетъ: "Я осуждаю христіанство, я выставляю противъ христіанской церкви ужаснійшее изъ всіжь обличеній, какое когда либо обвинитель имель въ устахъ. Она для меня высшее изъ всёхъ мыслимыхъ нравственныхъ вращеній, она допустила последнюю порчу нравовъ, какая только возможна. Христіанская церковь не оставила ничегонеприкосновеннымъ отъ своей порчи, она сделала изъ всякой цънности безцьнокъ, изъ всякой истины ложь, изъ всякой правды душевную нивость. И смеють еще говорить мне своихъ "гуманитарныхъ благословеніяхъ!" Создавъ какое нибудь бъдствіе, она шла противъ своей глубочайшей пользы, жыла бъдствіями, она совдавала бъдствія, чтобы увъковъчить себя. Червь гръха, напримъръ, этимъ только бъдствіемъ церковь обогатила человічество! "Равенство душъ предъ Богомъ"--эта фальшь, этотъ предлогъ для злопамятности всёхъ низконастроенныхъ, этотъ взрывчатый матеріалъ понятій, это равенство вызвало, наконецъ, революцію, стало новой идеей и началомъ упадка всего общественнаго порядка, --- вотъ христіанскій динамить! Гуманитарныя благословенія христіанства! Изъ гуманности создали самоотреченіе, искусство самоосужденія, продажную удобопреклонность ко лжи, противод'яйствіе, презрѣніе въ отношеніи ко всѣмъ добрымъ и правымъ инстинктамъ. Самыя благословенія христіанства для меня вотъчто: паразитизмъ, какъ единственная практика церкви; загробный міръ, какъ побужденіе къ отреченію отъ всякой реальности, -- загробный міръ, испивающій посредствомъ церковныхъ идеаловъ блёдной немочи и "святости" всякую кровь, всякую любовь, всякую надежду на жизнь; кресть, какъ символь наивысшаго смертельнаго заклятія, какое когда либо было,-противъ здоровья, красоты, удачи, храбрости ума,... противъ самой жизни...

Я хочу написать эту въчную жалобу на христіанство на всъхъ стънахъ, гдъ только есть стъны,—я имъю такія буквы, что сдълаю и слъпыхъ врячими... Я призываю на христіанство великое проклятіе, окончательную погибель въ самомъ его корнъ, могучій инстинктъ мести, для котораго ни одно средство не ядовито, не опасно, не смертоносно,—я считаю его неуничтожимымъ позорнымъ клеймомъ человъчества" 1).

Здёсь предъ нами—воплощенный "антихристъ"! Действительно, по собственному сознанію Ницше, никто иной не изрекаль когда либо такого ужаснаго осужденія, какь это онъ дёлаеть здёсь съ самой крайней злобой. И всякій, кто читаеть эти слова Ницше, проникнутыя величайшей ненавистью къ христіанской религіи, согласится, конечно, со мною, если я скажу, что прежніе, какь ученые, такь и прочіе враги христіанства, какь, напримёръ, въ новое время Давидъ Штрауссъ, Ренанъ, Шопенгауерь, Е. Гартманъ, Геккель, въ сравненіи съ Ницше прямо таки "невинныя дёти". Ницше явно довель враждебность къ христіанству до ея кульминаціонной точки. Поэтому онъ поп—рішя ціта антихристіанскихъ философовъ.

Теперь намъ надлежитъ разобрать въ отдёльности его ужасныя обвиненія и взвёсить основанія, которыя побуждали его къ этому.

1) Ницше прежде всего упрекаетъ христіанство за то, что оно, по его мнвнію, всецвло противорвчить его основному и жизненно-практическому принципу, именно "волв къ власти". Онъ говорить:

Что хорошо?—Все, что возвышаеть въ человъкъ чувство власти, волю къ власти, самую власть.

"Что худо?-Все, что происходить изъ слабости.

"Что такое счастье?—Чувство того, что власть возрастаеть, что сопротивление преодолжвается.

Не довольство, но болье того, власть; не миръ, но война; не добродътель, но храбрость (добродътель въ стилъ возрождения virtù, неморальная добродътель")  $^2$ ).

<sup>1)</sup> Antichrist, W. W. VIII, 812 f.

<sup>2)</sup> Antichrist, W. W. VIII, 218.

Отсюда Ницше извлекаетъ следующія заключенія:

.Слабые и неудачники должны погибнуть,—это первое положеніе нашей любви къ людямъ. И въ этомъ мы должны еще помогать имъ.

Что вредние такого порока, какъ сострадание ко всимъ неудачникамъ и слабымъ? А это и есть сущность христіанства...

Я полагаю проблемму не въ томъ, что должно смёнить человъчество въ порядкъ существъ (проблемма эта: человъкъ есть конецъ всему развитію), но въ томъ, какой типъ человъка должно размножать, какого должно хотъть, какъ наиболъе цъннаго, наиболъе достойнаго жизни, несомивниаго въ будущемъ. Этотъ наиболъе цънный типъ очень часто уже бывалъ, но какъ случайность, какъ исключеніе, и никогда, какъ явленіе, вызванное необходимостію 1).

Мы не должны хвалить и превозносить христіанство: оно объявило безпощадную войну этому высшему человъческому типу, оно осудило основные инстинкты этого типа, оно изгоняло изъ этихъ инстинктовъ зло, злого человъка: сильный человъкъ представляется типически мерзкимъ, отверженнымъ человъкомъ. Христіанство приняло сторону всего слабаго, низкаго, неудачнаго; оно сдълало идеалъ изъ противоръчія инстинкту сохраненія сильной жизни". Вотъ каковъ Ницше!

Теперь подвергнемъ критикъ эту хулу на христіанство! Высочайшій идеаль, согласно сказанному, по мнѣнію этого

<sup>1)</sup> Здесь также следуеть обратить выимание на то, что самь Ницие въ вышецитованномъ мъсть опить уже отвергаеть два своихъ главныхъ мижнія, изложенныхь въ предшествовавшей главъ. Между тъмъ, какъ въ "Заратустръ" онъ повторяль в рашительно утверждаль: "человакь есть начто такое, что должно уступить мъсто высшему<sup>и</sup>, а поэтому должень появиться "сверхчеловъкъ", то есть, существо, превосходящее человъческій родь, —здісь, напротивь, онъ говорить: "человыть есть конець всему развитию», человыческий типъ въ дальныйшемъ развити должень стать только вние по достоинству. Далее, между темъ, какъ въ "Заратустрв" онъ утверждаль, что до сихъ перъ еще никогда не было сверхчеловъка,— здъсь онъ снова противоръчить самому себъ: "Этотъ болъе цънный типъ довольно часто уже бывалъ!" Здъсь опять мы имъемъ два поразительныхъ приявра того, что Ницше въ овоихъ взглядахъ и ученіяхъ быль непостоянень и изменчивъ подобно ногоде. И такія непостоянныя философемы, колеблющіяся въ развыя стороны подобно флюгерамь, выкоторые принимають вы качествы своего міросозерцанія и жизненно-практических воззраній и избирають ихъ въ проводники отъ временной жизни къ въчности! Не безпримърное ли это легкомысліе?

философа, есть возвышение власти въ человъкъ; ибо по нему "все хорошо, что возвышаетъ въ человъкъ чувство власти, волю къ власти, самую власть.

Тутъ возникаетъ вопросъ: что следуетъ понимать подъ этой властію"?—вопросъ отнюдь не излишній, такъ какъ это слово иметъ много значеній.

Но замвиательно! именно въ этомъ важнейшемъ пунктесеноего ученія Ницше никогда не высказался ясно и вразумительно, у это уже большой недостатокъ его философіи. Въ самомъ дёль, ясность и устойчивость въ основныхъ понятіяхъ прежде всего должны быть на лицо въ серіозной философіи, иначе все окажется шаткимъ. Вотъ именно это последнее мы и находимъ у Ницше. Такъ какъ теперь онъ не объяснилънамъ прямо своего основного понятія "власть", то намъ ничего иного не остается, какъ найти значеніе его косвеннымъ путемъ. Какъ же именно?

Слово "власть" можно употреблять въ пяти смыслахъ: въфизическомъ, интеллектуальномъ, моральномъ, политическомъ и соціальномъ.

Какое изъ указанныхъ пяти значеній Ницше могъ усвоить этому выраженію? Такъ какъ онъ, мы знаемъ, ни во что ставиль все моральное, равно какъ и все политическое и соціальное, то эти три означенныхъ понятія власти должны быть у него исключены. Но онъ мало придаваль значенія и области интеллектуальнаго, духовнаго, какъ мы уже слышали, и только лишь органическая, физическая жизнь имъла у него значеніе существеннаго, какъ альфа и омега, какъ "истинно въчная жизнь, какъ путь къ ней и рожденіе въ нее, какъ священный путь" 1).

Изъ этого следуетъ заключить, что подъ "властью", которая должна возвышаться въ человеке, Ницше понималь собственно физическую силу. Поэтому онъ и отвергаетъ, какъ ея противоположность,—"слабость", "слабыхъ" и неудачниковъ.

Следовательно, воть что, по Ницше, было бы для человека наивысшимъ идеаломъ жизни: стать, какъ можно более, физически сильнымъ! Выдающійся силачъ въ телесномъ отно-

<sup>1)</sup> W. W. VIII, 172, 173.

шени, подобный тёмъ, ногорые выступають въ циркахъ и въ митических жлубахъ, быль бы, но этому учению, совершенманить человекомъ!!!

Но спращивается: камъ? неужели въ втоит должевъ заклюился ванисній вдеанъ человіна? Тогда многіе африканскіе диари и нівноторые мясянии били бы великоліпными и достейными подражаній образцями человіна! Нужно только ясно виказать втовъ ницинецисті винадъ и вывести его на чистую воду, и мы увидимъ его полную несообразность. Въ самомъ дігі, какой разумний человінъ будеть черіозно допускать, че, дійстинтельно, нъ жляни модей вее зависить исключивенно етъ комичества тілесной сили:

Всистно, телесная сила имееть кли теловым немалеважное шамие; исо она составляеть основние жизни и квательнети. Но отгото она не мийеть из человый существеннаго; шенаго значения, да и не можеть вийть для него подобнаго замения. Сущисство человыма, безспорно, является его дутовно-моральная природа и правственная деятельнесть, черезъшорую она собственно и очинчается оты жинотныхъ. Действителью, значение человыми заминчается не въ обили власти и сым, но собственно въ томъ, какъ и для чего онъ ими получеся, и этимъ определяется его духовно-моральное достопиство. Последное посему есть важивание достояние въ шевыти моральнае настроения.

И вменно этого хочеть тристіанство. Да, болье и болье вышиваесь въ духовно-правственновь отношенін, становись в настравним и неступиамъ все болье благородникъ и со-приненнымъ,—человъкъ черевъ это уподобляется Всевишнему Вессовершеннъйшему Существу, Самому Богу, согласно слеву христа: "будьте совершенны, какъ совершенъ Отецъ вашъ вессияй"! 1) Этотъ возвишенный пристіанскій идеаль челоми вивстф съ тъмъ есть и выспій идеаль, какой вообще волеть білях.

Cans Гесе, ноторато Ницию очень почиталь, нась "высшло человъка", допускать это, отпровенно сознавшись своему

<sup>1)</sup> Me. 5, 48, "

другу Эккерману 11 марта 1832 года: "Я привнаю вполнъ подлинными всъ четыре евангелія, ябо въ нихъ отражается величіе, которымъ облеченъ былъ Христосъ и которое было величіемъ Божества въ такой полнотъ, въ какой только божественное когда либо могло явиться на землъ. Если спросатъ меня, въ моемъ ли дукъ оказиватъ Христу благотовъйцое почитаніе, то я скажу: непремънно! Я преклоняюсь предъ нихъ, какъ предъ божественнымъ отпровеніемъ висшаго принципа правственности".

Это суждение о Христв и христанств величайшаго нвмецкаго порта, который вивств съ твиъ былъ и философомъ,
не полная ли противоположность тому, чему училъ на этотъ
счетъ Ницше? Такъ, следовательно, Гете и Ницше вдесь совершенно расходятся во взглядакъ. Кто, изъ двухъ правъ?
Безспорно, Гете, который при своей геніальности ума былъ
мыслителемъ несравненно более глубокимъ, чемъ Ницше, темъ
более, что это суждение и подтверждается убъждениемъ наибодее выдающихся людей стараго и новаго времени.

Да и въ самомъ дълъ, если сравнить наивысший идеалъ человъка въ духъ върно понячато христіанства съ ницшеанскимъ идеаломъ человъка, то дла всякаго, у кого разумъ не омраченъ закоренълыми предразсуднами иди слъпыми страстями, тотчасъ станетъ ясна крупная развища, красноръчиво показывающая въ пользу перваго. Дъйствительно, вопреки мнънію Ницше, не физическая сила человъка, пышущая набыткомъ кръпости, но, какъ учитъ христіанство, интеллектуальная и нравственная сила въ са высшемъ и гармоническомъ развити, —вотъ что можетъ быть наивысимиъ достояніемъ человъка.

Далье, хотя христанская релига и цвинть выше эту последнюю силу, чемъ первую, нимъя на то полное право, но все же туть вовсе иеть враждебности нь телесной силь человька. И въ христанстве заботы от теле и его интании имьють значение положительного долга, такъ какъ тело есть органь души. Поэтому и въ христанстве не лишены значения принципъ: въ здоровомъ теле—адоровая дуща.

<sup>1)</sup> Eckermann, Gespräche mit Goethe in den letzen jahren seines Lebens; Leipzig, Recham B. III, S. 263.

Мало того, апостоль Павель даже называеть тело христіанния "храновъ Святаго Духа", припнециваеть ему следовательно, особенно высоное достоинство, несравненно высиме, темъ Ницие. Въ то время, какъ пристіанство въ накоторомъ смысла возвишаеть до апосеоза, сподобившееся божественной благодати человаческое тело,—Ницие далаеть тело человака звароподобнимъ, низводя его на стемень тала животнаго.

Отсюдь теперь явствуеть совершенно противное тому, въ чемъ Ницие упрекаль христіанство, виставивь его въ начествъ смертельнаго врага телесной жизни. Согласно изложенному, этотъ упрекъ внолив несправедливъ, ибо христіанство не презираетъ тела, но, напротивъ, оно, какъ инкакая другая религія, усвояетъ ему наивысшее достоинство, къ какому только оно смособно. Оно признаетъ, что тело въ концъ міра даже восиреснетъ по силъ Божіей и будетъ принимать участіе въ вёчной блаженной жизни, какъ и дуща. Следовательно, христіанство ставитъ человёческое тело горавдо выше, чёмъ Ницие, при всей его "философіи тела", и въ этомъ отношеніи христіанство стоитъ такъ высоно надъ нимъ, какъ въёзды надъ землею:

Что касается загімъ упрека Напше, что христіанство приняло сторону слабыхъ, низкихъ, неудачниковъ, то это совершенно върно, но тугъ для него истъ никакого безчестія, а, напротивъ,—величайшая честь. Въ самомъ діль, оно вступается за "низшую братію", чтобы украпить слабыхъ, возвисить низкихъ по происхожденію, сділать тіхъ, которые уродились неудачниками; возможно болье успідающими, спідуя при этомъ примітру своего великато Основателя, Который постоянно утверждаль, что Онъ пришель "взыскать и спасти погвощее". Конечно, это лишь высоко и достохвально.

Теперь опять сравнить съ этимъ ученісмъ христіанства выше отмівченное ученіе Ницше. Оно прямо отвратительно! Вотъ что Ницше говорить: "слабые, неудачники должны потибнуть, — ото первое положеніе нашей любви въ людямъ. И въ этомъ мы должны еще помогать имъ" 1). Прекрасная, чудная любовь къ людямъ!

<sup>1)</sup> Antichrist, W. W. VIII, 218.

Следовательно, чо Нишию, мы должны стоявнуть съ дороги, какъ можно скоре, всекъ слабыхь, всекъ меудачниковъ, всекъ больныхъ, должны безжалостно умерщивать ихъ. Для чего? Для того, чтобы избежать "мрачвато и соминтельнаго почтеніи съ ихъ стороны, ихъ нечальныхъ вкоровъ". Макъ вдругъ "сильный" Ницию оказывается нервно-слабымъ!

Здёсь его ученю въ правственномъ отношени получаетъ характеръ философіи самаго нивкаго ввёрства, между тёмъ векъ христіанство, напротивъ, релягія благороднейшей ігуманности 1).

Хотя христіанство справедливо вступается за людей слабыхъ и навинкъ по происхождению, но ово повтому еще отнюдь не отвергаеть людей сипьныхъ и высоконоставленныхъ. Здесь у Нидше опять совершенно ложное заплючение; нбо, призывая къ мужеству и утфина людей беднихъ в низвикъ по происхомедению съ целию поддержать и укранить ихъ, такъ какъ въ античномъ мірів ихъ совершенно презирали, --- Христосъ поставилъ на видвое место одникъ, но повтому еще не отвергъ другихъ. Поравительныгъ доказательствомъ этого служить образь действій Христа во время Его земной живии. Дъйствительно, Онъ обращался списходительно и малоствво не только съ простымъ народомъ, но имель нь числе своихъ учениковь и дружей и внатемить, богатыхь, высоконоставленныхъ, таковы, папримъръ: Никодишъ, Іосифъ Аримаесисий, Лазарь изъ Висаніи, далее Марія Магдалина, Марса, Ісанни 2), Сусанна и другіе.

И подобно Христу, христівнская церковь не только вступалась за простой народь, обідных и людей низкихь по происхожденію, но и отпосимись дружелюбно къ сильнымъ, богатымъ, знатнымъ и благородивиъ, ученымъ и образованнымъ, гдъ только ей представлямся случай. Приномнимъ только изъ

<sup>1)</sup> Мы не станемъ отвергать, какъ обыкновенно двляють: и въ христіанскую эру, къ сожальнію, конечно, совершались великія жестокость, но въ этомъ не была виновина христіанская реликія; иботова не учила этому и ко- рекомондовала этого. Віновагы были линь ограниченные люди, которые дожно истолковывали и превратно примъняли къ жизни христіанскіе принципы.

г) Іоанна, жена Хузы, домоправителя Продова (Лук. VIII, 3). Прих. переводчика.

первых времень христіанства, наприм'юрь, Діонисія Арсонагита, Іустина Философа, римсько сенатора Пуденса, начальника императоровихъ телохранителей Сепастіана, далее благородную Пуденціану, святую Ценалію, святую Агнессу и иногихъ другихъ вначныхъ римлянъ и римлимсь первыхъ временъ христіанства.

Затімъ, унажемъ на средневівновымъ рицарей, которые всеціло были предани христіанству и все же были личностями сильными, мощными, знатными. Слідовательно, христіанство вовсе не тормавъ для раскрытія физической силы и не врегъ висшихъ сословій. Дійствительно, уже съ самаго начала, какъ било выше показано, она была не только религіей простого народа, но и образованныкъ, знатнихъ и сильныхъ, если они ей посвящали себя, и такою она оставтся донымів. Въ христіанствів открыть доступъ для всіжъ сословій и націй; ибо оно, въ отличіе отъ всіжъ другихъ религій,—универсальная религія.

Такъ совершенно опровергается выявупомянутое обвищение Ницие, выставлениее имъ противъ христілнотва.

2) Ницие двлаеть дальнёймій упрекь христіанской религіц за то, что она проповедуеть добродетель состраданія: "Христіанство", говорить онь, "называется релиніей сострадація, Сострадание составляеть противоположность тоническим в аффектамъ, которые возвыщають энергію живненнаго чувства: оно действуетъ подавляющимъ образомъ. Мы териемъ сиду, есле испытываемъ сострадаміе. Черезъ сострадаціє увеличивется и возрастаеть потера свам, и это уже одно составляеть для жизви страданіе. Само страдавіе становится заразительнымъ черезъ состраданіе. Иногда всявдствіе его можеть наступить общій упедонъ жизови в жизовниой энергів, который будеть энстывы абсурдомъ, если привать во внимание его провзводящую принцен (случай смерти Надарянина). Это одна точка врвніжено есть оне болве важная. Положимъ, если мы не будемъ иметь сотуветнія из ценности: реакцій, которыя представляють обиновенное явлонію, то опасный для жизин марактеръ сострананія окаженся во освіжденім еще боліве ярг комъ. Оно ставитъ крестъ вообще на законъ развитія, или

ваконт естественнато подбора. Поддерживается то, что совртво въ паденію; оказывается покровительство вырождающимся и осужденныма жизнію; всладствіе частыхъ житейскихъ неудачь всякаго рода, на самую живнь складывается шрачный и скептическій выгладъ. И кватаетъ же сиблости считать сестраданіе добродьтелью (во всякой благородной морали оно имбетъ вначеніе слабости...). Ничего нізть боліве певдороваго между нашими болівнетворными новінествами, чімъ христіанское состраданіе. Здібсь нужно быть врачемь, адісь нужно быть неумолимымъ, здісь сибдуеть пустить из діло ножъ,—воть нашть родь люби къ людямь, дабы мы были философами и типерборезми!" 1).

На это можно ваметить: если Ницше выше говорить, что христіанство есть религія состраданія, то въ тожь смысле, въ какомъ онъ представляеть дело,—это неверно; ибо состраданіе отнюдь не играеть принципіальной или первой роли въ христіанской религіи, но занимаеть въ ней подчиненное м'єсто.

Напротивъ, наивысшая добродѣтель въ христіанствъ—дюбовь,—дѣятельная любовь къ Богу, къ ближнимъ и къ самому себъ, какъ видно въ особенности изъ опредѣленимъ и исныхъ словъ Христа, Его любимаго ученика Іоанна и апостола Павля. Особенно послѣдній восторженно восхвалялъ христіанскую любовь и изобразиль ее, какъ добродѣтель по преимуществу, какъ вѣнецъ всѣхъ добродѣтелей. Поэтому инъ кажется непонятнымъ, какъ Ницше могъ о немъ сказатъ: "Павель биль по мести величайшій изъ всѣхъ апостоловъ". Однако, съ истиной согласно совершенно противное; ибо не месть, но любовь влекла его къ дѣнтельности, и любовь онъ ставилъ выше всего.

Напротивъ, состраданіе заиншаєть въ христівнствіє только низіпую отупень. Въ самомъ ділів, состраданіе собственно нигдів не представляется въ немъ въ начествів добродітели, такъ какъ оно естественное слідствіе всякой неяспорченной страстями и дурными привычками души. По кристівнскому ученію, мы должны помогать всёмъ несчастнымъ созданіямъ, по мітрів силь своихъ, не просто изъ состраданія, но гораздо

<sup>1)</sup> Antichrist, W. W. VIII, 222 f.

бифе, по любен. И объ этой любен нельзя, конечно, сказать него, что говорить. Ницше о сострадании и что было причиной, почему онъ возставаль противъ легот "Сострадание противно томическимъ аффентамъ, которые возвышають энергію лизненнаго чувстваї оно дайствуєть подавляющимъ образомъ. Мы терлемъ силу, если испытываемъ состраданіе". Дайствительно, въ любен мы видима совершенно обратное: она именно вриподнимаеть жизненное чувство, она возвышаетъ и увещинаваеть силу; ибо "любевь аплъна пуще смерти".

Поэтому все возражение Ницше, направленное противъ христанской реалги выс-за сострадания, обращается въ ничто.

3) Ницие отвергаль далее христівнетво потому, что оно изалось ему заклатымъ врегомъ природы вследствіе своего бідто бы отрицательнаго отвешенія къ ней. По этому поводу оть замечаеть: "После того, какъ найдено было, что понятіе "природа" противно понятію "Бегъ",—слово "естественный мино было заменить слово "мервкій:"—весь этотъ фиктивный мірь 1) имфетъ свой коревь въ ненависти къ естественному—діствительности,—онъ есть выраженіе глубокой непріязни къ дійствительному... Но этимъ объясилется все. Кто имфетъ основнія отнаживаться отъ действительности? ито отъ нея страменіе дайствительностій з).

Изакъ, во Нацие, христанство должно быть заклятниъ врагомъ природы. Но оправинаются: когда прежде всего Основатель христіанской религіні выражался или обращался враждебно въ отношенів къ природь? Наеборотъ, будучи другомъ природы, Онъ дакаль макъ разъ противное. Онъ часто пребивать среди природы, часто въ Свошъ рачахъ указываль ва нее, завиствуя изъ нея: для споихъ рачахъ указываль образовъ; Онъ посхваляль замини просябенія, въ особенности цити, за ихъ красоту.

Педобно Христу, и кристіанство взначала съ любовію взирало на природу; ибо, по христіанскому возврівнію, природа

Т) Къ этому міру Ницше отнесъ христіанство, объясняя всѣ его воззрѣнія в свисів явоображаення в представленій, то есть, въ смыслѣ чистой выдумки.

<sup>2)</sup> Antichrist, W. W. VIII, 231.

есть грандіовное творешіе Божіе, Его! видимов отпроженіе, черезъ разсмотрівніе котораго, но спону аностола Павиа, ны должны познавать Бога.

Повтому, если: Ницше утверждаеть, что из тристіанств'в природа"—понятіе противное понятію "Вогь", то это чистан ложь; ибо, по истинному христіанскому ученію, природа не составляеть противоположности Богу, но между ними существуеть тіснівшая гармонія: она—Его свободное твореніе, а Онь—ея творець; она прославляеть Его, а Онъ сохраняеть ее и промышляеть о ней. Поэтому въ псалмахь, которые издревле до нашихъ двей, по установлению церкви, читаются на богослуженіи, всё явленія и салы природы призываются хвалить и славословить Бога, своего Творца.

Что же? Раявъ опять не доказывають эти неопровержнике факты совершенно противное тому, нь чемъ: Ницие упревана пристіанство? Въдь туть нъть и черти "пенависти" къприродъ.

4) Подобно этому дёло обстоить и съ дамынёйшимъ обонненіемъ Ницие, будто христіанство "ненавидить" міръ, и котому оно----врагь матеріальной культури,—упрекъ, который, впрочемъ ему часто дёлали и съ другей сторовы.

Что сказать на это? То нравда, что въ рачать Криста неоднократно проводится противоположность между парствомъ Божіниъ и міромъ. Но эта противоположность не абсолютим, только относительна; нбо она осносится только из тамъ дюдимъ и учрежденізмъ, которие счеять на противорачия въ основнымъ заповъдямъ Криста. Если ноэтому у евангелиста Іоанна говорится: "не любите міра" 1), то пода этимъ ракумъется: не любите граховнаго, боговражденнаго и незаконнаго, чего нвито благомисляний не можеть одобрячь и гораздо менёе любить, съ внимъ длязь много превративно и самъ Ницше; ибо, въ противномъ случав, валънъ онъ возставаль бы такъ страстно противномъ случав, валънъ онъ возставаль бы такъ страстно противномъ случав, кото не согласенъ съ его принципами?

Следовательно, и самъ Ницше быль во враждебномъ отношеніи къ міру и даже къ большей части міра, яли, что то же, человечества.

<sup>1)</sup> I Ioan. 2, 15.

Что насается затёмы матеріальной культуры, то пристіонство вы принципь не отвергаеть ся. Напротивь, доже есть нарочитая болественная зановодь огранрабатываніи натеріальной культуры!

Но туть, быть можеть, опресить съ накотерымь удивденіемь: гдв же выходится эта заповадь?

На это мы опевтимъ: на самынъ первихъ стравицахъ Священнаго Писанія ветлаго завѣта, воторый призначь и Христомъ, а затѣтъ пристіанствомъ и повынѣ. Здѣсь мы прочтемъ о томъ, какъ Богъ: далъ людимъ въ началѣ икъ бытія такую заповѣды: "плодичесь; и развножайчесь, и наполизние вемлю, и обладайте ею и: владычествуйте надъ рыбами порскими, и надъ плицами небесними и надъ всякимъ животнымъ, пресмынающемся по земли!" 1)

Следовательно, согласно ясной воле Божіей; главная задача эмодей состоить въ томъ, чтобы подчинить своей власти вишнино природу съ ся силами: и распообразными явленізми в обладать ими, чтобы оне служили на поддержанію человеческой жибни, на удичненію: и укращемію ся.

Стало бить; вдёсь мы мывемь вы оправдане божественную великую харойю; неогоран вывстё съ тёмъ обязываеть людей носильно спосийшествовать матеріальной культурф. Это была самая первая запов'ярь, которую Богь даль людямъ, и Христосъ са воисе не отм'яниль. Онъ даже сказаль, что Оны не пришель нарушить негий законь Вежій, но восполнить его.

И дъйствительно, Онь сделавь это, двар подамь также великую хартно, новый высскій культурный идеаль: именно идеаль нравственной культуры нь словахь простыхь, но весьма глубоких по содержанію: "будьте совершенны, чамь совершень Отекъ вамъ небесний").

Итакъ, по христівнскому ученію, есть дві великих культурвыхъ відачи для человічества: посмоннює разрабамивавій матеріальной культуріх и попеченіе о принственной культуріх. Обіз должны иття гармонически одна съ другой рука объ руку и всегда подвигаться впередъ. Слідовачально, въ кристіанской реликів есть и принципа истинняго прогрессо, и если.

<sup>1)</sup> But. 1, 28.

<sup>2)</sup> Mare. 6, 48.

надъ часто случается, о ней утверждають перетивнос, тогото тажкая клевета.

Христіанство съ этимъ двожимъ культурныйъ «идеаломъ соотвътствует» двойственной природъ человъка: его пъмесной и духовной сторовъ Въ этомъ заключаются: его внутрениее, вещественное оправданіе.: Напротивъ, тъ, которые отстанвають толоко матеріальную культуру, впядають въ односторонность и пренебрегають важивйшних въ человъкъ. И вотъ къ этимъто односторонных мислителямъ привадленить именно Напше, у которато физіологическая, тълесная жизвъ всегда имъла существенное значеніе. Стало бить, и въ этомъ случать кристіанство, такъ горячо инъ оспариваемое, стоить выше его и вовсе не заслуживаеть упрека во враждебности иъ культуръ.

5) Ницше осуждаеть дажее христівиство потому, что оно требуеть отъ мюдей въры, а эта въра унижаеть имя. Онь товорять: "Теперь еще не мало тажиль мюдей, которие не внають, насколько непристойно быть "верующинь",—или насколько это признакь упадка (de la décadence), надиомленной воли къ жизни, но уже скоро они узнають ето. Мой голось достигаеть и тугихъ на ухо" 1). "Въра, кавъ императивъ есть уето противъ науки, а въ жизни—продажная лежь" 3). Вера это не что иное, какъ произвольное ненёдёние того, что истинно" 2).

На это мы замётимъ: превіде всего, это вицисанское нонатіс вірм скорфе комично, чість вірно, такъ такъ Нацие онять ставить діло вверив днимъ, въ чемъ онъ вообще владіль особой виртуозностію, какъ мы уже часто виділи. Въ самомъ ділі, когда мы не хотимъ звать чего либо истиннаго, тогда мы не візримъ, тогда у насъяніть віры, но остается одно безвіріе. А Ницше, наобороть, говорить вірю воть въ чемъ состоять: не старайтесь и виать о томъ, что встинно! Но это значить совершенно извратить діло. Въ вірт лютому только находять нізто истинное, что хотять правнать это истинное, а нь такомъ случать нізть другого средства къ позванію, кромів віры.

У, человека соть двоякаго рода; оредства къ поменно; пакъ

<sup>1)</sup> Antichrist, W. W. VIII, 285.

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 281.

<sup>3)</sup> Ibidem, S. 290.

есть для него и два рода предметовъ познанія. Последніє вля видими, или чевидими, иначе сказать, вля чувственно видими венія, жли чувствомъ невоспринимаємыя. Для первихъ ин вибемъ, въ наческить оредства къ познавію, созерцаніє, ин ощущевіє; по если мы котимъ узнать о томъ, чего мы не ного средства, кроміть вітрів теперь, то намъ не оскается вного средства, кроміть вітрія, то есть, мы приниваємъ за истину то, чего мы сами, не видимъ, на томъ основаніи, что объ этомъ свидітельствуєть другой, которому мы вітрить. Это общечеловіческое и вийсті съ тімъ научнее понятіє вітрі. И христіанская редшіл не им'єть другого понятія. Самъ Христосъ говорить Оом'є "блаженній ще видівніе и увітра вавшіе" 1). Подобно этому и апостоль Паваль говорить: "вітра есть осуществленіе ожидаємаго и увітренность въ невидимомъ" 2).

Безспорно, во вселониой гораздо больше вещей, жоторижь ин не можемъ воспринамать нашими мувствами, а это бываеть всябдствіе того, что онф или слишкомъ далеки отъ наст. ние слешеномъ мали, или ворбщо немидемы для нашего твлеснаго ока. Если же все така им хотемъ пріобрасти познаніє O HEXT, TO BE OTHER MHOTHER CHYRANES IV HACE HE OCTACTOR BE респоряжение другого средства, кромф вфон. Такъ выходилъ TO LAME COMPARE: AUCEP HUMOOO; HORHUMIS MOKORICE HS BADGE напримеръ, ночти все ваши истроические познавия, наибольшая часть наших географических и аспрономических повнавій. А канъ относительно мало іми знавиь по собственному опиту! Даже о важиваниять живиенными отношениям им нивекъ повнание только посредствомъ вёры, напремеръ: эта особа, дыствительно,---нану, отень, та особа, авествительно,---нана vatl, stope veloběky, zřectbuteleho; hamb ópath, talmennyна, действительно, плана, сострани тамъ далбе; мбо мы сажи не были свирителями ихъ происхождения. 

Повтому базь върм нъ міръ: нельзя в шагу ступить. Посему и негъ ни одного разумнаго велевъка на вемлъ, который би не имъгъ на саменъ: дъл върм. И Нивше, конечно, не составлять исключения нез этого правила; и сиъ владъть большиствомъ свения повижний: посредствемъ върм. Повтому, если

<sup>1)</sup> Ioas, 20, 29.

<sup>2)</sup> Esp. 11, 1./ . / ·

думають, что только въ области редиси требуется вёра, те это чистая ложь. Въ самонъ делё, вёра необходима также во всёкъ другихъ областихъ, не всеключая даже науки, такъ какъ непосредственному восиріятію подлежать не всё объекты и такъ какъ всикая наука имъетъ историческую часть, которая всегда поконтся на вёръ. Поотому Ницира говорить неправду, будто "вёра, накъ императивъ, есть чето противъ науки"; нбо и въ наукъ нелька обойтись безъ вёры.

Но было бы еще болве неразумным утверждать вывоть съ Ницие, что "непристойно быть върующимъ". Въ самомъ дълв, если бы это было върко, тогда все человъчество было бы непристойно, вилючая и Ницие, такъ какъ нётъ разумнаго человъка, который быль бы безъ всякой върм.

Да и почему непристойно имъть въру? Для меня, но крайней мъръ, это неясно. Какъ разъ наоборотъ: явняя вепристойность не върить честному, благонадежному свидътелю; напротивъ, вполив примично върить такому свидътелю.

6) Но, возражаеть Нецше, христіанство отъ начала до вонца-неправда, фикція, ложь, и потому ему не сафдуеть върить. "Ни мораль, ни религія въ кристіанствъ не соприкаевится ни съ однимъ пунктомъ дайствительности. Въ кристіанстве ми находимъ часто воображаения причины (Богъ, дуна, "я"; духъ, свободная воле или даже и несвободнай воля); чисто воображаеныя дійствія (гріждь, искупленіе, благодать, раказаніе, проценіе граковь); общеніе сь восбражаемим существани (Вогь, думи, души); воображаемие естестновідіміє (естествовъдъніе антропоцентричество харантера, въ чемъ SSUJIOTACTCA OTCYTCTBIC HAZICARILIATO NOBSTRA O OCTROCERCHBUID причинаять); воображаемую исплологію (чистыя самообольщежів, невесненія пріятивъ нин непріятныхъ свінняв тувствеваній, наприміръ, состоявій nervus sympathicus, съ немощью минии, религиозно-моральной идиосиниракии;--съда принадлеmatel packashie, yrphisenis conform, nonymenie gianom, dimзость Бога); воображаемую чеслогію (парогво Вожіе, страшний оудъ, ввиная живнь") "Кристівнство соть искусство снаго итать". "Все человъчество, даже лучния головие лучникъ вре-

<sup>1)</sup> Antichrist, W. W. VIII, 251,

мять (за посывоченіемы одного, жогорый, быть можеть, престо не человінь) посволяли обманивать себя этими. Подъ этимы данный, который не домустиль пристіанству обмануть себя, надше разумінеть конечно себя самого, ділля несьма замінам тельное прибавленіе: этотьюдинь, "межеть быть, просто не человіть!" Безспорно, очень интересная карактеристика симого себя!

Итакъ, Ницще выдаетъ всё ученія христіанства за вообратеніе и ложь. Но сирашивается, где допавательство для этого судаго утвержденіа? Рев. Ницше, пействительно, доказаль неличе несостоятельность христіанскихъ идей? Нигрії Опъисто и дерзко говориль обнихъ, по никогда не донавиваль, и этиль ділю ограничивалось. Въ самомъ ділів, мегко учвері кдать; на это спесобень всякій; но доказать!—Ветъ нь чемъ сущность діла; а у Ницше это только побочное діло.

Да и мометь ин кто нибудь, сожительно и разубъеднясы во вной истинъ, подобно Ницше, имъть право учверждать съ пере разинтельностию, будто въ кристіанстиъ все ножь?

Послупаемъ его собственныхъ выжичательныхъ словъ на этому поводу: "Следуетъ ин още поворить, что во всемъ щовонъ завътъ встръчается только единственный обрасъ, котом ры должно уважать? Это—Пилатъ, римскій намъстникъ. Жемы обойтись серіозно оъ іудеемъ чорговцемъ, онъ не нусквется въ разсужденія. Такой или вной іудей,—что всъ этого?... Блатородный смъхъ риминина, предъ которымъ падаетъ безстыдное забунотребленіе словомъ "истина", обогатиль новый зажыть смиственнымъ принимъ словомъ, — ото его кративъ, ото отрицавіе: "что есть истина"!

Вогда читаешь зого, невольно спраниванив, стоворить ли злес человёнть во сиб вли намер, или—? Что свазать на тавую вепрастойную кли новторенім рёчь?

Изакъ, Пинатъ, сназавнийся именно въ осущения Христа сибийъ человъномъ, тамъ какъ, осъ, вопреви своему убикъмию въ невинисери Імсусъ, придала Его неворибнией смерти изъ простого страна предъ туделии,—этотъ Пилатъ—"вописимъ повомъ завътъ единственный образъ", который долино увания: Не ческутиченно им вто?

А какъ прекрасно Ницше противоръчить здъсь самому себъ, понятное дъло, совершенно не замъчая этого! Какъ именно?

- Обывновенно онъ всегда утверждаеть, что савбых людей и трусовъ следуеть превирать; а здёсь восхваляеть такого человёна и воздаеть ону высокую похвалу! Эко называется носледовательностию.
- И "единственно ц'янным словомъ" въ новомъ зав'язъ, по Напис. должно быть смедтическое язречение Пилага: "что естъ истина"!
- ... Итакъ, разочарованность во всямей негинъ, которая сквожить въ этомъ изречения—единственно цънное сдово въдновомъ жавътъ! Следуетъ не считать такой язглядь донустимымъ? Во всякомъ случав, онъ стоитъ въ испорім особнякомъ, и Ницие—"единственный" человъкъ, въ головъ которало оно впервые возвикло. Но поэтому мы отвюдь не считасиъ его завилнымъ.
- Если бы Нилать быль правъ съ своимь скенсиссомь, то у людей не было бы ненакого истиннато познанія, следовательно, и у Ницше! Тімъ не менте онъ всегда утверждаеть вполнъ рашительно, что христіанство—система лжи. Не чтобы имъть право такъ товорить, Ницше долженъ знать, что такое истина; ибо никто не можеть уличить во лжи, если самъ не знаетъ истины.

Такимъ образомъ, и здёсь Ницие внадаеть въ противоречіе съ самимъ собою,—это уже сколько разъ? И если бы это скептическое изреченіе Пилата: "что есль истина"! было опроверженіемъ христіанства, то оно было бы опроверженіемъ и ученія Ницие, какъ всякой другой философін и порбие всякой науки. Но такими выраженіями христіанство менфе всего опровергается, какъ доказываютъ съ очевидностію исторія и настоящеє; ибо, войрени "ціннюму" слову Пилата, христіанство отнюдь не пошло къ основанію. Напротявъ, оно все боліфе преуспіввало, въ короткое время распространнясь і по всему цивилизованному міру, къ ледизайшей досадф Ницие, зановвань всю римскую имперію 1), и существуєть тенерь уже двіз тысячи літа і Отъ таково "опроверженія", можно дегко отказаться.

7) Далье обращаеть наше внаманіе обращеніе Ницше противъ

<sup>1)</sup> Antichrist, W. W. VIII, 805.

христівнства, будто оно учить от равнымь для вобмь правамы По этому поводу онь замінаютьс по превмуществу христівноство повсюду разлимо яды ученія: "ранныя для вобма правай; христівнство изь помасинымь угловы дурнымь вислинитомы объявило безпондадную войну всляюму чувству благоговівнія и разницы между однимь человівномы в. другимы меловівномы, то есть, понятію вскаго подмема и вслявих роста мультури,— оно выковало себів изь овлобленности массть клавное оружіе противь нась, противь всего благороднаго, отраднаго, великодушнаго, противь нашего снастья на вемью 1). "Равенство душь преды Богомь—эта фальшы этоть предлогь для влопаматности вобма назко настроенныма, этоть вврывнатий матеріаль понятій, это равенство вызвало, наконець, революцію, стало новой идеей и началомь упадка всего общественнаго норядка, воть христівнскій динамить" 2).

Здесь почти въ каждомъ словъ Ницше заключается неправда. Прежде всего заявленіе этого философа, будто христіанство провозгласили принципъ: правныя права для всёхъ это ваявленіе-не болье, каки чистое воображеніе. Этого христіанство не дівласть на теоретически, ни практически. Не ввель ли Основатель кристівнской редигів олень рано: между Своими последователями различие въ степени, возвысивъ одина вы выть вы аностоин, надаровальных особенно важных волномочія в право, в между ниметонять отличаль апостодовъ Петра. Замова и Повина. Значить, им инфемъ здесь прочное освованіе: для церковной ісраркіи, которая, какъ н сама церковь, съ течениемъ вромени все болве развивалась; н такимь образомь возникая сложивы система перковной сорганизацін. О принциці: "разный шрава ддя всёхъ" буть и эріни быть не можеть; прапрочивь, :большія развичія въ стапени и праважь нолучають особенное значения от не ин-

Поэтому лакже вколивний очно утверждение Ницие: "хрид стілиство объявило войну же на жизнь, а на смерть дсякому чувству бавгоговінія инразвици нежду однись человімомъ и другимъ виже віжомъ". Вънсамомъ ділів, вънхристіанстві, без-спорно, мидривле существуєть накально учения, такъ, несом-

<sup>1)</sup> Antichrist, W. W. VIII, 273. 2) A. a. O. S. 313.

нвиноля выправлямо друвство биогогования и разниции. Нановивра, это: сългочностию предвисько по поводу отношений между учителемъти упеникоми, росподиномъ и слугою, роди-TOLISMU. H. H. T. T. L. M. C. L. C. подданнымъ...И себственно за церковной ісрархіи точно под-REDERINGOUSE DESCRIPTE BY CLEUCHA ROWAY BRICHIARY B. HESIMARY накъ доназывають эпенств, титуль и слежда. Да, уже назвавів дирелельни фанта его существованія должны были бы подсказать Ницше, что, несомижнео, вы храстіанской перкви. и именно оффиціально, существують: "виснитре" и "внатние", которыма приличествують особия-прерогативы и права. Все это говорить противъ Нидше и его вышеозначенных положеній. - «Что касается собственно отношенія» людей жы Богу, то н туть кристіанство вовсе не учить, какъ вообрамаеть Нипе о полномъ равенствъ. Дъйствительно, коти вы Свишенновъ Писаніи в поворится: цивть явцепрівтів у Бога" 1), но подъ этинъ разумбется, что при мазначение награды мин інамасынія Бого не взираеть на вижинее состояние в классъ могей, какъ на руководящве начало, но кообразуентя съ начимеными экслупамин и вир внутренвимъ достовиствомы. Даже инв вёчности и на, жебъ, во христанскому уненію, вовое нътъ равейства, по и тамъ есть больнія гразличін фь. степенняхь, омотря по васлугамь, какъ показивають висийе и анаміе лики вытеловы и изречения Жриста о "мнешки совислямь вы дожь Огда Его" э) и о престолахъ" апостоловь э). и Поэтому, если Ницше взваливаеть францискую революцию на христівнство в собственно на его ученіе о равецствъ, то это также крупная историческая домь и такжая неспринединфость. Во первыхъ, въ христіанстив завиж такого зущенія. какъ было только что поназано; а во-втерыхъ, жъ; которые провозглашали во время французской революція равенство въ качестве принципа, ве могли павыналься присвівновищи, но кань разь пробороть: всем чей прими и врегами их фистанства, противъ жоторато они звърски возстали индаже жовониъ закономь отминили его! Диствительно, нужены выжий фанстезив и презвинийное посейшение, пиробы предприненть, пиров вышло у Ницще, этихъ ясныхъ историческихъ фактовъ!

<sup>1)</sup> Pana. 2, 11.

<sup>2)</sup> Ioan. 14, 2.

<sup>3)</sup> Jys. 22, 30.

8) Наконець, Ницие и потому врагь христіанства, тто онъ рыжный противникь его священниковъ. Послушаемъ его самого но этому поводу: "Ми ни св чемъ не можемъ примериться до техъ поръ, пока "священникъ не произвесетъ слова "истина". Но, даже при самомъ скромномъ притяваніи на правду, теперь следуеть намъ знать, что теологъ, священникъ, папа, изрекая какое бы то ни было ноложеніе, не только заблуждается, но яжетъ, что ему непозволительно теперь лгатъ, по "простотъ", по "невържнію". И если бы священникъ знатъ, то и всявій бы хорошо зналъ, что нетъ болье "Бога", "граховъ", "Искупителя", что "свободная воля", "правственный піропорядовъ—ложь:—не знать этого никому не повволяютъ болье серіовность и строган воздержанность ума 1).

Конечно, трудно читать эти яростими обвинения безъ негодования. Но, несмотря на это, желая сохранить достоинство науки, я сохраняю хладнокровіе и прежде всего совершенно спокойно спрашиваю, откуда же Ницше знаеть съ такою увъренностію, что всякій священникъ безъ исключенія сознательно яжеть во всемъ, что онъ говорить о предметахъ религіозной въры? Чтобы имъть право на такое сужденіе, Ницше долженъ быль видъть насквозь умъ и сердце каждаго священника, заглянуть въ тайники его сердца; иначе совершенно невозможно произнести върнаго, справедливаго сужденія объ убъжденіи священниковъ. Но Ницше ни разу не провърять мыслей и чувствъ хотя бы только одного священника, и еще менъе многихъ тысячъ, разсъянныхъ по всему лицу земли, потому что это просто невозможно для человъка.

Следовательно, мы въ полномъ праве оборотить оружіе и бросить ему самому назадъ тяжкій упрекъ во лжи, который онъ сделать безъ всякаго прана всёмъ священникамъ. Но этого однако я не дёлаю, потому что я допускаю дли него "смягчающія обстоятельства на патологической почеё".

Далве, если бы Ницие быль правь вы томы, что всв священники лгуть вы своемы религіозномы ученів, то какы покимать то обстоятельство, что столь многіе изъ нихы приносили ежегодно такія великія жертвы и часто платились даже соб-

<sup>1)</sup> Antichrist, W. W. VIII, 264.

ственною жизвію—только ради этой "лики"?! Это вовсе не понятно; ибо въ такомъ случав всв эти священники должам быть полними глупцами. Но и этого отнидь нельзя допустить, такъ какъ они обыкновенно—люди очень разумные, люди, серіозно мыслящіе и поступающіе.

Что насается затыть дальныйшаго замычанія Ницше: "всякій знаеть, что ныть болье Бога", то и здысь опять—таки вырно какть разы противное; ибо фактически никто съ увыренностію не знаеть этого, такть какть на одинть человыкъ не изслыдоваль всего бытія и не постигь всей истины. И пока дыло такть обстоить, до тыхть порть никто не вы правы отрицать бытіе Бога. Да и здысь Ницше опять противорычить самому себь; ибо между тымть, какть въ вышеприведенномъ мысты онъ утверждаеть, будто отнывы "всякій знаеть, что ныть Бога", спустя нысколько листовь дальше, онъ говорить, что "темерь еще каждый третій человыкь въ "образованной Германіи" вырить въ божественное ировидыніе" 1). Какть примирить то и другое? Здысь еще разы Ницше опровергаеть самого себя.

Если же мы спросимъ этого философа, почему же священники такъ ужасно лгутъ, то онъ отвётитъ: все лишь ради власти—чтобы итти къ власти и сохранить ее <sup>2</sup>).

На это я скажу: положимъ, но отнюдь не допустимъ; если бы было такъ, какъ здъсь Ницше утверждаетъ, въ такомъ случав священники поступали бы по ницшеанскому идеалу и, слёдовательно, поступали бы, сообразно съ нимъ, върно, вслёдствіе чего Ницше долженъ былъ бы хвалить ихъ вмёсто того, чтобы осуждать. Дёло въ томъ, что наивысшій идеалъ человіка, по этому философу, заключается въ слёдующемъ: всякій долженъ стремиться къ возвышенію власти и именно всёми средствами, какія у него въ распоряженіи. При этомъ, всякое средство, способствующее достиженію этой высшей цёли, хорошо, и это даже единственный критерій нормальнаго положенія дёла. Если бы, дёйствительно, священники стремились къ тому, чтобы возвысить и сохранить власть, и если бы они пользовались для этого даже "вымыслами" и "ложью", въ такомъ случаё они вполнё соотвётствовали бы высшему ницшеан-

<sup>1)</sup> Ibidem, S. 291.

<sup>2)</sup> Ibibem, S. 297.

скому идеалу, и Ницше не имълъ бы ни малъйшаго права, съ своей точки врънія, отсюда сдълать имъ упрекъ, а на самомъ дълъ онъ такъ поступилъ и притомъ въ самой ръзкой формъ. Итакъ, Ницше еще разъ вналъ въ противоръчіе съ самимъ собою, и взрываеть свою собственную позицію на воздухъ.

Въ заключение выскажемъ вкратив общее суждение объ этомъ философъ. Ницше быль очевь даровитымь, но не яснымь, не вдумчивымъ, не спокойнымъ мыслителемъ; ибо иначе онъ не противоречиль бы самому себе такъ невозможно. Онъ провель не много меткихъ выглядовъ, но много предвзятыхъ, превратныхъ ндей. Собственно его понятіе о личности и ученів Христа было очень односторонне и ограниченно, и потому неудачно. Въ самомъ делъ, нельзя цепляться лишь за отдельныя выраженія Христа и Его апостоловь, но должно принимать во внимание всю совокупность христіанства. Вёдь всё ръчи Спасителя были ръчами по случаю, и потому онъ имъли особое отношение къ личностямъ и поводамъ, которые ихъ вызвали. Посему, если Христось по какому нибудь поводу выдвинуль одну сторону истипы, то отсюда еще нельзя завлючать, какъ делали Ницше и другіе, что Онъ представиль всто истину въ томъ видъ, какъ Онъ ее постичъ; ибо если мы будемъ тщательно изследовать Св. Писаніе, то найдемъ, что Христосъ въ другихъ случаяхъ въ дополнение выставилъ другую сторону истины. Абло въ томъ, что какъ истина, такъ в Христосъ, а потому и христіанство многосторонне, именно: христіанство имбеть стороны пассивную и активную, страдательную и двятельную, кроткую и суровую, мягкую и строгую, мирную и воинствующую, естественную и сверхъестественную, догробную в загробную, земную и небесную. И подобно тому, какъ его великій Основатель въ Своей личности объединилъ эти различныя стороны удивительно гармонически и на Своемъ жизненномъ пути, смотря по различнымъ обстоятельствамъ, въ которыхъ Ему случалось быть, Онъ открываль то одну сторону, то другую, —такъ было и въ исторіи христіанства.

Въ пору дътства христіанской церкви, въ первые въка хри-

стіанства, въ противедъйствіе кровавымъ гоненіямъ, воспитывалась болье пассивная, чуждая міру, аскетическая сторона. Позже выступила болье активная, могучая сторона христіанства. Церковь стала ити рука объ руку съ государствомъ, полязуясь покровительствомъ гражданскихъ властей. Она пріобрыла значеніе правящаго института, сфера діятельности котораго строго разграничена и обезпечена на ряду съ гражданскими правительственными учрежденіями. Въ постигавшихъ ее біздствінхъ она была несокрушимой твердиней, одержавъ побізду надъ разными ересями, воємущавшими ея спокойное могучее развитіе.

Далье, въ первыя времена христіанства и средніе выка преобладала болье сверхвестественная, идеалистическая, мистическая жизнь. Въ новое время болье обнаруживается естественная, реальная, живая жизнь. Истинное христійнство, ваятое въ своей совокупности, не относится враждебно ни къодному изъ етихъ различнихъ направленій, не оно совмістимо со всіми ими, такъ какъ оно не односторонне, но многосторонне; однако ограниченние люди часто понимали и трактовали его односторонне, а о Ницше нужно сказать вто въ особенности. Впрочемъ, самъ по себів Ницше быль горавдо лучие, чёмъ его ученіе.

Теперь онъ нажется намъ какъ бы пронесшейся сильной грозой. Подобио венстовствующему урагану онъ бушеваль вълитературъ, ръзко и страшно сверкали молніи его мыслей, какъ оглушительные раскаты грома гремьли его слова; онъдаже сломиль нъкоторыя слабыя деревья, оторваль многія сухія вътви, подкосиль нъжные цвъты. Теперь буря миновала, какъ миновали для христіанства многія другія бури. Какъдалекія зарницы еще мерцають его произведенія, но критика сломила ихъ силу, какъ надломились силы ихъ автора.

М. Воскресенскій.

## Привнаваль ли Канть бытів вещей въ себё?

Ученіе о вещахъ въ себе излагается въ различних отделакъ "Критиви чистато равума" по большей части въ отрывочной форм'в (сравнительно полиже и систематичные оно представлено въ ваключительнихъ отдёлахъ аналитики: "объ основи различия всках предметовь вообще на phaenomena и noumena" и "объ амфаболін рефлективнихъ понятій черезъ сивинение эмпирического разсудка съ трансцендентвавнимъч). Но такая отривочность по форм'в не препятствовала бы асному пониманію учемія о вещель въ себі, если бы между отдельными положеніями его, неходящимися въ различныхъ частяхъ критики, не было взаимнаго противоръчія. Между тёмъ эти положенія, по отношенію въ вопросу о реальномъ существовани вещей въ себи, настолько противоноложны, что повидимому вполив отрицають друга друга. Если пересмотрить вси положения Канта, отвичающия на этогь вопросъ, какъ они непосредственно даны въ разныхъ отделахъ критеки, то ихъ можно будетъ свести къ тремъ основнимъ типамъ. Въ указанныхъ отделять аналитики заявляется, что делене міра н предметовь на phaenomena и поитела въ положительномъ симств допускаемо быть не можеть и что о вещи въ себъ мы не можемъ скавать, возможна ли она или певозможна, Въ других ивстакт вритики (преимущественно въ эстетикв) утверждается несонивнию существованіе вещей въ себв на томъ основанів, что онв воздействують на нашу чувственность и преизводять вы ней ощущения, какъ матеріаль нашего познанія, безъ этого воздійствія необъяснимий. Наконецъ, въ разрешени третьей антиномии (и въ §§ 57, 58 и 59 пролегоменъ) дается иной ответъ на вопросъ о существовании вещей въ себе—здесь утверждается ихъ реальность, какъ безусловныхъ причинъ міра явленій въ его цёломъ. Вотъ три ответа Канта на вопросъ о существованіи вещей въ себе; первый ответь—отрицательнаго характера (котя не безусловно), второй и третій—утвердительнаго, но съ различной мотивировкой. Какое же изъ трехъ решеній нужно приписать Канту, какъ его действичельное убеждение? Признаваль онъ бытіе вещей въ себе или не признаваль, и если признаваль, то на чемъ его обосновываль?

Признание существорания чего либо есть актъ повнания, изследование возможности и основъ котораго составляеть непосредственное содержание "Кричики чистаго разума". Повтому рфиненіе вопроса о томъ, привнаваль ли Канть бытіе вещей въ себъ, должно быть дано на основании изследования общаго вопроса о возможности и освовахъ повнанія по Канту, такое изследованіе дасть вовиожиссть установить какъ, именно относился Кантъ къ акту привнанія бытія вещей въ себѣ съ точки эрвнія своихъ гносеодовических принциновъ. Если эшын ави анидо штйодоп атеруб анажьод ыпиримди ите адоп указанных ответовъ Канта относительно существования вещей въ себъ, то какъ нужно тогда смотръть на два другіе ответа? Признать ихъ противоречнии? Но противоречи возможны только тогда, когда тезись и витителись лежать, такъ сказать, въ одной плосжости мысле, когда что либо утверждается и отрацвелся съ одинаковыхъ основныхъ точекъ зрввія. Савдовательно, необходимо подвергнуть явсявлованію природу аргументацій. Канта, юстающихся са выясненіемь его гносеологического возарвнія, необходимо отврыть ту основу, на которой онъ построены. Только тогда возможно будеть определенно решить вопросы а томы, привнаваль или негь Кантъ бытіе: вещей въ себъ Общій: планъ рішенія этого вопроса будеть, пакимы образомы, следующий: 1) Изследование принципіально-гносеологическаго отношенія: Канта къ привнанію бытія вещей въ себф, накъ акту вознанія, на основаній общало учевія Канта о возможнести в основахъ повнанія. 2) Изследованіе природы и сущности ответовъ Канта на вопросъ о существованіи пепцой въ себе, остающихся за выдственіемь его гносовлогическаго возгранія. З) Замлючительный выводь о действительномъ смыске ученія Канта о вещахь въ себе.

Фактъ познанія предполагаеть познавательныя способности, какъ орудія, посредствомъ которыхъ осуществляется человъческое познаніе. Кантъ признаеть четыре познавательныхъ способности: чувственность, разсудокт, способность сужденія и разуме (три последнія у Канта часто объединяются подъ общимъ именемъ разсудка). Опредъление функцій и общаго гносеологического значения каждой изъ этихъ способностей занимаеть очень важное мёсто въ гносеологіи Канта. Чувственность есть способность, посредствомъ которой намъ даются предметы познанія (его матеріаль), разсудокъ (въ общемъ смыслѣ) -- способность, посредствомъ которой эти предметы нами мыслятся 1). Въ частности, разсудокъ въ собственномъ смысле есть способность понятій или правиль познанія, способность сужденія есть способность, подводящая матеріаль познанія (доставляемый чувственностью) подъ правила разсудка, разумъ—способность принциповъ, простирающихся на все разсудочное познаніе его въ цъломъ <sup>а</sup>). Изъ такого пониманія познавательных способностей и ихъ функцій необходимо вытекаетъ существенное, родовое различе чувственности и разсудка, какъ познавательныхъ способностей. Именно, чувственность способность пассивная, разсудокъ активная (самодвятельная); содержаніе чувственности возникаеть не изъ нея самой, а только дается въ ней, т. е., сознание находить его въ чувственности какъ данное, разсудочное же познаніе (мышленіе о предметь) образуется, т. е., въ сознаніе входить (или можеть входить) самый процессь его образованія. Это общее различіе чувственности и разсудка даеть тоть важный выводь, что познание, поскольку оно есть опредвление предметовъ въ

<sup>1)</sup> Критика чистаго разума. Пер. Н. Соколова, 1897 г. Стр. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kp. 4. pas. Crp. 75, 188, 250.

иниленія, не ость іділо інакой либо одной, изь і наввалини способностей, а есть мах общее произведение, такъ каръ чувственность только даеть матеріаль, не опредвляя его, разсудокъ же безъ чувственности не нижеть мареріала для своей опредъляющей дъятельности; слъдовательно, соверцаныя чувственности безъ понятій разсудка слівны, понятія безъ соверцаній пусты 1). Предметы познанія даются въ чувственности въ ся примънени къ опыту, съ котораго, следовательно, и начинается все наше познаніе. Но познаніе не адокватно опыту, т. е, не объясняется во всемъ своемъ объемъ и содержанін однимъ опытомъ. Такъ ваставляетъ думать уже одно то обстоятельство, что одинь изъ необходимыхъ элементовъ познанія—разсудочный — возникаеть изъ чистой самодівятельности разсудка. Следовательно, вполне возможно, что существуеть познаніе, независимое отъ опыта и впечатавній вившнихъ чувстъ-познаніе а priori, въ противоположность познанію a posteriori, т. е. опытному. Если же такое апріорное повнаніе существуєть, то оно непремінно должно обладать двумя характерными свойствами-всеобщностью и необходимостью,отличающими его отъ познанія апостеріорнаго, обязаннаго своимъ происхождениемъ опыту, который, показывая намъ, что нѣчто существуетъ съ тѣми или другими свойствами, не говорить, что это начто не могло бы существовать иначе и что нътъ никакого исключения изъ того или другого правила существованія <sup>2</sup>). Указанныя положенія иміноть значеніе гносеологическихъ предпосылокъ, обнимающихъ познаніе по его источникамъ. Относительно формы познанія Кантъ предпосылаеть разделеніе всехь познавательныхь сужденій на аналитическія и синтетическія, т. е. на такія, въ которыхъ или только раскрывается содержаніе даннаго понятія (чрезъ расчленение его признаковъ), или же къ данному понятию присоединяется другое, и ихъ связь (синтевъ) мыслится въ той или другой форм'я какъ дъйствительное познаніе. Кантъ утверждаетъ, что познаніе въ собственномъ смысль, какъ расширеніе и обогащеніе нашего сознанія, можеть быть только

<sup>1)</sup> Крит. чист. раз. Стр. 76.

<sup>2)</sup> Кр. чист. раз. Стр. 28.

синтетическимъ, потому что при анализъ понятій лишь проясняется уже инфонесся повнавательное седержание, но не расшеряется за свои предалы: Понятів синтева, необходимо tdeovets. Edon's coegenerements shementobs, eige ochobit, ha которой происходить самий синтезв, потому это въ самихъ понятіямь нёть ничего взанино сеотносащагося, что еблало бы возможнымъ нереходъ отъ одного изъ нихъ къ другому. Гдв нёть такой основи, тамъ невозможно и синтетическое познаніе. Апостеріорное (вмикрическое) повижніе всегда синтетично, потому что омить, на основъ котораго оно возникаеть, представляеть изъ себя именно синтетическую связь соверцамій, но эта онитная симтерическая свизь не всеобща и не необходима. Наобороть, догическое повнаніе (только изъ понятій) всегда виалетично, такъ какъ разлагаеть новятія на ихъ составние элементы, но поскольку оно акріорно, ему присужи свойстваапріорности-всеобщиость и необходимость. Идеаль повнанія, какъ опредълснія предметовь вы иминденін, требуеть, чтобы оно, во-первыть, было действительныть обогащением совнавия новымъ содержаніемъ, во-вторыхъ, имвло не случайний, не всеобщій и необходимий карактерь, т. е., требуеть, втобы вы поснави синтетичность соединамась съ апріориостью. Существуеть ин такое синтетическое познавие а priori и если су-MECTBYSTS, TORRES ORG BORNOMHO HON OTEVTOREIN BE AMDIOPHONE мышленім свавывающей основы опыта-рішеніе этого вопроса составляеть основную вадачу "притики чистаго разума". Права на синтетическое повнавіе а ргіоті предъявляются оо стороми математики и метафизики (въ шировомъ смислё), какъ наукъ, совершено независимых оть опыта, поэтому для Канта:необходимо вияснение возможности и основъ повивния метафизическаго, а таквинакъ метафивина вообще противополагаетъ себя опыту, то является необходимымь и выяснение возмож-HOCTH HOBHSWIS DECEDESCERIO.

Математика есть наука о ведиминать въпространстве (геометрія) ими во врещени (армометика). Ел положенія отличаются безусловной всеобщисотью и необходимостью, следовательно, она наука—апріорная. Съ другой стороны, всё основныя положенія математики—синтетичны, такъ какъ создаются

не посредствомъ аналива чистыхъ поматій (напр. вонятій о AUHIU BE TOOMSTOIN HAR THEAT BE ADROMSTURE, HO HOCCELствомъ представленія понятій въ соверпаніямь (пространственныхъ и временныхъ: чувственныхъ образахъ). Пространство и время, такимъ обравомъ, составляютъ, какъ созерцянія, необходимыя условія синтетичности математического познанія. Но какимъ обравомъ всеобщность и необходимость синтетическихъ положеній математики сослинается съ воиструндованіомъ ихъ въ соверцаміяхъ, обравахъ чувственности, имфющихъ, повидемому, только эмпирическое значение? Въ данномъ случав математика конструирують понятія величинь въ пространствъ и времени прежде всякаго одыта (одытнаго воспріятія предметовъ въ пространстве и времени) и въ тоже время свои положенія, совданныя путемъ такой комструкцін, она распространяєть бевусловно на всё возможные предметы опыта. Но чтобы соверцаніе предмествовало въ качествъ повнанія а ргіогі действительному предмету, это возможно, говорить Канть, въ томъ единственномъ случай, если такое созеплание не содержить въ себе ничего, "преме формы чувственности, формы, предшествующей възнашемъ субъектв всякимъ лействительнымъ впечатлёніямъ, получаемымъ нами отъ предметовъ" 1). Следовательно, пространство и врема соверцанія, которыя честая математика полагаеть вы основу всёхь своихъ познаній-должны быть привнами анріорными формами чувственности, предшествующими всякому абйствительному воспріятію предметовъ и обусловливающихъ его, какъ воспріятіе пространственное и временное. Только: при такомъ пониманіи пространства и времени возможно математическое познаніе. Такимъ образомъ, пространство и времи, въ качестве впріорных формь чувственности, обнимають все содержаніе вившняго и внутренняго опыта, какъ чувственняго познанія, и въ этомъ смыслё они реальны (эмпирическая реальность пространства и времени), но если мы выбросимь условія возможности всяваго опыта, то должны будемь признать трансцендентальную идеальность пространства и времени, потому

<sup>1)</sup> Пролегомени ко всякой буд. метафизими, пер. В. С. Соловьева (П выпускъ Тр. М. Цсях. Об-ва). § 9 стр. 41-2.

что вив опытнаго познанія они,  $\frac{1}{2}$  какъ апріорныя формы его, —ничто  $\frac{1}{2}$ ).

Въ рамкахъ пространства и времени, какъ чистыхъ чувственныхъ формъ, совнаніе находить вставленнымь разнообразное содержаніе (ощущенія), слагающееся въ этихъ формахъ въ эмпирическое созерцание, которое и является непосредственнымъ предметомъ эмпирическаго познанія. Разнообразное содержаніе эмпирическаго соверцанія сивияется и наивияется сообразно съ теми впечатлеміями, которыя исмытываеть наша чувственность (называемая вначе воспримчивостію впечативній). Наше совивніе относить эти впечативнія и соотвітствукощее имъ содержание эмпирическихъ созерцаний (ощущения) на счеть объектовъ, воздействующихъ на чувственность, в потому эмперическое познаніе содержанія созерцаній понимается какъ познаніе этехъ объектовъ. Эго познаніе не можеть совершаться вы самой чувственности, вы которой только даются эмпирическія созерцанія бесь всякаго дальнёйшаго вхъ определенія, тогда какъ эмпирическое познаніе есть именю опредвление эмперического созерцания, во первыкъ, въ его кочествь, во-вторыхь, вь его отношения нь объекту, въ третьихь, въ его отношения въ другимъ эмпирическимъ созерцаниямъ. Савдовательно, въ эмпирическомъ познанін, какъ таковомъ, необходимо существуеть, кромъ пассивныхъ здементовъ чувственности, элементь активный, --- именно мышлевів, какъ определеніе предмета: эмпирическаго соверцанія.

Эмпирическое (опытное) познаніе, какъ было отмічено вы-

<sup>1)</sup> Такое (основанное на возможности математическаго познавія) доказательство апріорности пространства и времена, какъ формъ чувственности, Канть на знавать трансценцентальныхь. Кросов него ощь вискавляють (въ эстетяль) мегафилическое (положительное) доказательство, сущность которато въ следующемъ: пространство и время не могуть вийть эмпирическаго происхожценія, по тому что одновременность, последовательность и пестоположеніе предметовь опита не могля бы быть восприняты, если бы въ чувственности уже а ргіоті не находилось частое созерцаніе пространства и времени, каль неустранними изъ сознанія форма представленія предметовь; съ другой стороны, пространство и время, каль единичния представленія, части которыхь не предмествують въ качестві составних знаментовь, по только мислятся въ нихь, какь ихь ограниченія, сугь именно созерцанія, а не общія (дискурсивныя) понятія.

эмперических соверцаній. Функціей разсудка, въ которой выражается этотъ синтезъ, является эмпирическое синтотическое сужденіе. Разсудокъ не есть способность соверцивія, в потому Descylothoe shundh teckoe nosmanie ne ecte neshanie these coверцанія (янтуптивное), какь раксудочное, опо является рекнанісит чрезт повятія (дискурсивнамь) 1); отличіє понятій; какъ продуктовъ самодентельности рессудва, от в совершаній состоять въ темъ, что созерцаніе, какъ единичное предстевленіе, отмосится къ предмету непосредственно, понятів же посредственно. въ силу признака, общато для многить пещей:2). Равсудовъ въ теснова симсав несть, по Канту, способность монятій, : Ша основанів понятій совраются опытныя сужденія причемь эта функців. принадлежить способности сужденія. Общая форма општишть сужденій состоять вы томь, что для повнанія предмета вивето непосредственнаго представления берется одно высшее (понатіе), которое включаеть въ себів миогія:представленія, и въчесь вул и данное представление, которое уже непосредственно относится къ предмету в). Такимъ образомъ, суждение есть посредственное познаніе предмета, представленіе его представденів, какъ говорить Канть. Функція разсудна (въ общенъ смыслъ) при эмпирическомъ повнаніи чревъ понятія въ суждевіяхъ состоить, въ подведенів подъ высшів понятія представленій единичныхъ (будуть ли они созержанізми или сповапонятіями),---въ объединеніи представленій на основанів высшихъ понятій; поэтому Канть называеть всю сужденія восбине функціями единства. Объединеніе предогавленій есть ихъ синтевъ; всякій сентевъ необходимо требуеть, кром'в сентевируемыхъ элементовъ, еще ихъ единства, какъ основы синтеза. Эго единство должно принадлежать разсудку, такъ какъ въ чувственности всв созерцанія совершенно обособлены и между ними неть никакого единства, и должно выражаться въ чистыхъ разсудочныхъ понятіяхъ, потому что формами самодъа-

<sup>1)</sup> Кр. ч. раз. Стр. 86.

<sup>2)</sup> Tanz me. Crp. 263.

<sup>3)</sup> Кр. част. раз. стр. 87. Отъ опитинкъ сужденій нужно отличать простим сужденія воспріятія, которыя обозначають только субъективную связь созерцаній и не относятся къ эмпирическому познавію, поскольку оно есть познаніе объектовъ (объективно).

тельности равсудка служать понятія. Въ сужденіяхь разсудокь и синтевируеть представленія на основанін единства чистихъ разсудочных понятій. Постому знализь обледенительных в функцій разсудев, по Кенту, необходино долженъ привести ET STEPLITED THE TREE PROCYACTHER'S HORSTIFF, EARL OCHOR'S CHIтеза. Соответственно такому анализу функцій сужденія (по ихъ количеству, качеству, отношению и модальности) Кантъ и даеть теблицу чистыкь разсукочных понятій или категорій, состоящую жет честирет трез членных группъ (количество: единстви, множество, всеобщность; качество: реальность, отрицаніе, ограниченіє: отношеніє: принадлежность и самостоятельность, причинность и зависимость, общение; модальность: BOSM GER ROCTE-1-MEBOSMONHOUTL, CYLEGOTBOBAHIG--- HECY MICCT BOBAHIC, жеобходимость -- случайность). Всв. эти категоріи суть высшія объединитравныя менятія, паноснованія которыхъ синтезнруются представиения въ сущденияхъ, составляющихъ эмпирическое мовнавію. Это же посліднее, кака было указано, обычно понемается какъ познаніе объектовъ, воздійствующихъ на ваму чувственность и производицихь вы ней содержвите эминрических соверциий, жоги непосредственнымь предметомъ эминрического повинанія павляются этолько эти созерцанія. Сивровательно, сущность эмпирического повнанія по категоріямь состоить, честервихь, об синтесть субъективныхь олеmenyobe momania (noravid e corepario), be-brophiae, be objecтивированім этого синтека, Но вакъ возможень объективний CHRTCR'S CVODENTESHLIX'S SECRETOR'S HOSHGHIR?

Эмимрическое повиванів, наже таковое, заключаеть въ себів доб сторони—мичемисктувляную, поскольку объекты эмперическаго побивнія паксаятся чрезь понятія въ сужденіяхь, и чувственную, поскольку объекты находится какъ данные въ воспріятіяхь. Въ нервомъ отношеніи объекты синтетически поснаются, во второмъ отношеній эти объекты представляются какъ таковые, троборії въ воспріятіяхь наши субъективныя эмперическія созержанія получають для нась значеніе объекторь. Этоть неслідній повивантельный акть такъ же синтетичень, какъ и первый: какъ сужденіе представляєть синтевънонатій, такъ и воспріятіе является синтевмомъ отдівльных в

соверцаній. Поэтому дедукція возможности эмпираческаго: познанія должна выяснить его возможность въ двухъ отношеніахъ, какъ синтеза интеллектуальнаго и какъ синтеза нувственнаго (фигурнаго). Какъ уже указано; оба синтеза имъютъ то общее между собою, что они оба объективни. Поэтому прежде всего должна быть выведена ихъ объективность.

Элементы эмпирического повнанія (какъ въ его интелловтуальной, такъ и въ: чувственной: формф)-- понития и созерцанія-сами по себів суть только различных опреділенія сог знанія субъекта и имбють значеніе только отпасилельно отого последняго. Но въ эмпирическомъ познанів якъ субъективныхъ и индивидуальныхъ они становятся объективными, какъэлементы. Всячаго вобножнаго сознанія, т. е., признаются всообщими в необходимыми (когда, напр., въ суждени утверждають;--тыла суть тяжелы--наи въ воспріятія опредваяють: домъ существуеть, то во вефаљ этихъ случаяхъ виходяты за предълы недивилуальнаго эмперическаго совнавія и влементи последняго понимають какь необходимые завменим всякого возможнаго совнанія). Обычное мышленіе относить причину такой объективности субъективныхь высментовь совпаная на счеть объектовъ, существующихъ внів совнамія и да жего воздъйствующихъ. Но въ эдомъ сдучай го, идо нужно объеснить (объектъ, накъ постудятъ совцанія) принимають какъ данное и объясняють его имъ же, самимъ, (petitio: principii). Жантъ разлагаетъ эмпирическое дознанје и въ немъ, самомъ находипъ причину объективированія субъективной радичности сознанія. Онь констатируеть, что всё повнавательные закты и кака въ сужденіяхь, такь и въ воспріятіяхь) сопровождаются тожествомъ самосовернія-субъеть созпасть себя; однимь и темъ же во всёхь своихъ повимвательныхъ актахъ, холя его эминрическое самосовнание, обусловленное наличнымъ содержаниемъ сознанія, міняется съ двийненісмъ послідняго. Это силошное тожество самосовнанія само по себві вналитвино Даналитниеское единство апперцепціи), но ого вовможность вроусловия висшимъ синтетическимъ актомъ: такъ какъ единство самосот знанія выражаеть принадлежность субъекту всего содержанія его сознанія, то оно возможно только потому, яго субъектъ

можеть а priori назвать своемъ все возможное содержание своего сознанія, т.:e., можеть а priori синтевировать это содержаніе, какъ ему принадлежащее; безъ такого трансцендентальнаго синтопическаго единства самосовнанія не было бы возможно в его анализическое единство. Такъ Кантъ прииъ прависцендениванному синтетическому единству аппериспин. Въ этомъ единстве и норенится причина объективности лесто нашего: повранія. Какъ, показано выше, эта объективность состоить въ поренесении, содержания, субъективнаго соввани ва ого предели въ качестве содоржания всякаго возножнаго совнанія. Сладовательно, облекть познанія (по своему гнесеологинскиому определению), есть то, въ понятім чего объединяется разнообразнее содержаніе сознанія 1), потому что телько такое соединение выдаляеть эмпираческое содержанів нак рамом, видинидуальнаго сознація и перепосить его за предъди восавдните. Не то, что прежде не соединено внутри насъ (въ нашемъ дорвания); то не можетъ быть представляемымъ и соединеннымъ вив насъ. Транспендентальное синтетниское одинство, апперпации имерно и соединяеть а ртіоті :все: вовмежное содержаніе: нащего совнанія, и такъ какъ это единство не эмпирическое, а апріорное, то и создавысмое имъ сосдинение дособще и пробходимо, спроовательно, объективно въ пище указанном описат. Отсюда сатдуетъ, что объективность вполны, и бенусловно объясняется функціей транспенаенданано, свидетическаго, единства апперцепціи и въ силу свойства элого адинства выражаеть только отношение всего содержанія совранія къ одному трансцендентальному субъекту. Танимъ обравомъ объективное существование должно быть понимаемо изъ законовъ "человаческаго самосовнанія и объясняемо полько чин; такъ какъ трансцендентальное синтетическое одинству винериспин, обуслованвающее объективное существованіе, есть единство субъективных элементовъ познанія, сопринадиджащих одному субъекту, то объективное существование простирается только на эти влементы, которые, ву свою олебечени сводитей ку эмпирилескими созерпинівми

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кр. ч. р. Стр. 113.

Даже чистыя соверцанія (пространство и время) не были бы объективными, если бы не были формами эмпиричеснихъ соверцаній.

Объективированіе содержанія субъективнає сознанія есуществляется въ эмпирическомъ повнанім въ формѣ сужденія (какъ повнанія объекта путемъ интеллектувляваго синтеза) м въ формѣ воспріятія (накъ совнанія объекта—путемъ фигурнато синтеза). Въ основѣ сужденій (ихъ монческихъ объединительныхъ функцій) лежать чистых рассудочныя понитія категорія. Всякое сужденіе утверждаеть или отрищесть (что въ гносеологическомъ отношенія безразично) объективное существованіе своего (логическаго) объекта по той ими другой категорія (въ той или другой формѣ); следовально, ислоге опытное сужденіе, въ силу више сказанняго; въражаєть не что иное, какъ отношеніе экпирическаго содержаній индивидуальнаго сознанія къ транспендентальному финтетическому единству апперцепців, причемъ категорія суть формы и смособы этого отношенія.

Интеллектуальный синтевь авляется разсудочнымь повнанісив объекта, фигурний же совдаеть самий объекть вы воспріятів. Воспріятіє основывается на эмимричеснома соверцанін и есть объективированіе послёдняго. Накъ такое, воспріятіе, по выше указанной причинь, непремыню должва стоять подъ первоначальнымъ смитетическимъ единствомъ запаорцепъ цін и категоріями, какъ формами этого единства. Есни такк, то воспріятіе, какъ объективный синтесь отдальных оснерцаній, образуется разсудкомъ въ его приміненій же чувственности. Но разсудовъ не есть способность севершаний и нотому онъ не можетъ непосредственно воспринять въ себя соверцаная чувственности для объективнаго синтезированы ихи но категоріямъ, какъ своимъ формамъ. Отсюда Кантъ выводить необходимость посредствующаго передаточного внена между разсудкомъ и чувственностью при воздействій нерваго на жосивднюю и открываеть такое звено въ продуктивномъ! неображения его трансцендентальныхъ функціяхъ. Воображение, по опрач деленію Канта, есть способность представлять предметь и безъ

его присутствія въ совершинін 1). Такъ какъ воякое соверцаніе чувственно, то морбраженю, воспроизводищее предметь въ COSCOMANIE, OTBOCKTCS ES TUBETBENHOCTH, NO THEE KARS OF ADVгой сторожи воображение есть проприение опредавающей самодвательнорти (въ воспроизведении преднета безь его присутствів), то свитечическая функція воображенія есть функція разсудка. Поэтому веобращеніе и можеть быть передаточной средой при воздействии разстава на турственность. Сущность этого возданстви состоить вы объективномы синтетическомъ опрежения эннернческих северциий по категоріямъ (въ нав отношения въ тронецендентвлиному синтетическому единству впперцепців), причемь свимя свитевь соверцаній происходить вы двухъ формахъ---кикъ синтезъ аппрегенвін и какъ синтеръ репродукции первый синтеръ есть одновременное объединение (ставтывание) элементовъ совернания, второй BHE, TREE-IN BYODON CHATCHE BOSHOWAL TOJSKO HOW CHATCHINGскомъ единствъ : «Ванерпенцій, объектавирующемъ синтезъ воображеній потому проставиня акты синтеза необходимо требуеть, накущениего основанія, единства въ объединяемихъ DECREPTATS: TREATED CAPTURE BOAT DE COUSCREBREMAND DECRETAND cospania a apareita chitetitickoe eaniciso annepnennia, no othomenio is rotobory oth backetta a obserbandica, kaks принадиежание одному и тому же субъекту; формани объедиnenia abandren käydiöpin. A telle ille leden die ledel / 2/108

Такова краткая смена навтовой дедукцім возможности эмпирическаго повнаній; какт объективнаго синтеза эмпирическаго седержаній сознаній. Итоги этой дедукцім выражаются слідующимъ образоми: Т) объективность эмпирическаго познанія, какт имізомаго эмиченіе для ізсикаго і возможнаго сознанія, у основывается на трансцендентальномъ синтетическомъ единствів апперценцій; 2) синтетичность эмпирическаго познанія (съ его чувственной стороны), являнсь постулятомъ трансцендентальнаго единства: эмперценцій, зависить оть функцій трансцендентальнаго воображенія; 3) категорій суть формы синтезирова-

The State of the S

<sup>1).</sup> Ep. 10.45 Orp. 191. ""

нія разнообравнаго соверцанія и вовреденія полученнаго синтеза из объецтивному единству апперцепцін; 4) дедунція возможности эмпиричеснаго повивнія есть дедунція ведмажности опыта вообще, такъ накъ оныть, по опреділенію Кашта, именю и состоить въ синтетическомъ соединеніи воспріятій въ сознаніи, насколько это соединеніе вифеть характеръ необходимости, который придается ему чрезт подведеній воспріятій подъ категорім и синтедическое, единство імпиерцепціи. Такъ какъ, далье, возможность опыта есть імпівсть съі тімпі возможность и предметорь опыта, с совржупность всіта предметовь опыта, связанных закономірностью опреділеній, составдяеть, по Канту, природу, то дедукція эмпирическаго поднавія есть дедукція возможности природы накъ съ ея формальной (вакономірность), такъ и матеріальной (объекцивность); стороны (патига fогравітет зрестата и патига materialiter, престава).

Эмпиринескому познанію, основанному на опыть, проумвопоставивется повнавие жетафивическоен какт повнанісьного однихъ чистыхъ попятій разсудка борь, вояваго отпощенія из опыту. Какъ возможно такое познаніе? Дедукція порнанія математического и эмпирического съ несомичностию показала, что объективность, являющемся существенных признавомъ всякаго действительнаго повнавів, исключительно, зависить отъ двухъ условій — трансцендентальнаєю динтетическиго единства апперценін и эмпирическаго соверцанія. На одно, изъ этихъ условій не можеть выпасть, ще лишинь тама познанія его объективности. Если отнять синтетическое единство, эпперценцін, то познаніе будеть вищь каотыческимь аггрегатомъ ощущеній, наполняющихъ индивируальное сознаніе и не вифющихъ виф, предвловъ последняго николого, значения; если же устранить эмпирическія созерданія, то синтетическое единство апперцепцій будеть совершенно пустыма за отсутствісмь матеріала для его синтетвческих функцій; сама апперцепція, какъ тожество самосовнающей личности: будетъ цри, этомъ невозможна, потому что совнавать себя тожественнымь, можно только по отношению къ чему либо, а здёсь это отношение устраняется. Естественнымъ выводомъ изъ этихъ положеній является тотъ, что метафизическое познаніе, осуществлямое

посредствомъ одникъ чистикъ разсудочнихъ понятій при полномъ устраненія всякаго онича, никогда не межеть быть объективнымъ, т. е., быть дійствительнымъ познаніемъ, нимощицъ значеніе для всящаго, возмещнаго сознанія, петому именно, что оно устраняеть опыть и тімъ лишаеть себа возможности быть подведіннымъ подъ трансмендентальный синтевъ апперцепціи. Такое метафизическое познавіе межеть иміть только субъективно индавидуальную піличость.

Какъ было отмечено выше, опыть нь его целемь вполне обусловлень апріорными законами разсудна и нуветвенности: трансцендентальнымь единствомъ аппериопцін; категорізми, трансцоидентальнымъ роображениемъ, пространствомъ и временемъ. Эти априовине закони создають фонть и эсе опытное познаніе, какъ таковое, въ апостеріорномъ приложенія (въ наличных эмпирических условіяхь опита, обращая эмпирическія созорцанія въ восиріятія, я суждевія воспріятія въ объективно необходимых). Но вы сиду споей апріорности, эти законы моруть относиться къ ощиту, и най висстернорнато приложенія, именно стать нь отношеній жь возможному оныту вообще, накъ его услевія. Възромъ случай возможны апріср: ныя синтетическій, сумденій, оди облективными значенісми, такъ какъ они вројић удовјетвораюрь указешникъ, условівић объективности повранія, вообще (проимъ; опнащеніемъ возможному општу). Какъ ниснию образуются лекін свитечине скія сужденія а ргіогі, и что они вирамають?—Выше било отмічено, что разсудокт, дант несевернательная способность, можетъ (апостеріорно) дранфиятьод къ фиму (къ формф внутренняго чурства времени ил которому сводитов опыть, какъ определеніе совивнія) только при посредства: восореженія То же самое вифетъ, мъсто, и при образование въ разсулять синтетических сужденій в тргіогі относительно вовножнаго опыта. Здісь родь воображенія состоить за свемативированім чистых разсудонных понятій (катагорій) во времени, канъ форм'в внутренняго тувский, вы ремежен которяго стоить все эмпирическое позначае. Результатомъ такого схематизированія являются схемы категорій, т. е., спитетическія опреділенія времени по категоріямъ а priori, раздёляющіяся по порядку

ватегорій на рид времени, на его содержавіе, на его порадокъ и на совекупнесть времени для всёкъ возможныхъ представленій. На основ'я времени, какъ общей схемы категорій, и соедаются апріорныя синтетическій сужденія, какъ условія возможнаго опыта, называемия Кантомъ основоположенізни чистаго разсудка. Эти основоположенія Канть д'ялитъ по руководящей нити категорій на четыре группы: аксіомы соверцанія, антиципаціи воспріятія, аналогіи опыта и постуляты эмпирическаго мышленія воебще.

Иринципомъ первыхъ (аксіомъ соверцанія), представляющихъ приивнение къ эмпирическимъ созерциніямъ категорім величены, служеть положение: "всь соверцания суть теличены экстенсивныя" 1), такъ какъ они воспринимаются во времени не вначе, какъ только путемъ соединения однороднаго и сознанія его синтетическаго единства, т. е. такъ, что представленіе частей дільств возможнымъ представление палаго и, савдовательно, необходино предшествуеть последнему. Антиципаціи воспріятія представляють приміневіе въ соверцанізмъ калегорін реальности. Такъ какъ эта категорія въ ея схематическомъ приміненій Указываеть на наполвенное время, а сл противоположноств-отрацаніе -- ва пустоту, неваполненность времени, то между отринаниемъ (пустотой) и высшей степенью реальности (наполненности) существують промежуточныя степени, хота сама реальность въ воспріятія не имветь изивренія (т. е. спитетического представленія всёхь своихь частей). Это свойство реальности и антиципируется въ спитетическом суждения priori: "во всехъ явленіяхь реальное, которое есть предметь ощущенія, вибеть ин тенсивную величину, т. е. степень 2). Категоріи отношеній при ихъ схематическомъ приложенім къ воспріятівмъ (т. е. при трансцендентальномъ . опредълении взаимоотношения моме нтовъ времени, въ которомъ стойть всв воспріятія) дають аналогія опыта, какъ форми соединенія воспріятій во времень. Тремъ категоріниъ отношенія (субстанціальности, причинности и общенію) соотв'єтствують три "modi" времени: устойчивость,

<sup>&#</sup>x27;1) Кр. ч. р. Сгр. 152.

<sup>2)</sup> Rp. 4. p. Orp. 155.

сивна и сосуществованіе. Категорія субставців (субъекта, который не можеть быть нечьемь нредвиатомы) во временной схемъ устойчивости требуевъ, чтобы въ воспріятіяхъ быль субстрать, какъ ийнго устрачное, по отношению къ которому только и возможно опредъление восприятий во времени. Этоть субстрать не сивняется, но ививняется, г. е., всявдскіе сивны возникновенія и уничтоженія своихь опреділеній (акциденній) онъ переходить, не уничтожаясь самъ по себь, изъ одново состоянія вы другое. Взавмостнощеню во времени сифнан щихся определеній субстанцій определастся категоріой причинности (по второй анологіи опита), въ форм'в последовательности причинъ и действій. Субстанція при наміненіи своизъ состояній существують одновременно; какі возможна эта одновременность, если порядокъ, въ синтевъ аппрегензія (въ воспріятів) всегда посліжователень? На это отвічаеть третья аналогія опыта: "всё субстанцін, поскольку ові могуть быть воспринимаемы въ пространствъ, какъ сосуществующія, находатся въ постоянномъ взаимодействии 1), вначе невовножна нав одновременность при субъективной последовательности спитеза анпрегован.--Категорін модальности (возможность, действительность, необходимость вы ика скематическомъ приивненія совдають поступаты эмпирическаго мышленів, насающіеся не опреділенія объектовь воспріятія, по только наъ отношеній къ разсудку въ его эмпиралескомъ примененіи. Эти отношенія могуть быть гроякими: "1) что соответствуеть формальнымъ условіямъ опита (по созоржанію и по велятіямъ), то вовисано, 2) что совпадаеть св. налеріальными условіния опыта (опсущенія), то действительно, в) то, связь чего сы действительнымь определяется по общимь, условіннь опита"::(по вакону причинности), "существуетъ необходимо" 2). Такимъ образомъ, возможное, дъйствительное и необходимое существованіе опредвижется только по отношенію из опыту и его тсловівить. Таково возмежное опететическое позменіе в ргіогі (метафизическое); оно. есть, следовалольно, познанів необходи-NUXB VCROBIÉ BCARATO BOSMOZ HATO OUMTA (METAQUENES ODUTA, TRстое естествовёдёніз); виманая другая метафизика невозножна.

<sup>1)</sup> Kp. 4. p. Cep. 186;

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кр. ч. р. Стр. 191.

Представленняя смема общаго ученів Канта о возможности н основахъ познанія должна быть заключена общемъ опредъленіемъ природы и приности познавія въ его приомъ. Познаніе авляется общимъ произведеніемъ повнавательныхъ способностей. Чувственность дветь матеріаль повнанія (соверцанія), причемъ форми этого матеріала (престранство и время) апріорны (незавновны отъ опыта), а содержаніе (ощущенія) апостеріорно (возникаеть черезь опыть); разсудокь даеть чистыя разсудочныя нонитія, какъ формы синтетическаго единства анперценців; способность сужденія подводить (при посредствы схемь чистаго воображения) соверцания чувственности подъ эти понятія и соедаеть воспріятія и сужденія, изъ синтева которыхъ и состоить познаніе. Если это познаніе совершается въ наличнихъ условіяхъ опыта, то оно является эмпи-DETECKENTS (AUOCTOPIOPHENTS), CCAR RC OHO OTHOCETCE ABIIL KE возможному опыту вообще, какъ познание его необходимыхъ условій, то оно метафизическое; если же предметомъ познанія являются лишь общія формы предметовъ опыта (пространство и время, какъ величнем), то такое познаніе-натежатическое. Всявое повнаніе, къ вакому виду оно бы ни относилось, является познаніемъ объективнымъ, т. е. такимъ, которое имъетъ одинаковое значение для всикаго возможнаго совнания. Такая объективность сообщается повнанію функціей трансцендентальнаго синтетическаго единства апперценцін. По своей природъ повнаніе, такимъ образомъ, есть область субъективнихъ представленій, строго координированных по законамъ познавательных в способностей и свою гносеологическую ценность (объективность) получающихъ только вслёдствіе трансцендентальнаго синтеза апперцепціи (фактора, по своей природ'ь, субъективнаго), а не всявдствіе действительнаго существованія (вив поля совнанія) объекта, производящаго познаніе, какъ полагаетъ обычное мышлевіе, объясненіе котораго приврачно; мы сами создаемь объекты нашего познанія, и только такіе объекты мы познаемъ. Наше познаніе есть, следовательно, познаніе явленій, вознивающих въ нашемь сознамім и обусловленных законами наших повиавательных способностей. Соответствуеть и объектамъ нашего повнанія (явденіямъ) битіе вещей, совершенно независимих отъ всякаго возможнаго совнанія и его заномовъ (вещей въ собъ), вотъ пункть, въ которомъ кантовская гиссологія приходить въ вопросу о вещахъ въ себъ. Мы долины выяснить смысль этого вопроса у Канта (понятіе о вещи въ себъ) и отношеніе Канта къ признанію бытія вещей въ себъ, какъ акту познанія, на основаніи издоженнямо общаго ученія его о гносеологической вовможности и основахъ познанія.

Мысль о бытін въ себь вообще возникаеть какъ зитетеза MEICHE O CHTHE TORING BY HAMMENY HOSHARIE BY YEASABHONY выше смысль. Наше познаніе имветь дьло съ явленіями, какъ предметами опыта; непосредственно данными въ соверцаніямъ нашей чувственности. Повтому эти явленія могуть бить названы явленіями чувственными или "чувственными сущностами". Битіе въ себь, но самому понятію о немъ, противоположно бытію въ нашемъ повнанів, повтому оне понимается какъ совершенно отличное по своимъ свойствамъ отъ свойствъ чувственных сущностей, и такъ какъ чувственности (какъ познавательной способности) обывновенно противополагается разсудовъ, то бытіе въ себв понемается въ формв "разсудочныхь сущностей --- ноуменовь, которые уже не могуть быть объектами нашего чувственнаго новнанія, "Въ самомъ нашемъ поизти, голорить :Канть, -- если извъстные предметы, какъ явленія, мы называемъ чувственными сущностями (феноменами), ибо тоть способь, какъ мы ихъ соверцвемъ, мы отанчаемъ отъ нхъ свойствъ въ себъ, — заключается то, что им противопоставляемъ ихъ по этимъ последнимъ свойствамъ, котя объ этихъ свойствахъ мы и не имъли соверцанія, другимъ вовможнымь вещамь, которыя не объекты наших вибшнихъ чурствъ, какъ предметы, только мыслимые разсудкомъ, и назынаемъ наъ разсудочными сущностями (ноуменами)" 1). Эта общая мысль о бытін въ себъ, какъ противоположности бытію въ нашемъ повнаніи, получаетъ предметное значение, когда признаки бытія въ себі переносить на общій (трансцендентальный) объекть нашего познанія, долженствующій существорачь незариснию оть нашего повнанія

<sup>1)</sup> Кр. ч. раз. стр. 219.

какъ вещь въ себъ. Возникиовение мысли о веши въ себъ. какъ общемъ объектв нашего познавів, основиваєтся на томъ. TO SCE HAMIN RESISTABLEHIS TEREST DESCRICES HENNERNOTCS их накому либо объекту" 1), но функціи трансцедентальнаго единства апперцепцін, и когда объ отой функціи забывноть, то вполев естественно и невобывно возниклеть мысль, что основаниемь объективности нашего несмания служить существующій въ себ'й объекть, накъ его производищій факторъ. "Изъ понятія явлевія", говорить Канть, (т. е. изъ наличности поснавія, безъ трансценцентальнаго изслідованів его возможности) "вообще естественным способомъ следуеть тоть вы-BOJE, TO CMY JOJEHO COOTESTOTBOBATE HETTO TRECE, TO BE есть явленіе, ибо явленіе въ себі саномъ и вий нашего способа представления есть вичто" 2). Итакъ, трансцендентальный объекть, какь общій "коррелять единства впперцепція THE CHURCEBA PASHOOGORSHAPO BY TYECTECHNOMY COCODIABIN" 3), превращается въ вещь въ себь. Этогъ въ себь стществующій объектъ представляется намъ мыслимымъ чревъ чистыя поnatis pascylka (rateropia), notopus bu nau unctonu shauchin "мыслять объекты вообще, не обращая вниманія на тоть особенный способъ чувственности, въ которомъ они могуть быть даны" 4) (въ качествъ звлений). Чистый раксудовъ поэтому тебиставияется единственным источникомъ познанія этихъ объетовъ (но уменовъ). Такъ возникаютъ категорическія сужденія, утворждающія 1) сущоствованіе вещи въ себь, 2) ся повнаваемость посредствомъ чистыхъ категорій рівстами. Но какова гносеологическая приность этикъ судеждений?

Первое сужденіе есть привнаніе за понатіємъ о вещи въ себь объективнаго вначенія. Согласно съ тёмъ вілисненіемъ возможности объективнаго познанія, которое было взложено выше, какъ основа кантовской гносеблогій, всякое понатіє, чтобы имѣть объективное значеніе, непремьино должий бтноситься къ соотвітствующему созерцанію, потому что трансцендентальный синтезъ виперценціи, давіщій познанію объективное значеніе, возможенъ только относительно созерцаній. Всь понатів, говоратъ Кантъ, ничемъ не могуть быть дока-

<sup>1)</sup> Kp. ч. раз. стр. 217.

<sup>3)</sup> Кр. чист. раз. 217 (1-е изд.).

<sup>2)</sup> Kp. v. p. crp. 218.

<sup>4)</sup> Kp. unct. pas. 221.

зени и поолому не можеть быть доказана и их реальная возможность, если влась, устраняють всякое чувственное соверцаніе (единственное, что мы имфемъ); тогда остается только логическая возможность, т. е., то, что возможно понятіе (имсль); но рачь здась вовсе не объ этомъ, а о томъ, имъетъ ли это донајје, отношение къ объекту и, слъдов**ательно, имфетъ ди он**о какре дибо значение<sup>а 1</sup>). При этомъ объекдивность познанія указываеть не на объекть, существующій виж сознанія и невависимо отъ него, но только на отношение субъективныхъ состояний сознания къ трансцендентальному единству апперцепціи. Но понятіе о вещи въ себь совершенно не имбетъ никокого соотвътствующаго ему соверцанія в имать не можеть по самому опредаленію вещи въ себъ, какъ совершенно независимой оть всъхъ условій чувственнаго познанія. Следовательно, оно не можеть иметь и объективнаго значения. Поэтому Кантъ и говоритъ, что "объективная реальность (понятія о ноумент) не можеть быть доказана никакимъ образомъ 2), что понятие о ноумент не есть понятіе объ объекть" ,3). Цонятіе можеть имъть объективное значение или какъ возможное, или какъ дъйствительное, или какъ необходимое. Согласно съ ученіемь о постулятахъ эмпирическаго мищиснія (више издоженнимъ) объективная возможность, действительность и необходимость имбють значение только въ примънении къ понятіямъ схемы воображенія времени. Понятіе ю вещи въ себъ не можеть быть подведено подъ эту схему, потому что не имбетъ созерцанія, на которое только и можеть простираться эта схема Отсюда, только нетрза Алвебжчит чриствилеченость или необхочимость вещи въ себъ, но цаже и ся объективную возможность, нбо "возможность вещи никогда недыя показать только изъ отсутствія противоручія въ понятін; она доказывается только темъ, что данному приятию дается сооотвътствующее ему созерцаніе". 4). Следовательно заключаеть Канть, о вещи въ себе мы не можемъ сказать, "возможна ли она вли невозможна" <sup>5</sup>). Не утверждая за понятісмь о вещи въ себъ реальной возмож-

<sup>1)</sup> Кр. чист. р. стр. 214 драм.

<sup>2)</sup> Кр. чист. р. Стр. 221.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Кр. ч. р. Стр. 242.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) lyp. чист. р. Стр. 242.

<sup>4)</sup> Кр. ч. р. Стр. 220.

ности, Кантъ и не отрицаетъ такой возножности, потому что вообще для отрицанія реальной возможности чего либо нужно уставить несоответстве съ формальными условіния опыта (1-й постулять), а вещь въ себе никакого отношения къ опыту имъть не можетъ. Изъ того, что мы не можемъ дать понятію о вещи въ себъ объективнаго значенія, уже вытекаеть и то, что мы не можемъ и повнавать вещи въ себъ посредствомъ категорій, каки чистыхъ понятій разсудка. Категорін (въ схемъ чистаго воображенія-времени) суть формы синтеза созерпаній въ единствъ апперцепціи. Повятіе о вещи въ себъ не есть созерцание и не можеть быть схематизировано во времени, поэтому къ нему не приложима ни одна категорія. Тамъ, где нетъ трансцендентальнаго единства по времени, "значить и въ ноуменъ, совершенно исчезаеть всякая возможность примъненія категорій и даже всякое значеніе ихъ 1). Следовательно, вещи въ себе, если бы даже оне и существовали, никогда не могутъ быть познаны нами черевъ разсудокъ и его категоріи. Но въ тоже время мы не можемъ доказать, "что чувственное созерцание есть единственное вовможное созерцаніе вообще" , и поэтому мы не можемъ бевусловно отрицать познание вещей въ себв вообще, хотя не можемъ локазать и возможность такого познанія.

Итакъ, выводы Канта относительно гносеологической цённости сужденій о существованіи вещей въ себь и ихъ познаваемости черезъ разсудокъ выражаются слёдующимъ образомъ.

1) Понятіе о вещи въ себь никогда не можетъ имѣть объективнаго (въ смысль Канта) значенія, такъ какъ къ нему совершенно не приложимы гносеологическія условія объективности познанія вообще (созерцаніе, схема и синтевъ апперценціи);

2) Къ понятію о вещи въ себь, какъ не имѣющему никакого отношенія къ опыту, совершенно не приложимы категоріи разсудка, служащія условіями опыта, и поэтому относительно вещей въ себь не можетъ быть никакого разсудочнаго познанія. 3) Понятіе о вещи въ себь не можетъ имѣть имманентной объективности (по отношенію къ единству апперцепціи), принадлежащей эмпирическому познанію,—тьмъ болье нельзя приписывать ему трансцендентную объективность (бытіс, независимое отъ

<sup>1)</sup> Кр. чист. раз. Стр. 220.

<sup>2)</sup> Кр. ч. р. Стр. 218 (1 взд.).

осякаго повивнія и трансцендентальныкь познавательныкь ваконовъ), кеторая вообще не можетъ принадлежать инкакому познанію. ("Если мы скажемъ, говорить Кантъ, что вижинія чтегва представляють намь предметы такь, какь они являріся, а разсудонь, какь они существують, то вто последнее HALO HORRINATE HO DE TRAHCHERICUTARENOME, A TORREO DE SMINрическомъ отношенія, именно какъ юни, какъ предметы опыта, должны быть представляемы въ непрерывой связи явленій, а не въ томъ, чемъ ови могач бы быть вие отношения къ возможному опыту и, следовательно, вие чувственности вообще, т. е., какъ предмети чистаго разсудка, ное это всегда останется для насъ цензвъстиция" 1). 4) Въ тоже время понятіе о вещи въ себъ не допускаетъ и бевусловнаго отрицания его реальности, такъ какъ оно не имъетъ накакого отношенія къ твиъ формальнымъ условіямъ опита, которыя опредвляють возможность вещу. Такова гносеологическая цфилость сужденій, утверждающихъ существованіе вещей въ себв и яхъ познаваемость въ чистыхъ: нонятіяхъ разсудка. Въ чемъ теперь состоить гносеологическое вначение номятья о вещи вы себъ?

Когда поните о вещи въ себе развиатривалось, какъ нивющее объективное аначение, то оно разоматривалось въ положительномъ смыслф: подъ вещью въ себф: понималси разсудочный объекть (объекть нечувственнаго, следовательно, интеллектувльнаго соверцанія). Канть показаль, что понятіє о вещи въ себъ не можеть быть объективнымъ. Слъдовательно, это понятіе не должно имъть положительного характера, обовначать объекть, какъ разсудочную сущность. Если же отъ понятія о вещи въ себь отвять его положительное виаченіе, то оно будеть только обозначать объекть, который не есть объекть чувственнаго созерцанія, т. е., станоть чисто отрицатель. нымъ. "Ученіе о чуветвонности есть вивств съ твиъ и ученіе • ноуменахъ въ отрицательномъ смыслъ, т. е. о вещахъ, которыя разсудовь должень мыслить вив отношенія къ нашему способу соверцанія, эначить, не какъ явленія, а какъ вещи гь себь 2), безъ всякаго ихъ дальнъйшаго опредъленія. Это прицательное учение о ноуменахъ ограничиваетъ чувственность, показывая, что "чувственное познаніе обнимаеть не всю ту

<sup>1)</sup> Кр. ч. р. Стр. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кр. чист. р. Стр. 220. ·

область боторую мыслать разсудокъч у но простирается толькона выенія. Въ оторь ограниченія побъективнато вначенія чтивенняго позвыние и состонти просеодогаческое вначение -бтрицачельнаго понятія о вещи принісебть которое Канть въ стомъ отношени называеть пробисматическимь ("Я называю, товорить онь, проблематическимь то понятіе, которое на зажлючаеть вы себь противорячи и четоры, какь отваничение данныхъ политий совпадаеть съ другими познанівми, хотя его объективнан реальность не можеть быть доказана никакимъ образомъ. Понятіе ноумена, т. е. вещя, которую должно мыелить, не какъ предметь вившнихъ чувствь (всилючительно чрезь разсудокъ), противоръчія въ себъ не заключаеть, ибо нельзя утверждеть, что чувственность есть саинственный возможный способь соверцаній; двайн, это понятіе необходимо или того, чтобы чувственное созерцание не простирать на вещи въ себъ и, сябдовительно, чтобы ограничить объективное вначение чувственнаго повижнія да Такинь обравомъ, котя двленіе міра и предметовь вы положительномы смисав на феномены и ноумены допускиемо быть не можеть, но понятия несомнивно допускають абленіе ихъ на чувственные и пителлектуальныя", причемъ послёднія ни въ какомь случай мельвя -выдавать "за понятія, имеющія объективное значеніе" 3),

Итакъ, Кантъ съ точки врёнія своихъ основнихъ гносеологическихъ принциповъ не допускаетъ привнанія бытія вещей въ себё (хотя и не отрицесть его, удерживая понятія о последнихъ только въ его субъективно—пносеологическомъ вначеніи. Следовательно, изъ отм'яченныхъ въ началё сочиненія трехъ отвітовъ Канта на вопрось о существованів вещей вт себі въ качестві чисто гносеологическаго возврівна Канта нужно признать первый—отрицательный—отвіть. Но для того чтобы быль всень дійствительный симсять ученія Канта вещи въ себі, необходимо изслідовать природу и сущно ст двухъ положительныхъ кантовскихъ рішеній вопроса о вещ въ себі, что и составить задачу дальній вопроса о вещ

 $M. \ \ Odunyobs$  (Окончаніє будеть).

<sup>1)</sup> Кр. ч. р. Стр. 222. 2) Кр. чист. р. 221—222. 3) Кр. ч. р. Стр. 225

## Понятіе объ "utile" (о подезномъ) во второй книгѣ сочиненія Цицерона "De officiis" (Объ обязанностяхъ $^1$ ),

Изъ трехъ внигъ De officiis, Цецеронъ разсуждаетъ объ "utile" во 2-й по порядку. Разсужденіе объ "utile" у Цицерона тьсно связано съ разсужденіемъ о "honestum", о которомъ онъ разсуждаетъ въ 1-й книгъ "De officiis". Подъ понятіемъ "honestum" Цицеронъ разумъетъ то, что достойно похвалы само по себъ, по своей природъ, хотя бы другими и не было хвалимо 2). Общее же положеніе объ "utile", раскрываемое Цицерономъ во 2-й книгъ "De officiis", слъдующее: нътъ ничего полезнаго кромъ того, что честно; печальный предразсудокъ отдълять полезное отъ честнаго и говорить о нихъ, какъ о двухъ различныхъ и иногда даже противоположныхъ вещахъ; человъкъ имъетъ обязанности къ ближнимъ и принадлежитъ себъ самому не вполнъ; онъ долженъ соблюдать общественные интересы, чтобы достигнуть своей пользы. Частнъе опредъляя "utile", Цицеронъ говоритъ, что оно относится къ удобству и

<sup>2)</sup> Km. I. 12. IV, crp. 428: "Si a nullo laudetur, natura est laudabile".

пріятности жизни, увеличенію богатствъ, силы, могущества и того. что помогаетъ намъ и "нашимъ" (ad vitae commoditatem jucunditatemque, ad facultates rerun atque copias, ad opes, ad potentiam, quibus et se potest juvare et suos 1). Нельзя не замътить, что разсуждая объ "utile", Цицеронъ имъетъ въ виду, преимущественно, знатныхъ и благородныхъ римлянъ и выясняеть "utile", главнымъ образомъ, съ патриціанской точки зрвнія: такъ, онъ говорить, какъ нужно поступать, будучи на должности адвоката, эдила и вообще государственнаго человъка. Оттого-то правственныя положения Циперова въ этомъ соченение можно назвать кодексомъ патриціанской мудрости. Но это только одна видимая сторона морали Цицерона. Кромъ правиль, полезныхъ и необходимыхъ для всякаго гражданина римской республики того времени, въ сочинении Цицерона мы находимъ еще много возвышенных взилянова и благородныха наставленій кисательно человической диятельности вообще. Въ этомъ отношени Циперонъ занимаетъ почетное мъсто въ исторін философской естественной морали, служащей, въ лучшихъ ея проявленіяхъ, доказательствомъ въчнаго стремленія человъческой души къ Богу. А потому весьма интересно будеть посмотрёть, насколько, въ некоторыхъ случаяхъ, естественная человъческая мысль могла возвыситься до идеальнаго нравственнаго строя, безо помощи и выть христіанскаго откровенія.

Что касается до плана, котораго держится Цицеронъ, въвыяснени объ "utile", то онъ очень простъ. Сначала, Цицеронъ перечисляетъ всъ полезные предметы для человъка и всъ виды полезной человъческой дъятельности и приходитъ кътому заключению, что люди всею пользою, какую они получаютъ отъ полезныхъ вещей, обязаны, главнымъ образомъ, согласию и взаимой помощи людей (conspirationi hominum atque consensui) 1). Доказавши эту истину разными примърами, Цицеронъ переходитъ ко второй, общирнъйшей части своего разсужденія (начиная съ VII главы), въ которой онъуказываетъ разнообразнъйшія средства воздиствоющь на

<sup>1)</sup> Kn. I, ra. III, crp. 427.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) KH. II, rs. V, crp. 467.

думу намиля ближника и склонять их из нашей пользю: conciliare animos hominum et ad usus adjungere 1). Наконець, въ третьей части (XXIV глава) Цицеронъ кратко касается о здоровьи (valetudo) и о богатствъ (респпіа). Мы, кажется, не впадемъ въ ошибку, если будемъ въ своемъ сочиненіи держаться того же самаго плана, которому следоваль и самъ Цицеронъ въ своемъ разсужденіи.

Объ "utile" Цицеронъ говорить, какъ мы сказади, во 2-й внигь сочиненія "De officiis", и "utile" есть то, что относится, нин способствуеть ad\_commoda vitae, copias, facultates 2). Какіе же это предметы, которые способствують удобствамъ нашей жизии, относятся къ богатству, имуществу, къ власти? или что то же: какіе полезные предметы? Есть, отвъчаеть Цицеронъ два рода полезныхъ вещей: однъ-предметы неодутевленные, другія существа одушевленныя; эти последнія, въ свою очередь, деляться на одаренныя разумомъ и лишенныя его. Полезные предметы изъ неодушевленныхъ-это: 30лото, серебро, произведенія вемли и т. под. Они служать на польку человъку и въ необработанномъ видъ. Но особенно они становится полезными въ разныхъ видахъ промышленности человъческой и искусствахъ, напр.: въ мореплаваніи, земледалін, ввоза и вывоза товаровъ, медицина, постройка домовъ и т. под. Что касается до полезныхъ одушевленныхъ существъ, то они дълатся на боговъ и дюдей, которые суть разумныя существа, и животныхъ, которыя суть существа неразумныя. Самыми близкими къ богамъ становятся тв лиди, которые могуть принести, нацбольшую, пользу своимь ближнимь в). Изъ животныхъ самыми подезными для человъка являются кроткія домашнія животныя, какъ, напр : дошади, быки и проч.

Что же даеть человъку силу и способность употреблять различные предметы въ его пользу? Всъмъ этимъ люди обя-

<sup>1)</sup> Idid. 1 2) Кв. II, гд. III, стр. 465.

3) Кн. II, гд. III, стр. 466: proxime autem et secundum deos homines hominibus maxime utiles esse possunt. Положеніе это, высказываеное язычивкомъ Цинеромомъ, весьна замічательно. Въ ненъ можно усматривать указаніе на важивищую христіанскую зановідь, именно, любовь къ ближникъ. Исполненіе этой зановідь, по ученію христіанской Церкви, наиболює приближаєть в уподобляєть человіна Богу.

ваны труду человьческих рукь и тенію искуствы, й чтобы пользоваться ими, моди должны помогать другь другу 1). Эта истина открывается изъ многоравличныхъ явленій "жавни. Такъ, жельзо, мъдь, серебро и золото, столь глубоко сврытыя въ земль, не могли бы выйти наружу и служить на пользу людямъ, безъ труда рукъ человъческихъ. При постройкъ новыхъ домовъ и возстановлении разрушенныхъ, также необходина помощь людей. Медицина, мореплавание, земледиле, орошеніе полей, устройство плотинь, искусственныхь гаваней, которыхъ природа не ископала и проч.-все это труды человъка и безъ взаимной помощи людей они не мыслими. Если перейти отъ неодушевленныхъ предметовъ къ одушевленныйъ, то увидимъ то же самое. Люди, помогая другь другу, сумбли **УКРОТИТЬ САМЫХЪ ДИКИХЪ ЖИВОТНЫХЪ И ВЗЪ Каждаго живот**наго стали извлекать соответствующую пользу: пасуть стада, охраняють ихъ и получають отъ этого выгоды; истребляють дикихъ и вредныхъ животныхъ, захватывають для себя полезныхъ и проч. Взаимной помощи люди обязаны и тёми искусствами, которыя украшають, облагораживають и столь отличають жизнь людей оть жизни животныхъ. Взять, напр., облегчение въ бользии, удовольствия въ здоровьи, прекрасныя и удобныя одежды и т. п. Особенно очевидною становится необходимость взаимной помощи людей для благоустройства и процватанія человаческой жизни, при разсмотраніи крупнайшиха фактовъ исторіи. Безъ содъйствія людей, города не могли бы быть устроены, суды и законы не могли бы возникнуть, гражданская и государственная жизнь не могла бы начаться и продолжать свое существование. Цицеронъ, вопреки Панотію у, даже не считаетъ нужнымъ, для доказательства разбираемой нами истивы (что польза получается отъ единенія и общисти людей), приводить примьры знаменитых государственныхъ мужей и полководцевъ, какъ, напр.: Оемвстокла, Перикла, Кира,

<sup>1)</sup> Ibid.: Ea enim ipsa, quae inanima diximus, pleraque hominum operis effecta, quae nec haberemus, nisi manus et ais accessisset, nec im sine hominum administratione uteremus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Панэтій— это философъ стоикъ, посейдовителень котораго быль Цицеровъ

Агизелви, Александра 'н другихъ и утверждать о нихъ, что они не могии бы сувлать ничего великато и поленнато, безъ помощи людей <sup>1</sup>): Въ этомъ случав; по Цицерону, указанная истина очевиния дей вейхъ и не требуетъ разсуждения.

Итакъ, единение и согласіе людей есть главное условіе для "utile". Но, въдь, какъ показываетъ человъческая жизив и какъ исно изобразвиль учений перипатетикь Динеархь вы своей BHRIE "De înteritu hominum" », ota egenenia e corancis atoдей съ вористнымъ направлениемъ можеть проископить нв только добро, но и зло; и зло, причиняемое людьки, кажь, напр., войны и возмушенія, гораздо больше и значительное физического зля, напр., наводненій, моровой язий, нападенія дикихъ яверей и проч. Следовительно, единение и согласие людей можно направлять н'яз великой пользв, и из великому вреду для напинкъ ближникъ. Затънъ, наблюдая тъ же явленія въ человіческой жизки, мы видимъ, что разния событія нашей жизни, и блатопрічіныя для нась и бідственныя, часто завесять от судова 2). Таковы, напр., не благоприятныя событія: пожары, караблекрушенія, укушенія димих ввёрей, поражение армій, изгнаніе изъ отечества и т./под.; и благопріятныя: усліжи, почести, побідні и т. под. Но нужно привнаться, что, будучи зависний отъ судьбы; они въ то же время суть дело воли модей и расположения ихъ къ намь . Отсюда последовательно вытекаеть следующій вопрось: кака же намъ поступать, чтобы привлечь из намъ расположение ближнихъ и побудить их дейстновать из нашей пользе (ad usus suos)?! •) 3.0 (4.0 )

<sup>1)</sup> Кя. II, га. V, стр. 467.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>7)</sup> Кв. 17, гл. VI, стр. 468: Magnam vim esse in fortuna in utramque partent, vel месшидая вы гом, vel абустив, quit ignorate—Зжесь им ясие видемы недочитый древняго муреца предъ непонятными явленіями человіческой жизни. (То же самое на встрічаємь еще раніте въ кн. Іова). Сульба (fatum, fortuna, моїра— но греч.?—Что она можеть сказать уму и сердцу человівка? Между тімь какь явивнійся вь мірь Сынь Божій открыль, что все нь мірь выйеть опреділенную ціль и назначеніе, и безь води Отца. Небеснаго начто не опвершаєтся.

<sup>4)</sup> Ibid: Quanquam (has occasiones) fortunae sunt, tamen sine hominum opibus et studiis neutram in partem effici possunt.

<sup>5)</sup> KH. II, rg. V, crp 467.

На: это у Циперена есть общій принципь: нежно /достигнуть этого честными соззраніями и добрыми дайствіями, но ни-конда—зломе и неспраседливостью (honestis consiliis justisque factis, non fraude et malitia) 1). А какіе мастные виды этого общаго принципа, Циперень подребно указываеть во 2 ой части своего разсужденія.

Главное основание того, чтобы привлечь къ себъ расположеніе людей и темъ побудить ихъ приносить себе польву--- это пріобретать дюбовь и дружбу людей; противоположное любви действіе оказываеть страхь, внущаемый нашинь ближнимь 2). Польза, получаемая отъ внушаемой нами любви, лучще всего выясняется етъ противоположнаго, что бываеть съ такъ, котораго боятся. По словамъ Эннія: quem metuunt, odere; quem quisque odit periisse expetit 8), T. e., Ropo, Coatca, Topo пенавидять; а кого кто ненавидить, желаеть, члобы онь погись. Никакое богатство не можетъ противостоять народной ненависти. Въ особенности народное нерасположение пресладуеть тиранова, которые, обыжновенно, любять внушать страхь своимь подчиненнымъ. Но зато изъ нихъ нётъ никого, кто не погибъ он ужасною смертью. Самая жизнь этихъ тирановъ исполнена всякихъ тревогь и безпокойствъ за свою жизнь и безовасность. Ибототъ, кто желаетъ, чтобы его боялись, по необходимости, самъдолжень бояться тёхь, которые подъ инмъ трепещуть. Такъ, тиранъ Діонисій Древній, видя повсюду покушенія на гего жизнь, опасался даже давать свою бороду для бритья брадобрвю, но самъ всегда опаляль (сжигаль) её горящими углями. А другой тиранъ, Александръ Тирскій, не довъряль своей женв, которую онъ очень любиль; и потому, опасаясь за свою жизнь, прежде чемъ идти въ ея спальню, онъ всегда посылаль туда вооруженнаго мечемь вонна, грубаго варвара.

<sup>1)</sup> Ки. II, гл. III, стр. 466.—Этоть цицерововскій принцепъ ділаеть честь его уму и внолий соотвітствуеть висоті настоящих христівнскихь требованій относительно жизни и ділтельности человика.

<sup>2)</sup> KH. II, rr. VII, crp. 468: Omnium rerum nec aptius est quidquam ad opes tuenilas ac tenendas, quam diligi, nec alienis, quam timeri.

<sup>3)</sup> Ibid.

который должень быль осмотреть, не спрятано-ли у -волях скатавин во се ожелью и даже въ ся платьяхъ какоенибудь оружіе. Предчувствіе Александра сбылось: убила его за подовржије ен въ невжрности. Власть такихълюдей не прочна. Какую бы власты ты ни илтля, если ты управляець страхомь, она не можеть домо продолжаться 1). Эга истина, именно, что любовь пріобрізгаеть и сохрамяетьпривязанность и расположеніе людей, а страмъ только разрушаеть ихъ, -- можеть быть примънена не только къ отдельнымъ лицамъ, но и целимъ государствамъ, въ частности, къ римской республект. Пока римляне поступали съ побъщенными народами кротко и справедливо, оказывали защиту, они обладали прочного властью надъ союзными наводами (clientes). Покровительство ихъ надъ наводами било скоръе властью надъ всвиъ міромъ. Но какъ скоро въ управленіе римскаго государства вошли насилія, несправедливости и жестокости надъ гражданами, когда ивкогорые тираны стали продавать съ аукціона на публичномъ рынкв вмущества лучшихъ и благородивишихъ грамданъ, какъ своюдобычу (Suam praedam), когда немоторые тираны стали продавать съ молотка даже целыя правинціи и целые народы, когда стали грабить и опустошать своихъ верныхъ совозниковъ, тогда проивощель упадокъ и ослабление римскаго могущества, появились гражданскія войны, которыя стали еще боле истощать государство. Поэтому по всей справедливости ножно сказать, что ремляне дошли до такихъ нестастій только потому, что старались более внушеть страхъ, чемъ любовь в уваженіе. Изъ этого можно понять, что благорасположеніе HRIBERT GARRENATO COTO HAIBA RUBIIRAS SABIUTA: benovoleutiae vis est magna, и, стрдовательно, намъ должно стариться о томъ, чтобы нивть преданных друзей и чтобы они интересовались всвиъ твиъ, что насъ касается 2). Друвей необходимо имвть

<sup>1)</sup> Sm. II, zm. VII, crp. 469; nec ulla vis imperii tanta est, quae premente metupossit esse diuturna.

<sup>2)</sup> Ibid. Primum et maximum necessarium, familiaritatis habere fidas amantium nos amicorum et nostra mirantium.

всякому, ибо всякій можеть нуждаться въ чемъ-дибо. Почести, слава, народная любовь не такъ необходимы для человъка, какъ друзья; но польвующійся всёми этими вещами имбеть то преимущество, что благодаря имъ, онъ можеть извлечь для себя множество разныхъ выгодъ и пріобріжти друзей 1). Отскода необходимо разсмотріть, чёмъ же можно прислечь къ ссоб любовь и дружбу нашикъ ближникъ и вообще всего насрода. Одно изъ ведичайшихъ средствъ пріобрісти себів любовь и дружбу людей—это слава (gloria).

Повятіе "слави" (gloria) составляется изъ трехъ эдементовъ, именнос во первыхъ, обладающаго этой славою любыть народъ, во-вториив, народъ имбеть доверіе мь нему, и въ третьихъ, народъ удивляется ему, и считаетъ его достойнымъ величайшихъ почестей 2). Показавши, изъ чего состоитъ славъ. Цацеронъ разбираетъ сначала внутреннія качества человъка, привлекающія и сокраняющія ему славу, а затімъ, нодробно говоритъ о вившинкъ качествахъ, тоже сообщающихъ и сохраняющихъ, сначала мамъ слідуетъ сказать о внутреннихъ достоинствахъ человіка, какъ мотивахъ къ пріобрётенію ему славы.

Первое условіє къ пріобрѣтенію славы—любовь, или благорасположеніе (benevolentia) пріобрѣтается, главнымъ образомъ, благодѣяніями (beneficiis) в). Если же у челонѣка недостаточно матеріальныхъ средствъ, чтобы помочь другому, то одно помеланіе добра (benefica benevolentia), съ участіємъ выраженное другому, трогаетъ и возбуждаетъ его любовь: къ намъ. Наконецъ, весвма сяльно: привлекаетъ народкую любовь (амотет multitudinis) изъѣстность щедрости, благотворительности, сираведливости, прамедушія в другихъ добродѣвелей (fama et opinio liberalitatis, beneficentiae, justitiae, fidei et ceterorum) virtutum 4). Всё эти уназавния средства пріобрѣтаютъ нело-

<sup>1)</sup> Ru. H, ts. VIII, crp. 471.

<sup>2)</sup> Kn. II, rs. 1X, crp. 471: Summa et perfecta gloria constat ex tribus his: si diligit multitudo, si fidem habet, si cum admiratione quadam honore dignos putat.

<sup>3)</sup> О нихъ мы скажемъ подробно въ отдълъ о вившнихъ средотвакъ къ достижению славы

<sup>4)</sup> KR. II, ra. IX, ctp. 471.

втку, обладающему ими, плюбовь и благерасположение народа нотому, что это суть добродьтели, отнисливаем из пессинести какъ само "honestum", но своей природе, своить образомъ привлениеть къ себъ пуши всълъ апіто отпінт пасита ес specie зна свителет,-то, подобно сену, оно восхищаеть (perfucet) вобать и указанными выше добродетелями; поотому, мы, по природе (natura), обявываемся любить тёхъ, въ когорыхъ, какъ мы вредполагаемъ, находатся тё уквасивыя добродътели. Второе условіє къ пріобріченію славы-довіріе (fides) вичшаеть, или пріобрётаеть тогь челопінь, въ которомъ замачають блигоразуміе, соединенное съ справедливостью (сопjanotam cum justitia prudentiam 1). Дійствительно, наше доверіе получаеть телько тогь, котораго ин считаемь просвещенные насъ, въ которомъ им замычаемъ даръ предусмотрительности, талинтъ искусно вости дела и т. под.; а такой человъть и называется благоразумнымъ (prudens). Тъпъ болъе мы довържемъ тому лицу, которое им счиваемъ совершенно неспоссовымъ ин на налейшій обмаль; ни на налейшую неправду; а такой человінь и есть справедливый (justus). Людямъ благоразумнюмъ и вийстъ справедливымъ мы съ совершенною увъревностью вручаемъ, въ случав веобходимости, наше вдоровье, ваше богатегоо, дорогихъ в ближихъ вашему сердцу родныхъ лицъ и т. д. Но изъ этихъ двухъ добродь. телей, привлекающихъ наше довъріе, справедливость болже способиа возбудить его: одна справедливость, безъ благоравуиія, имъсть еще: нъкоторую силу; по одно благоравуміе, бевъ справедливости, можетт сдёлать человёка только хитрымъ, плутоватымь и доже возбудить из нему невависть людей. Итанъ, после сего остается несомивнамъ, что, для пріобретенія полнаго довірія, необходимо соединать выпості благоразуміе и справедливость. Третье условів на пріобратенію славыудевленіе (admiratio) и достоинство чести, или почета (honoris dignitas) пріобретають те люди, которые, какть всёмъ кажется,

<sup>1)</sup> Ibid.

нивоть въ себв что-то великое и необыкновенное и особенно. обладающіе ръдкими качествами своихъдобродьтелей (excellentes quasdam et singulares virtutes 1). H. haocoport, coadme всего поримогь и презирають техь, въ которыхъ не вимять ни доблести, ни одушевленія, ни оплы (nihil vertntis, nihil animi, nihil nervorum) и которые, сафловательно, не могуть принести никакой пользы nec sibi, nec alteri. Особое удивленіе для насъ производить то, что люди, обладающіє высокими побродетелями, не поддаются темы низкимы увлеченіямы и страстанъ, которынъ подвержено большинство. Какъ, въ самомъ деле, не удивляться темъ, которые остаются совершенно спокойными, когда идетъ вопросъ объ ихъ жизни и смерти. богатствъ и бъдности, и презирають всъ тъ блага и несчасты, которыя такъ волнують большинство?--Но три указанныя чувствованія-любовь, довёріе и удивленіе-объединяются въ одной особенной доброд втели-справедливости (justitia), которая приводить человъка къ славъ и которая одна дасть ему ния "добраго человъка" (bonus vir) 2). Справедливый (justus) человекъ, кействительно, возбуждаетъ къ себе, во-первыхъ, любовь, потому что онъ желаеть приносять польку (prodesse) какъ можно большему числу людей; во-вторыхъ, --- довъріе, по той же самой причинь, и, въ третьихъ, удивление, потому что превираетъ все, то, что воспламеняетъ страсть у большинства людей: не боится смерти, скорби, изгнанія, біздности, не предпочитаеть справедливости никаного изъ благъ міра. Справедливость совершенно необходима человічку въ его жизни для достиженія какихъ бы то на было его желаній. Какже, самомъ дълъ, быть любимымъ и получать помощь, если не прослывень за честнаго человъка? Она необходима во всъкъ видахъ человъческой двятельности-въ куплъ и продажь, въ заниманіи и отдачів денегь, при заключеній торговыхъ сдівлокъ -и т. д. Но что всего поравительнее, справедливость считается неодходимою и соблюдается даже въ воройскихъ и разбойниче-

<sup>1)</sup> KH. II, ra. X, ctp. 472.

<sup>2)</sup> Ku. II, ra. XI, crp. 472.

скихъ шайкахъ. Такъ, если воръ пользуется своимъ искусствомъ, примъняя его на комъ-нибудь изъ людей своей шайки, то его не терпять ни на одну минуту; если начальникъ пиратовъ сдвиаеть несправединый раздель добичи, то онь скоро будеть преданъ на смерть, или отставленъ. Можно съ увъренностью сказать, что справедливость (justitia) есть начало в основаніе всякаго союза и всякихъ человъческихъ обществъ 1). Учреждение царскаго достоинства (reges constituere) и ваконовъ (leges constituere) объясняется не чамъ инымъ, какъ намереніемъ пользоваться и наслаждаться справедливостью (justitiae fruendue causa) во всевозможных отношеніяхъ людей между собою. Поэтому, людямъ нужно особенно стараться поступать по справедливости, во-пернихъ, ради нея самой (вначе это уже не была бы справедливость) а, вовторыхъ, потому, что она-то и ведеть людей нь почестямъ н сдавѣ 8).

Но недостаточно только пріобрёств своими внутренними качествами славу: нужно тёмъ же способомъ и сохранять её. Для этого нётъ нути более краткаго и более надежнаго, какъ тотъ, который быль указанъ еще Сократомъ, это—чтобы еб дъйствительности быть такимъ, какимъ желаешь казаться: ut qualis haberi (quis) vellet, talis esset \*). Напротивъ, ду-

<sup>1)</sup> Частивние распрытие принципа "справедлиности" (justitia) можно видьть из 1-ой кимгь Инцерова; "De offisiis", въ которой онъ издавать понятие о "honestum". Смотр. объ этомъ вышеуказанное изследование А. Воронцова—Въра и Разумъ 1902 г., мартъ, кв. 2, № 6 й, стр. 273—274.

<sup>2)</sup> Ku. II, ra. XII, crp. 478.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid.: Omni igitur ratione colenda et retinenda justitia est, quum ipsa per sese (nam aliter justitia non esset), tum propter amplificationem honoris et gloriae.

<sup>4)</sup> Кн. II, гл. XII, стр. 474. Это правственное правило, указанное Циперовов только чакъ средство поддержания славы, ниветь и можеть инвъть весьма инровое принънение въ чемовъческой дъятельности. По своему характеру, оно направлено прямо противъ весьма распространеннаго въ чемовъческомъ обществ порока мимемърия. Чемовъкъ всегда желаетъ явлиться предъ глазаци другихъ людей въ лучшемъ и болъе привлекательномъ свътъ, нежели каковъ онъ есть на самъ дъятъ. Но Цицеронъ, по справединости, считаетъ это одно недостаточникъ: нужно бить такимъ и въ дъйствительности.

мать, это межно сохранять продолжителеную савну лицемеріемъ и пустымъ тинеславісмъ—значить странно обманинаться; нео есе, что основано на жуси и обмант, быстро слекнета и раврушається. Взять, напры друхъ сыновей Тинерія Гранка, который прославняся своими заслугами для грсударства: они своими бевчестими поступнами нозбудили такое неудовольствіе добрыхъ людей (бощогит), что емерть ихъ считали справедливымъ наказанісмь.

Теперь инжно связаль о видиника мотиваха происхожденія, дли пріобретенія славы, Длава, прежде всего, можеть быть наслъдствения: отъ отца она переходить къ сыну. Также слава можеть быть обязана своимь происхождениемь богатству, или ифкоторымъ презвычайнымъ событіниъ въ жизни извёстнаго человъка. Тъ же, которые родились въ низкомъ состояни и въ неизвестной семьй, сами должны стремиться къ ведикниъ дъламъ, открывать себъ поприще для благородныхъ стремленій. Первое, что можеть дать молодому челоніку мавінстрость для славнаго вмени (commendatio ad gloriam)-того ноприще военных усибховъ: молодой человекъ скорфе всего можетъ отличиться на войнь. Кроив того, молодой человымь считается достойнымъ похвалы но своей скромности (modestia), любви · къ родителямъ (pietas in parentes), и до, прививанности къ родственникамъ (in suos benevolentia). Одно изъ дучшихъ средствъ привлечь внимание на себя и сделаться известнымъ въ лучшемъ смыслъ-ото имъть ближайшее общение съ зналюдьми, которые усердно стремятся приносить пользу своей странь. Основаниемъ славы для такого молодого человека служить то, что народь, видя, какь молодой человъкъ обращается въ такомъ обществъ, естественно, надъется, что онъ сделается подобень темъ великимъ гражданамъ, которыхъ онъ взялъ себв за образецъ. Такъ, П. Рутилій водился, въ своей молодости, съ домомъ Муція, и вотъ-происхожденіе его репутаціи, какъ върнаго человъка и искуснаго ваконоведа. Есть еще другіе случан, когда молодой человекъ можеть пріобрести себе славу, тогда человект обладаеть

epachopěvěnéme (orbito): Ecteliba poko kváchopěvím hodctah vnáh бенискусственная ричк, бесёда; разговерь (ветме), и ричь убёнытельная, или крвоноречіє на собственном симсли (contentio или eloguentia) 1). Of our erroras; apachophris; ambiots; basince shaченіе въ ділів пріобрівтенія славні однико должню сознаться, что предпочтительные привытливая безыскусственная рычь (sermo), потому что ораторская рѣчь (oratio), соединенная съ намвреніемъ убедить (contentio), часто только возмущаеть народъ. Что же касается собственно до краснорфчія (eloquentia), то оно можетъ доставить человъку славу на разныхъ поприщахъ его служебной карьеры, но въ особенности на поприщъ судебномъ. Судебное краснорещие бываетъ двухъ видовъ, которие носять свои особыя спеціальныя названія: обвинительная речь (accusatio) и защитительная речь (defensio). Съ обвинительною рівчью должно выступать не часто: hoc non saepe est faciendum 2). Исключеніе можно сдёлать развіз только въ тіхъ случаяхъ, когда ораторъ выступаетъ ради государственныхъ интересовъ (reipublicae causa), иди съ целью отомстить (ulciscendi causa), или изъ-за отцовскаго наследства (patrocinii causa). Выступая часто въ роли обвинителя рискуеть пріобръсти себъ репутацію человъка жестокаго (duri), что, очевидно, не полезно. Особенно должно остерегаться, чтобы не подвергнуть обвинению невиннаго человъка (innocentem). Что касается до защитительной речи, то съ нею должно выступать въ защиту обвиняемыхъ. Можно даже защищать и виновнаго по отношенію къ религіи, исключая, конечно, тёхъ случаевъ, когда виновный будеть намиренным врагом религіи (modo ne nefarius impiusque) в). Но вообще виновнаго противъ религіи не следуеть защищать слишкомъ усердно. Но этого желаетъ народъ, допускаетъ обычай, терпитъ человеколюбіе 4). Къ этому нужно еще присоединить, что оправдание совершившаго незна-

<sup>1)</sup> RH. II, ra. XIV, crp. 475.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> KH. II, ra. XIV, crp. 475.

<sup>4)</sup> Ibid .: vult hoc multitudo, patitur consuetudo, fert humanitas.

чительную вину доставляеть его адвокату (расгові) славу. Но веденайшую славу и благодарности получаеть тога человёкть, который овоимъ красноревісмъ приходить на помощь икъ несчастному, котораго пресладуеть и хочеть притеснить какойнибудь могущественный человокъ 1). (Окончаніе будеть).

<sup>1)</sup> Ibid.: Maxime et gloria paritur et gratia defensionibus eoque major, si quando accidit, ut ei subveniatur qui potentis alicujus opibus circumveniri urgerique videatur.

## Признаваль ли Канть бытіе вещей въ себъ?

(Orontanie \*).

II.

Гносеологическій анализь познанія показаль, что вся совокупность познаній разділяєтся на дві совершенно различныя части-познание апріорнос-независимое отъ всякаго опытаи апостеріорное-такое, которое возникаеть въ процессв опыта. Гносеологическая дедукція установила степень и условіє правомерности того и другого вида повнанія, но она не касалась процесса возникновенія (генезиса) ихъ, -- какъ апріорное, такъ и апостеріорное повнаніе въ гносеологическомъ отношенів разсматривались какъ данныя. Генезись познанія есть задача психологическаго анализа. Объяснение априорчаго появанія съ его исихологической стороны затрудненій не представляетъ-формы этого повнанія (чистыя созерцанія и чистыя понятія) возникають въ силу самодентельности познающаго субъекта и вполнъ объясними изъ ися. Но апостеріорное познаніе не есть результать одной самодвительности субъективных повнавательных силь (которая, правда, входить въ него); если бы двло было такъ, то апостеріорное повнаніе вичень бы вежениямось отв апріорнаго. Между темь апостеріорное познаніе потому именисти отличается отъ апріорнаго, что въ немъ къ чистымъ формамъ присоединяется опытное содержание-ощущение, образующее въ дамкакъ этихъ формъ эмпирическое созерцаніе, которое потом; всладствіе

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра н Разумъ" за 1903 г. № 11.

самодъятельности разсудка, становится объективнымъ воспріятіемъ. Что же составляеть причину и условіе возникновенія ошущенія, какъ отличительнаго свойства апостеріорнаго познанія? Кантъ опредъляеть ощущеніе, какъ "дъйствіе предмета на способность представленія, поскольку этогь предметь на нась льйствуеть <sup>4</sup> 1). Следовательно, психологическое возникновение ощущеній, въ силу такого опреділенія ихъ, приписывается какому то постороннему воздействію на чувственность, какъ способность воспринцивости. Воть основа, на которей покоится утвержденіе Канта, что для психологическаго объясненія апостеріорнаго познанія мы должны предполагать объекты, воздействующие на нашу чувственность, - чувственное познаніе, по словамъ Канта, возможно въ этомъ отношенін "только потому, что способность представленія субъекта воспринимаєть возленствие отъ объекта" 2). Этотъ объектъ, возленствуя на чувственность, тень производить явленіе, кака непосредственный предметь повнанія; самь онь, следовательно, не есть явленіе, а существуєть въ себъ. Такъ развивается на психологической основъ учение о вещи въ себъ. Такъ вакъ исихологическій элементь въ "критикі чистаго разума" занимаєть второстепенное и (въ большинствъ случаевъ) случайное мъсто, то такая форма ученія о вещи въ себі нигді не излагается прямо и непосредственно, но вставляется отдёльными положеніями въ различныхъ местахъ "Критики" (въ общемъ-немногихъ), где къ тому представляется поводъ. Въ качестве примеровъ, кром'в приведенныхъ цитатъ изъ трансцендентальной эстетиви, можно указать на следующія места: безь предположенія объектовъ въ себъ "следоваль бы нелений выводь, что существуеть явленіе бевь того, что вь немь является" (Предисл. ко 2 изд. стр. 15); "считая, вакъ и следуеть, предметы чувствь ва простыя явленія, мы, однако, вийств съ твит прета де что въ основъ ихъ лежить вещь не в се се с I had ev materie to the знаемъ не ее л это неизвёс гомены. Г

<sup>1)</sup> F 49.

Въ отношения этой формы учения Канта о вещи въ себъ представляется вопросъ, считаеть ли Канть исихологическое предположение объекта въ себъ, какъ причины восприятий, EMBROWINED OF SETUBBOO SERVENIO, WIR ME: TOLIKO CYCLORTEBное. Форма выраженій, въ нотогихъ Кантъ говорить о веши въ себъ, бакъ причинъ ощущеній, въ одних случаяхъ такова, что позволяеть думать, что Кантъ признаеть объективное значеніе за разсматриваемымъ понатісмъ (объейть двиствительно существуеть и воздыйствуеть на чувственность---- по противъ-выдвигаеть на первый планъ допустимость и неизбъжность вонятія о вещи въ себъ, какъ причинь ощущеній (представление такихъ сущностей, лежащихъ въ основъ вы леній, т. е., чистыть умственных сущностей, не только донустимо, но и немобъжно"---- цвтврован. стран. 91 пролегоменъ). Если мы приложимъ къ данному понятию общий кантовский критерій объективности, то, койечно, изъ этого понятія нельзя будеть вывести существованія объектовь въ себь, - "быть"не есть преднеать, который можно аналитически вывести неъ новятія, это положеніе вещи или известных определеній ея 1), обусловленное функціей синтетическаго единства аппернепціи и данностію вещи или ел определеній въ соверцаніи (временномъ или пространственномъ), какъ условіемъ самого твансцендентальнаго синтеза. Понятіе объ объектв въ себв не удовлетворяеть этимъ условіямь, такъ какъ объекть въ себъ нивогда не можеть быть соверцаніемь. Невависимо отъ этого. съ точки врвнія Кантовой гносеологіи никакъ не можеть быть допущено приложение категории причинности къ вещамъ въ себь, такъ какъ всв категорін могуть быть прилагаемы только въ опыту. Въ критикв четвертаго паралогизма трансцендентальной исихологіи (по 1 изданію, стр. 643-651). Кантъ, вежду прочимъ, дветъ спеціальное выисненіе невозможности признавать за понятібиь о вещахь въ себь, какъ првчинахъ нашихъ воспріятій, объектыно е значеніе. Когда на воспріятіе, товорить Канть, смотрять какь на действія, которыя выз-

<sup>1)</sup> Ср. кр. ч. раз. стр. 429.

ваны въ насъ ихъ предметами, какъ вещами въ себв, находящимися выв насъ, то въ этомъ случав умозаключають отъ даннаго действія къ определенной причене 1). "А заключеніеоть даннаго действія къ определенной причине его непрочно, ибо избетвие можеть возникать и не изъ однов только причины. Портому въ отношении воспріятій къ причинъ всегда остается сомнительнымъ, внутренияя ли это причина, или вифиния, и всё эти такъ называемыя вифинеіявоспріятія не игра ли только нашего внутренняго чувства, или же относятся къ вебшнимъ действительнымъ предметамъ, какъ къ своимъ причинамъ" з). Понятіе о вещахъ въ себы, какъ причинахъ воспріятій, допустимо в неявбажно, но безъ права на объективную реальность, воть, следовательно, принципіальное отношеніе Канта къ исихологическому предположенію объекторь въ себі, какъ причинь воспріятій. Что же касается техъ случаевъ, когла Кавтъ, повидимому, говоритъ о вещи въ себъ, какъ причинъ воспріятій, въ объективномъсмысль (какъ въ эстетикь), то возножно понимать такія выраженія применетельно къ общему смыслу принцепіальнагоотношенія Канта къ разсивтриваемому исихологическому предположенію и видеть въ нихъ негочность авыка (опущеніе ограничительнаго условія "въ понятін").

Такое рѣшеніе вопроса о дѣйствительности объектовъ нашихъ воспріятій, какъ вещей въ себъ, не приводить Канта възминрическому идеализму, признавію всего нашего внѣшняго опыта и внѣшнихъ воспріятій призрачными (игрою внутренняго чувства). Напротивъ, Кантъ (въ кратикъ 4-го паралогизма (1 изд.) и въ опроверженіи идеализма (2 изд.)) оченнясно настанваетъ, что его трансцендентальный идеализмъ признаніе апріорности формъ внѣшняго опыта—пространства и времени—и основъ его объективности —категорій—никогда не переходитъ въ идеализмъ эмпирическій. Кантъ, напротивъ, утверждаетъ, что эмпирически—онъ реалистъ, т. е., признаетъ за внѣшней матеріей, какъ явленіемъ, непосредственную дѣйствительность, только онъ понимаетъ внѣшніе предметы, со-

<sup>1)</sup> CTp. 646.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crp. 643.

образно съ своимъ ученіемъ объ идеальности пространства и и времени, не въ трансцендентальномъ смысле (какъ вещи въ себъ, отдъльно отъ насъ существующія) — въ такомъ синслъ нив и невозможно понимать, потому что пространство-только представление и "вив насъ" собственно есть въ насъ же, только понимаемое какъ "вив"--- но въ смысле эмпирическивившинхъ предметовъ. Мы не измышляемъ сами себъ ощущеній и воспріятій въ пространстві и времени, но дійствительно инвемь эти воспріятія и ощущенія. "Всякое вившиев воспріятіе, сявдовательно, непосредственно докавываеть начто дъйствительное въ пространствъ или скоръе оно само есть действительность" 1), такъ какъ реальное въ нашихъ явленіяхъ дійствительно только въ воспріятін и никакимъ другимъ способомъ дъйствительнымъ быть не можеть. Даже болъе, -- въ опровержения идеализма (2 изд. стр. 196-199) Кантъ доказываеть, что ивиствительность вившияго опыта (пространственныхъ воспріятій) необходима для возможности опыта вичтренняго: последній совершается во времени, а всякое опредвление времени предполагаетъ начто устойчивое въ воспріятіяхь и вмонно въ пространственныхъ, такъ какъ въ сивнахъ времени и втъ ничего устойчиваго, само же время воспринемаемо быть не можеть (следовательно, не можеть быть н устойчивымы); не можеть нивть значенія устойчиваго для опредъленій времени и совнаніе себя самого въ представленія "я", нотому что оно, какъ интеллектуальное, не есть созерцаніе. Только вивший опыть, т. е., действительное пространственное представление вижинихъ вещей, обусловливаетъ возможность внутренняго опыта (во времени), т. с., эмпирически опредъденнаго сознанія мосто собственнаго существованія.

Познаніе въ гносеологическомъ отношеніи изслідовалось со стороны его возможности и правомірности, въ неихологическомъ—со стороны его геневиса. Но кромі гносеологической и психологической возможна еще одна точка зрівнія на познаніе, —точка зрівнія идеальная, обнимающая разсудочное познаніе во всемъ его підломъ, во всей его совокупности. Эта точка

<sup>1)</sup> Кр. чист. р. Стр. 648.

эрвнія принадлежить разуму. Участіє разума въ познанін, говоря вообще, состоять въ объединении разсудочнаго повнания; подобно тому, какъ гноссологическая функція разсудна догически выражалась въ сужденіяхъ, такъ и объедивительная функція разума, какъ способности принциповъ, выражается, въ его логическомъ примъненін, въ уможелюченіяхъ, значеніе которыхъ вообще въ томъ, что въ нихъ частное, посредствомъ новятій, повнается въ общемъ, подъ которое оно подводится, вли въ принципъ ("умовамлючение разума есть форма выведевія познавія нев приніцепа" 1). Объединяє частныя познавів въ общихъ принципахъ, разумъ никогда не можетъ остановиться на положеніяхъ сравнительно общихъ, но постоянностремется къ такимъ принцепамъ, которые уже не допускають высшихь (по общности), но всецью объединають эсс частное познаніе, т. е., разумъ всегда ищеть "безусловнаго для обусловленнаго разсудочнаго повнанія, чтобы единство его быдо законченнымъ" 2). Въ такомъ стремдения къ безусдовному разумъ необходимо предполагаетъ, что если дано обусловленное, то двется (т. е. вакиючается въ предметь и его соедыненіи) и весь рядь его условій, который самь безусловеть. Какъ въ основъ сужденій-логическихъ функцій разсудва-лежали честыя разсудочныя повятія-ватегорія, такъ и въ основаумозаключеній --- логических функцій разума--- лежать чистыя понятія разума-иден, на основанів которыхъ и провсходитъобъединение въ разумъ разсудочнаго познавия. Такъ какъ равумъ въ сроей деятельности стремится къ безусловному, которое викогда не можеть быть дано въ овытв, поскольку последній всегда условень, то иден разума, какъ безусловныепринципы (понятія о безусловной пелокупности условій въданному обусловленному в), превышають возможность опыта. Идеи разума, будучи вообще принципами безусловнаго, различаются смотря потому, къ какого рода обусловлевному они подискивають безусловное. Поэтому въ разумъ существуютъ: 1) идея безусловнаго по отношению къ субъекту, 2) идея бе-

<sup>1)</sup> Кр. ч. р. стр. 250.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кр. ч. р. стр. 255.

<sup>3)</sup> Kp. ч. р. стр. 263-4.

зусловнаго по отношенію къ разнообразному объекта въ явленін, 3) идея безусловнаго по отношенію ко всімъ вещамъ вообще. Во всіхъ этихъ отношеніяхъ разумъ стремится къ безусловному синтетическому единству войхъ условій вообще и въ трансцендентальномъ приміненіи своихъ идей создаєть раціональную исихологію, раціональную космологію и трансцендентальную теологію.

Ивложенныя ноложенія составляють исходныя начала второго положительнаго отвіта Канта на вопрось о существованіи вещей въ себів (именно, какъ причины міра явленій въ его цілонъ). Это положительное рімпеніе развивается на основів второй—космологической—идеи слідующимъ образомъ.

Мірь явленій дань въ эмперическом поснанів какъ обусловленный (же категоріямь) во всёхь отношеніяхь снятевь явленій, т. е., 1) какъ аггрегать въ пространстве, всё части котораго являются границами (следовательно, условіями) другь друга, и какъ рядъ во времени, каждый моменть котораго обусловленъ всеми предыдущими и въ свою очередь обусловливаеть моменты последующіе, 2) какъ матерія, обусловленная суммою всёхъ своихъ частей, 3) какъ безконечная цёнь причинъ и следствей, каждое звено которой обусловлено въ отношени къ предидущему и последующему причинной связью, 4) какъ онитерь случайныхъ по своему существованію элементовъ, обусловленимъ причиностью вившней. Для равстака такая всеобщая обсусловенность міра авлевій не представляется во всей своей целости, такъ какъ онъ только создаеть фактъ познанія, но для разума, который обнимаєть разсудочное познаніє во всемъ его цвломъ съ цвлію объединенія по идеямъ, какъ принципамъ безусловной мелокупности условій, міровая обусловленность открывается вполив и всецвло. Разумъ ищетъ: 1) безусловной замонченности міра, какъ аггрегата въ пространствв и какъ ряда во времени, 2) безусловной законченности матерін міра въ простыхъ субстанціяхъ, не разложимыхъ на части, 3) безусловной законченности цёпи эмпирической причинности, 4) безусловнаго существованія, какъ необходимато завершенія ряда ніровых условій. Но ни въ какомъ отношения разумъ не находитъ въ мірѣ безусловнаго.

Причина этого въ томъ, что міръ-только совокупность явленій (представленій), возникающихъ въ качестві элементовъ эмпирическаго синтеза. Поэтому въ мірі, какъ данномъ обусловленномъ, этимъ не дается еще вся полнота, его условій (безусловное), а только задается, т. е., отъ каждаго условія вадается переходъ къ другому условію въ неопредёденную даль, возможный по мфрв продолженія эмпирическаго синтеза. Отсюда-не можеть быть и речи о целокупности условій въ синтезъ міровыхъ явленій; последняя была бы возможна только при объективномъ, независимомъ отъ эмпирическаго синтева, существовани міра, т. е., въ томъ только случав, если бы міръ быль вещью въ себъ, а не явленіемъ. Повтому въ стремленіи разума найти безусловное для міра, какъ обусловленняго, въ немъ же самомъ, нужно признать діалектическое заблуждение разума. Это заблуждение вовлекаетъ разумъ въ безысходныя противоречія (антиноміи) разума съ самимъ собой: слёдуя своимъ идеямъ, онъ утверждаетъ безусловное въ мірь (въ указанныхъ четырехъ отношеніяхъ), савдуя разсудку, онъ долженъ съ такимъ же правомъ отрицать существованіе въ мірѣ безусловнаго (въ двухъ последнихъ отношеніяхъ) или объявлять, что міръ бевусловенъ во всей своей цълокупности, т. е., безконеченъ (въ двухъ первыхъ отношеніяхъ). Последнее утвержденіе разума также не можеть быть приложено къ міру, накъ явленію, въ качестве явленія, міръ не можеть быть ни конечнымъ, ни безмоцечнымъ, такъ какъ онъ не данъ во всей своей совокупности, а возникаетъ по мъръ продолжения эмперического синтеза. Следовательно, тезисъ и антитезисъ первыхъ двухъ антиномій (относительно міра, какъ величины въ пространствів и времени и какъ матеріи)-оба ложные и не могуть быть иными, такъ какъ разсматриваютъ міръ, какъ цізов (слідовательно, въ цдей), по категоріи величины, непремінно требующей синтеза одмородныхъ элементовъ, ---міръ, накъ явленіе некогда не можеть быть однороднымъ съ міромъ, какъ цівлимъ, и соединевъ съ нимъ по категоріи величины. Двіз посліднихъ анхиноміи (навываемыя Кантомъ въ противоположность первымъ-математическимъ динамическими) разсматриваютъ міръ по категорія

причинности (по взаимоотношению элементовъ міра и витекалощей изъ этого взаимоотношенія условности ихъ существованія). Синтевъ по категорім причинности не требуеть однородности соединяемых элементовь, и потому здёсь Кантъ находить возможнымъ примирить вдею безусловиято съ условностію міра, какъ явленія. Въ причивномъ отношенів условность міра состоить въ томъ, что каждое состояніе совдинается съ предшествующимъ ему въ сиду правила, по которому оно следуеть нев него съ необходимостью. Такъ какъ общая форма, въ которой существуеть мірь, какъ явленіе, есть время н сама причинность явленій основывается на условіяхъ времени (по второй аналогів опыта), то предшедствующее состояніе (причина), если бы оно существовало всегда, не производило бы никакого действія, которое возвиваєть во времени (совермается); следовательно, и сама причина возникаеть во времени, т. е., стоить въ причиной связи съ предмествующимъ ей состояніємъ и т. д. Такова условная міровая приченность. безусловнаго, придоженная къ міру въ причивномъ отношения, требуеть для міра причинности бежусловной, т. е., такой. по которой состояню начвиварсь бы или себя, нисколько не завися отъ предшествующаго, т. с., причинности въ формъ свободы. Дійствіе мат себя дражно стоять вий условій времени. такъ какъ въ последнемъ событія совершаются, т. е., возникають въ силу предшествующихъ условій; если бы действіе возникало изъ себя во времени, то необходимо предположить причину, по которой оно не возникло ранве или повдиве даниаго момента; следовательно, действие изъ себя во времени или совозит никогда не можетт возникнуть, или возникаетъ какъ действіе причины сторонией (и потому не наъ себя). Въ мірі, посмольку онъ-явленіе, свободы (какъ безусловной причинности), такимъ образемъ, нътъ и быть не можеть. Но следуеть и отсюда выводь, что свободы и вообще не существуеть? Канть отвычаеть отрицательно. Если бы міръ, какъ мы его мознаемъ, быль бытіемъ въ себъ (т. е. при транспендентальномъ реализий); тогда действительно свободы вообще не могло бы существовать совершенно. Но им внасмъ, что міръ-только явленіе, т. е., обусловленъ функціями на-

шихъ вознавательныхъ способностей, что онъ быте только въ повиани, а наше познаши не есть единственное возмежное познаніе; слідовательно, бытіе въ нашемъ познанін не есть единственно возможное бытіе. Какъ выше было помакано, мы можемь (въ понятіяхь) противопоставить бытію въ явленіи бытіе въ себі. Слідовательно, им можемъ отнести безусловную причинность (свободу) въ бытіе въ себі; именно потому, что оно (по отрицательному о немъ понятію) свободно отъвськъ чувственныхъ условій и, значить, свободно оть времени, въ которомъ не можеть быть свободи. Но макъ соединить тогда эту свободу съ общими законами эмпирической необходвмости, и же прогиворечать ли последние первой? Такое соединеніе, отвічаеть Капть, возможно. Если всі дійствія въ міровых явленіях въ сивив времени предполагають, говорить, онь, причины, которыя, въ свою очередь, суть действи другихъ причинъ, то необходимо ли, чтобы причинность эмпирическихъ причинъ и сама быле исключительно эмпирическою? Ивтъ, не необходимо; возножно инслить, что сама эта эмпереческая преченность (жиримерз приченной связе въ явленіяхъ) есть действіе причинности свободной (интеллигибельной, поскольку она относится къ области поуменовъ), хотя, какъ членъ въ цепи природы, относится къ чувственному міру. Такое допущеніе не производить ни малійплаго перерыва въ причинномъ соотношени явлений, хотя бы даже оно было вымысломъ, потому что дийствія свободной причинности вполнё соответствують всёмь законамь, эмпирической причинности, и только по своему общему эмпирическому характеру относатся къ причинъ вителнигибельной: Сивдовательно, свобода не противорфчитъ физической необходимости и вполив можеть быть съ нею соединена. Но эта возможность-только мысленная, а не реальная, и Канть вполив привнаеть это ("мы не можемь увнать, говорить энь, возможность. а priori какой либо реальной основы и какой нибудь причинности только изъ понятій" і). Имфеть як мыслениое допущеніе интеллигибельной свободы, какъ безусловной причины. эм--

<sup>1)</sup> Кр. ч. раз. стр. 400.

пирической причинности, право на объективную реальность? Только въ понятів такого права быть не можеть, но Кантъприходить къ привнанію его другимъ путемъ. Человъкъ, говоратъ овъ, есть одно изъ явленій чувственняго міра, и, какъ такой, онъ долженъ имъть эмпирическій характерь, какъ н всь другія вещи въ природь, т. е., всь дыйствів его должны безъизъятно стоять въ цвин эмпирической причинности, быть взвимно обусловленными, и они действительно таковы, поскольку разсматриваются съ своей визшней стороны (наблюдаются). Но совершенно иначе обстоить дело съ внутренней стороны, --если мы будень те же самыя действія человена разсматривать по мяъ отношению къ разуму, поскольку онъ ножеть быть причиною, чтобы производить ихъ (въ практическома отношении). Здесь разумы относится кы действивые сы совершенно особенной точки врвнія, тименно точки воби мія: относительно однихъ действій, хотя они еще не произошли, разумъ признаетъ, что они должины случиться, относительно другихъ, уже происпедшихъ, признаетъ, что они не должны были случаться, относительно третьихъ (настоящихъ) практическій разунь сознасть себя ихь производящей причиной, хотя они определяются предшествующеми и сопутствующими эмпирическими условіями. Таковъ катогорическій императивъ правтическаго разума. Его воздъйствіе на поступки, какъ явленія, нужно отпести вменно къ свободному причинному воздействию, такъ какъ опо не возникаетъ во времени, но существуетъ независимо отъ него,-иначе оно не могло бы относиться къ уже совершиншемуся какъ къ недолжному ннаобороть-къ будущимъ поступкамъ, какъ къ должнымъ. Воздействие разума, какъ свободное, определяеть самый эмпираческій причинний рядь во времени, поно есть способность начинать изъ себя рядъ обстоятельствъ, осуществляющихся въ эмперическомъ ряду последовательныхъ действій во времени (почему Канть и называеть въ этомъ отношении чистый практеческій разунь формой времени). Въ самомъ практическомъ разумъ по отношению въ его причинности временной послъдовательности нътъ. Такъ какъ эмпирическій рядъ поступковъ есть действіе свободнаго разума, ---хотя въ взаимоотношеніяхъ

«СВОИХЪ ЭЛЕМЕНТОВЪ ОНЪ СВЯВАНЪ СТРОГОЙ ЭМПИРИЧЕСКОЙ ВЕООХОдимостью, -то разумъ, находясь, въ качествъ безусловнаго условія послідовательнаго ряда событій вий зависимости оть этого ряда, въ тоже время относится къ нему. Такимъ образомъ, въ практическомъ разумъ дана безусловная причинность (свобода) по отношенію къ условной причинности (необходимости) явленій въ форм в а) независимости отъ эмпирическихъ условій (временн) и b) способности начинать воъ себя рядъ обстоятельствъ (способности безусловной иниціативы). А такъ какъ свобода, въ качествъ безусловной причивности, въ силу выше изложенняго понятія о ней, можеть относиться только къ бытію въ себъ, то въ свободъ практическаго разума вамъ дано бытіе въ себъ (вещь въ себъ). Данность практических постудятовъ не то, что данность теоретическихъ-она имфеть характеръ непосредственный и объективный (жеобщій и необходимый); поэтому Кантъ и признаетъ за своболой практическаго равума объективную реальность, т. е., признаеть быте вещей во себь. Это-не выводъ изъ понятій, который не имыль бы, какъ таковой, объективной реальности, но непосредственноеинтунтивное заключение изъ данныхъ нравственнаго сознанія. Если же вещи въ себв существують, то (въ силу данныхъ того же правственнаго совнанія, обнаруживающагося какъ сознаніе свободы въ качестві безусловной причины ской причинности, -- в не отдельных элементовъ цепи явленій, какъ таковыхъ) он'в существують какъ причины міра явленій во вто цивломо. Такъ Кантъ совершаеть признаніе объективной реальности вещей въ себъ на практической почвъ, при чемъ самое понятіе о вещахъ въ себе (какъ безусловной причиности по отношенію къ міру явленій) совдается чистымъ (теоретическимъ) разумомъ въ его идеальномъ примънени къ пелому равсудочнаго познанія.

Идея чистаго разума о вещи въ себъ, какъ причинъ міра явленій въ его цъломъ сама по себъ не имъетъ, пр Канту, правъ на объективную реальность и получаетъ объективное значеніе на практической почвъ. Тъмъ не менъе Кантъ старается обезпечить нъкоторую теоретическую возможность для практическаго признанія реальности вещи въ себъ. Наиболье

ясно стремится онъ къ этой цели въ §§ 57, 58, 59 Пролегоменъ, хотя основы развивающейся здесь аргументаціи находятся и въ ученіи о свободе въ разрешеніи третьей антиноміи: (въ "Критике").

Съ чисто гносеологической точки врвнія понятіє о вещи въсебъ было привнано отрицательных понятіемь, полагающимъ предван чувственному поснавію, какъ простирающемуся толькона явленія: кром'в ограниченія чувственнаго познанія ово не содержало ничего положительнаго. Разумъ въ своихъ идеяхъобнимаетъ разсудочное познавіе во всемъ его ціломъ, и соотвътственно съ этимъ вля него изманяется смыслъ расудочнаго понятія о вещи въ себв. Разумъ ставить себв задачей абсолютную полноту познавія, сведеніе его, какъ условнаго, на безусловное, но онъ не можеть выполнеть этой задачи съ помощью повнавательныхъ средствь разсудка, предназначенныхъ для эмпирическаго употребленія. При отвіть на вопросы разума опыть (какъ цёлое разсудочнаго познанія) отсылаеть разумь къ бытію въ себв, такъ какь только послёднее, согласно всему вние свазанному, можеть заключать въ себъ безусловное, и слъдовательно, удовлетворить стремленіе разума. Такимъ образомъ, разумъ совершенно не можетъ обойтись безь понятія о бытін въ себв, тогда какъ разсудовъ въ своемъ эмпирическомъ примъненіи вполить могь обходиться безъ него. Поэтому для равсудка понятіе о вещи въ себъ было только предплома (Schranke) по отношению къ чувственному познавію, для разума же оно есть враница (Grenze), такъ, по опредвлению Канта, предвлы суть "простыя отрипанія, которымъ подлежить извістная велична, насколькоона не имветь абсолютной нолноты", границы же (напр. у протяжаемыхъ существъ) "всегда предполагаютъ некотороепространство, находящееся вив известнаго определеннагомъста и его заключающее" 1). Всякая граница, слъдовательно, есть начто положительное. Разумъ въ своихъ трансцендентальныхъ идеяхъ, относящихся къ бытію въ собъ, дохоитъ до этого битія, какъ необходимой гранецы опыта, слъ-

<sup>1)</sup> Пролегомены, стр. 147.

довательно, какъ чего-то положительнаго и необходимаго. Если равумъ отвергнетъ бытіе въ себъ за міромъ явленій, то онъ долженъ будетъ, въ силу указанной необходимости для него мыслить бытіе въ себъ вообще, признать самый міръ явленій ва бытіе въ себь, что нельпо, потому что условное не можеть быть бытіемъ въ себв (напротивъ, иненно эмпирическая условность и требуетъ для своего объясненія отличнаго отъ нея бытія въ себв) 1). Если же такъ, то для разуна необходемо мыслить связь и соединение области равсудочного повнания (опыта) съ его границей (бытіемъ въ себв). Сама граница, какъ она существуетъ, для разума совершенно непознаваема, и на познание ся разумъ не имветъ никакого права. Но поскольку граница соприкасается съ ограничиваемымъ (міромъ явленій), постольку для разуна вовножно определеніе ея отношеній къ этому міру. Такое определеніе возможно только по аналогіи (опредълнемой Кантомъ какъ совершеннаго полобія двухъ отношеній между совершенно неподобными вещами) и нменно въ причинном спыслъ, потому что единственное возможное средство довести употребление разума относительно всего возможнаго опыта до высочайшей степени внутрепняго единства,--это привнать разумную причинность, какъ причину всехъ связей въ міре 3). Поскольку это определеніе касается лишь отношенія абсолютнаго бытія къ явленію, но не его сущности, постольку оно законно. Такъ Кантъ обосновиваеть теоретическую возможность признанія бытія вещей въ себъ и причиннаго отношенія ихъ къ міру явленій (признанія, совержаемаго на практической почет) посредствомъ пограничнаго понятія о вещи въ себі въ положительномъ смысль. Такое понятіе, невозможное въ разсудкь, совдается разумомъ въ его идеальномъ примънени къ цълому разсудочвато повнанія.

#### III.

Непосредственной задачей нашего сочиненія было поставлено рішеніе вопроса о томъ, какъ понимать дійствительный смыслъ ученія Канта о вещи въ себів (какой именно изъ находимыхъ въ "Критиків чистаго разума" отвітовъ на вопросъ

<sup>1)</sup> Пролег. стр. 145.

<sup>2)</sup> Пролегом. стр. 157.

о существование вещей въ себв нужно признать въ качествъ дъйствительнаго убъндения Канта). После вселъ сдължиныть изследований, решение поставленной задачи можеть быть дано въ такомъ общемъ видь.

Понятіе о вещи въ себъ имъетъ три формы: 1) форму гносеологинеской антитеры бытія въ себъ, кака независимаго отъ условій вдажно возможнаго повижнія, и бытія только въ повнаніи (въ качествъ явленій), 2) форму испхологическаго допущенія вещи въ себь какъ причины чувственнаго познанія по его возникновенію, 3) форму постудативнаго полатія (идеж) разума о бытін въ себъ, какъ, общей (безусловной) причинъ міра явленій въ его цівломъ (по отношенію къ его эмпирической причинности). Во всёмъ своимь фонмаль попятіе о веще въ себъ вполиъ законно и неизбълно и имжетъ свое гносеологическое вначеніе: 1) какъ огражиченіе чувственнаго нознанія преділами явленій, 2) какт объясненіе факта по-3) какъ регулятивный принципъ Seania. бевконечности эмпирического синтеза въ позванія. Ho ни формъ повятию о вещи въ себъ не принадлежить право ва объективную реальность, и миногла не можеть принадлежать, потому что въ обдасти теоретическаго повивана непреивными условієми объективности--- въ смысл'я подведенія поль синтевъ трансцендентальной апперцепціи служить данность въ эмпирическомъ созерцанін, а, вещь въ себѣ никорда не можеть быть предметомъ опыта. Поэтому Кантъ считаетъ невозможнымъ переходить отъ понятія о вещи въ себв къ признанію ея существованія. Но въ категорическом императивъ практическаго разума намъ непосредственно дана правственная свобода, какъ самодфительная причинность, независимая оть всёхь чувственных условій (времени и его последовательности), выражающаяся въ придагаемомъ нами къ нашимъ поступкамъ предвиатъ долженствованія ин относящаяся къ битію въ себв. Свидетельство практическаго разума какъ данное непосредственно (не чрезъ понятіе) и съ характоромъ всеобщиести и необходимости, имънтъ объективную ценность. На основаніи его Канть и признаеть бытіе вещей въ себі, какъ общикъ причинъ міра явленій въ его ціломъ, причемъ находить въ разумъ, какъ способности принциповъ, обнимающихъ цълое разсудочнаго познанія и не находищихъ въ немъсвоего удовлетворенія, теоретическую возможность признанія существованія вещей въ себѣ въ указанномъ смыслѣ (посредствомъ пограничнаго понятія о вещи въ себѣ въ положительномъ значеніи).

Въ такомъ видъ представляется учение Канта о вещахъ въсебъ. Следовательно, изъ техъ тремъ ответовъ Канта на воврось о существованіи вещей въ себь, какіе можно находить-(по ихъ вишинему выраженію) въ "критикв чистаго разума", нужно приписать Канту въ качествъ его дъйствительнаго **Убъжденія, утвердительный отвъть въ той его формъ, по ко**торой вещи въ себъ признаются общими причинами міраявленій какъ цілаго. При этомъ утвержденіе Кантомъ дівйствительности вещей въ себе покоится на практической основе. Въ теоретическомъ же отношении Кантъ ни за одной формой понятія о вещи въ себъ не признасть правъ на объективнуюреальность (что и выражается въ первомъ-отрицательномъотвътъ Канта). Что же касается второго отвъта (психологическаго) то, если брать его въ обособленномъ виде, въ ученіе Канта о вещи въ себъ вносится серьезное и ръшительное противоръчіе. Но не говоря уже о случайности и сравнительной редкости у Канта такой формы ученія о вещи въ себе-(на психологической основы), нужно принять во внимание, во-первыхъ, то, что самъ Кантъ очень ясно и определенно заявляеть о невовиожности придавать объективное значеніе разсматриваемой психологической аргументаціи, во вторыхъ, то, что является полная возможность понимать приданіе объективности этой психологической аргументаціи (въ тёхъ случаяхъ, когда оно не можетъ быть объяснено неточностію ивложенія-опущеніемъ того, что признавать вещи въ себъ причинами воспріятій необходимо лишь въ понятіи) какъ выводъ, себланный изъ аргументаціи на практической основъ (изъ того, что вещи въ себъ-необходимыя причины міра явленій въ его приомъ, съ несомирниостию следуетъ, что онъ и объективныя причины воспріятій и, следовательно, всего чувственнаго познанія).

М. Одинцовъ.



#### Понятіе объ "utile" (о полезномъ) во второй книгѣ сочиненія Цицерона "De officiis" (Объ обязанностяхъ).

(Окончаніе \*).

Указавши вившиія средства къ достиженію славы, Цицеронъ указываеть еще другія качества въ человѣкѣ—благотворительность (beneficentia) и щедрость (liberalitas), какъ вивши вія же средства къ поддержанію, или сохраненію славы. Въ этихъ качествахъ онъ усматриваетъ собственно два рода благотворительности: первый—отъ своего кошелька (ресипіа), и второй—своимъ трудомъ (орега) 1). Сначала Цицеронъ указываеть на нихъ свой общій взглядъ, а потомъ разсуждаеть о каждомъ порознь. Такъ же поступниъ и мы.

Изъ двухъ указанныхъ родовъ, благотворительность "орега"—
горавдо благороднъе, возвышеннъе и достойнъе доблестнаго и
славнаго мужа <sup>3</sup>). Ибо въ обоихъ видахъ есть желаніе дѣлать
добро (gratificandi liberalis voluntas), но различіе въ томъ,
что тамъ участвують деньги (агса), а здѣсь—добродѣтель (virtus). А затѣмъ, кто благотворитъ первымъ способомъ, т. е.
"ресипіа", тотъ исчерпываетъ самый источникъ благодѣяній, и
тѣмъ болѣе онъ оказалъ услугъ, тѣмъ менѣе способенъ еще
оказать ихъ. Между тѣмъ дѣлающій добро "орега" пріобрѣтаетъ самыхъ преданныхъ друзей, которые въ свою очередь
помогутъ ему оказать добро другимъ, и, слѣдовательно, такой

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1903 г. № 11.

<sup>1)</sup> KB. II, ra. XV, crp. 476.

<sup>2)</sup> Ibid.: Illa (beneficientia "opera") est lautior, splendidior, et viro forte claroque dignior.

человъкъ способенъ помогать весьма большому числу людей (plurimis). Затъмъ, источникъ этихъ благолъяній не только не уменьшается, а, напротивъ, уведичивается все болве и болве -благодаря тому, что привычка свять такимъ способомъ добро отъ упражненія облегчаетъ путь къ благотворительности. Можно также согласиться съ межніемь Филиппа Македонскаго. который въ письмъ къ сыну своему Александру назвалъ щедрость (largitio) порчею (coruptela). Въ самомъ дълъ, получающій отъ другого денежную помощь всегда готовъ еще протянуть къ нему руку за помощью. Однако не следуетъ совершенно воспретить этотъ родъ благотворительности: иногда находять въ нужде честныхъ людей. которымъ помочь изъ своего кошелька, "ресипіа". Только помогать деньтами нужно сознательно и умфренно (deligenter et moderate), а никакъ не съ безразсудною щедростью (inconsulte largiendo) 1). "Ты любишь дёлать добро, говорить Цицеронъ, и въ то же время стараешься поставить себя въ невозможность сделать его; что можеть быть бозразсуднее этого?" 2) Кроме того, нередко случается, что многіе, расточивши свои отцовскія наслідства, налагають руку на чужое добро (aliena bona) и, такимъ образомъ, пріобретаютъ не столько благорасположеніе (benevolentia) тіхь, которымь помогли, сколько ненависть (odia) тёхъ, у которыхъ отналя ихъ имущество. Итакъ, общій принципъ которым должно руководствоваться при подачъ денежной помощи, это-давай умъренно и соотвътственно своимъ средствамъ 3). Лучше всего различать два вида щедрости (largitio): а) расточительность (prodigalitas) и б) истинную щедрость (liberalitas).

Расточительность состоить въ томъ, что человъкъ, преданный ей, раззоряется на пиры, общественныя ряздачи, на торжества и врълища, игры гладіаторовъ и т. под. Руководствующимъ началомъ здъсь является тщеславіе; а результатомъ всъхъ этихъ безмърныхъ тратъ является только короткое воспоминаніе о нихъ, а иногда даже и того не бываетъ

<sup>1)</sup> KH. II, TA. XV, CTP. 477.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Ibid.: modus adhibeatur isque referatur ad facultates.

(memoria brevis aut nulla omnino) 1). Поэтому, распространенный въ то время обычай истрачиваться на народныя увеселенія никакъ не можегь быть одобрень. Ибо, по словань Аристотеля, всв подобныя траты не вызваны никакою необходимостью (necessitate), которая иногда можеть требовать чрезвычайныхъ издерженъ,---не прибавляють никакого достоинства (dignitatem) тыть, которые ихъ производить, доставляють народу удовольствіе (delectationem) только на весьча короткое время, а потомъ, когда наступитъ пресыщение (Satietas), паиять объ удовольствін тотчась же исчезаеть. Эти удовольствія нравятся только детимь, женщинамь, рабамь и темь, которыена нихъ похожи; но человекъ солидняй, оценивающій все по настоящей стоимости (homo gravis et judicio certo ponderans) 2) никогла не можетъ ихъ одобрить. Съ этой точки арвнія, нельзя одобрить тотъ вошедшій въ силу въ Римв обычай, но которому эдвим за свою должность должны были расплачиваться роскошными и великолиными празднествами, устранваемыми для народа. Хогя протвеоположное расточительности качество -скупость (avaritia) не можеть быть одобрено, однако же не свъдуеть и истощать свое состояніе, но должно ограничиваться мітрою. Тітмь не меніве нь тіткь случанкь, когда щедрость (largitio), обращенная на народъ, можетъ принести какія-нибудь великія и серьезныя выгоды (aliquam rem majorem atque utiliorem) \*), тамъ не должно колебаться. Такъ, Эдилъ М. Сей достигь величайшей славы и уваженія народа, когда, во время голода, продаваль по одному ассу 4) за четверикъ хавба. Вообще нельзя порицать щедрость (largitio) въ томъ случав, когда она необходима, или полезна (Si aut necesse est, aut utile) 5). Такимъ образомъ, лучше всего употреблять деньги (impensae) на полезныя общественные работы, какъто: ствим городовъ, гавани, морскія верфи, водопроводы и т. под., потому что овъ доставляють ихъ строителямъ благодарную память о нихъ въ потоиствъ (in posterum gratiora).

Другой видъ щедрости (largitionis) есть великодутіе, или

<sup>1)</sup> Ka. II, ra. XVI, crp. 477.

<sup>2)</sup> Kg. II, sa. XVI, crp. 478.

<sup>3)</sup> Ku. II, ra. XVII, crp. 478.

<sup>4)</sup> Мелкая римская монета.

<sup>5)</sup> Ku. II, ra. XVII, crp. 478.

истинная шедрость (liberalitas). Истинно шедрый человъкъупотребляеть свое богатство на то, чтобы, выкупать пленныхъ изъ рукъ пиратовъ, платить долги своихъ друзей; онъпомогаеть имъ выдавать замужь ихъ дочерей, пріобретатькакія небудь новыя пренмущества, или увеличевать тв, какія у нихъ есть. При оказаніи благодівній, необходимо обращать вниманіе на различныя положенія (dispares causae) тахъ, которые требують нашей помощи. Ибо иное состояние человъка. находящагося въ несчастьи (qui calamitate premitur), и иноесостояніе человіка, который старается сділать свое положеніе дучшимъ (qui res meliores quaerit) 1). Хотя не должно откавывать и во второмъ случав, но скорве и ближе всего помочьдъйствительно несчастнымъ (calamitosis). Вообще съ щедростью всегда должно соединать благоразумие (prudentia). Поэтому, истинны слова Эннія: bene facta male locata male facto arbitror, г. е. неумъстное благодъяніе, на мой выглядъ, естьдурное дело 2). Между темъ какъ щедрость, употребленная съ благоразуміемъ, привлекаетъ благодарность не только въчеловѣкѣ, на. котораго она выно излита, HO H COXDAняеть эту благодарность Полезная потомствъ. ВЪ ero для государства щедрость гораздо предпочтительное статьльныйшихъ раздачь. Затымъ, съ щедростью всегда необходимо соединать справедливость (justitia). Оказывая щедроблагодъянія народу, можно требовать и себъ того, что принадлежить намь, но безъ принужденія и жестокости. Иногдадаже савдуетъ уступать нёчто изъ своихъ правъ; и эта уступка не только требуется истинною щедростью, но иногда еще бываеть полезна (fructuosum) для насъ самихъ. Общій выводъ, савдовательно, будеть таковь: нужно вездв, гдв только можноупотреблять свое богатсво, конечно, не растрачивая его нелюдямъ; такимъ-то образомъ, можноразумно, на польву извлечь величайшую пользу изъ своего имущества 3). Какъчастный видь щедрости (liberalitatis), сюда можно отнести еще-

<sup>1)</sup> KH. II, ra. XVIII, crp. 479.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Ks. II, ra. XVIII, crp. 480: Posse liberalitate uti non spoliantem se partimonio, nimirum is est pecuniae fructus maximus.

одну добродѣтель—гостепрівиство ((hospitalitas). Гостепрівиство можетъ быть добродѣтелью какъ частнаго человѣка, такъ и цѣлаго государства. Польза отъ гостепрівиства очевидна: гости могутъ быть преданными и надежнѣйшими друзьями для своего гостепрівинаго хозянна. Какъ на образецъ гостепрівиства. Цецеронъ указываетъ на Кимона—аемиянина, который приказывалъ слугамъ въ своемъ загородномъ домѣ, чтобы, даже во время его отсутствія, всякаго гражданина изъ Лаціума, слѣд., его соотечественника, они безпрекословно принимали и старались, какъ можно, лучше угостить его.

Услуги, оказанныя не изъ кошелька, не деньгами, "ресипіа", а отъ самого себя, своимъ трудомъ, "орега", бываютъ также двухъ видовъ: однъ относятся къ частнымъ лицамъ, а другія —къ цълому государству.

следуеть сказать объ услугахъ перваго вида. Сначала Среди подобныхъ услугъ весьма важное масто ванимаетъ помощь, оказываемая своимъ ближнимъ благодаря знанію закововъ, именно; иметь заботу о нихъ на суде (in jure cavere), помогать имъ советомъ (consilo juvare) и этимъ знаніемъ приносить пользу какъ можно большему числу людей (hoc scientiae genere prodesse quam plurimis 1). Подобная дъятельность сильно увеличиваеть значение оказывающаго такую помощь и вызываеть къ нему благодарность: ad opes augendas pertinet et ad gratias 2). Загвиъ, следуетъ красноречие, или искусство говорить (facultas dicendi), которое оказываеть великія услуги людямъ. Но о краспорвчін Цицерономъ сказано въ томъ отдълв его разсуждения, гдв онъ говорить о средствахъ къ пріобретенію славы. Чтобы не повторяться въ другой разъ, мы опустимъ этотъ видъ услугъ, оказываемыхъ враснорьчіемъ. Такъ какъ только ващикоден часть люлей ногуть быть законоведами, или адвокатами, -нашыкод от ство людей оказываеть услуги своимь ближнимь другими разнообразными способами: просять благодвяній несчастнымь у другихъ (beneficia petere), одобряють ихъ предъ судьями и жагистратами (commendare judicibus magistratibucque), наблю-

<sup>1)</sup> Kn. II, rs. XIX, crp. 480.

<sup>2)</sup> lbid.

дають интересы другого (vigitare pro re alterius), ходатайствують за тёхъ самыхъ, которые просять у нихъ совёта, или которыхъ защищають (еов ipsos, qui aut consuluntur aut defendunt, rogare 1). Но оказывая другимъ услуги, должно тщательно остерегаться того, какъ бы не оскорбить ихъ достоинство (offendere) и принести имъ огорченіе. Будетъ-ли это оскорбленіе обдуманное, или необдуманное, во всякомъслучав, должно извиниться предъ потерпівшими обиду и постараться загладить свою вину и вло, какое было допущено, другими дёлами и заслугами 2).

Такъ какъ несомивно, что не всемъ людямъ следуетъ окавывать одинаковую помощь и услуги, по различію ихъ качествъ н состояній, то, естественно, возникаеть вопросъ, чёмъ руководствоваться при оказаніи своихъ услугь и, въ частности, кому отдаль предпочтение въ дълв помощи-богатому, или бедному. Въ принципе должно помогать всемъ людямъ; воесли предстоить выборь, то лучие оказать благод вяние быдному, но честному и скломному человъку (inopi, probo tamen et modesto), нежели богатому и счастливому (opulento fortunatoque) 3). Въ пользу бъднаго, но честнаго человъка можно привести следующія два соображенія. Бедный человекь, есле онъ честенъ, положимъ, не будетъ въ состояніи заплатить за себя, но онъ будетъ благодаренъ; и эта благодарность у негоостанется даже послѣ того, когда онъ чвиъ нибудь засвидѣтельствуеть ее: онъ всегда будеть предань оказавшему услугу н, гав понадобится его помощь и услуга, онъ употребить всесвое мужество до истощевія. Напротивъ, богатие в счастинвые не желають быть обязанными чужими благоденніями; они даже думають, что они-то и оказывають тебф услугу и доставляють тебв удовольствіе, когда принамають отъ тебя услугу, накъ бы она велика на была. Для некъ-смерть подумать, что они какъ бы въ долгу предъ тобою и что ты рано, или поздно можешь потребовать отъ нихъ уплаты за оказанное имъ благодъяніе. Во-вторыхъ если ты оказываещь помощь

<sup>1)</sup> KH. II, rs. XIX, crp. 481.

<sup>2)</sup> Ibid.: Ceteris operis et officiis erit id, quod violatum est, compensandum.

<sup>8)</sup> Кн. II, гл. XX, стр. 481.

богатому и могущественному человеку, то онь только одинь, нан еще его жена и дети будуть тебе благодарны; а если ты оказываень помощь бедному, но честному человеку, то всё граждане, которые будутъ находиться въ подобномъ же состоянін (а такихъ большинство въ народѣ) будутъ смотрѣть на тебя, какъ на своего ангела-хранителя; такимъ-то образомъ, ты достигнень величайшей славы. Богатство человъка, однако, не можетъ служить препятствіемъ къ тому, чтобы ему номогали: только не следуетъ помогать человеку ради одного его богатства, а нужно смотреть на достоинство человека 1). Авиствительно, богатство оказываетъ весьма много услугъ тону, кто имъ владеетъ; но делаетъ-ли оно его лучшимъ? Часто богатство только извращило нравы людей 2); а это не полезно (non utile), потому что полезно только то, что достойно уваженія (honestum). Следовательно, и въ томъ случае, когда предстоить выборь между богатымь и беднымь, въ деле окажавія имъ благодівнія, должно руководствоваться принципомъ справедливости (justitia), вив которой ивть ничего достойнаго noxbalu—sine qua nihil potest esse laudabile 3).

Что касается до второго вида благодваній, то между ними есть такія, которыя, относясь ко вевиъ гражданамъ (ad universos eives), въ то же время касаются каждаго въ частности (partim singulares); такія благодвянія для народа суть наиболие прівтимя (gratiora) 4). Но не должно думать только объодномъ благв гражданъ, не обращая вниманія на интересы государства, какъ, напр., сдвлалъ Кай Гракхъ, который проввенъ большія раздачи хліба, но истощилъ тімъ общественную казну. Но, съ другой стороны, заботясь о благв гражданъ, должно заботнъся и о томъ, чтобы въ то же нремя быть подевнимъ для государства, или, по крайней мірь, не нарушать его интересовъ 5). Слідовательно, самый лучшій политикъ есть тотъ,

<sup>1)</sup> Ks II, rs. XX, crp. 482; Sit omne judicium, non quam locuples, sed qualis quisque sit.

<sup>2)</sup> Ibid.: Corrupti mores depravatique sunt admiratione divitiarum. Это нравственное положеніе вполив оправлывается и историческим опытомь и евангельским откровеніемь.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кв. II, гл. XX, стр. 482. <sup>4</sup>) Кн. II, гл. XXI, стр. 482.

b) Ibid. ut ea res aut prosit, aut certe ne obsit reipublicae.

кто заботится вивств и о пользв гражданъ, и о пользв государства (utile civiumque reipublicae); таковъ былъ М. Октавій, умвреннъйшій изъ людей. Заботв о сохраненія пользы какъ частныхъ гражданъ, такъ и всего государства противоположны, прежде всего, усилія тіхъ лицъ, которыя старались ввести въ римское законодательство аграрный законъ (lex agraria), Это, именно, имент въ виду трибунъ Филиппъ, когда говорилъ HADOLY: non esse in civitate duo millia hominum, qui rem haberent 1), т. е. въ государстви нить и 2-къ тысячь человъкъ, которые имъли бы свою собственность. Эта возмутительная рычь клонилась ни къ чему иному, какъ къ равенству въ имуществахъ (ad aequationem bonorum), которое есть ведичайшій бичь для человічества: qua peste quae potest esse major? Ибо государства в города для того, главнымъ образомъ, и учреждались, чтобы владеть своею собсвенностью <sup>2</sup>). И если правда, что люди собрались, сначала, по естественному влеченію (duce natura), то все таки они искали себъ убъжища за городскими стънами въ надеждъ лучше сохранить свою собственность (spe custodiae rerum suarum). Другое, что должны наблюдать государственные люди, -- это, чтобы не отягощать народъ податями (tributum conferre). Бывають такіе случан, напр., продолжительныя войны, когда сама необходимость заставляеть прибъгать въ большимъ налогамъ на народъ; но чтобы этого не случилось, государственный мужъ -долженъ предусматривать событія, задолго до ихъ появленія (multo ante id erit providendum 3). A если бы, сверкъ ожиданія, случилось такое событіе, то, въ этомъ случав, самое лучшее средство ко спасенію-всвив поддерживать другь друга въ этой нуждъ: necessitati est parendum. Желающіе сдёлаться любезными народу (populares) высказываются на счеть только что указанныхъ двухъ пунктовь въ сабдующемъ симсий: во-первыхъ, они предлагаютъ аграрные законы, съ целью вигнать законнихъ владельцевъ изъ ихъ владенійut possessores pellantur suis sedibus; а во-вторыхъ ови тре-

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid. Han enim ob causam maxime, ut sua tenerent, respublicae civitatesque constitutae sunt.
3) Ibid.

-бують, чтобы всё долги были прощены должникамь-- ut реcuniae creditae debitoribus condonandae sunt 1). Ho to H другое одинаково вредно и можетъ произвести только разрушительныя последствія для всего государства и для самихъ гражданъ. Люди, дълающіе такіе предложенія, подкапываютъ camoe ochobanie (fundamenta) scero государства, а именно: прежде всего, сомасіє (concordia), которов не можеть болве существовать, когда грабять однихь, чтобы вознаграждать ADVIENT: SATENT, copasedausocms (aequitas), kotopas cobepпенно уничтожается съ того времени, когда каждый не можеть сохранить свою собственность. Затемъ, эти люди, если бы и привели въ исполнение свои планы, то, все таки, не достигли бы себв никакой благодариости отъ народа. Ибо тотъ, кого они ограбили, сделался бы ихъ врагомъ; а тотъ, кого они вознаградили, постарался бы скрыть свое удовольствіе, чтобы не показать, что онъ прежде нуждался 2). И во всякомъ случав, обиженная часть будеть сильнее и вначительные противоположной партів своею нравственною силой. Особенно постыдно в отвратительно пользоваться государствомъ для своей личной выгоды в) Поэтому, завёдующій общественными делами должень тщательно выбытать даже мальниаго подоврвнія вы корыстолюбіи (avaratia 4). Корытолько разрушить государство. Такъ. столюбіе способно оракуломъ было предсказано Спартв, что она погибнетъ только отъ своего корыстолюбія (avaritia); но это предсказаніе относилось не только къ однимъ лакедемонянамъ: оно было изречено для всёхъ богатыхъ народовъ. Посему-то, бекорыстные государственные люди пользуются величайшею славою среди своихъ согражданъ. Въ этомъ отношенів особенно извістень Сципіонь Африканскій, который вернулся домой съ пустыми руками, послъ разрушения Кареагена. богатейшаго изъ городовъ 5). Государственные люди не только

<sup>1)</sup> Kn. II, rs. XXII, crp. 484.

<sup>2)</sup> Следовательно, здесь будеть действовать мелочное пицеславів.

<sup>3)</sup> Ks. II, ra XXII, crp. 483: Habere quaestui rempulicam non modo turpe est, sed scieleratum etiam et nefarium.

<sup>4)</sup> KH. II, ra. XXI, crp. 483.

<sup>5)</sup> KH. II, rs. XXII, ctp. 483.

ве должны употреблять государства для своихъ личемхъ выгодъ. но даже, въ случав столкновенія интересовъ граждань и государства, должны отличаться безкорыстіемъ и верностью-(abstinentia et continentia) и должны сумъть разръшить представившееся ватруднеміе по справедивюсти, не нарушая ни витересовъ государства, ни интересовъ гражданъ. Благороднъйшій образець государственной мудрости и справедливости можно видеть въ Арате Сикіонскомъ, правителе Аргоса. Обстоятельства, среди которыхъ ему пришлось действовать, были савдующія. До него въ Аргось болье 50 льть господствовали тираны. Когда ему удалось изгнать тирановъ изъ Аргоса и сделаться тамъ властителемъ, то онъ вызваль около 600 изгнанниковъ, которые были богатвишими гражданами государства. Но сейчасъ же для него представилось затрудненіе. Съодной стороны, онъ смотраль какъ на весьма несправедливое, чтоби оставались въ нуждъ тъ, которыхъ онъ призваль и имуществами которыхъ владели другіе; а, съ другой стороны, онъ думаль, что весьма несправедливо нарушать владъніе, которое простиралось до 50 леть-темь более, что большая часть этихъ имуществъ перешла по наследству, или посредствомъ покупки, или въ качествъ приданнаго въ руки людей, которые пользовались ими честно. Раздобывши денегь, Аратъоціння вмущества, о которых в шель спорь, по высшой цінь, какую могь дать кто-нибудь изъ прежнихъ, наи новыхъ владв. телей и, после того, однихъ убедилъ остаться владетелами имвній, заплативши за нихъ деньги, другихъ-получить стоимость и отказаться отъ своихъ правъ на ихъ имущество. Такимъ образомъ, Аратъ сохранилъ интересы тахъ и другихъ; и согласіе было возстановлено 1). Подобно Арату, должны поступать и всё государственные люди, и при управленіи государтвомъ они пусть преследують следующія цели: чтобы законы в суды уверяли каждаго въ свободномъ владении егоимуществомъ; чтобы не притесняли бедныхъ гражданъ, могущихъ защищаться; чтобы зависть не препятствовала богатымъ спокойно пользоваться ихъ богатствомъ и добиваться.

<sup>1)</sup> KH. II, ra. XXIII, crp. 484-485.

возвращенія ихъ денегь, отданныхъ въ займы <sup>1</sup>). Но для государственныхъ людей есть возможность приносить пользу своей странѣ еще другими способами. Въ военное и мирмое время можно найти множество способовъ увеличить ея доходы, ея территорію ея владычество (vectigales, agros, imperium) <sup>2</sup>). Тѣ, которые оказываютъ такія услуги государству, доставляютъ ему самыя прочныя выгоды и сами достигаютъ вершины народнаго расположенія и славы <sup>3</sup>).

предметамъ (utiles res) должно еще къ полезнимъ здоровье (valetudo) и богатство (pecunia) 4). о нихъ Цицеровъ говоритъ кратко, какъ бы миноходомъ, потому что польза вхъ для всякаго оченияна (certe utiles). Здоровье сохраняется знаніемъ нашего телосложенія (notitio-ЧTÒ corporis), наблюденіемъ надъ TBNB, жеть быть благопріатно, или вредно (observatione quae resphodesse soleaut aut abesse), воздержностью въ жизип п развыми заботами, какія должно принимать о тель (continentia in victu omni atque cultu, corporis tuendi causa), обузданісыъ страстей (praetermittendis voluptatibus) и, наконецъ, искусствомъ тахъ, къ знанію которыхъ это относится (arte eorum, quorum ad scientiam haec pertinent) 5). A средства, какими должно пріобретать богатство, это только честныя. Именно: искать богатство должно только теми средствами, которыя непозорны, сохранять его должно бдительностью и бережливостью, увеличивать—тти же самыми способами 6).

Изъ изложеннаго нами можно видъть, какіе предметы и какія средства Цицеронъ считаетъ полезными (utiles) и что онъдумаетъ объ этихъ предметахъ и средствахъ. Не вдаваясь въ

<sup>1)</sup> Km. II, rs. XXIV, crp. 485: ut juris et judicorum aequitate suum quisque teneat, et neque tenuiores propter humilitatem circumveniantur, neque locupletibus ad sua vel tenenda vel recuperanda obsit invidia.

<sup>7)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Ibid.: Haec genera officiorum qui persequuntu, cum summa utilitate reipublicae magnam ipsi adipiscenturea t gratiam et gloriam.

<sup>4)</sup> KH. II, rs. XXIV, crp. 486.

<sup>5)</sup> Ibid.

<sup>6)</sup> Ibid.: Res familiaris quaeri debet iis rebus, a quibus abest turpitudo; conservari autem deligentia et parsimonia; eisdem rebus etiam augeri.

подробный разборъ его положеній 1), мы замётимъ, съ своей -стороны, что понятіе "utile" у Цицерона, съ правственной точки врвнія, очень высоко. Предлагая своимъ современникамъ кодексъ житейской мудрости и практической морали, основанной на естественной добродетели (стовческій принципъ: homo res sacra homini) Цицеронъ, въ ивкоторыхъ ивстахъ своего правоученія разсматриваемой вами 2 ой книги его сочиненія "De officiis", весьма бливко подходить къ христівнскому ученію. Для примівра можно припомнить и указать на его основной принципъ-согласіе понятій полезнаго и честнаго (utile et honestum), или его правила: а) достижение полевнаго одними лишь честными средствами; б) отвращение ко всякаго рода джя и лицемфрію; в) пріобретеніе расположенія другихъ людей любовью, а не страхомъ; г) предпочтение въ оказанін помощи б'єднякамъ, чёмъ богатымъ и проч. и проч. Вообще, какъ философъ---моралистъ, Цицеронъ долженъ быть поставленъ выше многихъ даже современныхъ представителей утилитаристическаго в эвдемоническаго ученія въ разныхъ направленіяхъ.

А. Покровскій.

<sup>1)</sup> Нъкоторыя краткія замічанія, впрочемъ, сділаны нами въ сотвітствующихъ :містахъ изслідованія внизу текста.

## Критическая замътка: "Необоснованныя "благопожеланія"

(ОТВЪТЪ Г. Е. М-ВУ).

Сектантская пропаганда въ Россін воегда цепко держелась за темнотуправославной массы,— за ея неуменье вотъ Библіна постоять за православныя верованія.

Съ темнотой народной усиленно боролась наша противосентантская инссія; но до последняго времени у нея не было *ипълесообразно* составленвыхъ руководствъ и листковъ для народа, располагая которыми православные могли бы сектантскимъ соблазинтелямъ "дате ответтв въ своема уповании» (I lietp. 3, 15).

Ниви въ виду это обстоятельство, мы приняли на себя трудъ и сивлость хоть отчасти заполнить пробълы въ вашей противосектантской. литературъ. На основания своего почти десятильтияго служебнаго опыта ны составили "Православный противосектантский катижизисъ", въ который внесли все существенное изъ того, что наиъ извъстно по обличению сектантства и что раньше вошло въ изданную наим кингу— Миссіонерскія бесъды съ штундо-баптистания".

Мы надвялясь, что своимъ последнимъ трудомъ—Ватихизисомъ—привесамъ дъйствительную помощь православному русскому народу, но г. Е. М—въ въ 21 % "Церкови. Въсти." за текущій годъ заявиль, что польза отъ составленнаго (нами) катихизиса св сысмей степени проблематична".

Прочитавъ эти суровыя строки, мы заскорбвли душей... Потомъ принялись буквально изучать тв замвчанія, какія нащли въ библіографін г. М—ва о нашемъ Катихизисв,—и ивсколько ободрились. Нашь показалось, что г. Е. М—овъ "обозраваль" нашу работу повержностно, съ маху, безъ разсужденія о миссіонерскихъ нуждахъ. И потому онъ нанисалъ много такого, съ чёмъ нельзя согласиться и противъ чего, въ интересатъ миссіонерскаго дёла, необходимо представить возраженія.

Прежде всего трудно понять—какъ слъдуетъ смотръть на "критику" г. М—ва: является-ли она "солиднымъ" произведеніемъ ученаго богослова, или это—простое упражененіе въ стилъ начинающаго литератора—пока. библіографа?

Наше недоумъне опирается на данныя, представляемыя замъткой г. М.—ва. Онъ то утверждаетъ, что составленный нами Катихизисъ содержить въ себъ "довольно солидную выборку соображеній и св. текстокъ въ защиту прав. въроученія и для обличенія сектъ, то подъ конецъ утверждаетъ, что польза отъ него "въ высшей степени проблематична".

Сопоставление въ одной замъткъ такихъ взаимно уничтожающих себя мыслей разръшается грубымъ противоръчиемъ ихъ. Этого не могъ бы не замътить и написать библиографъ изъ "ученыхъ".

Съ другой стороны, несомийно, что г. М — въ много учился; онъ знаетъ греч. языкъ и знакомъ съ пріемами "научной экзегетики. По этому самому къ его "критикъ" мы считаемъ долгомъ отнестись серіозно, "со всякимъ разсмотрфијемъ"...

Г. М—въ "критикустъ" насъ за первый же отвътъ на вопросъ: "что есть православъ, противосектантскій катихизисъ?"—Виу не нравится, что этото катихизисъ нь опредъляемъ, какъ "изложеніе въ вопросатъ и отвътахъ православно-христіанскихъ истинъ, основанныхъ на Библін"... Онъ спрашиваетъ: развъ на Библін только основываются православныя истины?

Конечно, нътъ, — отвътемъ мы. Онъ основываются и на Св. Преданів. Но сектанты не опрятив доказательствамъ отъ Преданів. Н потому, обличая вхъ, православное въроученіе мы основывали только на чтимой остами Библін.

Какъ видно, мы поступали осмотрительно. Г. М-въ напрасно упрежаетъ насъ въ томъ, за что слъдовало бы хвалить...

Г. Е. М—въ "далъе возмущается, зачъмъ русское слово "православіе" мы сближали съ ст. 1, Пс. 32?

Это сближеніе явилось у насъ само собой. Сектанты говорять, что во всей *Русской* Библін *нють* слова Православіс. Мы нашли изреченіс, откуда можно завиствовать это слово. И потому должны-ли были мы умолчать объ этомъ?..

 $\Gamma$ . М — въ говорить, что въ Пс. 32, 1 ст. ивтъ слова  $\dot{\eta}$  ордобобы. Върно. Но людямъ, желающимъ удариться въ научную филологію по новеду слова "православіе", мы указывали иное библейское мъсто.

Мы, так. обр., почитаемъ себя безусловно правами въ этомъ вопросъ. Г. М — въ возревновалъ, зачамъ въ отвата о достоинства каноническихъ книгъ Библіи мы сослались на слова Ап. Павла, а не Христовы?

Считаемъ долгомъ заявить orbi eturbi, что того требовали миссіонерскія соображенія. Примъръ Христа въ даннома случав нашихъ сектантовъ не убъждаетъ. Они говорять, что ему надлежало исполнить законную правду... Вотъ, въ обличеніе ихъ, мы приводимъ одно безспорное доказательство изъ жизни Апостола...

Но особенно горячо упрекаетъ насъ г. М — въ за ръчи о свящ. Преданін. Въ этихъ ръчахъ нашихъ онъ усматриваетъ "смутное" представлешіе дъла...

Г. М— въ удивляется, что подъ преданіе мы подводимъ все Новозавътвое ученіе. Тавъ. Но Ап. Павелъ во 2 Сол. 2, 15 ст. подтверждаето наше пониманіе. Все ученіе Господа и Апостоловъ есть преданіе для христіанъ. Часть этого преданія вошла въ Новозавъти. кановъ, другая лишь послъ Апостоловъ была записана ихъ учениками. Безъ Преданія понять Писанія правильно нельзя. Эго —догматическая азбука. Ее мы и проповълуемъ въ Катихизись. — Въ чемъ же наша вина предъ г. М — вымъ?

Неспроведливо также "критикуетъ" г. М—въ наше опредъление Церкви. Въ Катихизисъ мы говоримъ: "Церковь есть собрание върующихъ христіанъ, исповъдующихъ правую Евангельскую въру"... Г. М—въ къ этому опредълению добавляетъ: "Церковь есть собрание православныхъ христіанъ"... Конечно, но эту мысль буквально мы выражаемъ словами: "исповъдующихъ правую евангельскую въру"...

Не понимаемъ, почему г. М—ву не нравится существительное "собраміс" въ приложеніи къ Церкви! Употребивъ это существительное, мы пошли за Ап. Павломъ (Евр. X, 25) и за традиціоннымо выраженіемъ о Церкви въ Большомъ Катихизисъ. А г. М—въ написалъ, что данное нами опредёленіе Церкви "неудовлетварительно!"…

Аттестація жестокая, но наши не заслуженная и потому заслуженно возвращающая на главу нашего безпощаднаго критька!..

Не будемъ утомиять вниманія читателей разборомъ другихъ "критическихъ" вылазовъ г. М—ва противъ нашего Катихизиса. Уже изъ представленныхъ примъровъ видно, что г. М—въ не нашелъ за нами серіозныхъ погръшностей. Так. обр. онъ не вмълъ строго-обоснованныхъ данныхъ заключать, что "польза отъ (нашего) катихизиса весьма проблематична"...

Будемъ надъяться, что изложенный нами Катихизись окажеть серіозносподспорье миссіонерамъ въ ихъ берьбъ съ сектантотномъ и при вразумленіи колеблющихся православныхъ въ родней въръ!...

Д. Боголюбовъ.

# ВЪРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ

## ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

**HSJABAEMЫ Ž** 

при

ХАРЬКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.



T II.- T. II.

ОТДВЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ.



X АРЬКОВЪ. Тппографія Губерискаго Правленія. 1903. 

### ОГЛАВЛЕНІЕ

CTATEЙ

#### БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

#### "ВЪРА и РАЗУМЪ"

—→} T. II.—Ч. II. ———

#### ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ.

Исходныя начала логики.—C. Глаголова (стр. 1—22, 59—77, 109—144).

Нпколай Яковлевичъ Гротъ (1852 † 1899 г.) и его философскіе труды.—Александра Никольскаго (стр. 23—58, 78—108, 145—172, 211—228, 254—284, 409—432, 433—449, 471—485. 513—534).

Объ общественномъ мићніи — Мв. Соколова (стр. 173—210). Дъйствіе прекраснаго на душу. (Къ вопросу о взаимоотношеніи добра и красоты). — Павла Левитова (стр. 229—253).

При какихъ условіяхъ жизнь можетъ имёть смыслъ и цённость?—Свящ. Николая Липскаю (стр. 285—299, 315—333, 257—376).

Святоотеческое ученіе о единств'в души при разнообразіи ез способностей; душа и духъ.—В. Давыденка (стр. 300—314).

О границахъ научнаго сомнънія.—П. Мурашкинцева (стр. 334—356).

Сужденія философовъ XIX-го въка въ защиту христіанской въры. — Прот. Ст. Остроумова (стр. 377—390).

"Теодицея" Лейбница, разсматриваемая въ связи съ его метафизическимъ ученіемъ.—H. Соколова (стр. 391—408, 450 470, 486—501, 535—562).

Основныя черты панпсихизма.—В. И—скаго (стр. 501—512).

# ИСХОДНЫЯ НАЧАЛА ЛОГИКИ.

Логика есть наука о мышленів, какъ орудів познанія. Мышленіе есть прежде всего душевная деятельность и, какъ и всякая душевная двительность, является предметомъ изученія для психологія. Издавна психологія различаеть въ душі три душевныя силы: умъ (способность мышленія въ широкомъ смыслъ), сердце (способность чувствованій) и волю (способность определеній или решеній). Эти три силы практически неразделены и соучаствують въ каждомъ самомъ элементарномъ психическомъ актъ. Простъйшій элементь душевной жизни есть ощущение. Ощущение, чтобы быть психическимъ актомъ, должно совнаваться, затёмъ всякое ощущение воспринимается или какъ пріятное или какъ непріятное. Степень такой пріятности или непріятности можеть быть очень ничтожною, неуловимою, но она всетаки всегда есть, и сообразно съ этимъ воля желаетъ или сохранить или уничтожить чувствованіе, вызванное ощущеніемъ. Нельзя испытывать непріятное чувствованіе и не желать его удаленія, но чувствованіе и желаніе удаленія чувствованія въ одушевленномъ существъ непремівню формируются въ мысль. Нераздівлемые на практиків мысль, чувство и воля должны непременно быть разделяемы въ теорін. Мы не можемъ изучать предметь-въ данномъ случав душу---сразу со всёхъ сторонъ, мы должны мысленно расчленить данный объекгь изученія, должны особо изслідовать его отдельныя стороны, чтобы потомъ, изучивъ ихъ взаимоотношение представить себъ образъ цълаго предмета поэтому и изследование мышления составляеть всегда особый отдъль въ исихологіи. Но исихологія, изучая мышленіе, какъ дъятельность субъекта, не имъетъ своею прамою задачею изслёдованія отношенія продуктовъ этой деятельности къ объектамъ. Мысль всегда есть мысль о чемъ либо. Очень часто мысль есть определение неизвестной части предмета по известной, нахождение по данному А неданнаго В. Поверхности никогда не изміряются непосредственно. Изміряются ограничивающія ихъ линіи, углы, подъ которыми встрѣчаются эти диніи, принимается въ разсчетъ законъ образованія самихъ поверхностей, если онв не плоскія. И по этимъ даннымъ. совожупность которыхъ можно назвать А, опредвляють то, что не измітрено и не дано-площадь поверхности, которую можно обозначить черезъ В. Образование мыслей, законы иль образованія доджна изслідовать психологія, но спеціальною вадачею психологів не можеть быть изследованіе отношенія этихъ мыслей къ действительности, решение вопроса о томъ, насколько правильно въ первыхъ отражается вторая и затемъ въ задачу психологін никоимъ образомъ не входить установленіе такихъ правиль и нориз, при следованіи которымъ дъйствительность отражалась бы въ мышленіи наилучшимъ образомъ. То и другое составляетъ предметъ и задачу логики. Логика ивследуетъ мышленіе въ его отношеніи въ бытію. Для психологіи мышленіе есть последняя цель изследованія, для логики мышленіе въ сущности есть исходный пункть: псеходогія хочеть знать только мірь мысли, а логика хочеть знать мысль только въ ея отношенін къ міру. Таково въ наиболью ръзкой формъ различіе между логикой и психологіей, но ото различіе, не должно забывать ихъ родства: весь свой матеріаль логика береть изъ психологіи; въ концв концовъ логика всетаки представляетъ изъ отделовъ психологіи и развитіе одного придоженіе этого отдёла къ практическимъ цёлямъ. При обсужденін взаимоотношенія логики и психологіи особенно удобно видёть и ту тёсную связь, которая существуеть между различными научными дисциплинами, и тъ затрудненія, которыя вывывають попытки поставить науки въ отношение взаимваго

подчиненія. Логика береть свой матеріаль изъ психологіи. Изъ этого поведимому следуетъ, что логика подчинена псикологін, стонть въ зависимости отъ нея, а психологія независима отъ развитія логики, подобно, наприм'връ тому, какъ развитие физики зависить отъ развития математики, а развитіе математики можеть идти независимо оть физики. Но на самомъ дълв въ области исихологіи и логики мы видимъ не то. Психологія есть система мислей и представленій о человыческомъ духв. Цвиность этихъ представленій зависить отъ вкъ соотвътствія действительности. Но это соответствіе должно достигаться тёмъ болёе, чёмъ болёе строго логическіе истоды были приложены къ психодогическимъ изследованіямъ. Такимъ образомъ, логина оказывается не только обусловливаемою психологіей, но и обусловливающею психологію. Усивхи догики зависять отъ разработки психологіи, но и успёхи психологін зависять отъ разработки логики. Такимъ образомъ здёсь, какъ и вездё въ области науки, какъ въ сущности и во взаимоотношеніяхъ физики и математики, мы видимъ, царствуетъ не начало подчиненія, а принципъ взаимопомощи. Какъ и многія науки, многіе логику опредвляють различно. Это различіе опредъленій не всегда показываеть на различіи въ понемание дъла. Задача научнаго опредъления состоитъ въ томъ, чтобы въ наиболъе краткой формъ указать наиболъе характерный признакъ предмета. Эта задача при единствъ предмета допускаетъ равличныя, имфющія равличную степень удовлетворительности решенія. Но должно признать, что есть различіе и въ пониманіи задачь и существа логики. многіе настанвають на томь, что догика есть наука формальная, что она обсуждаеть только форму умоваключеній, разсужденій, что, изслідуя посылки по формів, она не можеть считаться съ матеріаломъ этихъ посылокъ. Я думаю, что такой взглядъ основывается на недоразумении. Действительно, если намъ дано умозаключение правильное по формъ, мы говоримъ, что его выводъ правиленъ формально, хотя фактически онъ можеть быть и ошибочень. Положимъ такое умозаключеніе: если кто начинаеть дёло въ пятницу, то оно ему не удвется; я началь дело изученія логики въ пятницу, следовательно, оно мит не удастся. Само по себт это умовандюченіе правильно, но логика не помирится съ нимъ. Первая посылка въ этомъ умозаключени-дъла, начатыя въ пятницу не удаются-требуетъ догическаго обоснованія: почему съ понятіемъ цятницы соединяется понятіе неудачи. Нельзя доказать и не доказано теоретически, что съ наступленіемъ пятницы наступаеть действіе какой то силы, противодействующей начинаніямъ. Остается еще логическій анализь данныхъ опыта о результатахъ начинаній, произведенныхъ въ пятницу, они сравниваются съ результатами начинаній въ другіе дни, причемъ самыя сообщенія объ этихъ результатахъ должны подвергаться логическому анализу-они могутъ быть противорвчивы, подоврительны и т. д. Въ концъ концевъ догическій анализъ устанавливаетъ фактъ, что нельзя найти связи между пятницею и удачею и неудачею нашего дела. Поэтому, заботясь объ удаче, а долженъ искать себъ опоры не въ счастливыхъ и несчастныхъ дняхъ, а въ собственномъ трудолюбів. Въ эпоху среднихъ въковъ однажды въ какой то области Германіи распространился слухъ, что родился ребенокъ съ золотымъ вубомъ. Было немедленно предложено множество истолкованій этого событія- истолкованій не кавзалистическихь, а телеологическихъ, говорили не о причинъ, а о цъли событія усматривали въ немъ знаменіе, пророчество, прообразъ будущаго. Было ли это логически правильнымъ отношениемъ къ делу? Конечно, нътъ; логика требовала прежде всего логической провърки слука о фактв. И если мы вездв, гдв это требуется двломъ, будемъ восходить логическимъ путемъ до последнихъ основаній - общепринятых в истинъ, аксіомъ, вепосредственных ощущеній, воспріятій или провіренных ваблюденій, то логическая правильность нашихъ выводовъ будетъ вмёстё съ темъ и правильностью матеріальною. Г. Спенсеръ представилъ объясненіе, почему птицы, никогда не видавшія человіжа, пугаются при его появленіи. Онъ предположиль, что отдаленные предки этихъ птицъ имели дело съ человекомъ, один не боялись его, становились его добычею и гибли, въ другихъ почему то являлся спасительный страхъ, онв удалялись отъ человъка, жили и размножались въ безопасности, причемъ наи-

болве пугливыя изъ нихъ переживали въ борьбв за существованіе, и укрѣплявшійся въ ряду покольній страхъ передъ человъкомъ сдълался наслъдственнымъ и сохранялся даже тогда, когда не встрвчался объекть страха-человекъ. Дело вкуса-признать это объяснение хорошимъ или плохимъ, но воть Хэдзонъ---изследователь южно-американской природы показалъ, что не существуетъ самого факта, что при первомъ появлении человъка на необитаемыхъ мъстахъ птицы, оказывается, вовсе не боятся его. Логика, мив думается требовала отъ Спенсера, чтобы онъ отнесся къ факту нёсколько иначе, темъ такъ, какъ онъ отнесся действительно, тогда бы и не авилось объясненія не существующаго факта. Было уже сказано, что операціи мышленія въ вначительной степени состоять въ томъ, что по известному А делается заключение о неизвъстномъ В. Но, въдь, напередъ само А должно быть установлено, оно опредвляется С, С тоже дожно быть разсмотрино н такъ далее до последнихъ возможныхъ основъ. Задача логики определить и установить методы для полученія выводовъ правильныхъ не только по формв но и по содержанію (по матеріи). Она изследуеть условія правильнаго познанія, т. е. такого, содержаніе котораго отевчаеть двиствительности. Этоцвль логики. Обращаясь отъ ея цвли къ ея исходному началу, ны ведемъ, что таковымъ являются опытныя (фактическія) данныя о нашемъ мышленіи. Логику уподобляють наукамъ математическимъ, которыя считаютъ строго формальными, развивающимися а priori изъ самихъ себя. Это утверждение нельзяпризнать вполне справедливымь и о математике. Но логика ревко различается и отъ математическихъ наукъ. Если бы мы захотёли дълать выводы только тогда, когда они съ необходимостью слъдують изъ основаній, т. е. выводы математическаго характера, им остались бы совсёмь почти безь выводовь. Мы составляемъ характеристику лица на основаніи его действій и словъ,--такъ построяются историческія характеристики. Съ математической точки врвнія мы решаемь на основаніи недостаточнаго матеріала, по одному уравненію хотимъ найти нъсколько неизвестных (Х+у+Z=А), но опыть принуждаеть насъ поступать такъ, и логика рекомендуетъ подчиняться необходимости.

Построяя умозаключенія на недостаточных данных, мы призываемь на помощь и чувство и волю, въ умозаключеніять карактера формальнаго—въ математических выкладкахъ—чувство не оказываеть на выводы никакого вліянія. Въ сужденіяхъ религіозныхъ, судебныхъ, практическихъ чувство является могучимъ факторомъ, и мы увидимъ, что логика не имъетъ права его игнорировать.

Мы определили, что такое логика, чёмъ она должа быть, но можеть ли вообще она быть? Чёмъ обусловливается возможность логики? Она обусловливается тёмъ же, чёмъ обусловливается возможность всякой науки и возможность всякой практической деятельности—признаніемъ факта соответствія между мышленіемъ и бытіемъ. Всякій выводъ, всякое умоза-ключеніе представляеть собой построеніе факта а ргіогі. Умозаключенія это суть антиципаціи (предвосхищеніе) фактовъ.

Эти антиципаціи необходимы для жизни. Если бы между мыслью и действительностью не было соответствія, тогда была бы невозможна жизнь. Маленькое перышко могло бы насъ убивать, ударъ свинцовой гири оказывался бы безрезультатнымъ. Могло бы быть, что мы разбивали голову о пустоту и безнакаванно проходили сквозь каменныя ствны. Несоответствіе между ожидаемыми нами переменами и переменами действительными дёлало бы невозможнымъ съ нашей стороны приспособленіе къ средв и имвло бы своимъ следствіемъ нашу гибель. Если теперь часто мечты юности жестоко разбиваются о суровую прову жизни, то тогда бы сама жизнь, если бы только она возникла, непрестанно сокрушалась о действительность. Только при соответствіи мысли и действительности возможна жизнь. Но однако для возможности жизни не требуется безусловнаго соответствія, нужно соответствіе во иногомъ въ главномъ въ существенномъ. Наше мышление предупреждаеть действительность мы предывображаемь себе будущее и дъйствуемъ сообразно съ этими предызображеніями. Пріважая въ Москву, я соображаю, гдв я найду окола воквала извощика, за какую цёну онъ меня повезетъ, во сколько минутъ доставитъ до желательнаго мив пункта. Подъважая къ знакомымъ местамъ, мы заранее ждемъ, какъ

покажутся знакомыя колокольни, вданія. Вообще мы не редко предвидемъ то, что увидимъ, но во 1) многого мы не предвидимъ, и во 2) нервдко наши предвидвија не оправдываются, мышлевіе не совпадаеть съ дійствительностью, Положимъ мив задали задачу: найти число, которое будучи унвожено само на себя, равнялось бы двумъ. Я говорю себъ: это числю не 2, потому что  $2 \times 2 = 4$  и не 1, потому что  $1 \times 1 = 1$ , это число 1 съ дробью. Полагаю его=11/2. Умноженное само на себя оно=(3/2)  $^2=^2/4=2^1/4$  Нужно, очевидно, брать меньшее чесло. Полагая его  $1^3/8$  получаю  $\left(\frac{11}{8}\right)^2 = \frac{121}{64} = 2 - \frac{7}{64}$ ; ошибка в другую сторону и уже меньше предыдущей. Полагаю дале= $1^{7}/16$ ;  $\left(\frac{23}{16}\right)^{2} = \frac{522}{256} = 2 + \frac{17}{256}$ ; далье  $1\frac{18}{52}$ ;  $\left(1\frac{13}{52}\right)^{2} = 2 - \frac{23}{1024}$ ; при наждомъ дальнейшемъ приближение ошибка становится все исвыше и меньше. Естественно подсказывается выводъ, что, двигаясь въ области приближеній далее и далее, им наконець найдемъ такую неправильную дробь, которая, будучи умножена сама на себя, дастъ равно 2. Но этотъ выводъ не въренъ. Такого числа не существуетъ и не можетъ существовать. Мое соображение о томъ, что такое число существуетъ и его можно найти, оказывается не соотвётствующимъ действительности, никакая дробь, умноженная сама на себя, не можеть равняться целому числу. А между темь мое разсужденіе представивиссь мей такимъ простымъ, яснымъ и убилтельнымъ, и самый случай чрезвычайно простъ. Но жизнь задаетъ задачи нецвифримо болфе трудныя, и человфческая мысць, оказывается, запутывается въ нихъ. Предположенія не сбываются. Сколькимъ людямъ сегодняшній день принесетъ неуцачи, разочарованія, обманы или, что еще хуже, прамыя несчастья: вибавлично болбань, потерю денегь, места или даже большаго. Сколько людей встретило сегодняшній день съ улыбкой светлыхъ надеждъ и проводитъ его со слезами отъ неожидаено постигшаго горя. Причина этого вроется въ несовершенствъ духовныхъ силъ человъка, въ несовершенствъ его познавательных способностей, въ несовершенстве его мы-WJenia.

Между мыслящимъ духомъ и физическою природою есть и сотвътствіе и несоотвътствіе. Принципіально однако между ними открывается соответствіе, и на этомъ утверждается и повнаніе в живнь. Дівтельность мышленія есть имжется въ ввау всегая достигнуть процессъ, которымъ какой либо цели. Явленія природы это суть тоже пропессы, которыми всегла достигаются навіе дебо результаты. Наступила осень, вийсти съ нею является грязь. Проследимъ за человекомъ, пробирающимся по грязи, онъ тается выбирать мъста, сравнительно менье гразния, онъ ищегь путь наибсяве удобный, хочеть двигаться по линін наименьшаго сопротивленія. Посмотримъ на молнію, какъ движется она отъ одного пункта къ другому? Не произвольно, не какъ попало, а по линіи наименьшаго сопротивленія. Еслибы всв пути, ведушіе отъ точке А къ В,--конечные пункты грозового разряда-быле бы одинаковы, молнія пошла бы по прямой. Такъ двигается и человъкъ на удобномъ пути. Но прямой путь не всегда кратчайшій. Тогда человікь выбираеть удобнійшую дорогу; такъ поступаеть и молнія. Посмотримъ на человъка, спускающагося съ горы, и затёмъ разсмотримъ путь ручья. спадающаго съ горы на долину. Ручей, какъ и путникъ, не направдяются по прямому направленію: они выбрали удобнъйшій путь. Движеніе молнін, теченіе ручья совершаются по законамъ природы. Наши действія, аналогичныя этимъ явленіямъ, определаются нашимъ мышленіемъ, законами нашего мышленія. Между ваконами природы и законами мышленія открывается параллелизмъ. Можно сказать, что законы природы, это-мышленіе природы. Мы сами можемъ быть названы произведеніемъ природы. Мышленіе природы произвело наше мышленіе, мышленіе природы опредёлило природу нашего мышлевія. Поэтому изученіе природы нашего мышленія должно нась вести къ уразуменію мышленія природы. Можно привести примъры, гдъ имъется на лицо вся видимость мышленія, и где на самомъ деле мышленіе отсутствуеть и действуеть лишь природа. Если раздражать кожу на ногъ лягушки, у которой спинной мозгъ переръзанъ, то лягушка цълесообразно отдернетъ ногу. Принимая во вниманіе целесообразность действія лягушки, мы должны бы допустить, что оно вызвано непріятнымъ ощущениемъ раздражения, но законъ о потеръ чувстви-

тельности заставляеть насъ утверждать, что это действіе совершено ею безсовнательно. Далее, если на кожу лягушки, несомивню лишенную чувствительности вследствіе равобщенія съ нервными центрами, полить уксусной кислоты или уксусу, то вигушка подниметь конечность съ той же стороны тыва и дапкой начинаеть стирать уксусную вислоту. Если загнуть эту конечность такъ, что дягушка не будетъ виёть возможности употреблять ее въ дёло, то она мало по малу начнеть шевелить дапкой противоположной стороны, обведеть ее около тела и будеть ею тереться. Дале: вынемь у лагушки мозговыя полушарія; несомнінно, что способность ощущеній будеть ею потеряна, она нечего не ведеть, не слышить, скорфе умреть съ голода, чемъ схватить что нибудь, котя, если пишу положить ей прямо въ ротъ, она ее проглотитъ. Но любопытно, если ее посадить на ладонь, то она усядется спокойно поджавъ ноги. Если начать наклонать руку, то лагушка задвигаетъ передники данами къ краю руки, она начнетъ виёзать събольшею осторожностью и разсудительностью, подвинетъ лапки одна за другой и остановится наконецъ въ полномъ равновесін. Такъ и кажется, что за всёми этими дъйствіями скрывается разсужденіе, которое влагаеть въ уста лягушки Гексли, у котораго заимствованъ приведенный примъръ: "мет неловко; я чувствую, что скольжу; поэтому я выставляю лапки впередъ, чтобы украпиться. Зная, что я упаду, если не подвину ихъ, я подвигаю ихъ впередъ, и воля моя порождаеть всё тё превосходныя приспособленья, результатомъ которыхъ будетъ мое безопасное положение" (Гексан. Автоматы ли животные? Природа. 1875 г. кн. І, стр. 30-31). Но несомивнео, что во всвхъ приведенныхъ случаяхъ лагушка не разсуждала и не могла разсуждать. Гораздо раньше чъмъ физіологическія лабораторіи сділали лагушекъ истинными мучениками науки, въ философіи возникла теорія, что всѣ мыслительные процессы и соединенныя съ ними волевыя опредъленія на сапомъ дълъ могуть быть исключительно механическими актами. Это возврвніе развиль Декарть. Для всёхъ физіологическихъ явленій онъ предлагалъ механическія объясненія, и за тёми дёйствіями животныхь, за которыми мы

предполагаемъ исихическія состоянія и равсулочные акты, онъ не предполагаль ничего. Всё такія действія онъ объясняль теоріей отраженных движеній, т. е. рефлексовь: движеній undulatione reflexa. Такъ, напримъръ, при видъ страшнаго предмета, изображение котораго образуется въ мозгу, говорить Декарть о человые, животныя силы нервной жидкости, отраженныя изображеніемъ, направляются въ тв нервы, которые служать для того, чтобы повертываться спиной къ предмету и двигать ноги такъ, чтобы убъгать. У другихъ лицъ, которыя имъютъ храбрый темпераментъ, живвенныя силы, отраженныя изображениемь могуть войти въ норы мозга, которыя ихъ приводять въ нервамъ способнымъ двигать руки, чтобы защищаться и такимъ образомъ проявлять храбрость. Изъ этого Декартъ заключалъ, что если бы человикъ обладалъ достаточными знаніями, онъ могъ бы сдёлать автомата совершающаго вев функціи человіческаго тыла и способнаго даже отвёчать кривами и движеніями на удары и угрозы. Декартъ приводилъ при этомъ такое сравнение. Во вкуст его времени было устранвать въ княжескихъ садахъ гроты и фонтаны, въ которыхъ только одна сила воды заставдяла машины двигаться, играть на виструментахъ и даже произносить слова. Входили въ гротъ, и купающаяся Діана убъгала. Декартъ сравнивалъ нервы съ трубами машинъ въ этихъ фонтанахъ, мускулы и сухожилія съ различными снарядами и пружинами, служащими для того, чтобы ихъ двигать нервную жидкость съ водой, которая приводить ихъ въ движеніе. Внівшніе предметы, которые однимъ своимъ присутствіемъ дійствують на органи чувствь и которые этимъ способомъ опредвляють различнаго рода движенія, похожи на тёхъ незнакомцевъ, которые входя въ эти гроты, сами причиняють, не думая объ этомъ, движенія, которыя происходять въ ихъ присутствін, потому что они не могуть туда войти безъ того, чтобы не ходить по нёкоторымъ плитамъ, такъ расположеннымъ, что онъ производять то или другое движеніе (Фулье, Декартъ. Переводъ подъ редакц. Грота 1894) Декартъ палюстрировать свою теорію примерами на человене, но онъ приложиль ее только къ животнымъ. Чувства гифва и страха,

удовольствія и страданія, привязанности и отвращенія, которыя мы видимъ, обнаруживаются у животныхъ, на самомъ дълъ но Декарту только своеобразныя движенія мускуловъ, всябдствіе которыхъ глаза выпячиваются изъ орбить, поднимается MEDCTL, BELLETT XBOCTL, BUNYCKSIOTCH KOLTH, OCKSAHBARITCH вубы. Никакого душевнаго содержанія не скрывается за этими двуженіями, животныя не страдають и не наслаждаются; поэтому животныхъ можно бить и не должно нисколько смущаться, если они будуть издавать крики страданія; за этими криками не скрывается ничего точно также, какъ ничего не скрывается за жалобными завываніями осенняго ветра или за плачемъ мелкаго осенняго дождя. Говорять, что добръйшій Малебраншъ, исходя изъ этихъ началъ, безвинно колотилъ свою собаку, думая, что она не ощущаеть боли. Будемъ надвяться, что этого не было. Но всв эти теоріи, примеры съ несомненностью показавають намъ возможность совершенія въ природъ бевъ участія мысли и совнанія техъ процессовъ, которые у насъ являются при свете совнанія и регулируются пъйствіями мышленія.

Можно указать на приміврахь, что начало мышленія и начало, опреділяющее явленія природы иногда оказываются тождественными по существу. Одно изъ опреділеній, которыя даются мышленію, состоить въ томъ, что мышленіе есть дівятельность сравнивающая, мышленіемъ постоянно опреділяются сходство и различіе предметовь и затімъ степень сходства и различія ихъ. Шопенгауеръ на своемъ своеобразномъ языків такъ разсуждаеть объ этомъ свойствів нашего мышленія и пріємів нашего повнанія.

"Божественный Платонъ и ивумительный Кантъ соединяютъ свои въскіе голоса въ указаніи правила, касающагося истода всянаго философствованія, даже всянаго знанія вообще. Должно говорять они, равнымъ образомъ удовлетворять двумъ зановамъ, однородности (Homogennität) и обособленія (Spezification), а не одному изъ нихъ въ ущербъ другого. Завонъ однородности заставляєть насъ посредствомъ усмотрънія сходства и одноглясія вещей, различать виды, соединять ихъ въ породы, а послёднія равнымъ образомъ въ роды, пока мы нако-

нецъ достигаемъ до высшаго, всеобъемлющаго понятія. Такъ какъ этотъ законъ трансцендентальный, нашему разуму присущій (по природів, а priorі раньше опыта), то онъ предполагаетъ согласіе съ нимъ природы, каковое предположеніе выражается старымъ правиломъ: entia praeter necessitatem nonesse multiplicanda (существующее не должно быть умножаемо безъ нужды). Законъ обособленія (спецификація, различія) Кантъ выражаетъ напротивъ следующимъ образомъ: entium varietates non temere esse minuendas (разнообразіе существующаго не должно быть уменьшаемо безразсудно). Законъ этотъ требуетъ, чтобы мы хорошо различали подъ однимъ многообъемлющимъ родовимъ понятіемъ соединенныя породы и снова подъ ними подразумъваемые высшіе и низшіе роды, остерегаясь сдёлать какой либо скачект и пожалуй даже низшіе виды или наконецъ самые индивидуумы непосредственно подвести подъ родовое понятіе, такъ какъ всякое понятіе еще способно раздъленію на низшія, и даже ни одно не нисходить по простой созерцаемости. Кантъ учить, что оба закона трансцендентальные, основные законы разума, а priori предполагающіе согласіе съ ними вещей, а Платонъ повидимому выражастъ тоже самое, говоря что эти правила, которымъ всв науки обязаны своимъ происхожденіемъ, сброшены съ жилища боговъ вибств съ огнемъ Прометея (о четверномъ корив достаточнаго основанія, стр. 1-2 перев. Фета. Москва 1891). Можно дъйствительно показать, что правило отмечать сходство и подчеркивать различіе есть правило самой природы. Нальемъ въ стаканъ несколько родовъ жидкостей, имеющихъ различный удъльный въсъ и не смъшивающихся между собой, положимъ воду, масло. Взболтаемъ ихъ и затемъ предоставимъ самимъ себъ. Они постепенно начнуть обособляться: жидкость наиболже тажелая пойдеть во дну, наиболее легкая поднимется кверку. Природа вдёсь обособляеть тождественное оть различнаго и располагаетъ различное по степенямъ сходства. Жидкости наиболе сходныя по въсу помъщаются наиболе близко. Развъ это не та самая д'ятельность, разсужденіе о которой мы читали у ІНопенгауэра? Но Шопенгауэръ говорилъ о мышленін, а мы имъемъ дело съ физическою природою. Есть все основанія полагать,

что приведенный примъръ распредъленія жидкостей съ различнымъ удвльныъ ввсомъ въ стаканв аналогиченъ распредьленію веществъ на земномъ шаръ. Наиболье легкія вещества находятся на поверхности или лучше-надъ поверхностью, это воздухъ, далве-земная кора, глубже граниты, базальты, далве, полагають металлы все болве тяжелые по мврв приближенія къ центру вемли. Этотъ основной принципъ классификаціи твлъ на земномъ шарв видоизмвняется вследствіе сложности явленія. Тяжелые металлы порою выступають на поверхность или бливъ поверхности. Но и здёсь они являются съ опредъленнымъ сосъдствомъ, обусловленнымъ сходствомъ и родствомъ, и здёсь ихъ распредёленіемъ заправляетъ какая то логическая классификація, разгадать которую и составляеть задачу геологіи. Какъ природа сближаеть сходное, такъ она обособляеть и отделяеть различное. Если животный мірь отражаетъ въ себв законы природы, то мы можемъ видеть, что тужая птица, залетъвшая въ стадо, заклевывается или изгоняется. Но мы можемъ видёть это самое и прямо въ неорганическомъ міръ. Бросимъ резиновый мячъ въ воду. Онъ погрузится и затемъ вода выбросить его на поверхность. Онъ не сроденъ водъ по своему въсу. Въдь, этотъ актъ, которымъ сила упругости выбрасываеть мачикь изъ глубины на поверхность воды совершенно аналогиченъ тому, по которому мы, отбирая, положимъ, бълме грибы отъ сърыхъ, соединяемъ первые и отбрасываемъ въ сторону подвертывающіеся подъ руку вторые.

Такимъ образомъ: какъ въ природъ, такъ и въ мышленіи дъйствуютъ принципы сходства и различія, и, какъ въ природъ, такъ и въ мышленіи, дъйствуютъ и иные тождественные принцины. Если бы человъкъ былъ только продуктомъ природы то между его мышленіемъ и природою всегда было бы полное соотвътствіе. Смола, выдъляемая деревомъ, безусловно подчиняется физическимъ и химическимъ законамъ; пары, со бравшіеся въ воздухъ, осуществляютъ принципы молекулярнаго притяженія, законовъ о насыщенности, подчиняются власти вътра. Всякій продуктъ природы подчиняется природъ, но человъкъ стремится предупреждать природу, приспособлять

ее къ себв и приспособляться къ ней. Выражаясь метафорически, можно сказать, что камень, падающій на землю, въ каждый данный моменть не видить и ничего не хочеть видеть дальше своего настоящаго положенія. Человінь хочеть видіть то, чего еще нътъ. Онъ мыслить о будущемъ. Онъ не останавливается на констатируемых имъ фактахъ сходства и противоположности явленій, онь хочеть предвидьть сходства и противоположности будущаго и онъ действуетъ сообразно съ этимъ предвидениемъ. Вся деятельность продуктовъ природы опредбляется воздействіями извив; деятельность человъка, стоящая въ глубокой зависимости отъ такихъ воздействій, обусловливается еще самоопредъленіемъ. Человъкъ, какъ существо волящее, котящее, не есть только пассивный наблюдатель того, что производить съ нимъ природа, но онъ самъ реагируетъ на природу. Между ними связь не безусловнаго подчиненія, а уже взаимодействія. Для того, чтобы мысли человъка о будущемъ совпадали вполнъ съ будущимъ, нужны два условія: во 1) человъкъ долженъ знать все настоящее, во 2) нужно, чтобы будущее всецило опредилялось настоящимъ, чтобы въ мірѣ не было свободы. Вопросъ о свободь рѣшается различно. Многіе отрицають факть ся существованія. Мы присоединяемся въ тъмъ, которые ее признаютъ. Но и оставляя въ сторонъ вопросъ о свободъ, нетрудно видъть, что уже изъ невыполнимости 1 условія (внанія челов'єкомъ всего настоящаго) следуеть, что человеческое мышленіе не можеть точно антиципировать (предвосхищать) будущее. Поле яснаго сознанія у человіна узко, матеріаль, которымь онь располагаеть, очень ограничень и всявдствіе несовершенства тёхь органовь, которыми онъ добыть, не всегда доброкачественъ (т. е. не всегда дветъ хорошій символь действительности). Между темъ разъ человъкъ долженъ дъйствовать, онъ долженъ и на основаніи недостаточнаго и недоброкачественнаго матеріала різшить вопросъ, какъ дъйствовать. Сельскій ховяннъ съ вечера долженъ приготовить все къ косьбе, но съ утра начинаетъ лить сильный дождь, и всё приготовленія оказываются напрасными.

Чёмъ больше человёкъ познаетъ действительность, темъ правильнее становятся его представленія о будущемъ действи-

тельности. Прогрессъ и состоитъ собственно въ увеличеніи соотвътсвія между антиципаціями нашего мышленія и льйствительностью. Успёхи медицины обусловляваются тёмь, насколько медикъ правильно мыслить настоящее положение больного, и насколько онъ правильно предвидитъ, какое дъйствіе произведуть въ будущемь на больного употребленныя ниъ средства. Успъхи техники обусловливаются правильностью расчетовъ действія машинъ въ будущемъ, сделанныхъ въ настоящемъ. Успахъ государственныхъ реформъ, успахъ воспитательныхъ пріемовъ обусловливается уміньемъ по настоящему определить будущее, уменьемъ предвидеть и точно определить действие техъ или иныхъ реформъ. Везде мы видимъ, что отъ познаннаго А человъкъ направляется къ представленію непознаннаго и даже еще несуществующаго В, и вездь вр своихр размышленіяхр человькр руководится идеею свободы. Онъ мыслить: А существуеть; какъ следствие А, должно явиться В, но можено ввести некоторыя новыя условія, новые факторы и В измёнится въ С. Надъ засёяннымъ полемъ проходитъ грозовая туча, долженъ выпасть градъ и выбить поле. Но человъкъ размышляетъ: если стрълять изъ пушекъ въ образующееся градовое облако, сотрясенія воздуха, изминение въ атмосфери разсиять это облако. Угрожающая опасность будеть устранена.

Прогрессъ обусловливается количествомъ и качествомъ знаній. Орудіемъ для пріобрътенія познаній является мышленіе. Нельзя достигнуть хорошихъ результатовъ безъ знанія тѣхъ орудій, которыми они достигаются. Должно изучать орудіє нашихъ познаній—мышленіе. Чтобы стать предметомъ изученія, мышленіе должно предварительно стать предметомъ наблюденія. Не всѣ мыслительные процессы мы можемъ наблюдать, а только процессы сознательные. Должно различать между мышленіемъ сознательнымъ и безсознательнымъ. Положинъ, мнѣ сообщили, что широта Москвы=55° 45¹ и широта Парижа=78° 50¹ и что разность ихъ долготь=35° 17¹. Польвуясь формулами сферической тригенометріи, я на основаніи этихъ данныхъ легко вычисляю, что разстояніе между данными городами приблизительно равняется 2400 верстамъ. Я

представляю себъ ясно, какимъ образомъ у меня получился этотъ числовой результать и на какихъ основаніяхъ я долженъ признать его правильнымъ. Въ то время, какъ за мыслиль, процессы моего мышленія были наблюдаемы мною. Это — мы шленіе совнательное. Теперь представимъ другой примеръ. Я бегу по лугу, мий встречается на пути канава, я замедляю на мгновеніе движеніе, затімь лідаю прыжовъ и оказываюсь по другую сторону канавы. Для того. чтобы сдёлать совершонный прыжокъ, я должень быль подумать о ширинъ канавы, о томъ усили, которое я долженъ употребить для того, чтобы перепрыгнуть ее, моя воля должна была дать решеніе произвести таковое усиліе, и уже после этого долженъ быль последовать прыжокъ. Но въ своемъ совнавів я не наблюдаль того сложнаго мыслительнаго процесса, который начался съ момента, когда я усмотрёлъ канаву, и заставиль меня сначала замедлить движение и который въ концъ привель меня къ прижку. Этотъ процессъ происходилъ гдв то внв поля моихъ духовныхъ очей и для моего наблюденія оказался доступнымъ лишь его результатъ. Это-мышленіе безсовнательное, оно называется такъ потому, что протекаетъ вив поля совнанія, не совнается мыслящимъ. Человъкъ пользуется и сознательнымъ и безсознательнымъ мышленіемъ, и нетрудно путемъ самонаблюденія уб'єдиться, что на долю последняго приходится наибольшая часть нашей мыслительной дъятельности. Каждый можетъ проследить это на себъ. Есть всецвло бевсовнательные процессы мысли. Положимъ, меня ванималь какой нибудь вопрось. Положимь, кто нибудь, съ къмъ я быль въ очень дружественныхъ отношеніяхъ, встрътиль меня холодно и недружелюбно. Меня бевпокоить мысль, отчего произошла эта перемъна, я стараюсь отогнать отъ себя эту мысль и заняться чёмъ либо другимъ. Я стараюсь всецьло погрузиться въ чтеніе газеты, мнв хочется сосредоточиться на разсужденіяхь газеты о действіяхь министерства Комба, но что-то мёшаеть мнё ясно и быстро схватывать напечатанное. Происходитъ какая то задержка въ воспріятіи прочитаннаго, и вотъ когда моя мысль повидимому всецвло успоконлась на томъ, что такое-то предложение министерства.

прошло въ палате при подавляющемъ большинстве голосовъ, и вдругъ меня внезапно озаряетъ свътъ-мой другъ сердится на меня за то, что я не далве какъ третьяго дня въ обществв другихъ друзей осибялъ его книги, по обыкновению человъческой дружбы наплель кое что на него самого, съ свойственнымъ людямъ легкомысліемъ забывъ объ этомъ, и что все это теперь до него дошло, и вследствіе этого онъ измениль ко мнъ свое отношеніе. Очевидно, въ то время когда я читаль газету и старался вникать въ ся содержаніе, въ моей душ'я совершился другой безсовнательный логическій процессь, онъ препятствоваль содержательности совнательнаго, мысль искала решенія, но мой духъ, мое сознаніе не наблюдали этой мысли, и ея открытіе явилось моему духу ех abrupto, внезапно. Это-процессъ всецвло безсознательный. Но самонаблюдение отврываеть намь, что въ каждомь сознательномь процессе совнавіемъ освіщаются въ сущности немногіе, только выдающіеся пунвты. Все содержание нашего мышления въ данный моментъ можно уподобить ходинстой мёстности съ солищемъ на горизонтв. Солнце-это сознание. Еслибы оно было въ зенитв, оно осевщало бы намъ всю нашу душевную жизнь въ данный моменть, ничто не совершалось бы въ тени нашей души. Но сознание подобно сслецу, близкому къ горизонту; оно освещаетъ лишь возвышенные, выдающіеся пункты м'естности. Большая часть окутана сумракомъ твней. Такъ, изъ того, что мы переживаемъ, изъ того, что мы мыслимъ, только немногое открывается самонаблюденіемъ. Попробуемъ решить какую либо ариометическую вадачу. Проследимъ за собою. Если задача эта для насъ не таблонна и связь между условіями не открывается механически, то способъ рёшенія, надъ которымъ мы будемъ думать, всегда откроется намъ внезапно, открытіе чего либо новаго всегда совершается какъ-то внезапно, неожиданно, его нельзя вывести изъ предыдущаго, какъ механическую необходимость. Но несомивню, что какой то логическій процессь, неуловимый к не наблюдаемый, подготовляль это открытіе въ закрытомъ для совнанія сумрав'в нашей души. Въ дальнійшемъ процессів опять многое будеть у насъ совершаться незаметно, неудовимо. Результать умноженія мы неріздко можемь писать, думая о другомъ. Мы догадываемся, межемъ понимать и выяснить эти безсознательные логические процессы только потому, что владъемъ сознательными. Достоинство человъка въ его сознательномъ мышленіи. Животное владфетъ исключительно мышденіемъ безсознательнымъ. Лань, преслёдуемая собаками, и прыгнувшая черезъ пропасть безъ сомнинія совершила сложный процессь умоваключеній прежде, чёмь сдёлать свой отчаянный прыжокъ. Но объ этомъ логическомъ процессв лань никогда не узнаетъ, какъ никогда не узнаетъ слепой отъ рожденья старикъ, что въ юности его кудри были черны, какъ смоль, а потомъ стали бълы, какъ снъгъ. Смотря на дъйствія, нгры, бон животныхъ мы можемъ видеть очень сложные маневры и пріемы, о которыхъ никто не скажеть, что они совершаются инстинктивно или это они являются плодомъ сознательнаго размышленія, нёть, животныя прибёгають къ этимъ пріемамъ, потому что путемъ безсознательныхъ логическихъ процессовъ пришли къ безсознательному признанію ихъ цілесообразности. Попугай береть оръхъ и бросаеть его опять, не пытаясь его разгрызть. Онъ нашель, что оржкъ легокъ. Опыть установиль для него истину, что верно бываеть у тяжелыхъ орвховъ и не бываетъ у легкихъ. Отсюда попугай поизвъстному данному (въсъ оръха) дъласть умозаключение къ неизвъстному (отсутствие зерна въ оръхъ). Всъ легкие оръхи пусты, этотъ оръхъ легокъ, следовательно, онъ пустъ. Но попугай не наблюдаеть этихъ своихъ мыслительныхъ процессовъ, какъ не наблюдають ихъ всё птицы, не наблюдають всёживотныя. Поэтому у животныхъ не можеть быть логическихъ теорій, какъ у сліпихъ не можеть быть теорій цвітовь, н потому мы должны разсуждать такъ, что осель не можеть написать логики не потому что онъ глупъ, но потому что онъ никогда не наблюдалъ логическихъ процессовъ. Результаты логическихъ выводовъ являлись для его наблюденія всегда ех abrupto, какъ ex abrupto являются для насъ театральныя: превращенія на сценъ, механизмъ которыхъ скрыть за кулисами.

Для того чтобы логические процессы стали предметомъ изследования, они должны быть въ поле совнания и стать предметомъ самонаблюдения. Познакомившись посредствомъ самонаблюденія съ сознательными логическими процессами, человікь можеть косвеннымь путемь дізлать заключенія о логическихь процессахь у другихь людей и о собственныхь и чужихь безсознательных мыслительныхь процессахь. Но исходнымь началомь для изученія логики должно быть самопознаніе, познаніе собственной разсудочной дізательности.

Первые опыты самонаблюденія открывають человіку, что его выводы суть результаты и совнательной и безсознательной работы, и что часто нужда заставляетъ человека въ своихъ выводахъ нати гораздо далее посылокъ. Небогатый N встречался нёсколько разъ съ человёкомъ, который быль съ нимъ вы высшей стецени дасковы и дюбезены. И решиль: займу ка я у него денегь, онъ ко мнъ расположенъ и мнъ ихъ дасть. Но лишь только N изложиль ему свою просьбу, его обворожительная любезность исчезля и онь холоднымь и дёловымь тономъ заявилъ N, что у него денегъ нётъ и что поэтому онъ ихъ не можетъ дать. Вообще говоря, опытные люди знають, у кого можно просить въ долгъ и у кого нетъ, кто дастъ денегъ и кто нътъ. Это знаніе составляется на основаніи характеристикъ дицъ, а характеристики составляются на основанін тысячи медкихъ неуловимыхъ признаковъ. Было сказано више, что факторомъ нашихъ умозаключеній являются не одни теоретическія соображенія, но и чувство. Въ сферъ нашихъ отношеній къ людямъ это замітно всего боліве, и если бы здёсь устранить элементъ безсознательныхъ доверія и недоверія, симпатін и антипатін, мы положительно бы не могли оріентироваться въ житейскихъ отношеніяхъ. Этотъ фактъ важнаго значенія чувства въ нашихъ сужденіяхъ приводитъ насъ из обсуждению вопроса о такъ называемой женской логикв. Это выражение употребляется въ проническомъ смыслъ. Имъ хотять обозначать такія умозаключенія, выводы въ которыхъ не имфютъ связи съ посыдками (2×2 дстеаривовая свічка), выводы которыхъ продиктованы чувствомъ, а не умомъ. Женской логики противополагають мужскую, какъ невыблемую скалу истины. Но эта незыблемая скала осталась бы навёки неподвижною, если бы на самомъ дёлё мужской или какой бы то ни было умъ стремился бы составлять исключительно

непогрѣшимыя умозаключенія. Въ поискахъ за истиною уму приходится хвататься за все и за указанія чувства. Ихъ можно переоцѣнить и конечно не должно переоцѣнивать, но ими не должно пренебрегать. Наиболѣе характернымъ образчикомъ женской логики, т. е. того, что называютъ женской логики, мнѣ представляется разговоръ дамы просто пріятной съ дамой пріятной во всѣхъ отношеніяхъ, въ "Мертвыхъ Душахъ" Гоголя. Дамы обсуждали вопросъ о распространившемся слухъ, что Чичиковъ скупаетъ мертвыя души. Это однакожъ странно, сказала во всѣхъ отношеніяхъ пріятная дама: чтобы такое могли значитъ эти мертвыя души? Я, признаюсь, тутъ ровно ничего не понимаю. Вотъ уже во второй разъ я все слышу про эти мертвыя души; а мужъ мой еще говоритъ, что Ноздревъ вретъ: что нибудь вѣрно же есть".

"Но представьте же, Анна Григорьевна, каково мое было положеніе, когда я услышала это"...

"Но только, воля ваша, здёсь не мертвыя души, здёсь скрывается что-то другое".

"Я, признаюсь, тоже", произнесла не безъ удивленія просто пріятная дама и почувствовала туть же сильное желаніє узнать, чтобы такое могло здёсь скрываться. Она даже про-изнесла съ разстановкой: "а чтожъ, вы полагаете, здёсь скрывается"?

"Ну какъ вы думаете"?

"Какъ я думаю?.. я, признаюсь, совершенно потеряна".

"Но, однакожъ, я бы все хотъла знать: какія ваши на счеть этого мысли"?

Но пріятная дама ничего не нашлась сказать.

"Ну слушайте же, что такое эти мертвыя души", сказала дама пріятная во всёхъ отношеніяхъ, и гостья при такихъ словахъ вся обратилась въ слухъ: ушки ея вытянулись сами собою...

"Мертвыя души"...

"Что, что"? подхватила гостья вся въ волненіи "Мертвыя души"...

"Ахъ, говорите ради Бога".

"Это просто выдумано только для прикрытія, а дёло воть въ чемъ: онъ хочеть увести губернаторскую дочку".

Это заключеніе, точно, было никакъ неожиданно и во всёхъ отношеніяхъ необыкновенно пріятная дама, услышавъ это, такъ и окаменёла на мёстё, поблёднёла, какъ смерть, и, точно, встревожалась не на шутку. "Ахъ, Боже мой"! вскрикнула она, всплеснувъ руками: "ужъ этого я бы никакъ не могла предполагать".

А я, признаюсь, какъ только вы открыли роть, я уже смекнула, въ чемъ делоч, отвечала дама пріятная во всехъ отношеніяхъ". Какъ ни странно и ни неожиданно это заключеніе дамы о значеніи мертвыхъ душъ, оно по существу блеже къ истинъ, (мечтъ Чичикова-обогатиться и пріобръсти пріятную жену), чімь предположенія представителей мужскаго пола въ поэмъ; (Чичиковъ-дълатель фальшивыхъ ассигнацій, подосланный чиновникъ, капитанъ Копейкинъ, не имфвий руки и ноги, переодётый Наполеонъ), послёднія были ни на чемъ не основаны и частію прямо нелібны, заключеніе же дамы было продиктовано ей ревнивымъ инстинктомъ, подсказавшимъ ей, что Чичикову понравилась не она и не какая либо изъ нодобныхъ ей дамъ, а совершенно непохожая на нихъ молоденькая губернаторская дочка. На самомъ деле, конечно, нетъ никакой на женской ни мужской логики. Есть люди въ своихъ сужденіяхъ дающіе слишкомъ много воли чувству, пристрастные люди---и существують слишкомъ осторожные умы, преувеличенно не довъряющіе тому, что они называють недостаточными данными. Нетъ нужды спорить о томъ, где излишне преобладаетъ разсудокъ и гдв излишне преобладаетъ чувство, вакой вредъ и какую пользу приносить то и другое преобладаніе. Намъ должно констатировать, что умъ, безусловно не доверяющій чувству навсегда бы остался неподвижнымъ. Припомнимъ скептика Пиррона, учившаго, что наши чувства насъ обианываютъ. Говорятъ, что, когда на него напала собака и стала его кусать, то онъ началь кричать и ни на одну минуту не остановилсяна мысли, что его обманывають чувства. Напротивъ, онъ былъ очень недоволенъ, когда другіе вийсто того, чтобы избавить его отъ собакъ, успокаивали его этой теоріей иллюзіи. Точно также и чувство, если оно не руководится разумомъ, можетъ завести насъ въ неизследимыя дебри. Для того, чтобы человекъ съ успекомъ искалъ истины, нужно, чтобы у него умъ былъ въ ладу съ сердцемъ.

Установивъ это, мы будемъ теперь заниматься умомъ.

Резюмируемъ кратко тв выводы, которые следують изъпредыдущаго разсужденія. 1) Логика занимается мышленіемъ, какъ орудіемъ познанія.

- 2) Познаніе д'яйствительности возможно при существованів соотв'ятствія между мышленіемъ и д'яйствительностью (фактъ параллелизма и символизма).
- 3) Соответствіе между мышленіемъ и действительностью существуєть, но оно не безусловно (еслибы оно было безусловно логика была бы ненужна, существовало бы абсолютное предвёдёніе будущаго; еслибы соответствія не было, логика была бы невозможна).
- 4) Процессы мышленія суть акты сознательной жизни челов'вка (хотя сознаніе охватываеть ихъ далеко не всів) и потому доступны наблюденію и изслідованію.
- 5) То бстоятельство, что въ нашемъ мышленіи есть сторона безсознательная и что жизнь заставляеть насъ спёшить съ выводами изъ недостаточнаго матеріала, часто лишаеть наши выводы значенія абсолютной достов'врности. Чистое мышленіе-порою оказывается совершенно безсильно и принуждено бываеть обращаться къ помощи чувства.

С. Глаголевъ.

(Продолжение будеть).

## Николай Яковлевичъ Гротъ (1852 + 1899 г.) и его философскіе труды.

Вмъсто предисловія.

Есть много мотивовъ изучать философскую двятельность Н. Я. Грота (р. 1852 г. † 1899 г.). Эти мотивы заключаются и вы выдающемся значении Грота, какъ писателя по философнаукамъ, и въ его исключительномъ вначеніи, какъорганизатора Московскаго Психологическаго Общества,-перваго въ Россіи спеціально-философскаго Общества. - Чтобы определить-пока, конечно, лишь въ общихъ чертахъ-значеніе Грота, какъ философскаго писателя, нужно, прежде всего, выяснить то, каково было положение русской философской мысли въ эпоху выступленія на философское поприще Грота, и что предстояло дёлать выразителямь этой мысли, чтобы направить ее на путь плодотворнаго развитія.—Изучая исторію русской философской мысли на всемъ ея протяжении и особенно за новый ся періодъ (вторая и третья четверти истекшаго XIX столетія), мы видимъ, что самымъ характернымъ признакомъ ея была подражательность: русскія философскія сочиненія не выходиля изъ рамокъ простой подражательности Западу-русская философская мысль робко следовала за указаніями вападно-европейской мысли: она поклонялась тёмъ же богамъ, которымъ кланялась западная мысль, она интересовалась тёми же идеями, которыми интересовалась западная мысль, она даже и ставила только тъ вопросы, которые ставиль западно-европейская мысль. Это отношение къ западнымъфилософанъ было, повторяенъ, общинъ тономъ всвять разно-

образныхъ анкордовъ русской философской мысли. Но наряду съ такими подражательными произведеніями русской философін встрічались и оригинальныя явленія; это именно-славянофильство. Но славянофильство было, безъ сомивнія, преждевременнымъ явленіемъ: оно заговорило о новыхъ началахъ философіи тогда, когда русскими еще ничего не было сділано по философін; но претендовать на "новыя слова" въ той области, гдъ претендующими еще ничего не сдълано для развитія этой области-дело во всякомъ случай преждевременное и безнадежное въ своихъ результатахъ. И потому то славянофильство, какъ преждевременная попытка сказать свое "новое слово" въ философіи, не имело успеха. Итакъ, -- подражательность, --болье того, часто копировка западно-европейской мысли-съ одной стороны, -- стремление сразу же, -- безъ предварительной подготовки, сказать въ философіи свое "новое" слово, -- съ другой, -- вотъ характерные признаки состоянія русской философіи къ половинъ 70 годовъ, времени вступленія на философское поприще Грота. Что же тогда оставалось дізлать всёмъ ревнителямъ развитія русской самостоятельной философін. Продолжать ли все состоять въ ученикахъ Запада, питаться крохами со стола его мысли, попрежнему набрасываться на новыя имена и направленія, поглощать ихъ, восторгаться ими съ темъ, чтобы при появлении новейшихъ именъ бросать прежнія и переходить къ новымъ; или же, ставши въ оппозиціонное положеніе къ западной философін и игнорируя все долгое историческое развитіе этой мысли на западъ, порываться сразу сказать свое новое слово? -Цикат русскихъ философскихъ писателей, выступившихъ почти одновременно, въ 70-хъ годахъ, къ счастью, решилъ дъло иначе; онъ отвергъ выборъ, предлагаемый этою дилеммою, и отнесся къ своей вадачв съ глубокимъ пониманіемъ двла. Писатели этого круга, иногда подъ взаимнымъ вліяніемъ, а большею частію независимо другь отъ друга, поняли, что прежде, чёмъ составлять свои собственныя системы и мечтать о самобытной русской философіи, необходимо сперва получше-пошире и поглубже-самимъ повнакомиться съ плодами западно-европейской философіи, съ современнымъ состоя-

ніемъ въ ней различныхъ философскихъ ваукъ, а затёмъ повнакомиться съ этою же философіей и ея результатами и другихъ. И вотъ, въ видахъ осуществленія этихъ задачь и цілей. начинается усиленная деятельность этихъ писателей по разработив или частныхъ философскихъ наукъ: гносеологін, лолики, психологіи, исторіи философін, метафизики, этики, методологін и другимъ философскимъ дисциплинамъ. Кто же были эти писатели? Писатели эти были следующіе: Владиславлевь, Козловъ, Вл. Соловьевъ, Дебольскій, Милославскій, Снегиревъ, Оболенскій, Каринскій, Астафьевъ, Цертелевъ и др.; въ центръ же, если не во главъ ихъ, сталъ Н. Я. Гроти: онъ болъе вськъ другихъ перечисленныхъ писателей потрудился въ дълв обработки отдёльных философских дисциплинъ, --- и въ этомъ его несомивния заслуга и значеніе: онъ сумвль угодать истинныя потребности эпохи, сумель дать то, что требовалось въ данную минуту исторіи русскаго философскаго самосовнанія. Это значеніе его еще болье уяснится намъ, если мы примемъ во вниманіе, что Гроть стояль на высоть современнагоразвитія философіи на Западъ. Нътъ сомньнія въ томъ, труды Грота не уступають западно-европейской научной мысли: нъкоторыя изъ его работъ прежде печатались имъ въ западноевропейскихъ философскихъ журналахъ, а потомъ уже появлялись на русскомъ языкъ. Къ этому же нужно добавить и то, что вев работы Грота отличаются глубокою добросовъстностью въ исполнении и научною объективностью въ изложенін: и въ этомъ опять новая сторона выдающагося значенія трудовъ Грота: изучая его произведенія, русская публика могла быть уверена, что она изучаеть такія произведенія, которыя стоять на высотв развитія западно-европейской философін и которыя, вийсти съ тимъ, проникнуты полною добросовъстностью въ изследования. Итакъ, научная разработка частныхъ философскихъ дисциплинъ, стоящая уровня развитія западно-европейской философіи-воть чемь, прежде всего, выражается значение философской деятельности Грота. Но значение Грота далеко не ограничивается однимъэтимъ, ибо деятельность его далеко не ограничивалась одними литературными трудами. Нёть, какъ извёстно, онъ потрудился

для русской философіи не только тімь, что разработываль много вяжних и вр вмсокой слецени интересних философских д вопросовъ, но и тѣмъ, что онъ сумѣлъ оранизовать первое въ Россіи общество, поставившее своею вадачею разработку философскихъ проблемъ. — Организація Московскаго Психологическаго Общества, -- основаннаго корпораціей профессоровъ Московскаго Университета, во главъ съ профессоромъ Троицкимъ, есть всецело дело Грота. И неть сомнения, что это дело должно быть зачтено ему въ важную заслугу, ибо, безъ всякаго преувеличенія, можно сказать, что только съ возникновеніемъ и устройствомъ Московскаго Психологическаго Общества русская философія стала на твердую почву и упрочила свое положение на столько, что не стало оснований опасаться за ея будущность. А чтобы понять, на сколько велика роль Грота въ деле организаціи Психологическаго Общества, достаточно просмотръть хотя бы только заголовки статей органа этого общества-журнала: "Вопросы философіи и психологін". Уже изъ этихъ заголовокъ можно видеть, что имя Николая Грота повторяется чаще другихъ, что статьи его захватывають самые глубокіе и важные вопросы философіи. Если же мы взглянемъ въ протоколы засъданій Общества, то тамъ увидимъ еще болъе слъдовъ самой горячей, самой убъжденной дъятельности Н. Я. Грота для поддержанія и развитія русской философской мысли, для систематизаціи главныхъ выраженій ея. Ни одно, кажется, засъданіе Общества, ни одно преніе по какому либо философскому реферату, ни одинъ вопросъ, касающійся вижшняго положенія Общества,—не обходятся безъ самаго дъятельнаго, руководящаго участія Грота. - Повторяемъ, значение Н. Я. Грота, какъ организатора и самаго двятельнаго члена Психологического Общества, въ высшей степени, важно. И неть сомнения, что будущий историкъ судебъ философіи въ Россіи, добрымъ словомъ помянетъ горячую дъятельность главнаго организатора перваго русскаго философскаго Общества и сумбеть отдать ему полную дань уваженія за его глубокую любовь къ дёлу философіи въ Россіи. Но въ томъ фактъ, что Гротъ былъ представителемъ перваго русскаго философскаго Общества, и заключается особый

интересь изученія его трудовъ: изучая его философскія произведенія, им какъ бы присутствуемъ въ центръ той умственной лабораторіи, въ которой отливался процессъ развитія русской философской мысли; въ 80 и 90 годы XIX стольтія: нътъ сомивнія въ томъ, что процессъ этотъ болье всего отражался въ трудахъ членовъ нашего Психологическаго Общества, а между ними-прежде всего и-опять болже всего- въ трудахъ Председателя Общества, какъ самаго деятельнаго н центральнаго члена отого Общества. Итакъ, пониманіемъ запросовъ эпохи, а отсюда представленіемъ сочиненій, удовлетворяющихъ этимъ запросамъ-съ одной стороны, -- организаціей Психолог. Общества съ другой, опредбляется вначение философской деятельности Грота. Но и номимо этого труды Грота вижноть значение еще съ иной стороны: они служать какь бы иллюстраціей того, насколько русская философская мысль полно и ръшительно отражала въ себъ всъ теченія западноевропейской мысли, и какъ она легко переходила отъ одного направленія къ другому. И въ этомъ отношеніи изученіе сочиненій Грота особенно интересно и поучительно: трудно найти другого русскаго мыслителя, который такъ бы беззавътно отдавался всякому новому въянію западно-европейской философіи, какъ Н. Я. Гротъ.

На его произведеніяхь мы можемъ особенно рельефно видёть эти черты неустойчивости русской мысли. Изучая сочиненія Грота, мы видимъ, какъ постоянно колебалась русская философская мысль въ своихъ симпатіяхъ, какъ она ударялась изъ одной крайности въ другую, какъ она легко переходила отъ одного направленія къ другому, ему противоположному: однимъ словомъ, изучая произведенія Грота, мы этимъ самымъ изучаемъ процессъ "шатанія" русской философской мысли. Гротъ можетъ служить самымъ яркимъ и типичнымъ представителемъ этого "шатанія" и въ этомъ несомнённый историческій интересъ изученія его произведеній. Но и историческимъ интересомъ значеніе трудовъ Грота не ограничивается: они интересны, не только какъ иллюстрація прошлаго, но и какъ "знаменіе" будущаго. Дёло въ томъ, что философскія работы Грота представляютъ иллюстрацію не только отрицательныхъ

чертъ русской философіи, но и положительныхъ: еа горачаго исканія истины, еа глубокой серьевности и искренности. Одновременно и въ связи съ указанными выше чертами—постоянными колебаніями въ своихъ симпатіяхъ и антипатіяхъ, постоянными переходами отъ одной крайности къ другой, Гротъ своимъ горачимъ стремленіемъ къ истинѣ, своимъ глубокимъ желаніемъ добиться въ каждомъ вопросѣ истины, добиться окончательнаго (по крайней мѣрѣ, для данной минуты) рѣшенія проблемы—своею безусловною искренностью, добросовѣстностью и настойчивостью въ исканіи истины, представляетъ иллюстрацію и лучшихъ чертъ русскаго ума, русской философіи, тѣхъ чертъ, которыя могутъ служить залогомъ для самыхъ широкихъ надеждъ на глубокое и всестороннее развитіе русской философской мысли.

Въ этомъ разностороннемъ значении трудовъ и философской дъятельности Грота и заключаются мотивы, побудившіе насъ заняться систематическимъ обзоромъ его философскихъпроизведеній.

## Глава І.

## Первый (позитивный) періодъ философской дѣятельности Грота (1877—1884 г.)

Работы по теоретической философіи и разработь застных философских дисциплинь: "Критическій очеркь о философских этюдахь Козлова"; Психологія чувствованій; "Философія, какь выть искусства"; "Къ вопросу о реформы логики"; "О критеріяхь истини"; "Основные типы философскихь построеній вь разнымэпохи: "Классификація наукь".

Прежде, чёмъ начать систематическое обозрѣніе философскихъ произведеній Грота, считаемъ не лишнимъ сказать нёсколько словъ о характерѣ той эпохи, во время которой онъ выступилъ на философское поприще. Первымъ философскимъ трудомъ Грота былъ "Критическій очеркъ о философскихъ этюдахъ Козлова". Очеркъ этотъ появился въ печати въ 1877 году; слѣдовательно, Гротъ выступилъ на философское поприще во второй половинѣ 70 годовъ. Что же представляла собою въ исторіи русской мысли вторая половина 70 годовъ. Намъ уже приходилось давать въ печати характеристику направленія

этой мысли въ 70 годы 1). Мы приведемъ здёсь существенныя черты этой характеристики. 70 годы были въ исторіи русской философской мысли временемъ подавляющаго господства матеріализма и позитивизма. Матеріализмъ и особенно позитивизмъ проникли въ то время и въ журналистику, и въ публицестику, и на ученыя канедры. Особенно силенъ быль повитивизмъ, всѣ, наиболѣе видные, научные журналы того времени, напр. "Знаніе", а также и обще-литературные журналы, напр. "Отечественныя Записки" были проникнуты позитивистическимъ духомъ; всё эти журналы наводнялись переводами иностранных матеріалистовъ и позитивистовъ Фохта, Молешотта, Дарвина, Спенсера, Милля) и произведеніями нашихъ собственныхъ русскихъ позитивистовъ (Лаврова, Михайловскаго, Лесевича, Троицкаго и др.). Среди общества вліяніе позитивизма было также очень сильно, особенно между учащеюся молодежью. Большинство изъ нея, если и признавало и понимало какую-либо философію, то именно только философію позитивизма. Всякая же другая философія была въ большомъ загонв 2). Общими богами были: Контъ и Спенсеръ, а для многихъ даже Бюхнеръ и Фохтъ съ ихъ единомышленниками. Но какъ ни было сильно господство позитивизма въ 70 годы, а все же реакція ему последовала еще въ первую половину этого десятильтія. Такъ уже въ 1874 г. появился "Кризисъ западной философіи противъ позитивистовъ" В. Содовьева; и въ томъ же году позитивизмъ вызываетъ себъ строгій разборь съ каседрь двухь старвишихь, высшихь Московскихъ учебныхъ заведеній: Университета и Академіи. 12-го январа 1874 г., въ актовой рѣчи въ Московскомъ университеть, профессорь Цигнерь рышительно высказывается противъ позитивизма съ точки вржнія естествовнанія, а 1-го октября 1874 г., тоже въ актовой рвчи-Московской Духовной Академін, извістный профессорь В. Д. Кудравцевь даеть еще

<sup>1)</sup> См. объ этомъ начала нашихъ статей: "О философскихъ воззрѣніяхъ пр. Пиконора, архіеп. Одесскаго" (Вѣра и Разумъ 1901 г., № 16 и слѣд.) и "Русскій Оригенъ XIX в. (В. С. Соловьевъ)"—(Вѣра и Разумъ—1902 г. № 10 и слѣд.).

<sup>2)</sup> См. объ этонъ увазанія въ стать самого Грота: "О направленіяхъ и задачахъ моей философія" 1886 г.

бол'ве строгій разборъ повитивизма-уже съ точки зрівнія религіи и философіи. Но и помимо этого, въ 70 годы стали появляться отдёльные симптомы новыхъ интересовъ и увлеченій русскаго мыслящаго общества. Такъ, въ 70 годы начали много писать о Шопенгауэрт (о немъ первыми стали писать: Козловъ, Цертелевъ, Оболенскій, Ө. Гусевъ); о Гартманъ (его произведенія стали появляться въ переводъ съ 1873 г.); Дюрингъ (о немъ одними изъ первыхъ заговорили Милословскій (проф. Казан. Дух. Акад.) и Козловъ). Но все же въ общемъ всъ эти отдъльные голоса противъ повитивизма, всь эти выраженія симпатіи другимь, направленіямь фидософін, были очень слабы: реакція позитивизму была очень незначительна, и почва для выработки и развитія у насъ болье широкаго философскаго міровозэрінія была еще очень мало подготовлена, очень плохо расчищена. Насколько она была мало подготовлена, это видно изъ того, что когда явился Соловьевъ съ своимъ "Кризисомъ западной философіи", то большая часть молодежи решительно его не понимала и безусловно отвергала его точку врвнія 1). Вообще, повторяемъ, позитивизмъ въ 70 годы еще царилъ, и почва для другихъ философскихъ системъ еще не была приготовлена, хотя вниманіе и интересъ и къ другимъ системамъ, и вообще къ философіи, стали возникать въ русскомъ образованномъ обществъ, что можно видеть хотя бы изъ того, что общество отнеслось къ факту оживленной журнальной полемики Кавелина, Съченова и Самарина по поводу "Задачъ психологін" перваго. Итакъ, вотъ каковы были главныя черты умственнаго настроенія той эпохи, среди которой выступиль на философское поприще нашъ мыслитель Н. Я. Гротъ.

Николай Яковлевичъ Гротъ, сынъ извъстнаго ученаго и вице-президента Академіи Наукъ Я. К. Грота, родился, въ 1852 году. Высшее образованіе онъ получилъ въ Петербургскомъ Университетъ. Философское призваніе его, а также его философскія симпатіи опредълились, когда онъ былъ еще студентомъ. На первыхъ порахъ онъ всецьло примкнулъ въ по-

<sup>1)</sup> См. объ этомъ указанія въ цатарованной статьй Грота: "О направленія в задачахъ моей философін".

зитивизму и философію решительно отождествляль съ психологіей. Въ 1876 г., после окончанія Петербургскаго Университета и годичваго приготовленія за границей, онъ, 23 літь отъ роду, сталъ профессоромъ въ Нажинскомъ Институтъ, а въ сабдующемъ-1877 году уже выпустиль въ свъть свой первый трудъ по философін-, Критическій очеркъ о философскихъ этьодахъ Козлова" 1). Въ этой стать в авторъ стоитъ решительно на позитивной точкв врвнія: онъ здесь, какъ самъ о себъ въ посаъдстви говорилъ 2), отрицаетъ всякую философію вый наукъ психологическихъ, исходя изъ той истины, что всякое истинное знаніе есть наука и что двухъ наукъ, спеціальной и общей (философіи), объ однихъ и тёхъ же предметахъ быть не можеть, ибо и спеціальныя науки стремятся къ общимъ выводамъ. Онъ по Гроту и даютъ то общее, что могутъ, а большее, чемъ то, что оне въ состояни дать, будетъ уже лежать вив науки, будеть опираться на чувство, на субъективное въ душф; но субъективное, по нашему автору, то же, что и личное; отсюда же тоть выводь, что общей, для всёхь обязательной, философіи быть не можеть: каждый въ правъ философствовать и подводить итоги спеціальнымъ знаніямъ только для себя: таково резюме взглядовъ Грота въ первой его статьв.

Для болье яснаго знакомства съ его взглядами мы разберемъ нъсколько подробнъе эту статью. Свои философскіе взгляды Гротъ высказываетъ, исходя изъ критики этюдовъ Козлова.

<sup>1)</sup> При изложени воззрѣній Грота ми будемъ держаться преимущественно кронологическаго порядка, такъ какъ, если чьи изгляди необходимо изучать исторически, то именно Грота. При установленіи генезиса философіи Грота, ми удѣляемъ особенное вниманіе статъв самого Грота "О направленіи и задачахъ моей философіи" (въ отвѣтѣ Преосв. Никанору), гдѣ Гротъ вилсилетъ генезисъ—своей философіи (до 1886 г.). Конечно, авторъ могъ ошибаться въ опредвленіи хода своей философской дѣятельности. Извѣстно даже, что иногда со сторони виднѣе бываетъ ходъ развитія человѣка; но все же ми не сочли себя въ правѣ игнорировать заявленія самого Грота о ходѣ его философскаго развитія. Всю 22 лѣтнюю философскую дѣятельность Грота (1877—1899 г.) ми раздѣляемъ на 3 періода, по господствующему тону его міровоззрѣвія: 1-й неріодъ—позитивный (съ 1877 по 1884 г.) (приблизительно); 2-й—идеалистическо-метафизическій (1885—1894 г.) и З-й—научно-идеалистическій (съ 1895 г.—по 1899).

См. "О направленін и задачахъ моей философін Прав. Обоз. 1886 г. 12,
 796 стр.

По Козлову, философія имветь своимь предметомь міръ, какъцвлое—состоящее изъ суммы всвхъ вещей, явленій, событій, входящихъ въ сознаніе человвческое; по его (Козлова) мивнію, философія, какъ наука о мірв въ его цвломъ, есть особая наука. Доказательство вврности своего опредвленія философіи Козловъвидить, въ томъ, что лишь въ томъ случав можно примирить всв часто противоположныя философскія системы и направленія въ понятіи философіи 1), когда мы примень за ея предметь міръ; только тогда эти направленія образують виды по отношенію къ общему родовому понятію: міросозерцаніе.

Гротъ находитъ, что опредъление предмета такимъ способомъ едва ли можетъ быть основательнымъ. "Мы позволяемъ себъ спросить читателей, говорить онь 2), достаточно ли собрать всё сходныя черты въ дёятельности людей, случайнопризнаваемыхъ общественнымъ сознаніемъ за философовъ, выразить эти сходныя черты въ одномъ опредъленіи и приставить это определение къ термину "для"-чтобы доказать, чтотакое то содержание философія дъйствительно можеть и должна имъть въ прошедшемъ, настоящемъ и будущемъ? Для чтобы согласиться съ такимъ пріемомъ доказательства, необходимо было бы признать непогрёшимость абсурднаго принципа: то, что существовало прежде, этимъ самымъ фактомъ свеего прошедшаго существованія доказываетъ свои неизмінныя права на неизминое существование въ будущемъ. Но такое положеніе есть явное протом феобос; отсюда и основанный на немъ выводъ не выдерживаетъ критики". Но авторъ находитъ несостоятельнымь и взглядь Козлова на характерь работы, которая должна выпасть на долю философіи. При раздёленіитруда между науками, при дифференцированіи ихъ задачъ, Козловъ находить, что эта работа философіи должна бытьсинтезомъ результатовъ, добытыхъ всёми прочими отраслями. знанія. Но спрашиваеть авторь, возможна ли и нужнали подобная наука, которая имъла бы спеціальностью своей такой высшій синтезь? Историческій опыть, отвычаеть Гроть 3), по-

<sup>1)</sup> Хотя бы напр. такія противоположныя системы, какъ Шиллинга и Конта;. Фихте и Спенсера, Тренделенбурга и Фейербаха, Гегеля и Дюринга и др.

<sup>2)</sup> Гротъ. Крит. оч. объ этюд. Козлова, стр. 5.

<sup>3)</sup> CTp. 7.

жазаль противоположное. Самь Козловь, основываясь на даннихъ исторіи, говорить: "предметы естественныхъ наукъ обозначаются исно, точно, однообразно, не подавая повода недоразуменіямь; между темь какь ученые философы до сихь поръ разногласять въ обозначение предмета своей науки". Но, очевидно, провически заключаетъ на это Гротъ, наука въ которой предметь еще не опредълился, не есть еще наука въ своемъ прошедшемъ и настоящемъ; а если такъ, ле она сделаться такою въ будущемъ? Трудно сомевваться въ отридательномъ ответе. Да при томъ, продолжаетъ свои возраженія Гроть, еще вопрось, нужна ли она въ будущемъ Нашъ мыслитель находить, что и частныя науки иногда слишкомъ далеко заходятъ за предвлы строго индуктивнаго синтеза и этимъ самымъ уже съ избыткомъ удовлетворяютъ всёмъ свитетическимъ потребностямъ науки, а философія, какъ особая ваука, съ этой точки зрвнім уже совершенно излишня.

Но этого мало; она была бы по Гроту и невозможна, если бы даже ея задачи и не выполнялись другими спеціальностями. Такъ, прежде всего она отличалась бы крайнею шаткостью, какъ гипотеза, построенная на гипотезахъ; но кромъ она по строгой логикъ здраваго смысла, не могла бы имъть никакой самостоятельности въ характеръ своихъ построеній. Гротъ эту свою мысль такъ выясняетъ: "въ частныхъ наукахъ исходными точками служать твердые, незмённые по существу, факты, но и въ ихъ разработкъ часто нужны поправки, вследствіе возможнаго изміненія наблюдаемых в форми предметови, а вивств съ ними и точекъ зрвнія науки. Въ философіи матеріаломъ были бы неустойчивыя гипотезы другихъ вътвей знанія. Если бы задача философіи состояла въ синтевъ этихъ гипотезъ, то, очевидно, съ каждымъ новымъ открытіемъ науки, философія должна была бы механически перестроивать свои теорів. Будучи же равнодействующей всёхъ положительныхъ ваукъ, она принуждена была бы лавировать, смотря по направленію, какое принимають частныя науки вь ту или другую сторону. Нашъ философъ находитъ, что такъ именно и было въ ея исторіи. Следовательно, по нашему философу выходить, что философія, какъ прочная спеціальность, могущая дать

какіе нибудь неопровержимые и устойчивые принципы человъчеству, невозможна по самому отношению своему къ гимъ наукамъ. Но она, по его мижнію, невозможна и потому еще, что, съ увеличивающимся запасомъ фактическихъ знаній, задачи философа делаются практически неосуществимыми. "Хорошо, говоритъ Гротъ, было философствовать Өалесу и Пиовгору, когда почти весь эмпирическій фундаменть, на которомъ они возводили свое зданіе, быль ими же и положень. Но где же намъ и нашимъ потомкамъ обнять все области науки, когда мы редко обнимаемъ, какъ следуетъ, одну веточку ел вътвей. Подагаться же на авторитеты немыслимо, ибо самые авторитеты часто противоръчать другь другу; да и самое понятіе "авторитетъ" совершенно "субъективное". Выводъ ивъ разсужденій тотъ, что "философія, какъ особая наука о мірфвъ его цёломъ, выходящая изъ общихъ положеній другихъ наукъ, не только не нужна, но в не возможна, какъ съ теоретической, такъ и съ практической точки "зрвнія" 1).

Но, отридая общее значение философіи, Гротъ все-таки доплскает возможность и даже необходимость личнаго философствованія. Пока частныя візтви знанія не пришли въ естественномъ ходъ своей эволюціи къ удовлетворительному синтезу законовъ, управляющихъ міромъ, до тёхъ поръ каждый развитой человъкъ непремънно обязанъ-самъ про себя-подвести итоги своимъ знаніямъ, отдать отчеть въ своихъ отношеніяхъ къ окружающей его сферв явленій; и на дълв люди всь совершають, иногда даже безсовнательно, это обобщение. Но, подчеркиваетъ нашъ мыслитель, не следуетъ возводитьэти субъективные имоги мышденія въ объктивныя нормы науки. При ограниченности того, что человъкъ можетъ увнатьи изучить въ теченіе своей жизни, наши общія идеи о мірть всегда будутъ условны, годны лля насъ однихъ, пока онв не разовьются въ средъ самой науки, создаваемой десятками въковъ и сотнями поколеній. "Муравей, приводить аналогію-Гротъ, не можетъ одинъ построить муравьиной кучи" (11 стр.).

Итакъ, философскій синтевъ долженъ считаться дёломъ-

<sup>1) 10</sup> crp.

празднымъ, и ни къ чему не ведущимъ только въ томъ случав, если придавать синтетической работв нашего ума объективную научную цвну; но если такъ навывать только эксотерическій по отношенію къ наукв умственный процессъ, то этотъ процессъ также необходимъ для каждой развитой личности, какъ необходима крыша для каждаго обитаемаго зданія, какихъ бы она ни была цввтовъ и очертаній.

Но нашъ мыслитель, не признающій значенія философіи со стороны теоретической, держится и того мнівнія, что философія совершенно безполезна и съ практической стороны. Человівчество можеть совершенно обойтись безъ философскихъ системъ при устройстві разумнаго соціальнаго быта; она совершенно излишня рядомъ съ такими реальными основами человівческаго воспитанія, какъ напр. психологическая педагогика.

Подводя итоги своей критикъ, Гротъ находитъ, что философія, какъ спеціальность изучающая міръ въ его цёломъ и занимающаяся синтевомъ результатовъ, добытыхъ частными вётвами знанія, уже невозможна въ будущемъ. Конечно, наука вообще будетъ проходить въ своемъ развитіи снова и не разъ фазы философскаго синтетическаго характера, но это будеть совершаться по почину существующей совокупности частныхъ наукъ, направленных в только къ разрешению иных вопросовъ, чемъ какие ихъ ванимають теперь. Философія, какъ синтезь, есть неизбёжная ступень въ развитіи познавательной дёятельности, потому то она и является характернымь направленіемь частныхь изследованій въ отдёльные періоды времени, следующіе за переполненіемъ научных врхивовь всевозможнымь, какь драгоценнымь, такъ и сорнымъ матеріаломъ анализа; но какъ явленіе, наступающее періодически, синтезъ, конечно, не можетъ составлять вадачи особой, въчно пребывающей спеціальности; отсюдаполная неудача тёхъ философовъ, которые являлись со своими системами не во время... Гротъ находитъ, что нашъ въкъ есть именно такое неподходящее для синтева время. Оттого, замізчаетъ Гротъ, всё столпы такъ называемой современной философін суть либо реалисты психологи, либо историки. Выясняя далъе современное значение философии, Гротъ говоритъ, что

въ наше время 1), если смотреть на дело со строго-логической точки зрвнія, правильно пониманіе философіи только какъ родового термина для нёсколькихъ, сходныхъ по предмету, наукъ. Въ этомъ смыслъ терминъ "философія" можетъ быть употребляемь въ двухъ значеніяхъ: или для объединенія частныхъ наукъ психологического характера,-такой смыслъ, придаваемый философіи, оправдывается и историческимъ фактомъ отделенія означенных спеціальностей после всехъ прочихъ отъ философіи, какъ общей матери наукъ;--или же этотъ родовой терминъ получить еще большій объемъ, если обозначить имъ все спеціальности, изследующія данныя субъективной жизни, сознанія, въ противоположность объективнымъ фактамъ,-и тогда философію будутъ составлять столько же психологическія науки, какъ и историческія, юридическія, филологическія; философія, въ противуположность естествознанію, будеть означать всё гуманитарныя науки. Но есть еще м третій способъ пониманія термина "философія", способъ школьный, объединяющій въ названіи "философія" кругъ наукъ полуисторическаго и полутеоретическаго характера, преподаваемыхъ въ неразрывной связи въ университетахъ, -- способъ, оправдываемый лишь академическими традиціями.

Видя въ терминъ "философія" въ первомъ и третьемъ случаяхъ только извъстный Hatus vocis, а во второмъ только conceptus mentis, нашъ мыслитель находитъ также мало основательнымъ признать возможность особой науки философіи, которая бы не была ни психологіей, ни логикой, ни исторіей философіи, какъ мало основательно и неестественно признавать особую науку αὐτό καθ αὐτό, такую науку, которая не была бы ни физіологіей, ни химіей, ни вообще какой либо изъ частныхъ вѣтвей природовѣдѣнія (27).

Въ заключени Гротъ высказываетъ свои ріа desideria, отъ будущихъ работъ русскихъ философовъ, указываетъ на направленіе, въ которомъ должны работать русскіе "философы", желающіе создать "русскую философію". Всякій народъ, какъ и всякая личность, долженъ стремиться начинать тамъ, гдъ

<sup>1)</sup> Т. е. въ эпоху появленія настоящаго очерка (1876 г.).

жончили его предшественники. Философіи системы отжили свое время, и нашъ мыслитель находить, что русскимъ философамъ по профессіи не только надо навсегда отказаться отъ построеній подобныхъ системъ, но на время воздержаться и отъ спеціальнаго разбора таковыхъ съ исторической точки зрёнія.

Вмѣсто этого, по Гроту, мы—русскіе—должны устремиться прямо на вопросы дня, а вопросами дня въ философіи Гротъ считаетъ спеціальные психологическіе вопросы. Спеціальныя работы надъ этими вопросами, на ряду съ переводомъ и по-пуляризаціей лучшихъ западныхъ сочиненій той же категоріи, вотъ по Гроту наша русская задача. Нашъ мыслитель выражаетъ увѣренность, что только выполненіемъ ея мы можемъ надѣяться избѣгнуть переливанія изъ пустого въ порожне" 1). Таково содержаніе перваго философскаго труда Грота. Мы остановились довольно долго на анализѣ этого произведенія въ тѣхъ видахъ, чтобы яснѣе обрисовать исходную точку отправленія философскихъ построеній разбираемаго нами автора, и чтобы этимъ самымъ предоставить читателю самому ясно увидѣть, въ чемъ и въ какую сторону были уклоненія Грота въ послѣдующихъ его произведеніяхъ.

Итакъ, мы видъли, что точка зрвнія автора въ первомъ философскомъ опытв была строго позитивная. Но, благодаря своимъ серьезнымъ научнымъ занятіямъ, своему знакомству съ новъйшими движеніями мысли, благодаря, наконецъ, своему мекреннему стремленію къ истинѣ, Гротъ не могъ на всю жизнь замереть на одной точкѣ зрвнія, на одной системѣ, особенно такой односторонней, какъ позитивизмъ. На чистомъ позитивизмѣ Гротъ стоялъ только три года. Философскія занятія скоро привели его къ другимъ научнымъ выводамъ: изъ позитивиста конца семидесятыхъ годовъ Гротъ, какъ извѣстно, сдѣлался, въ концѣ восьмидесятыхъ и началѣ девятидесятыхъ годовъ,—метафизикомъ. Какъ совершилась эта метаморфоза, мы постараемся выяснить въ нашемъ очеркѣ; пока же обратимъ вниманіе на то, что уже въ первомъ, разобранномъ нами очеркѣ, проглядывали, хотя довольно скрытно, нѣкоторыя

<sup>1) 28</sup> cmp.

положенія, которыя могли, со временемъ, стать поворотными точками въ замѣнѣ однихъ убѣжденій другими. Однимъ изътакихъ положеній было мнѣніе Грота о высокомъ значенів, личнаго творчества. Это положеніе и было основною посылкою и исходнымъ пунктомъ его слѣдующихъ философскихъ изслѣдованій и построеній.

Спеціальныя занятія Грота въ первые годы его профессорской деятельности были посвящены психологическимъ изследованіямъ 1). Работая же надъ психологіей, какъ спеціальной наукой, онъ особенно занялся вопросомъ о природъ чувствъ и чувствованій. Занялся этимъ онъ, какъ и самъ говорить 2), прежде всего, подъ воздействіемъ философскаго инстинкта, побуждавшаго его точнее выяснить роль и значение чувства, какъ основы общихъ построеній каждаго философа. Результатомъ изследованій въ области этого вопроса явилось больтое сочинение-"Исихологія чувствованій"-въ ея исторіи в главныхъ основахъ (магистерская диссертація) (1880 г.) Анализомъ этого сочиненія мы и займемся теперь. "Психологія чувствованій состоить изъ двухь частей тесторической (1-410 стр.) и теоретической (410—551). Въ исторической части Гротъ издагаетъ исторію анализа и синтеза чувствованій. Послі предварительных замічаній онь излагаеть листорію классификаціи феноменовъ и взглядовъ на отношеніе чувствованій къ прочимъ явленіямъ психической жизни". Всюэту исторію онъ д'ялить на 4 періода: 1) древній 2) средневъковый, 3) новый (до Канта и 4) новъйшій (съ Канта). Затёмъ, во второй части исторической половины, Гротъ излагаетъ исторію ученій объ удовольствій и страданій и различныхъ способовъ классификаціи чувствованій. Во второй (теоретической) половинъ своего сочиненія Гроть даеть основы анализа и синтеза чувствованій. Здісь онъ разбираеть значеніе чувствованій (въ связи съ классификаціей психическихъ явленій), показываеть условія ихъ образованія и дветь основы

<sup>1)</sup> Самая первая работа его по психологіи была посвящена частному вопросу — "О сив и сновидъніяхъ".—1878 г.

<sup>2)</sup> См. объ этомъ въ статъъ самого Грота "О направленіяхъ и задачахъ моеффилософіи. (Прав. Обозр. 1886 г. Дев., 797 стр.).

ихъ классификаціи. Въ заключеніе своего сочиненія авторъподводитъ итоги работъ. Задача сочиненія, по словамъ автора, такова (см. 551 стр.); при помощи историческаго и теоретическаго разбора выяснить точныя задачи Исихологіи чувствованій и основы этой науки, которыя могли бы, какъ содъйствовать объединенію всёхъ разрозненныхъ попытокъ анализа,такъ и дать имъ правильное и вполнё сознательное направленіе.

Для ознакомленія со взглядами Грота на этотъ предметъ и вообще для выясненія генезиса его философіи не имъетъ большого значенія историческая часть "психологіи чувствованій", такъ вакъ здёсь самостоятельною является только групировка различнихъ философскихъ ученій о чувствованіяхъ, и собственные взгляды автора не высказываются ясно. Другое дело-теоретическая часть: здесь авторъ даль общія обоснованія своей теорів, и потому мы прямо перейдемъ къ этой части. Но нужно замътить, что въ теоретической части выводы Грота являются неех abrupto, но какъ результаты серьезнаго историческаго анализа психологическихъ воззрвній выдающихся философскихъ системъ. Авторъ признаетъ великое значение за историей психологін 1). "Историческое изученіе вопроса, говорить онъ, позволяетъ не только во многомъ исиравить и расширить свок выводы, но и опредълить въ точности отношение своей работы ко всемъ предшествующимъ, а это ведетъ къ более скромной оценке своих личных заслугь въ разработке вопроса: чемь большее количество чужихъ работъ изучаетъ изследователь, тыть болье онь убъждается, какъ мало значать личные труды одного человъка при разработкъ какой нибудь, хотя бы весьма тесной области знанія". Значеніе отдельных работниковъ на почев науки умаляется еще твмъ, что каждый изследователь безсознательно и непроизвольно бываетъ подчиненъ не только навъстному числу предразсудковъ, свойственныхъ всякому моменту развитія той или другой науки, но и тому спеціальному направленію въ изследованіи даннаго вопроса, которое является продуктомъ времени и его условій и составляеть посавдый фазись развитія вопроса. Нашъ авторъ находить, что-

<sup>1)</sup> Исихол. чувствованій 1879—80 г. 414 стр.

-такое подчинение объясняется законами ассоціаціи. Опровергая своихъ ближайшихъ предшественниковъ, мы уже тъмъ -самымъ безсознательно и неизбъжно становимся до нъкоторой степени на ихъ точку зрвнія при постановк вопросовъ; стараясь исправить выводы, мы невольно ищемъ подтвержденія -своимъ мыслямъ въ той самой области фактовъ, которая служила матеріаломъ и для ихъ обобщеній. Все это устанавливаетъ тёсную, хотя бы и незамётную съ перваго взгляда, связь между новой работой и предыдущими и имъетъ послъдствіемъ строгую преемственность въ развитіи каждой вётви знанія. Изъ такого взгляда на значение научной традиции въ истории каждой науки Гротъ выводить определение характера своей работы. "Если мы, -- говорить онъ 1), въ связи съ собственными наблюденіями критически разберемъ направленія и опредвленія, данныя нашими предшественниками, то, очевидно, будемъ въ состояніи оказать наукт дучшую услугу, чтых если, порвавъ связь со всёми предшествующими изследованіями, начнемъ всю работу съ начала, т. е., начнемъ съ новаго собиранія фактовъ, новаго описанія ихъ и самостоятельнаго разбора. Такіе взгляды на значеніе предшествующихъ работъ по психологіи и дають Гроту задачу,-не отвергая этихъ работъ, но пользуясь ими, опредвлить критическимъ дутемъ хотя бы только несколько правильных основъ для будущей, болье подробной, разработки психологическихъ явленій. Отсюда задача теоретическаго очерка "Психологіи чув--ствованій состоить только въ опредёленіи основъ анализа и синтеза. чувствованій для будущей психологіи. дачи изследованія Гроть определяеть такь: 1) Прежде всего необходимо выяснить, какія явленія должно обнимать понятіе чувствованій; 2) затімь надо опреділить законь генезиса чув--ствованій на самой первоначальной стадіи ихъ развитія; 3) надо разобрать основы правильнаго распредёленія всёхъ чувствованій, имфющихъ примитивный характеръ, и попытаться сдълать примърное ихъ распредъленіе; 4) надо изследовать и точно формулировать законы осложненія примитивныхъ чув-

<sup>1)</sup> Псих. чувств. 416 стр.

ствованій; 5) въ связи съ этими законами необходимо точнее: вияснить отдёльные фазисы осложнения чувствований и пріемыописанія, распреділенія и изслідованія сложных чувствь и волненій 1). Сообразно плану своей работы, Гротъ и начинаетъ свое изследование съ уяснения понятия "чувствование". Терминъ "чувствованіе", по Гроту, долженъ обнимать собою только ограниченыя душевныя состоянія, но зато всю совокупвость явленій удовольствія и страданія, т. е. всё тё пассивныя психическія состоявія, которыя можно разсматривать, какъ продуктъ субъективной одыки дыйствующихь на нервную систему раздраженій, какой бы источникъ они не имъли-внъшній или внутренній. При изследования вопроса о чувствованиях однима иза первыха является вопросъ о зависимости чувствованій отъ ощущеній. Но авторъ "Психологіи чувствованій" находить, что въ ръшеніи этого вопроса пока еще сделано очень мало. По Гроту, вопросъ о томъ, въ какой мъръ чувствованія физіологически отділимы отъ ощущеній, и есть ли особый центръ для чувствованій, и въ настоящее время находится въ такомъ же положения, какъ 100 льть тому назадь. Помощь физіологін въ уясненіи этого вопроса въ настоящее время можетъ быть лишь весьма ничюжна. Но Гротъ находить, что это обстоятельство не должно лишать изследователя всякой надежды на решеніе вопроса. Физіологія пока по преимуществу наука частная и она должна и можеть оказывать помощь психологу преимущественно въспеціальномъ анализъ. И нашъ авторъ ръшительно проводитъ ту мысль, что въ общихъ различенияхъ своихъ психологъ долженъ опираться не на физіологію, а на біологію, т. е. на общую науку о жизни и ея развитіи, такъ какъ психическая жизнь несомивно составляеть только частную область цвлой жевни органивма 2). Что же касается вначенія біологіи для психодогів, то Гротъ решительно убеждень, что біологія можеть оказать требуемое содъйствіе для психолога, ибо, вследствіе сравнительнаго характера своихъ пріемовъ, она значительно опередила физіологію въ опредвленіи законовъ существованія в развитія организмовъ. Но, въ рѣшеніи даннаго вопроса-о.

<sup>1)</sup> Ibid, 417 crp.

<sup>2)</sup> Псих. чувств., 422—8 стр.

зависимости чувствованій отъ ощущеній-помощь біологіи необходима лишь въ весьма скромныхъ размърахъ. Гротъ находить, что достаточно будеть заимствовать изъ нея общее опредъление жизни, чтобы изъ этого опредъления вывести опредъленіе психической жизни и ея элементовъ. Но такъ какъ такое общее опредъление жизни биология несомвънно можетъ дать, то Гротъ полагаетъ, что дедуктивнымъ путемъ изъ данныхъ біологіи можно будеть извлечь основанія для прочнаго установленія важнойших психологических терминовь. Но, имъя намъреніе, на основаніи общаго опредъленія жизни, выработать естественное распределение элементовъ психической деятельности, авторъ "Психологіи чувствованій" однако считаетъ необходимымъ решить еще одинъ вопросъ, а именно: какой общій характерь имбють эти элементы. Нашь авторь находить, что для решенія этого вопроса достаточно и техь фактовъ, которые даетъ самонаблюдение. Самонаблюдение же представляеть намъ следующія данныя: всё наши психическія состоянія въ действительности весьма сложны: каждое содержить въ себъ извъстное число простыхъ элементовъ и всякое, такъ навыв. "чувство", вытекаетъ изъ множества "ощущеній и чувствованій. Гротъ находить, что уже на основанів простого воспроизведенія въ своемъ сознаніи тѣхъ состояній, которыя въ предшествующее время составляли содержание нашей психологической жизни, мы можемъ заключить, что развитіе психическаго процесса подобно дійствіямъ весьма сложной машины, и что элементы этого процесса никогда не бывають даны въ опыть порознь, а всегда вмысть, и обнаружить ихъ можно только путемъ особыхъ пріемовъ анализа.

Но какого же именно характера эти элементы, съ какими другими элементами въ природѣ ихъ можно сравнивать? Авторъ находитъ, что психическія явленія могутъ быть уподобляемы съ извѣстной точки зрѣнія, физическимъ процессамъ, и только потому и могутъ быть доступны научному изслѣдованію. Психическіе элементы имѣютъ ту особенность, что они (хотя бы 2 изъ нихъ) не могутъ происходить одновременно или послѣдовательно, не входя въ непосредственное соприкосновеніе другъ съ другомъ и не связываясь въ одинъ, болѣе или

менъе цъльный, процессъ. Процессъ этотъ по нашему автору ниветь свое начало въ ощущенияхъ органовъ чувствъ и конецъ-въ отдельныхъ действіяхъ или движеніяхъ организма по поводу ощущеній; такимъ образомъ, общій обороть психической деятельности въ течение дня слагается изъ целаго ряда переходящихъ другъ въ друга частныхъ оборотовъ съ самостоятельными началами и концами. Именно, каждый полний оборотъ психическаго процесса заключаетъ въ себъ 4 момента: 1) вижшнее впечатижніе на психическій организиъошущение 2) переработка этого вифшияго впечатыфии во внутреннее (чувство). 3) Вызванное этимъ внутреннимъ впечатленіемъ такое же внутреннее движеніе (стремленіе или хотвніе). 4) Внішнее движеніе организма на встрічу предмету. Для большаго удобства контрастъ внутреннихъ и вившнихъ психическихъ моментовъ Гротъ считаетъ удобне всего выравить обычными терминами "объективный" и "субъективный", такъ что по обычной терминологіи различіе четырехъ моменпсихическаго процесса можно передать следующими наименованіями:

- 1. Моментъ объективной воспріимчивости.
- 2. Моментъ субъективной воспріимчивости.
- 3. Моментъ субъективной дъятельности.
- 4. Моментъ объективной двятельности.

Классификацію эту Гротъ не признаеть—новою: принципы ея даны уже были нѣкоторыми психологами напр.: Кругомъ, Шмидтомъ; нашъ авторъ—психологъ далъ только этимъ принципамъ новое выраженіе и развитіе. Общею основою смѣны психическихъ явленій Гротъ признаетъ тотъ законъ, что ни одно чувствованіе не можетъ возникнуть безъ участія ощущенія, какъ ни одно стремленіе безъ участія чувствованія, ни одно движеніе безъ участія стремленія. Тотъ же законъ по нашему автору примѣнимъ и къ смѣнѣ сложныхъ психическихъ явленій, и потому его можно формулировать такъ: ни одно психическое явленіе, простое или сложное, не можетъ возникнуть безъ настоящаго, или хоть прошедшаго участія явленія, соотвѣтствующаго предыдущему моменту въ правильномъ типѣ психическаго оборота. Указавши положеніе чув-

ствованій въ ряду психических явленій, Гроть далее (въ Х. главъ разбираетъ условія образованія первоначальныхъ ощущеній. Чувствованіями всего правильнье называть состоянія сознанія, которыя вытекають изъ субъективной оценки ощущеній. Такая оцинка выражается въ противоположныхъ состояніяхь удовольствія и страданія, которыя служать первоначальными единственными источниками для образованія. стремленій и движеній, т. е. для отвітной реакціи организма въ направлении къ вибшнему міру. Явленія же удовольствія и страданія уже по тімь признакамь, которые лежать въсамыхъ понятіяхъ, могуть быть опредёлены, какъ явленія совнанія, вытекающія изъ субъективной оцінки гармоніи или дисгармоніи какихъ-либо отношеній. Нашъ авторъ убѣжденъ, что мнение большинства современных психологовъ о томъ, что чувствованія удовольствія и страданія имфють источникомъ безсовнательную и относительную субъективную оценку внутреней гармонів и дисгармоніи въ организм'є, или въ какой нибудь части его, -- должно считаться твердою истиною, пріобрётенной психологією. После внализа главнейшихъ изъэтихъ мивній Гроть приходить къ тому чисто физіологическому выводу, что чувства удовольствія и страданія вытекають изъ бевсознательной и относительной оценки двоякой гармоніи и двоякой дисгармоніи между тратою нашихъ веществъи ихъ направленіемъ. Особенности своей теоріи касательноусловій образованія первоначальных тувствованій, сравнительно съ ученіями ближайшихъ предшественниковъ, Гротъ видить въ следующемъ 1) онъ старался более совнательно, чъмъ прежде, противопоставить гипотезу о зависимости удовольствія и страданія отъ извёстной оценки внутреннихъ отношеній-всфиъ гипотезамъ о происхожденіи ихъ изъ оцфики различныхъ другихъ отношеній. 2) Пользуясь физіологическоютеоріею положительныхъ и отрицательныхъ молекулярныхъ процессовъ, авторъ стремился точне предшественниковъ опредълить характеръ этихъ внутреннихъ отношеній, изгнавъ изъ этого опредёленія рядъ отвлеченныхъ и относительныхъ понятій: совершенства и несовершенства, силь и способностей,

<sup>1)</sup> Псих. чувств. 464-5 стр.

пользы, самосохранія и т. д. 3) Авторъ противопоставиль другь другу положительныя и отрицательныя удовольствія и страцанія, выяснивъ и взаимныя отношенія этихъ явленій, т. е. законы ихъ преемства и отношеніе ихъ къ моментамъ общаго психическаго процесса. Но, обосновывая эту свою новую теорію. Гротъ не отрицаеть того, что некоторые намени на его теорію можно встрівтить уже у Декарта, Гобосса и др. писателей XVII в., затвиъ у Горвица, Дюмона, Спенсера и др. новъйшихъ. -- Но нашъ авторъ -- психологъ подчеркиваеть лишь то, что онъ пытался воспользоваться всёми дёльобобщеніями своихъ предшественниковъ, чтобы изъ ванинаго сочетанія и при помощи неизбіжно связанных съ такимъ сочетаніемъ поправокъ и дополненій, создать полную и точно формулированную теорію въ той области, гдё до сихъ поръ исключительно приходилось имёть дёло съ отдёльными остроумными обобщеніями, никогда не удовлетворявшими новихъ спеціалистовъ, принимавшихся за изследованіе того же предмета. Сделавши это замечаніе, Гроть (въ XI главе) переходить къ выясненію основъ классификаціи, первоначальныхъ чувствованій. Классификація какихъ нибудь частей предмета, или явленій, въ немъ совершающихся можеть быть, по нашему автору, признана естественною только въ томъ случай, если она находится въ строгой связи съ свойствами, обнаруживаемыми цёлымъ предметомъ, и съ общими законами его дъятельности... Это требованіе должно быть примънено и къ распределенію психических ввленій, какого бы то ни было класса, если желательно, чтобы оно было естественно. И Гротъ находить, что распределение психическихъ явлений должно непременно вытекать изъ общихъ свойствъ организма и общих законовъ его деятельности, а потому должно быть поставлено въ связь съ общимъ дъленіемъ всёхъ его отправленій. Но такой принципъ еще ни разу не быль примінень во всей своей широть къ классификаціи чувствованій. До сихъ поръ по Гроту 1) было три главныхъ начала классификаціи:

1) Или чувствованія попрежнему распредёлялись по ступенямь совершенствованія души; 2) или ихъ распредё-

<sup>1) 469</sup> crp.

леніе основывалось на разнообразіи объектовъ, на которые они направлены; 3) или оно вытекало изъ разнообразія источниковъ чувствованій, а иногда условій ихъ образованія. Пашъ авторъ держится того мнѣнія, что классификація первоначальныхъ ощущеній должна быть произведена въ связи съ классификаціею ощущеній; и затѣмъ, классификація чувствованій, какъ и классификація ощущеній, должна стоять въ прямой зависимости отъ классификаціи всѣхъ отправленій организма, сколько нибудь доступныхъ контролю сознанія. Слѣдовательно, по нашему автору необходимо только сдѣлать правильное распредѣленіе главныхъ группъ отправленій организма—и основы для классификаціи первоначальныхъ чувствованій, вмѣстѣ съ тѣмъ, будутъ найдены.

Распредъляя внъшнія и внутреннія ощущенія, связанныя съ обмъномъ веществъ, Гротъ различаетъ слъдующія 4 главныя группы растительныхъ отправленій организма: 1) кровообращеніе; 2) дыханіе; 3) пищевареніе; 4) воспроизведеніе—выдъленіе. Цодобное же распредъленіе ощущеній, связанныхъ съ обмъномъ силъ, приводитъ къ дъленію животныхъ отправленій также на 4 группы: 1) движеніе; 2) воспроизведеніе; 3) субъективная дъятельность сознанія; 4) объективно-познавательная дъятельность.—Итакъ, заключаетъ Гротъ, чувствительность, сопровождающая правильное развитіе каждаго общаго отправленія организма, можетъ содержать въ себъ до 8 раздъльныхъ элементовъ, а число всъхъ элементарныхъ чувствованій, сопровождающихъ главныя отправленія, можетъ доходить до 64. Мы приведемъ здъсь лишь одну первую таблицу этихъ чувствованій 1).

I.

Чувствованія, связанныя съ процессомъ кровообращенія, возникають:

— Страданія—при ощущеніи замедленія кровообращенія, застоя крови.

При ощущеніи холода.

— Удовольствія—при ощущеніи правильнаго кровообращенія. При ощущеніи теплоты.

<sup>1)</sup> Желающихъ блеже познавомиться съ этою оригинальною влассификаціей отсылаемъ въ самому сочиненію, см. 475—81 стр.

 Страданія—при ощущеніи слипкомъ напряженнаго и быстраго кровообращенія.

— Удовольствія— при ощущеніи возстановленія кровообращенія. При ощущеніи чрезмірнаго жара.

При ощущеніи вн**ж**шней прохлады.

Въ сабдующей (XII) главъ авторъ изсабдуетъ законы осдожненія чувствованій. Онъ находить, что законы психическаго развитія необходимо поставить въ связь съ двума главными процессами интеграціи и дифференціаціи психическихъ явленій. Термины эти: "интеграція" и "дифференціація" Гротъ понимаетъ въ Спенсеровскомъ смыслѣ: 1) дифференціацією призвавая такое перераспредёленіе матеріи и движенія, при которомъ одна действующая единица распадается на несколько дъйствующихъ единицъ, въ видахъ болже правильнаго и гармоническаго распредъленія общей работы, -- интеграцією же признавая, наоборотъ, такое переустройство матеріи и движенія, при которомъ элементы одной действующей единицы теснее сплачиваются въ одно целое для более согласнаго выполненія какихъ-нибудь дійстрій. Прежде, чімъ выяснить условія интеграціи и дифференціаціи, нашъ мыслитель касается вопроса объ ассоціацін; онъ указываетъ на то, что главными законами ассоціаціи новъйшая англійская школа признаетъ законы смежности и сходства психическихъ явленій; но сходство, по воззрівнію Грота, является лишь извъстнымъ видомъ смежности; а именно-это есть особая внутренняя смежность "возбужденій", смежность ихъ въ центрахъ психической деятельности, насколько последние участвують вь воспріятів каждаго впечатавнія, -- смежность вь сензоріумі, какъ бы подразділенномъ на различные ящики, въ которыхъ сберегаются слёды однородныхъ возбужденій. Ассоціація, такимъ образомъ, основана на вифпіней смежности раздраженій или внутренней смежности возбужденій.

Общими же условіями ассоціаціи по 1'роту являются: внѣшняя смежность раздраженій или внутренняя смежность психическихъ возбужденій, одновременная или разновременная. Ус-

<sup>1) 483</sup> и савд. стр.

ловія диссоціаціи обратны условіямъ ассоціаціи: внёшнее разобщение раздражений или внутреннее разобщение возбуждений. одновременное или разновременное-вотъ условія диссоціаціи. Въ связи съ указаніемъ условій ассоціаціи и диссоціаціи Гротъ и опредъляетъ условія интеграціи и дифференціаціи. Условіями интеграціи психических ввленій тоже, прежде всего, являются условія памятованія ассоціаціи. Но, сверхъ того, есть и новыя условія, безъ которыхъ интеграція невозможна; такими условіями являются: внішнее органическое единство возбужденій, одновременнаго или разновременнаго характера. Условія дифференціаціи психических ввленій, помимо косвенныхъ условій забвенія и диссоціаціи, опять обратны условіямъинтеграціи: всякое распаденіе единства раздраженій и возбужденій на нісколько меньших единствь, т. е. дифференцированіе ихъ на меньшія группы, ведетъ къ дифференцированью несоотвётственных аггрегатовъ психическихъ явленій; иначе сказать, вибшнее распаденіе группъ раздраженій, или внутреннее распадение образовавшихся группъ возбуждений, имъющее то одновременный, то разновременный характеръ, ведеть къ дифференціаціи и психическихъ аггрегатовъ.

Таковы по Гроту общія условія различныхъ моментовъ психическаго развитія. Совокупность этихъ условій и составляетьсовокупность психическаго развитія.

Въ слъдующей (XIII) главъ Гротъ изслъдуетъ развите первичныхъ чувствъ въ связи съ основами ихъ классификаціи. Онъ находитъ, что въ сущности всъ феномены сознанія возникаютъ разомъ, т. е. другъ изъ друга, на неизмъримо малыхъ промежуткахъ времени и бевсознательной связи между собою. Несомнънно, что въ ребенкъ уже съ самаго рожденія существуютъ зародыши извъстныхъ чувствъ и волненій, ибо признаки радости и печали, любви и гнъва, страха и надежды и т. п. могутъ быть замъчены у дитяти уже въ самые первые мъсяцы послъ его рожденія. Несомнънно также, что ни одинъ ребенокъ не рождается съ готовою способностью немедленно испытывать эти состоянія, какъ не рождается съ готовою способностью сразу воспринимать предметы въ формъ—представленій и понятій. Нашъ мыслитель того мнънія 1), что-

<sup>1)</sup> Псих. чув. 501 стр.

такъ называемыя чувства и волненія суть сложныя проявленія чувственности, которыя и въ индивидуумахъ и въ расахъ составляють продуктъ сочетанія другь съ другомъ отдільныхъ змементарныхъ чувствованій удовольствія и страданія. Для доказательства и обоснованія своихъ мыслей Гротъ ділаетъ разборъ осложненія чувствъ; такъ, онъ очень остроумно доказываетъ происхожденіе чувствъ злобы и гнізва изъ факта голода и борьбы за пищу и ея добываніе; чувство и отвращенія—изъ чрезмітрнаго переполненія органовъ пищеваренія; чувство снисходительности—изъ правильнаго питанія; чувство страха—изъ стісненія дыханія и т. под. 1). Итоги, съ которыми отходить авторь отъ анализа развитія первичныхъ чувствованій, таковы: 1) всі, такъ называемыя, общія чувства волненія, иміть сложное происхожденіе.

- 2) Каждое изъ общихъ чувствъ можетъ быть поставлено въ связь по преимуществу съ тою или другою группою первовачальныхъ чувствованій удовольствія и страданія.
- 3) Всв они должны быть распредвлены въ родственныя группы.
- 4) Каждан изъ этихъ первичныхъ группъ волненій и чувствъ имъетъ такую же спеціальную связь съ какою нибудь группою отправленій организма, какъ и каждая группа первоначальныхъ чувствованій удовольствія и оправданія.

Осложненіе чувствованій въ первичныя чувства, совершается постепенно и составляеть рядь переходныхъ ступеней, которыя проследить трудно. Задача психологической науки, по Гроту, и будеть состоять въ томъ, чтобы отличать и различать главныя ступени превращенія чувствованій въ чувства.

Въ последней главе своего сочинения авторъ анализируетъ развитие изъ первичныхъ вторичныхъ (обобщенныхъ первичныхъ) и еще более сложныхъ чувствъ. Отсылая читателя къ самому сочинению 2), мы укажемъ лишь на одинъ, приведенный Гротомъ, примеръ интеграции первичныхъ чувствъ во вторичныя—на образование идеи вреда, ущерба изъ чувства страха. Специальныя формы страха, возникшия изъ перене-

<sup>1)</sup> См. объ этомъ 513—528 стр. "Исихологін чувствованій".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. объ этомъ 537 стр. нд. "Исвход. чувств.".

сенія этого чувства, вследствіе известных условій борьбы за существованіе, на изсколько раздільных и вполні опреділенныхъ группъ объектовъ, напр. на нфсколько видовъ животныхъ, болже сильныхъ и способныхъ питать въ себъ злонамфренные замыслы противъ даннаго организма, должны въ последствін вновь интегрироваться въ одно общее чувство страха подъ знаменемъ новой, болъе общей, идеи вреда, причиненнаго намъ, т. е. всему нашему организму въ целомъ, другими враждебными существами или силами. Источникомъ образованія такой общей идеи служить опыть. Ходъ развитія по нашему мыслителю здёсь такой: сперва, конечно, организмъ не имфетъ никакого понятія о вредф, который можеть быть причинень ему внёшнимъ предметомъ; потомъ, подъ вліяніемъ первой борьбы съ другими, болве сильными существами, образуется органическое чувство страха, вызываемое стремленіями этихъ существъ задушить н задавить данный организмъ, послё нёсколькихъ случаевъ такой борьбы происходить ассоціація этого чувства страха, сперва съ общими представленіями о животномъ, стремящемся задавить данный организмъ, потомъ--съ представленіями о нфсколькихъ опредфленныхъ видахъ существъ, грозящихъ организму подобною опасностью, и съ темъ вмисть. различныхъ пріемовъ, употребляемыхъ этими существами въ борьбів и различныхъ исходовъ ся, первичное чувство вскорів спеціализируется на нісколько частных формь; затімь, каждая форма страха, отвлекаясь отъ частностей борьбы, прикрепляется къ представленіямъ объ изв'єстныхъ существахъ, какъ "символахъ" дурныхъ для организма последствій. Отсюда же, отъ всёхъ этихъ, все болёе и болёе обобщающихся представленій, легко можеть быть отвлечена идея вреда или ущерба, наносимаго организму враждебнымъ ему началомъ во вижшней средъ, и въ то же время всъ первичныя чувства даннаго класса естественно совокупляются въ одинъ цёльный аггрегатъ (вторичное чувство). Аналогичнымъ же образомъ интегрируются и вторичныя въ боле сложныя (третичныя, четверичныя и т. д.) чувства.

Въ заключение ко всему своему сочинейю Гротъ подводитъ

нтоги теоретической части своей работы. Такъ какъ эти итоги могутъ служить къ большему уясненію взглядовъ автора, то мы сделаемъ резюме ихъ. Свое заключение авторъ даетъ въ виде 5 положеній: 1) I) анализь и синтезь чувствованій, прежде всего, должны опираться на правильное понимание отношения чувствованій къ другимъ психическимъ явленіямъ. Это отношеніе опредълятся теоріею исихическихъ оборотовъ, теоріей, оспованною на определении психической жизни въ связи съ понятіями жизни вообще, ваимствованными изъ біологіи. Чувствованія съ этой точки врівнія, представляются продуктомъ субъективной оценки ощущений и соответствують второму моменту психическаго оборота. Результатомъ такой оценки могутъ быть только явленія удовольствія и страданія, между которыми нётъ ничего средняго, но которыя могутъ представдать различную степень сложности; II) но различіе сложности явленій сознанія и должно лежать въ основів всего послівдующаго анализа чувствованій, какъ вообще и въ основъ всякаго психологическаго анализа. Элементарныя явленія чувствительности удобиве всего обозначать терминомъ "первоначальных в чувствованій", осложненныя—терминомъ "чувствъ".

III) Основами анализа всёхъ первоначальныхъ чувствованій должны служить слёдующіе принципы: 1) первоначальныя чувствованія возникають изъ безсознательной и относительной оцёнки какихъ либо внутреннихъ отношеній, 2) всё эти внутреннія отношенія сводятся къ отношеніямъ положительной и отрицательной молекулярной работы въ тканяхъ организма; таковыхъ отношеній можеть быть четыре. 3) Согласно съ 4 типами внутреннихъ отношеній различаются и 4 возможные продукта субъективной оцёнки ощущеній, а именно—двё формы удовольствія и двё формы страданія, 4) контрастъ между этими продуктами ощущеній выражается терминами—положительная и отрицательная форма удовольствія и страданія. 5) Эти четыре типа внутреннихъ отношеній въ соотвётствующихъ явленіяхъ чувственности тёсно соединены между собою, какъ моменты новыхъ, болёе частныхъ оборотовъ пси-

<sup>1) &</sup>quot;Псих. Чувств." 546-9 стр.

хической дізтельности; это различіе 4 послідовательных моментовь въ развитіи чувствительности и должно служить главнымъ принципомъ при распреділеніи спеціальных классовь первоначальных чувствованій, другимъ же принципомъ должно служить разнообразіе отправленій организма, доступныхъ сознанію; причемъ первый принципъ долженъ подчиняться второму.

IV. При анализъ осложненій первоначальныхъ чувствованій, соотвътствующихъ различнымъ отправленіямъ организма, первымъ основаніемъ должно быть послёдованіе и опредъленіе общихъ законовъ психическаго развитія. Такихъ законовъ 6 (памятованія, забвенія, ассоціаціи, диссоціаціи, интеграціи, дифференціаціи); законы эти и служатъ основою для объясненія всёхъ осложненій чувствительности, основою для синтеза всёхъ простыхъ чувствованій и чувствъ въ болёе сложныя.

V. Ходъ этого синтеза такой: прежде всего чувствованія сочетаются съ ощущеніями и другъ съ другомъ въ первичныя чувства—волненія и чувства—настроенія, еще сохраняющія связь съ мъстными или периферическими раздраженіями, изъ которыхъ они возникли. Потомъ, изъ первичныхъ чувствъ постепенно образуются вторичныя, въ которыхъ связь съ периферическимъ и мъстнымъ ихъ источниками уже утрачена и которыя представляются какъ бы отвлеченными первичными чувствами.

Таковъ итогъ "Психологіи чувствованій". Въ связи съ этимъ итогомъ Гротъ старается, хотя очень кратко, опредѣлить задачи будущей психологіи, чувствованій. На долю будущей психологіи, по нашему автору, 1) остается лишь прослѣдить путемъ "наблюденія" и при содѣйствіи "самонаблюденія", условія и особенности развитія каждаго уже образовавшагося, общаго или спеціальнаго, чувства въ индивидуумахъ различныхъ видовъ организмовъ, начиная съ низшихъ животныхъ и кончая человѣкомъ. Въ частности, Гротъ, пользуясь Спенсеромъ, такъ опредѣляетъ характеръ этихъ задачъ: 1) психологъ прежде всего долженъ направить свои наблюденія и самонаблюденіе

<sup>1)</sup> См. 550-551 стр. "Исих. Чувств."

на трансформацію чувствъ въ развитыхъ человъческихъ индивидуумахъ; 2) затьмъ онъ долженъ стараться опредълять условія образованія и превращенія чувствъ въ неразвитыхъ человъческихъ индивидуумахъ (дътяхъ и дикаряхъ); 3) онъ долженъ опредълять характеръ и предълы развитія чувствъ въразличныхъ видахъ высшихъ животныхъ, устроенныхъ, приблизительно, по тому же типу, какъ человъкъ; 4) наконецъ онъ долженъ обратить свои наблюденія и на низшихъ животныхъ и стараться опредълить, насколько и они способны испытывать чувствованія и чувства.

Приведенными указаніями на задачи "будущей психологіи чувствованій" Гротъ и оканчиваеть свое сочиненіе. Изложивши "Психологію чувствованій, мы естественно должны задаться вопросомъ: какое значеніе имфеть это произведеніе въ общемъ ходё философскаго развитія Грота?

Самъ Гротъ, въ цитированной уже нами статью: "О направленін и задачахъ моей философіи", такъ выясняеть это значеніе: главная, центральная идея "Психологіи чувствованій" та, что чувство и мысль-две равноправныя области душевной жизни, сферы одинаково законныхъ-объективной и субъективной воспрівичивости. Сначала человінь оціниваеть вещи объективно, какъ онъ есть (мысль), а затемъ тъ же вещи оцъниваеть субъективно, въ ихъ вначении, или цене для насъ (чувство). Изъ чувствъ рождается воля, изъ воли же-дѣйствіе: получается теорія психических оборотовъ. Сообразно этому пониманію, нашъ авторъ, какъ мы видели, построяетъ всю теорію чувствъ, ихъ различій и плассовъ. Но и въ этомъ трудъ Гротъ признавалъ 1) еще чувства одънкою вещей только въ значеніи ихъ для личности, упуская изъ виду, что если личность есть отражение міра и проявленіе законовъ міра, то субъективная оцёнка вещей личностью можеть граничить съ выражениемъ и субъективной цены вообще и вне личности. Поэтому, признавъ въ человеке чувство равноправною съ его мыслью сферою сознанія, авторъ возвысиль значеніе философін (рядомъ съ наукою) для личности и призналь это зна-

<sup>1)</sup> См. объ этомъ указ. самого Грота (Пр. Обозр. 1886 г., 12, 797.

ченіе не менѣе важнымъ, чѣмъ какимъ признается значеніе искусства въ жизни личности

Но такъ какъ искусство имфетъ цену не только для личности, а и для общества, то Гротъ въ следующей статье: \_Философія, какъ вътвь искусства" 1), и указаль на относительно общую цёну основаннаго на чувстве личнаго философскаго творчества. Поводомъ къ появленію этюда: "Философія, какъ вътвь искусства" была статья Оболенскаго: "Опыть научно-философской религіи", представляющая собою разборъ "Критики отвлеченныхъ началъ" Соловьева. Въ этой стать встрычается, между прочимь, такое опредыление философіи: "философія, какъ и поэзія, есть лирическій порывъ человъка къ синтеву, и въ этомъ смыслъ съ философомъ можнопережить его міровую поэму, какъ съ поэтомъ вы переживаете его поэму, вовсе не соглашаясь върить тому, что тамъ написано". Гротъ соглашается съ этимъ опредъленіемъ философіи и развиваеть его далже: "чувство, говорить онь 2), воть что болье всего сближаеть философа и поэта и что служить исходнымъ пунктомъ и конечною цёлью въ построеніяхъ того другого". Далее нашъ авторъ припоминаетъ, что и въ своемъ первомъ трудъ "О философскихъ этюдахъ Ковлова", онъ старался доказать, что философія, какъ наука о мірѣ въ его цёломъ, ивлишня и невозможна, рядомъ съ другими, частными науками. Но Гротъ находитъ, что онъ тогда признаваль ту истину, что личная философія-личный синтевъвполнъ возможная и законная вещь, ибо удовлетворяетъ законнымъ потребностямъ ума. Мы и теперь, прододжаетъ онъ, остаемся при томъ же убъжденіи, да едвали когда и въ будущемъ ихъ изменимъ 3), но намъ представляется возможнымъ значительно расширить и развить свой взглядъ при помощи сравненія философіи съ поэзіей" 4). Спрашивается, какъ

<sup>1)</sup> Мысль 1880. Августъ 136.

<sup>2)</sup> Мысль 1880, 8, 137 стр.

<sup>3)</sup> Увы! самоувъренность молодого автора въ своей стойкости оказалась совершенно преждевременною, не оправдавшеюся на фактахъ: Гротъ, какъ будетъ видно изъ нашего изслъдованія, радикально измѣнялъ (и не одинъ разъ) свои философскія воззрѣнія.

<sup>4)</sup> Мысль, 1880, 8,-философія, какъ вѣтвь искусства.

примирить тв два факта, что философія невозможна, какъсинтетическая наука о мірѣ въ его цёломъ и вмість сътвиъ,--что эта самая философія, или синтезъ понятій, составляетъ самую коренную потребность человъческого ума, которую не могутъ искоренить никакія логическія разсужденія и доказательства? Примиреніе этихъ двухъ фактовъ возможно, по нашему автору, только однимъ способомъ, именно, постановкою философіи на новое м'єсто въ систем'я завятій и интересовъ человъческаго ума. Раздъление послъднихъ науки и искусства давно признано и вполить законно. Задача наукъ-проникнуть во всё отношенія внёшнихъ предметовъ и явленій, съ тімъ, чтобы вполні подчинить ихъ управленіючеловъка. Задача искусствъ-пользуясь результатами познанія науки, искусственно воспроизвести действительныя только возможныя отношенія вещей, съ целью удовлетворить потребностямъ человъческой привысшимъ, субъективнымъ роды, т. е. потребностямъ чувства. Въ сущности, науки и искусства, по возэржнію нашего мыслителя, образують толькодва последовательные и тесно связанные момента при взаимодъйствіи человъка съ окружающею его природою; но смѣшивать эти моменты все таки невозможно въ виду ихъ различнаго механизма и назначенія. Науки-это анализъ; основа ихъ-усвоеніе, орудіе-наблюденіе; искусства-это синтевъ; нхъ основа-творчество, орудіе-воображеніе 1). Таково отношеніе искусства и науки; выяснивъ же это отношеніе, уже не трудно придти къ выводу, что философія, какъ синтевъ, какъ отражение субъективнаго, какъ результатъ творчества, и есть искусство, а не наука. Гротъ находитъ, что такая перемвна клички не сводится лишь къ простому спору о словахъ: она способна произвести коренной переворотъ во взглядахъ на философію. Нашъ мыслитель убъжденъ, что всѣ недостатки, въ которыхъ упрекали эту последнюю, пока считали ее за науку, окажутся естественными ея свойствами и отчасти даже достоинствами, съ той минуты, какъ она будетъ признана вътвью искусства. Общество сейчасъ же примирится съ фи-

<sup>1)</sup> Въ этомъ своемъ разсуждении Гротъ, очевидно, стоитъ въ прямой зависим мости отъ автора "История материализма"—(Ланге) и вообще новокантианцевъ.

лософіей и философами, какъ скоро узнаетъ въ этихъ послѣднихъ братьевъ поэтамъ и художникамъ, которые не истину должны ему открывать, а только изображать предъ нимъ внутренній міръ человѣческаго сознанія съ его высшими потребностями, влеченіями и идеалами.

"То, что должно быть, а не то, что есть, -- вотъ что раскрываеть философія" говорить Гроть 1). Изъ абсолютныхъея истины сдёлаются относительными: противорёчія и разногласія становятся въ ней естественными и даже неизбёжными, служа признакомъ уже не бедности, а богатства; наконецъдиллетантизмъ многихъ философовъ въ наукахъ дълается вещью стнават ватэрровт бабь св : Монтвноп и йонасэтинивви. геній всегда еще важное, чомь положительныя знанія, хотя последнія, конечно, въ известной мере необходимы. Въ отношенін сферы своего вліянія, философскія произведенія, какъ и поэтическія, всегда удовлетворяють только извістных лиць и въ извъстныя эпахи; они-дъло вкуса и въ этомъ отношесоставляють полную противоположность наукв, вкусахъ сившно было бы говорить. Отсюда же мыслителю, и приходить извёстный круговороть преемства въ господстве раздичныхъ философскихъ системъ, какъ и въ преобладаніи различныхъ школъ музыки и живописи, или извёстныхъ видовъ поэзін. Тёмъ не менёе, не смотря на разнообразіе и перемінчивость вкусовь въ отношеніи къ произведеніямъ мувыки, поэзін, философін, всё они обладають въ одинаковой мере способностью, -если только они хороши, -всегда вызывать въ насъ впечатабніе чего-то великаго или высокаго, волновать насъ чувствомъ красоты и гармоніи, котя бы вовсе не раздёляли общую ихъ идею и не одобряли ея исполненія въ частностяхъ. Нашъ мыслитель находить, что Платонъ, Аристотель, Декартъ, Спиноза, Контъ во всякомъ человъкъ возбуждають такое же изумление и уважение въ своимъ твореніямъ, какъ Фидій, Софоклъ, Рафаэль, Моцартъ и Шекспиръ. Затемъ, сходство философскихъ произведеній съ твореніями мскусствъ обнаруживается по Гроту и въ томъ, что философ-

<sup>1)</sup> CTp. 138.

скія системы, какъ и всё творенія художниковъ и поэтовъ, всегда остаются достояніемъ личностей и незарывно связаны съ именемъ своего творца. Въ подтверждение этого положения Гротъ указываетъ на обминое словоуптребленіе; мы говоримъ напр.: монодологія Лейбница, трансцендентальный идеализмъ Канта, какъ говоримъ: Гамлетъ Шекспира, Мадонна Рафавля, Реквіемъ Моцарта и т. под. Въ этомъ нашъ мыслитель также видить доказательство субективности философскихъ произведеній въ противоположность объективности научныхъ, гдф. ученыя системы совершенно безличны. Таково по Гроту сходство философіи съ искусствомъ. Но все же онъ находить и различіе между философскими и художественными произведеніями. Но это отличіе касается лишь различной степени сложности и непосредственности техъ и другихъ. Тогда какъ художественныя произведенія вращаются въ сферв конкретныхъ, более простыхъ понятій, въ философін-творчество вращается въ области сложныхъ, отвлеченныхъ понятій; въ силу этого, понимание философии и наслаждение ея созданиями менъе доступно и болье рыдко, чымъ наслаждение произведениями другихъ искусствъ. Міръ философскихъ идей доступенъ лишь немногимъ избраннымъ. Таково, по Гроту, значение философии въ ряду искусствъ. "Откажемся же, приглашаетъ онъ, тысячельтней иллюзіи, что философія есть наука, и преклонимся предъ нею въ новой, болве идущей къ ез лицу, одеждв. Съ твиъ вивств перестанемъ вврить въ абсолютную цвну ея созданій и ожидать, что она откроетъ намъ тайну мірокданія". Нашъ мыслитель допускаетъ мысль, что этой цёли чрезъ сотни или тысячи. леть достигнеть, быть можеть, настоящая наука въ ся медленномъ поступательномъ движении. "Къ философии же, продолжаетъ Гротъ, станемъ прислушиваться съ вниманіемъ, какъ къ выно юной изобразительниць-нашей внутренней жизни выразительниці потребностей нашего чувства. Безъ чувства жеть нельзя-будемъ же сознательно платить ему дань въ этой хотя и старой, но до сихъ поръ неправильно понятой формъ" (140 стр.).

Таково возврвніе Грота на философію въ изложенномъ очеркв. Въ сравненіи съ темъ воззрвніемъ, которое авторъ-

проводиль въ 1-мъ своемъ трудъ ("Этюдъ о Козловъ—1877 г.), это быль большой шагъ впередъ, опредълившій и слъдующіе шаги развитія автора: сначала онъ совсъмъ не признаваль общаго значенія личнаго философскаго творчества, теперь же, въ статьъ "философія, какъ вътвь искусства", призналь его 1).

Оставалось идти далье. Но прежде, чыть идти далье, Гротъ еще разъ занялся спеціальною работою, и въ 1882 г. выпустиль свою докторскую диссертацію "Къ вопросу о реформы логики".

Александръ Никольскій.

(Продолжение будеть).

См. объ уваз. самого Грота въ его статъй: "О напр. и зад. моей филос. Пр. Об. 1886, 12.

## ИСХОДНЫЯ НАЧАЛА ЛОГИКИ.

## (Продолженіе \*).

Мышленіе есть діятельность, процессь, имінощій ціялью познаніе. Такимъ образомъ, познаніе есть результать мышленія. Но чтобы мыслить что либо, нужно исходить изъ чего нибудь уже познаннаго. Мысль всегда исходить изъ какихъ небудь признанныхъ и установленныхъ началъ. Такимъ образомъ, мы подходимъ къ странному кругу: съ одной стороны, повнаніе есть результать мышленія, съ другой-оно есть условіе мышленія. Мышленіе не можеть начаться безь познанія, познаніе не можеть явиться безь мышленія. Повидимому, значитъ, ни то, ни другое никогда не можетъ существовать. Но они существуютъ. Несомнённо, что они возникаютъ и развиваются парадлельно. Въ самомъ простейшемъ и первичномъ актъ душевной жизни-ощущении-есть уже и познание и мысль. Но, вообще говоря, можно принять, что познаніе предшествуетъ мышленію, есть познаніе до мышленія, такъ сказать, познаніе не критическое. Это познаніе состоить въ простомъ воспріятім фактовъ, его можно назвать созерцаніемъ. Подвавшись на гору, вы увидели передъ собою картину, вы еще не анализируете ее, не одъниваете. Ваше мышленіе поконтся. Вы воспринимаете соверцаемое. Конечно, на самомъ дъл ваше мышление работаетъ и при этомъ созерцании, но однако вдесь созерцание вначительно преобладаеть надъ мышленіемъ, и мы можемъ мысленно представить процессъ,

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра в Разумъ» за 1903 г. № 13.

первымъ актомъ котораго будетъ чистое воспріятіе; а уже вторымъ мышленіе.

Для выясненія себѣ принциповъ мышленія самое удобное представить сначала мысль действующею въ простейшихъ условіяхъ. Попытаемся представить дёло въ схематической формів. Вообразимъ самые обыкновенные, самые простые пружинные въсы. Все ихъ устройство состоить въ томъ, что верхній конецъ спирально завитой пружины укрѣпленъ неподвижно, а нижнему можно прикраплять различныя тяжести, сообразно съ въсомъ которыхъ пружина будетъ вытягиваться болъе или менње и по удаленіи которыхъ будетъ приходить въ первоначальное положеніе. Представинь себь, что такіе высы снабжены мыслительнымъ аппаратомъ, что они мыслятъ. Посмотримъ, какъ они будутъ мыслить. Пока механизмъ не будетъ испытывать никакихъ воздёйствій, не будеть подвергаться переменамъ, онъ не иметъ матеріала для мысли, мысль спитъ. Но вотъ подъ вліяніемъ какихъ либо, можно сказать, неуловимыхъ воздействій, въ механизме началась деятельность, положимъ, произошло слабое дрожаніе пружины. Мысль должна будеть тогда воспринять свое состояние и отсюда утвердить фактъ собственнаго существованія. Первая мысль есть утвержденіе мыслящимъ сущестомъ факта собственнаго существованія. Субъекть ошутиль собственное существованіе и его мысль константировала фактъ этого существованія. На н'вкоторое время мыслительный аппарать пусть на этомъ успокоится. Но вотъ мы подвъсили къ пружиннымъ въсамъ гирьку А. Пружина вытянулась. Состояніе въсовъ ръзко измънилось. Мыслительный аппарать констатироваль это измёніе. Субъектъ не самъ опредълиль это изменение, оно вызвано извие, нвито изменило его. Значить, кроме него существуеть какое то нъчто. Кромъ "а" существуетъ "не я". Существуетъ какое-то А. Снимемъ гирьку А, пружина переходитъ первоначальное состояніе. А не есть. Есть я, есть А, А не есть, таковы первыя мысли мыслящаго духа. Онъ познакомился прежде всего съ существованіемъ сначала своимъ, а затёмъ другого предмета. Конечно, мы не должны представлять себъ, чтобы первыя мысли могли принять ту ясную, от-

четливую и точную форму, въ которой они представляются вамъ. Нётъ, они должны явиться смутными, темными сужденівив едва начинающей пробуждаться мысли. Повесимъ снова гирьку на пружинные въсы. Если эта гирька А, мыслящая пружена снова испытываеть то состояніе, въ которомъ она уже была отъ нея. Отъ тожества состояній мыслящій аппарать заключаеть къ тожеству началь, которыя производять эти состоянія. Уставливается положеніе, что тожественное воздійствіе, coeteris paribus, производится тожественными объектами. Если состояніе, въ которое пришли вісы, когда подъ нихъ подвъсили А, обозначить черезъ М, то когда гирька вторично была подвешена, опять явилось тоже состояніе М. Мыслащій духъ утверждаетъ, что М есть М, тожество есть тожество. Но такъ какъ это состояніе онъ объективироваль, какъ тяжесть А, то поэтому во второй разъ, когда онъ испыталь туже тажесть А, онъ долженъ быль установить принципъ тожества: А есть А. Допуствиъ, что вифсто А будетъ подвешена затемъ резко отличающаяся отъ А гирька В. Наши мыслящіе вёсы испытываютъ совершенно новое состояніе. Это состояніе будеть не М, объектъ его не А. Оказивается, мисль не можетъ мислеть въ одно и тоже время одинъ и тотъ же предметъ и такимъ и нымъ, мыслить А обладающимъ и одною и другою тажестью. А есть А, и В не можетъ быть выбств и А и не А, и такъ какъ оно не А, то значить оно есть ивчто иное. Въ мышлевів устанавливается нісколько принциповь 1) при мысли объ одномъ и томъ же предметв мы должны его мыслить тожественнымъ самому себъ. Пока мы разсуждаемъ о какомъ либо А, какъ объ одномъ и томъ же, им должны мыслить подъ нимъ одно и тоже (принципъ тождества). 2) Въ одно и тоже вреия объ одномъ и томъ же предметь им не можемъ и утверждать и отрицать одно и тоже. Мы не можемъ вместе и утверждать и отрицать, что данный предметь имветь въсъ А (принципъ противоръчія). 3) Одинъ и тотъ же признакъ мы можемъ или усвоять предмету, или отрицать его принадлежвость у предмета (предмету или принадлежитъ въсъ А, или не принадлежить), но мы не можемъ допустить ничего третьaro (tertium non datur, принципъ исключеннаго третьяго).

Представимъ себъ, что далъе мы будемъ подвъшивать къ нашимъ въсамъ два рода гирекъ: a, b, c, d и e, f, g, h, первый рядъ по въсу бливокъ къ А, второй близокъ къ В. Пружина, когла на нее начинаеть воздействовать тяжесть, сначала дрожить и потомъ приходить въ спокойное состояніе. При подвішиваніяхъ a, b, c, d она будеть испытывать состоянія подобныя, какъ отъ А. Отсюда выводъ а, b, c, d похожи на А, е, f, g, h похожи на В. Устанавливаются начала сходства и различія. Допустимъ, что какія пибудь гирьки, порознь различныя отъ A, m и n въ своей совокупности равны A, устанавливается положение т+n=A, ватвых и другое, что если отъ А отнять въсъ одной изъ этихъ двухъ гирь то получится въсъ другой, m+n=A; когда мы отъ m+n отбрасываемъ n, остается т; следовательно когда и отъ А, тождественнаго т, мы отбросимъ п, останется тоже т. Эго заключение слъдуеть съ необходимостью. Но то обстоятельство, что двъ гирьки m и п оказались по въсу равными А, и есть фактъ, есть дъйствительность констатированная мышленіемъ, однако самъ въ себъ не заключающій признаковъ необходимости. Мыслительный аппарать, ознакомившись съ различными тяжестями, естественно долженъ прійти къ заключенію, что возможны и иные типы тажестей. Однако, утверждать решительно факта ихъ существованія нельзя. Такъ, рядомъ съ констатированіемъ дёйствительности мысль создаеть два типа умозаключеній: необходимости и возможности. Въ своей дъятельности мышленіе неуклонно опирается на принципъ логическаго основанія. Воспринявъ наличные факты, какъ несомивниую действительность, мысль отправляется отъ этихъ фактовъ къ представленіямъ возможности и необходимости непроизвольно, опираясь всегда на какія либо основанія. Посл'я того, какъ нашъ мыслительный аппарать познакомился съ тяжестями типа А в типа В и узналъ совершенно новый въсъ (и предметъ) С, естественно заключеніе, что существують или возможны тяжести близкія къ С, какъ существують близкія къ А и В (этопринципъ основанія).

Такъ представляется дело въ схематическомъ и теоретическомъ виде. Но какъ на самомъ деле возникаетъ и разви-

вается мышленіе въ человъкъ? Физіологическое и психологическое изследованія показывають, что не все части телеснаго организма находятся въ одинаковомъ отношении къ душъ. Способность ощущеній не принадлежить всему телу, а лишь недвной системь. Мы всь знаемь, что волосы и ногти ничего не чувствують, что ихъ можно рёзать, не испытывая боли. Но въ сущности и все наше тело ничего не чувствуеть, чувствують только пронивывающие его безчисленные нервы. Телоэто сложный футляръ, въ которомъ заложенъ тонкій и богатый аппарать нервовь. Конечно-это сравнение, а не разъяснение дъла: свое питаніе нервы получають изъ тела, а машины не питательнаго матеріала изъ своихъ чехловъ. извлекаютъ Нервы раздёляются на два рода: центростремительные и центробъжные. 1-е-орудія ощущенія, они сообщають человъку о состоянів его собственняго тіла (зубная боль) или о воздъйствіяхъ на него вившняго міра (о свъть свычи), 2-е суть орудія движенія. Духъ, получивши впечатлівніе отъ вившняго міра или отъ своего тёла, рёшаеть реагировать на это впечатавніе, его воля опредвляеть это рашеніе, центробажные нервы несуть его въ ту область твла, гдв должно совершиться движеніе (наприміть въ палець). Когда двигательные нервы поражены, наступаетъ параличъ. Есть центральная нервная система и есть кромъ этого еще симпатическая нервная система, въ области которой движенія не произвольны, не зависять отъ воли (напримъръ, регуляція движенія крови).

Нервная система есть источникъ первъйшихъ и простъйшихъ элементовъ познанія—ощущеній. Процессъ образованія ощущеній таковъ. На органы чувствъ (врѣніе, слухъ, осязаніе) въ которыхъ сосредоточены специфическіе нервы, воздъйствуютъ внѣшніе предметы. Различаютъ воздъйствіе непосредственное (напримѣръ, при осязаніи) и черезъ посредствующую среду (воздуха при звукъ, эфира при свътъ). Воздъйствіе внѣшняго предмета производитъ раздраженіе чувствительнаго нерва. Раздраженіе это происходитъ на периферической оконечности нерва и передается отъ нея нервному центру—въ головной мозгъ. Если нервъ перерѣзанъ, сообщеніе съ головнымъ органомъ порвано, то ощущеніе произойти не можетъ

Послъ передачи раздраженія является ощущеніе, которое нисколько не похоже на раздражение. Ударъ по рукв и боль въ рукъ-два совершенно различныя явленія. Удары воздушныхъ волнъ о барабанную перепонку-и звукъ рояля (наши ощущенія) точно также совершенно различны. При отсутствіи сходства однако между ощущениемъ и раздражениемъ существуеть определенняя зависимость. Естественные всего подсказывается мысль, что это отношение прямой пропорціональности. Что при двухъ свъчахъ вдвое сильнъе ощущение свъта, что два фунта вдвое сравнительно съ однимъ усиливаютъ чувство тяжести. Безъ сомивнія ощущенія трудно переводить на языкъ цифръ, повволительно даже думать что въ строгомъ смысле невозможно. Но во всякомъ случае возможно показать, что зависимость между раздраженіемъ и ощущеніемъ далеко не такъ проста, какъ это подсказывается мыслью a priori. Оказалось, что при некоторых слабых измёненіях раздраженія изміненіе въ содержаніи ощущеній бываеть неуловимо для сознанія. Такъ намъ былъ приведенъ схематическій примъръ, что послъ тяжести А подвъщивалась слящимъ въсамъ тажесть а (малое), близкое къ А большому. Должно установить, что если эти мыслящіе вісы замънимъ человъкомъ, на руку котораго положили сначала одинъ фунтъ а потомъ одинъ фунтъ десять волотнивовъ, то онъ не замътитъ что на его рукъ тъло иной тажести, разница въ десять волотниковъ окажется въ данномъ случав неуловимой. Теперь выяснено, что не всякій прирость раздраженія сказывается замітнымъ приростомъ въ ощущеніи. Нужно для последняго, чтобы прирость раздраженія удовлетворяль нъкоторому опредъленному условію. Прирость раздраженія, сказывающійся замітнымъ (мимолетнымъ) измітненіемъ содержанія ощущенія, всегда стоить къ первоначальной величинъ раздраженія въ одномъ и томъ же опредёленномъ отношеніи. Такъ, къ въсу въ три фунта должно прибавить одинъ фунтъ, чтобы прирость давленія сталь замітнымь; кь вісу вь 9 фунтовъ надо прибавить 3 фунта, чтобы человъкъ ощутилъ различіе въ въсъ. Вообще, къ данному въсу нужно всегда прибавлять одну его треть, чтобы изивнилось ощущение: къ 9 фунтамъ

3, къ 12-4. Для того, чтобы изминилось ощущение силы света, нужно къ данному свету, положемъ къ 100 свечамъ, прибавить 1/100 его силы, въ данномъ случай одну свёчу. Веберъ установиль, что при возрастании различныхъ ощущеній раздраженія должны возрастать такниъ образомъ: при свётовихъ на  $^{1}/_{100}$ , мускульныхъ  $^{1}/_{17}$ , явуковыхъ, термическихъ н давленія—на 1/з. Фекнеръ далъ математическую формулу для выраженія зависимости ощущенія отъ равдраженія.  $d\alpha = \frac{d\beta}{\alpha}x$ , отсюда  $\alpha$  равняется x.  $\lg\beta + c$  ( $\alpha = \text{ощущеніе}$ ,  $\beta = \text{раз}$ драженіе, ж=постоянная), но за этой формулой можно признать лешь условное значение. Добытыя эмпирическимъ путемъ цифровыя отношенія тоже не могуть считаться вполнъ точными и не идутъ неизмѣнно: раздраженія могутъ возрастать до безконечности, а ощущенія при сильныхъ раздраженіяхъ прекращаются совсёмъ. Если, такимъ образомъ, существують раздраженія, не вызывающія ощущеній, то съ другой стороны, существують ощущенія, не обусловленныя раздраженіемъ. Существують субъективныя ощущенія; они вызываются не раздраженіями со стороны вижшнаго міра, но состояніемъ самого организма, при чемъ каждая система нервовъ воспринимаеть свой родь ощущеній. Болівнь слуха даеть шумь въ ушахъ, передъ глазами можетъ являться болъзненный блескъ, в лехорадкъ человъкъ при нормальной температуръ испытываеть холодь и жаръ. Иногда ощущенія продолжаются послё того, какъ прекратилось раздражение, особенно это бываетъ при сильныхъ световыхъ ощущенияхъ (послеобразы=Nachbilder). Ощущенія разділяются на простыя (какой либо краски, врукового тона) или сложныя (радуги, музыкальнаго инструмента, который мы вмёстё и видимъ и слышимъ).

Ощущенія, прекращаясь вивств съ прекращеніемъ раздраженія, не тераются для сознанія. Ощущеніе можетъ быть воспроизведено въ душв, какъ воспоминанів и тогда развивается представленіемъ. Должно различать ощущенія, воспріятія, анперценціи, представленія. Ощущеніе—это просто душевное состояніе, ощущеніе бълизны, красноты. Воспріятіе есть локализированное ощущеніе, ощущеніе отнесенное къ такому нибудь предмету. Я говорю: бълизна снъга. Бълизна

вдёсь познается мною не какъ мое ощущение, а какъ признавъ снъга. Я локализирую ее, приписываю внъшнему предмету. Содержание ощущений и восприятий вависить не отъ одного только раздраженія нервовъ, но и отъ вія субъекта, воспринимающаго ощущенія, и отъ тёхъ условій, въ которыхъ онъ находится. Если изъ горячей воды перенести руку въ тепловатую воду, последная покажется холодной; если изъ холодной воды перенести руку въ тепловатую последняя покажется горячей. Если разсматривать серое около чернаго, оно будетъ казаться бёловатымъ; если разсматривать сфрое около былаго, сфрое будеть казаться черноватымь. Здысь дъйствуютъ принципы отожествленія и различенія. Новое воспріятіе мы или отождествляемъ съ прежними или противополагаемъ прежнимъ. Это усвоение новаго воспріятія (перцепціи) въ связи съ прежними называется апперцепцією (аррегceptio). Ясно, что всякое новое ощущение у насъ становится апперцепціею, потому что содержаніе всякаго новаго ощущенія опредъляется нашимъ телеснымъ и душевнымъ состоянісмъ (всемъ нашимъ прошлымъ и настоящимъ) и потому что ощущеніе нами всегда немедленно объективируется.

Воспріятіе, воспроизведенное въ отсутствін первоначально вызвавшаго его объекта, есть представленіе. Представленіе не равно воспріятію или ощущенію; оно тускліве, слабіве, блівдніве его. Тэнъ назваль представление остаткомъ ощущения. По удаленіе объекта, представленіе остается въ сознаніи, но оно вытъсняется изъ него новыми объектами. Опо не сохраняется вмъсть съ ними, потому что наше сознание не можеть одновременно обнимать много предметовъ. Это объясняется увостью нашего яснаго сознанія. Однако представленіе, исчезнувши изъ поля сознанія, не уничтожается совствиъ. Оно хранится въ душъ. Способность сохраненія въ душъ пережитого мы называемъ памятью. Сила памяти опредвляется способностью вспоминать, т. е., вызывать въ поле сознанія тв или иныя представленія прошлаго. Представленія прошлаго вспоминаются нами не произвольно, а по законамъ ассоціаціи. Сущность дела заключается въ томъ, что это представление чего либо лишь тогда можеть явиться въ душъ, если въ данный

моментъ находится въ сознании представление, имфющее съ нить связь. Устанавливають два закона ассоціаціи: законъ смежности и законъ сходства. Одно представление вывываетъ другое, потому что они смежны въ пространстве или во времени. Заучивають иностранныя слова рядомь съ русскими, имфющими тоже значение и затемъ, вспоминая одни, вспоминаютъ другіз. Вспоминая громъ, вспоминають и молнію, потому что последния во времени предшествуетъ первому. При воспомиваніи о спектаклів, на которомъ мы были, наша мысль легко переходить къ тому, что произощло съ нами при возвращени изъ спектакля, что было, когда мы вернулись домой. Такъ устанавливаются ассоціаціи по смежности 2-хъ родовъ: ассоціаціи сосуществованія и последовательности. Другой типъ ассоціацій-по сходству. Одинъ городъ напоминаетъ мнъ другой, одна церковь-о другой церкви. Новый человъкъ, съ которымъ я встрвчаюсь, напоминаетъ мнв чертами сходства о моемъ старомъ знакомомъ. Ассоціаціи по сходству также, какъ и ассоціаціи по смежности, разділяются на два рода: на ассоціаціи по прямому сходству и по контрасту Если хорошій отвіть студента естественно напоминаетъ о жорошемъ отвътъ другого студента, то также можетъ быть, что самый дучшій отвёть напомнить о самомь худшемь отвъть. Указывають, что представление хижины можеть вызвать представленіе дворца и представленіе карлика, представленіе о великанъ. Здъсь контрасты, но не трудно видъть, что самый принципъ контрастовъ основывается на сходствъ. Плохой игръ на рояли им противополагаемъ не запахъ ландыща или розы, а хорошую игру. Значить, сближение нашихъ представлевій происходило по началу сходства. Мы вспоминали объ нгр в на розли, о томъ, что мы слышали и хорошую и плохуво игру, о подраздълении игры по качеству, о крайнихъ предълахъ въ различіи игры. Позволительно думать, что когда мы противополагаемъ что нибудь хорошее увиденному нами дурному, то кром'в указанныхъ основныхъ общихъ исходныхъ началь для сравненія, нашимъ противоположеніемъ управляетъ то, что въ этомъ дурномъ есть какая-либо тенденція подражать вспоминаемому нами хорошему. Въ дикомъ завываніи какого нибудь півца—любителя можеть неуловимо сказываться подражаніе знаменитому маюстро, и мы, слушая перваго, вспомнимь о второмь. Какая нибудь неліпая мавня напомнить намь о жанровых картинах Федотова, потому что умысель у неискуснаго неудачника быль тоть же, что и у знаменитаго жанриста.

Начало, обусловливающее ассоціаців, состоить въ томъ, что ны все мыслимъ существующимъ въ связи между собою. Мы не можемъ мыслить всего сразу и не можемъ мыслить ничего абсолютно изолированно. При представлении какого-нибуль предмета наша мысль отправляется отъ вего, какъ отъ центра къ окружающей его обстановкъ, причемъ это движение совершается мысленно не только въ сферѣ пространства, но и въ сферв времени. Я представляю себв, гдв и что я буду двлать въ следующій чась и моя мысль бежеть дальше, къ следующимъ часамъ, къ следующему дию, въ который я долженъ уфхать въ другой городъ. Я представляю себф Елисфйскія поля въ Парижв и моя мысль переходить къ площади звъзды, къ avenue, ведущему къ Булонскому лѣсу. Моя мысль двягается въ пространствъ, какъ минуту назадъ она двигалась во времени. При ассоціаціяхъ сходства мы имбемъ, что нѣкоторые элементы даннаго представленія тождественны съ элементами прежняго представленія. И вотъ-тождественные элементы перваго влекуть за собой элементы, принадлежащіе исключительно второму, съ которыми они однако связаны сосуществованіемъ и послідовательностью. Явленіе, по которому представление А влечеть за собой представление В, во всемъ своемъ объемъ очень сложно. А, конечно, и смежно и сходно со многими представленіями кромів В, но оно останавливается въ данный моменть на В, потому что общее настроение лица и совокупность вижшнихъ условій въ данный моменть наиболже сближаеть его съ В. Если бы связь между А и В была неизмънною, то тогда передъ нашимъ сознаніемъ въчно двигались бы однъ и тъ же картины въ одной и той же последовательности. Но того не бываетъ. Кромъ различныхъ факторовъ, изыбняющихъ ассоціацію представленій и дійствующихъ по необходимости, есть факторъ, действующій свободно и обуслов-

ливающій активность мышленія. Факторъ этоть-- поля. Мив задали вадачу, для решенія са нужно вспомнить одну изъ геометрическихъ теоремъ, мив нужно вызвать въ памяти эту теорему, сразу она не дается мев, я, такъ сказать, вщу ее въ своемъ душевномъ скарбв. Результатъ исканія можетъ быть и успёшнымъ, и неуспёшнымъ, но процессъ искавія всегда тождественнент: отъ даннаго представленія или отъ данной мысли я направляюсь къ мысли прошлой, къ представленію забытому. Все равно, какъ въ физическомъ мірѣ я не могу перевхать изъ Москвы въ Петербургъ, не проходя промежуточныхъ пространствъ, такъ въ мірв психическомъ я рядомъ ассоцінрованныхъ представленій долженъ добраться до представленія, мнів нужнаго. Моя мысль двигается по ассоціированнымъ представленіямъ, она двигается быстро и можетъ двигаться различно, такъ какъ между каждыми двумя пунктаин можно провести безконечное число соединяющихъ эти пункты линій. Дисциплинированная воля можеть съ большимъ успехомъ управлять этими движеніями. Представимъ себе всю систему хранящихся въ душт представленій, какъ огромную, мелко сплетенную сть, на которой постоянно навязываются новыя и новыя петли. Представимъ себъ, что эти петли обладаютъ специфическимъ магнетизмомъ, по которому возможно притяженіе между отдаленнъйшими узлами и отсутствіе взавиодъйствія между узлами близкими. Новая петля А вступаетъ во взаимодействие съ петлею В (далеко или близко отстоящею), напряжение и качество магнетизма изменяется, вызываеть изъ прошлаго представление С. Это движение, этотъ наростъ совершается механически, но является мысль и начинаетъ регулировать предположеннымъ нами магнетизмомъ. Наростъ представленій должень тогда совершаться логически.

Представленіе даетъ копію далеко не тождественную съ образомъ. Я встрътилъ китайца и у меня запечатлълся его образъ, однако отъ моего вниманія и затъмъ при воспроизведеніи отъ моей памяти ускользнуло много подробностей образа. Затъмъ я встрътилъ другого китайца. Я знаю, что это другой, я сознаю, что между ними есть какое то различіе, но отъ меня это различіе ускользаетъ. У меня нътъ различ-

ныхъ представленій перваго и второго китайца, у меня есть общее представление китайца. Такъ, рядомъ съ индивидуальными представленіями въ душів образуются общія представленія. Мы имфемъ множество общихъ представленій и на этомъ только утверждается возможность жизни и возможность мысли. Если бы мы имъли только единичныя представленія, тогда каждое новое представление являлось бы намъ, какъ совершенно незнакомое, нѣчто, къ чему мы не знаемъ, какъ отнестись. Система общихъ представленій повволяетъ намъ оріентироваться при новыхъ условіяхь и новой средв. На небв явилось дождевое облако. Если бы у человъка не было общаго представленія дождевого облака, онъ не могъ бы заключить, что будеть дождь. Данное дождевое облако было бы для него незнакомою новинкою. Но выработанное убъждение, что предметы, отвъчающие одному и тому же общему представленію, производять одинаковыя действія, отвечающія продолженію этого общаго представленія, даеть возможность представить будущее. Общее представленіе, какъ и единичное, мыслится не обособлено, а въ связи съ твиъ, что его необходимо окружаеть, ему предшествуеть и ва нимъ последуеть. Дождевое облако, дождь, грязь все одно и тоже продолжающееся общее представленіе. Каждый изъ трехъ его элементовъ даеть возможность заключать о существовании двухъ другихъ: грязь къ дождю и облаку, дождь къ грязи и облаку, облако къ грязи и дождю. Общія представленія имфють и животныя и на нихъ основывается возможность животной жизни. У утки есть общее представленіе воды и у корька-общее представленіе цыплать.

Общія представленія возникають изъ того, что устанавливается вваимоотношеніе представленій по сходству. Сложныя представленів заключаются подъ одно общее представленіе. Наблюденія надъ ріками Москвою, Окою, Волгою дають общее представленіе ріки. Образованіе общихъ представленій, это діло экономіи памати. Если бы ихъ не было, мы должны были бы помнить каждый предметь обособленно и черты принадлежащія ему исключительно, и черты принадлежащіе ему совмістно съ другими запоминать особенно. Но во многихъ случаяхъ намъ не нужны индивидуальныя черты

предмета, нужны только общія и воть-общія ленія освобождаютъ отъ обязанности насъ держать своей памяти громадный балласть. Для того, чтобы найти себь объдъ, и долженъ только знать одни признаки: надпись на зданів "Ресторанъ". Если бы не было общихъ представленій, не существовало бы представленія ресторана, могли только представляться и мыслиться отдёльныя мёста, гай можно найти объдъ. Но проанализируемъ это представление и мы увидимъ, что въ составъ его опять входитъ безчисленное количество общихъ представленій. Пусть я представляю себъ не ресторанъ вообще, а ресторанъ опредъленный. Однако далъе я представляю, что я могу найти тамъ кушанья вообще или кушанья такія-то не прямо съ характерными привнаками, отличающими положенное на одной тарелив отъ положеннаго на всъхъ тарелкахъ міра, но вообще кушанья такого то рода. Эта заміна представленій единичных представленіями общими есть сокращеніе работы памяти и мыслительнаго процесса. Заведеніе ищеть учителя математики. Ему рекомендують лицо А. Не нужно знать А во всёхъ отношеніяхъ, достаточно знать, что онъ знаеть математику, обладаетъ педагогической сноровкой, добросовъстенъ. Индивидуальное представление А замъняется общимъ представлениемъ хорошаго учителя. Обозначимъ совокупность признаковъ такого учителя, какъ М. Мы имвемъ сужденіе: А есть М. Если бы требовалось несколько учителей и нашлись бы лица В, С, Д, то в В, С, Д, трактовались бы, какъ М. Усвоение по единичному представленію признаковь, въ немь не наблюдавшихся, но существующих в том общем представлении, под которое оно может выть подведено, есть умозаключение. Его основаніе - ассоціація по смежность. Въ рекахъ живетъ рыба. О новой ръкъ, которую я увидълъ, я думаю, что и въ ней должны жить какіе либо сорта рыбъ. Отъ человъка, который ко мнћ подошелъ и котораго я вижу въ первый разъ, я естественно жду, что онъ заговорить, потому что человъкъ ходить къ другому обыкновенно затёмъ, чтобы сказать что-либо. Процессъ обобщенія представленій и отсюда процессъ определенія ихъ взаимоотношенія можеть быть разно-

образнымъ и имъть различныя степени. Такъ ръка есть общеепредставленіе. Но многочисленныя наблюденія могутъ разбить это представление на несколько новых общихъ, для которыхъ представление реки останется общимъ. Реки судоходныя, ріжи небольшія, но съ быстрымъ теченіемъ, прячущіяся въ заросляхь. Каждый изъ такихъ типовъ рікь иміветь свои признаки. Наиболее общее представление тогда даетъ наименте матеріала для умоваключеній. Сказать о Сухонт, что она-ръка, значитъ сказать гораздо меньше, чъмъ сказать, что она ръка судоходная, что она ръка, текущая подъ 50 мв параллелями, что она несетъ свои воды въ Ледовитый океанъ. Всв эти указанія не индивидуализирують Сухону, есть нівсколько рікь, удовлетворяющихь этимь опреділеніямь, ноони дають однако возможность сделать относительно нея много заключеній, которых в нельзя вывести только изъ того факта, что она-ръка.

Равсматривая представленія по происхожденію, мы видимъ, что въ сущности они суть не внёшніе предметы, а нашы субъективныя состоянія. Я имёю представленіе куска сахару. Оно составлено изъ представленія формы, величины, цвёта тяжести, вкуса. Но всё перечисленные признаки суть субъективныя ощущенія, они локаливированы въ одномъ началів, это начало проэкцировано, т. е., представлено находящимся внё меня. Ассоціація, сліяніе, смёна, раздёленіе представленій, все это наши субъективныя состоянія. Все это дёятельность естественной мысли, но мысль разсматриваеть свои представленія не какъ свои созданія, а какъ образы вещей, и, разсуждая о своихъ представленіяхъ, полагаеть, что разсуждаеть о вещахъ. Мышленіе наше предметно.

Дъятельность образованія, сліянія, разложенія и смъны представленій и есть дъятельность естественнаго мышленія. Но идеаль человъка есть мышленіе логическое. Конечно, и логическое мышленіе не противоестественно, наобороть, по существу оно болье естественно, т. е., болье согласно съ законами природы, чьмъ такъ называемое мышленіе естественное. Многія представленія дикари возникають и развиваются на болье естественной почвь, чьмъ у культурныхъ людей, и од-

нако менфе отвичають правди, чимь последнія. Но логическое мышленіе мы противополагаемъ естественному, потому что оно не дается непосредственно природою, а пріобратается изученіемъ. Во избіжаніе недоразумівній должно оговориться, что оно пріобритается изученіемъ неспеціально логики. Нить: пріобрътается оно изучениемъ вообще и изучениемъ специальныхъ -отраслей знанія. Общее образованіе развиваеть человіка и вырабатываеть въ немъ способность правильныхъ сужденій. Спеціальное изученіе какой либо практической или научной отрасли вырабатываеть въ изучающемъ способность быстро улавливать существенное, устанавливать правильную связь между признаками предмета, различать наносное и случайное отъ коренного и первоначальнаго. Если дать ариометическую вадачу, не требующую для своего решенія никакихъ спеціальныхъ математеческихъ знаній, лицу занимающемуся математикой, и лицу, занимающемуся логикой, но не математикой, натематикъ решитъ задачу скорее и правильнее, чемъ логикъ. Это происходить потому, что въ своей сферь онъ мыслить лотичнее логика, онъ, ведь, логику математики, т. е., искусство математического мышленія (подъ логикой математики разуивють еще ивчто иное) знасть лучше, чвиъ логикъ. И развитіе всакой науки можеть быть названо развитіемъ логики науки. Развитіе науки обусловливается точнымъ опредѣленісит изследуемых в сю фактовь, правильной системативацісй установленіемъ наилучнихъ методовъ Определеніе, систематизація, методы, все-ото дело логики. Отсюда и прогрессъ логики обусловливается прогрессомъ отдельных наукъ. Логика, ведь, констатирують усовершенствованіе опреділеній, системь и методовъ.

Логическое мышленіе развивается изъ естественнаго точно также, какъ взрослый человъкъ вырастаетъ изъ ребенка. Какъ ни велико здёсь различіе, оно однако количественное, а не качественное. Логическое мышленіе характеризуется сознательностью. Но мы уже говорили, что въ мышленіи сознательномъ всегда имфется элементъ безсознательный. И затёмъ, конечно, мышленіе не становится тотчасъ логическимъ, какъ только на мыслительный процессъ унадуть первые слабые

дучи свёта сознанія. Сознаніе за всёмъ тёмъ есть и условіє: догическаго мышленія, и условіе познанія догическихъ процессовъ, и условіе ихъ усовершенствованія: Мышленіе. неосвъщенное свътомъ сознанія, есть механическое, а не логическое, оно можетъ быть очень совершеннымъ, но оно незнаеть самого себя, не знаеть, что и для чего оно делаеть, оно является машиною, а не умомъ. Сортировочная машина можеть разклассифицировать предметы гораздо лучше и несравненно скорбе, чемъ человекъ. Но между нею и человекомъ всегда будетъ то различіе, которое привнавалъ Паскальмежду природою и человъкомъ. Природа, давящая человъка, не знаеть, что она его губить, погибающій человькь знаеть, что онъ жертва природы. Алгебранческая машина, рішающая сложныя математическія проблемы, не внасть, что и для чегоона дёлаетъ. Человекъ, производящій первия робкія вычисленія, знасть, чего онъ хочеть. Мыслительная работа, не освещенная сознаніемъ, слепа, стихійна, безответственна. Эторабота, не понимающая и не знающая сама себя. Мысль темъболье мысль, чыть болье въ ней самосознанія. Достоинствомысли заключается въ ея автономности, въ ея свободъ. Машина действуетъ по необходимости, мысль сама полагаетъ себя, сама опредвляеть. Если что свободно въ человъкъ, топрежде всего его мысль. Меня могуть лишить свободы дъйствовать, возможности говорить, (въ доброе старое время вырввывали языки, теперь сознаніе невыгоды тёхъ или другихърфчей можетъ заставить не говорить ихъ), но никто не можеть запретить мев свободно мыслить. Всв мы не совсвитьправдивы, мы более любезны другь съ другомъ, чемъ нужноото во имя правды, но въ своихъ мысляхъ мы не можемъ лукавить и оцфинваемъ каждаго постольку, поскольку онъ намъ кажется стоющимъ. Правда и мысль можетъ быть робкою и мышленіе бываеть трусливымь, но во всякомь случай каждый человъкъ наиболъе смълъ и наиболъе свободенъ въ сферъмысли. Декартъ энергично подчеркнулъ значение участия воли въ мышленіи. По его мевнію, во всвхъ ошибкахъ мысли виновата воля. Мисль взвишваеть и оцинваеть доводы и показанія чувствъ и сообразно съ этимъ строитъ выводи, Отъ. воли зависить—по Декарту—дать санкцію этимъ выводамъ, признать ихъ правильными или неправильными. Воля можетъ поспъщить согласиться или не согласиться съ какою либо мыслью. Положимъ, я произвожу вычисленіе, мит дали 11, 16, 15, я говорю - это равняется 43 и успоканваюсь на этомъ ръшеніи; моя літивая воля не пожелала дальнітишей работы, но воля энергичная и осторожная побудила бы мысль еще точніте провітрить вычисленіе и тогда бы открылось, что я ошибся и что сумма данныхъ трехъ слагаемыхъ равно 42. Мышленіе механическое, мышленіе естественное бредеть по протореннымъ путямъ, мышленіе логическое управляется волею, какъ кормчій. Воля, регулируя сознательное мышленіе, и усовершенствоваеть его.

Логическое мышленіе стремится къ большей и большей ясности. Попытаемся анализировать наши представленія. Положимъ, представление какой либо мъстности, и вы немедленно убъдитесь, что ясно представить себъ ту или другую картину въ действительности невозможно. Только во сне или въ боавзненномъ состояніи мы можемъ живо воспроизводить лица своихъ знакомыхъ, въ нормальномъ состояніи эти образы всегда оказываются у насъ неустойчивыми. Отсюда и сліянію, в разделению представлений, и умозаключениямъ по смежности не достаеть рельефности и твердости. Въ представлении не видна связь признаковъ, она чувствуется, понимается, но не опредъляется логически, образъ, создаваемый логическимъ мышленіемъ, устойчивъ, потому что выяснена и истолкована природа образа. Возымемъ представление о треугольникъ и нысль о треугольникв. Последная можеть быть и более и менте богатой по содержанію, но во всякомъ случать въ ней содержится иден взаимной связи между сторонами и углами, идея зависимости сторонъ по величинъ и т. д. Представленіе треугольника не отчетливо. Накоторые говорять, что въ сущности общихъ представленій не можетъ быть, нельзя представлять триугольника, который быль бы ни острымъ, ни прямони тупоугольнымъ. Въ этомъ положении есть та доля правды, что общее представление не можеть быть безусловно отчетливымъ, за то мысль можетъ быть совершенно отчетливой.

Я внаю, что сумма угловъ треугольника равняется двумъ прямымъ, мыслю формулы, по которымъ можно решить треугольникъ. Я не представляю себъ въ это время никакого треугольника, я мыслю законы, опредъляющие происхождение треугольника и его свойства. Въ непосредственномъ представленій и сущности всегда находится безконечное количество признаковъ, которые находятся какъ бы въ дрожательномъ, неустойчивомъ состояніи. Въ мысли скрываются всегда только некоторые изъ элементовъ представленія и эти некоторые формулированные обособленно могутъ быть совершенно отчетливыми и ясными. Великую услугу мышленію оказываеть языкъ. Собственно говоря, каждое слово есть общее представленіе или, точнье, внакъ общаго представленія. Было уже сказано, что общее представленіе, заміняя собою индивидуальное, сокращаетъ работу мысли и памяти. Слово, становясь на мъсто общаго представленія, ведеть далже это дело сокращенія. Представленіе Москвы ріжи сложніве и запутанніве представленія ріки, операція со словомъ ріка боліве легка, чёмъ съ представленіемъ рёки. Представленіе въ слове замівняется легкимъ и удобнымъ знакомъ. Мы и привыкаемъ мыслить не образами, а сокращенными знаками образовъ. Логическое мышленіе сообщаеть знакамь точность и ограничиваеть ихъ содержаніе опреділенными признаками такъ, что мысль удерживаеть ихъ легко и представляеть отчетливо. Явыкъ народа слагается безсознательно, и поэтому слова въ ихъ стихійномъ видъ имъютъ далеко не всегда строго разграниченное значеніе. Логическое развитие языка состоить въ томъ, что словамъ усвояется точное значеніе. Физика, химія, не могуть играть словами, не можетъ въ произвольномъ смысле употреблять ихъ и исторія, и соціологія. Намъ говорята: во Франціи царствуетъ безбожіе. Другіе говорять, что это неправда. Мы требуемъ для выясненія спора, чтобы быль установлень точный сныслъ слова безбожіе, чтобы всв разсуждающія лица употребляли это слово въ одномъ и томъ же смыслъ. Такъ, въ логическомъ мышленіи мы замібняемъ нестройные и неясные образы представленій точными и опреділенными понятіями. Задача логическаго мышленія мыслить ясно и основательно.

Въ сущности, это, конечно, тавтологія; я могу представлять ясно только то, что понимаю, что знаю основательно. Но это въ идеалъ, а въ дъйствительности мысль можетъ быть довольно ясною, а основаніе ея забыто. Можно ръшать задачи по формуламъ, доказательство справедливости которыхъ мы давно забыли. Но очевидно, въ такихъ процессахъ опять въ наше мышленіе прокрадываются и безсознательные и механическіе элементы. Нужда, необходимость заставляетъ насъ пользоваться ими, но это только печальный фактъ, а не идеалъ.

Мы опредълимъ для себя мышленіе вполнъ, когда изслъдуемъ его формы и пріемы. Теперь мы выяснили себъ пълоторыя эмбріональныя формы и нікоторыя общія свойства мышленія. Примірь мыслящихь вісовь показаль намь основные принципы мысли. Разсмотрение психологической стороны происхожденія познанія показало намъ процессъ возникновенія естественной мысли и ея постепеннаго осложненія и развитія. Мы уже говорили о соотвітствій между мышленіемъ и бытіемъ. Изъ этого само собою следовало и соответсвіе между мыслью естественною и логическою, такъ какъ должно быть соотвітствіе между тою и другою и бытіємъ. Изъ этого слівдуетъ и большее соотвътствіе бытію логической мысли, чъмъ естественной. Оно должно въ себъ лучше отражать дъйствительность по той же причинь, по которой лучше полированное веркало даетъ лучшія отраженія, чёмъ веркало, грубо полированное.

С. Глаголевъ.

(Окончаніе будеть).

## Николай Яковлевичъ Гротъ (1852 + 1899 г.) и его философскіе труды.

(Продолжение \*).

Въ виду особенной важности труда Грота подъ заглавіемъ: "Къ вопросу о реформъ логики" и принимая во вниманіе, что въ русской философской литературѣ это единственное 1) сочиненіе, иміющее своею цілью великую задачу-коренную реформу всей логики, мы лодробно изложимъ содержание этого труда. Въ предисловін къ своему сочиненію авторъ разсказываетъ исторію его. Изъ этой исторіи мы узнаемъ, что указанный трудъ: "Къ вопросу о реформъ логики" былъ задуманъ Гротомъ еще на студенческой скамьъ при слушании курса логики въ Петербургскомъ университетъ; затъмъ долго подготовлялся въ годы профессорства, и только въ 1882 г., послъ десяти-месячной отделки въ Тюбингене, быль наконецъ выпущень въ Лейпцигв въ свъть. Авторъ настолько скромень, что и такой, долго продуманный трудъ, находитъ еще незрълымъ. Но онъ все таки ръшилъ его выпустить въ свътъ вътёхъ видахъ, что иногда незрёлый плодъ лучше дозрёваетъ, если его сорвать и подвергнуть действію живительных лучей солнца на открытомъ окнф, чфмъ если его оставить въ твни, подъ густыми листьями дерева. Солнечными же лучами для каждаго произведенія человіческой мысли является кри-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра в Разунъ" за 1903 г. № 12.

<sup>1)</sup> Сочинение Коринскаго: "влассификація выводовъ" имфетъ въ виду реформулишь одной части логики, да и то на почвѣ старой же логики.

тика. Авторъ и надъется, что его теоріи окончательно дозрѣють подъ живительными лучами критики. Но критика критикъ— рознь. Бываетъ критика глубокая и основательная, и бываетъ совсѣмъ поверхностная, неосновательная. Гротъ и считаетъ нужнымъ послать предостереженіе тѣмъ легкомысленнымъ и поверхностнымъ критикамъ, которые считаютъ возможнымъ съ высоты своего всезнанія произносить смертные приговоры надъ любою книгою, общее направленіе которой имъпочему либо не нравится.

Нашъ авторъ считаетъ себя въ правъ подчеркнуть, что егокнига не есть сводъ метеній, на спехь и кое какъ составленнихъ и сшитыхъ на живую нитку, етъ, каждая мысль, въ ней выраженная, десятки разъ была продумана авторомъ и выворочена на всевозможныя стороны. Въ силу такихъ-то, по собственному сознанію Грота, содидныхъ качествъ труда его, онъ и считаетъ себя въ правъ ожидать, что критики отнесутся серьезно и съ уваженіемъ къ его теоріямъ, какъ результатамъ многолетней напраженной работы ума. Таковы условія и достоинства работы Грота по его собственнымъсловамъ. Теперь разсмотримъ, какъ авторъ понимаетъ научвый характерь своего труда. Онь убъждень, что оригинальность его теоріи будеть очевидна для всякаго толковаго и сколько нибудь компетентнаго читателя. Въ силу же сознанія этой общей оригальности своего труда, Гротъ и указываетъ на то, что онъ пренебрегалъ ссылками на чужія мижнія и на указанія случайныхъ совпаденій различныхъ своихъ взглядовъ со взгладами другихъ писателей. Право свое дёлать это онъ видить въ примъръ авторитетнъйшихъ логиковъ нашеговремени, изъ которыхъ одинъ, напр. Стенли Джувенсъ говоритъ следующее: "въ такомъ предмете, какъ логика, едва ли возможно висказывать какія нибудь инфнія, которыя не были бы высказываемы прежде въ той или другой формъ; покрайней мірі зародышь каждаго ученія можно найти у прежнихъ писателей и новость можетъ состоять главнымъ образомътолько въ способе гармонирования и развития" 1). Руковод-

<sup>1) &</sup>quot;Къ вопросу о реформъ логики". Н. Грота.

ствуясь отимъ мнаніемъ одного изъ компетентнайшихъ своихъ предшествениковъ, авторъ и находитъ, что не стоитъ тратить время и силы на то, чтобы искусственно ставить свои взгляды въ связь съ подобными же взлядами предшественниковъ. Но это, указанное самимъ авторомъ, качество его труда, касается только вефшней стороны, техники сочинения. Для уяснения взглядовъ автора намъ интересние узнать, какъ онъ самъ понимаетъ происхождение своихъ взглядовъ по вопросу его работы. Гротъ и здъсь не оставляетъ безъ вниманія своихъ читателей и критиковъ: онъ разъясняетъ самый процессъ развитія и его взглядовъ. Въ общемъ это развитіе прошло (по Гегелеву закону) три момента: моментъ отрицанія, критики и моментъ творчества. Въ первый моментъ отрицанія у автора возникло сознавіе несообразности ніжоторых в сторонь логическихъ доктринъ напр.: логическаго ученія о законв тожества, о томъ, что понятія возникають прежде умозаключевій и т. п. Сознаніе этой несообразности заставило автора искать разръценія всёхъ этихъ недоуменій въ сочиненіяхъ прежнихъ писателей по логикъ, эстетикъ и въ изучении исторів логики. Но и исторія логики не дала отвіта на сомнівнія и недоумівнія автора. Между тімь, подь вліяніемь практической необходимости читать, въ положении профессора, систематическое изложение логики, у нашего автора скоро стали возникать обрывки и собственныхъ теорій. Путемъ долгой и мескратной переработки этихъ обрывковъ, у Грота и оказалась въ результатв система взглядовъ новая и для него самого неожиданная 1). Такова, разсказанная самимъ авторомъ, исторія развитія его взглядовъ. Что же представляетъ собою этоть трудъ, исторія котораго такъ подробно разсказана самимъ авторомъ? Чтобы отвътить на этотъ вопросъ, намъ нужно обратиться въ изложенію содержанія этого труда, что мы и ділаемъ теперь.

Во введеніи къ своему сочиненію авторъ занимается разъясненіемъ задачъ своей работы. Прежде всего онъ указываеть литературу исторіи логики (1—5). Общее, его мивніе о глав-

<sup>1)</sup> Къ вопросу о Реформ'я логики стр. XIII.

нейшихъ логическихъ трудахъ то, что они мало даютъ для всторін логики, потому что въ болже древнихъ не достветькритики и полноты, а более новые не только поверхностны и: отрывочны, но и односторовни, ибо, когда историкъ въ тожевремя теоретикъ, то онъ судитъ о важности того или другоготруда всегда болже или менже субъективно и не безпристрастно. Затемъ авторъ делаетъ общій очеркъ развитія и современнаго состоянія логики (5-18); именно онъ указываеть на следующие частные факты: 1) постепенное умножение направленій въ разработив логики, особенно въ новвищее время. (5-8). Лучшинъ доказательствомъ возростающаго числа разногласій между представителями логики служить прогресивноетивожение сочинений съ реформаторскими тенденциями (8-10); это одна черта. Другою важною чертою въ развитіи догики является последовательное возрастание теоретическаго характера логическихъ изследованій въ ущербъ практическому (10-17). Въ древности и средніе вѣка логика служила практическимъ руководствомъ для человъческого ума во всехъсферахъ его дъятельности; она считалась не только пропедевтикой къ другимъ наукамъ, но и руководительницею всякаго разсужденія, разговора и спора. Въ новое же время ваивчается въ логикв переввсъ теоретическихъ задачъ надъпрактическими, замъчается стремленіе дать логикъ строгонаучную обработку лишь въ сферъ вопросовъ гносеологическихъ. Но въ общемъ, по нашему автору, современное положеніе логики находится въ высшей степени въ неудовлетворительномъ видъ: съ одной стороны совершенное вавилопскоестолпотвореніе безчисленныя неудачныя попытки реформы логики; съ другой стороны, общность лишь одной черты, а именно стремленіе строго и научно переработать теорію познавательной деятельности и соответственно этому большеенаи меньшее пренебрежение къ практическимъ задачамъ. Первый факть естественно должень привести къ желанію найти причины всеобщей путаницы понятій и неудачь прежнихъ реформаторовъ догики и отыскать способы дучшей постановин дела въ будущемъ. Второй приводитъ иъ вопросу: не вынграеть ин догика отъ исключительной теоретической поста-

новки своихъ изследованій и отъ совершеннаго забвенія той практической миссіи между людьми, о которой она такъ долго мечтала? Разборомъ этихъ вопросовъ нашъ авторъ и занимается далье. Въ чемъ причина неудачъ прежнихъ реформаторовъ логики (17-22)? Важневишею причиною путаницы понятій въ логикъ по Гроту является большая или меньшая вависимость всёхъ общихъ логическихъ теорій отъ тёхъ или другихъ метафизическихъ системъ; а отсюда нашъ мыслитель объясняеть и причину неудачи всёхъ прежнихъ реформаторовъ логики. Желая примирить и согласить готовыя понятія, имфющія свое основаніе въ метафизическихъ предположеніяхъ и догматахъ, они беруть на себя вадачу невыподнимую и совершенно непроизводительную: изъ сочетанія и приспособленія другь къ другу традицією освященныхъ, но дожныхъ или фантастическихъ идей, конечно, ничего сильнаго, могучаго, органически пфльнаго не можетъ произойти. И нашъ авторъ справедино находитъ, что хаосъ понятій съ каждою попыткою реформы, основанною на такомъ принципъ, лишь увеличивается и къ старымъ противоръчіямъ и разногласіямъ присоединяются все новыя. Но въ такомъ случав естественно является вопросъ: что же дълать для реформы догики? Какъ избъжать хаоса и путаницы? Гротъ находить, что для того, кто отдаеть себв ясный отчеть въ томъ фактв, что прошедшее логики смутно, настоящее-хаотично, а задачи будущаго еще вовсе не определены, ничего не остается какъ: 1) подвергнуть отрицанію все прошлое этой науки, и, вооружившись сомнинени по отношению ко всимь безусловнымь понятіямъ и терминамъ, хотя бы кажущимся на первый взглядъ совершенно естественными и законными, 2) начать всю работу снова и при томъ на совершенно новыхъ основаніяхъ, при помощи новыхъ методовъ и новой постановки вопросовъ. На этомъ же пути предстоить, прежде всего, решить вопросъ о возможности поставить логику на совершенно теоретическую почву. Авторъ находить, что эта возможность не только въ настоящее время не подлежить никакому сомивнію, но даже является прамо необходимою. Въ настоящее время по Гроту необходимо, хотя временно, пренебречь всёми непосредственними практическими задачами, которыя способны лишь только ториозить безпристрастное научное изучение предмета и отвлекать его отъ ближайшихъ цълей, и обратиться лишь къ строго теоретическому изследованию вопроса. Этотъ же вопросъ о теоретичности" логики приводить нашего автора къ разбору отношеній между науками, искусствами и теоріями искусствъ (25-29). Гротъ находитъ, что необходимо различать троякій родъ изученія дійствительности: 1) чисто-теоретическій въ наукахъ; 2) теоретико практическій въ теоріяхъ искусства; 3) често-практическій-въ искусствахъ. Эти три рода изученія нивить и цвли различныя (истолкование природы, выработка правиль двятельности, усвоение самаго механизма этой последней) и объекты различные (природа въ наукахъ, выводы науки в пріемы искусствъ, правила этихъ последнихъ и механизмъ самей дъятельности въ искусствахъ);-- и пріемы, или средства тамъ и здёсь различные (наблюденіе, эксперименты и анализь-въ наукахъ; пассивное усвоение и синтевъ въ теоріяхъ вскусствъ, упражнение въ самой деятельности, соединенное съ творчествомъ-въ искусствахъ). Съ этой же точки зрвнія нашъ авторъ находитъ необходимымъ отличать науку о повнаніи отъ теоріи искусства повнанія. Логика съ этой точки врінія должна быть наукою о познаніи, т. е., чисто теоретическимъ видомъ изученія повнавательной двательности. Всв же практическія задачи должны быть предоставлены будущей особой теорін искусства повнанія, которую по автору удобите всего назвать "методикой" или "методологіей".

Каковъ же долженъ быть общій строй будущей логики, какъ науки о познаніи? Для опредъленія этого строя авторъ (33—34), прежде всего, кратко устанавливаетъ опредъленіе предмета логики. Предметомъ логики должна быть "познавательная дъятельность" со всёхъ ея сторонъ и во всёхъ ея проявленіяхъ. Далве Гротъ дълаетъ аналивъ методовъ логики. Начинаетъ онъ съ критики прежнихъ взглядовъ на эти методи и затёмъ даетъ свое указаніе будущихъ методовъ логики. Логика, какъ будущая чисто теоретическая наука, можетъ быть построена только при правильномъ синтезъ всёхъ апостеріорныхъ методовъ, г. е., при помощи опытнаго изученія:

1) внутреннихъ познавательныхъ процессовъ въ связи съ психическими явленіями соотвътствующаго круга, и во 2,хъ) внътнихъ, матеріальныхъ и формальныхъ, результатовъ и выраженій этихъ процессовъ— во мнъніяхъ, убъжденіяхъ и знаніяхъ людей всякаго развитія и въ научныхъ пріобрътеніяхъ, въ частности—въ словахъ, названіяхъ, терминахъ, предложеніяхъ, періодахъ и другихъ элементахъ изложенія идей.

Опредвливъ общій объекть и методы логики, какъ науки опознавательной деятельности, Гроть определяеть далее и предметъ своего сочиненія (43-44). Планы автора, по его словамъ, довольно скромны. Мечта построить сразу целую законченную "систему" логики должна быть, по мивнію автора, навсегда оставлена. Системы наукъ строятся лишь постепенно. дишь усиліями многихъ личностей. Отдёльная работа можетъ лишь стремиться къ системъ только субъективной и внъшней. къ системв въ ввложения, къ согласию и гармонии отдельныхъутвержденій между собою. Въ этомъ субъективномъ симслів авторъ и хочетъ стремиться къ системв, но очевидно не късистемъ локиги, а къ систематичности и согласію своихъ подоженій. Такъ какъ мечтать изслідовать всю область познавательной двятельности сразу было бы сившно, потому что поле ея необовримо, то Гротъ и считаетъ возможнымъ заняться лишь нъсколькими вопросами, которые ему кажутся болъе важными. Эти вопросы групируются около понятія мышленія, т. е., умственной діятельности. Основныя функців этой послідней, помевнію нашего автора, всего важеве опредвлить, такъ какъ только этимъ путемъ можно положить конецъ цёлому ряду прискорбныхъ недоразумъній и фантастическихъ взгладовъ, которыми была наполнена старая логика. Въ частнасти, главною своею задачею авторъ ставить разсмотрёть различныя ступени осложненія умственной діятельности, или умственныхъ процессовъ и ихъ вваимныхъ отношеній, а затімьвопросы о природъ заблужденій ума, о средствахъ ихъ предупрежденія и исправленія и др. подобные; въ связи съ этимъонъ считаетъ необходимымъ коснуться такъ называемыхъ "законовъ мышленія". Но для того, чтобы точеве определить характеръ изследованій умственной деятельности, нашь авторъ

считаетъ необходимымъ предварительно разобрать значение ея въ ряду процессовъ познавательной деятельности въ обширномъ смысле слова и въ ряду всехъ психическихъ процессовъ вообще.

Сообразно такому плану своей работы, Гротъ и начинаетъ свой трудъ съ обозрвнія значенія состава и ступеней развитія познавательной діятельности (содержаніе І главы). Прежде всего, онъ касается значенія познавательной діятельности (47-67). На какую почву поставить вопросъ о содержании познавательной двятельности, другими словами, на что долженъ опираться общій анализь этого понятія?--воть первый вопросъ, который долженъ быть решенъ. Нашъ авторъ решаеть его въ томъ смысле, что основныя изследованія свои онъ будеть обосновывать не на субъективныхъ данныхъ на объективных результатах внутренняго опыта, а различных наукт обт организмъ. Сделавши это краткое, предварительное замівчаніе о почвів своих в изслівдованій, Гроть переходить къ анализу общаго понятія психическаго существованія" (48-49). Это понятіе авторъ опредвляеть такъ: психическое существование организма есть тотъ видъ взаимодвиствія его съ окружающею средою ради приспособленія внутрениих отношеній къ вившнимь и вившних къ внутреннимъ, который состоитъ въ обивнв между ними движеній, впечатывній, въ противоположность обміну веществъ. Такое же определение "психическаго существования" предполягаетъ для своего объясненія, уже обоснованную прежде авторомъ (въ "Псих. чувств.") теорію психическаго оборота (49-53). Каждый психическій обороть состоить, какь это было указано санимъ Гротомъ въ его "Исихологін чувствованій", изъ 4-хъ моментовъ: 1) объективно-сенсорнаго или объективной воспрівичивости; 2) субъективно-сенсорнаго, или субъективной воспріничивости; 3) субъективно-моторнаго, или субъективной деятельности и 4) объективно-моторнаго, или объективной двательности. Въ общей суммъ психическихъ оборотовъ должно различать, прежде всего, обороты правильные, т. е. такіе, въ которыхъ существують на лицо всв звенья, и неправильныетакіе, въ которыхъ некоторыя звенья отсутствують. Затемъ

можно делить правильные обороты на равномерные или безразличные, въ которыхъ ви одному моменту не принадлежитъ преобладаніе, и неравном врные или характерные, въ которых в одному моменту принадлежить решительное преобладание предъ прочими. Наконецъ, можно еще различать обороты простые и составные и т. д. Взаимныя отношенія между этими оборотами нашъ авторъ рисуетъ въ видъ схемы (5.--59). Въ заключеніе же своего анализа теоріи психическихъ оборотовъ онъ даетъ такой итогъ: психические обороты, какт и вообще психическое взаимодъйствіе, дифференцирую ... главныхъ направленіяхъ-пассивномъ и активномъ. является возможность и всё дёйствительныя психическія взанмодействія человека разделить на два класса-страдательныхъ и деятельныхъ. Первый классъ взаимодействій Гротъ обнимаетъ въ общемъ понятін "психической жизни"; второй классъ-въ понятіи "психической дізпельности". Оба же эти понятія онъ признаетъ составными элементами болье широкаго или общаго понятія "психическаго существованія". Наука, по отношенію къ изследованію психического существованія. можетъ идти троякимъ путемъ: или, во 1-хъ, она можетъ заняться общимъ изследованіемъ психическаго существованія и, выходя изъ наблюденій надъ цёлымъ рядомъ организмовъ, должна стараться определить ходъ постепеннаго осложненія этого последняго и дифференціаціи его на рядъ страдательи рядъ деятельныхъ оборотовъ, престыхъ и ныхъ-ото будетъ своего рода біологія сознанія (собственно "психологія" — на обычномъ языкѣ), или 2) она можетъ изследованіе продуктовъ вліннія поставить себъ задачею вившней среды на оргинизмъ, т. е., явленій психической жизни въ связи съ постепеннымъ развитіемъ ихъ (это будетъ анатоміей сознанія-психофизической); или же 3), наконецъ она можетъ изследовать процессы действія самого организма сознанія, т. е., движенія, составляющія психическую дівятельность-и это будеть физіологіей сознанія (психодинаочередь психостатика и психодинамика мика). Въ свою быть болве общими и болве спеціальными. етъ быть обращена на процессы нравпсиходинальная

ственной двятельности (этика) и на процессы познавательной дъятельности-собственно логика. И такъ, логика, по нашему мыслителю, есть психодинамика процессовъ познавательной лежтельности. Сделавши это определение, нашъ авторъ переходить къ частному опредвленію психической и познавательной дъятельности. Исихическая дъятельность есть совокупность всёхъ движеній и действій, направленныхъ къ приспособленію вившнихъ отношеній къ внутрецнимъ; въ болье же точномъ смыслф она есть совокупность всфхъ характерныхъ, или составныхъ психическихъ оборотовъ, исхолящихъ отъ сознанія и направленныхъ къ измёненію вийшнихъ отношеній. Познавательную же дівтельность нашь авторы опредъляетъ такъ: повнавательная дъятельность есть совокупность движеній и дійствій, или діятельных оборотовь, направленныхъ къ развитію явленій объективной воспріимчивости и имъющихъ результатомъ приспособление отношений этихъ явленій, какъ своего рода вийшнихъ, къ внутреннимъ отношеніямъ, лежащимъ въ основаніи самихъ оборотовъ, составляющихъ эту деятельность, т. е., оборотовъ познавательныхъ. Определивши психическую и познавательную деятельность, Гротъ дале (во II главе) разбираетъ составъ познавательной деятельности (67-74) и, прежде всего, касается умственной дівтельности (70). Понятіемъ умственной дівятельности обнимается совокупность главныхъ центральныхъ познавательныхъ оборотовъ, или умственныхъ процессовъ. Умственные процессы не суть что либо особое и отдъльное отъ психическихъ оборотовъ, а составляютъ лишь спеціальный видъ последнихъ. Умственные процессы играютъ самую важную и существенную роль въ системъ процессовъ познавательныхъ: они составляютъ какъ бы настоящее зерно и центръ тяжести повнавательной деятельности. Этотъ анализъ умственныхъ процессовъ авторъ считаетъ необходимымъ поставить на точку зрвнія развитія эволюція (74). Гротъ находить, что, только выходя изъ этой точки арвнія, можно надвяться привести всв умственные процессы къ одному основному типу и къ однообразнымъ неизмѣннымъ законамъ; только выходя изъ нея, можно надвиться пріобрести и правильную есте-

ственную классификацію всвях умственных процессовъ. Но въ такомъ случав возникаетъ вопросъ: въ какой связи и отношеніи развитіе умственныхъ процессовъ находится съ общимъ развитіемъ познавательной деятельности? Нашъ авторъ находить полный параллелизмь въ развитіи умственныхъ и познавательныхъ процессовъ и старается представить последовательный аналивъ ступеней развитія тёхъ и другихъ. Единственнымъ критеріемъ для опреділенія ступеней развитія всякой психической деятельности Гротъ считаетъ различную степень сознательности соответствующихъ ей процессовъ или движеній. Руководствуясь этимъ критеріемъ, авторъ находитъ четыре главныя ступени развитія познавательныхъ процессовъ: 1) безсовнательную---этой ступени соответствують: ощущеніе, какъ матеріалъ, первичныя или конкретныя представленія, какъ продуктъ переработки; 2) сознательную-соотвѣтствуютъ первичныя идеи (или конкретныя представленія), какъ матеріалъ, вторичныя иден или конкретныя понятія, какъ продуктъ переработки; 3) произвольно-совнательнуювторичныя идеи, какъ матеріаль, идеи третичныя или же методически отвлеченныя понятія, какъ продуктъ переработки, 4) произвольно методическую-третичныя идеи, какъ матерівлъ, -- иден еще болбе сложныя, т. е., методически отвлеченныя понятія, или научныя идеи, какъ продуктъ переработки. Всв эти ступени повнавательной двательности могуть вонлощаться въ дъйствительной жизни: однимъ организмамъ доступна только безсознательная познавательная деятельность, другимъ доступна и сознательная; третьимъ, кромф первыхъ двухъ, доступна и произвольно-сознательная, и наконецъ - четвертымъ доступна и последняя высшая деятельностьпроизвольно-методическая. Но, замічаеть нашь авторь, преобладаніе тёхъ или другихъ процессовъ, т. е., совнательныхъ или безсознательныхъ на той или другой ступени можетъ быть лишь относительнымъ и потому приложение порядка этихъ ступеней къ жизни должно сопровождаться большою осмотрительностью. Сдылавши это замычание объ относительности ступеней развитія познавательной дівятельности, авторъ переходить къ анализу общаго состава и ступеней развитія

умственныхъ процессовъ. Сперва онъ говорить о составъ уиственныхъ процессовъ. Определивши уиственные процессы, какъ совокупности умственныхъ движеній, нашъ авторъ особенно подчеркиваетъ недоступность въ настоящее время умственныхъ движеній для физіологическаго изученія; остается лишь возможность надъ ними психологическаго анализа. своимъ тезисомъ на пути этого анализа. Гротъ ставитъ односторонность всёхъ умственныхъ движеній (92-93). Отсюда же, изъ этого принципа односторонности, нашь авторъ выводить и частныя задачи своего анализма умственныхъ процессовъ: 1) пересмотръть общую теорію процессовъ психическаго развитія, и 2) изследовать различныя сферы умственной дъятельности съ цълью свести всъ умственные процессы къ видамъ движеній. Сообразно немногимъ первоначальнымъ этимъ задачамъ Гротъ и излагаетъ общую теорію процессовъ психического развитія. Это изложеніе онъ начинаеть съ критики своей прежней теоріи этихъ процессовъ, изложенной въ "Исихологіи чувствованій". Психическія движенія и пресиства движеній, изміняющія отношенія между психическими явленіями и служащія источникомъ этихъ последнихъ, могутъ быть сведены къ шести родамъ: процессамъ ассоціацін, диссоціацін, дизассоціацін, интеграцін, дезантеграціи и дифференціаців. Эти процессы являются единственными самостоительными процессами психическаго развитія. Общинъ же, предварительнымъ условіемъ всёхъ этихъ процессовъ является наличность или отсутствіе изв'ястныхъ психическихъ возбужденій, неизбежно оставляющихъ сабдъ въ сенсоріумъ. Указавши главные виды умственныхъ процессовъ, Гротъ затъмъ даетъ анализъ взаимныхъ отношеній этихъ процессовъ, рисуетъ общую схему этихъ отношевій и деласть очеркь постепеннаго развитія или осложненія процессовъ развитія (103-106). Въ своемъ развитіи умственные процессы проходять нёсколько ступеней. Эги ступени развитія уиственных процессовь, по нашему мыслителю, тождественны съ ступенами развитія процессовъ ассоціаціи вообще: какъ во вторичныхъ, такъ въ первичныхъ цессахъ первое различіе сводится къ различію механическихъ

процессовъ отъ органическихъ; затёмъ, эти механические и органические процессы могутъ быть опять различной сложности, т. е., первичные, вторичные, третичные, четвертой степени и т. д., при чемъ это различіе совпадаеть съ различіемъ умственныхъ процессовъ безсознательныхъ, сознательныхъ произвольныхъ, методическихъ и т. д. Дальнъйшею задачею своего изследованія состава и значенія умственных процессовь нашь авторъ ставитъ переработку старой теоріи сужденій и выводовъ. Эта же переработка, по словамъ автора, будетъ инфть целью, доказать, что процессы сужденія суть лишь процессы ассоціаціи, диссоціаціи в дизассоціаціи идей; процессы умоваключенія-сознательные процессы интеграціи, дезинтеграціи и дифференціаціи идей. Это главная задача автора. Но сразу приступить къ ея ръшенію Гротъ считаетъ преждевременнымъ. Сознательные процессы ассоціаціи-процессы сужденія и умозаключенія-представляють по автору уже вторичную ступень умственныхъ процессовъ. Анализъ этой вторичной ступени должно подготовить изследованиемъ ступени первичной, или сознательныхъ процессовъ, потому Гротъ и занимается прежде изследованиемъ этихъ последнихъ процессовъ въ следующихъ двухъ главахъ: въ третьей онъ изследуетъ непроизвольные, а въ четвертой произвольные умственные Процессами первичными или безсознательными Гротъ навываетъ тъ центральныя движенія и преемства движеній, по преимуществу физіологическаго характера, которыя безъ участія не только воли, но и совнанія, комбинирують и ставять въ различныя отношенія другь къ другу простейшіе продукты объективной воспріимчивости; преділь этихъ движеній или бевсовнательныхъ процессовъ ассоціацій лежить между ощущеніями и конкретными представленіями, другими словами, между первоначальными объективными воспріятіями и первичными идеями. Безсознательные процессы разложимы на безконечно последовательный рядъ безсознательныхъ ассоціацій и интеграцій, или механическихъ и органическихъ движеній и рядовъ движеній, по природ'в своей совершенно однородныхъ. Далее Гротъ изследуетъ частные виды элементарныхъ процессовъ, ихъ взаимное отношение и устанавли-

ваетъ два основные типа (геометрическій и ариометическій) безсознательныхъ процессовъ ассоціаціи и даетъ ихъ символическое выражение и наименование: затъмъ переходитъ къ сознательнымъ процессамъ. Сознательные процессы авторъ опредъляеть, какъ умственныя движенія и преемства двеженій, называемыя также сужденіями и умоваключеніями. Здёсь же онъ, хотя кратко, но мётко определяеть значение прежнихъ теорій сознательнаго мышленія. Гротъ рішнтельно говорить, что никакихъ процессовъ мысли старыя теоріи не исчерпывали, не обнимали, такъ какъ они относились совсвиъ не къ процессамъ мысли, а лишь къ процессамъ ръчи. Эго же утвержденіе даеть нашему автору поводъ изследовать отношеніе понатій "сужденія" и "преддоженія" и составъ сужденія по ученію старой логики. Здісь Гроть даеть критику старыхъ взглядовъ на составъ сужденія и доказательство ихъ ошибочности. Отрицая деленіе предложеній старой логики, нашъ авторъ даетъ новос, весьма простое по идеъ, дъленіе предложеній, основанное на отношеніи вившнихъ объектовъ по объему: 1) есть предложенія, которыя высказывають что объ отношеніи "самостоятельныхъ" "целыхъ", т. е., утверждають или отрицають тождество, различіе, возможность, послёдовательность и др. подобныя отношенія однихъ другимъ; 2) есть предложевія, высказывають что либо объ отношении частей одного цѣлаго; 3) есть предложенія, которыя выражають составь цілаго; т. е., расчленяютъ цёлое на части, и за предметомъ и авленіемъ или же группою ихъ утверждають или отрицають какіе нибудь привнаки; 4) есть предложенія, которыя утверждають или отрицають принадлежность какой нибудь части къ цълому, напр. предмета къ цълой группъ предметовъ, меньшей группы къ большей и т. п. 1). Нашъ авторъ считаетъ эту свою классификацію вполн' исчернывающею всв возможныя отношенія между предложеніями. Далье Гроть переходить въ сужденіямъ. Разницу между сужденіемъ и предложеніемь онь определяеть такъ: сужденіе есть одновременное сообщение двухъ данныхъ элементовъ сознания помощью треть-

<sup>1)</sup> См. 135 —141 стр.

яго-оттого оно трехчленно; предложение же есть воспроизведеніе отношенія одного изъ этихъ элементовъ сознанія къ другому въ последовательности поступленія воспріятій въ сознаніе-оттого оно и двухчленю. Каждое сужденіе можетъ быть выражено только двумя, взаимно дополняющими другъ друга, предложеніями; а если такъ, то можно считать за истину, что различіе подлежащаго и сказуемаго не виветь ни малейшаго смысла въ сужденіяхъ, т. е., въ самомъ процессе мысли. Но въ такомъ случав, по мнвнію нашего мыслителя. можетъ быть устранено и главное препятствіе къ сближенію процессовъ сужденія съ процессами ассоціацін; если сужденіе есть совнательное умственное движеніе, устанавливающее какое-либо отношение между двумя представлениями, то, очевидно, его можно опредълить иначе, какъ процессъ совнательной ассоціаціи представленій. Этимъ же процессомъ ассоціацій объясняются и высшія иден, напр. такъ называемыя категоріи равсудка. Старая логика облекаеть ихъ какимъ-то мистическимъ туманомъ; на самомъ же деле эти иден происходять изъ такой же ассоціаціи и интеграціи ощущеній, какъ и всв прочія идеи человека. Нашъ авторъ находить, что именно изъ такихъ ощущеній, т. е., изъ специфическихъ умственныхъ ощущеній, и образуются всё иден человека. Но вдёсь можеть быть поставлено возражение, что самое признаніе специфическихъ умственныхъ ощущеній есть не болже, какъ только гипотеза. Гротъ признаетъ это, но вибств съ темъ онъ утверждаеть, что безь этой гипотезы немыслимо объяснить сущность повнавательной деятельности. Дале нашъ авторъ касается разновидности совнательныхъ ассоціацій и параллелизма ихъ классовъ съ классами ассоціацій безсознательных (150-160). Главное отличие безсознательных ассоціацій отъ сознательныхъ то, что первые имъютъ механическій характеръ, а вторые органическій. Но все же коренной разницы между тёми и другими нётъ. Первыя сознательныя умственныя движенія возникають на почвів неоднократнаго воспроизведенія безсовнательных в ассоціацій. Гроть находить, что это уже а priori должно быть понятно, ябо псвтореніе безсознательныхъ ассоціативныхъ движеній ума не можетъ

проходить въ сенсоріумъ безследно. Ассоціативнымъ комбинаціямъ конкретныхъ представленій уже съ самаго начала соотвътствуютъ извъстныя ощущенія, но совершенно смутныя, или безсовнательныя, другими словами-безсознательныя ассоцівтивныя движенія ума оставляють изв'ястные следы въ томъ спеціальномъ отділеніи сензоріума, которое по наслідственной организаціи нервной системы заправляеть умственною діятельностью человека; но следы эти, какъ и соответствующія имъ раздраженія, сначала иміють исключительно физіологическій характерь и лишь съ накопленіемъ ихъ, т. е., ассоціаціей и съ интеграціей, возникають сознательно ощущаемыя умственныя движенія, т. е., сужденія. Определить моменть этого перехода безсознательных ощущеній умственных движеній въ совнательныя авторъ считаетъ возможнымъ лишь въ самыхъ общихъ чертахъ, потому что въ каждомъ отдельномъ случай оти условія могуть быть до извістной степени различны. Нашь авторъ видить свою задачу лишь въ томъ, чтобы открыть общія условія, дающія послёдній толчекъ превращенію безсознательныхъ ассоціацій въ сознательныя. Такой толчекъ заключается въ процессь воспріятія, въ которомъ то, что прежде ощущалось въ нераздъльной связи, начинаетъ сознаваться вслёдствіе предшествующей, безсознательной дифференціаціи представленій, какъ раздельное. Другими словами, по Гроту, ближайшая причина сознательной ассоціаціи представленій есть раздільная фиксація сознанія на ихъ объектахъ, или раздільное направленіе на нихъ вниманія. Развивая эту мысль подробийе, Гротъ приходить въ выводу, что интеллектуальныя ощущенія, по самому происхожденію своему изъ следовъ безсознательныхъ движеній, первоначально имфютъ своимъ объектомъ лишь ассоціативныя умственныя движенія, а такъ какъ эти двежевія бывають двухь типовь-ариометическаго и геометрическаго, то, сообразно съ этимъ, и первыя сужденія и умозаключенія, т. е., сознательныя ассоціаців, должны быть тёхъ же двухъ типовъ. Но нашъ авторъ находить необходимымъ выразить особыми формулами основные типы совнательныхъ ассоціацій, ною относительно большая сложность ихъ элементовъ несомивно даеть имъ и особаго рода отпечатокъ сравнительно

съ параллельными ассоціаціями: онъ и заміняеть названія ариометическаго и геометрическаго типовъ терминами физическаго и математическаго типовъ. Дале Гротъ изследуетъ обворъ развитія сознательнаго мышленія въ его частныхъ ступеняхъ; онъ указываетъ три частныя его ступени со стороны внъшняго и внутренняго развитія его содержанія. Ступени эти следующія: 1) ощущенія умственныхъ движеній; 2) простейшія конкретныя представленія о действіях ума и 3) сложныя конкретныя представленія объ этихъ последнихъ, являющіяся продуктомъ бевсовнательныхъ интеграцій, представленій простайшихъ. Указавши эти ступени, Гротъ затамъ даетъ анализъ объективнаго содержанія умственныхъ явленій различной сложности. Мы не будемъ излагать подробности этого анализа-укажемъ лишь, въ видахъ лучшаго ознакомленія съ мыслями автора, всё тё итоги, къ которымъ пришелъ онъ въ своемъ изследовании не произвольныхъ умственныхъ процессовъ. Итоги эти Гротъ выразиль въ целомъ ряде тезисовъ; мы приведемъ важнъйшіе изъ нихъ.

- 1) Все непроизвольное мышленіе распадается на двѣ главныя сферы, мышленія безсознательнаго и мышленія сознательнаго, изъ которыхъ послѣднее постепенно развивается на почвѣ перваго.
- 2) Всё непроизвольныя умственныя движенія по внутренней своей природів однородны и могуть быть выражены понятіємъ ассоціаціи въ обширномъ значеніи этого слова.
- 3) Тѣ частные виды умственныхъ движеній, которые обнимаются этимъ понятіемъ ассоціаціи, повторяются на всѣхъ ступеняхъ непроизвольнаго мышленія съ тою лишь разницею, что одни движенія бевсовнательны, другія—сознательны.
- 4) Безсознательныя умственныя движенія имфють ту общую черту, что конечными элементами ихъ являются несознаваемыя еще въ своей раздфльности ощущенія; а всф сознательныя умственныя движенія сходятся въ томъ, что имфють конечными элементами сознательно раздфльныя простфинія представленія или воспріятія.
- 5) Общіе предёлы безсознательнаго или первичнаго мышленія опредёлаются ощущеніями и конкретными представ-

леніями; предёлы же совнательнаго мышленія выражаются ковкретными представленіями и конкретными понятіями.

- 6) Бевсовнательное мышленіе начинается съ безсовнательных ощущеній и кончается сложными конкретными представленіями безсовнательной формаціи; сознательное мышленіе начинается съ простайшихъ конкретныхъ представленій безсовнательной формаціи, превращающихся въ процессв объектированія въ сознательно-раздёльныя воспріятія и кончается сложными конкретными понятіями.
- 7) Между этими предёлами на ступени безсознательнаго импленія лежать сознательныя ощущенія и простыя конкретныя представленія безсознательной формаціи; на ступени сознательнаго импленія—сложныя, конкретныя представленія сознательнаго образованія и простёйшія конкретныя понятія, образующіяся непроизвольно.
- 8) Такимъ образомъ, непроизвольное мышленіе проходитъ слъдующій рядъ образованій, раздъленныхъ согласно предшествующему на двъ главныя группы.
- а) безсоянательныя ощущенія, сознательныя ощущенія, простівния конкретныя представленія и сложныя конкретныя представленія безсознательной формаціи.
- б) дифференцированныя представленія безсознательной формаціи, сложныя конкретныя представленія сознательнаго образованія, простайшія и сложныя конкретныя понятія, непроизвольно составленныя.
- 9) Все это развитие непроизвольных продуктовъ мысли неизобжно совершается въ двухъ главныхъ направленияхъ, определяемыхъ вижшеео и внутрениею сложностью исихическихъ явлений.
- 10) На ступени безсознательного мышленія эти два направленія умственной д'ятельности, или двоякій типъ умственныхъ движеній и ихъ продуктовъ, можно назвать ариеметическимъ или геометрическимъ, на ступени совнательнаго мышленія физическимъ и математическимъ типами.
- 11) Сознательныя умственныя движенія, механическія и органическія, называются иначе сужденіями и умоваключеніями.

- 12) Параллельно развитію или осложненію умственных движеній и ихъ продуктовъ развивается и специфическая интеллектуальная воспріимчивость: сознательное мышленіе уже съ самаго начала опирается на сознательныя специфическія умственныя ощущенія, а ватёмъ, съ интеграціей первоначальных сознательных движеній въ высшія единства, т. е., въ первичныя дёйствія ума, возникаютъ соотвётственно и конкретныя представленія объ отношеніяхъ между сложными объектами мысли, устанавливаемыхъ ею подъ вліяніемъ внёшнихъ или внутреннихъ условій.
- 13) Затемъ еще одною особенностью сознательнаго мышленія со второй его ступепи является образованіе именъ, какъ особыхъ конкретныхъ представленій, служащихъ орудіями объединснія конкретныхъ понятій.
- 14) Для конкретнаго выраженія помощью схемъ, различныхъ по степени сложности непроизвольныхъ умственныхъ движеній, ихъ элементовъ и продуктовъ, нашъ авторъ предлагаетъ выработать сложную систему знаковъ. Элементы и продукты мышленія можно обозначать буквами различнаго написанія; движенія же, ихъ сообщающія и разобщающія, обычными математическими знаками, а также и другими, составленными по аналогіи съ ними.

Дальнъйшее изслъдование Грота направляется из указанию общаго хода развития произвольных и методических процессовъ мышления. Мы не будемъ слъдить за подробностями дальнъйшаго изслъдования автора. Укажемъ опять лишь тъ итоги, къ которымъ приходитъ авторъ въ своемъ изслъдовании непроизвольныхъ и произвольныхъ умственныхъ процессовъ. Всъ эти итоги авторъ сводитъ къ слъдующимъ положениямъ. Всъ умственные процессы сводятся къ немногимъ видамъ движений, сообщающихъ и разобщающихъ данныя явления сознания. Движения эти въ ихъ совокупности нашъ авторъ называетъ ассоціативными и подраздъляетъ на шесть спеціальныхъ классовъ, обозначаемыхъ уже приводимыми нами терминами: ассоціаціи, диссоціаціи, дизассоціаціи, интеграціи, дезинтеграціи и дифференціаціи.

Всв эти движенія по нашему автору являются лишь до-

полненіами и разновидностями одного основного процесса, направленнаго къ сообщенію или связыванію продуктовъ внёшняго опыта, продуктовъ периферическихъ познавательних движеній. Этотъ основной процессъ сообщенія происходить на двоякой основё—внёшней и внутренней смежности элементовъ чувственнаго опыта идей, а это приводить къ различенію на всёхъ ступеняхъ развитія мысли процессовъ и явленій двоякаго типа—экстенсивнаго и интенсивнаго.

Но умственныя движенія и ихъ продукты развиваются не только въ направленіяхъ экстенсивномъ и интенсивномъ: есть еще третье направленіе, съ точки зрвнія развитія умственныхъ движеній,— способъ оцвнки ихъ субтенсивности (отъ subtendo—тяну вверхъ, вытягиваю, въ переносномъ значеніи развиваю); можно будетъ сказать, что увеличеніе, какъ экстенсивности, такъ и интенсивности умственныхъ двеженій и ихъ продуктовъ, прямо пропорціонально увеличенію ихъ субтенсивности, между твмъ какъ въ отношеніи другъ къ другу экстенсивность и интенсивность этихъ движеній и ихъ продуктовъ, какъ результаты двухъ противоположныхъ принциповъ умственной работы, обратно пропорціональны другъ другу. Различная степень субтенсивности процессовъ и явленій мышленія есть различная степень ихъ сознательности и сложности.

Съ этой точки зрѣнія различной сознательности или сложности, или еще иначе субтенсивности, умственная дѣятельность, какъ и вообще познавательная, имѣетъ по Гроту четыре главныя ступени развитія, а именно: ступень безсознательную, сознательную, произвольную и методическую, или первичную, вторичную, третичную и четверичную. Настоящею, внутреннею причиною возрастанія степени сложности и сознательности умственныхъ движеній и ихъ продуктовъ, и вътоже время правильнымъ критеріемъ для разграниченія его главныхъ ступеней, служитъ по Гроту возрастаніе внутренней, центральной 1) или интеллектуальной воспріимчивости орга-

<sup>1)</sup> Подъ центральной или интеллектуальной воспріничивостью Гротъ разум'воть свособность сензоріума ощущать собственныя свои движенія, или перем'яны, въ земъ совершающіяся.

низма, бевъ помощи которой развитие ума не было бы возможно. Признавая существованіе этой центральной воспріимчивости гипотезою, Гротъ все же находить что эта гипотеза подтверждается анатомическимъ строеніемъ человъческаго мозга, въ которомъ центры непосредственные, т. е., прямо связанные съ нервами афферертными и эфферентными, различаются отъ посредственныхъ, связанныхъ прямо только съ другими центрами и управляющихъ дъятельностью этихъ последнихъ. Такимъ образомъ, по нашему автору, развитие внутренней воспримчивости центровъ сопровождаетъ и даже обусловливаетъ развитіе вижшней воспріимчивости периферіи, и последнее, въ свою очередь, обусловливаетъ дальнейшее развитие центральной воспріимчивости. Такъ какъ внутренняя воспріимчивость въ общемъ развитіи организма на одну ступень отстаетъ отъ воспріимчивости вижшней, то умственныя движенія или процессы, прежде всего, бевсовнательны: оттого и низшая умствендъятельность является безсознательною. Сознательныя ощущенія этихъ умственныхъ движеній лежать въ основаніи мышленія совнательнаго. Развитіе чувствъ и стремленій, нана вившніе объекты, ведеть къ образованію правленныхъ мышленія произвольнаго, а развитіе отвлеченныхъ идей создаетъ мышленіе методическое. Кром'в этихъ главныхъ ступеней развитія умственной дівтельности, съ точки зрівнія ея субтенсивности, есть и рядъ ступеней второстепенныхъ, или частныхъ. Каждая главная ступень умственной и вообще познавательной двятельности распадается, и съ точки эрвнія процессовъ, и съ точки врвнія явленій вибшней и внутренней воспріимчивости, на три под-ступени: подготовительную, спеціальную и заключительную.

Всѣ частные процессы Гротъ называетъ особыми терминами; такъ, движеніямъ и явленіямъ экстенсивнаго и интенсивнаго типовъ на ступеняхъ безсознательнаго мышленія онъ даетъ названіе ариеметическаго и геометрическаго типовъ, на ступеняхъ же мышленія совнательнаго названіе типовъ физическаго и математическаго; на ступеняхъ мышленія произвольнаго—конструктивнаго и конденсивнаго и, наконецъ, на ступеняхъ мышленія методическаго—архитектурнаго в лульптур-

наго типовъ. Съ точки зренія основного психическаго ваконатеорів психическихъ оборотовъ, главныя ступени мышленія различаются: во 1-хъ, тёмъ, что на двухъ низшихъ ступеняхъ девтральные обороты являются неполными, т. е., состоять только изъ объективныхъ моментовъ, движеній и ощущеній; на двухъ же высшихъ ступеняхъ (мышленія произвольнаго) этн обороты полны, т. е., состоять столько же изъ объективныхъ, сколько и изъ субъективныхъ моментовъ (чувствъ и стремленій); во 2-хъ, такъ какъ при отсутствіи субъективныхъ моментовъ центральные обороты вызываются по преимуществу ощущенізми вившней среды, а при развитіи этихъ субъективныхъ моментовъ, наоборотъ, по преимуществу самимъ сознаніемъ, то на двухъ низшихъ ступенахъ развитія познаніе имжеть по преимуществу характерь пассивный, инстинктиввый, т. е., можетъ быть признано проявлениемъ "психической жизни", на двухъ же выспихъ ступеняхъ развитія оно имфетъ по преимуществу характеръ активный, самодвятельный, т. е., представляется въ полномъ смысле слова "проявлениемъ психической дъятельности".

Приведенными нами выводами Гротъ оканчиваетъ четвертую главу излагаемаго нами его сочиненія. Въ последней пятой главъ онъ даетъ критику такъ называемыхъ законовъ мышленія (въ ихъ общечеловіческомъ пониманіи), указываеть причины заблужденій ума и средства борьбы съ ними. Нашъ авторъ безусловно отрицательно относится къ обычному пониманію логических законовъ. Онъ находить, что старыя ученія о первыхъ трехъ законахъ мысли заключали себъ цълый рядъ недоразумъній: 1) съ практической точки вртнія они, съ одной стороны, ставили такія нравственния требованія, которыя выходять за предвлы компетентности даже теоріи искусства познанія, а не только науки о познаніи, т. е., другими словами, догика съ этой точки зрвнія часто вмешивалась не въ свое дело и, такъ сказать, вторгалась въ область этики; съ другой стороны, если они заымали въ себъ намени на правила познавательныя, дъйствительно имфющія практическую приложимость, то: во 1-хъ они выражали ихъ лишь въ самой смутной, отвлеченной и ни

къ чему не пригодной формъ; во 2-хъ совершенно опибочно приписывали себъ вначение правиль мышления, такъ какъ имъющія въ нимъ отдаленное отношеніе "требованія" касаются вовсе не центральных процессовъ мышленія, а вспомогательныхъ периферическихъ процессовъ пріобретенія матеріала для мышленія и выраженія его продуктовъ въ символахъ явыка; 2) съ теоретической точки эрвнія первые три, такъ называемые, законы мышленія, или выражали общіе факты природы, т. е., опать переступали сферу компетентности науки о повнаніи, или отмічали общензвістные непосредственно, инстинктивно понятные каждому человъку, факты психической его дъятельности, неправильно называя описаніе этихъ фактовъ законами, и еще неправильное признавая ихъ законами мышленія, между тімь, какь большею частью річь шла только о фактахъ въ области языка, какъ орудія мысли. Подводя итогъ обзору истинныхъ тенденцій старыхъ логическихъ законовъ: тождества, противоръчія и исключеннаго третьяго. Гротъ находить, что эти законы имфють лишь фиктивное значеніе; въ силу же этого фиктивнаго вначенія ихъ является необходимость замены ихъ въ будущей наукт о познаніи, какъ и въ будущей теоріи искусства познанія, товыми, болье правильными и глубокими обобщеніями, т. е., формулами законовъ ассоціацій съ одной стороны и формулами методовъ пріобрівтенія матеріала и словеснаго выраженія результатовъ его-съ другой. Нашъ авторъ увфренъ, что только тогда логика и методологія избавятся отъ того мертваго духа формализма, который отталкиваетъ отъ нихъ до сихъ поръ всёхъ серьезныхъ представителей науки, --- когда необходимость этихъ реформъ будетъ окончательно признана писателями по логикъ. Какъ же самъ Гротъ понимаетъ законы мышленія? Законами мышленія онъ называеть формулы, выражающія: 1) взаимныя отношенія другь къ другу различныхъ процессовъ, изъ которыхъ мышленіе слагается на основаніи результатовъ правильнаго научнаго, т. е., методическаго анализа его теченій, и затімь 2) зависимость этихъ процессовъ отъ различныхъ виёшнихъ и внутреннихъ условій, оказывающихъ вліяніе на діятельность ума. Такое распредъленіе законовъ мысли на два главные

власса вполнё согласуется и съ тёмъ положеніемъ, что всё методически добытыя сужденія, заключають въ себё или утвержденія о внутренней однородности или разнородности идей о явленіяхъ природы, или утвержденія о внёшней причинной зависимости или независимости объектовъ этихъ идей. Другими словами, законы, будучи сами формулами произвольнометодическихъ ассоціацій, должны распадаться на тё же два класса или типа, какъ и всё ассоціаціи.

Давши определение законовъ мышления, авторъ переходитъ къ указанію причинъ заблужденій ума. Путемъ критики всёхъ предполагаемых ошибокъ въ процессахъ мышленія, нашъ авторъ приходить къ тому выводу, что все эти ошибки-продукть воображенія представителей могической науки, что всё ошибки въ процессв умоваключенія сводятся къ ошибочнымъ сужденіямъ, т. е., обобщеніямъ изъ опыта, а всё опибочныя обобщенія изъ опыта въ свою очередь зависять отъ ошибочныхъ, или недостаточныхъ наблюденій. Но вдёсь можеть вовникнуть вопросъ: возможны ли самостоятельныя ошибки и въ другихъ познавательныхъ процессахъ, не умственныхъ, а "воспріемлющихъ и выразительныхъ", или же и эти ошибки фиктивны и зависять отъ какой либо общей причины, лежащей вообще вив всяких познавательных процессовъ? Такое предположение Гротъ находить весьма вероятным уже потому, что если центральныя познавательныя движенія всегда правильны, то ивтъ причины предполагать, что периферическія новнавательныя движенія того или другого вида могуть быть когда нибудь ошибочны или неправильны: они тоже опредъдаются органическими законами, которые ни въ какомъ случать, подъ условіемъ лишь сохраненія нормальной организаціи соотвътствующих в физических вппаратовъ, нарушены быть не могутъ. Указавши несостоятельность старой логической гипотезы объясненія заблужденій ума Гротъ предлагаеть свою собственную гипотезу для выясненія этихъ ошибокъ; сущность гипотезы Грота состоить въ томъ, что главнымъ источникомъ иллюзій, неправильныхъ обобщеній и утвержденій, является незнаніе. Открывъ же причину ошибокъ ума, авторъ легко опредъляеть и средства борьбы съ заблужденіями. Указавши

на нелепость имевшаго место въ старой логике понятія о правилахъ мышленія, какъ средствахъ борьбы съ ошибками ума, нашъ авторъ уже а priori предподагаетъ возможность существованія косвенныхъ средствъ борьбы съ заблужденіями. Борьба эта возможна лишь въ томъ случав, если мы обладаемъ средствами произвольно увеличивать запасъ своихъ наблюденій и знаній. Этотъ же фактъ предполагаетъ методическую организацію познавательныхъ движеній, какъ единственное средство этой борьбы. Необходимо нетолько построить такую теорію искусства повнанія, которая бы раскрыла пріемы методической организаціи познавательных процессовъ съ цёлью увеличенія матеріала для умственной деятельности, но и необходимо организовать такую культуру человъческаго ума, которая бы неизбёжно поднимала его на тотъ уровень развитія, на которомъ онъ могъ бы воспользоваться указаніями теорів искусства повнанія. Но чтобы насадить культуру ума, необходимо некоторое предварительное условіе, вменно строго методическое развитіе не методически-произвольнаго мышленія и вообще познанія. Только этой подготовкой ума къ методической познавательной деятельности и можно избежать заблужденій и ошибокъ ума. При этомъ авторъ указываетъ в тѣ общіе принципы, на которыхъ должна быть построена теорія искусства культуры человъческого ума. Задача теоріи воспитанія двоякая, а именно: во 1-ыхъ, опредёлить составъ того познавательнаго матеріала, который долженъ быть постепенно и последовательно подносимъ человеку съ целью скоръйшаго в успъшнъйшаго развитія его ума; во 2-хъ; опредвлить способы успешнейшаго развития въ каждомъ человъкъ тъхъ безсовнательныхъ и сознательныхъ побужденій къ пріобретенію и переработке этого матеріала, которыя въ концъ концовъ могутъ привести его умъ на искомую ступевь развитія. Но такъ какъ умственныя способности и вообще видивидуальныя особенности человъческихъ личностей безконечно разнообразны, то задача педагогики состоить вовсе не въ начертаніи общей и абсолютной теорів образованія и воспитанія нашего ума. а въ выработкъ нъсколькихъ, болье или менве условныхъ и относительныхъ теорій, примвнительно въ

**темь** самымъ должны быть предварительно ею изучены и определены.

Затемъ, не упуская изъ виду главной конечной цели своей, поставить человека въ возможность помощью методической организаціи своихъ познавательныхъ движеній предохранять себя отъ заблужденій и устранять эти последнія, теорія искусства культуры человеческого ума должна по автору стараться и о томъ, чтобы выборомъ познавательнаго матеріала и внушаемыхъ побужденій содбиствовать конечной цілираввитія способности противодъйствія заблужденіямъ. Другими словами, образование должно быть поставлено ею на такихъ началахъ, чтобы оно не могло содъйствовать само укореневію заблужденій и пріобрітенію разных фиктивных и фантастическихъ идей, которыя следовало бы потомъ переделывать. Точно также и воспитание ума должно быть поставлено такъ, чтобы оно не развивало въ субъектъ тъхъ фальшивыхъ фантастическихъ побужденій къ пріобретенію знаній и переработкъ познавательного матеріала, которыя опять впоследствін требовали бы замъны побужденіями болье естественными и реальными. Действуя такими ложными, обманными путями, теорія умственной культуры человіка роняла бы свой авторитетъ и затрудняла бы уму впоследствіи ту работу дальнъйшаго саморазвитія, которую она должна облегчать. Итакъ, ревюмируетъ свои выводы Гротъ, общая дисциплина ума, имъя въ виду относительное значение средствъ, связанное съ разнообразіемъ человъческихъ индивидуальностей, не должна упускать изъ виду конечной цвли своихъ усилій, т. е., не должна тормозить будущую борьбу человъка съ заблужденіями укореневіемъ этихъ последнихъ и ложнымъ направленіемъ мотивовъ его познавательной деятельности, подъ предлогомъ расширенія горизонта его идей, дарованія ему средствъ къ дальнейшему ихъ развитію и внушенія ему интереса къ знавію. Всв эти последнія задачи ся вполив законны, но только въ томъ случав, если горизонтъ знаній человіка будеть въ самомъ дълъ расширяться, а не съуживаться, если средства пріобрітенія знаній будуть дійствительныя, а не мнимыя,

если интересъ къ познанію будетъ естественный, а не искуственный. Отъ указанія средствъ къ культурів ума и къ борьбіего съ заблужденіями, авторъ переходить далье къ разсмотрвнію вопроса о томъ, въ чемъ состоять задачи теоріи искусства познанія, роль которой начинается съ момента пріобрътенія человъкомъ способности совершенно произвольно направлять въ ту вли другую сторону познавательныя движенія свои, связанныя съ пріобретеніемъ и переработкоювоспріятій. Гротъ находить, что эта дисциплина, прежде всего. должна помнить, что роль ем только вспомогательная, что методическая организація познанія до извістной степени достижима и безъ ся содъйствія-естественнымъ развитісиъ человъческаго ума, и эта вся задача ея заключается только въ ускореніи этой организаціи и въ ся усовершенствованіи. Входя въ частности разбора задачъ "теоріи искусства познанія", нашъ авторъ находить, что развитіе общей теоріи методовъ составляетъ первую задачу теоріи искусства познанія, но задачу, далеко еще не решенную. До сихъ поръ наука всеколебалась между двумя крайними и одинаково односторонними ученіями о методахъ, изъ которыхъ одно старалось дать исключительное господство пріему дедукціи, другое-пріему индукців. Примиреніе этихъ двухъ крайностей, препятствовавшихъ полному и равномфрному прогрессу знаній, еще далеко не совершилось, и нашъ авторь высказываетъ убъжденіе, что только путемъ дальнвишаго развитія наміченной имъ теоріи правильной сміны постепенно осложняющихся и взаимно дополняющихъ другъ друга методовъ индукціи и дедукціи,можно достигнуть такого полнаго и равномфриаго прогресса научныхъ идей. Преследуя свои дальнейшія задачи, теорія искусства познанія должна научить и различнымъ нымъ пріемамъ пріобрітенія, переработки и выраженія повнавательнаго матеріала. Другими словами, она можетъ изощрить: 1) пріемы наблюденія и экспериментаціи, надъ предметами и явленіями; 2) пріемы пользованія готовымъ позвавательнымъ матеріаломъ съ цълью возможно полнаго утилизированія его для развитія новыхъ идей; 3) пріемы изобретенія подходящихъ символовъ для окончательнаго закрвпленія в

асной передачи новыхъ пріобретеній человеческого ума. Но здёсь естественно является вопросъ: на чемъ должны утверждаться основанія дальнійшей разработки теоріи искусства повнанія? Гротъ находить, что теорія искусства повнанія должна нскать опоры, во 1-ыхъ, въ выводахъ правильно поставленной науки о познаніи, во 2-хъ, какъ практическая дисциплина, она можетъ несомнънно черпать обильный матеріаль дла своихъ обобщеній и прамо изъ изученія исторіи наукъ и знаній и изъ наблюденія частныхъ пріемовъ различныхъ спеціальных в наукъ. Что же касается до пользы, какую можетъ ожидать теорія искусства познанія отъ будущей науки о познанів, то она по автору очевидна а priori. Нужно только, чтобы эта наука была окончательно очищена отъ того сора, который въ ней накопился въками, чтобы она была освобождена отъ чуждыхъ ей практическихъ задачъ и поставлена на основанія, вполн'в согласныя съ общими принципами современной науки; эти соображенія дають автору поводь въ заключение еще разъ возвратиться къ вопросу о задачахъ логики, къ вопросу, съ котораго онъ и началъ свое изложение въ разбираемой нами книгв. Здесь нашъ авторъ, прежде всего, подчеркиваетъ, что роль теоріи вскусства повнанія совершенно самостоятельна, что задачи ея по содержанію своему вовсе не тождественны съ задачами науки о познаніи, а потому раздълить эти двъ дисциплины; необходимо необходимо противополагать логику, какъ науку о познаніи,-методологін, какъ теоріи искусства познанія. Что же касается до названія "логики", то Гротъ находитъ, что удобиве всего оставить приміненіе этого термина къ чистой наукі о познаніи, такъ какъ почти все прежнее содержаніе переработанное новыхъ началахъ. И на новую науку о познаніи, между ВЪ какъ къ теоріи искусства познанія отходить лишь незначительная и, притомъ, болбе новая часть содержанія прежней логики-только теорія методовъ. Итакъ, заключаетъ Гротъ, "Логикою называлась старая наука о познаніи, пусть же этимъ мменемъ называется и новая наука, возникшая изъ коренной реформы означенной старой" (348 стр.).

Остается только вкратив наметить задачи этой новой логики-въ ея ближайшемъ будущемъ. Нашъ авторъ и дълаетъэто въ заключени къ своей книгъ. Новая логика доджна быть начкою о познавательной дъятельности во всемъ ся объемъ. во встхъ ея моментахъ и во встхъ фазисахъ развитія. Она, слёдовательно, должна подвергнуть подробному изслёдованію: 1) периферические процессы пріобратенія повнавательнаго матеріала; 2) центральные процессы его переработки и 3) вторые периферическіе процессы его вижшняго отраженія и закрепленія при посредстве языка. Во всехъ этихъ частныхъ сферахъ она должна стремиться определить общіе законы и частныя проявленія познавательной діятельности. Въ основу анализа всёхъ познавательныхъ процессовъ она должна поставить теорію развитія и стараться найти первоначальныя общія формы и типы этихъ процессовъ, а затёмъ главныя и второстепенныя ступени ихъ осложненія. Вопросъ о развитіи продуктовъ познавательной деятельности долженъ входить въ логику, лишь какъ вопросъ побочный; -- какъ гларный вопросъ-анализъ познавательныхъявленій-долженъ входить въ область другой науки, которую авторъ считаетъ областью исихостатики, а именно въ область "психостатики познанія". Уясняя взаимное отношение этихъ двухъ видовъ логики, Гротъ говорить, что логика, какъ психодинамика повнанія, относится къ его психостатикъ, какъ физіологія организмовъ къ ихъ анатоміи. Общую же науку о познавательной жизнедвятельности, которая должна служить соединительнымъ звеномъ и до извъстной степени основаніемъ для упомянутыхъ частныхъ наукъ, нашъ авторъ предлагаетъ назвать, "психологіей ума" и поставить ее въ параллель съ біологіей-въ кругу наукъ физическихъ.

Но, кром'в этого параллелизма между науками физическими и психологическими, Гротъ признаетъ между ними и отношеніе подчиненности. Вс'є психологическія науки, не выключая и логики, только тогда, по его мнівнію, достигнуть прочнагоразвитія и истиннаго прогресса, когда будуть поставлены вънівкоторую зависимость отъ наукъ физическихъ, изучающихънизшія, по порядку развитія, явленія и процессы природы.

Общіе выводы біологіи, обязательны и для наукъ психологическихъ и оттого-то, заканчиваетъ Гротъ, мы и старались построить логику на основаніи "біологической теоріи эволюціи" (349 стр.). Этимъ и заканчиваетъ Гротъ свое сочинение. Мы изложили содержание этого произведения Грота. Теперь естественно является вопросъ: какое значение имфетъ это произведеніе въ общемъ ход'в развитія философскаго міровоззрівнія Грота? Это значеніе, выражаясь словами самого Грота 1). можно определить такъ. Въ сочинения "къ вопросу о реформъ логики" нашъ мыслитель развилъ и усовершенствоваль свою теорію психическихь оборотовь и еще точнье определиль отношение мысли и чувства, объективнаго и субъективнаго освъщенія вещей, признавъ, между прочимъ, что начало психическаго взаимодействия между міромъ и человівкомъ можетъ лежать не только въ мірів, но и въ самомъ человвив, не только въ мысли, но и въ чувствв. Такое дальнъйшее развитие Гротомъ своей теории имъло то значение, чтовъ докторской річи: "объ отношеніи философіи къ искусству" онъ еще болве возвысиль общую цвну философіи и даль ей уже равноправное съ наукою место и познавательное значеніе, признавъ ее высшею областью, "искусствомъ будущаго". Здесь у нашего автора встречаются уже такія мысли: всякое внаніе стремится къ точности и полнотъ; точность есть требованіе мысли, выполняемое наукой, полнота есть требованіе чувства, выполняемое философіею, какъ искусствемъ. Здёсь же-Гротъ говоритъ и о методъ чувства и, такимъ образомъ, привнаетъ чувство силою познавательною. Очевидно, что эта точка врвнія стоить еще далве оть точки зрвнія перваго философсваго труда Грота: личная (субъективная) цена философствованія уже почти совершенно исчезла для нашего философа въего общей (объективной) цізніз.

Но и на этомъ пути Гротъ не могъ остановиться. Неоднократно касаясь въ своихъ сочиненіяхъ вопроса объ источникахъ нашего познанія, нашъ мыслитель по необходимости пришель къ мысли, провърить и критеріи истиннаго знанія;

<sup>1)</sup> См. здесь опять указ. самаго Грота Пр. Об. 1886, 12, 798 стр.

и воть въ 1883 г. является этюдь "о критеріяхъ истины", въ которомъ Гротъ впервые пришелъ къ выводу, положенному въ основание его критическаго сочинения о душъ, что единственный критерій истиннаго знанія есть законъ однообразія природы 1). Свое ученіе о критеріяхъ истины Гротъ выводитъ путемъ историческимъ. Сперва онъ разсматриваетъ исторію этого вопроса. Вопросъ этотъ очень древній. Почти одновременно съ развитіемъ въ человъкъ стремленія отдать себъ отчеть въ окружающемъ и постигнуть законы, управляющіе мірами, возникъ въ его умѣ вопросъ и о томъ, какими способами онъ добываетъ свои знанія о мірѣ и вакую онъ можетъ найти въ себъ увъренность, что знанія его правильны и достовърны. Поэтому, еще съ V в. до Р. Хр. греческіе философы совершенно опредъленно ставять себъ вопросы объ органахъ повнанія, какими обладаеть человёкь и о степени достоверности внаній, доставляемых этими органами: Въ этомъ последнемъ вопросе уже заключался-хотя безсознательно, и вопросъ объ основахъ нашей увъренности въ истинности внанія, т. е., вопросъ о критеріяхъ истины. Но вполнів совнательно и самостоятельно отъ другихъ-- этотъ вопросъ поставленъ былъ впервые лишь стоиками и эпикурейцами въ концъ 4 в. до Р. Хр., и съ тъхъ поръ сталъ однимъ изъ основныхъ вопросовъ философіи.

Александрь Никольскій.

(Продолжение будеть).

<sup>1) &</sup>quot;Къ вопросу о критеріяхъ истини". Возможность научнаго оправданія наивнаго реализма. (Этюдъ изъ области науки и познанія). Р. Богатство, 1888, 4—6.

## ИСХОДНЫЯ НАЧАЛА ЛОГИКИ.

(Окончаніе \*).

Въ основание науки обыкновенно полагаются или эмперическія обобщенія или теоретическія истины или постулаты (предположенія), по отношенію къ которымъ дальнёйшее изложение является развитиемъ и дополнениемъ. Идеальною наукою безъ сомевнія была бы та, въ основів которой лежали бы безспорныя истины, а все содержание которой представляло бы несомивнныя следствія изъ этихъ несомивнныхъ основаній. Къ такому вдеалу приближается, но его далеко не достигаеть, математика. Во первыхъ ея основаніямъ не достаеть безусловной и безспорной очевидности. О нихъ спорятъ. Вовторыхъ ихъ оказывается недостаточнымъ для развитія всего содержанія науки. При переходів къ боліве и боліве широкимъ построеніямъ и обобщеніямъ приходится вводить новыя понятія и постулаты, которые непосредственно не вытекають изъ прежняго содержанія науки. Въ третьихъ далеко не все въ математикъ оказывается ръшеннымъ безусловно удовлетворительно. Но если математика-область наиболее простыхъ и ограниченныхъ элементовъ изследованія -- далека отъ своего ндеала, то темъ более далеко отстоитъ отъ него логика, которая изследуеть всё методы иследованія, которая есть мысль о мысли и прогрессъ которой обусловливается прогрессомъ во всвить сферакть мысли, т. е., во всвить сферакть знанія. Должно, конечно, признать, что достижение какою-бы то ни было наукою

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра н Разумъ» за 1903 г. № 14.

своего иденла возможно лить при достижени своего идеала всёми науками, т. е., иначе говоря, никогда не возможно. Но совершенствование наукъ, развитие ихъ, происходитъ постоянно и весьма различнымъ образомъ. Однё двигаются быстро, другія —медленно. Позволительно думать, что логику нужно причислить къ разряду вторыхъ. Въ ся содержания и методахъ оказывается немного безспорнаго. Исходныя начала различными логиками указываются ей очень различныя.

Въ основу науки о мышленіи обыкновенно (но такъ не быдо изначала и многіе не держатся этого и теперь) полагаютъ разсуждение о законахъ мышления. Некоторыя называють ихъ аксіомами мышленія. Всякая аксіома есть конечно законъ, но не всякій законъ есть аксіома. Подъ закономъ въ начкъ равумфется признанный неизмфинымъ способъ существованія. сосуществованія и последовательности фактовъ. Камень лишенный опоры падаеть на землю. Дерево плавающее въ водъ въсить столько, сколько въсить вытесненная имъ вода (законъ Архимеда), это-законы. Съ первымъ изъ нихъ очень рано знакомится каждый, второй въ его точной формулировкъ человъчество узнало всего лишь съ небольшимъ двъ тысячи льть назадь. Этоть законь-не аксіома. Подъ аксіомой ранепосредственно очевидный вопросъ, ственно очевидная истина. Прямой путь есть кратчайшій. Двъ величины, равныя порознь третьей, равны между собою. Эти истины, говорять, аксіомы, потому что онъ не нуждаются въ доказательствахъ и не могутъ быть доказываемы. Въ задачу логики входить обсудить вопросъ о доказательствахъ и объ аксіомахъ, но едва ли она можетъ начинать свое разсуждение съ догматическаго требования подчиненія какимъ-либо недоказуемымъ тезисамъ. Деятельность мышленія управляется законами открытыми и формулированными мышленіемъ. Но спорять относительно числа этихъ законовъ, ихъ содержанія и ихъ значенія. Очевидно, они не могутъ быть аксіонами въ обычномъ смысле слова. Они являются пока предположеніями, а не положеніями. Обычно ихъ насчитывають 4: 1) законг тожества, 2) законг противоръчія, 3) законг исключительнаго третьяго, 4) законг достаточнаго основанія.

Законо тожества, А есть А. Всякая мысль тождественна сама съ собою. Разъясняя законъ тожества, ему приписывають то значеніе, что одна и та же мысль, не смотря на то, что она выражается въ различныхъ формахъ, должна быть мыслима мыслію одною и тою же. Затімь, въ законів тожества видять выражение положения, что всякий предметь. всякая вещь тождественна сама съ собою. При чемъ опять присоединяють мысль, что развичие формь не изменяеть сущности. Постараемся прежде всего понять, что такое мысль тожнественная сама съ собою. Положимъ, я говорю о домъ, въ которомъ я теперь живу, о тъхъ удобствахъ и неудобствахъ, которыя онъ представляетъ, о его величинъ, цънности н т. д. Въ моей рёчи слова "занимаемый мною домъ" будутъ повторяться многократно. Слова эти собственно представляють собою знакъ сложнаго представленія. Для того, чтобы меня понимали, нужно, чтобы во все время моей рёчи одинь и тотъ же знакъ понимался въ одномъ и томъ же значеніи. Если подъ словами "занимаемый мною домъ" мои слушатели будуть разумьть не то, что разумью я, мы не поймемь другь друга. Но этого тождественнаго отношенія знака къ предмету еще недостаточно для того, чтобы мышленіе было возможнымъ. Нужно еще, чтобы за внакомъ скрывалось тожество содержанія. Данный домъ можеть подвергаться изміненіямь. Его можно переделать, расширить какимъ-либо образомъ или уменьшить, несомивню, что онъ непрестанно и подвергается измъненіямъ. Онъ осъдаетъ, старится и т. д. Принципъ тожества требуетъ, чтобы во все время разсужденія о данномъ предме: в, какъ одномъ, мы и мыслили бы его, какъ тожественный, подразумівая подъ даннымь знакомь "занимаемый мною домъ" то, что мы приняли подъ нимъ въ началв рвчи.

Указывають, что въ дъйствительности тожества не существуеть и не можеть существовать. Остановимся на формуль А=А. Равенство не есть тожество. А первой половины этого равенства вы мыслили раньше, чёмъ А во второй половинь. Такимъ образомъ первое и второе А уже не тожественны по времени существовавія въ вашей мысли. Это разсужденіе можеть показаться софистически утонченнымъ. Но разъясненное

на примере съ вещами оно является весьма удобопонятнымъ. Попытаемся найти двъ тожественныя вещи. Такихъ вещей не можеть быть. Пусть намъ дадуть два экземплара одной и той же книги, могуть ли они быть тожествены? Оба они совершенно добросовъстно содержать одни и тъ же опечатки. Но нельзя допустить, чтобы ихъ матеріаль, быль абсолютно тожествененъ. Они не тожественны по происхожденію во времени, одинъ напечатанъ ранве, другой-послв, они не тожественны по положенію въ пространсві. Одинь, допустимь, лежить на другомъ, одинъ ближе къ центру земли и въсъ его-правда, для насъ на неуловимую разницу-больше другого, края находятся дольше отъ вемли. Тожество предполагаетъ собою совпадение одного предмета съ другимъ, но тогда это будеть уже не два предмета, а одинь. Для того, чтобы одинъ домъ былъ тожественъ съ другимъ, нужно не только то, чтобы онъ былъ выстроенъ изъ одинаковаго матеріала и по одному плану, но чтобы онъ былъ выстроенъ и на томъ же мъсть и въ одно и то же время. Но тогда второй домъ совпадаеть съ первымъ. Тожество предметовъ предполагаеть тожество существованія ихъ въ пространствъ и во времени, но въ одно и то же время, въ одномъ и томъ же мъстъ не можеть быть двухъ предметовъ. Различныя свойства могуть быть локализированы и обыкновенно локализируются въ одномъ и томъ же мъстъ, такъ какъ каждой геометрической формъ, въ которой передъ нами являются предметы, присущи и въсъ и цвётъ и температура. Но въ одно и то же время одной точкъ пространства не можетъ принадлежать двухъ температуръ, двухъ различныхъ въсовъ. Изъ этого само собою следуетъ, что не только не можеть быть двухъ тожественныхъ предметовъ, но что и одинъ и тотъ же предметъ на самое малое количество времени не можетъ оставаться тожественнымъ самимъ съ собою. Изъ приведеннымъ нами въ примеръ двухъ экземпляровъ книги, остановимся теперь на одномъ. Вотъ онъ передъ нами въ данный моментъ. Теперешній данный моментъ есть уже не прежній данный, время подвинулось впередъ. Темъ же ли остался нашъ экземпляръ? Нътъ, прежде всего онъ переменился въ пространстве. Въ своемъ движе-

нім вокругь оси, каждая точка земли полвигается по направленію къ востоку въ теченіе часа на 150. Какъ бы ни коротокъ моментъ, о которомъ мы говоримъ, мы всь со всымь, что вокругь нась находится, прошли въ течевіе его нікоторую долю 150 и мы всі уже не въ томъ мізств пространства, гдв были. Но кром'в этого земля двигается по орбить со своростью, равною въ среднемъ около 28 верстъ въ секунду, даже въ одну четырнадцатитысячную долю секунди мы уходимъ впередъ на цёлую сажень. Но еще вся наша солнечная система двигается по направленію къ совв'явдіямъ Лиры и Геркулеса. Все это съ несомивниостью утверждаеть, что въ теченіе предположеннаго нами короткаго момента, отношение нашей книги къ небеснымъ мірамъ, ко всей вселенной измінилось. Но кромів этого несомнівню, что измінилось ея положение и на землъ. Температура у насъ не можетъ оставаться неизменною. Постоянно происходить процессь нагреванія и охлажденія. Достаточно провести рукою по столу, чтобы вызвать некоторое повышение температуры, такъ какъ всякое треніе развиваеть теплоту. Это повышеніе неуловимо для нашихъ инструментовъ, но оно существуетъ дъйствительно. Несомивнио, что комната, въ которой я нахожусь, обладаетъ некоторымъ электрическимъ напряжениемъ, и это напряжение изменяется непрерывно. Книга имфетъ цветной переплетъ или обложку. Свътъ непрерывно дъйствуетъ на нее химически и обезцвъчиваетъ ее. Пройдутъ можетъ быть мъсяцы или годы, когда будеть открыта эта перемена, но эта заивченная перемена будеть уже суммою безконечно мадыхъ измітненій, происходивших в непрерывно въ цвіті обложки. Время можетъ быть опредълено, какъ наименование процесса измъненій или перемънъ. Если бы не было перемънъ, то небыло бы и времени. Пустого времени не существуетъ. Оставремя, это-остановившаяся жизнь, остановившееся движение. Могутъ сказать, что однъ вещи измъняются въ то время; какъ другія остаются неизмінными, и такимъ образомъ, время можетъ идти мимо некоторыхъ вещей. Нетъ, этого не можетъ быть. Въ мірѣ все связано между собою и перемъна въ одной вещи вызываетъ измънение всъхъ вещей въ міръ. Отсюда слъдуетъ, что не существуетъ ни тожественныхъ вещей, ни тожества вещи самой съ собою.

Но существують тожественныя мысли о вещи. Мысль не можеть быть равна вещи, она не захватываеть всехъ признаковъ вещи, но пусть она заключаетъ въ себъ нужные намъ признаки вещи. Намъ нужны сведенія о вмёстимости, плане такого то дома, его освъщени, отоплении, его положения въ городъ. Они намъ даны и мы, руководясь ими въ своемъ разсужденіи, предполагаемъ ихъ неизмінными. Мышленіе есть процессъ, движеніе, но этотъ процессъ для того, чтобы достигать какихъ бы то ни было результатовъ, нуждается въ нъ. которыхъ неизменныхъ точкахъ опоры. Положимъ, что я намтренъ, окончивши писать о тожествъ, посътить моего товарища, живущаго отъ меня въ верств. Я непремвино представляю, что пункть, отъ котораго я направляюсь (мъсто моего настоящаго пребыванія), и пункть, къ которому я направляюсь (мъсто жительства моего товарища), неподвижны. Ичаче немыслимо идти. Какъ я буду опредвлять и разсчитывать путь отъ моего дома къ дому моего коллеги, если сами эти дома будуть непреставно перем'ыщаться въ произвольныхъ направленіяхъ. Я могу уверенно идти на встречу и движущемуся предмету или липу, но только тогда, когда опредълены мое и встрфчное движение относительно какихъ-либо неподвижныхъ пунктовъ. Тоже самое и въ мысли. Допустимъ, я пожелаю сравнить домъ, въ которомъ теперь нахожусь, съ какимъ либо еще другимъ домомъ, мысль о первомъ домъ и мысль о второмъ домъ должны непременно оставаться тожественными сами съ собою, такъ сказать, должны оставаться неподвижными, иначе немыслимо никакое сравненіе. Я изміряю аршиноми длину куска матеріи. Я мыслю, что и длина аршина и длина матеріи остаются тожественными. Если допустить, что аршинъ изменяется, что секунду назадъ онъ могъ быть больше или меньше, что матерія тоже изміняется, тогда результаты моего измігренія не будутъ имъть никакого значенія. Но мы говоримъ, что всъ вещи изменяются непрерывно: железный аршине оте теплоты удлиняется и укорачивается отъ холода, матерію можно нѣ-

сколько растянуть, не разрывая. Это-такъ, но наша мысль, изя того чтобы получить какой либо результать, должна пренебречь этимъ практическимъ не имфющимъ значенія процессомъ изминеній, она руководится теоретическимъ принципомъ тожества и достигаетъ, благодаря этому, практически важныхъ результатовъ. Мысль можетъ производить измъренія и измъняющихся вещей, принимая во внимание изміненія, но и въ такомъ случав она эти измененія относить кь чему либо неязивнному. При точныхъ измвреніяхъ длины, нельзя пренебрегать изміненіемъ длины отъ температуры. Тогда вводится поправка на температуру. Принимая во вниманіе, что законы расширенія тіль и температура, при которой производится измітреніе, извітстны, приводять длину къ температурів при 0. Если у насъ въ рукахъ желёзный метръ при 15° тепла, то ин говоримъ, что его длина при 0 короче на такую то величину Х, которую потомъ, при результатъ вычесленія, помноженную на число изм'тренных аршинъ, и нужно будетъ принять въ расчетъ. Расширяеность измвряемаго предмета, положимъ, равна f и опять это f должно будетъ подвергнуться учету. Нетрудно видеть, что для того, чтобы допустить этотъ процессъ, намъ опять таки нужно признать существованіе иногихъ тожествъ. Тожественности температуры во время измъренія, тожественнаго дъйствія закона расширенія. Вообще, какь физическій процессь движенія, такъ и психическій процессъ мысли для того, чтобы быть целесообразнымъ, нуждается въ неподвижныхъ точкахъ, въ тожественныхъ положеніяхъ.

Намъ нѣтъ нужды теперь изслѣдовать вопросъ о томъ, существуютъ ли неподвижныя точки въ физическомъ мірѣ, но намъ необходимо обсудить вопросъ о тожественныхъ мысляхъ. Если не существуетъ тожества въ природѣ, то тогда тожество инсли и требованіе мышленіемъ этого тожества не есть ли несоотвѣтствіе мысли природѣ? А мы говоримъ, что мышленіе о бытіи можетъ быть плодотворнымъ только при соотвѣтствіи иншленія и бытія. Размышленіе, думается, легко можетъ показать намъ, что текучесть міровой жизни нисколько не противорѣчитъ предъявляемому мыслью требованію существованія вѣкоторыхъ неподвижныхъ устоевъ. Пусть вещи измѣняются

непрестанно, но наша мысль предполагаеть, что не измъняются законы, по которымъ происходить это изменение вещей. Если механическое мышленіе создаеть общія представленія то логическое мышленіе создаеть общія положенія, которыя истинны всегда и потому всегда должны оставаться тожественными. Квадрать есть четырехъ угольная фигура, у которой всв стороны и всв углы равны между собою. Если провести въ квадрате діагональ, то онъ разделится на две равныя части. Имъются ли теперь на лицо въ природъ точные квадраты или нать, намъ нать дела до этого, но въ понятіи квадрать мы всегда будемъ мыслить одни и тв же признаки, и если намъ скажутъ, что данный квадратъ разделенъ діагональю, то мы, не колеблясь, утвердимъ, что онъ разделенъ на двв равныя части. Такъ, каждый законъ природы долженъ быть тожественень самому себв, такъ, каждая мысль должна быть тожественна сама съ собою. Направляють возраженія противъ этого нашего тезиса. Могутъ сказать, что приведенные нами примъры неудачны, что есть математики, которые не признають точною нашу теорему о квадрать, что физики скажуть, что изменение тель оть теплоты само можеть поддежать изменению, что вообще, найденные нами неизменные законы не неизмінны. Пусть, найденные законы дійствительно не неизменны. Но и это не устраняеть мысли о неизменности законовъ природы. То, что мы практически познали. какъ законъ природы, на самомъ дёлё можетъ быть результатомъ взаимодъйствія многихъ законовъ или силь, и когда взаимоотношение этихъ силъ изменится, изменится и действие нашего закона. Но опять таки останутся неизмінными основные законы. Эго положение всегда должно быть противопоставляемо и теоретическому возраженію противъ существованія неподвижных в началь, возраженію эволюціонной философіи. По этой философіи и принципы мышленія и закона природы не суть пъчто въчное и неизмънное, а только-практическія обобщенія. Медленное изміненіе принято за неизмінность, медленное движение за неподвижность. Принципы нашего мышленія —практически выработанныя руководственныя начала, полезныя для данной эпохи, но не безусловно истинныя. Это

философское разсуждение гръшить тъмъ, что не можеть само слъдовать себъ, оно признаетъ неизмъннимъ принципъ измънчивости. И установивъ этотъ принципъ, какъ всегда себъ тожественный, и мысля о немъ по закону тожества, оно потомъ приходить къ отрицанію факта тожества. Если нътъ неизмънныхъ принциповъ, то нельзя утверждать, что все измъняется, и всякое измъненіе предполагаетъ за собою нъчто неизмънное. Измъняющееся сравнивается съ неизмъннымъ. Ребенка мъряютъ одною и тою же неизмънною мърою и замъчаютъ, что онъ выросъ.

Указывають на то, что принципу тожества противоречить тоть факть, что подъ вещью всегда разуменоть не то, что она есть, а то, что она не есть. Дёло вотъ въ чемъ: Мнв показали предметъ. Я мыслю, что это яблоко, потому что оно имфетъ такую то форму, такой то цевтъ, такую то величину. Я определаю и породу яблока, но ведь въ этомъ яблоке есть ньчто индивидуальное, что отличаеть его оть всехъ яблоковъ въ міръ, а я мыслю въ немъ признаки, которые сближаютъ его съ другими яблоками, которые я наблюдаль въ другихъ яблокахъ. Допустимъ, что я нашелъ въ немъ нечто особенное, ну что оно червиво или что оно начало гнить, но и эти признаки я наблюдаль на другихъ яблокахъ. Вообще для меня понятны только тв признаки предмета, съ которыми з уже знакомъ; такимъ образомъ я подъ даннымъ предметомъ мыслю то, что отвлечено мною отъ другихъ предметовъ, я мыслю не объ особенномъ заключающемся въ данномъ предметъ, а о томъ, что у него общаго съ другими предметами. Въ моей мысли нёть того, что дёлаеть вещь именно этою вещью, а наоборотъ есть нёчто, лишающее вещь печати индивидуальности. Это разсуждение должно быть признано неправильнымъ. Пусть подъ вещью, данною мив теперь, я мыслю совокупность признаковъ известныхъ мне давно, но совокупность этихъ признаковъ мыслится мною въ новомъ особенномъ сочетаніи. Если мы будемъ разсматривать признаки какого-либо лица, цвътъ волосъ, форма носа и т. д., то взятые въ отдълъности эти признаки, конечно, могутъ быть у множества другихъ лицъ, но въ совокупности они встречаются только у даннаго

лица. Поэтому, мысля ихъ въ данномъ сочетани, я мыслю только данное лицо, подъ A, я мыслю только A, я слёдую въданномъ случаё равнымъ образомъ и логике и природъ.

Говорять каждый предметь изміняется непрервывно, поэтому и не остается тожественнымъ самому себъ. Но говоря это, вибств съ твиъ утверждають, что процесъ измененія обыкновенно совершается медленно. Что значить это? Значитъ, что предметъ измѣняется сразу не во многихъ отношеніяхъ, что въ большей части онъ остается тожественнымъ тому, чёмъ былъ. Мы нагрёли предметъ, онъ увеличился въ объемъ, сдълался менъе твердъ, однако принято полагать, что его физическая природа осталась неизивнной, неизивннымъ остался матеріаль, изъ котораго онь сдёлань, его абсолютный въсъ (удъльный въсъ уменьшился). Такимъ образомъ, при отсутствін тожества абсолютнаго, остается тожество относительное, тожество въ некоторыхъ признакахъ. Обыкновенно объ этомъ относительномъ тожествъ, о тожествъ предмета въ нужныхъ намъ признакахъ мы и ведемъ ръчь. Тогда возможно не только тожество предмета съ самимъ собою, но и тожество различныхъ предметовъ. Это тожество есть сходство. Сходства бы не было, если бы не существовало тожества. Эти два человъка, говоримъ мы, сходны по своему характеру, это значить, что въ ихъ характеръ есть какія либо тожественныя черты. Двё фигуры, изъ которыхъ одна большая, а другая маленькая, сходны между собою, потому, что тожествененъ геометрическій законь ихъ образованія, та и другая подчинены одному и тому же закону пропорцій. Шары могутъ быть и очень большими и очень маленькими, но вст они по своей формт сходны между собою, потому что всь они образованы по тожественному, т. е., одному и тому же закону: всё точки ихъ поверхности находятся въ равномъ разстояніи отъ центра.

Тожество есть исходное начало для двухъ великихъ принциповъ различія и сходства. Припомнимъ нашъ примъръ мыслящихъ въсовъ. Тяжесть А, нъсколько разъ подвъшиваемая къ въсамъ и затъмъ снимаемая, познается ими, какъ тожественная. Затъмъ нъсколько раздичающаяся отъ нея тяжесть

В познается, какъ различная. Мы приводили потомъ предположеніе, что подвъшивались тажести близкія къ А и близкія въ В, первыя познавались, какъ сходныя съ А, вторыя, какъ сходныя съ В. Можно и усложнить примфръ и вийсти съ твиъ упростить выяснение происхождения идея сходства. Пусть наши мыслящіе въсы обладають еще зрівніемь. Пусть тажесть А и В имъютъ одинаковую геометрическую форму, но различную величину и различный цвътъ А-зеленый, В-красный. Пусть потомъ мы подвъсили тяжесть С, имъющую витшній видъ А, а въсъ В. Зръніе отожествить С съ А, ощущеніе тяжести отожествить С съ В. Это не полное тожество, а тожество въ некоторыхъ отношеніяхъ мысль и полягаеть, какъ сходство. Мысль проходить три этапа: во первых, она констатирует тожество. Тожество, это и точка опоры исходная точка, во вторыхъ, мысль констатируетъ различіе, но при раздичіи, оказывается, въ нёкоторыхъ отношеніяхъ сохраняется и тожество, во третьих, мысль константируеть его, какъ сходство

Въ простейшемъ примъръ мыслящихъ въсовъ было показано, что идея сходства можетъ развиваться изъ трудности установить различіе. Тяжести А и В различны, но могуть быть тяжести столь близкія по в'єсу къ А и В, что ихъ можно смёшать. Сознавая факть различія и съ трудомъ устанавливая его, тогда говорятъ, что сравниваемые предметы очень сходны. Мы указали на психо-физіологическій законъ по которому различія, стоящія ниже ніжоторых в преділовь, неуловимы для нашихъ органовъ чувствъ, и потому предметы съ такими малыми расличіями нами легко могуть быть отожествляемы. Безъ сомнънія, то, что не всякое различіе воспрининается нами, имфетъ для насъ важное гносеологическое значеніе. Если бы нами удавливалось всякое раздичіе, мы не могли бы познать всей безконечной суммы предметовь и существъ встръчающихся намъ на пути жизни. Нашъ познавательный аппарать быль бы подавлень безчисленностью воспринимаемыхъ имъ впечатавній. Теперь нізть этого. Природа показывается намъ сначада, такъ сказать, въ общихъ контурахъ, и темъ облегчаетъ дело ся изучения. Далес, искусственные

аппараты постепенно помогають намь изучать детали и нюансы прероды. Мы отожествляемъ въсъ А+х съ въсомъ А. Положимъ, А-пуду, х-волотнику. Предметы тожественны въ томъ, что въсъ А принадлежить имъ обоимъ. На вопросъ: будеть ли въ 1-мъ и 2-мъ грузъ пудъ, вамъ отвътять будетъ, но они различны въ томъ, что первый грузъ сверхъ пуда А владветь еще высомь вы золотникы х, а второй не имыеть этого добавочнаго въса. Это различие очень вичтожно, для нашихъ органовъ чувствъ оно неуловимо, неуловимо и для многихъ въсовъ. Практически, конечно, пренебрегаются и большія различія и иногда небольшія могуть иміть большое значеніе. Если на желевнодорожныхъ весахъ при светивании грува. А+х стрыка покажеть, что въ грузь болье пуда, то, оставдяя въ сторонъ вопросъ о минимальности этого больше, съ насъ возьмутъ за 10 фунтовъ, что при значительномъ разстояніи должно будеть сказаться уже доступной органамь чувствь серебряной монетой. Такъ, имеются условныя практическія границы тожества и различія въсовъ. Но всъ эти условныя тожества, возможны лишь при существованіи тожества дійствительнаго. Тожество, которое мы знаемъ ближе всего и которое служитъ основою всего нашего повнанія и всей нашей двятельности, есть тожество нашего я. Если изменіе въ чемъ-либо есть изменение во всемъ, какъ это утверждаютъ нъкоторые, то тогда непрестанное измънение нашего я, содержанія нашего сознанія, ділало бы невозможнымъ для насъ мышленіе. Существуеть теорія въ психологіи, что мое "Я", это только сумма всего того, что составляетъ содержание духа. въ данный моментъ, причемъ духъ, какъ ложе ръки, самъ по себъ равенъ нулю, но какъ подъ ръкою мы мыслимъ находящуюся въ немъ въ данный моменть воду, такъ и подъ душой разумьють непрерывно измыняющися и текущия мысли, чувства, желанія, образуемыя вибшивми и внутренними факторами. "Я" есть только условное обозначение момента въ душевной жизни. Наша душа съ этой точки зрвнія есть постоянно двигающееся и перемъщающееся зеркало, которомъ не можетъ ничего отразиться правильно, которое следовательно, если оно мыслить, не можеть составить ни

одного правильнаго сужденія. Каждый, конечно, им'єсть право считать свою душу, чімь ему угодно, но позволительно однако утверждать, что всі люди въ своихъ логическихъ операціяхъ виходять изъ принципа тожества своего мыслящаго "я".

Законъ тожества имфетъ своею формулою А=А. Онъ называется principium identitatis. Его выражають также въ формуль omne subjectum est praedicatum sui. Нъкоторые разширяютъ значение этого положения. Они подводять подъ этотъ принципъ principium convenientiae законъ согласія или относительнаго тожества. Они говорять, что подъ законъ тожества подходять авсіомы, равенства. Прямая линія есть кратчайшее разстояніе между двумя точками. Прямой и кратчайшій-тото, поворять, тожественныя понятія. Но съ этимь нельзя согласиться. А есть А, это тожество. Но тожество прамоты и кратвости еще должно быть выяснено. Можеть быть изъ одной точки можно переходить въ другую, не переходя промежуточнаго пространства. Тогда вопросъ о кратчайшемъ разстояніи, свазанный съ вопросомъ о пространствъ, окажется не такъ то легко разрешимымъ. Прямую линію иногда определяють, какъ такую, у которой, если 2 точки неподвижны, то она вся остается неподвижною. Чтобы выяснить, что такая линія есть кратчайшая, нужно выяснить понятіе "движенія". Кратчайшесть есть признакъ прямой линіи, пускай онъ вытекаетъ изъ понатія прямизны, но такъ какъ онъ самъ по себів не есть прамизна, то здёсь нёть безусловнаго тожества. Точно также выражение 4+6=3+7 не есть тожество. Здёсь мы имёемъ равенство. Тожество будеть 10=10. И только тогда, когда им приведемъ первое выражение ко второму виду, мы получимъ тожество. Равенство и преобразование равенствъ (4+6-3=7) основываются на законв тожества, но ихъ не должно отозакономъ, какъ выводы изъ аксіомы жествлять съ самимъ нельзя отожествлять съ аксіомами. Вообще число началь не должно быть умножаемо, должно умножать выводы изъ принциповъ, но не принципы. Принципъ экономіи въ сферѣ мышленія требуеть, чтобы все мыслимое утверждалось на немногихъ и простыхъ основахъ. Первою такою основою въ логикъ и должно признать законъ безусловнаго тожества А=А, Н. В. Гоголь есть Н. В. Гоголь. Н. В. Гоголь есть авторъ "Ревивора" уже не тожество. Равносторонній треугольникъ есть равносторонній треугольникъ, это есть тожество. Равносторонній треугольникъ есть равноугольный треугольникъ есть истина, но не тожество. Когда равенство двухъ положеній установлено (A=B), тогда одно можно замінить другимъ, это будеть сведеніе къ тожеству. Это постоянно происходить и это есть утилизація принципа.

Законъ промисоръчія. А не есть не А. Законъ тожества утверждаеть, что А есть А, но этого мало: А есть только А и поэтому все, что есть не А, не есть А. Законъ тожества утверждаеть бытіе предмета со всёми его признаками, законь противорвчія ограничиваеть это бытіе. Если Москва лежить подъ  $55^{\circ}45'$  шероты, то все то, что не дежить подъ указанными градусами или лежитъ не подъ указанными, не есть Москва. Если Сократь жиль нежду 469—399 г. до Р. Х., то, значить, онъ не жиль въ II въкъ до Р. Х. Однако для выводовъ по закону противоречія нужно, чтобы существовало тожество и чтобы въ сужденіи, противорвчащее которому отрицается, тожество было соблюдено. Если всякій предметь непрерывно міняется во всёхъ отношеніяхъ, то пока мы говоримъ А есть А, это А уже стало не А. Вчерашній юноша сталь сегодняшнимь старикомъ. Заметимъ, что для отрицаній по закону протяворечія требуется, чтобы тожество было установлено правильно, т. е. такъ, чтобы подлежащее и сказуемое были взаимно замънимыми. Квадрать есть прямоугольникъ. Это положение правельно, но оно не тожество. Нельзя сказать, что прямоугольникъ есть квадратъ, всв прямоугольники съ неравными сторонами не суть квадраты. Затёмъ, если намъ показываютъ какой нибудь квадрать, то онь кромв того, что прамоуголень, можеть быть зеленымь, сфрымь. Будучи А, онь вифстф съ тъмъ есть и В. Только когда признаками А опредъявется весь предметь, можно говорить, что А не ость не А. Такъ, говоря о квадрать, какъ геометрической фигурь и опредъляя его, какъ четыреугольникъ, у котораго все стороны и все углы равны, определяють его вполне, такъ какъ все прочія его свойстваа ихъ можно вывести безчисленное множество-вытекаютъ

изъ этихъ. Установивъ опредъленіе, приведенное къ тожеству, можно пользоваться принципомъ противоречія. Онъ прилагается ко встиъ сферамъ и научной и практической жизни и имъетъ великое значеніе. На суд'є alibi есть неопровержимое доказательство невинности подсудимаго. Но сущность alibi есть приложеніе къ факту принципа противорічія. Между 2-мя и 4-мя часами ночи 1 сентября въ городъ N на улицъ А совершено убійство. Заподозрівнь такой-то. Но этоть такой-то неопровержимо показаль alibi-свое присутствіе въ моменть преступленія не на мість совершенія преступленія. Его признають невиновнымъ. А не есть не А. Человъкъ, находившійся 1-го сентября между 2 и 4 часами въ своей квартиръ на улицъ В не есть человъкъ, не находившійся въ указанное время въ указанномъ мъстъ или не есть человъкъ, находившійся въ указанное время не въ этомъ мъстъ, не есть убійца. Приведеніе къ принципу противоржчія есть остроумнъйшій, простьйшій и въ то же время сильный пріемъ для доказательства многихъ истинъ. Онъ очень часто употребляется въ элементарной геометріи. Припомнимъ ходъ доказательства во многихъ теоремахъ. Нужно доказать, что А есть В. Дълается предположение, что А не есть В. Это предположение съ необходимостью приводить къ выводу, что А не есть А. Изъ нельпости вывода дълается заключение къ нельпости предподоженія, изъ котораго онъ вытекаеть. Провёрить это можно на какомъ угодно положении. Допустимъ, намъ нужно доказать, что діогональ квадрата дёлить квадрать пополамь. Допустимъ, что она делитъ не пополамъ. Тогда при наложения частей квадрата, одна на другую, онъ не должны совпасть, но если онв не совпадуть, то значить стороны и углы квадрата не равны. Этотъ выводъ неденъ, такъ какъ стороны и углы квадрата равны; значить нельпо допущенное предположеніе. Приведеніе къ началу противорічія совершается совмъстно съ приведениемъ къ началу тожества, и, какъ увидимъ мы далье, совывстно съ другими принципами. Приведение тевиса къ противоръчію съ самимъ собою есть уничтоженіе тезиса. А есть В, А есть не В, соединимъ два эти положенія и у насъ получится О. Я имею 5 рублей, я не имею 5 руб-

лей. После этихъ двухъ тезисовъ ничего нельзя сказать обомнъ-имъю ли я или не имъю 5 рублей. Во имя разныхъ косвенныхъ соображеній слушатель можетъ признать одно изъмонкъ положеній истиннымъ, а другое ложнымъ, но сами по себъ во взаимномъ сопоставленіи они погашають одно другое, все равно какъ въ некоторыхъ случаяхъ погашаются интерференціею звуки или лучи. Въ жизни, конечно, нельзя просто погащать противоръчія, но приходится разбираться съ ними. Въ приведенномъ мною примъръ я могъ сказать, что я имъю 5 рублей, чтобы похвастать, или въ видъ объщанія дать ихъ, если мив окажутъ какую либо услугу. Затъмъ вошло новое лицо и попросило у меня 5 рублей взаймы; давать взаймы вообще пренепріятная вещь. Я говорю-я не имію б рублей. Для того, кто слушалъ оба мои эти утвержденія, съ логической точки врънія я погасиль, уничтожиль самого себя, но съ практической точки зрвнія дело обстоить совсёмь иначе. Въ одномъ изъ двухъ случаевъ я солгалъ, но путемъ окольныхъ соображеній можно съ большей вфроятностью рішить, въ какомъ именно случав я допустиль ложь. Такъ въ области историческихъ наукъ часто нельзя прилагать такъ рѣтительно принципъ противорѣчія, какъ это постоянно допускается въ математической сферф. Еслибы кто захотфль при оценке исторических документовъ прамолинейно выдвинуть принцить противоръчія, ему бы пришлось поставить кресть надъ массою исторического матеріала. Матеріаль въдь этотъ неръдко бываетъ такого рода: А въ надгробной ръчи надъ В говоритъ: "какой свътильникъ разума угасъ, какое сердце биться перестало". И въ это же время тотъ же А пишеть къ С о томъ же самомъ светильнике разума и благородномъ сердцъ, что такого мъднаго лба и такой черной души не существовало. Мы легко логическимъ путемъ выводимъ, что медный лобъ и светильникъ разума-понятія, которыя нельзя отожествлять, и что точно также нельзя отожествлять благороднаго сердца и черной души. Рачь и письмо взаимно уничтожають другь друга. Исторія знаеть не мало такихъ логически взаимно другъ друга уничтожающихъ документовъ. Имъются и были издавна придворные историки, отъ

которыхъ рядомъ съ оффиціальною исторіей оставалась historia агсапа -- исторія тайная, писавшаяся подъ сурдинку, распространявшаяся между немногими. Историкъ, конечно, не можетъ и не долженъ игнорировать той и другой исторіи, истины можеть оказаться въ той и другой, много побочныхъ соображеній нужно бываеть призвать историку на помощь, чтобы оцфинть степень правдивости того или другого историческаго свидътельства. Если въ исторіи не нужно спъшить пользоваться принципомъ противорфчія, чтобы отвергать значеніе документовъ, то въ другихъ областяхъ не должно спъшить пользоваться аргументомъ противоречія, какъ доказательствомъ неотравимой силы. Его нередко применяли и примѣняютъ, чтобы отрицать самыя дорогія вѣрованія и убѣжденія человічества. Люди вітрять, что причина міра есть Богь и что Богъ абсолютно благъ, но въ нірв существуетъ н страданія, которыхъ абсолютно благое существо, говоратъ, допустить не могло. Следовательно Бога неть. Человекь чувствуетъ себя отвътственнымъ за свои дурные поступки. Но законъ причинности утверждаетъ, что всякія дъйствія, всякіе поступки суть необходимое сабдствіе предшествовавшихъ условій. Значить и дурные поступки человіка-акты необходимости. Но никто не отвътственненъ за то, что овъ дълаетъ по необходимости. Значить, ворь и убійца не отвітственны за свои двянія. Не только законъ наказываеть ихъ несправедливо, но самая совъсть, если у нихъ осталась, она мучаетъ ихъ, причиняетъ имъ совершенно не заслуженныя страданія. Не легко разобраться въ этихъ положеніяхъ. Кантъ въ рядъ антимоній показаль, что, пользуясь принципомъ противоръчія, можно съ одинаковою свлою утверждать противорвчащія положенія. Въ такихъ случахъ для того, чтобы принать тотъ или другой выводъ, мы должны-подобно историкамъ-приявать на помощь иныя соображенія, соображенія этическаго, эстетическаго и телеологическаго характера. Заключить высшія истины, самыя дорогія и самыя святыя для человъчества, въ формулы, имъющія математическую силу убъдительности, не удается досель человычеству. Принципъ протвворъчія, съ такимъ успъхомъ примъняемый обыкновенно на

практикъ и въ положительныхъ сферахъ знанія, приложенный къ понятіямъ въчнаго, безконечнаго, абсолютнаго добра, свободы, безсмертія, повидимому готовъ насъ самихъ запутать въ противоръчіяхъ. Только два начала могутъ безопасно провести человъка по лабиринту недоумъній при обсужденіи выстихъ вопросовъ. Эти начала: въра въ существованіе правды и любовь къ правдъ.

Человъкъ ограниченъ. Въ попросахъ высшихъ эта ограниченность сама открывается ему, такъ какъ онъ самъ видитъ, что запутывается въ решеніи проблемь, но, можеть быть, къ счастью для себя, благодаря своей ограниченности, онъ невидить, что его дъйствія, убъжденія и слова во многомъ явлаются сътью противоръчій. Свести два положенія къ принципу противоръчія значить показать ихъ несовитстимость для мысли. Но далеко не всегда это легко сделать. Мне рять, разложите число 5 на такія двь части, чтобы произведеніе ихъ равнялось 3. Если одинъ множитель будеть равень 2, другой будетъ равенъ 3, произведение равно 6. Если одинъ множитель 1, другой 4, произведение 4, если одинъ=1/2, дру $ron=4^{1/2}$ , произведеніе= $2^{1/4}$ . Я могу долго искать производителей, сумма которыхъ равняется 5-ти, а произведение 3-мъ. А между твиъ такихъ чиселъ не можетъ быть, хотя и могутъ быть такія величины. Принципъ противорьчія показываетъ, что предъявленное въ задачв требование невыполнимо. Но противорвчіе въ требованіи, ведь, далеко неочевидно. На практивъ прамо пренебрегаются малыя противоръчія. Площадь круга не можетъ быть выражена числами, и однако ни одинъ землемъръ не смутится, если вы предложите ему, измърить. какой либо, скажемъ, круглый садъ, выразить площадь его въквадратныхъ саженяхъ и аршинахъ.

Естественно возникаетъ мысль: тотъ фактъ, что мы мириися съ противоръчіями, не долженъ ли внушать недовъріе нашему мышленію? Разсуждая о принципъ тожества, мы отмъчали, что мы расширяемъ область тожественнаго, ограничиваемъ сферу различій. Теперь оказывается, что мы произвольно суживаемъ сферу противоръчиваго, ограничиваемъ область непримиримаго. Второе есть неизбъжное слъдствіе перваго, и оно есть слъд-

ствіе не того, что погръщимо наше мышленіе, а того. что ограничена наша память и ограничена воспрівмчивость нашихъ органовъ чувствъ. Во всякій кругъ можно вписать массу квадратовъ (т. е. и разумено вписать внутри круга, а не такъ только, чтобы вершины квадрата лежали на окружности) н можно вписать ихъ такъ, что мъста круга, незаполненные такими квадратами будуть меньше всикой данной величины. Ими можно пренебречь, а сумма вписанныхъ квадратовъ выразитъ площадь круглаго сала съ такою степенью приближенія, которая совершенно достаточна для всёхъ практическихъ разсчетовъ. Площадь точно равняется А+х, х неизвъстенъ. но взвестно, что онъ очень маль, и воть-не впадая въ большую погрѣшность, говорять, что площадь равняется А. Тавимъ образомъ мы имъемъ здесь дело не съ отрицаниемъ принципа противоръчія, а съ препебреженіемъ малыхъ раздичій. Правда, мы выражаемся не точно. Мы говоримъ: площадь этого круга 10000 квадр. саженей, а нужно бы сказать площадь этого круга весьма незначительно отличается отъ 10000 кв. саженей. Но мы взаимно понимаемъ этотъ условный языкъ. Если мы вдумаемся въ выраженія, которыя употребляемъ, то увидимъ, что за ними скрывается масса несообразностей, хотя ин разумень за ними совершенно верныя положенія. Я говорю: солице взошло. Во 1) солице не можетъ ходить, потому что у него нътъ ногъ и нътъ способности къ произвольнымъ движеніямъ, оно можетъ катиться, двигаться, но не восходить; во 2) я вовсе не хочу сказать, что солнце подвигалось. хотя и говорю это. Я разумею, что подвинулась земля, а не солнце и подвинулась отъ запада къ востоку такъ, что стало видно солице. Способъ выражения совершенно неправильный и однако понятный всемь, и астрономамь и крестьянамь, только одни сущность факта понимають такъ, а другіе иначе. Такъ и въ теоремъ о площадяхъ. И здъсь знакомый съ геометріей понимаеть, что выраженіе не точно-о чемъ можеть не догадаться не внающій геометріи-и онъ поступается не мыслью, не принципомъ противорвчія, а только словами. Когда им объясняемъ что-нибудь дётямъ, то для того, чтобы объяснить что нибудь, намъ приходится поступаться точностью.

Выражение становится менње върнымъ, но за то мысль болње понатна.

Въ рядъ фактовъ, аналогичныхъ приблизительному измъренію площадей, мы имбемь не тоть факть, что нарушается принципъ противорвчія, а тотъ что нашимъ знаніямъ не достаеть абсолютной точности. Вёдь на самомъ лёдё площаль сада и не можетъ быть точнымъ кругомъ, и наши изифренія приблизительны, и формулы имфють лишь приблизительную точность. Только при абсолютно точномъ знаніи мы не утверждали бы о вещахъ взаимно противоръчащихъ положеній, что не можетъ быть квадрата равновеликато кругу, и что площадь даннаго круга равна квадрату, заключающему 10000 кв. саженей, сторона котораго равна 100 саженямъ. Абсолютно точное знаніе намъ недоступно, и мы довольствуемся знаніемъ приблизительнымъ. Но есть еще другой родъ фактовъ, стоящій на первый взглядь тоже какь бы въ противорьчік съ требованіями закона противорѣчія. Это: исключенія изъ общаго правила. Намъ говорять: тела расширяются отъ теплоты. Но потомъ оказывается, что вода въ накоторыхъ предвлахъ сжимается отъ теплоты и расширяется отъ холода. Ледъ плаваетъ въ водъ, потому что вода при понижении ея температеры до 0° и при переходъ въ твердое состояние увеличивается на <sup>1</sup>/10 своего объема. Поэтому вода, ставъ льдомъ, дълается менъе плотною и болъе легкою. Какъ же намъ согласить эти два положенія? Тала расширяются отъ теплоты, вода при повышении температуры отъ 0° до 4° по Ц. сжимается. Логика насъ во всякомъ случав обязываетъ утверждать, что или нётъ такого закона или нётъ изъ него исключеній. Но исключеніе есть на лицо, значить, скажуть, нізть закона. Нетъ, можно взглянуть на дело иначе. Будемъ нагревать воздухъ въ нагнетательномъ сосудъ и въ тоже время сжимать его. Онъ будеть и нагреваться и сжиматься. Этотъ фактъ не противоръчитъ закону, что тъла отъ теплоты расширяются, мы въ нашемъ опытв ввели новую силу, препятствующую действію расширенія. Не происходить ли нечто подобное и въ водъ (въ висмутъ, въ чугунъ) въ нъкоторыхъ предълахъ температуры? При нагръваніи тыла частицы его стремятся

сблизиться между собою. Водяные кристалы имфють гексогональную форму (-----). Соедините три спички серединами такъ, что эти спички образуютъ между собой шесть равныхъ угловъ. Образовавшаяся у васъ фигура дастъ вамъ точное представление объ основной формъ водяныхъ кристалловъ (льда, снёга). Представимъ нёсколько такихъ фигуръ. Онё могутъ, такъ сказать, входить одна въ другую, не соприкасаясь. Теперь представимъ, что происходитъ понижение температуры. Частицы тёла стремятся прійти въ соприкосновеніе. Но чтобы концы такихъ фигуръ пришли въ соприкосновеніе, нужно, чтобы равошлись центры, чтобы фигуры вышли одна изъ другой. Когда дёло произойдеть такимъ образомъ, то мы будемъ имъть, что всябяствие стремления частицъ при пониженіи температуры къ сближевію, при некоторыхъ пониже ніяхъ температуры объемь воды будеть увеличиваться. кимъ образомъ то, что сначада явилось прочиворечіемъ принципа, въ концъ концовъ оказалось его подтверждениемъ. Должно оговориться, что въ вопросв о водв пока разъяснено не все, и что въ нашемъ изложеніи представлено дело въ схематически упрощенномъ видъ. Но весьма въроятно, что приведенное объяснение близко къ истивъ и во всякомъ случав оно намъ показываетъ, какъ иногда противоречія могутъ оказаться только кажущимися.

Возможны и иные случаи. Возможно, что провозглашенный законъ на самомъ дёлё не имфетъ всеобщаго значенія, и тогда противорёчащій ему фактъ не будетъ служить ему подтверждающимъ его исключеніемъ, какъ это мы предположили о водё, но будетъ служить ограничивающимъ его началомъ. Были нёкогда уб'яждены, что всё зв'язды неподвижны и вс'я лебеди б'ялы. Первое положеніе устраняло нужду во многихъ изследованіяхъ, вторымъ утверждалось, что физическая природа и физіологическая организація лебедей вызываетъ б'ялую окраску. Зв'язды оказались двигающимися и теперь черные лебеди привозятся во вс'я бол'яе или мен'яе значительные зоологическіе сады. Положеніе о лебедяхъ оказалось ошибочно. Но, конечно, не случайно и не безпричинно то, что вс'я европейскіе лебеди б'ялы. Положеніе о вс'яхъ лебедяхъ пришлось огра-

ничить приложеніемъ къ одному роду лебедей. Людямъ свойственно ошибаться, людямъ въ своихъ познаніяхъ приходится
ограничиваться лишь приблизительною точностью, но и въ
увеличеніи точности познаній и въ исправленіи ошибокъ ими
въ ряду немногихъ основыхъ логическихъ началъ руководитъ
принципъ противоръчія.

Законз исключеннаю третьяю. А непремыно есть или В или не В. Законъ тожества говорить А есть В, законъ противорвчія говорить А есть только В, законъ исключеннаго третьиго предполагаеть, что невозможно, чтобы что нибудь не было и В и не В, а было бы чёмъ то третьимъ. Многіе въ настоящее время склонны разсматривать законъ исключеннаго третьяго не какъ первоначальный законъ, а какъ законъ выведенный изъ принциповъ тожества и противоречія. Съ этой точки зрѣнія онъ не есть аксіома, а выводъ изъ аксіомы. Прамая линія есть кратчайшее разстояніе между двумя точками. Это-аксіона. Въ треугольник сумма двухъ сторонъ всегда больше третьей. Третья есть кратчайшее разстояніе между своими двумя конечными точками, а остальныя двв тоже соединяють эти конечныя точки, это соединение не есть кратчайшее, следовательно образующая его линія больше данной прямой. Но следствіе изъ аксіомы, какъ это мы видимъ на данномъ примъръ, есть уже теорема. Требуется доказать, что оно выходить изъ аксіомы. Если законъ исключеннаго третьяго (principium exclusi tertii sive medii inter duo contradictoria) есть выводной, то его должно вывести. Законъ тожества требуетъ, чтобы одинъ и тотъ же предметъ мы мыслили, какъ одинъ и тотъ же. Законъ противоръчія требуетъ, чтобы одному и тому же предмету мы одновременно не приписывали и не отрицали одного и того же признака, законъисключеннаго третьяго требуеть, чтобы мы непременно или приписывали, или отрицали данный признакъ у предмета. Признакъ В или принадлежитъ предмету А, или не принадлежить, но непременно что нибудь изъ двухъ, предметъ В или находится въданномъ месте, или не находится, но нельзя предположить ничего третьяго. Въ новъйшихъ логикахъ законъ исключеннаго третьяго часто поставляется рядомъ съ-

двумя первыми законами, какъ такой же основной, какъ и тв. Каждый новый законъ конечно долженъ содержать новуюмысль. Новая мысль какъ будто есть. I Законъ тожества утверждаетъ неизмѣнность (мысленную) совокупности признаковъ въ предметв. II. Законъ противорвчія утверждаетъ несовивстимость противорвчащихъ признаковъ въ предметв. III. Законъ исключеннаго третьяго утверждаетъ необходимость для предмета имъть одинъ изъ противоръчащихъ признаковъ. Повторому закону предметь не можеть быть вмёстё и бёлымь и небълымъ, по третьему онъ непременно долженъ быть или бълымъ или небълымъ. Я лично склоненъ думать, что разъсуществуеть второй законь, то не нужень третій. Въ самомь дълъ, что значить положение-А не можеть быть виъстъ и В и не В. Что такое не В? Очевидно, все-кромъ В. Я говорю: X-не канень. Такое опредъление оставляетъ для X возможность быть всемъ кроме камня. Этотъ Х можетъ быть и осломъ, и профессоромъ, и созвъздіемъ большой Медвъдицы. Принципъ противоръчія только и возможенъ при предположеніи, что все бытіе разділено на дві-обыкновенно очень неравныя—части: В и не В. Москва и не Москва, т. е. вся вселенная, кром'в Москвы, включая и Млечный путь и міры, лежащие за Млечнымъ путемъ. Но разъ въ делени заключено все возможно мыслимое, то этимъ самымъ утверждается невозможность мыслить что либо вив этого всего. Даже въ той формъ, какъ я представилъ законъ противоръчія, какъ законънесовывстимости противоричащихъ признаковъ, уже заключается мысль, что одинъ изъ признаковъ находится въ предметь. А есть В или не В, но говорять: А не можеть быть С. Но что такое С? Конечно, не В, потому что по условію, данному закономъ противоречія, все кром в В есть не В. Если А есть С, то оно не В; если А не С, отсюда еще ничего неслъдуетъ, оно можетъ быть D, E, F, такъ какъ все это мыслится въ не В.

Возражають противь самаго закона исключеннаго третьяго, и эти возраженія основываются на неправильномь пониманіи требованій закона противорічія. Говорять, что естьвопросы, на которые можно отвічать и да и нють, между

тфиъ, какъ законъ исключеннаго третьяго требуетъ только отвъта или да или нътъ. На вопросъ: разумно ли поступалъ такой то въ такомъ то дель, -- можно ответить и да, и неть, отчасти разумно, отчасти неразумно. Но такой отвёть возможень, потому что вопрось не приведень къ началу противорвчія. Очевидно, двло, о которомъ идетъ рвчь, сложное. Въ различные моменты этого дела человекъ могъ поступать различнымъ образомъ. Принципъ исключеннаго третьяго устраняется лишь тамъ, гдт возможно совмъщение противоръчивыхъ признаковъ. А совивщение противоржчивыхъ признаковъ въ одномъ предметъ возможно въ различное время или въ различномъ отношеніи, т. е., возможно при несоблюденіи закона тожества, когда мы говоримъ объ одномъ предметъ или объ одномъ лицъ, но разумъемъ не одно и тоже. У насъ подъ руками два документа. Въ одномъ написано 1 го октября 1902 года была прекрасная погода, въ другомъ, что 1-го октября 1902 года стояло ужаснейшее ненастье. Какъ ни противоръчивы эти документы, они оба могутъ оказаться истинными. Первая половина дня могла быть хорошею, вторая плохою. И на вопросъ: хорошій или ніть быль день тогда то, вы затруднитесь отвётомъ, потому что въ этомъ дне были и хорошіе и плохіе часы. Ваши документы говорять различ--идп умомидивоп втох , смонрикав о ствоовог отр умотоп , вон. писывають разпорвчащие признаки тожественному.

Законъ исключеннаго третьяго повидимому устраняется, а на самомъ дѣлѣ нарушается вслѣдствіе недостатковъ языка, вслѣдствіе своеобразнаго употребленія и значенія словъ. Понятія глупый и неглупый, богатый и небогатый, филологически прямо противорѣчатъ одно другому и поэтому, разъ отвергнуто одно, должно быть повидимому принято другое или наоборотъ. Но на самомъ дѣлѣ этого нѣтъ. Выраженію не глупый усвояютъ значеніе близкое къ умный. Аттестація онъ не глупъ на русскомъ языкѣ приближается къ похвалѣ или прямо представляетъ похвалу. Понятіе глупый равно прибливительно понятію дуракъ. Но человѣкъ можетъ и не заслуживать похвалы за свои способности и не быть глупымъ совсѣмъ. Точно такъже понятія богатый и не богатый употребляются не какъ

противорвчащія, а каждое съ собственнымъ значеніемъ. Понятіе богатства вообще условно. Положимъ въ нашихъ глазахъ богатъ тотъ, кто имфетъ около милліона. Но когда при такомъ пониманіи мы говоримъ кому либо онъ не богатъ, это не значить, что у этого кого либо только не хватаеть чегонебудь до милліона, ність, въ обычномъ словоупотребленіи это будетъ значить, что ему далеко до милліона. А при такомъ пониманіи, очевидно, окажется на світі много людей съ достаткомъ, которыхъ нельзя будетъ включить ни въ богатыхъ, ни въ небогатыхъ. Развитіе языка все равно какъ ростъ дерева, имъетъ свою сложную логику, и поэтому прямодинейной проствишей научной логикв, пытающейся все заключить въ простыя схемы, часто и оказывается труднымъ справиться съязыкомъ. Слова-ото знаки понятій, но этихъ знаковъ меньше, чемъ понятій, и они подвижны, условны. Подъ вліяніемъ разныхъ обстоятельствъ, словами въ разное время и въ различныхъ мъстахъ придаютъ различное значение. Отсюда-неръдко логическая неясность ръчи при ясности мысли.

Законъ исключеннаго третьяго, какъ и законы тожества и противорвчій, вызываеть еще возраженія, обусловленныя вербальными, а метафизическими затрудненіями. Для выясненія этихъ затрудней можно немного перефразировать старинний парадоксь Зенона. Когда летящая стрела находится пунктъ А, двигается ли она или нътъ? Движеніе состоитъ въ переходь изъ одного пункта въ другой. Когда тело движется нзъ А въ В, то это значить, что оно уже оставило А и еще не достигло В. Подъ пунктомъ А мы разумвемъ въ нашемъ разсужденіи часть пространства, равную объему стрым. Какое бы безконечно короткое время мы ни назначили для пребыванія стрёлы въ А, она въ нашемъ мышлевіи въ этотъ періодъ времени представится неподвижною. Стрела или не достигла А или уже двигается изъ А, въ томъ или другомъ случав она или не въ А или не двигается. Ели она не двигается, то она значить не летящая, а если она двигается, то она не находится ни въ А, ни В, и вообще нигдъ. Но на самомъ дълъ она находится между А и В. Мы имбемъ здесь, что анализъ нашего вопроса съ цёлью извлечь изъ него матеріалъ для-

ответа цривель насъ къ отрицанию всехъ изследованныхъ нами трехъ догическихъ законовъ тожества, противоръчія и исключеннаго третьяго Летящая стрела оказалась у насъ не летящею, т. е., не тожественною сама съ собой, у нея оказались противоръчащіе признаки движенія и неподвижности, и наконецъ на требование отвъчать по закону исключеннаго третьяго двигается она или не двигается? Мы не можемъ ничего отвётить. Какъ разобраться въ этомъ парадоксё? Мы приводили примёры того, какъ можно отрицать бытіе Божіе. свободу воли. Мы видимъ теперь, что при охотъ изъ приведеннаго парадокса можно извлечь массу несообразностей. Но не нужно спешеть съ этимъ. О летящей стрель, конечно. должно говорить то, что говорить о ней общечеловъческій вдравый смыслъ, какъ тоже самое должно утверждать и объ отвътственности людей за свои поступки. Но не должно смущаться и тёхъ странныхъ результатовъ, къ которымъ привелъ насъ анализъ явленія. Въдь анализъ не доведенъ до конца. Чтобы выяснить вопросъ и дать отвётъ точный, намъ нужно дать анализь понятій перем'ященія, движенія, пространства. Тогда мы увидимъ, что причина несообразностей, появившихся въ выводъ нашего разсужденія, есть та, что мы въ началь разсужденія приняли понятія въ обычномъ ходячемъ смыслѣкакой совершенно достаточенъ для практическихъ целей, -- а потомъ признали за ними философскую точность, которой они на самомъ дълв не имъютъ. Философскій анализъ покажетъ намъ, что въ концъ концовъ фактъ движенія досель не вполнь выясненъ, какъ и ни одинъ фактъ не выясненъ до своей глубочайшей основы, поэтому мы и представляемъ и описываемъ его не вполить точно. Если мы примемъ потомъ неточное, за точное, то конечно въ выводъ мы получимъ несообразности.

Не будемъ смущаться этими несообразностями, а будемъ въ нихъ разбираться. Законъ тяготънія учитъ насъ, что вст тъла притягиваются къ центру земли. Мы видимъ, что дымъ, паръ поднимаются кверху отъ земли, мы видимъ, что воздушные шары съ людьми поднимаются на воздухъ, видимъ птицъ, летающихъ въ воздухъ. Сначала это представляется какъ бы противоръчісмъ закону, но потомъ анализъ

показываеть намъ, что всвоти факты суть необходимое следствіе изъ закона, и самое блестащее его подтвержденіе. Такъ руководясь принципами мышленія, мы, можеть быть, впоследствіи разберемся и съ тёми антиномізми, которыя теперь не умвемъ согласить съ ними, мы съ вами приняли теперь и изследовали три закона: тожества, противоречія и исключеннаго третьяго. Я попытался показать, что третій законъ (объ исключенномъ третьемъ) можно разсматривать, какъ выводъ изъ второго. Позволительно пойдти далве. Позволительно допустить, что всё эти три закона объединяются въ формуле Аристотеля, которую обыкновенно считають первымь выражениемь принципа противоречія. Вотъ положеніе Аристотеля. "Невозможно, чтобы одно и тоже сказуемое могло быть утверждаемо и отрицаемо относительно одного и того же подлежащаго въ одно и тоже время и въ одномъ и томъ же смыслі". (То үйр айто άμα ύπάργειν τε καὶ μὴ ὑπάργειν ἀδύνατον τῷ ἀυτῶ καὶ κατὰ το αὐτὸ ...... ἄυτη δὴ πασῶν ἐστὶ βεβαιοτάτη τῶν ἀργῶν Metaphys III, 3, 10056, 19-23). Мив думается, что это можно назвать законом вваимной непроницаемости мыслей, и показать, что въ этомъ законъ объединяются всь три изслъдованныя нами начала. Остановимся на какомъ либо опредъденномъ моментв времени. Положимъ, въ этотъ опредвленный моменть въ опредвленномъ пунктв мы помвщаемъ кубъ, сторона котораго равна одному аршину. Мы мыслимъ, что этотъ кубъ имфетъ пудъ въса. По вопросу о въсъ опредъленное протяжение въ определений моменть мы наполнили содержаниемъ. Въ этотъ моментъ въ этомъ месте им не можемъ мыслить другого веса и, говоря впоследствии объ этомъ моменте и этомъ мёстё, мы будемъ наполнять его пудомъ вёса, и этотъ пудъ абсолютно устраняеть возможность пронивновенія этого пункта въ этотъ моментъ другимъ въсомъ. Разъ мы опредълили въсъ какой либо геометрической формы въ опредъленный моменть, мы этемъ самымъ въ данный моменть сделали ее, такъ сказать, непроницаемою для другого въса. Но это только въ отношении въса. Непроницаемое въ одномъ отношении, можеть быть и проницаемымъ во многихъ другихъ. Температура, цветь, степень твердости, все это еще не определено относительно куба. но во всякомъ изъ этихъ отношеній ему можетъпринадлежать въ одинъ данный моментъ только одно опрелвденіе. Допустимъ, что мы опредёлили, съ какихъ отношеній и съ какихъ точекъ врвнія можетъ быть разсматриваемъ данный предметь такъ, чтобы исчерпалось его содержание. Тогда мы предлагаемъ объ этомъ предметь рядъ вопросовъ и по требованію логической непроницаемости на каждый изъ этихъ вопросовъ мы можемъ дать только одинъ отвътъ. Такимъ образомъ утверждается законе исключеннаю другого, по отношенію къ которому законъ исключеннаго третьяго будетъ только развитіемъ. Положимъ, мы приписали вещи А въсъ пудъ, этимъ исключается возможность приписать ей какой либо другой въсъ. Другое исключается. Но вотъ намъ дана вешь В. и мы при сравнении съ А установили только, что она въситъ не пудъ. Что значитъ наше опредъленіе? Что мы разумвемъ пудъ не пудомъ? Всв возможные веса, я даже не скажу отъ О до С, потому что теоретически им можемъ перехолить и за О. Итакъ относительно вещи В мы знаемъ, что ей можно приписать всякій вёсь изь всёхь возможныхь кроме пуда. Съ одной стороны-пудъ, съ другой-все кромъ пуда. Сложенное вместе это дасть все возможное. Конечно не остается дальше никакого предположенія ни для какого третьяго.

Такъ, три логические закона объединяются въ одномъ законю исключенного другого или—что тоже—въ законъ противоръчія. Но не трудно видёть, что за этимъ закономъ скрываются и имъ предполагаются еще многія начала. За нимъ предполагается существованіе пространства и времени, постоянства и перемёны. Этотъ законъ только утверждаетъ мыслимость или не мыслимость существованія фактовъ, но въ немъ уже содержится предположеніе мысли существованія необходимой связи между фактами. Его утверждаетъ четвертый логическій "Законз достаточного основанія" (principium rationis sufficientis), требующій, чтобы ничто не мыслилось безъ достаточнаго основанія. Смыслъ этого закона тотъ, что ни одна мысль не можетъ быть мыслима безъ связи съ другими, и если эта связь оказывается невозможною. то эта мысль-

должна быть отвергнута. Если предшествующая мысль, какъ свое необходимое продолжение, требуеть мысли несостоятельной, то тогда должно быть отвергнуто не только это несостоятельное следствіе, но и мысль, изъ которой оно вытекаетъ. Основаніе требуетъ привнанія слідствія, отрицаніе слідствія требуетъ отрицанія основанія. Этотъ законъ не принимается очень многими логиками. Невольно подсказывается шутливая инсль-можеть быть и неумъстная въ серьезномъ курсв,-что эти логики, отрицая законъ достаточнаго основанія, хотять сохранить за собою право говорить безъ основанія. Другіе логики хотять измёнить его названіе, предлагають назвать его просто закономъ основанія, предлагають назвать его закономъ логическаго основанія. Но сила конечно не въ названіи вещи, а въ самой вещи. Въ данномъ случав однако ясно, что эти новые термины направляются противъ слова достаточный. Я склоненъ думать, что для насъ самое разумное и безопасное принять этотъ законъ въ его традиціонной формулировкъ и самимъ стараться и другимъ желать всегда мыслить на достаточномъ основаніи.

Противъ закона достаточнаго основанія выдвигають миоологію. Я мыслю Юпитера, говорять ніжоторые логики, но Юпитера не существуетъ. Должно признаться, это одно изъ тъхъ возраженій, которыя представляются столь несостоятельными, что лаже сомневаещься правильно ли ихъ поняль. Если я знаю, что Юпитеръ не существуетъ, а его и мыслю не существующимъ, т. е., я мыслю даже не его, а я мыслю о мысли о немъ римлянъ, мыслю, какъ они представляли его. И моя мысль о Юпитеръ ниветь для себя достаточное основание въ курсв миеологии ная исторіи римской религіи. Челов'вкъ, говорять, создаеть образы фантазіи, романисть пишеть романы, въ которыхъ дыствують, наслаждаются и страдають никогда не существовавшія лица. Но на самомъ дёль, что такое наши образы фантазіи? Это-представляющіеся намъ возможными типы существованія. Мы мыслимь, что они не реальны, но что они возножны. Я видель въ одномъ месте реку, въ другомъльсь, въ третьемъ красивую долину. Я мыслю, что ихъ можно бы было соединить въ одной мъстности. Мысли о возможныхъ комбинаціяхъ нужны намъ уже потому, что человъкъ можетъ ихъ осуществить, или осуществление ихъ вообще представляется возможнымъ. Поэтъ и представляетъ намъ реальное осуществление психологически возможнаго. Положимъ, писатель наблюдалъ, какъ какой нибудь Иванъ Ивановичь браль взятки мёдными пятаками. Онъ представиль себв, что будеть, если Ивань Ивановича поставить на такое мъсто, гдъ можно брать рублями. Зная характеръ Ивана Ивановича в условія новаго м'ьста, онъ по закону достаточнаго основанія думаеть, что Иванъ Ивановичь долженъ будетъ действовать такъ-то и такъ-то. И вотъ, назвав. ши Ивана Ивановича Андреемъ Петровичемъ, овъ и представляеть намъ осуществление этой возможности въ новъсти. Въ наиболе художественныхъ произведенияхъ, где наиболе силенъ полетъ фантавіи, на самомъ ділів наиболіве соблюдается законъ достаточнаго основанія. У Достоевскаго въ братьяхъ Карамазовыхъ изображенъ кошмаръ Ивана Оедоровича-бесъда допившагося до б'влой горячки героя ни болве ни менве, какъ съ чортомъ. Что здёсь реальнаго? Гдё здёсь законъ достаточнаго основанія? Но компетентные психіатры засвидівтельствовали, что кошмары, поразительно похожіе на описанный, действительно происходять. Очевидно, писатель такъ хорошо выясниль природу человъческаго духа, такъ хорошо поняль состоявіе лица, находящагося вы извёстныхы условіяхы, что явно прозр'вваль, какія мысли, какіе обравы должны были являться въ больномъ мозгу этого лица. Но всякое прозръніе, опредъление по части цълаго, по настоящему будущаго основывается на законосообразности фактовъ. Мысль можетъ предугадывать эти факты только по закону достаточнаго основанія. Ивана Оедоровича Карамазова не существовало. Но писатель говорить намъ, что если бы онъ быль и находился въ такихъ-то условіяхъ, то съ нимъ было бы то-то. Такое утвержденіе предполагаеть законосообразность въ фактахъ и отвъчающую ей законосообразность въ мысляхъ.

Существование закона достаточнаго основания следуетъ уже изъ того, что существуетъ законъ противоречия, и изъ того, что не всякая мысль мыслима. Я хотель бы представить себе

человъка съ двумя нормальными головами на одной нормальной шев, но такой человекъ не представимъ, немыслимъ. Я могу мыслить только то, что не содержить въ себъ внутренняго противоречія. Уживаются у насъ въ душе и противоречивыя возэрвнія, но лишь постольку, поскольку мы не видимъ ихъ противорвчія. Вообще мысль для того, чтобы существовать, не должна сама въ себъ содержать противоръчія и не должна быть въ противорвчи съ другими содержимыми нами мыслями. Мы читаемъ стихотвореніе. "Во свётлой темноте блистающихъ ночей явился темный блескъ отъ солнечныхъ лучей", но мыслить этой абракадабры мы не можемъ. Я говорю: сегодня суббота, но я не могу мыслить этой мысли, такъ какъ знаю. что сегодня пятница. Воть почему ссылка на Юпитера, на образы фантазін, будто бы доказывающіе, что законъ достаточнаго основанія не дъйствуеть въ нашемъ мышленін, представляется крайне странной. Відь, образъ Юпитера, если его подвергнуть анализу, заключаеть въ себв много внутреннихъ и логическихъ противорфчій. Но мысль наша объ этомъ образъ не противоръчитъ принципу противоръчія, потому что мы, сознавая его противоръчивость, мыслимъ его не реальнымъ.

Но законъ достаточнаго основанія утверждаеть не только то, что мысли для того, чтобы быть мыслимой, нужно не быть въ противоръчін съ другими мыслями, не нужно имъть, такъ сказать, отрицательных инстанцій. Тогда мы получили бы только, что мысль по закону непроницаемости мысли не можетъ совмъщаться съ отрицающими ее положеніями. Но кругъ мыслей каждаго изъ насъ, конечно, въ сущности очень ничтоженъ. И если нътъ для мысли закона достаточнаго основанія, то тогда безконечная пустота нашего незнанія открывала бы безграничный просторъ для возникновенія всевозможныхъ своеобразнейшихъ положеній. Однако мы не видимъ этого. Новыя мысли, возникающія въ нашей головів, ютятся около старыхъ, растутъ изъ нихъ, питаются ихъ почвою. Понаблюдаемъ за собою, за нашими предположеніями, гипотезами; мы увидимъ, что матеріалъ для всёхъ нихъ заимствуется нами изъ имъющейся у насъ наличности. Ни одна форма, ни одинь образь не могуть быть построены нами, если намь напередъ уже не былъ чемъ нибудь предсказанъ образецъ. Но это-зависимость мысли по происхожденію. Рядомъ съ этинъ открывается въ такой же мере зависимость мыслей по значенію. Я решаю вопрось и потомъ немедленно говорю: неть, это решение нелено. Было ли здесь нарушение закона достаточнаго основанія? Нётъ; когда а составляль решеніе, оно вытекало у меня изъ имъвшихся у меня основаній, но когда я его формулировалъ, моему умственному взору преподнеслись факты и положенія, стоящія въ противорічни съ моимъ рішеніемъ, и я отвергъ его. Самыя нельпыя мысли и тв возникають по закону достаточнаго основанія, только мышленіе при этомъ упускаетъ изъ виду тѣ факты, которые разрушаютъ это основание. Чиновникъ Поприщинъ вообразилъ себя Фердинандомъ, королемъ испанскимъ. Собственно говоря, неизвъстно, чему нужно удивляться;---нелъпости мысли или тому, какъ человъкъ могъ дойти до такой нельной мысли. Но попытаемся ее анализировать, постараемся понять логику несчастнаго сумасшедшаго. Должно обратить вниманіе, что відь въ то время, когда онъ говорить, что онъ Фердинандъ, онъ забываетъ и отридаетъ, что онъ Поприщинъ, какія-то темныя воспоминанія, что-то связывающее его съ Поприщиномъ у него чувствуется, но все это темно. За то съ другой стороны, въ истрадавшейся душт этого маленькаго человтка, жившаго въ мансардъ, видъвшаго только презръніе къ себъ и высокомфріе со стороны другихъ, въ этомъ жалкомъ человъкф, самолюбіе котораго непрестанно уязвлялось и расло непрестанно, развивалось сознаніе своего достоинства, сознаніе, что ему м'ьсто на государственной вершинв. Къ этому сознанію ему прійти было темъ легче, что самое представленіе о государственной вершинъ у него въ сущности было очень скромное. Въдь, его больное самолюбіе, поднимавшее его до короля, въ сущности довольствовалось тёмъ, чтобы поразить своей оригинальной мантіей кухарку Мавру. Представимъ только себъ колоссальное-хотя и не постоянное-просвъты сознанія всегда бывають у сумасшедшихь-забвеніе колоссальнаго количества фактовъ, и оставшіеся въ наличномъ сознаніи факты естественно должны привесть къ мысли, что онъ, именуемый

Поприщинымъ, есть Фердинандъ. Достаточно забыть о томъ, что луна находится отъ насъ на разстояніи 350 тысячъ верстъ, чтобы, руководясь непосредственнымъ врѣніемъ, написать проэктъ о томъ, какъ ее достать при помощи системы лѣстницъ.

Закономъ достаточнаго основанія требуется, чтобы каждая мысль мыслилась не просто на основаніи, но на достаточ-заведенія; это можеть служить основаніемъ для надежды, что онъ пожертвуетъ на то заведеніе, на которое у него хотять просить, но это недостаточное основание для мысли, что онъ непременно пожертвуеть на ту школу, о которой идеть речь. Онъ можеть быть атеистомъ по убъжденію, а школа можеть быть духовною; онъ можеть быть противникомъ классическаго образованія, а школа-классическою. Наконецъ, имъ можетъ быть уже наизченъ кругъ школъ, которымъ онъ рвшилъ оказать поддержку, и онъ ръшиль отказывать всюмь школамь внъ отого круга. Мы и не можемъ мыслить, что онъ непремвнио дасть. И когда мы направляемъ просителя къ такому жертвователю и говоримъ: онъ вамъ непременно дастъ, --- мы только это говоримъ, но не можемъ мыслить этого. Всякая мысль есть утверждение или отрицание чего нибудь, и мы не можемъ допустить никакого утвержденія и никакого отрицанія безъ достаточнаго основанія. Съ этимъ плохо мирится повидимому фактъ сущетвованія безчисленнаго количества мыслей и проэктовъ крайне неосновательныхъ. Если начать толковать о школьномъ дёлё, о преобразования учебныхъ заведений, о введеніи въ русскихъ школахъ заграничной академической свободы, какъ легко, какъ просто наши собеседники будутъ решать эти вопросы. Но вопросъ этотъ по существу крайне труденъ и на Западъ онъ далекъ-миъ даже кажется, должно сказать, безконечно далекъ-отъ благополучнаго разръшеніа. Развъ въ разсчеты какого либо правительства можетъ входить приготовление невъжественных докторовъ, недобросовъстныхъ адвокатовъ и виженеровъ, невърующихъ богослововъ, вообще плохихъ и нечестныхъ служителей того дела, къ которому они приготовляются? Конечно нъть; но всв профессіи насчи-

тывають въ своихъ рядахъ много плохихъ представителей. Если даже сообщить вопросу не такую идеальную постановку, а сувить его: "какъ удучшить дело образованія"?--многіе склонны думать, что на этотъ вопросъ очень легко отвётить, и бевъ сомненія они руководятся закономъ достаточнаго основанія въ своихъ сужденіяхъ. Они не только не видятъ, что существують многія стороны въ дёлё, которыя ихъ основанія дълають неосновательными. Академическая свобода занятій бевъ сомнънія имъетъ въ себъ прекрасныя стороны. Студентъ можетъ распланировать свое время, какъ ему угодно, выбирать предметы занятій въ наиболье для него удобномъ порядкв. А здесь имеють важное значение индивидуальныя особенности. Я лично не могу изучать предметь, не составивь напередъ никакого общаго представленія о немъ, и затімъ я вообще предпочитаю концентрическое изучение, другие-наобороть. Пусть каждый занимается, какъ хочеть, и въ концъ концовъ, когда ему угодно, является на докторскій экзаменъ. Такъ разсуждають по закону достаточнаго основанія. Но выступаеть въ дёле другая сторона. Самый любовнательный и даровитый студенть можеть быть нёсколько лёнивымь и особевно для этой лівности является искушеніе въ началів. Во многихъ наукахъ начало особенно трудно. А запустивши начало, студентъ можетъ потомъ совсемъ не совладеть съ продолженіемъ. Неопытный студенть можеть разбросаться въ выборъ предметовъ для занятій, тымъ болье, что опытные преподаватели, получая гонорары съ слушателей, не прочь объявлять рекламные курсы. Въ результать отъ некоторыхъ и даже отъ немалаго числа лицъ степень доктора можетъ ускользнуть навсегда, а съ практической точки зрвнія государство потеряеть въ нихъ хорошихъ работниковъ для той или другой отрасли дела. Нужно сделать выборъ и чемъ ближе знакомится человъкъ съ дъломъ, тъмъ болье, если хотите, затрудняетъ его законъ достаточнаго основанія, потому что тъмъ яснве ему видны темныя стороны при всякомъ решении вопроса. Ребенокъ легко решаетъ вопросы по закону достаточнаго основанія, для взрослаго рішеніе трудніве, но за то его рѣшенія много основательнье. Но везды у ребенка или у

верослаго, гдё мысль представляется истиною, она представлается таковою на достаточномъ основаніи, которое мыслящій иногда, можеть быть, затруднится формулировать, но которое всегда у него имѣется. Дёти, говорять, угадывають, кто ихъ любить и вто ихъ не любить. Это угадываніе есть мыслительный процессь и совершается по закону достаточнаго основанія, хотя процессь, при которомъ основаніе приводить къ такому слёдствію, часто бываеть неуловимымъ.

Законъ достаточнаго основанія не должно смінивать съ закономъ причинной связи мыслей по происхожденію. Одна мысль вызываеть другую, одинъ образъ напоминаеть о другомъ. Это—законъ ассоціацій, о которомъ мы говорили. Одна мысль утверждается на другой или отрицается другою, это—законъ достаточнаго основанія. И какъ ассоціаціями можетъ и должна регулировать воля, такъ воля должна регулировать и умозаключеніями, она должна стремиться вызывать изъ памяти въ поле сознанія или отыскивать въ настоящемъ все нужное для того, чтобы рішеніе мысли отвітало истині.

Законъ достаточнаго основанія, какъ и всё другіе логическіе законы, есть законъ естественный. Человікъ приміняетъ его съ первыхъ шаговъ своей жизни. Первыя основанія, изъ которыхъ онъ дёлаетъ выводы, это суть факты его собственной жизни, его душевныя состоянія, онъ нагромождаеть на нихъ одни познанія за другими, одни выводы вслёдъ другимъ. Такъ, къ тому времени, когда онъ станетъ способенъ отдавать себъ отчетъ въ своей логической дъятельности, у него скопдяется большой запась знаній и возэреній, которыя и служать для него опорными пунктами въ дёлё дальнёйшей работы мысли. Эта работа неизбежно приводить къ тому, что изъ запаса одно за другимъ приходится выкидывать, какъ неосновательное. Первоначальныя точки опоры замёнять новыми. Логическій анализь и критика могуть пойти очень далеко въ отыскиваніи опоръ для опоръ, достаточнаго основанія для того, что издавна служило само достаточнымъ основаніемъ для многаго. Въ этихъ поискахъ философская мысль иногда приходила къ безъутъшному выводу, что мы не владъемъ ни однимъ положениемъ, утверждающимся на достаточность основани. Во имя достаточнаго основанія объявляють, что не заслуживають вёры никакія изъ нашихъ утвержденій—религіозныя, философскія, научныя, практическія. Только одна мысль оказывается достаточно обоснованной, что ни одна мысль не обоснована достаточно. Такъ сущность этой пессимистической философіи, носящей имя абсолютнаго скептицияма, оказывается заключающеюся въ самоуничтоженіи, такъ какъ ся основной принципъ заключаетъ въ себё внутреннее противорёчіе.

С. Глаголевъ.

## Николай Яковлевичъ Гротъ (1852 + 1899 г.) и его философскіе труды-

(Продолжение \*).

Вопросомъ о критерів истины занимались всв виднейшіе философы и древняго и новаго времени. Какія же різшенія давали древніе философы, занимавшіеся этими вопросами? Нашъ авторъ приводитъ здёсь подробныя историческія справки. Стоики критеріемъ истины признавали правильную и всестороннюю переработку ощущеній. Противники же ихъ-эпикурейцы — самыя ощущенія, служащія матеріаломъ для переработки. Но одновременно съ такимъ эмпиризмомъ развился и скептициямъ. (Пиррона и его последователей), провозглашавшій, что всв наши воспріятія имфють лишь относительный характеръ. Скептициямъ этотъ развивался до 3-го в. по Р. Хр., когда возникла ему реакція въ форм'в мистицизма, признавшаго возможность непосредственнаго соверданія внутреннаго бытія вещей непоколебимымъ догматомъ. Эта теорія и господствовала до XI в. нашей эры. Въ это время вопросъ о познаніи дифференцируется въ двухъ известныхъ направленіяхъ: 1) номинализма, перешедшаго въ XVI в. въ эмпиразмъ (родоначальникъ Бэконъ), и 2) реализма, перешедшаго въ XVII в. въ раціонализмъ (родоначальникъ Декартъ). И съ техъ поръ большинство мыслителей резко разделилось на эти два лагеря: эмпириковъ, признававшихъ орудіемъ познанія чув-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра в Разумъ" за 1903 г. № 14.

ственный опыть и отрицавшихь прирожденныя и независимыя отъ опыта идеи о сущностяхъ,—и раціоналистовъ, признававшихъ основою знанія прирожденныя идеи разума о міровыхъ субстанціяхъ и утверждавшихъ, что чувственный опытъ имѣетъ второстепенное значеніе въ изслѣдованіи началт, управляющихъ міромъ.

Въ концъ XVIII в., въ лицъ Канта, эмпирика въ "Критикъ чистаго разума" и раціоналиста въ "Критикъ практическаго разума", --была сдёлана грандіозная попытка компронисса между эмпиризмомъ и раціонализмомъ. Но эта попытка не могла вмёть прочнаго успёха; последователи его раздёлились на два лагеря: одни, следуя "Критике чистаго разума", примкнули въ эмпирикамъ; другіе-сделались чистыми идеалистами (Фихте, Шеллингъ, Гегель, Шопенгауоръ). Но въ то время, какъ у немцевъ разгорались крайности идеализма, въ Англи и Франціи эмпирическая наука, оживленная и поднятая въ собственныхъ глазахъ "Критикою чистаго разума" Канта, продолжала проникать въ тайные законы явленій, при помощи разсудочной переработки данныхъ опыта и сдълала такіе громадные успёхи, что вполей вёроятнымъ является предположение, что въ феноменахъ, доступныхъ этому опыту, она изучаетъ настоящія сущности всего существующаго мірь, и что предполагать въ вещахъ еще какія либо особыя сущности, неуловимыя для чувственнаго опыта, нётъ основаній.

Но противники эмпиризма,—последователи раціоналистических системъ нынешняго вёка, все еще не оставляють науку въ поков. Они упрекають ее въ "наивномъ реализме", они утверждають, что вся она основана на инстинктивной, безотчетной вере человека въ правильность показаній органовъ чувствъ и что, такъ какъ эта правильность еще не доказана, такъ какъ достовернаго критерія истинности чувственнаго опыта наука еще не иметь, то, следовательно, все ея зданіе построено на песке.

Отсюда естественно является вопросъ: какимъ же образомъ, какими аргументами могла бы оправдать наука наивный реализмъ, въру человъка въ истинность его чувственныхъ воспріятій? Нашъ мыслитель находитъ, что такіе аргументы въ пользу достовърности

чувственнаго опыта есть, и ихъ можно раздълить на два класса: отрицательные и положительные. Отрицательные аргументы сводятся къ указанію нелішых послідствій предположенія, это ощущенія нась обманывають; положительные сводятся къ выводу изъ несомитиныхъ научныхъ соображеній-ваключенія о необходимости соотвътствія ощущеній ихъ объектамъ. Нашъ авторъ начинаетъ съ указанія отрицательныхъ соображеній. Если бы мы предположили, что ощущенія насъ обманывають, то откуда бы, спращиваеть авторь, человекь взяль основанія для разграниченія нормальных ощущеній въ бодрствующемъ состояніи отъ сновидіній, иллюзій и галлюцинацій 1)? Признаки, которые лежать въ основаніи понятій, сновидіній, налюзій, галлюцинацій, --- суть признаки чисто отрицательные, т. е., составленные изъ отриданія признаковъ нормальныхъ ощущеній. Слідовательно, тоть, кто признаеть различіе ощущеній, галлюцинацій и иллюзій, уже допускаеть возможность правильных ощущеній. Но этого различія никто и никогда не отрицаль. Следовательно, непоколебние общее убъждение наше въ существовани различія между ощущеніями, съ одной стороны, илаюзіями, галаюцинаціями и сновидініями съ другой, служить лучшимъ доказательствомъ вовможности для человъка правильности ощущеній.

Далье, если бы ощущенія насъ обманывали, то нельзя было-бы предположить возможность какого либо действія нашего, какой либо деятельности. Понятія действія, деятельности уже предполагають существованіе известных объектовь, на которые они направлены. Если же есть объекты, то какимъ образомъ, спрашиваетъ Гротъ, могли бы мы действовать на нихъ, если бы ощущенія неправильно намъ ихъ изображали? Аргументъ этотъ авторъ находить, хотя и старымъ, но сильнымъ.

Затемъ, отрицательнымъ докавательствомъ правильности ощущеній, соответствія ихъ объектамъ, является еще возможность искусственнаго воспроизведенія объективныхъ явленій и предметовъ, на основаніи этихъ ощущеній и ихъ переработки. Если бы ощущенія насъ обманывали и несоответствовали внут-

<sup>1)</sup> Р. Бог. 1883, 5-6, 438 стр.

ренней природъ вещей, то мы ни одну вещь не могли бы знать во всемъ ея составъ, а слъдовательно и искусственное воспроизведеніе предметовъ и явленій, вполив тождественныхъ темъ. которые создала сама природа, было бы невозможно. Другими словами, привнаніе обманчивости ощущеній вело бы логически къ новому абсурду, къ отрецанію возможности искусственнаго воспроизведенія этихъ ощущеній при помощи искусственныхъ объектовъ, ихъ вызывающихъ. Наконецъ, есть еще одно отрицательное доказательство соответствія ощущеній природе внешнихъ объектовъ. Если бы ощущенія насъ обманывали, то невозможно было бы никакое умственное общение между живыми существами. Если бы ощущенія не соответствовали своему объекту, тёмъ движеніямъ нашимъ, которыя ихъ вызвали, то въдь другое лице никогда бы не могло знать нашихъ идей, умственное общеніе людей съ помощью явыка было бы невозможно. Но действительность противоречить этому абсурдному заключенію.

Таковы отрицательныя доказательства; но они только докавывають вероятность соответствія ощущеній объектамь, а не необходимость этого соответствія. Эта необходимость можеть быть выведена лишь дедуктивнымъ путемъ изъ доказанныхъ научныхъ истинъ. Одною изъ такихъ научно доказанныхъ истинъ авляется въ наше время положеніе, что сложныя тъла, организмы суть лишь сложныя трансформаціи тёль боле простыхъ, продукты постепенной эволюціи первоначальныхъ веществъ. Изъ этого же научнаго вывода по Гроту следуеть, что организмы создала сама природа, что всё органы чувственнаго опыта представляють лишь дальнёйшую дифференціацію той первоначальной чувствующей поверхности, которая ощущала только механическіе толчки и движенія въ окружающей средв и вызывала темъ самымъ организмы къ соответственнымъ имъ механическимъ толчкамъ и движеніямъ. А если такъ, продолжаетъ Гротъ, то изъ упомянутато же положенія современной науки вытекаеть и необходимость полнаго соотвётствія ощущеній свойствамъ вещей. Если эти самыя вещи в ихъ свойства вызвали дифференціацію чувствующей поверхности организма и образованіе различных органовъ чувствъ,

служащихъ для передачи ихъ въ сознаніе организма, то ощущенія, какъ продукты самой природы, нами ощущаемой, должем правильно отражать ея свойства. Итакъ, по нашему имслителю, лучшее доказательство въ пользу достоверности чувственнаго опыта можно найти въ развитіи современнаго ваучнаго вывода объ условіяхъ происхожденія организма: тождество нашего организма съ природою-вотъ, по Гроту, лучшая основа для объясненія процесса и лучшее ручательство достовърности чувственнаго опыта. Такимъ образомъ, заключаетъ нашъ мыслитель, "начвный реализмъ" отнынъ перестаетъ быть наввнымъ: современная наука заключаетъ въ себъ всъ данныя сдълать его сознательнымъ и разумнымъ. Но Гротъ пытается доказать, на основаніи соображеній другой науки, психологіи, что каждый человікь иміветь, помимо научныхъ соображеній о происхожденіи своего организма и, внутреннія, вполеф твердыя, основанія для своего убфажденія вь достовърности ощущеній. Уже давно психологія указываеть на то, что въ переработкъ нашего внъшняго опыта участвуютъ нікоторыя представленія и понятія, заимствованныя изъ внутренняго опыта. Кантъ призналъ эти формы субъективными и прирожденными. Нашъ же мыслитель отрицаетъ прирожденность этихъ идей и старается выяснить постепенное ихъ происхожденіе изъ переработки и осложненія внутренних ощущеній, относящихся къ деятельности нашего организма. Въ числе этихъ идей находятся, напр. идеи пространства, времени, причины, действія и др. Но наиболе общею и отвлеченною изъ всьхъ нашихъ идей, имъющихъ основою своею нашъ внутренній опыть, Гроть считаеть идею однообравія, неизмінности всего существующаго, т. е., идею однообравія природы. Эта идея тоже сначала образуется изъ данныхъ нашего внутренваго опыта, изъ наблюденія постоянной однородности испытываемыхъ нами состояній, и обнаруживается въ представленіи нашего "я", какъ чего-то неизмъннаго. Затъмъ она переносится на вившніе предметы, а изъ обобщенія неизмінности насъ самихъ и всъхъ предметовъ нашего опыта образуется вів в постепенно отвлеченное понятіе однообравія природы. Это то понятіе однообразія природы, существованіе котораго,

хотя бы въ смутномъ видъ, можно замътить уже у десятильтняго ребенка, и которое всецьло построено на внутреннемъ опытъ, на переработкъ непосредственнаго содержанія нашего самосовнанія и служить по нашему мыслителю основою для убъжденія каждаго человыка въ правильности его ощущеній, въ соотвітствін ихъ съ объектами, такъ какъ изъ идеи однообразія природы логически вытекаеть и идея однообравія законовъ нашего внутренняго міра и закоміра внёшняго, и увёренность, что наши ощущенія, являясь продуктомъ действія на нась этого внёшняго міра, не могуть не передавать свойствъ этого міра въ ихъ действительномъ виде. Гротъ находить, что практически этотъ критерій давно уже признается всёми учеными. Всякій ученый, сознательно дов вршвшійся своему чувственному наблюденію и опыту, давно уже дълаетъ заключение о необходимости соотвътствія своихъ ощущеній свойствамъ объектовъ, именно на основанів законовъ однообразіа природы; в утверждать противное-по нашему мыслителю-вначило бы уже очень низко ставить разсудочныя силы ученыхъ, изучающихъ природу эмпирически. Оставалось лишь научно оправдать это полное однообразіе природы, т. е., выяснить его причины или источники, доказать, что однообразіе природы есть не только факть, не подлежащій сомивнію, но и безусловная необходимость, и именно это научное доказательство находится ныев, по мевнію нашего мыслителя, въ распоряженіи ученыхъ, уб'вдившихся при помощи научныхъ изследованій природы въ томъ, что организмъ человъка есть лишь продуктъ развитія самой природы въ процессв постепеннаго приспособленія ея отдёльныхъ частей другъ къ другу (организмовъ къ неорганической матеріи и обратно). И Гротъ находить, что наука, разъ она имъетъ такое научное доказательство необходимости однообразія природы, въ прав'я нын'я поставить уже въ форм'я неопровержимаго тезиса положение, что ощущения наши,-при извёстных условіяхь, доступныхь точному опредёленію, служатъ наилучшимъ критеріемъ того, что существуеть въ міръ и что потому философія совершенно напрасно возводить отдъльные случаи обмановъ чувствъ въ общее положение объ

обманчивости всёхъ ощущеній и на этомъ положеніи строитъ утвержденіе, что только она, философія, опираясь на разумъ, какъ особую познавательную силу, призвана открыть истинную сущность бытія міра. Гроть убіждень, что если бытіе міра когда нибудь и будеть выяснено вполнъ, во всъхъ своихъ законахъ, то именно только помощью всесторонней интеллектуальной переработии человъкомъ всвхъ его ощущеній, открывающихъ ему различныя свойства этого бытія и доступныхъ искусственному усовершенствованію (микроскопъ, телескопъ, слуховыя трубы, телефоны и проч.). Итакъ, заключаетъ нашъ авторъ, вопросъ о критеріяхъ истиннаго знанія едва ли уже нын'я имъетъ значение вопроса неразръшеннаго, загадочнаго, на обсуждение котораго стоило бы тратить время и силы: лучшемъ критеріемъ истиннаго знанія служить научно-доказанный законъ однообразія природы, а изъ этого закона логически вытекаеть то, что въ отдъльныхъ случаяхъ для человъка, въ его процессъ познанія природы, единственнымъ критеріемъ дійствительно существующаго и являются правильно организованныя чувственныя воспріятія его и другихъ людей. Таковъ конечный выводъ Грота о критеріяхъ истины. Решепіе вопроса "о критеріяхъ истины" особенно сильно повліяло на разработку ученія автора "О метода чувства".

Сперва это вліяніе обнаружилось на его статьяхъ, относящихся къ области этики (напр. въ статьяхъ "О прогрессъ" (1883), "О свободъ воли" (84 г.), "О значеніи пессимизма и оптимизма" (84 г.), "Объ эгонямъ и альтрунзмъ" (84 г.)). Въ этихъ статьяхъ авторъ въ оцънку каждаго этическаго явленія вводилъ методъ чувства. Но особенно ясно ученіе о методъ чувства обнаружилось въ "основныхъ типахъ философскихъ построеній въ различныя эпохи" 1).

Авторъ указываетъ необходимость изследовать философскія системы психологическимъ методомъ. Подъ психологическимъ же методомъ онъ разуметъ такой методъ, который разсматриваетъ философскія системы и построенія, какъ результаты удовлетворенія человекомъ субъективныхъ потребностей его

<sup>1)</sup> Рус. Богатство 1884, 8, 235-259 и 9, 425-440.

ума. Изъ этого же взглада вытекаетъ, что всякая система должна быть разсматриваема въ связи, какъ съ субъективными потребностями человъчества въ каждый отдъльный моменть его развитія, такъ и въ связи съ субективными потребностями отдельных личностей. Но разъ существують извёстные психологические законы правильнаго психологическаго развитія, уже а ргіогі можно предположить, что въ эволюців техъ субъективныхъ потребностей, которыя порождали тъ или другія философскія системы, должна быть извістная правильность. Что такая правильная смёна моментовъ философскаго творчества существуеть, это доказывается всёми тёми обобщеніями, къ какимъ уже пришла исторія философіи. Изв'єстно, что существують типы философіи- идеализмь, матеріализмь, деизмь, эмпиризмъ, тензмъ, пантензмъ и т. под. Главныхъ характерныхъ типовъ философіи авторъ насчитываетъ 6: мистицизмъ, догматизмъ, скептицизмъ, раціонализмъ, критицизмъ, эмпиризмъ. Высказывая то убъжденіе, что органическая связь и последовательность этихъ системъ не подлежатъ сомивнію, авторъ и старается установить эту связь. Первою формою философскихъ построеній по Гроту является мистицизмъ. Человъкъ, вышедши изъ умственнаго дътства, начинаетъ инстинктивно стремиться къ познанію, къ тому, чтобы отдать себъ отчеть въ природъ окружающихъ вещей; прежде всего, онъ ими поражается, благоговъеть предъ ними, какъ непонятными ему таинственными явленіями міра. И вотъ является предположение существования таинственных силь природы, является поклоненіе имъ, и результатомъ его философскія построенія, въ которыхъ главнымъ содержаніемъ являются именно эти силы и которыя ставять себъ задачей проникнуть въ природу этихъ силъ. Всв соответствующія объясненія существующаго, произвольныя построенія, фантастическія предположенія в составляють, по Гроту, то соединение идей и воззрений, которое называется мистицизмомъ.

Но на этой точки зринія человики не останавливается: они постепенно начинаети находить реальную связь явленій, и то, что казалось ему таинственными, начинаети объясняться просто и естественно. Характеристической чертой этой стадіи развитія яв-

днется то, что здёсь человёкъ еще вполнё довёряетъ своимъ случайнымъ опытамъ и размышленіямъ, не относится къ нимъ съ критикой и сомнёніемъ—это— догманиямз.

Но и догматизмъ, соединенный съ върою въ непосредственный опытъ, продолжаться долго не можетъ. Является сознаніе цёлаго ряда противоръчій въ процессъ сознанія, недовъріе къ силамъ человъческаго ума, какъ реакція противъ чрезмърнаго довърія къ нимъ. Является скептицизмъ, логическій продуктъдогматизма, доведеннаго до крайности.

Но и свептициямъ тоже не можетъ долго продолжаться, съ одной стороны въ силу особенности человеческаго ума, который, по самой своей организаціи, стремится пронивнуть въ скрытыя отношенія вещей, -- съ другой стороны, въ силу практеческой потребности человъческаго познанія найти принципы нравственнаго поведенія. Недовіріє къ силамъ познающаго субъекта разръщается яснымъ противоположениемъ человъческаго ума всей остальной природе и разрешается въ конце концевъ убъжденіемъ, что человіческій умъ не можеть быть такъ устроенъ, чтобы онъ не могь познавать міра; онъ долженъ обладать средствами, которыя привели бы къ примиренію всёхъ противорёчій; онъ есть самъ по себё сила, которой нужно довъриться, которую можно противопоставить внышнему чувственному опыту, объясняющему всв упомянутыя противорфчія. Такъ является раціонализмъ-логическій выходъ изъ скептицизма.

Но раціонализмъ является выходомъ далеко не окончательнимъ: раціонализмъ доходить въ концѣ концовъ до абсурдовъ и произвольностей, такъ что необходимою является реакція. Преувеличеніе цѣны ума, мысли въ познавательномъ процессѣ,—убѣжденіе, что умъ способенъ непосредственно созерцать истину, приводитъ къ слишкомъ большому довѣрію къ его показаніямъ, и это излишнее довѣріе отражается на строѣ философскихъ ученій, приводитъ къ такимъ міросозерцаніямъ, въ которыхъ—масса произвольнаго, случайнаго. Когда произвольность и вообще незаконность многихъ выводовъ раціонализма замѣчается, когда замѣчается невозможность при помощи од-

ного ума, безъ помоще чувственнаго опыта, построить истинное представление о мірф, тогда является новый свептициямъ, такъ сказать, частный: скептическое отношение въ силамъ отрешеннаго отъ опыта ума, вместе съ потребностью разъяснить вообще степень возможности и пределы познанія природы вещей помощью наличныхъ средствъ человеческаго сознанія, вместе съ потребностью отдать себе отчеть въ познавательныхъ процессахъ; является потребность разсматривать всю познавательную деятельность, какъ целое, и связать представление объ отдельныхъ познавательныхъ функціяхъ въ органическую связь другь съ другомъ; плодомъ такого стремленія является критициямъ— новый типъ философскихъ построеній.

Критицизмъ стремится указать предѣлы познавательной дѣятельности, далѣе которыхъ человѣческій умъ идти не можетъ. Но когда въ результатѣ признана предѣльность познавательныхъ средствъ человѣка, невозможность рѣшенія нѣкоторыхъ вопросовъ человѣческаго ума, когда явилось сознаніе конечности человѣческой мысли, тогда философія устремляется на изученіе конкретно-данной дѣйствительности, является потребность точно обосновать изученіе этой конкретно-данной дѣйствительности, поставить въ основу повнанія изученіе явленій, а не того, что лежить за ними и недоступно опыту: плодомъ критицизма является эмпиризмъ, какъ совокупность такихъ философскихъ построеній, которыя стремятся основываться исключительно на опытѣ. Такъ по нашему автору замыкается философское развитіе.

Но теперь является вопросъ: оканчивается ли развитіе философіи въ эмпиризиъ? Гротъ рѣшительно отрицаетъ это. Если бы человѣкъ былъ существомъ только теоретически познающимъ, если бы онъ только ощущалъ, познавалъ и умствовалъ, то на этомъ дѣло, пожалуй, и остановилось бы. Но все дѣло въ томъ, что рядомъ съ объективнымъ строемъ въ человѣческомъ сознаніи, есть строй субъективный; рядомъ съ объективными потребностями ума есть потребности субъективныя, которыя вскорѣ оказываются не удовлетворенными. Когда же

оказывается на дёлё, что эмпирическій методъ можетъ лишь постепенно, медленно, лишь послё вёковой работы привести къ окончательнымъ результатамъ, когда оказывается, что всякая система, основанная на опытё, должна быть неполной, когда субъективная неудовлетворенность все болёе и болёе ростетъ, тогда, по нашему мыслителю, снова является необходимость выйти за предёлы опыта, является вновь обращеніе къ тому, что называется сверхчувственнымъ міромъ, является предположеніе, что такой сверхчувственный міръ существуетъ, что онъ управляется особыми силами и т. под. Такимъ образомъ, эмпиризмъ, въ силу субъективныхъ потребностей человёческаго сознанія, приводитъ опять къ мистицизму. Начинается новый кругъ міровозарёній, который отличается отъ прежняго лишь большею глубиною, но въ общемъ обнаруживаетъ тё же моменты развитія мысли человёка.

Таковы по Гроту главные типы философских построеній въ разныя эпохи и такова последовательность въ ихъ смене. Нашъ авторъ старается доказать верность своих выводовъ историческими ссылками. Онъ указываеть въ исторіи философіи смену перечисленных нами моментовъ.

- 1) Мистициямъ господствовалъ на Востокъ и въ Греціи, до момента возникновенія собственно философскихъ системъ.
  - 2) Догматизив-въ греческой философіи.
- 3) Средневъковая философія, вмъсть съ новой философіей шерваго времени, представляеть собою эпоху скептицизма.
- 4) Вълице Декарта и мистиковъ XVII и XVIII в. господствовалъ раціонализмъ.
  - 5) Съ Канта началась критическая философія.
- 6) Послѣ же него пріобрѣла господство эмпирическая философія (Кантъ, Льюнсъ, Гербартъ, Бенеке и др.). Итакъ, во всей исторіи философіи всѣ указанные моменты смѣнились по одному разу. Но и въ каждомъ отдѣльномъ періодѣ можно указать повтореніе тѣхъ же моментовъ. Такъ, напр., въ греческой философіи изъ мистицизма древнихъ теогоній и космогоній вышелъ догматизмъ элейцевъ и писагорейцевъ; изъ чихъ же догматизма, какъ реакція, вышелъ скептицизмъ

софистовъ: выходя же изъ скептицизма софистовъ, явился раціоналивить Сократа и Платона; но этотъ раціонализить лиць Аристотеля создаль перваго критициста. Критицизмъ же породилъ философію удовлетворенія лишь практическихъ витересовъ: эмпирическія (по вадачь философіи) школы эмпикурейцевъ, стоиковъ и др. родственныхъ имъ направленій. Въ дальнейшемъ ходе философских системъ нашъавторъ усматриваетъ круговоротъ. Такъ, съ 1 в. до Р. Хр. начинаеть вновь обнаруживаться склонность къ мистецизму; являются Филонъ, Плотинъ, новописагорейцы, неоплатоники. Начинается новое религіозное движеніе, и въ связи съ нимъ варождаются новыя формы мистической философіи, новыя мистическія построенія, которыя въ конців концовъ разрівшились средневъковымъ догматизмомъ и т. д., снова тотъ же круговоротъ. Итакъ, заключаетъ Гротъ, какъ вообще во всей исторіи философіи, такъ и въ отдельныхъ періодахъ ея, наблюдаются одни и тв же последовательные моменты развитія мысли. Но чемъ объяснить это явление? Въ чемъ его смыслъ и заботы? Во второй стать в "Основных в типовъ" авторъ и старается объяснить это явленіе. "Коллективная человёческая мысль, говорить онь, слагается на основахь развитія мысли индивидуальной; мысль народа есть мысль большинства личностей, составляющихъ народъ. Если же такъ, если же коллективная мысль есть лишь сумма мыслей индивидуальныхъ, то вопросъ о смъне известныхъ фазисовъ въ развити мысли коллективной въ концъ концовъ окажется вопросомъ о смънъ извъстныхъ фазисовъ въ развитіи мысли суммы индивидуумовъ. взятыхъ вивств. А если такъ, то является вопросъ, какіе же законы обусловливають смёну фазисовь въ развитіи мысли индивидуумовъ, какіе законы обусловливають то или другое направленіе умственнаго творчества отдельнаго человека? Такихъ законовъ, разъясняетъ нашъ авторъ, есть два: законъ подражательности или ассимиляціи, и законъ реакців, или сопротивленія. Этими двумя главными законами и сочетаніемъ ихъ и объясняется сміна моментовъ индивидуальной и общей философской мысли. Но тотъ фактъ, почему въ извъстную эноху преобладаетъ одно міровоззрініе, а въ другую-другое, этими законами еще не объясняется. Для объясненія этого факта требуется еще найти дополнительные законы развитія идей въ исторіи философіи. Новъйшая теорія развитія даетъ указанія на тв законы, которые объясняють подобное преобладаніе. Теорія развитія указываеть, что характерь тёхь или другихъ соціальныхъ явленій опредбляется двумя принципами: борьбою за существование и естественнымъ подборомъ. Имфютъ ли приивненіе эти законы въ области идей, въ сферв мыслей? Гротъ убъжденъ, что въ положительномъ отвътв на этотъ вопросъ нёть никакого сомнёнія. Въ области идей совершается тоже борьба за существование и естественный подборъ. Есть въ каждый моментъ извёстная философская точка зрёнія, которая, въ силу условій существованія и вслідствіе извістнаго состоявія знаній человіка или народа, имість боліе шансовь на развитіе, чёмъ другія точки врёнія. Несомивнно, напр. что въ древивищую эпоху греческой философіи, вивла болье шансовъ на развитіе мистическая точка эрвнія, потому что для другихъ точекъ зрвнія не существовало благопріятныхъ условій въ данномъ состояніи знаній человіческихъ. борьбе за существование имеють перевесь, побеждають те возврвнія, которыя более приспособлены къ интеллектуальной средв, на почев которой они развиваются. Другой дополнительный законъ, это законъ естественнаго подбора: есть умы, болъе сходные по своей организаціи другь съ другомъ, н есть умы менёе сходные. Это сходство и несходство умовъ является факторомъ въ борьбъ за существование между идеами. Если бы такого сходства и несходства не было, то упоиянутая борьба совершалась бы съ большимъ однообразіемъ и не достигала бы тёхъ колосальныхъ размфровъ, какихъ она достигаеть, благодаря этому принципу. Но не только между умами, но и между идеями существуеть такой же естественный подборъ. Иден, родственныя въ разныхъ умахъ, путемъ уиственнаго обивна стремятся соединиться въ одно целое. Известныя міровозвренія, въ первыя минуты эдементарныя и невыработанныя, сморо достигають поэтому такого развитія

и живучести, благодаря естественному сродству идей, что на: извъстное время становятся руководящими.

Итакъ, резюмируетъ свои мысли Гротъ, преобладаніе тёхъили другихъ міровоззрівній въ данную эпоху, въ томъ или другомъ народів и во всемъ человічествів, объясняется принцинами—борьбы за существованіе и естественнымъ подборомъидей, между тёмъ, какъ направленіе индивидуальнаго умственнаго развитія объясняется законами ассимиляціи и реакціи.

Теперь остается еще одинъ вопросъ—насколько во всёхъ указанныхъ направленіяхъ мысли сказывается именно субъективный строй человъческой природы, субъективныя настроенія чувства, влеченія, какъ отдёльныхъ личностей, такъ и цълыхъ народовъ. Нашъ авторъ находитъ не труднымъ доказать, что въ основъ всёхъ этихъ направленій философскаготворчества лежатъ субъективныя состоянія сознанія.

Доказательство этого своего тезиса Гротъ начинаетъ съанализа чувствованій, возбуждающихъ мистицизмъ. Мистицизмъ соотвътствуетъ пробуждению въ человъкъ умственныхъи познавательныхъ потребностей, а чревъ то соответствуетъ тому состоянію удивленія, которое вызываеть въ человъкъ созерцаніе еще непонятных ему явленій природы. Мистицизмъ и есть философія угнетеннаго, устрашеннаго этимъсоверцаніемъ, пораженнаго новизною видимыхъ явленій, недо-умъвающаго предъ ними душевнаго настроенія; всякое (?) мистическое міровозарѣніе въ концѣ концовъ основано на чувствъ страха, робости, приниженности, на субъективномъ стремленіи человъка найти себь опору и прибъжище въ правильномъ общеніи съ таинственными силами, управляющими природою и единственно способными защищать его противъ твхъ случайностей, которымъ безпрестанно подвержены его жизнь и благосостояніе. Поэтому же самому мистицизмъ, понашему мыслителю, есть философія рабства, аскетизма, эпохи младенчества, когда человъкъ не способенъ еще справиться ни: съ природою, ни съ окружающими его людьми, и потому начинаеть верить, что вокругь его действують какія-то таинственныя, не подчиненныя ему, силы и деятели. Догиатизмъесть, наоборотъ, философія надежды, самоувѣренности, твердаго, споковнаго настроенія, которое наступаеть вслѣдъ за подавленностью и сопровождаетъ эпоху юности, пробужденія свободы и силы. Догматизмъ развивался въ тѣ эпохи, когда, съ одной стороны, совершался переходъ отъ деспотіи къ болѣе свободнымъ формамъ жизни, когда, съ другой стороны, открывались новые способы справляться съ явленіями природы и подчинять ихъ своей волѣ, когда являлась у человѣка надежда подчинить вскорѣ себѣ явленія и сдѣлать ихъ источниками своего благоденствія.

Противоположностью догматизму, философіи юности, свободы, является скептицизиъ-философія разочарованія, отчаянія, уныло-апатичнаго настроенія. Эта философія усталости, подавленности, является тогда, когда въ человъкъ, вслъдствіе понесенныхъ имъ утратъ, неудачъ и разочарованій въ борьбів съ природою, разбились увъренность и надежда, что онъ справится съ условіями окружающей его среды; поэтому же скептицизмъ сопровождаетъ поворотныя, критическія эпохи. какъ въ развитіи наукъ, такъ и въ развитіи соціальнаго строя жизни, эпохи, характеризующія кризись, переходь оть юности въ зрълости. Раціонализмъ есть философія возстановленной умственной гармоніи, пріобретеннаго вновы равновесія душевныхъ силъ; онъ соответствуетъ тому состоянію спокойствія, которое сопровождаетъ первыя эпохи врёлости человеческой мысли въ общественной и недивидуальной жизни, эпохи установленія устойчивыхъ отношеній въ области соціальной и въ области взаимодействія человека съ природою. Поэтому раціонализмъ сопровождается возстановленнымъ дов'вріемъ человека къ силе своей воли, направленной сознательно къ известной цели. Но это чисто субъективное состояние доверія сопровождается преуведиченіями, которыя опять вызывають новую реакцію. Когда человекъ извёрился въ чрезмёрной и абсолютной силь своего ума и своей воли при наличныхъ способажь борьбы съ природою и съ соціальнымъ неустройствомъ, тогда онъ двлается склоннымъ вновь допустить сомивніе въ своемъ могуществъ; и этотъ синтезъ частнаго сомнънія и частной уверенности, синтезъ скептицияма и раціонализма, дветь въ результате вритициямъ. И въ этомъ міровозвреніи основа. главнымъ образомъ, субъективная, потому что оно (міровозврвніе) соотвътствуетъ извъстному строю интеллектуальныхъ и нравственных чувствъ человека, оно соответствуетъ известной гармоніи между увіренностью человіна въ его силі и недоверіемъ къ этимъ силамъ, которое обусловливается совнаниемъ невозможности достигнуть сразу совершенныхъ знаній и совершеннаго соціальнаго устройства, сознаніемъ ограниченности и относительности своего могущества. Наконецъ, эмпиризмъ есть философія окончательной врилости и старости, охлажденія и равнодушія, философія, вызванная темъ настроеніемъ, которое возникаетъ, когда человъкъ, вследствіе критической повёрки средствъ, которымъ онъ обладаетъ для того, чтобы передвиать действительность, убедился, что средства эти хороши лишь въ условномъ смысле и что, отбросивъ слишкомъ шировія и неосуществимыя, утопическія задачи, онъ долженъ терпиливо и вропотливо сосредоточиться на частной, спеціальной абятельности.

Но и эмпириямъ не есть міровозарѣніе, сопровождающее окончательное разложеніе мысли и силъ человѣка. Въ послѣднюю эпоху существованія, эпоху дряхлости, старости, народы снова впадаютъ въ мистициямъ, въ младенческое, дѣтское состояніе угнетеннаго, недоумѣвающаго настроенія. Подобно тому, какъ каждая личность, прожившая полную жизнь, въ свою послѣднюю фазу существованія возвращается къ исходной точкѣ, т. е., снова впадаетъ въ дѣтство, такъ и мысль человѣка въ своей послѣдовательной эволюціи опять возвращается въ состояніе, въ которомъ она находилась въ исходномъ моментѣ своего развитія.

Итакъ нашъ авторъ находитъ, что нѣтъ данныхъ сомнѣваться въ томъ, что въ основѣ всѣхъ указанныхъ типовъ міровоззрѣнія лежатъ субъективныя настроенія и чувства человѣка. И подобно тому, какъ въ жизни цѣлаго человѣчества смѣняются послѣдовательно всѣ 6 типовъ философскихъ настроеній, такъ и въ жизни каждаго отдѣльнаго человѣка пере-

живаются всё эти типы. Въ эпоху младенчества человекъ склоненъ въ мистицизму: потому-то часто встръчается въ людяхъ, начинающихъ приходить къ самосознанію, настроевіе инстически---религіозное, которое сопровождается смутнымъ стремленіемъ къ самосовершенствованію. Затёмъ слёдуетъ эпоха самоувъренности, эпоха догматизма, которая характеризуетъ юность каждаго человека, мыслящаго и развивающагося. За этой эпохой, на повороть отъ молодости къ вредости,сивдуетъ часто періодъ разочарованія, апатіи (скептицизмъ), а затемъ наступаетъ періодъ вредости, когда человекъ возстанановляетъ гармонію въ своемъ субъективномъ стров, пріобретаетъ сознательное доверіе къ своимъ силамъ, начинаетъ върить въ свой умъ (раціонализмъ). Но въ этомъ довъріи къ своему уму, къ своимъ силамъ, есть всегда нёкоторое преувеличеніе, которое устраняется критицизмомъ, соотвітствующимъ второму періоду зрілости индивидуумовъ и представляющимъ собою, такъ сказать, последніе итоги поверки своихъ знаній, сель и стремленій. Наконець, окончательно достигнувь извъстнаго міровоззрінія, человінь въ зрілые годы начинаеть примънять свои принципы къ частностамъ и подробностамъ, становится эмпирикомъ, склоннымъ отридать всякіе метафизические вопросы. И нашъ акторъ находить, что каждый чедовъкъ, если только онъ вникнетъ въ свое умственное прошедшее и настоящее, способенъ будетъ более или мене ясно опредълить ту эпоху, въ какой онъ находится. "И мив кажется, заключаеть онъ 1), что я переживаю нынъ періодъ скептицияма, переходъ отъ догматическаго настроенія къ раціоналистическому, насколько посл'яднее возможно при томъ стров знаній и стремленій, какія находятся у меня на лицо". Обосновывая далве субъективность основъ философскихъ міровозэрвній, Гроть находить, что эта субъективность доказывается не только анализомъ общихъ точекъ зрвнія, на котория становилась философія, но и анализомъ разныхъ нихъ направленій. Такъ матеріализмъ проявляется въ людяхь холоднаго темперамента, живущих более уномъ, нежели

<sup>1)</sup> P. B. 1884, 9, 436.

сердцемъ; спиритуализмъ соотвътствуетъ преобладанію въ человъкъ нравственныхъ эмоцій. Теизмъ по Гроту обусловливается:
(будто?) преобладаніемъ въ душевномъ стров индивидуальныхъ
эгоистическихъ чувствъ и потому-то онъ болье (?) соотвътствуетънравственному строю малоразвитаго въ соціальномъ отношеніи
человъчества 1). Пантеивмъ, наоборотъ, обнаруживается преобладаніемъ соціальныхъ, альтруистическихъ чувствъ (?) и
пантеистами, въ противоположность теистамъ, бывали исключительныя по развитію и широтъ своихъ общественныхъ симпатій личности: имъ доступно было широкое сочувствіе ковсему живому, къ природъ въ ся цъломъ,—совершенно непонятное для заурядныхъ натуръ.

Но еще яснъе субъективное основание философскихъ міровозврвній въ практической области въ области нравственности. Гротъ беретъ въ примъръ учение интунтивистовъ и утилитаристовъ. Люди, бывшіе по преимуществу альтруистами, склонные жертвовать собою на пользу ближнихъ, имъл всегда более силонности къ интуитивистической точке зренія въморали. Напротивъ того, утилитаристы стояли всегда болве напочвъ чувствъ эгоистическихъ. Они олидетворяли собою протесть человіческой природы противь тіхь, иногда безплодныхъ жертвъ, какія требоваль въ ту или другую эпоху несовершенный соціальный строй. Синтезъ той или другой точки вржнія соотвитствуеть синтезу чувствь альтруистическихь и. эгоистическихъ въ отдельной личности, моральному ученіюсовременнаго эволюціонизма. Наконецъ, въ оптимизм'в и пессимизмъ сказывается контрастъ преобладанія состояній пріятныхъ и непріятныхт. Лица, испытывающія болве страданій, нежели удовольствій, склонны къ пессимизму и наоборотъ. Такимъ образомъ, по нашему мыслителю, всв существующія разграниченія понятій, соотвітствующих разнымь типамъ философскихъ построеній, могуть быть объяснены на почвівсубъективныхъ настроеній и чувствъ человіка. Вслідствіе же такой субъективной основы, всв міровозарвнія находятся другъ съ другомъ въ большемъ или меньшемъ родстви или:

<sup>1)</sup> P. B. 1884, 9, 437.

антагонизм'ь, т. е., склонны сочетаться въ одно целое, вли. напротивъ, исключать другъ друга. Ихъ объединяють въ одноцвлое, или рвзко раздвляють другь оть друга, именно чувства и субъективныя влеченія человівческой природы. И Гроть находить, что до техъ поръ, пока эти субъективныя состоянія будутъ оказывать вліяніе на мысли человіна, до тіхъ поръ будутъ плодиться и новыя философскія міровоззренія. А это вліяніе, по нашему мыслителю, можеть прекратиться лишь съ полной эмансипаціей мысли человіна оть чувствь, съ полнымъ развитіемъ человъческаго сознанія и самосознанія, съокончательною победою идейных началь надъ эмоціальными, съ развитіемъ абсолютной свободы, подчиненіемъ ея исключетельно однимъ лишь идейнымъ началамъ. Но здёсь естественно у нашего автора возникаетъ вопросъ: "Но можетъ ли подобная перспектива когда либо осуществиться?" Едва ли, отвъчаетъ авторъ 1), такое состояніе достижимо, а если онои можетъ быть удвломъ человечества, то лишь въ самомъ отдаленномъ будущемъ. Теперь же Гротъ считаетъ лишь возможнымъ, сказать, что еще долго, въ теченіе всего времени, какое мы можемъ обозрѣть своимъ воображеніемъ, чувство будетъ все таки въ той или другой степене вліять на мысль, и вивств съ твиъ философскія мірововарбнія будуть по прежнему жить, развиваться и смёнять другь друга". Этимъ и заканчивается излагаемая нами статья Грота. Выясняя значеніе этой статьи въ общемъ ходе своего развитія, Гротъ говорить, что онъ "въ Основныхъ типахъ философскихъ построеній" довольноточно и опредвленно обосноваль связь философскихъ построеній съ чувствомъ, признавъ ограниченное число этихъ построеній и зависимость ихъ отъ преобладанія различныхъ. чувствъ въ известныя эпохи и у известныхъ людей, а также неизбъжную смъну или круговоротъ философскихъ освъщеній дъйствительности въ исторіи мысли всего человічества, всякаго народа и отдёльнаго человека.

Это положение Грота имъло большое значение для послъдующихъ работъ <sup>2</sup>). Изъ него вытекала относительная закон--

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) P. B. 1884, 9, 440.

<sup>2)</sup> См. здёсь опять указ. самого Грота (Пр. Об. 1886 г. 12, 801 стр.).

ность каждаго философскаго міровозарвнія, и оставался лишь одинъ шагъ до признанія возможности такого Философскаго ученія, которое, опираясь на синтевь разнообразныхъ чувствъ и соответствуя известной гармоніи и полноте ихъ, исчерпывало бы до дна субъективныя потребности человъка и соотвътствовало бы дъйствительной субъективной внутренией цънъ самыхъ вещей и міра. Но прежде, чёмъ сдёлать решительвый шагь къ признавію этого положенія, Гроть еще разъ выпускаеть въ светь статью, разработывающую вопрось въ духв повитивной науки. Это-статья: "Къ вопросу о классификаціи наукъ". Въ вопросв о классификаціи наукъ Гротъ вполет примыкаетъ къ позитивизму; свою классификацію онъ обосновываеть, выходя взъ Конта и Спенсера. Задача классификаціи наукъ, по нашему мыслителю, состоить отнюдь не въ томъ, въ чемъ ее полагали многіе изъ прежнихъ философовъ, -- въ возможно -- гармоническомъ распредълени уже существующих названій наукъ. Гроть находить, что эти названія возникли случайно, подъ вліяніемъ временныхъ и чисто субъективныхъ условій научной дъятельности. И потому пытаться отыскать необходимую органическую связь тамъ, гдф дано только случайное механическое соединение, -- безнадежная, да и безполезная задача. Научная классификація наукъ должна, по нашему автору, искать своихъ принциповъ въ изследовани самихъ явленій природы, въ ихъ естественной смстемѣ, а не въ разсмотрѣніи признанныхъ до сего времени категорій наукъ и знаній. А такъ какъ наука есть одна изъ разнородныхъ "двятельностей" человъка, регулируемыхъ закономъ психологическимъ, то по Гроту научная илассификація наукъ должна быть обоснована на принципахъ психологическихъ, въ частности, на тёхъ, которые относятся къ теоріи познавательныхъ процессовъ человъка. Другими словами, она, но нашему мыслителю, должна быть результатомъ изследованія различныхъ моментовъ познавательной діятельности человъка въ ихъ связи съ естественной системою объектовъ этой последней. Следовательно, задача классификаціи наукъ есть задача психологическая, но вмёстё съ тёмъ, она разрёшима

только на почев общаго ученія о природв, о системв явленій природы в ихъ взаимныхъ отношенияхъ, т. е., на почев естествовнанія въ обширномъ значеніи этого слова. Опредёливши характерь задачи классификаціи наукь. Гроть определяєть далве главивний принципь классификаціи наукъ. Такимъглавнымъ, принципомъ по Гроту является единство и неразрывность науки. Наука, едина и неразрывна, какъ съ господствующей въ наше время психологической точки зрёнія, съ которой онапредставляется однороднымъ и органически связаннымъ, посвоимъ пріемамъ и задачё, видомъ человіческой діятельности, - такъ и съ распространенной нынъ физической, или естественно-научной точки врънія, признающей единство и цёльность всей природы, насколько она является "объектомъ" научнаго повнанія. Поэтому, если и можно дёлить и дробитьединую и неразрывную въ своихъ частяхъ науку, то лишь условно, чисто логически, такимъ же способомъ, какимъ логически разчленяется идея организма, идея совнанія и т. д.; въ сущности же, повторяетъ нашъ авторъ, наука едина, однородна и нераврывна. Это по Гроту-главный принципъ классификаціи наукъ. Но есть и частные принципы; они двухъ родовъ-физические и психологические. Наука должна разчлевъ 1-хъ, сообразно своему объективному е., сообразно со свойствами **чивін**яшонто Ħ предметовъ, ею изследуемыхъ, и во 2-хъ, сообразно своему внутреннему строенію, т. е., сообразно психологическимъ моментамъ научнаго анализа, направленнаго на объекты одного и того же порядка. Эти два расчлененія научнаго организма должны, по нашему мыслителю, тёсно переплетаться другь съдругомъ, и следовательно, внешеня и внутренняя, экстроспективная (объективная) и интроспективная (субъективная) точки зрвнія въ разчлененіи должны постоянно идти рука объ руку. Это и составляеть второй общій принципь для классификаціи наукъ, выведенный изъ анализа связи и отношенія принциповъ.

Но этотъ принцинъ до сихъ поръ еще недостаточно ясно совнавался. Нашъ авторъ и доказываетъ это исторією вопроса <sup>1</sup>). Итогъ этихъ взглядовъ тотъ, что до Конта собственно

<sup>1) 339</sup> стр. и сявд. (Р. Б. 1884 г. XI, "Къ вопросу о классификаціи наукъ"...

не было заслуживающей вниманія классификація наукт; Контъ даль первый опыть вполнъ сознательной и научной классификацін знаній. Второй опыть быль предложень Спенсеромь. По мнюнію нашего мыслителя эти двю классификаців-контовская и спенсеровская, представляють собою все, что наука дала до сихъ поръ ценнаго и серьезнаго въ этой области, такъ какъ всё другіе опыты классификаціи наукъ, после появленія философіи Конта, или возвращаются къ прежнимъ ненаучнымъ принципамъ (напр. Амперъ, Дюрингъ), или же представляють только нёкоторую переработу этихъ двухъ классификацій (напр Бэнъ). Гротъ и ограничивается разборомъ только этихъ двухъ лучшихъ классификацій. Главное различие между ними то, что у Конта преобладаетъ объективный, физическій критерій, а у Спенсера—субъективный, внутренній. Критикуя классификацію Конта и Спенсера, нашъ авторъ приходить къ тому выводу, что изъ классификаціи Конта можеть быть взять только общій принципъ-іерархіи внаній, а у Спенсера можно взять его психологическую точку врвнія-различіе абстрактныхъ, конкретныхъ и смещанныхъ научныхъ идей и стремленій, и обозначеніе особыми терминами наукъ, въ которыхъ обнаруживается это различіе содержанія идей. Но въ общемъ Гротъ находить объ эти классификаціи далеко не удовлетворительными и пытается самъ исправить и объединить объ эти классификаціи въ одной общей системь, руководствуясь обоими принципами: (объективнымъ) принципомъ развитія явленій природы, незавиотъ нашего совнанія, и (субъективнымъ) принци-CHMO помъ развитія нашихъ идей въ процессв познанія этихъ явленій природы. Нашъ авторъ и находить, что по первому изъ этихъ принциповъ всѣ міровыя явленія можно раздълить на три класса: 1) неорганическія, 2) органическія и 3) надорганическія. Каждый изъ этихъ классовъ можно въ свою очередь раздёлить на двё группы: первый-на косинческую и геологическую, второй-на фитологическую (растительную) и зоологическую, и третій-психологическую и соціолотическую. Такимъ образомъ, по Гроту получается следующая основная (съ физической точки зренія) і ерархія наукъ:

- І. Науки о неорганическихъ явленіяхъ-Космологія, Геологія.
- II. Науки объ органическихъ явленіяхъ-Фитологія, Зоологія.
- III. Науки о надорганическихъ звленіяхъ—Психологія, Соціологія.

Нашъ авторъ указываетъ на то, что это основное разчленение содержавия науки отличается совершеннымъ единствомъ принципа и простоты, но именно въ силу этой особенности въ этой классификации и не встрёчается такихъ названий наукъ, какъ математики, астрономии, химии, физіологіи. Всв эти названія обозначаютъ собою науки боліве спеціальнаго характера и получаются при дальнійшемъ разчлененіи б основныхъ наукъ съ точки зрівнія психологической. Основою же психологической точки зрівнія является тотъ исихологическій процессъ идей и знаній отъ конкретныхъ къ абстрактнымъ, который отражается на составів каждой объективно-раздівльной науки. Съ этой точки зрівнія, естественная послідовательность наукъ будеть слівдующая:

1) Науки конкретныя

- индуктивныя.
- 2) Науки конкретно-абстрактныя
- 3) Науки абстрактныя } индуктивно-дедуктивныя.
- 4) Науки абстрактно-конкретныя } декуктивныя.

Тавое распредвленіе наукъ опредвляется, по Гроту, твин - четырьмя стадіями, чрезъ которыя проходить каждая отдвльная наука въ своемъ развитіи.

Первою—низшею подготовительною стадією каждой науки, по нашему автору, является обработка конкретныхъ представленій въ конкретныя понятія, или, говоря другими словами, провърка, исправленіе и дополненіе, системы—тъхъ конкретныхъ понятій, которыя образовались въ человѣческомъ умѣ подъ вліяніемъ внѣ и до научнаго ознакомленія съ природою. Эту задачу, въ предълахъ каждой области знаній, и выполняють науки конкретныя, собирающія, описывающія и классифицирующія матеріаль, т. е., наличные факты научнаго опыта.

Вторая стадія научной діятельности—это переработка конкретныхъ понятій въ отвлеченныя, —искусственныя расчлененія, и анализъ содержавія конкретныхъ понятій, въ видахъпровірки исправленія и дополненія образовавшихся въ человіческомъ умі, путемъ донаучнаго опыта, отвлеченныхъ понятій. Эту задачу и выполняютъ науки конкретно-абстрактныя, т. е. науки, матеріалъ которыхъ является еще конкретнымъ, продукты же абстрактными.

Третью стадію научной работы,—составляеть переработка отвлеченных понятій въ самыя отвлеченныя, методически организованныя, научныя идеи, съ цёлью построенія стройной системы таковыхъ (понятій) и съ цёлью пріобрітенія общихъ принциповъ, изъ которыхъ можно бы было дедуцивировать совершенное объясненіе всевозможныхъ спеціальныхъ случаевъ—этимъ занимаются обстрактныя науки. Когда, такимъ образомъ, развитіе научныхъ идей дойдетъ до своей вершины, тогда, по Гроту, начинается обратный путь—отъвострактнаго къ конкретному, и объясненіе конкретныхъ явленій съ точки зрівнія абстрактныхъ принциповъ составляєть уже задачу наукъ абстрактно-конкретныхъ (4-ая стадія).

Сообразно этимъ четыремъ степенямъ отвлеченности наукъ, нашъ авторъ и расчленяетъ основныя 6 наукъ. Нѣкоторыя изъ этихъ наукъ уже прошли всё стадіи своего развитія, другія еще находятся на пути развитія. Такъ, абстрактную, самую позднюю стадію развитія, прошли науки только въ области космологіи. Въ геологіи, зоологіи и фитологіи онё находятся только въ процессё образованія, въ психологіи же и соціологіи—онё могутъ быть только предусмотрёны, какъ долженствующія развиться. Объектами на послёдней (абстрактной) стадіи развитія наукъ являются самыя отвлеченныя научныя идеи, къ выработкё и опредёленію которыхъ наука постепенно стремится въ различныхъ своихъ отдёлахъ. Такъ, въ космологіи такими идеями являются идеи—формы, величины, числа, пространства, времени; въ геологіи,—идеи тѣла, вещества, силы...; въ фитологіи—идеи существованія, роста, —

развитія...; въ психологіи-идеи-сознанія, субъекта, психической эволюцін...; въ соціологіи иден -- союза, общества, коллективнаго творчества, прогресса, культуры, искусства, науки и т. д. Гротъ указываетъ на то, что некоторыя изъ этихъ ндей, какъ особые предметы изследованія, едва еще намечены въ наукъ, но за то, чъмъ меньше онъ были до сихъ поръ доступны научному опредёленію, тёмъ съ большимъ упорствомъ она стремилась предугадать и определить ихъ значение путемъ отвлеченныхъ фантазій; философія и является поэтому, съ точки зрвнія нашего автора, низшей стадією развитія всехъ абстрактныхъ наукъ, вийств взятыхъ, и преждевременною попыткою объединенія и законченнаго изложенія ихъ предполагаемаго содержанія, попыткою вполив законною съ субъективной точки зрвнія, съ точки зрвнія чувствованій и стремленій человъка, но незаконною съ точки зрвнія объективной, научной. Вследствіе же такого пониманія, нашь авторь и отказывается считать философію наукою, а признаеть ее только высшимъ отвлеченнымъ "искусствомъ", иногда но предугадывающимъ будущія открытія науки, но всетаки субъективнымъ, носящимъ на себъ печать личности в времени, и потому вовсе не освобождающимъ науку отъ необходимости повторить ту же работу мысли новымъ путемъ и новыми пріемами. Философія, отрицающая это свое субъективное значение и претендующая, несмотря ни на что, быть наукою, и есть по Гроту та метафизика, лженаука, противъ которой боролись лучшіе умы во всё эпохи и которая въ древности носила названіе діалектики, а въ средніе въка-названіе "схоластики". Итакъ, самый фактъ существованія философіи говорить за то, что абстрактной стадіи науки далеко еще не достигли; но все-таки и эта, самая отвлеченная стадія, возможна для всёкъ наукъ. Приводя въ единство всё важнёйшія расчлененія содержанія науки, Гроть даеть слідующую общуюклассификацію наукъ, исчерпывающую всё возможныя стадів и все содержание человъческого знания (см. таблицу этой классификаціи на следующей странице).

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema ABK/FR

|                               | I<br>О явленіяхъ не<br>органическихъ                          |                                                             | II<br>О явленіяхъ орга-<br>ническихъ                                                         |                                                               | орг <b>анических</b> ъ                                                                     |                                                                    |
|-------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Г) Абстравтно-<br>конкретныя. | Космономія                                                    | Геоновія                                                    | Фитономія                                                                                    | Зоономія                                                      | Психономія                                                                                 | Соціономія                                                         |
| В) Абстрактныя                | Схематологія<br>(высшая матема-<br>тика) Гилологія            | (Наука о веще-<br>ствѣ вообще)                              | Онтологія (біо<br>логія растеній и<br>животныхъ)                                             | Biozoria                                                      | Номогія (наука<br>о сознаній во<br>обще)                                                   | Демологія<br>(наука объ об-<br>ществѣ вообще)                      |
| Б) Конкретно-абстракт-<br>выя | Космогонія-мегатологія<br>(о величинакъ) и кине-<br>сеологія. | Геогонія - сомятологія<br>(химія) и динамологія<br>(физика) | Фитогенія (морфологія—<br>внатомія растеній) и бла-<br>станологія (физіологія ра-<br>стеній) | Зоогенія (органологія—<br>анатомія животныхъ и<br>физіологія) | Психогенія (встесеоло-<br>гія (психостатика) и пой-<br>ематологія (или психоди-<br>намика) | Соціогенія (ессмологія соціостатика) и регита (или соціодинамика). |
| А) Конкретныя                 | Космографія                                                   | Географія                                                   | Фитографія                                                                                   | Зоографія                                                     | Псяхографія                                                                                | Соціографія                                                        |
| Науки:                        | Kocnonoria                                                    | Feororia                                                    | Фитологія                                                                                    | Socialis                                                      | Психологія                                                                                 | Соціологія                                                         |

Такова первая русская позитивно-эволюціонная (по названію, данному классификаціи самимъ авторомъ) классификація наукъ.

Составивъ означенную влассификацію, Гротъ старается представить нёкоторыя дополнительныя соображенія въ польву ея. Такъ какъ эта классефикація главемиъ принцепомъ имфеть (какъ мы уже указывали) единство и нераврывность, однородность наукъ, а единство, однородность науки имфетъ своимъ основаніемъ единство и однородность источника бытія, нашъ авторъ и старается доказать единство обоихъ источниковъ знанія--- внутренняго и вившняго опытовъ. Свои доказательства въ пользу этого онъ выражаеть въ 4-хъ следующихъ положеніяхъ: 1) между внёшнимъ и внутреннимъ опытомъ нътъ ръзкой противоположности и строгихъ границъ: различіе того и другого для современнаго психолога совершенно условно. 2) Нътъ области знанія и, следовательно, науки, которая могла бы быть создана иначе, какъ при совийстномъ участіи вижшняго и внутренняго опыта въ различныхъ пропорціяхъ н отношеніяхъ. 3) Развитіе методовъ повнанія, завися отъ развитія и отношенія соотвітствующихъ явленій, есть развитіе столько же вившняго, сколько и внутренняго опыта, параллельно и въ ихъ согласіи другъ съ другомъ. 4) Науки психологическія и соціологическія, трактующія главнымъ -образомъ, но не исключительно, о человъкъ, отличаются отъ наукъ космологическихъ, геологическихъ, фитологичене противоположностью зоологическихъ CKHXЪ будто бы на противоположности основанныхъ методовъ, внутреняго опыта, а лишь большею вифшняго и ностью соединенныхъ и интегрированныхъ въ одно неразрывное целое другь съ другомъ методовъ внутренняго и внешняго онытовъ. Примеромъ такой интеграціи Гротъ и считаеть свою классификацію наукъ, построенную на объединенныхъ принципахъ развитія явленій природы и явленій сознанія (идей), причемъ первый извлеченъ преимущественно изъ внутренняго опыта. (Р. Бог. 1884, XII, 12; 613—614 стр.).

На основаніи всёхъ этихъ тезисовъ—авторъ и ставитъ общую посыяку, что во всёхъ сферахъ познанія внёшній и

внутренній опыты въ различныхъ формахъ и пропорціяхъорганически связаны другъ съ другомъ и неотділимы другъ
отъ друга; иначе говоря, Гротъ утверждаетъ, что источникъ повнанія въ сущности одинъ и тотъ же; отсюда прямой выводъ къединству и однородности науки. А единство и однородностьнауки и есть тотъ принципъ, который нашъ авторъ стремится,
какъ можно крібпче, обосновать, чтобы иміть полное право
положить его въ основу своей классификаціи наукъ. И такъ
какъ этотъ принципъ, по мнітію самого автора, вполніт обоснованъ, то, очевидно, классификація, построенная на немъ,
можетъ считаться также вполніт обоснованною. Таковъ послітдній итогъ изъ дополнительныхъ соображеній автора по поводуего классификаціи наукъ.

Александръ Никольскій.

(Продолжение будеть).

## ОБЪ ОБЩЕСТВЕННОМЪ МНФНІИ.

Было бы весьма благодарной темой изследовать, въ какой степени развитіе цивиливаціи въ последнее столетіе повліяло на психическую жизнь современнаго человичества. Кажется, что, вследствіе сообщеній со всехъ пунктовъ земного шара о саныхъ разнообразныхъ событіяхъ, живость впечатлівній, набаюдательность и самостоятельность въ сужденіяхъ ослабъвають въ современномъ обществъ, а вслъдствіе получаемыхъ отовсюду извёстій о происшествіяхь, несчастіяхь и преступленіяхъ, сочувствіе въ человіческимъ страданіямъ уменьшается и равнодушіе въ общему благу возрастаеть. Этому способствують и другія общественныя условія, какь-то: преобладаніе матеріальныхъ интересовъ, молніеносная быстрота, съ которой телеграфъ разносить по всему свету всякаго рода новости, легкость передвиженія, вызванная необыкновеннымъ развитіемъ морскихъ и сухопутныхъ средствъ сообщенія и т. под. Событія, которыя 100 лёть тому назадь занимали вниманіе современниковъ въ теченіе цізыму місяцевь, въ настоящее время возбуждають лишь мимолетный интересъ. Сто льть тому назадь еще могла быть рычь "объ общественномъ чувствъ", "объ общественной совъсти". Въ настоящее же время существуеть только общественное мивніе, а совъсть остается достояніемъ отдельныхъ лицъ и лишь самыхъ незначительнихъ кружковъ общества. Тогда выражение: "это дело совести" означало такое свищенное и обязательное дело, уклоненіе отъ котораго крайне увижало человъка, его достоинство и вначение въ глазахъ общества. Нынв же, когда говорятъ: "это дело совести", то этимъ хотятъ сказать, что это дело частное, личное, дла общества не имеющее значенія, что по немъ не следуетъ судить о человеке и его достоинствахъ. Вотъ тому несколько доказательствъ.

Молодой человъкъ вступаетъ первый разъ въ общество. Его изящныя манеры, остроуміе, въжливость и предупредительность, его артистическіе таланты, которые онъ выказываетъ въ музыкъ и танцахъ,—все это вызываетъ восторженныя похвалы общества: его называютъ прекраснымъ, умнымъ молодымъ человъкомъ. Но вотъ солидный мужчина замъчаетъ, что этотъ блестящій юноша имъетъ слабости, наклонности и привязанности, которыя портятъ чистоту его сердца. "Это дъло совъсти".—отвъчаютъ ему—"все же онъ прекрасный и достойный молодой человъкъ".

Молодой человёкъ занимаетъ должностное мёсто и успёваетъ по службё: онъ пользуется уваженіемъ своихъ сослуживцевъ за дёятельность, проницательный умъ и знаніе дёлопроизводства. Товарищи въ своемъ кружкё описываютъ его достоинства и выставляютъ его въ примёръ неопытной молодости. "Однако же", замёчаетъ одинъ старецъ, "слышно, что онъ нечистъ на руку, что онъ не пренебрегаетъ незаконными средствами обогащенія". "Это ничего", — отвёчаютъ ему, — "это дёло его совёсти; главное въ томъ, что онъ умный и дёловой человёкъ".

Молодой человъкъ ищетъ руки любимой имъ дъвицы. Онъ успълъ варекомендовать себя предъ любимой особой своимъ умомъ, общественнымъ положеніемъ, связями и богатствомъ. Молодые члены семейства уже портшили, что онъ будетъ прекрасный мужъ, т. е., доставитъ своей будущей жент встудовольствія свтской жизни. Только одна старушка въ семействъ безпокоится, что этотъ юноша не религіозенъ, что онъ не поставать Божія храма и не уважаетъ обрядовъ и учрежденій православной Церкви. "Помилуйте"—говорять старушкъ молодые члены семейства—"этимъ нечего безпокоиться: это дъло его совъсти, и это не мъщаетъ ему быть хорошимъмужемъ и доставлять своей жент удовольствія хорошаго общества".

Въ этихъ трехъ случаяхъ, которые, надъемся, взяты изъ дъйствительности, дъло совъсти разсматривается; какъ нъчто постороннее для чести и достоинства человъка, какъ нъчто, не имъющее въса предъ судомъ общества. Между тъмъ въ эгихъ трехъ случаяхъ, какъ видно само—собою, нарушены обязанности человъка къ себъ, къ ближнему и къ Богу. Итакъ нарушеніе главныхъ обязанностей считается дъломъ, нисколько не роняющимъ чести и заслугъ человъка.

Таковъ судъ общественнаго мивнія, которое выив пріобрвтаєть великую силу и вліаніе на умы. Что скажуть въ світь?
Какъ стануть смотріть на меня другіе? Воть роковме вопросы,
которые задають себів весьма многіе, когда долгь и совість
борются въ нихъ съ мивніями и приличіями міра. Всів такъ
думають; таково общественное мивніе—воть основаніе для
мысли и жизни едва ли не у большинства людей нашего
времени. Хотя въ нашемъ обществі, какъ всів говорять, общественное мивніе еще не сложилось и отношенія въ нему
частныхъ лицъ еще не опреділились, но мало видно крізпкой
борьбы частныхъ людей съ ошибочными приговорами этого
мивнія. Напротивъ, оно влачить за собою массу людей, не
имівющихъ собственныхъ убівжденій и не разсуждающихъ о
томъ, куда они идуть и куда придуть, только бы ихъ какънюбудь не записали въ разрядъ такъ называемыхъ отсталыхъ.

Но слівно слідовать чужому мнінію, хотя бы и общественному, не согласно съ достоинствомъ человівка, и свойственно лишь людямъ необразованнымъ или малообразованнымъ, которые сознають невозможность выработки самостоятельнаго ввгляда по тімь или другимъ вопросамъ, и, во избіжаніе упрековъ въ непостоянстві, охотно прикрываются господствующими въ окружающей ихъ средів мнініями. Кроміъ того, отъ направленія нашихъ мыслей, откуда бы ми ихъ ни заимствовали, и отъ качества нашихъ діль, чімъ бы они ни опреділялись, зависитъ наша судьба, за которую самимъ себів и Господу Богу мы одни отвічаемъ; общественное мнініе, которому многіе раболівпствують всю жизнь, не освободить насъ, конечно, отъ этой отвітственности, тімъ боліве, что мы увлекаемся имъ на свой собственный страхъ и

ва свой собственный счеть. Поэтому намъ нужно, на основании слова Божія, разъяснить для себя, что такое общественное мивніе, каковы его плоды и какъ мы должны къ нему относиться.

Что такое общественное мивніе? Конечно, оно не есть мивніе цваго человвичества; не можеть быть мивніемъ и цваго народа, такъ какъ нельзя согласить цванй народь, или каждаго въ немъ человвка имвть одно и то же понятіе о каждомъ предметв: разномысліе есть неисправимый недостатокъ человвичества. Итакъ, общественное мивніе, по самому точному опредвленію, есть сужденіе большинства въ извістномъ кругі людей, выраженіе господствующихъ въ немъ взглядовъ, правиль и вкусовъ.

По значенію своему общественное мейніе напоминаеть хорь въ античной трагедін. Его значеніе въ сферъ общественной жизни можетъ быть сравненно съ значеніемъ приговора присяжныхъ въ области уголовнаго суда. Общественное мивніе можеть достигать подавляющаго вліянія на умы. Въ распораженін его имфется цёлый арсеналь различныхь оружій, посредствомъ которыхъ оно можетъ подчинять себв отдельныхъ лицъ, но главныя его оружія--- это восхваленіе солидарныхъ съ нимъ и осмъзніе тъхъ, которые расходятся съ его требованіями. Страхъ предъ этими оружіями бываетъ обыкновенно такъ великъ, что весьма многіе единственно на основаніи правильно или ложно составленнаго убъжденія въ томъ, что общественное мивніе произнесло свой приговоръ по тому или иному вопросу, подчиняются безъ всякаго ропота такому вердикту. Равнодушныя натуры не входять даже въ дальныйшую оценку подобныхъ сужденій и повторяють выставляемыя общественнымъ мивніемъ положенія съ такою же покорностью, съ какою повторяются слова судебной присяги. Слабохарактерные люди, своимъ умомъ дошедшіе до самостоятельнаго возврвнія, спешать признать его ошибочнымъ, какъ только общественное мивніе высказалось въ смыслів противоположномъ. Люди осторожные предпочитають хранить про себя ввгляды, несогласные съ общественнымъ мевніемъ, или выжидають для безпрепятственнаго ихъ выраженія болье благопріятнаго времени. Когда общественное мижніе достигаеть высшей степени своего могущества, то лишь немногіе, исключительно сміжлыя и сильныя натуры, різшаются вступить съ нимъ въ борьбу, во имя своихъ личныхъ убіжденій. Наобороть, въ эпохи поворотовъ въ направленіи общественнаго инівнія и возникновенія новыхъ візній, громко раздаются воинственные голоса различныхъ рыцарей словесной и газетной борьбы, объявляющихъ войну общественному мижнію, предъ которымъ они еще такъ недавно преклонались. Такова сила и власть общественнаго мижнія.

Если бы міръ стремился къ истинъ, добру и справедливости, то для насъ было бы весьма полезно подчиняться водительству общественнаго мевнія: оно могло бы открыть намъ прямой путь къ царству Божію. Но среди христіанства есть міръ, который самъ далекъ отъ духа Христова и удаляеть отъ него другихъ, образуя среди христівнъ мірское христівнство, сыновъ въры превращая въ сыновъ міра. Однако, общественное мижніе и при этомъ условім имжетъ право на признаніе уже въ виду того, что истина, добро и справедливость даже нестинктивнымъ образомъ действують въ сознаніи человече-Кром'в того, бывають случан, когда общественное инвніе является выраженіемъ общественной совъсти, съ которой однако отнюдь нельзя смешивать его, такъ какъ оно часто можетъ быть и безъ совъсти. Таково именно было общественное мивніе, жертвою котораго сделался Богочеловекъ, распятый на креств по гласу всего народа. Но въ общемъ общественное мижніе страдаеть тжив недостаткомъ, что истина и ложь, правда и неправда, добро и зло являются здёсь по большей части въ нечистомъ сменени и лучшие элементы господствують по преимуществу только случайно. Отсюда не лишено основанія вамічаніе, что общественное мийніе въ однои то же время можно уважать и презирать, и что каждый, кто хочетъ сделать что либо въ пользу истины, добра и правды, долженъ ставить себя въ двоякое къ нему отношение. По возврвнію Гоголя, оно достойно уваженія по своей внутренней сущности и презрѣнія-по формъ своего конкретцаго проявденія. И пействительно, когда совесть народа находится въ дремлющемъ состояніи, общественное мивніе въ большинствъ случаевъ не заслуживаетъ иного къ себъ отношенія, какъ преврънія, такъ какъ оно вводить въ общество массу соблазновъ, располагая своихъ адептовъ къ мірскому образу мыслей, къ заносчивымъ суетнымъ иллюзіямъ. Но, съ другой стороны, гдъ общественная совъсть бодра и жива, тамъ общественное мивніе, получая внушенія отъ совъсти, согласныя съ высшими религіозно нравственными началами, несомивно, приноситъ великую пользу обществу и заслуживаетъ поэтому полнаго уваженія.

Нётъ сомнёнія, что въ цивилизованныхъ государствахъ общественное мижніе такъ или иначе, въ большей или меньшей степени, приносить пользу общественной нравственности. Такъ, вся Европа, ведя борьбу противъ жестокаго обращенія съ животными, видить въ бов быковъ проявление грубыхъ животныхъ инстинктовъ, чёмъ такъ услаждаются испанцы, а Англія вооружается даже противъ практикующейся въ наукъ такъ называемой вивисекціи. Такъ, не говоря уже объ увичтоженів торговли неграми, во многихъ образованныхъ государствахъ общественное мяжніе враждебно относится къ дуэли, къ порнографическимъ картинамъ, въ родъ картинъ "Наны" Сухоровскаго и "Минуты нъги" Ростовскаго, которыя прямо расчитаны на любострастные инстинкты толпы, --къ разнымъ спекуляторскимъ объявленіямъ, оскорбляющимъ нравственное чувство, въ роде техъ, которыя содержатъ, напр., воскваление темныхъ ростовщическихъ предпріятій, или одобреніе и пропоганду секретныхъ медицинскихъ средствъ и т. под. Къ сожальнію, общественное мньніе не успыло во время вооружиться противъ нечестныхъ финансовыхъ пріемовъ, противъ фальсификаціи жизвенных средствь, противъ недобросовъстности, охватившей въ настоящее время торговый и промышленный людъ. Объ этомъ следуетъ пожалеть, такъ какъ своевременный судъ общественнаго мижнія навжрное достигь бы более существенныхъ результатовъ, чемъ самое добросовестное применение уголовныхъ законовъ со сторовы правительственной власти.

Но какъ ни велики результаты, которыхъ достигло и мо-

жеть достигнуть общественное мнаніе вы нодожительномы направления, все же влізніе его въ отрицательномъ направденів несравневно сильне в сопровождается необыкновеннымъ усивхомъ. Это объясняется, во 1-хъ, темъ, что гораздо легче большое число людей соединяется на отрицаніи какихъ-либо положеній, чімь обратно, а во 2-хъ, тімь, что въ отрицательномь направленіи продолжительность воздійствія общественнаго мейнія обевпечена въ большей степени, чёмъ въ положительновъ. Извъстно, что иден отрицательнаго свойства легче проникаютъ въ сознаніе, чімъ утвержденія положительнаго характера, и не нуждаются для своего поддержанія въ какихъ-либо новыхъ усилівкъ воли и ума. Но нигде такихъ великихъ усивковъ въ отрицательномъ направлении общественное мижние не сдвлало и не деластъ, какъ, къ стыду нашему, въ Россіи, въ намемъ дорогомъ отечествъ. Оно у насъ, какъ говорять, еще не сложилось, а между темъ уже производить большія опустописнія въ вёрованіяхъ, добрыхъ нравахъ и обычаяхъ православ ныхъ христіанъ. Проследимъ разрушительныя его действія у насъ по тремъ главнымъ обязанностямъ нашимъ: къ Богу, къ ближнему и къ самому себъ.

Любовь из Богу требуеть, чтобы христіанниз иміль благоговение предъ Нимъ, не только въ душе своей, но и выражаль это благоговъніе въ видиныхъ дъйствіяхъ и внакахъ. Правда, Бого есть Духо: и поклоняющиеся Ему должны поклоняться во духть и истичть (Іоанн. IV, 24); однакожъ это нисколько не исключаеть обязанности выражать свое богопочтеніе въ наружныхъ знакахъ. Само Свящ. Писаніе повельваеть намь прославлять Бога во душахо и телесахо нашихо, мисе суть Божія (1 Кор. VI, 20). Въ чувстві ревности о славъ Божіей боголюбивый пророкъ Давидъ восилицаетъ: моминны моя воздами Господеви преди встми модъми. Этотъ высокій долгь воздагаеть на насъ Самъ Спаситель нашь: жеко да просветится сенте више преде человеки, говорить Онъ, жо да видять ваша добрая дъла и прославять Отца вашего, Иже на небеспах (Мо. V, 16). Истинное чувство благоговенія въ Богу, по тесной связи души съ теломъ, не можеть не отврываться во-вив. Съ другой стороны, наружныя двиствія богопочтенія, каковы: крестное знаменіе, поклоны, колфнопреклоненія и проч. возбуждають и поддерживають чувство благочестія внутренняго. И можно-ли, имфя въ душф любовь къ Богу, отказываться выражать ее открыто предъ всеми, когда слава Божія должна быть для насъ дороже всего, когда выраженіе чувства благочестія, согласное съ духомъ веры и уставами церкви, должно составлять славу и честь для насъ? Однакожъ есть много христіанъ, у которыхъ, такъ сказать, не достаетъ духу показаться набожными по-православному, которые боятся, напр., пойти ко всенощной вмёсто театра или концерта, соблюсти пость, помолиться предъ столомъ и после стола и т. под. Ихъ смущаеть и удерживаеть въ этомъ случав страхъ предъ судомъ людей, водящихся духомъ міра и вносищих въ дела веры модине обычан века. "Меня назовутъ жанжой, подвергнуть нареканію, какъ человъка дурного тона или глупца, не понимающаго существа вёры, если я стану открыто и съ надлежащею правильностью соблюдать всё обряды общественнаго богослуженія", говорить иной въ свое оправданіе. Ка-поть, хохотня глупцовъ",по выражению поэта Пушкина, характеризующаго этими словами общественное мивніе? И однакожъ изъ-за этого-то шопота, изъ-за этой-то хохотеи глупцовъ весьма многіе, забывая угрозу Христа Спасителя постыдиться при Своемъ второмъ славномъ пришествів стыдящихся Ело и словест Его вт роди семт премободийнемт и гришним (Мвр. VIII. 38), положительно перестають креститься, знаменать себя крестомъ, или делаютъ вместо того какія-то неправильныя, не им'тющія смысла, движенія руки, неріздко даже не обнаженной. Эта нравственная бользнь русских христіань нашего времени, которою и пользуются искусно наши враги. "Опомнитесь!" восклицаетъ преосвященный Никаноръ въ одной изъ своихъ сильныхъ проповедей. "У всёхъ цивилизованныхъ народовъ постыдно отречься отъ историческаго внамени. А врестъ Христовъ-высшее, древитишее, священитишее знамя русскаго царства... Крестъ-наше спасеніе, церкви утвержденіе, поб'ядный знакъ царей, вънецъ царскихъ--вънца, державы и скипетра, вънецъ русскаго государственнаго герба".

Любовь ко Христу требуеть, чтобы мы выражали ее въ реввости по въръ, въ защищени истины Христовой отъ враговъ ея, некогда не повволяя себъ изъ человъкоугодія, по какимъльбо вемнымъ расчетамъ, измѣнать своимъ вѣрованіямъ даже на словахъ. И христіанинъ, исполненный пламенной любви ко Христу Спасителю, когда иные, къ великому соблазну слабыхъ, подрывають и хулять спасительныя истины евангельскія, не замедлить вооружиться противь нечестивых в мифній; онъ пожертвуетъ пріявнью къ себъ людей ради истины, и сохрания всю скромность въ отношеніяхъ къ нимъ, смёло пойдеть противъ заблужденія, хотя бы за то подвергся оскорбленіямъ. Что же дёлають многіе православные христіане, когда видять и слышать, какъ гонится и попирается истина Христова?.. Иной и основательно образовань въ предметахъ веры, безъ труда можетъ опровергнуть возражения мнимыхъ мудрецовъ и хвастливыхъ говоруновъ противъ предметовъ священныхъ; онъ даже проникнутъ святыми убъжденіями и въ серацъ чувствуетъ потребность говорить въ польку истины. Но рабскій страхъ-вооружить противъ себя другихъ, подвергнуться разнымъ укорамъ и двусмысленнымъ колкостямъ останавливаетъ его, заставляетъ молчать или даже присоединять свой голосъ къ голосу другихъ противъ въры... Нигдъ не допускають, чтобы въ обществъ каждый думаль, говориль, дълаль, что хочеть, не обращая вниманія на установленныя правила и порядокъ. Только у насъ, въ образованныхъ кружкахъ, по отношению къ св. въръ и Церкви существуетъ такое, нигат не виданное, всключение. У насъ вст втрующие, вст христіане: и лжетолкователи и порицатели, и отрицатели, и хулители; для многихъ стало все равно: еврей ли, магометанинъ ли, язычникъ ли. Лишь бы были богаты, да держали себя прилично; на нравственно религіовныя убъжденія никакого не обращается вниманія. Полный религіозный индифферентизмъ.

Любовь къ ближнему требуетъ отъ христіанина, чтобы онъ дорожиль ихъ честью, берегъ ихъ доброе имя и быль снисходителенъ къ ихъ слабостамъ и недостаткамъ, всегда помня заповъдь Спасителя: не судите, да не судими будете (Мө.

VII, 1). Но какъ бываетъ въ свътъ, среди людей, именующихся христіанами? Часто, очень часто случается, что въ обществъ предметомъ насмъщливыхъ отзывовъ и язвительныхъ пересудовъ служатъ слабости и недостатки отсутствующихъ, а иногда и присутствующихъ ближнихъ, слабости и недостатки, которые нередко представляются таковыми только по неправильному взгляду на истинное достоинство человъка, или по клеветъ враговъ. Истинный христіанинъ въ томъ убъжденів, что гораздо лучше защитить оскорбленную честь своего брата, чёмъ заслужить одобреніе здорёчивыхъ, вступится за ближняго своего, опровергнетъ несправедливую клевету, постарается остановить потоки речей, обидныхъ для другого, и самыя немощи его покроетъ христіанскою любовію. Но такъ ди поступають обыкновенно христіане? Не часто ли приходится наблюдать, какъ иной, едва заметить, что своимъ противоръчіемъ можеть навлечь на себя неудовольствіе другихъ и подать поводъ считать себя ревнителемъ не по разуму, худымъ собесфдникомъ, своимъ вифшательствомъ разстраивающимъ живость и занимательность общаго разговора, начинаетъ молчать, или же и самъ принимаетъ участіе въ оскорбительныхъ и противныхъ духу христіанства пересудахъ.

Любя всехъ ближнихъ, христіанинъ въ особенности долженъ любить техъ, кои связаны съ нимъ узами веры и крови, имъ оказывать особенное расположение и помощь; ибо, по слову апостола, аще кто о своих, паче же о присных не промышляеть, въры отверглся есть, и невърнаго горшій есть (1 Тим. V, 8). Что же бываетъ неръдко въ свътъ? Вотъ иной дълается знатнымъ и богатымъ, достигаетъ высокаго мъста и вначенія въ обществі; но онъ возвысился изъ состоянія простого и не знатнаго; его родители и родственники остаются въ первоначальномъ своемъ званіи и положеніи. Не только по ученію христіанскому, но и по здравому смыслу бъдность и незнатность не должны препятствовать человъку, тъмъ паче христіанину, видимо для всёхъ оказывать свое благорасположеніе и любовь къ своимъ присчымь, напротивъ, должны побуждать быть простве, снисходительные и добрые къ нимъ. Что же думаеть, или говорить сынь міра сего? "Я не дорожу своимъ именемъ, унижаюсь въ глазахъ другихъ, нарушаю приличе свъта, когда стану обращаться съ бъдными и простыми по званію, хота бы то и родными"? Какое неосновательное сужденіе! Но изъ него происходитъ то, что прежде добрый и почтительный сынъ дълается колоднымъ къ своимъ родителямъ, прежде ласковый родственникъ теперь съ превръніемъ смотритъ на своихъ кровныхъ, прежде услужливый товарищъ теперь недоступенъ своимъ сверстникамъ, коимъ не суждено выйти изъ неизвъстности. Есть даже такіе рабы людекого мнънія, которые нарочито скрываютъ свое происхожденіе отъ другихъ, какъ будто происхожденіе дълаетъ безчестіе человъку, собственными заслугами и талантами возвысившелуся на поприщъ общественной службы.

Любовь въ самому себъ требуетъ отъ христіанина, чтобы онъ, пріобратая себа истинное счастье, блаженство чрезъ любовь къ Богу и ближнимъ, вмъстъ съ твиъ для достиженія того же счастья и блаженства, старался непосредственно объ усовершенствования себя чрезъ самоотвержение, чрезъ вовдержаніе отъ страстей и похотей, по заповіди Спасителя: чже xoujems no Mun umu, da ombepacemes cebe (Map. VIII, 34). И христіанивъ, всасывая, такъ сказать, съ молокомъ матери евангельское ученіе, съ дітства должень стыдиться того, что повреждаеть чистоту его души и тала. Такъ, должно быть,такъ и бываетъ съ благовоспитанными дфтьми и юношами. Едва замътная черта безнравственности повергаетъ стыдливость, вызывая румянець на лиць, какъ слъдствіе сознанія своей граховности. Но увы, какъ часто этотъ истинный стыдъ, поддерживающій благонравіе, теряется, заміняется ложнымъ, который оканчивается безстыдствомъ. Вотъ юноша благонравный, но неопытный, по какому-либо случаю попадаеть въ общество товарищей дурныхъ, порочныхъ: онъ врагъ всякаго невоздержанія, но насмешки злонравныхъ сверстниковъ надъ его скромностью, невинностью мало по малу увлевають его къ невоздержанію: онъ напивается вина, къ которому вовсе не привыкъ. И тогда уже этотъ юноша, стыдившійся сначала порока, наконець, стыдится отстать отъ другихъ въ преступныхъ удовольствіяхъ, разстраивающихъ душу

и тело. Какое зло! Но откуда оно? "Оставьте", говорять въ свътъ родителямъ и воспитателямъ, "оставьте этотъ блестящій, улыбающійся лучъ утра, который освіщаеть и украшаеть жизнь; ваботы и труды еще успають прійти, не говорите юноша о борьбь, не охлаждайте его воображенія разными опасеніями". Другими словами: оставьте его въ обманъ, въ заблужденіи. дълайте одно увеселение изъ времени, которое должно быть приготовленіемъ къ серьезной жизни, пусть разслабляются отъ явности и нъги самыя драгоцънныя, нравственныя его силы. Какое гибельное нерадёніе! Законъ христіанскій прямо отвергаетъ эту изнъженную мечтательность, которая отнимаетъ у жизни истипную прелесть. Самая блестящая мечта-все же мечта, и когда на мъсто ея является дъйствительность, то неминуемо возбуждаеть въ сердцъ юноши разочарование и томительную скуку. Вотъ секретъ насившливаго скептицизма и мрачной мизантропіи, которыми въ наше время тщеславятся многіе, едва перешагнувшіе за предвлы юности. Впрочемъ, это еще лучшія стороны взгляда, какимъ смотрить свътъ на юность; нужно совнаться, что свътъ не всегда довольствуется предоставлениемъ юношеству однихъ призраковъ и мечтаній. Часто свъть смотрить весьма списходительно на самыя отступленія юношей отъ строгой нравственности, полагая, кажется, что такія отступленія также тёсно связаны съ этою порою жизни, какъ дожди и бури съ извъстнымъ временемъ года. Съ какимъ-то сознаніемъ своей опытности провозглащается вногда въ свете, что "юность сама собою пройдеть и человить остепенится, только дайте ему время перебиситься. Какое жалкое ослипление! Нельзя, конечно, справедливве назвать порочнаго увлеченія, какъ біснованіемь; но что касается предоставленія безнадворной свободы въ мысляхъ и дёлахъ юношамъ и оставленія ихъ на произволь пробуждающихся страстей, то всей злокачественности этого взгляда и изобразить невозможно. Да и нътъ надобности говорить о томъ, что на глазахъ всехъ обнаруживается на деле съ такою прискорбною асностью, въ тёхъ великихъ безпорядкахъ, которые въ последнее время переживаетъ общество.

Весьма часто вредить общественное мнение и внешнему

благосостоянію человіка, разстранваеть его земное счастье. Нівкоторые, напр., повели свою жизнь слишкомъ блистательно и дывотъ издержки, далеко превышающія ихъ доходы. Благоразуміе требовало бы ограничить себя, устранять издержки, кои употребляются единственно на предметы роскоши, или моды, на суетныя развлеченія, на удовлетвореніе страсти къ удовольствіямъ и наслажденіямъ, словомъ--- измёнить образъ жезне: "Но что скажутъ въ свёте? Какъ станутъ смотрёть на меня другіе? Меня осудять, стануть считать біднякомъ вые отсталымъ отъ въка". И вотъ, чтобы не отстать отъ другихъ, многіе начинаютъ отверзать свою руку для даровъ благодарности, или же доходять до крайней бедности, которая сама по себъ не порокъ, но предосудительна въ тъхъ, кои внали въ нее и сделялись веоплатными должниками потому только, что прежде хотвли казаться не по состоянію богатыми и жили роскошно.

Можемъ ли мы, положа руку на сердце, похвалиться своею общественною жизнью, народной правственностью, въ области которой общественному мивнію должна, безъ сомивнія принадлежать судящая власть? Святость родительской власти, святость супружескаго союза осм'вяны: дівний, ушедшей изъ дома родителей, нер'вдко рукоплещетъ и общество, и литература; жену, бросившую мужа, часто по ничтожному поводу, въ пов'встяхъ и разсказахъ возводять въ идеалъ. И вотъ изъ-за постыдной боязни показаться въ глазахъ св'ета и прослыть дюдьми старыхъ мивній, деспотами въ семейств'в у насъ падаетъ всякій семейный режимъ, который между тімъ, наперекоръ нашептиваніямъ духа времени: будете, яко бози, вподяще доброе и мукавое (Быт. III,—5), долженъ бы напоминать семь волю Божію: смертью умрете (Быт. 11, 17).

Самое обыкновенное благоразуміе можеть разсудить, что настоящая жизнь наша должна быть болье поприщемъ для трудовъ въ потв лица, а удовольствія, даже самыя чистыя, ложны только, такъ сказать, стирать съ насъ этотъ потъ, освъжать и ободрять наши силы; слъдовательно, изръдка лишь позволительны намъ послъ долгаго напряженія силъ, во время важной дъятельности. Какъ же объяснить это странное явле-

ніе въ обществъ, что весьма многіе въ изитетные часы чуть не ежедневно предаются театральнымъ удовольствіямъ, или играми занимаются, едва ли не больше неопустительно, нежели дълами званія и службы? Не вначе можно это объяснить какъ тъмъ, что разсудительные, котя внутренно и признаютъ суетность такого времяпрепровожденія, но боятся быть отлученными отъ общества, въ которомъ суета сдълалась закономъ, и потому раболъпствуютъ суетъ и убиваютъ ею время и болъе, нежели одно время, достояніе и жизнь.

Охотнъе всего общественное мнъніе высказывается у насъ по вопросамъ уголовнаго правосудія, въ лицѣ института присяжныхъ. И что же? Было время, когда наши суды своими приговорами смущали простую совесть русскаго человека, и приводили въ недоумъніе весь образованный міръ. "Русская простота", справедливо говоритъ Преосвященный Никаноръ по поводу такихъ приговоровъ нёкоторыхъ нашихъ судовъ, "изумлена фактами, что присяжные оправдали женщину. которая изръзала пьянаго мужа въ куски и спратала въ воду въ погребъ; оправдали целую деревню, которая сожгла женщину, какъ колдунью: они де не знали, что дълають худо; оправдали двухъ мальчиковъ, 11 и 10 лётъ, которые, сознавая, что дълаютъ худо, отръзали голову третьему девятилътнему: они-де невинныя дёти, оправдали почти всёхъ, кто стрёдяль, рёзаль, душиль изъ половой любви, изъ ревности изъ за невърности: тамъ подруга съ возможнымъ равнодущіемъ на вечеръ при знакомыхъ убиваетъ своего охладъвшаго друга и ее оправдывають, здёсь жених береть на прощанье руку, именно левую, такъ и просить левую, и пускаетъ пулю прямо въ сердце дъвицы, которая равнодушна къ нему и не желаетъ быть его невъстою и его почти извиняють. Оправдали Въру Засуличь при рукоплесканіяхъ всего собора чиновнівйшихъ и образованнъйшихъ лицъ въ столицъ". "Не ясно ли", замъчаетъ Преосвященный Никаноръ, "что мы подрубаемъ сукъ дерева, на которомъ сидимъ" (Т. II, стр. 78). Припомнимъ здъсь также и судебныя дела Свиридова, Мельницкаго, Рыкова, Булахъ, психопатки Семеновой и т. под. лицъ, которыя были разбираемы леть 17-18 тому назадь. Какая масса правственной

грязи обнаружилась предъ публикой?! Но что всего замъприскорбиве, такъ это чательнее и то, что нъкоторая часть публики не только не видъла ничего преступнаго въ поведеній судимыхъ лицъ, но даже считала своимъ долгомъ высказать одобрение и чуть не благоговение преде ними Известно, какой чести со стороны накоторых лицъ удостоена была Семенова, по выходе изъ залы суда, за свое безстыдство, переступившее всъ границы человъческаго приличія; не менъе также замвчательно извъстное изъ газетъ сообщение, что, по окончаніи процесса дітей Мельницкаго, въ свидітельскую комнату, гдв находился отецъ Мельницкій, вошла хорошо одътая и приличной наружности дама, попросила ближайшихъ къ ней лицъ указать Мельницкаго, подошла къ нему и благоговъйно, поцъловала ему руку, послъ чего, совершивъ поклоненіе герою дня, молча удалилась.

Столь гибельны ревультаты общественнаго мивнія, развивающагося въ нашемъ отечествъ пока въ одномъ отрицательномъ направленіи! Но если кто либо, въ успокоеніе себя, скажеть, что указанные нами гибельные результаты, какіе даетъ общественное мивпіе въ нашемъ отечестві, относятся только къ самой небольшой части русскихъ людей, къ верхнимъ, такъ навываемымъ образованнымъ слоямъ общества и вовсе не примънимы къ простому многомилліонному русскому народу, то мы тому отвётимъ слёдующее: да, действительно, благодареніе Богу, губительная явва сбщественнаго мивнія пока не охватила нашъ простой народъ, но, къ сожаленію нашему, она уже начинаеть въ последнее время проникать и сюда и по тесной органической связи всёхъ сословій и членовъ общества, она неминуемо рано или поздно должна заразить весь огранизмъ русскаго народа. Вредный примъръ можеть имъть только вредныя последствія, и темь вреднейшія, чёмъ лица, подающія этотъ примёръ, выше другихъ поставлены и по своему положенію, и по состоянію, и по образовавію. Ужаснымъ подтвержденіемъ этой мысли служить исторія страданій Христа Спасителя. Народъ, по своей вѣрѣ и любви къ Інсусу Христу, не далекъ былъ отъ истины, но представители жизни народной, по зависти къ великому успёху дёла. Христова, пустивъ въ ходъ всѣ неправды, сбили народъ съ истиннаго пути. И вотъ тотъ народъ, который такъ недавно, въ чувствѣ глубокой благодарности къ своему величайшему Благодѣтелю, взывалъ: осанна! осанна! теперь подъ наущеніемъ своихъ представителей уже вопитъ неистово: распии, распии Его. Послѣдствія этого торжества враговъ Христовыхъ намъ извѣстны: Богочеловѣкъ распятъ, пригвожденъ къ древу крестному, а народъ, распявшій его, потерялъ свою самостоятельность и доселѣ остается отверженнымъ.

Подобный ужасный результать общественное мижніе можеть имъть, во главъ съ такими сильными заправителями, всегда и во всякомъ народъ, если не положить ему заблаговременно надлежащихъ преградъ. По предреченію Христа Спасителя предъ Его вторымъ пришествіемъ будеть опать такое же общественное мниніе: пріидеть чась, говориль Онь своимь ученикамъ въ прощальной бестув, да всяка, иже убіеть вы, возмнится службу приносити Богу (Іоан. XVI, 2). Посему высшимъ сословіямъ, желающимъ заправлять общественнымъ мивніемъ, не мвшаетъ помнить это горькое предреченіе Христа Спасителя, въ качествъ грознаго для себя предостереженія, ибо горе человьку тому, имже соблазнь приходить (Мо. XVIII, 7) Иже аще соблазнить единаго от малых сихь върующих в Мя, говорить Христось Спаситель; уне есть ему, да объсится жерновъ осельскій на выи его, и потонеть въ пучинъ морстъй (Мв. XVIII, 6) Иже аще разорить едину заповыдей сиха малыха, говорить также Христосъ Спаситель, и научить тако человьки, мній наречется въ царствіи небесньмь: а иже сотворить и научить, сей велій наречется вы царствіи небесним (Мо. V, 19). Не должны ли бы эти грозныя слова Христа Спасителя, въ неизмѣнности которыхъ не можетъ быть никакого сометнія (Мо. XXIV, 35), служить достаточнымъ побужденіемъ для высшихъ сословій обратить свое просвіщенное вниманіе на положительныя задачи жизни, равнодушное отношеніе къ которымъ дѣлаетъ насъ предметомъ поношенія сосідямъ нашимъ и притиею во языцих (Пс. 43, 14-15)?

Говорять и говорять справедливо, что нично такъ не мътаетъ распространению въры Христовой между язычниками,

какъ дурная жизнь христіанъ. Смотря на эту жизнь, язычники, въ оправдание себя, могли бы указать: на страшно распространенный между христіанами гибельный порокъ пьянства, на крайне частые случан хищенія чужой собственности. даже посвященной Имени Божію, на хищническое отношеніе къ природъ, подъ вліяніемъ котораго плодородныя мъста обращаются чуть не въ пустыни, на обманы въ торговат вещами и вегодными съестными припасами, отъ употребленія въ пищу которыхъ нередко умираеть цёлая семья, на раскошь и расточительность среди вопіющих вуждъ общественных и всеобщихъ жалобъ на затрудненія въ средствахъ жизни, на открытое незаконное сожительство подъ формою непризнаннаго нашимъ закономъ такъ называемаго гражданскаго брака, или и того хуже, на странный голось среди отечества противоотечественных интересовъ и стремленіе ослаблять основы народной жизни, на пристрастіе къ театральнымъ увеселеніямъ, доходящее до неуваженія къ великимъ праздникамъ и постамъ, на пристрастіе къ півцамъ и півицамъ, заставляющее иныхъ пресмыкаться предъ ними съ совершеннымъ забвеніемъ своего человъческаго достоинства; на грубость нравовъ, самолюбіе и холодный эгонямь, на кровавую месть за оскорбление чести, подъ облагороженной формой дуэли, на манію самоубійства среди обоихъ половъ и всъхъ возрастовъ, на омерзительное сквернословіе, стономъ стоящее по градамъ и весямъ земли русской, православной, на дерзкое и публичное нарушение святости воскреснаго дня, на неблагоговъйное и прямо невъжливое поведение въ храмв во время богослужения и т. под.

Причина отрицательнаго направленія общественнаго мнѣнія въ нашемъ отечествѣ заключается, какъ намъ думается, въ томъ, что мы, вопреки заповѣди апостола Павла: не будъте дътьми умомъ; на злое будъте младенцы, а умомъ будъте совершеннольтни (1 Кор. XIV, 20), мы всетаки остаемся "младенцами" по уму, колеблющимися и увлекающимися всякимъ вътромъ ученія, по лукавству человъковъ, по хитрому искусству обольщенія (Еф. III, 14). Не имѣя собственныхъ твердыхъ и разумныхъ убѣжденій, мы водимся такъ называемыми ходячими мнѣніями, которыя съ жадностью ловимъ изъ устъ

людей, выдающихся по своему положенію въ обществі, или беремъ на прокатъ изъ печати безъ всякого разбора. Одною изъ характерныхъ особенностей нашаго общества является то, что всякое возарвніе, выраженное печатно, пользуется въ его глазахъ особеннымъ авторитетомъ не въ силу своего впутренняго достоинства, а главнымъ образомъ въ силу самаго факта появленія въ печати. Хотя бы мы въ печати прочитали разсужденія людей, которые въ свое время убоялись бездны премудрости и изъ какого-нибудь V класса возвратились вспять, но мы безразлично вапечатанному болве ввримъ, чвиъ сказанчому, особенно по долгу службы или совъсти. При этомъ, всятдствіе недостаточнаго развитія внутренней духовной стороны жизни и усиленнаго стремленія къ чувственнымъ наслажденіямъ, намъ въ особенности нравится то, что говорятъ или пишуть о разнузданности плоти, страстей и эгонзма, а въ этомъ въ настоящее время нътъ недостатка.

Нашъ въкъ, подобно коню, сбросившему съ себя узду, несется неудержимо впередъ, на страну далече, а глашатан его кричать во всё голоса: "не отставайте отъ века". И воть мы, по слабости ума и дремоть совъсти, не имъя въ себъ нравственной твердости, уносимся впередъ неудержимою толпою, толкая и поощряя другь друга, куда зовуть насъ голоса разныхъ заносныхъ ученій. Прежде всего наши передовыя сословія уклонились отъ цівлости православной вітры и правиль христіанской жизни, за ними потянулись средніе классы, а теперь дело доходить уже и до простого народа, этой сердцевины нашего отечества. Уклонение это случилось не ствіе тщательнаго изученія православной Церкви, ся догматовъ и постановленій, и сознательнаго убъжденія, что предки наши приняли не истинную религію, и мы нашли чуть не бывало. Знать чужое не своего и затъмъ погръщности чужихъ христіанскихъ исповъданій, обращать въ вину своей православной Церкви-это обычное, хотя и прискорбное, явленіе въ нашемъ образованномъ обществъ. Нътъ-мы просто чувствуемъ для себя препятствіе въ ученіи віры православной въ діль удовлетворенія своихъ гръховныхъ стремленій, почему единственно и устравяемъ изъ своего совнанія ученіе вёры православной, которое сопровождается такими неудобными для насъ напоминаніями, предостережевіями, и преклоняемъ ухо къ другимъ ученіямъ, которыя льстятъ нашимъ грёховнымъ стремленіямъ, усиливаясь оправдывать ихъ всевозможными соображеніями. Найдя такимъ образомъ поддержку для своихъ грёховныхъ стремленій и получивъ вмёстё съ тёмъ возможность спокойно грёшить, мы охотно подчиняемся подобнымъ ученіямъ, повторяя въ оправданіе себя, со точностью эха, чужія громкія фразы, хотя и называемъ ихъ своими убёжденіями.

Но что можеть быть бевчестние и безславние для существа, одареннаго умомъ и свободою, какъ сделаться совершеннымъ рабомъ чужого мити до последней мысли и до последняго душевнаго чувства? Этимъ можетъ характеривоваться только подная несостоятельность личности какъ въ нравственномъ, такъ и въ умственномъ отношеніяхъ, особенно когда дёло касается отрицательнаго отношенія къ вопросамъ вёры и нравственности. Поведеніе жалкое и особенно поворное для христівнъ, которые привраны изг тымы вт чудный свыть; дабы являться посредь рода строптива и развращена, якоже септила ез мірю. (Филип. 11, 15). Поклонники чужихъ мивній по истинъ подобны тъмъ идоламъ, которыхъ описываетъ Исалмопфвецъ: они имфютъ уста, но ими не дерзаютъ говорить, или же повторяють съ подобострастіемъ только то, что принято въ свете; имеють слухъ, но только отверятый для того, чтобы принимать прикаванія общественнаго мивнія, какъ бы нельны они ни были; имъють очи, но смежили ихъ и смотрять на все глазами другихъ. Лицемфріе есть порокъ саный преврънный и гнусный, но приверженность къ чужимъ межніямь, особенно въ дёлахь вёры и благочестія, преступнве самаго лицемврія. Лицемврь выказываеть, ради мірской славы, добродътели, которыхъ у него никогда не было, а поклонникъ мифий света, не желая быть отлученнымъ отъ него, выказываеть такіе пороки, которыхь въ немъ вовсе нетъ. Но лицемфръ, выказывая мнимыя добродьтели, по крайней мфрф, питаеть къ нимъ уважение, а рабъ чужихъ мивний благоговъетъ предъ пороками, которые самъ же въ своей совъсти презираетъ. Христосъ Спаситель запрещаетъ дёлать добрыя дёла изъ желанія угодить людямъ (Ме. VI, 1); что же Онъ скажетъ въ день суда тёмъ, которые по этому же побужденію совершаютъ дёла преступныя?

Всёмъ, кто сознаетъ, что ихъ ожидаетъ судъ, что они должны будуть дать отчетъ, весьма важно знать, имбетъ-ли какое либо оправдание для себя раболепное служение мнениямъ и приличиямъ мира, чемъ такъ страдаютъ русские христивне нашего времени?

До пришествія въ міръ Того, Кто изрекъ о Себъ: азв есмь свът міру: ходяй по мнь не имать ходити во тмъ (Іоан. VIII, 12), человъчество не имъло истины, а находилось, даже въ лицъ богоизбраннаго народа, только въ области съней и гаданій. Язычество искало истины и познавало ее до нъкоторой степени, но всегда оставалось внё завёсы, скрывавшей ея свътъ, такъ что пришло, наконецъ, къ горькому сознанію невозможности познать ее бевъ откровенія свыше. Поэтому время до пришествія въ міръ Христа Спасителя было временемъ блужданія умовъ, постоянныхъ сомнёній, безвыходныхъ противоръчій, самыхъ грубыхъ заблужденій, среди которыхъ язычество вынуждено было разбираться только при помощи мнвній. Эти мнвнія, группируясь между собою, сообразно индивидуальнымъ особенностямъ людей, раздълявшихъ ихъ, н образовывали такъ называемое общественное мивніе, которое по истинъ служило для явычника якоремъ спасенія среди бури сомивній и заблужденій. Такъ какъ въ язычествъ не было никакого иного критерія истины, кром'в согласія большинства по тому или другому вопросу, то у азычниковъ голосъ всего народа приравнивался даже къ голосу Божества (vox populi, vox Dei) и имълъ такое же безусловное значеніе.

У грековъ мнѣніе народа въ такой степени преобладало надъ мнѣніемъ отдѣльныхъ лицъ, что послѣднія во избѣжаніе кары народной за попытку къ возвышенію надъ общимъ уровнемъ, могли находить выраженіе для своихъ мнѣній, лишь ссылкою на мнимыя внушенія оракуловъ. Не съ меньшей силой проявлялось общественное мнѣніе и у римлянъ, въ отрицательномъ дѣйствіи veto трибуновъ и въ положительномъ

вившательстве цензуры, которая преследовала цель охраненія нравовь вие пределовь вліянія законодательства. Такой подавляющій авторитеть общественнаго мивнія въ греко-римскомъ міре объясняется отсутствіемъ какого-либо высшаго вившняго авторитета, отсутствіемъ всякой другой вившней опоры для сужденія отдёльныхъ лицъ объ истинномъ и ложномъ, о добромъ и зломъ.

Но было бы крайне неправильно считать общественное мизніе непогрѣшимымъ, и утверждать, что ему по праву принаддежало въ язычествъ такое господство и такая власть налъ мнівніями отдівльных лиць. Христівнское ученіе и исторія свидётельствують, что всё люди склонны къ заблужденіямъ и могутъ принимать ложное направленіе, особенно въ отношенін нравственно-религіозной жизни, цізлыми массами, ціздыми народами. Часто, подъ вліяніемъ народнихъ страстей, общественное мивніе теряеть всякую истинность и даже вногда искусственно направляется на ложные пути разными не призванными просвътителями народа. Во всъхъ сферахъ жизни можно наблюдать, что чемъ выше стоить известное дъло, или личность, тъмъ менъе можно полагаться на сужденіе толим о нихъ, тёмъ менёе способна толиа присуждать честь или бевчестіе. Въ особенности оправдывается эта мысль, когда рвчь идеть объ отношении во Христу Спасителю и Его делу. Если и существуеть и даже более распространень взглядъ противоположный, что гдё большинство, тамъ именно и истина, что истинъ присуща необходимость имъть большинство на своей сторонь, то этоть взглядь, вырный вь идев, вь дъйствительности требуетъ большихъ ограниченій, такъ какъ истина зависить отъ чистоты намфреній. То правда, что истина, добро и справедивость въ неразвитомъ состояни находятся во внутреннемъ существъ каждаго человъка, но наша воля со времени грехопаденія стала более удобопревлонна къ вжи, злу и неправдъ, получила предрасположение предпочитать себя и мірь Богу и царству Божію. Со времени грѣхопаденія проявленія совъсти, этого голоса Божія въ человъкъ, сделались до крайности различны какъ у разныхъ народовъ въ различные въка, такъ и у отдельныхъ современныхъ между

собою лиць, такъ что для насъ долженъ быть вполнъ понатнымъ скептическій вопросъ Пилата: "что есть истина?" Гдф ее можно наёти и въ чемъ действительно она состоитъ, если такъ часто совершенно противоположныя другъ другу вещи допускаются или признаются совёстью, если такъ часто самыя страшныя преступленія совершаются подъ прикрытіемъ совъсти, какъ бы оправдываются ею? Что же касается ума, которымъ такъ гордятся современные люди, то чего только нс оправдываль онь, покорный своему порочному повелителюсердцу? Онъ оправдываль въ мірѣ языческомъ "тиранно убійство, да и въ христіанскомъ съ его санкціи происходило не только стремленіе къ разнузданному произволу, къ анархіи, но и служение разврату, даже во имя служения Божеству, въ лицъ пресловутой богини разума. Исторія страданій Христа Спасителя даеть намь надлежащую мёрку, чтобы правильно цёнить тъ отвъты, какіе духъ времени, народныя массы, вожатаи народа, дають на вопросъ: что такое истина, что такое праведность?

Следуеть ин после сего, ничтоже сумняся, устроять свою жизнь, направлять свое жизненное теченіе по приговору общественнаго мевнія? Есть ли какое нибудь основаніе въ области теоріи, или въ данныхъ опыта полагать, что тотъ путь жизни, которымъ опо ведетъ насъ, есть путь истины, добра и правды? Язычники могли оправдывать себя въ раболепномъ служеніи мивніями и приличіями міра, незнаніємъ истивы, добра и справедливости, такъ какъ у нихъ не было сверхъестественнаго откровенія о сихъ предметахъ, а естественный способъ познанія, со времени грѣхопаденія, сдѣлался весьма недостаточнымъ. Однако апостолъ Павелъ и язычниковъ признаетъ безотвътными предъ Богомъ (Рим. 1, 20), такъ какъ и они могли познавать отчасти истину, добро и справедливость (Рим. 1, 10), какъ это и показали на себъ многіе языческіе мудрецы, пропов'ядывавшіе ученіе, согласное съ откровеніемъ сверхъестественнымъ. Чёмъ же христіане будутъ оправдываться на нелицепріятномъ судів Божіемъ въ своемъ слепомъ следовании водительству общественнаго мнения, когда у насъ есть всегда открытый светильникъ слова Божія и ве-

ры, при которомъ мы можемъ повёрить и исправить всякое суждение міра о томъ, что хорошо или худо, чество или безчестно? Мы не можемъ сомнъваться во внушеніяхъ своей совъсти при различении истины и лжи, добра и зла, правды и неправды, что такъ естественно было явычникамъ: мы всегда ножемъ озарить ее откровеннымъ закономъ Божінмъ, светомъ молитвы и благодати Божіей. Христіане поэтому будуть совершенно безотвётны предъ Богомъ въ своей жизни по духу міра сего, по мижніямъ и приличіямъ света, а не по духу и правиламъ въры Христовой, неложной истолковательницей которой является во всв времена Церковь Христова. Ученіе Христово, воплощаемое въ живыхъ людяхъ, хранимое въ целости и развиваемое въ неповрежденности, достаточно не только для опредвленія и оцвики всвхъ движеній нашего ввка, но и всвять выковъ грядущихъ, такъ что христівне въ этомъ отношеніи находятся при самыхъ благопріятныхъ обстоятельствахъ. Если же где не учение Христово служить критериемъ истины, добра и правды, а общественное мнвніе, тамь, значить, христіанство перестаетъ интересовать общество и разсматривается лишь какъ дело отдельныхъ лицъ, тамъ, значитъ, христіанскія убіжденія трактуются только, какъ "различные взгляды", не имъющіе никакого вліянія на общественную жизнь. Но такое состояніе общества подобно тому, которое имфеть быть, по предреченію Христа Спасителя предъ Его вторымъ пришествіемъ, когда совъсть будетъ жить только въ некоторыхъ отдельныхъ лицахъ, а въ большей части общества потухнетъ озаряющій и согрѣвающій ее свѣть, когда "Сына человъческій, пришедши найдеть ли въру на земль (Лук. XVIII, 8).

Въ какое же положеніе долженъ ставить себя по отношенію къ общественному митнію истинный христіанинъ, для котораго Христосъ есть путь, истина и живот (Іоан. XIV—6). Такъ какъ вст люди склонны къ заблужденіямъ, то ни наука человъческая, ни познанія, ни дарованія, ни высокое общественное положеніе не могутъ служить для него ручательствомъ за истину высказываемаго митнія, будь оно частное, или общественное. Но, съ другой стороны, онъ отнюдь не долженъ относиться и пренебрежительно къ

чужому мивнію, особенно общественному, потому что всякое мевніе, такъ или иначе предполагаетъ истину, прамо или косвенно ведетъ насъ къ ней, какъ и исходить изъ нез. Мало того. Истина, добро и справедливость, будучи въ объективномъ смыслъ едины и неизмънны, въ субъективномъ не только допускають, но и прямо требують иножества и разнообразія для себя отображеній, въ видъ представленій, мивній, соотвътственно неодинаковому характеру, темпераменту и условіямъ жизни людей. Сравните Писанія и дъйствія апостоловъ Петра, Іакова и Павла, и увидите, что одна и та же истина, одинъ и тоть же лучь благодати различно отражается въ этихъ первопрестольных учениках Христовых, смотря по индивидуальнымъ особенностямъ каждаго. Но истина отъ этого нисколько не страдаеть, напротивъ, проявляется еще въ большемъ блескъ и ведичіи, подобно солнечному дучу, который гораздо ярче сілетъ переливными цвітами, когла его разлагаютъ посредствомъ сейтоваго спектра на составные эдементы.

Обыкновенно идеи истины, добра и справедливости таятся по частямъ во всей массъ индивидуумовъ, закрываемыя нашими печалями, искажаемыя нашими заблужденіями, затибваемыя нашими ошибками. Но какъ бы ни быда плотна груда пепла, накопляющагося въ нашихъ душахъ, закътъте это, священныя искры не погасають и одно благопріятное духовеніе можеть извлечь изъ нихъ свёть, могущій вдругь озарить сердца не только большаго или меньшаго кружка людей, но и цълаго народа. Бывають такіе въ исторіи человъчества періоды, когда всѣ, при разнообразіи характеровъ, мыслять и желаютъ одного и того же, когда всв вдохновляются общимъ сознаніемъ и общей волей, когда каждый человікь общества проникнуть бываеть сознаніемь нуждь и недостатковь цілаго общества. Когда такъ бываетъ настроенъ весь народъ, тогда не только отдёльныя личности, но и всё вмёсте имеють непосредственное отношеніе къ Богу и тогда гласъ народа бываетъ гласомъ Божіниъ, что особенно асно выступаеть въ молитве Господней, въ которой одинъ молится, какъ вей, и вей, какъ одинъ, въ раздельномъ и совийстномъ общенів. И мы віруемъ, что придеть время, когда всі хитро-

сплетенія лжи и неправды падуть, когда истина Христова окончательно восторжествуеть въ мірів, и всів люди единомыслено сердцемъ будуть въровать и единъми усты выражать свою вёру, т. е., достигнуть того единомыслія и единогласія, о воторомъ пока св. Церковь только молится на литургіи, въ лиць пастырей. Но и теперь не одно въ мірь вло, хотя онъ н развращенъ, хотя, по слову апостола, онъ весь во злѣ лежить: онъ и при своемъ развращении сохраняеть естественное чувство истины, добра и справедливости. Онъ не следуетъ истинь, не исполняеть добродьтели, не соблюдаеть справедливости, но онъ уважаеть ихъ. Много людей лживыхъ, порочныхъ и несправединвыхъ, но не много такихъ, которые бы хотёли казаться такими. Навовите какой-нибудь порокъ, который пользовался бы уваженіемъ всего міра и укажите хоть одну добродетель, которая была бы предметомъ его презрвнія. Посмотрите, цёломъ мірі, во всёхъ странахъ, во всёхъ состояніяхъ, во всёхъ званіяхъ; какого человёкъ домогается мнёнія? честнымъле онъ кочетъ прослыть или порочнымъ?... И доселв еще, какъ во времена Премудраго, одна истинная премудрость составляетъ предметъ всеобщей похвалы и уваженія (Прем. VIII, 10-13).

Конечно, въ современной мудрости нельзя найти мира и спасенія, но изъ этого еще не слідуеть, чтобы всі произведенія и завоеванія современняго ума человіческаго, все научное богатство, всв разнообразныя сокровища знанія представляли собою одно вло. Можно, конечно, сказать, что современной мудрости недостаетъ завершенія, потому что ей недостаетъ Бога; но изъ того, что извъстному поколънію недостаетъ высшаго блага, еще не следуетъ, чтобы оно не обладало какимъ-либо относительнымъ благомъ. Можно, конечно. сказать, что вся современная мудрость носить въ себв неразрѣшимое противорѣчіе, что вся она въ сущности есть только суста, какъ это ясно уже изъ того, что она привела липь къ матеріализму и пессимизму. Тімъ не менізе, не смотря на несомивнность этого положенія, ценность есть и въ мірв семъ: царство міра и его слава не есть чистая суетность и вичтожество, объ этомъ свидетельствуеть само Евангеліе въ

извёстной притчё о жемчужинё. Оно сравниваеть въ этой притчё царство небесное съ купцомъ, который искаль добрыхъ жемчужинъ, и когда нашель одну драгоцённую, то продаль все, что имёль, и пошель купить ее. Та собственность купца, которую онъ продаль, состояла отнюдь не изъ простыхъ, фальшивыхъ грошей, или старыхъ лохмотьевъ, но имёла, безъ сомнёнія, дёйствительную цённость, дёйствительное значеніе. Евангеліе, слёдовательно, привнаетъ за падшимъ человёкомъ, даже и въ состояніи его грёховности, нёкоторую собственность, дёйствительное благо, кота и относительное. Современная мудрость для всякаго, кто только поняль ее достаточнымъ обравомъ, во всякомъ случаё есть блистательное докавательство сили и богатства, которыми еще обладаетъ человёкъ, даже и внё кристіанства и области религіи.

Какъ же долженъ относиться христіанинъ къ этой, во многомъ отчужденной отъ Бога и Христа, современной мудрости, которая, несомивнно, сильно отражается, громко звучить въ голосъ общественнаго мивнія? "Одна слава была для меня прінтна", говорить св. Григорій Богословь, отличаться внанівым, какія собрани Востокъ и Западъ и краса Еллады-Аовны; надъ симъ я трудился много и долгое время. Но всв сін познанія повергнувъ долу, положиль я къ стопамъ Христовымъ, чтобы они уступили слову великаго Бога, которое зативнаетъ собою всякое извитіе и многообразное слово ума человеческого". "Я все почимаю тицетою, говорить о себв ап. Павель, ради превосходства познанія Христа Іисуса, Господа моего (Филип. III, 8). И точно, просвётясь разумейніемъ Христовымъ, ап. Павель отвергь все, чёмъ прежде могъ хвалиться. Онъ санъ говорить: для Него я от всего отказался и все почитаю за сорь, чтобы пріобрысть Христа. Да, св. апостоль все отвергь, что не могло стоять вместе съ его новымъ разумвніемъ: отвергъ превосходство рода (еврей отъ евреевъ), знаменитость секты (по ученію фарисей), славу ващитника ветхой синагоги (по ревности гонитель церкви Божіей); отвергь и свое прежнее знаніе Писаній, т. е., фарисейское, какъ противное знанію истинному, отвергъ и правду законную, чтобы принять оправдание Христово. Но не отвергъ

ап. Павелъ, или лучше, самъ Господь въ немъ оставилъ, оживотворилъ, освятилъ все то, что могло быть обращено въ пользу въры и во славу Христову. Такъ, знаніс Писаній въ немъ осталось, но уже не фарисейское: оно возродилось и соединилось съ тъмъ духомъ Христовымъ, который дышетъ во всѣхъ апостольскихъ посланіяхъ. Осталась и ревность по правдѣ, но также не фарисейской, и оживленная благодатію содѣдала Павла столь-же ревностнымъ блюстителемъ и поборникомъ въры Христовой, сколько прежде, съ именемъ Савла, былъ онъ ревностнымъ врагомъ ея. Таково же должио быть и наше отношеніе къ мудрости вѣка сего.

Задача, которую такимъ образомъ ставить намъ современная мудрость съ своими плодами, состоить не въ томъ только, чтобы отвоситься къ ней критически и съ осуждениеть, но равнымъ образомъ и въ томъ, чтобы усвоять ее себъ, и развивать въ виду своего навначения. Должно, говорить св. Василій Великій, бесіндовать... со всяними людьми, отъ воторыхъ можно ожидать какой либо пользы для образованія души, но не должно следовать за ниме, говорить тоть же св. отець, вуда они ни поведутъ, напротивъ, заимствуя у нихъ все, что есть полезнаго, надобно уметь иное и отбросить (Твор. св. отц. Т. VIII, ч. 4, 1846 стр. 345). Ибо стыдно будетъ для васъ, если мы, умва отвергать вредную для тела инщу, не будемъ делать никакого разбора въ томъ, что питаетъ душу; во, подобие весеннему потоку, увлекая за собою все встречающееся, будемъ нагружать твиъ душу (стр. 356). Со всякимъ охраненіемъ надобно оберегать душу, чтобы, находя удовольствіе въ словахъ, незамітно не принять чего нибудь худого. Въ этомъ случав св. Василій Великій представляеть въ приибрь пчель. "Какъ въ цветахъ", говорить онъ, другіе любуются только пріятнымъ запахомъ или красивымъ видомъ, а пчелы собирають съ нихъ еще и медь: такъ и здёсь, кто говяется не за одною сладостью и пріятностью річей, тоть можеть запастись изъ нихъ и некоторою мользою. Пчелы не на всвхъ првтахъ равно останавливаются, не силятся уносить съ собою цълыми тъ цвъты, на кои садятся; но, собравъ съ никъ то,что нужно имъ для ихъ работи, прочее оставляють. Такъ и мы,

если благоразумны и цёломудренны, будемъ выбирать изъ бесёдъсъ людьми только нужное для себя и согласное съ истиною, а прочее оставлять безъ вниманія (стр. 349). Если кормчій не полагается безразсудно на ветры, но направляетъ корабль къ пристани; стрелокъ бросаетъ стрелу въ цель, медникъ и плотникъ стремятся къ концу своего искусства: то согласно ли съ разумомъ, если мы оказываемся хуже даже этихъ рабочихъ, хотя и можемъ вёрно усматривать цёль своей жизни? Если же всякое произведение ремесленниковъ имфетъ какуюнибудь цвль, то ужели одна жизнь человъческая не цели, сообразно съ которою долженъ говорить и действовать тоть, вто не хочеть совершенно уподобиться бевсловеснымь? Или души наши, не управляемыя кормиломъ ума, должны, подобно нагруженнымъ кораблямъ, по произволу, безъ всякой цвин, носиться сюда и туда по волнамъ жизни. Нвтъ, мы должны поступать такъ же, какъ борцы или музыканты, которые занимаются именно темъ, за что намереваются получить награду, такъ что усовершающійся въ борьбъ, отнюдь уже не будетъ упражняться въ игръ на лиръ или на свиръли" (стр. 356)... Возмобленные! пишетъ св. Іоаннъ Богословъ, не всякому духу въръте, но испытывайте духовъ, отъ Бога ли они, потому что много ажепророкова появилось ва мірть (1 Ioan, IV-1). Кто хочеть творить волю Божію, говорить Самъ Христось Спаситель, тот узнает о семь учени, от Бога ли оно (IOAH. AVII, 17). Все испытывайте, хорошаю держитесь, ваповъдуетъ ап. Павелъ (1 Сол. V, 21).

По этому всякому ученому и общественному дъятелю должна быть воздаваема нами подобающая честь, если онъ со скромнымъ сознаніемъ человъческой ограниченности и благожелательствомъ предлагаетъ свои ввгляды, для пользы общества; но только по всестороннему обсужденію и продолжительному опыту подобные взгляды должны быть возводимы на степень несомнънной истины, служащей ко благу человъчества. Если же вы слышите въ устной бестать, или въ печати недавно гдъ-льбо зародившіяся мысли, многими принимаемыя съ восторгомъ, и предлагаемыя вамъ за чистыя истины во имъ науки или всесвътныхъ человъческихъ авторитетовъ, и при-

томъ съ гордостью, самоуверенностью и обличениемъ васъ въ неввжествви, -- вспоминайте фарисеевь, которые говорили о народъ, въровавшемъ во Христа: народъ невпожда въ законъ. проказите оне. Народъ не могъ тогда, конечно, спорить съ своими учителями, этими учеными и властными мужами, хотя и чувствоваль, что истина на его сторонъ. Только однажды слепорожденный, получивши отъ Господа испелене, поразваъ этихъ учителей силою своего здравато смысла; на слова фарисеевъ: мы знаемъ, что съ Монссемъ вовориль Бовъ, а сего, (Інсуса Христа) мы не знаемь, откуса онь, слепорожденный ній отвічаль: это и удивительно, что вы незнаете, откуда Онг, а Онг отверга мню очи (Іоан. ІХ, 29—30). Таеъ и мы должны въ подобныхъ случаяхъ обращаться къ собственному чувству истины и справедливости, къ своему или чужому здравому смыслу, если только онъ не затемпенъ предватыми взглядами и мевніями, вытекающими изъ отвлеченныхъ идей и ученій. Не слідуеть кому бы то ни было слишкомь полагаться на свои научныя познанія и соображенія, состоящія неръдко на служени у порочнаго сердца, а слъдуетъ присматриваться и прислушиваться къ простымъ людямъ, которые, не зная науки, бываютъ однако же крипки здравымъ симсломъ и мудры опытомъ. Тёмъ более это имеетъ вначение въ отношенім простыхъ людей изъ христіанъ, составляющихъ Церковь Божію, руководимыхъ Божією благодатію, слёдовательно, имфющихъ духовный вкусъ и чувство истины и правды еще въ большей степени, чемъ составлявшій церковь ветхозавътную, народъ Іудейскій, такъ върно угадавшій, въ лучшей своей части, во Христъ своего обътованнаго Мессію. Что же составляеть, спросять иные, достоинство мивнія этого "невъжды въ законъ", какъ говорили о народъ фарисен? То, что большею частію присуще бываеть собственно народному мивнію: прямота, искренность и внутреняя честность, при вижшней темнотъ, неточности и неопредъленности. Вотъ почему никому н не следуеть свысока относиться къ простому народу, а должно вникать въ его мысли и думы, прислушиваться къ біенію его сердца, которое обыкновенно испытываеть безпожойство и тревогу, когда вводятся въ общество соблавны.

Сколько случаевъ представляетъ опыть, когда слово простаго, повилимому, человъка наводило на раздумье самыхъ много--ученыхъ людей и обращадо на путь спасенія! Рашительными: же цвителями, окончательными судьями истиннаго виаченіяраспространяемых въ обществе новых ваглядовъ, должны служить для кристіань во всё времена "слуги Христовы, строители таннъ Божінхъ" (1 Кор. IV-1); пастыри, которыхъ-Христосъ Спаситель уполномочиль, въ лицв апостоловъ, быть проповедниками, хранителями и защитниками Его святой истины. Для царей древней Гуден голосъ пророковъ являлся наиболъе яснымъ и сильнымъ выразителемъ народныхъ возврвній. Съ другой стороны, представляется вполнъ естественнымъ, чтобы пророки имъли ръшающее вліяніе на развитіе и укрвиденіе народнаго мивнія. Самъ Христосъ Спаситель, спросиль у апостоловь, для утвержденія ихъ въ верв: за коголюди почитают в меня, Сына Человъческию, и выслушавь о Себь мивніе лучшей части народа, окончательный отвёть предоставиль дать апостоламь: Вы же за кого Меня почитаете? спрашиваетъ ихъ наконецъ Господь.

Но такъ ли у насъ бываетъ? Кто теперь спросить и послушаеть своего батюшку, когда среди такъ называемыхъ передовыхъ людей, идущихъ во главъ общественнаго мнънія. дурнымъ тономъ признается разногласить съ къмъ бы то ни было, расходиться въ словъ и дълъ, особенно по вопросамъвъры и нравственности? Не скоръе ли найдутся люди, которые съ нескрываемымъ удовольствіемъ станутъ, слушать всякія річи противъ своего отца духовнаго, вірить всякой самой гнусной клеветь на служителей церкви, распускаемой словесно или печатно. Добрый сынъ Церкви долженъ бы или заградить уста влоявычному строгимь обличениемь или, по врайней мврв, отвратить отъ клеветника свой слухъ и наказать егомолчаніемъ и вворомъ состраданія. Но изъ за столь уважаемой въ обществъ терпимости, которая является тождественною сътерпъніемъ заблужденія и въ сущности есть только прикрытая трусость, мы часто выслушиваемъ клевету съ величайшимъучастіемъ и вниманіемъ, а иногда, въ угоду илеветнику, присоединяемъ и свой голосъ. О если бы мы были более внима-

тельны къ себъ, если бы всякій разъ съ полною строгостью йнэшонто схинавн систем вінэджудоп кынныдоп наших отношеній къ ближнинъ, то не разъ, а можетъ быть постоянно, даже по совершении, видимо, добраго дела, намъ пришлось бы слышать обличительный голось совести: лобзанием и Сына человъчеснаго предасици (Лук. XXII, 48). Не однажды, какъ апостолу Петру, а всю живнь, быть можеть, пришлось бы намъ плакать горько (Лук. XXII, 62), такъ какъ нередко до самой постыдной измены Христу Спасителю увлекаеть насъ это слишкомъ далеко простираемое бонтонное желаніе ни съ къмъ не разногласить и быть въ пріятельскихъ отношеніяхъ со всемъ светомъ. И, что опаснее всего, эта ложная терпимость, эта крайняя угодливость, нередко носить на себе признаки истинной, имбеть столько видимаго съ нею сходства, что самый благомислящій человікь можеть страшно ошибаться насчеть ея, если не озаряеть его светь Христовь, просвещающій всякаго человіка. Въ предосторожность отъ такого заблужденія, пагубнаго и для временнаго нашего благополучія и для въчнаго спасенія, мы всегда должны помнить, какъ далеко простирается обязательная сила христіанскаго угожденія.

Правда, любовь къ ближнему обязываеть насъ всячески угождать ему; но эта высочайшая добродьтель не можеть, конечно, внушать намъ угожденій преступныхь. Послушаемь, какъ объ этомъ учить апостоль языковь. Каждый изз васт, говорить онъ римлянамъ, долженъ угождать ближнему во благо къ назиданію (XV, 2). Но къ Галатамъ Онъ писалъ: если бы я и поныню угождалъ людямъ, то не былъ бы рабомъ Христовымъ. Здёсь св. ап. Павелъ, конечно, не противоръчить себъ и не постановляетъ въ различныя времена противоръчивыя правила. Нътъ. Духъ Святый, Который говорилъ его устани, предохранилъ его отъ всякихъ несообразностей и противоръчій. Но въ этихъ двухъ посланіяхъ великій апостоль говоритъ о двухъ совершенно различныхъ предметахъ. Въ первомъ мъстъ онъ внушаетъ одинъ образъ угожденія ближнему, а въ носланать осуждаетъ другой.

Можно угождать ближнему или для него или для себя; можно вивть въ виду или благо тёхъ, кому угождаемъ, или собствен-

ныя выгоды. Такимъ образомъ, кто желаетъ угождать другому, тотъ имъетъ побужденіемъ къ тому иле любовь или самолюбіе. Первое изъ этихъ началъ сообщаеть всёмъ поступкамъ, какіе оно внушаеть, характерь благородства, чистоты и святости, второе кладеть на всё действія, въ которых выражается, печать низости, нечистоты и порока. Апостолъ Павелъ представляеть намь въ своемь лиць образень самыхъ безкорыстныхъ и самыхъ тонкихъ угожденій, къ какимъ только способна истинная любовь. Совершенно свободный по своему состоянію, онъ ділался рабомъ для всіхъ: съ іудеями быль іудеень, сь явычниками авычникомь; для чего же это?---для того, чтобы тёхъ и другихъ пріобрёсть Богу. Съ слабыми онъ и себя показываль слабымь; для чего же-чтобы обратить ихъ къ въръ. Онъ для всъхъ быль всъмъ: это для чего? -- чтобы всвить спасти. Что онъ ни делаль, все это для Евангелія, для успъшнъйшаго распространенія въры Христовой (1 Кор. ІХ, 10). Онъ и насъ убъждаетъ любить всякаго человъка, быть ему добрымъ соседомъ и согражданиномъ, помогать ему въ нуждь, служить всымь, чымь можемь "Дылите съ ними", такъ убъждаеть онъ насъ, ихъ радости и печали; входите въ ихъ чувствованія (Рим. XII, 15—16); предупреждайте ихъ вашимъ уваженіемъ. Вотъ благоприличія жизни общественной и вмісті добродетели христіанскія. Но где начинаются требованія веры и правственности, тамъ должно оканчиваться наше угожденіе, тамъ внутренній міръ нашъ долженъ быть не для всякаго открыть и доступень. Излишне, кажется, доказывать это; ибо какой христіанинъ не убъждень въ томъ, что должно повиноваться Богу болве, нежели людямъ, что ни изъ какихъ видовъ, не следуетъ жертвовать истиной, добромъ и правдой, ради того или другого человъка. Но угождение перестаетъ быть для насъ обязательнымъ и въ такихъ случаяхъ, которые сами по себъ позволительны, даже имъють добрую сторону и только въ приложени къ особеннымъ обстоятельствамъ могутъ оказываться дурными и производить зло.

Уступчивость, напр,, есть, бевъ сомнѣнія, добродѣтель прекрасная. Не бевъ основанія говорять: умный уступаетъ. Но это умное выраженіе не во всѣхъ отношеніяхъ справедливо. Тамъ, гдв нужно обуздать тщеславіе, сокрушить дервость, сломить унорство, унивить надменность, смирить гордость, тамъ мы должны, даже въ самыхъ маловажныхъ предметахъ, стоятъ твердо за правду, утёшая себя тою благою мыслію, что въ такихъ случаяхъ, правильно говоря, мы оказываемъ ближнему большую услугу, когда не оказываемъ никакой.

Достохвальна также снисходительность. Мы сами всего чаще нуждаемся въ снисхожденіи ближнихъ: какъ же не быть и намъ снисходительными къ ихъ слабостямъ? Но гдё благотворныхъ и спасительныхъ послёдствій можно ожидать только отъ строгости, тамъ снисходительность—порокъ. Подумайте, какой отвётственности мы подвергаемся, когда своею снисходительностью ободряемъ легкомысліе, способствуемъ къ полному забвенію долга и проч. Подумайте, что даже тё самые, которымъ мы поблажаемъ и потворствуемъ, когда нибудь могуть воздать намъ ненавистью и проклятіемъ за наше пагубное добродушіе.

Милосердіе, безспорно, одна изъ высокихъ добродътелей христіанина. И однавоже каждый согласится, что и касательно этой добродетели есть мудрыя правила, которыхъ должно терять изъ виду. Доброхотно дающаго, говорится Сващ. Писаніи, любить Богь (2 Кор. ІХ-7), но, конечно, не безразсуднаго. Есть люди, которые не хотять развить употребить какъ должно, ни одной изъ силъ, дарованныхъ Богомъ, только потому, что они надъются на наше добродушіе, которымъ они влоупотребляють и которое постоянно усиливаеть и питаетъ въ нихъ страсти. Въ такихъ случаяхъ суровость часто бываетъ благодъяніемъ и ръшительный отказъ-добродетелью. Къ тому же, оказывая помощь нуждающимся, христіанинъ въ особенности долженъ помогать тёмъ, кои связаны съ нимъ узами веры и крови. Будемо дълать добро встых, говорить апостоль, а нашпаче своим по вырь (Гал. VI, 10); CAN ME MO O COOLES, TOBODHT'S TOT'S THE SHOCTORS, BE ADVгомъ мёсть, и въ особенности о домашних не печется, тотъ -отрекся от выры и хуже невырнаю (1 Тин. V-8). Между тъмъ въ свътъ милосердіе проявляется безотчетно и чаще всего, вы качестви выраженія торопливаго желанія, такъ сказать, усиоконть нервы, раздраженные зрёлищемъ страданія, нерёдко только мнимаго. Таковы границы истинно христіанскаго угожденія, т. е. угожденія, побужденіемъ къ которому служить любовь, а цёлью—благо ближняго.

Но есть угожденіе ложное, проистекающее не изъ любви къ ближнему, а изъ самолюбія, и имфющее цёлью не благо ближняго, а пріобрётеніе себё похвалы, или избёжаніе осужденія. Оно есть низкое, рабское чувство души, заставляющее дійствовать часто вопреки сов'єсти, только изъ одного желанія стяжать себё одобреніе, или избёжать насм'єтнекъ. Этого родаугожденіе, которымъ такъ удачно пользуется общественное мніне, для подчиненія насъ своему вліянію, не только порочно по своему источнику, но и совершенно несостоятельно по своей піли.

Конечно, мы должны заботиться о томъ, чтобы сделать себя достойными добраго мижнія, или чести, которая, несомижнию, есть благо, хотя и относительное. Честь-благо, потому, что составляеть важное условіе нашей діятельности, при усгроеніи чего либо среди людей, а также и потому, что человъкъ имъетъ потребность встрить признаніе своей ділтельности со стороны другихъ, потребность быть уважаемымъ. Не отвергаетъ чести самъ ап. Павелъ, напротивъ, онъ даже защищаетъ себя, напр., отъ нападавшвиъ на его служение и желавшихъ унизить его во мижніи другихъ. Для меня мучше умереть, говорить онь, нежели, чтобы кто уничтожиль мою похвалу (1 Кор. ІХ, 19). Но это-честь не внізтняя только (почеть), а и внутренняя (достоинство), вполнъ совпадающая съ долгомъ, съ служебнымъ правомъ и авторитетомъ апостола. Съ другой же стороны, тотъ же апостоль, указывая на безконечно относительное вначение внішней чести, къ которой такъ стрематся рабы людского мивнія, на ея непостоянство в крайнюю изменчивость, не мене решительно говорить: дая меня очень мало значить, какъ судите о мет вы, или какъ судать другіе люди; судія же мив Госнодь (1 Кор. IV, 3-4). Въ отношения къ вемнымъ, лишь кажущимся почестямъ, для него не важно подлежать суду со стороны людей, такъ какъ главное для него имбетъ честь предъ Богомъ. Посему, съ-

христіанской точки зрівнія, только долгу можеть принадлежать безусловное значеніе, и тамъ, гдё честь сталкивается съ долгомъ, необходимо жертвовать первою ради последняго, умирая вии угасая во мижніи людей, или оставляя въ ихъ представленів искаженное отображеніе своей личности. Когда первосвященники и книжники потребовали отъ апостоловъ Петра и Іоанна, чтобы они не говорили и не учили объ Іисусъ Христъ, апостолы сказали имъ въ отвътъ: судите, справедливо ли восъслушать болье, чты Вога (Деян IV, 19). Здёсь средняго ничего не должно быть: ны служимь не двумъ господамъ, а одному Господу; есть одна только воля, которая да будеть и на вемле, какъ на небъ, въ вещахъ небеснихъ и земныхъ. Да никто и не можеть, по словамъ Писанія, служить двумъ господамъ-(Ме. VI, 24). Кто хочеть быть другомъ міру, говорить впостоль Іаковь, тоть становится врагомь Богу (ІУ, 4). Въ самомъ двяв, если-бы мы, не желая лишиться чести у людей, стали сообразовать свои поступки съ мижніемъ людей, сътребованіями духа времени, съ его міркою для того, что заслуживаетъ почета, то мы никакъ не могли бы сообразоваться съ темъ, чего требуетъ отъ насъ божественная воля: коже сы можете въровать, говорить Евангелисть Іоаннъ Богословъ, когда друго от друга принимаете славу, а славы, которая от Единаго Бога, не ищете (V, 44).

Но, допустимъ, вы не боитесь иншиться чести у Бога, уповая на Его долготеривніе и безконечную милость; вы страшитесь потерять ее у міра, который ни на минуту не терпитънзивны себв и не щадить своихъ беглецовъ. Не надейтесь: вы не имеете никакихъ средствъ избежать того несчастія, котораго вы такъ страшитесь. Поставьте себя въ какое угодно положеніе, изберите какой угодно родъ жизни,—и вы нигивне укроетесь отъ обвинителей и порицателей вашего поведенія. Невозможно, чтобы тамъ, где находится такая удивительная противоположность предразсудковъ, склонностей, выгодъ, желаній и страстей, не быле противоречія между сужденіями и толками. И нельзя не привнать, что люди, вообще говоря, составляють другь о друге лишь крайне неудачныя представленія, и что есть громадное различіе между тёмъ, что такое:

человъкъ самъ по себъ, и тъмъ, какъ во мнъніи другихъ людей отражается образъ его личности. Слыханное ли двло, чтобы кто-нибудь изъ людей успыль заслужить всеобщія похвалы и избъгнулъ порицаній? Самъ Богочеловъкъ какимъ не подвергался противоръчіями, клеветамь и обвиненіямь человъческой злобы! Враги Его распространали о Немъ мевніе, какъ о самозванномъ учителъ, льстящемъ народу, отвергающемъ законъ Монсеевъ и отеческія преданія, совершающемъ чудеса силою бъсовскою и опасномъ возмутителъ народа противъ существующихъ властей. Посему, честь и уваженіе, какими христіанинъ пользуется у людей, онъ долженъ имъть, какъ бы не имъющій ихъ, будучи всегда готовымъ умереть или угаснуть въ представленіи людскомъ. Имфя въ виду исторію страданій Христа Спасителя, мы должны при всякомъ "осанна" представлять себь въ умь и соотвътственное "распии Его". при всякой славъ, при всякомъ знакъ почтенія, какими мы пользуемся, должны ны слышать мысленно и соотвътственное порицаніе и насмітшки, слідующія за нами по пятами. Народъ убъжденъ быдъ въ чистотъ и святости Того, Кого одни почитали за Іоанна Крестителя, другіе за Илію, а иные за Іеремію или за котораго-нибудь изъ пророковъ; даже разбойники, бродившіе въ горахъ Палестины, знали, что Онъ ни единало зла сотвори (Лук. ХХІІ, 41). Но твит не менве, мниніе врагови Христа Спасителя, поддерживаемое властью, насиліемъ, подкупомъ и клеветою, достигло, какъ извъстно, того, что тотъ самый народъ, который несколько дней тому назадъ не зналъ границъ восторга, ввывая: "осанна, осанна!" нына выходить изъ всякихъ предаловъ, крича въ ярости: "распни, распни Его!" Вотъ почему тамъ, кои желаютъ быть учениками и служителями Христа Спасителя, надлежить быть готовыми идти по тому пути, который поведеть ихъ между честью и стыдомъ, между добрыми и влыми слухами. Апостоль Павель предрекаеть эту участь всёмь праведникамь, когда говорить: всю, желающие жить благочестиво во Христь Іисусть, будуть гонимы (2 Тик. III, 12). И такой земной жребій истинныхъ последователей Христовыхъ нисколько не долженъ смущать насъ, но еще, напротивъ ободрять можетъ насъ на-

деждою, что мы на правомъ путе находимся. Если міра васъненавидить, говорить Господь, знайте, что Меня прежде васъ возненавидњаг (Ioan. XV, 18). Знать это для насъ утфинтельно потому, что міръ, ненавидящій вірныхъ слугь Христовыхъ, старается придать своей ненависти такой видъ, будтоонъ не за Христа противъ нихъ враждуетъ, а осуждаетъ ихъ, какъ не истинно Христовымъ путемъ идущихъ. Образъ мыслей и жизни, управляемый христіанскими началами и потому нетакой чувственный и разсізянный, какой любять въ мірів, мірьназываетъ неравсудительною строгостью, преувеличенімъ горячихъ головъ, простоту и смиреніе-малостью и низостью дука или скупостью, расположение къ духовнымъ упражнениямъ в жизни соверцательной-склонностью къ мечтательству или лицемфріемъ, ревность по вфрф, фанатизмомъ, прощеніе обидъ -слабостью характера, уединение отъ общества-нелюдимостью. Но вогда мы знаемъ, что и Христу Спасителю, при Его Божественныхъ дълахъ и ученіи, не разумъвшіе тамнъ Божества и спасенія, говорили: какія странныя слова! (Іоан. VI, 60), кто это, который богохульствуети (Лук. V, 21), онъ одержимъ бъсомъ и безумствуетъ (Іоан. Х, 20): тогда укоризны міра перестають быть для насъ странвыми, потому что уподобляють путь нашь пути Христову, и мы должны поэтому относиться къ нимъ съ терпиніемъ и чистой совъстью, какъ къ дълу не новому. Къ тому же Христосъ Спасительувъряетъ насъ, что поношение людей будетъ для насъ источникомъ одного изъ вѣчныхъ блаженствъ (Ме. V, 11). Всякоенезаслуженное уничижение, которому міръ будетъ подвергать насъ, сделается для насъ новымъ правомъ на славу. Каждый ударъ, который нанесутъ нашей чести, спокойствію и благосостоянію, подвигнеть нась ближе къ небу, гдв, по выраженію одной церковной пісни, должень быть край шихъ желаній. Настанетъ же, наконецъ, не разъ предвозвъщенный день воздания, когда всв предстануть предъ Судище Христово, гдънепризнанные и неизвъстные всетаки будутъ узнаны (2 Kop. VI, 8), тогда каждому будетъ похвала отъ Бога (1 Kop. IV, 5). Но часто, по устроенію Провидінія, это признаніе происходить и похвала воздается и здёсь, на вемлё. Міръ-

чувствуеть некоторую почтительную боязнь къ твердой добродетели, которая осмеливается отказать ему въ томъ, чего онъ не вправѣ отъ нея требовать. Онъ въ сущности никого столько не уважаеть, сколько тёхъ, которые имёють смелость противиться ему, и подъ вонецъ начинаетъ следовать темъ, кого въ началь отвергаль. Греки убивають Сократа, потомъ превовносять его славу и въ честь его воздвигають статуи. Руками іудеевь человічество пригвождаеть нь древу Інсуса изъ Назарета, потомъ, по вову нёсколькихъ лодочниковъ и нёкоего дълателя палатокъ, оно приходить въ движение и идетъ вслъдъ ва Распятымъ. Поэтому, всякій благонамівренный служитель истины, добра и правды да утвшается мыслію, что доколв въ мірів не угаснеть совівсть и не изсякнеть духь Христовь, всякій благонамівренный діятель, рано или поздно, но непремънно будетъ оцъненъ по достоинству, и слово его, хотя бы онъ былъ и одинокъ, въ концъ концовъ перевъсить во вииманів и сочувствін лучшей части народа громкія візщавін целаго полка книжниковъ и фарисеевъ, которыми такъ богато современное такъ называемое образованное общество.

Мо. Соколовъ.

## Николай Яковлевичъ Гротъ (1852 † 1899 г.) и ого философскіе труды.

(Продолжение \*).

## Глава II.

Второй (ндеалистическій) періодъ философской діятельности Грота (1895—1894). "Дж. Бруно и пантензит"; "Задачи философіи въ связи съ ученіенъ Дж. Бруно"; "О думів въ связи съ ученіенъ о связи; "Значеніе чувства въ познаніи и діятельности человіка"; "Что такое метафизика".

"Классификація наукъ" была послёднимъ произведеніемъ, въ которомъ симпатіи Грота примыкали еще къ тёмъ направленіямъ 1), которымъ онъ сочувствоваль въ своей молодости (позитивизму и эволюціонизму). Но вскорё же за этой статьей являются новыя произведенія, въ которыхъ симпатіи Грота окончательно уже наклоняются въ другую сторону. Эти сочиненія: "Дж. Бруно и пантеизмъ" и "Задачи философіи, въ связи съ ученіемъ Дж. Бруно". Къ какимъ возврѣніямъ и какимъ путемъ пришелъ авторъ въ этихъ своихъ сочиненіяхъ, мы постараемся опредѣлить и выяснить теперь же, основываясь преммущественно на его собственныхъ словахъ. Гротъ, по его словамъ, все еще колебался, признать или не признать независимую (въ природѣ) отъ нашихъ чувствъ субъективную внутреннюю цѣну вещей. Но разборъ содержанія искусства покончить съ этими колебаніями. Выходя изъ того положенія, что

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 15.

<sup>1)</sup> См. объ этомъ цитированную уже нами статью Грота: "О задачахъ и направленіяхъ моей философія".

есть такія произведенія искусства, красота которыхъ никфиьне оспаривается и никогда не испаряется (хотя бы напр. красота такихъ созданій, какъ Мадонна Рафарля), Гротъ дѣластътотъ справедливый выводъ, что во всёхъ личныхъ и относительныхъ чувствахъ эстетическихъ есть какой-то неличный остатокъ. Следовательно, есть красота и вне чувства красоти: вначе, спрашиваетъ нашъ мыслитель, отчего бы люди самыхъпротивоположных убъжденій и возареній на вещи, но съ одинаковымъ эстетическимъ развитіемъ, поражались красотою нѣкоторых в художественных в типовы и признавали ее (красоту)безусловною? Бевъ сомивнія, есть красота (а также и безобразіе, какъ противоположность ея) внё чувствъ красоты и безобразія, которыя въ насъ суть только орудія повнанія соотвътствующихъ сторонъ объекта. Но если въ насъ есть развивающееся чувство красоты, то само собою следуеть, что и въприроде есть такое свойство, или состояние или отношение, которое называется красотою. Но чувства красоты и безобразія суть чувства удовольствія и страданія; следовательно, заключаеть Гроть, и вообще чувства удовольствія и страданія вижють цену не только личную, но и общую. Отсюда же нашь мыслитель дёлаеть новый рядь такихъ выводовъ: философія сродни искусству; чувство красоты, эстетическое чувство-паралдельно чувству добра, нравственному чувству. Если есть красота, то есть и добро-вив относительной, личной оцвики. Добро есть такой же законъ природы, какъ и красота, доброесть такое же внутреннее свойство вещей, какъ и красота. Но красота и добро суть свойства, оцениваемыя сознаниемъ. Если природъ существуютъ независимо отъ нея-красота и добро, то есть въ ней и сознаніе, которое ихъ постигло, оцёнило, создало и дало людямъ средства познавать ихъ при посредствъ чувствъ.

Ко всёмъ указаннымъ мыслямъ Гротъ пришелъ, прежде всего, подъ вліяніемъ изученія сочиненій Джордано Бруно. Бруно первый далъ ему философскую идею "сознанія вселенной", безъ которой красота и добро были бы только пустыми ввуками; благодаря Дж. Бруно, онъ понялъ, что если чрезъ-

свое чувство мы можемъ познать свою и чужую (другихъ людей и существъ) субъективную, внутреннюю жизнь, то черезъ то же чувство мы можемъ познавать и внутреннюю жизнь и смыслъ жизни вселенной. Будучи убъждаемы черезъ свое самосознаніе въ существованіи личнаго сознанія у другихъ существъ, мы въ правѣ быть убъжденными и въ существованіи личнаго сознанія и у цълаго организма вселенной. А это убъжденіе, по воззрѣнію нашего мыслителя, является уже зерномъ, вачаткомъ понятія о Богъ.

Всё эти мысли находятся въ вышеупомянутомъ сочинении Грота: "Дж. Бруно и пантеизмъ". Для большаго ознакомления съ міровозарёніемъ нашего мыслителя, мы приведемъ наиболее зарактерныя мысли изъ этого его произведенія.

Свою статью о "Дж. Бруно и пантензив" Гротъ начинаетъ съ указанія того, какія въ настоящее время господствують среди культурнаго человъчества міровозврънія. Онъ находить, что въ необразованной массъ господствуетъ абсолютный н крайне грубый дуализмъ, т. е., учение о безусловной двойственности началь всего сущаго. Въ образованномъ же обществъ абсолютный монизмъ, т. е., учение о единствъ-всъхъ началь въ природъ, теорія матерін-силы. Абсолютный дуализив логически ведетъ къ теоріи фатализма; абсолютний же монивиъ приводить къ теоріи случан и правственной необходимости. Является вопросъ: какъ же выйти изъ этихъ двухъ противоположныхъ и одинаково крайнихъ міровоззрѣній современной намъ эпохи? Нашъ мыслитель ръшаеть этотъ вопросъ въ томъ симслъ, что истина находится въ синтевъ монизма и дуализма, въ доктринъ монодувлиститеской. Шире и правильнъе всего эта доктрина раскрывается въ пантеистическихъ міровозэръніяхъ. Пантенямъ же бываеть 3-хъ видовъ: во 1-хъ пантенямъ эманаціонный, признающій міръ истеченіемъ изъ Божества; во 2-хъ пантензиъ имманентный, по которому иден Бога сливается съ идеею всеобщей души, по коему вив міровъ, составляющихъ безконечную вселенную, нътъ Бога, какъ особаго дичнаго сознанія; и въ 3-хъ пантензиъ синтетическій, стремящійся примирить предположенія имманентности и транс-

цендентности Божества; идею Бога, какъ начада живни и накъ личнаго безконечнаго сознанія вселенной, Этотъ видъ пантензма является какъ бы продуктомъ сдіянія вден безконечности вселенной и разумной целесообразности бытія. Какъ таковой, ототъ видъ только однажды проявился въ чистомъ своемъ видъ въ эпоху возрожденія, въ философіи Дж. Бруно, у котораго пантенямъ является настоящимъ монодуализмомъ, примиреніемъ единства и двойственности началь во вселенной, примиреніемъ религіознаго и научнаго возвржній на міръ Нашъ мыслитель далее въ своей статье и выясняеть это значевіе пантензма. Наука по своему существу всецько матеріальна и монистична; религіозное же возаржніе оказывается чисто духовнымъ и неизбежно дуалистическимъ міровоззреніемъ, такъ какъ оно противополагаетъ Бога веществу, духътвлу. Изъ такого противоположнаго характера науки и редигін естественно является вопросъ: насколько религія и наука могутъ допустить синтеръ этихъ двухъ противоположныхъ возервній на мірь въ философіи? Нашь мыслитель находить, что онв могуть допустить этоть синтевь, такъ какъ религія, основывающая свое воззрѣніе на дуализмѣ,--не отвергаетъ и монизмъ, ибо она признаетъ единаго Бога въосновъ жизни вселенной, признаетъ вванмодъйствіе духовнаго и матеріальнаго началь, объяснимое только извъстною ихъ конечною однородностью, дифференціацією изъ одной общей основы: на заднемъ фонв всёхъ религіозныхъ дуалистическихъ возарёній мы усматриваемъ монивмъ, учение о единствъ всего сущаго, по единой первоосновъ. Но точно также и наука нисколько не безусловно враждебна дуализму, ибо она признаетъ за предълами явленій нъчто педоступное ея анализу: на заднемъ фонъ науки можно, въ свою очередь, усмотръть молчаливое признаніе дуализма, двусторонности сущаго. Истинная наука не только не отрицаеть бытія самого въ себь, вні феноменальнаго существованія, но напротивъ, принципіально допускаетъ необъяснимость самой загадки бытія путемъ пріемовъ познанія научнаго. Считая своимъ объектомъ матерію и силу, истинная наука сознается. что не знаетъ, что такое жизнь и сознаніе, откуда

: явилась жизнь въ существахъ органическихъ, откуда взялись первоначальные элементы матерів. Наука не можеть знать, откуда взялся міръ, сопряжено ли развитіе міра съ совершенствованіемъ первоначальнаго бытія, или же оно есть только простая трансформація этого бытія. Эти загадки и берется разрёниять монодувлистическій пантенниь. Онь должень искодеть изъ той основной идеи, что не безсовнательная сила дорабатывается въ мір'в до сознанія, а напротивъ, сознаніе, какъ висшая въ мір'в форма силы и какъ одна ваъ двухъ первоначальныхъ основъ или сторовъ единаго, распредёляясь въ дифференцирующемся веществъ, превращается въ различныя другія низшія формы силы. Но здісь является вопрось: можно ли предположеть, если только признать совнаніе основой силы, что оно все безъ остатка перешло въ силу, чтобы после снова все безъ остатка перейти въ сознаніе? Нашъ мыслитель допускаетъ здёсь такое предположение: положимъ, что земла есть извъстное количество матеріи и силы, нъкоторая часть этой силы и матерін индивидуаливировалась въ предметахъ и существахъ, находящихся на поверхности земли, но является вопросъ, --- вся ли матерія и спла земли индивидуаливировалась? Конечно нетъ, отвечаетъ Гротъ, ибо тогда не было бы и земли, какъ цълаго. Земля, какъ цълое, несомивнео живеть своем особою жизнью, независимо оть жизни индивидуализованныхъ на ея поверхности частицъ. Возможнымъ представляется нашему мыслителю и то, что и солнечных систены, каждая въ цёломъ, имеють еще особую жизнь целаго. независимо отъ жизни отдельныхъ планетъ и солица; восходя еще далве къ цвлой вселенной, мы можемъ тоже предположить, что и она имъеть свое особое индивидуальное бытіе, независимо отъ индивидуальнаго бытія солнечныхъ системъ, отдъльныхъ небесныхъ тълъ и индивидуализованныхъ на нихъ предметовъ и существъ. Но также допустимо признавіе индивидуальной жизни и за частями цёлаго. Организмъ живетъ, какъ целое, -- это фактъ. Но рядомъ съ нимъ стоитъ и другой фактт, что организмъ есть многочисленная колонія меньшихъ организмовъ, клѣтокъ, которыя тоже всв должны жить какоюто своею особою, индивидуальною жизнью.

Теперь является вопросъ: какова же жизнь земли, какъ цълаго, солнечной системы, какъ цълаго, наконецъ вселенной; какъ цълаго, сравнительно съ нашею жизнью?

Нашъ мыслитель убъжденъ, что жизнь вселенной, какъ цълаго, не можетъ быть менве сложна, совершенна и сознательна, чёмъ жизнь нашего организма,-атома вселенной. Какъ нельзя допустить, чтобы наши кровяные шарики имфли высшія знанія, высшую науку, чёмъ мы сами, такъ нельзя допустить, что человъкъ, эта крохотная киточка міра, живетъ высшимъ сознаніемъ, чёмъ организмъ вселенной; но если допустить, что вселенная, какъ цёлое, живеть особою сознательною жизнью и что эта сознательная жизнь не хуже и не ниже нашей, то само собою следуеть тоть выводь, что духъ вселенной одаренъ и мыслыю, и чувствомъ, и волею, и движеніемъ, согласнымъ съ этою волею. Если далье мы предположимъ, что сознание вселенной несравненно совершеннъе нашего и даже болже того, что оно абсолютно, всесовершенно, ибо вселенная есть абсолютно все, абсолютно целое, абсолютное бытіе, то мы должны, предположить, что это сознаніе вселенной такъ тонко, что оно ощущаетъ ея малейшіе элементы и мальйшія въ ней перемьны, и дыйствуеть сообразно такому всесовершенному самоощущению и самосознанию. Такое же предположение вполнъ естественно приводить насъ къ признанію віровтности всевіндінія и всемогущества сознанія, или духа вселенной, т. е. Бога. Таковы, по воззрвнію нашего мыслителя, основныя разсужденія истиннаго пантевзма. Представитель этого чистаго вида пантеняма, Дж. Бруно, отъ геоцентрической точки зрвнія на міръ перешель къ точкв вржнія космоцентрической. Но эта космоцентрическая точка врвнія у него есть и теоцентрическая, т. е., признающая встиннымъ центромъ вселенной Бога. Если вселенная есть все и есть безгранична, то въ ней матеріальнаго центра и окружности быть не можеть: всякая точка есть въ ней центръ и часть окружности; а следовательно, если у нея-

и есть центръ, то только духовный. Этотъ центръ и есть Божество, совнаніе, духъ вселенной. Къ идей Бога, сознанія вселенной, мы приходимъ путемъ внутренней, интунціи, путемъ саносознанія, распространяющаго основной признакъ нашего собственнаго бытія на всякое бытіе вообще. Но если мы признаемъ, что есть сознаніе въ мірѣ вообще, т. е. Богъ, то конечно мы должны признать и то, что это совнаніе, наполняющее безконечное все, и само должно быть тоже безконечнимъ. А такъ какъ двухъ безконечнихъ быть не можетъ, то Богъ и вселенная-одно и то же, двъ стороны одного бытія. Въ томъ абсолють нетъ контрастовъ, въ немъ матерія и форма, матерія и духъ-одно; но основнымъ производительнымъ началомъ въ этомъ абсолютъ, т. е., настоящею его сущностью, авляется сознаніе, Богъ, мысль; міръ же, вселенная является лишь продуктомъ раскрытія, экспликаціи Бога. Этотъ процессъ раскрытія или дифференціаціи единаго бытія и есть процессъ происхожденія. Таковы главныя мысли и возврвнія, проводимыя Гротомъ въ изложенномъ нами его произведения "Дж. Бруно и пантеизмъ". Мы видели, что въ этомъ своемъ произведении Гротъ проводить совсёмъ новое міровозвреніе. Характеръ и направление этого міровозарізнія еще боліве рельефно выразвлись въ последующихъ работахъ нашего мыслителя. Такъ, уже въ следующей работе: "задачи философін въ связи съ ученіемъ Дж. Бруно"-мы видимъ отраженіе характера новаго міровозэрінія нашего философа; именно, въ этой стать в новое міровозарініе Грота отразилось въ новой его теорін философскаго метода. Методъ свой нашъ мыслитель называетъ методомъ субъективной индукціи, въ противоположность научной объективной индукціи, потому что Гротъ все таки и въ этомъ сочинени еще не признавалъ самостоятельной отъ индукціи дедукціи, и независимаго отъ опыта и апріорнаго метода познанія, т. е. метафизики. То, что у метафивиковъ навывается апріорнымъ методомъ, у Грота носить название метода чувства. Для дучшаго улснения взглядовъ автора, воспроизведемъ ходъ мыслей его въ этой небольной, но содержательной лекціи.

Прежде всего, нашъ мыслитель касается любопытнаго и очень важнаго вопроса о возможности и условіяхъ въ наше время возрожденія философіи. Гротъ находитъ, что возрожденіе философіи можетъ начаться только при убъжденіи, что такая новая философія возможна; другими словами, возрожденіе философіи возможно будетъ лишь въ томъ случав, если будутъ поняты задачи ея въ отношеніи къ задачамъ другихъ сферъдвятельности человіческаго духа (рилигіи, науки, нскусства). Въ чемъ же заключается истинное отношеніе философіи къ религіи, искусству, наукі. Для объясненія этого отношенія Гротъ опреділяєть значеніе каждой изъ этихъ сферъ дізательности духа.

Религія, разсматриваемая съ теоретической стороны, есть, по нашему мыслителю, міровоззрѣніе, вырабатывающееся всецѣло на почвѣ чувства, субъективныхъ, нравственныхъ потребностей нашей природы. Наука стремится, наоборотъ, къ выработкѣ міровоззрѣнія чисто объективнаго, всецѣло основаннаго на объективныхъ опцущеніяхъ и переработкѣ ихъ опытнаго содержанія мыслью, съ устраненіемъ всякаго участія чувства. Философія, наконецъ, стремится объединить и связать въ одно высшее гармоническое цѣлое—міровоззрѣнія—субъективное и объективное, религіозное и научное, уничтожить разладъ той двойной бухгалтеріи души, которую мы ведемъ нодъ вліяніемъ чувства и мысли—въ области вѣры и въ области ванія.

Въ противоположность этимъ тремъ, тесно связаннымъ другъ съ другомъ, сферамъ познанія міра, искусство стремится не столько познать міръ, сколько выразить, воплотить въ подходящихъ формахъ наличныя идеи и міровозарёнія человёчества, и сдёлать ихъ въ этомъ видё вполнё доступными пониманію массы. И Гротъ находить, что въ этомъ смыслё искусство, воплощающее въ себе самыя широкія философскія идеи и возарёнія, имъетъ близкое родство съ философіей, какъ синтетическимъ знаніемъ, примиряющимъ все односторовности. Соединяюсь же другъ съ другомъ, философія и искусство образуютъ органическое цёлое, художественно проявля-

ющееся въ дучшихъ великихъ философахъ и писателяхъ, таковы Дж. Бруно, Спиноза, Шекспиръ, Гете, Лессингъ; изъ русскихъ-Пушкинъ, Гоголь, отчасти Лермонтовъ, Толстой и др. И нужно заметить, разъясняеть свою мысль нашь авторы, что искусство, какъ совокупность известныхъ формъ творчества, есть лучшее оружіе воплощенія результатовъ философскаго пронивновенія въ симсль и внутреннюю гармонію вещей. Какъ совокупность же известныхъ идей о гармоніи или міросоверцанія, воплощаемых въ этой или другой художественной формъ, искусство, по Гроту, и есть сама философія на той вли другой безсовнательной, полусовнательной, или вполнъ сознательной ступени развитія. Выходя игь наиболье конкретныхъ и наиболъе отвлеченныхъ родовъ искусства, отъ архитектуры и ваянія, до музыки, живописи и поэзіи, нашъ мысдитель видить постоянное возвышение совнательности міровозврвнія художника, и-лито знасть, восклицаєть онъ, есть ли предбать этому процессу увеличенія совнательности воплощенія идей въ произведеніяхъ искусствъ, и не сольется-ли впоследстви высшее искусство по содержанию своему съ сознательною высшею философіею, такъ что философія и искусство станутъ двумя сторонами одного цёлаго-содержаніемъ в формою одной и той же высшей двятельности человвческаго духа" 1). Указывая далье на то, что такое великое познавательное значение искусства предполагаеть и способъ познанія другой, чёмъ тоть, которымъ польвуется наука,-- не объективный, а субъективный опыть, Гроть задается вопросомъ: не можетъ ли это различіе говорить противъ значенія произведеній искусства-философін? Нашъ мыслитель рівшительно даетъ отрицательный отвётъ на этотъ свой повъншая философія, -- говорить онь, -- доказала пока только то, что внутреннее значение вещей, сущность ихъ внутренняго бытія, нельвя постигнуть однимь умомь, опирающимся въ своихъ заключеніяхъ на данныхъ объективнаго опыта; но новъйшая философія совстив не доказала того, что сущность

<sup>1) &</sup>quot;Задичи философіи въ связи съ учепіска Дж. Бруно"; Одесса 1885 г стр. 16.

вещей нельзя постигнуть иначе. Нёть, напротивь того, допускаеть (напр. въ лицъ Канта, Шопенгауэра и др.) возможность постигнуть ее хотя отчасти, изъ нашего самосовнанія. Въ тому же допущению приходить и современная наука. Она, по убъжденію Грота, уже несомнънно доказала единство завоновъ вселенной, доказала, что человъкъ-органическая часть природы, микрокосмъ, отражающій въ себъ бытіе всей вселенной. Отсюда же, по нашему мыслителю, следуеть, что недостаточно отъ свойствъ вещей и процессовъ природы, опредёдвемыхъ въ ихъ законахъ наукою (путемъ объективнаго опыта), ваключать о свойствахъ веществъ и процессовъ человъческаго организма. Необходимо признать столько же естественнымъ и необходимымъ и обратный процессъ заключеній-отъ тёхъ данныхъ, бытіе которыхъ человікъ узнаеть только въ себі, извнутри, въ своемъ чувствъ жизни, къ сущности жизни, бытія вселеной, заключеній отъ своихъ лучшихъ, высшихъ нравственныхъ свойствъ, отъ своихъ стремленій къ добру, правив и красотв-къ дучшимъ, божественнымъ свойствамъ природы, къ ея безконечному по глубинъ самосознанію, къ ея безконечнымъ стремленіямъ къ природів, красотів и добру,словомъ, къ идећ Бога-вселенной, къ идећ души вселенной. И Гротъ считаетъ себя въ правъ сказать, что такого рода заключенія и будуть, въ своемь родів, опытными заключеніями, но основанными не на вижшнемъ, объективномъ, а на внутреннемъ, субъективномъ опытъ, на индукціи субъективной, внутренней. Указывая на то, что методъ такой субъективной, внутренней индукціи, еще не выработанъ мыслыю человічества, нашъ мыслитель справедливо замфчаетъ, что въ примитивномъ своемъ видъ этотъ методъ уже прилагается нами въ жизни постоянно, когда, на основаній своего чувства жизни, мы стараемся понять жизнь другихъ существъ природы. Такъ, съуживая свое чувство живни, мы этимъ методомъ чувства мифемъ возможность постигать и переживать жизнь детей и людей низшаго развитія, а также понимать отчасти и жизнь животныхъ. Расширяя же свое чувство жизни, мы этимъ методомъ постигаемъ живнь людей высшаго развитія, жизнь великихъ геніевъ человічества. Наконецъ, этимъ же путемъ. путемъ субъективной дедукціи, люди приближаются и къ постиженію Бога. Итакъ, деласть заключеніе нашъ мыслитель, этотъ методъ, съ одной стороны, позволяетъ намъ спуститься въ процессъ ограниченія своего чувства жизни до пониманія біенія пульса жизни безсовнательной природы, до пониманія жизни растеній и предметовъ неодушевленныхъ, съ другой стороны, одъ намъ способствуетъ подняться въ процессъ безпредъльнаго расширенія своего чувства живни до живаго пониманія самосознанія вселенной и сущности ея-Бога. Но этотъ же методъ, по возървнію Грота, даеть намъ возможность убъдиться въ великой гносеологической проблемив, что сущность вещей постижима, но не сущность объективная, нбо такой вовсе и не можеть быть, а сущность субъективная, внутренняя. Это же убъждение даетъ возможность признать и обосновать вначение философін-этой теоріи жизни вселенной, и вовможность новаго воврожденія ея, путемъ объединенія данныхъ объективнаго научнаго и субъективнаго, редигіознаго опыта человъчества. Въ заключение нашъ мыслитель и приглашаеть итти навстрячу этой новой философіи, а чрезъ нее и навстречу новой, обновленной жизни, ибо, говорить онь, безъ участія философіи невозможно и обновленіе жизни, такъ какъ философія и есть, прежде всего, "исторія жизни все**ленной**" 1).

Дойдя философскимъ путемъ до понятія Бога, Гротъ счелъ возможнымъ коснуться и понятія религіи. Онъ находить, что привнаніе полнаго парадлеливма науки и философіи заключаєть въ себѣ какую-то фальшь, ибо философія, опираясь на чувство, все таки строится мыслью и беретъ свои основанія у науки. Когда же нашъ мыслитель субъективнымъ методомъ вывелъ идею Бога, то онъ понядъ и чисто субъективное, т. е., основанное на чувствѣ, какъ особомъ методѣ познанія, значеніе религіи, воецѣло опирающейся на вѣру. Вмѣстѣ съ тѣмъ Гротъ тенерь, по его собственнымъ словамъ 2), сознадъ и то,

<sup>1) &</sup>quot;Зад. филос. въ свизи съ уч. Дж. Бруно" 18 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. объ этомъ въ той же статьъ Грота: "о направ. и зад. моей философіи".

что ранве онъ ставиль философію на мёсто, принадлежащее религін; сознавши же это, онъ принуждень быль признать, что философія стремится примирить мысль и чувство, науку и религію, и сложить въ одно пелое ихъ возгренія. Эти свой мысли нашъ мыслитель обосноваль въ изложенной нами статью, а потомъ повториль въ статьй "Къ вопросу объ истинемаъ задачахъ философін" 1). Въ последней статье Гротъ старается обосновать свой взглядь на истинныя задачи философіи путемъ историческимъ. Сперва овъ рисуетъ современное состояніе этого вопроса. Онъ находить, что въ настоящее время этотъ вопросъ нисколько не подвинулся вперелъ съ эпохи Канта. Догматическая метафизика, противъ которой усиленно боролся Кантъ, пережила после него новые періоды расциета и упадка, но и теперь, по словамъ Грота, мы также мало внаемъ, вовможна ли метафизика, какъ наука, и чемъ должна быть философія-какъ и во времена Канта. Въ этомъ отнотевін философія находится, по мижнію нашего мыслителя, н теперь еще въ странномъ, исключительномъ положени, а сужденія о ней еще въ большей степени, чімъ прежде, полны противоречій. Будучи древнее всёхъ спеціальныхъ наукъ, фидософія все еще не установила своихъ задачъ и методовъ; мечтая издавна быть руководительницею жизни человъческой, философія и теперь не можеть похвалиться ни одною твердой позиціей, которая бы обезпечила ей вліяніе на жизнь. Наконецъ, хотя на разработку ея содержанія и потрачены были дучшія силы многихь генівльныхь мыслителей, она не можеть указать въ области своей ни на одну истину неоспоремую, встми признанную. Вотъ поэтому то, замъчаетъ Гротъ, и сужденія о ней противоръчивы: одни считають ее "уже устраненною ступенью въ наукъ; другіе продолжають ждать отъ нея решенія важнейшихъ вопросовъ знанія и жизни; иные считаютъ ея услуги знанію въ прошломъ неизміримыми; другіе думають, что она всегда была препятствіемь на пути развитія истиннаго "научнаго" знанія; многіе преклоняются предъ вов-

<sup>1) &</sup>quot;Русс. Мысль", 1886, Іі "Къ вопросу объ истинных задачах философін".

вишенностью ез идей и глубиною ез открытій; другіе же видять вь этой предполагаемой высоть и глубивь одну толькопустую заносчивость. Вследствіе такой разнородности сужденій о философіи и продсходить, по мибнію нашего мыслителя, то, что многіе отридають даже возможность "общей" философін, говорять, что философій будеть столько же, сколько философовъ 1). Но, спрашиваетъ Гротъ, выбютъ ле значение эти сомивнія въ возможности философіи? Нетъ, решительно отвечаетъ онъ, эти сомижнія не имжють значенія; возможно вполиж и окончательно установить и определить истинныя задачи философів. Возможность эта достигается съ помощью двухъ новыхъ методовъ: историческаго и психологическаго. Эти методы, созданные въ нашъ въкъ, не даютъ права отчаяваться въ будущемъ философін, а, напротивъ, повволяють надвяться, что при помощи критики, основанной на данныхъ исторіи философіи и психодогіи, удастся проникнуть въ смысль истинных вадачь и въ характеръ настоящихъ методовъ философіи и определить путь ея дальнейшей разработки единообразно и безповоротно. Пользуясь историческимъ методомъ, Гротъ и обосновываетъ, прежде всего, понятіе "философіи". "Философію", по мивнію нашего мыслителя, въ настоящее время необходимо разсматривать исключительно, какъ область знанія общою, стремящагося связать-въ одно чльмое учение о мірь-всь знанія спеціальныя. Только при такомъ выделении индивидуальнаго характера философіи, можно надвяться уяснить себв ся истинныя задачи и назначеніе. Но, замічаєть Гроть, историческое развитіе идеи философіи, какъ пути къ общему міровозгранію, далеко не шло въ надлежащемъ направленіи. Настоящее пониманіе философіи, какъ практической мудрости, какъ синтеза этики и теорін міра, господствовало только въ древне-греческой философін до Аристотеля. Аристотель, разділившій первую (теорію міра, метафизику) и вторую философію, даль философіи холодный, ревонерствующій карактерь, сдёлавши ее чисто те-

<sup>1)</sup> Последняго возэрвнія, кака ми уже видали, держался в сама Грота въпервыха своиха трудаха, ва чема она здась вполна откровенно и сознается. См. 31 стр.

оретической наукой. Съ техъ поръ взгладъ Аристотела укрепился въ исторіи философіи. Его "первая философія" сперва родила схоластику, а потомъ-лдогматическую" метафизику XVIII в. и, наконецъ, крайность метафизическихъ системъ нъмецкаго идеализма XVIII и XIX въка. И вотъ, говоритъ Гротъ, упорно, въка за въками, повторялись попытки втиснуть философію, какъ теорію міра, въ узкія рамки спеціальной науки; упорно и тщетно повторялись опыты приложенія иъ ея изследованіямъ пріемовъ (метоловъ) начки-псевломатематическаго и псевдофизическаго. Философы - приводить сравнение нашъ мыслитель-какъ дети, подражающія взрослымъ и заставлявощія куколь своихь фсть и пить изь игрушечных чашекь и тарелокъ, хотъли заставить философію черпать свои истины изъ мнимо-математическихъ построеній и quasi-физическихъ наблюденій: въ результать и выходила одна только ложь н мертвенность. Нравственныя же задачи философіи почти во встхъ системахъ отступали на второй планъ: этика занила второстепенное мъсто въ философскихъ системахъ новаго времени. И даже тамъ, гдъ она играла главную роль (напр. у Спинозы, Шопенгауора), псевдонаучные методы лишали ее жизненной силы. Въ общемъ, замъчаетъ Гротъ, новая философія пошла по следамъ метафизическихъ построеній Аристотеля: идея мудрости, задача построенія нравственнаго идеала отступила на второй планъ, на первый планъ выступила идея науки о міръ, т. е., идея чисто теоретическаго изслъдованія первыхъ причинъ вещей. Указывая на то, что только въ самое посавднее время стали находиться философы (какъ Шопенгауоръ), которые на первый планъ ставять нравственный вопросъ философін, Гротъ замічаеть, что эта-то задача-воротиться къ древнему (до Аристотелевскому) широкому взгляду на философію и есть задача нашего времени. Но здёсь естественно является вопросъ, какъ достигнуть этого? Какъ оправдать эти задачи и какъ отнестись собственно къ метафизикъ? Нужны ли всетаки, иронически спрашиваетъ Гротъ, подъемныя машины метафизическаго изследованія сущностей и вопроса о степеви познаваемости ихъ, чтобы отъ "явленій жизни" подняться къ "идеалу

жизни" и отъ знанія научнаго къ идев мудрости? Нашъ мыслитель, не считая возможнымъ окончательно решить поставленный имъ вопрост, даетъ нъсколько мыслей о способъ разрешенія его. Мы приведень эти мысли. Общій анализь дуковной природы человъка приводить къ тому заключению, что нисль и чувство-двъ равноправныя области сознанія человъка и стороны жизни его. Нельзя безнаказанно порабощать мысльчувству, какъ это стремились делать средневековые руководители человъческой мысли, но нельзя безнаказанно порабощать и чувство мысли, какъ это делали философы за последніе 3 въка. Гармонія мысли и чувства-вотъ выстій идеаль человвка, стремящагося къ развитію своихъ силь своей природы. Потребностямъ чувства, независимо отъ мысли, отвъчаетъ религія; потребностямъ мысли, независимо отъ чувства, отвъчаетъ наука. Наука изучаеть дъйствительность объективно, безстрастно, чтобы овладеть ею въ видахъ человека, подчинить человъку вижшиюю природу и сдълать его собственную организацію послушнымъ орудіемъ воли. Но является вопросъ, ради чего нужно человъку овладъть природою и своей собственной организаціей? Чтобы жить-отвічаеть нашь мыслитель. Но опять являются новые вопросы: зачёмъ жить, какъ жить, чего хотеть, куда стремиться? Наука, замёчаеть Гроть, не говорить объ этомъ; она не говорить, куда человъкъ долженъ направить свою волю: она не способна опредёлить цёли жизни, ибо корень жизни индивидуальнаго человека -- въ его чувствъ. Куда направится чувство, туда устремится воля. Религія, вліяя на чувство, можеть направлять волю человіка; но религія и сама всецівло опирается на чувство; религія нуждается во вспомогательной силь, которая насадила бы ее въ сознаніе личности и чрезъ то обезпечила ея господство надъ волею. Этою вспомогательною силою былъ сначала единичный опыть жизни, индивидуальный опыть человека. Но съ теченіемъ времени этотъ личный опыть, въ искусственных в условіяхъ человіческой жизни, извратился, пересталь служить правильнымъ мітриломъ чувства и указаніемъ на его истинныя потребности, но потребоваль замізны себя. Замізнить же его,

по убъедению нашего мыслителя, можеть лишь опыть всего человъчества, лишь постижение смысла жизни, путемъ работы самосовнанія, путемъ данныхъ чувства и мысли всего человъчества. Эту же задачу высшаго синтеза, по Гроту, и можеть выполнить только философія. Философія одна способна, путемъ сличенія данных вившняго и внутренняго опыта, путемъ открытій мысли и внутреннихъ откровеній чувства, воястановить полную картину жизни, выяснить всестороннее значеніе человіка, его місто въ природі, разумныя ціли его существованія и его діятельности. Она одна можеть дать волів чедовъка разумные идеалы, такъ какъ корень этихъ идеаловъ въ субъективномъ чувствъ, провъренномъ объективной работой мысли. Изъ этого же нашъ мыслитель дёлаеть тотъ выводъ, что задача философіи состоить въ томъ, чтобы дать общее нравственнное міровоззраніе, но это міровоззраніе должно быть научныма, иначе оно неспособно будеть удовлетворять научно развитое сознаніе — образованнаго общества. Отношеніе философіи къ наукъ, нашъ мыслитель и определяетъ такъ: философія должна внести въ свое міровозарѣніе всь, уже вполнь доказанныя и провьренныя общія истины начки, и въ своихъ дальнёйшихъ построеніяхъ не должна допускать никакого противорѣчія этимъ истинамъ и отступленія отъ нихъ. Поэтому-то, заключаетъ Гротъ, философія и должна быть научною, какъ справедливо и утверждають современные позитивисты. Но, стремясь быть "научною", филосософія, по нашему мыслителю, не должна, всявиствіе этого, хотеть, сама быть "наукою". Понятія: "наука" и "философіа" не должно смешивать: у философіи есть свои ваначи. Чтобы достигнуть цельнаго нравственнаго міровоззрѣнія, она должна не только изслѣдовать, но и построять, т. е., прибъгать часто къ творчеству, а это, въ отличіе отъ начки, сближаеть ее съ искусствомъ. Въ силу же такого особаго характера философіи, она должна имёть и свой особенный методъ. И дъйствительно, замъчаетъ нашъ мыслитель, философія имъетъ свой особый методъ-субъективную индукцію, -съ помощью которой она и стремится разрёшить и обосновать нравственное

міровозарініе—свою главную задачу 1). Итакъ. заключаетъ Гротъ: 1) не теоретическое всевъденіе, а лишь вдравое истол-Kobanie Chucas u mpabctbernung 381845 museu, both uieren философіи, къ которому она должна стремиться; 2) она должна достигнуть такого нониманія своих задачь не путемь метафизическаго пережевыванія теоріи сущности вещей, а путемъ внимательнего изученія жизни въ самомъ корив ея, т. е., въ нашемъ самосознаніи, и въ проявленіяхъ ел, т. е., въ жизни общества, а также путемъ критической повърки и объединевъ одно целое міровозареніе выводовъ депеціальныхъ наукъ" о природъ и человъкъ. Одно безъ другого, приводитъ сравненіе Гроть, такъ же мало можеть оплодотворить нравственное сознаніе разумнаго человіка, какъ землю сділать плодоносною одно летнее солнце безь дождя, или одинь дождь безъ содъйствія живительныхъ лучей солица. Влага, дълающая плодопосною мысль философа, это научныя истины, точныя знанія; лучи солнца, согравающіе эту мысь, это нравственные идеалы, высшіе идеалы субъективнаго чувства. Указывая на то, что эти нравственные идеалы уже лежать готовыми въ христіанской религіи, нашъ мыслитель опредёляеть всю вадачу философіи лишь въ томъ, чтобы свести эти идеалы съ неба на землю и дать вразумительное для ума и удобоисполнимое для воли правственное истолкование жизни человъка. Съ этой точки зрвнія философія, по нашему автору, не есть ни наука, ни искусство, ни религія, а нічто особое, такъ сказать, только философія. Отношенія же философіи къ другимъ родственнымъ сферамъ сознанія Гротъ выражаеть такъ: изъ начки она черпаетъ матеріалъ, у искусства беретъ методъ обработки этого матеріала (творческій синтезь), съ религіею сходится въ конечныхъ цёляхъ-дать человёку правственныя начала жизни. Наука есть организованная умственная тельность, стремящаяся къ идеалу истины, искусство есть органивованное удовлетвореніе чувства, независимо отъ воли стремящееся къ воплощенію идеала красоты; религія есть

<sup>1)</sup> О методъ субъктивной недукціи авторъ говорить здёсь почти то же самое, что сказано ямь въ выше изложенной декціи о Бруно и задачахъ философіи.

органивація воли, стремящаяся къ осуществленію идеаладобра. Но всё эти идеалы надо примирить, надо согласитьдругь съ другомъ запросы ума, чувства и воли, а къ этому
и стремится философія, слагающая въ одно эстетически—законченное цёлое расчлененные наукой элементы действительности, ради нравственныхъ цёлей. Она не можетъ заменить
ни науку, ни искусство, ни религію, а можетъ лишь дополнять ихъ, такъ какъ первыя удовлетворяютъ спеціальнымъ потребностямъ сознанія, рядомъ съ которыми существуетъ вънасъ общее стремленіе къ единству личной жизни и къ гармоніи; этому-то послёднему стремленію и удовлетворяетъ философія. Таковы послёдніе выводы Грота въ наложенной нами:
стать в: "Къ вопросу объ истинныхъ задачахъ философія".

Александря Никольскій.

(Продолженіе будеть).

## ДЪЙСТВІЕ ПРЕКРАСНАГО НА ДУШУ.

(ВЪ ВОПРОСУ О ВЗАИМООТНОШЕНІИ ДОБРА И ВРАСОТЫ).

По вопросу о взаимоотношеніи добра и красоты существуєть два радикально противоположныхъ межнія. По одному добро н красота однородны между собою и различаются не по существу, а лишь по формъ, по другому между ними нътъ ничего общаго, такъ что самое сравнение ихъ невозможно. По нашему мивнію, болже истинною должна быть признана вторая точка врвнія. Возможна красота безъ правственнаго содержанія и возможно добро, не заключающее въ себів ничего красиваго. Явленія природы, драгоцівные камни, красивыя животныя, растенія и цветы прекрасны, но къ нимъ совершенно неприложима нравственная точка эрвнія. Они ни хороши, ни дурны, а находятся сами по себь, внъ моральной оцънки. Равнымъ образомъ явленія, имінощія высокую цінность въ нравственномъ отношеніи, могуть быть совствиь не красивы. Представимъ себъ холерний баракъ, гдъ среди нечистотъ и грязи оборванный, безобразный, въ лохиотьяхъ и рубний человых ухаживаеть за таковымь же больнымь собратомь. Если бы на мъсто дъйствія была приведена какая нибудь артистка, картина возбудила бы въ ней чувство физическаго отвращенія, а между тімь, быть можеть, ухаживающій за больнымь оборванецъ рискуетъ жизнью, которая дорога для него и его семейства и, следовательно, совершаеть высокій нравственний полвигъ.

Правда, иногда красота совпадаеть съ добромъ и тогда эстетическое впечативние можеть быть еще сильные. Но въ этомъ



случав высокое нравственное содержание имветь лишь побочное вначение. Красота сохранилась бы и безъ него. Мадонна-Рафарля, конечно, прекрасна, но въдь не меньшее впечатаъніе производять на нась и изображенія классической красоты, всь эти Венеры, Діаны и т. п., если онъ нарисованы или изваяны геніальнымъ художникомъ. Въ ихъ взглядь, въ выраженів лица, въ игръ мускуловъ ньтъ ничего похожаго надобродетель и, однакожъ, эстетическое чувство находитъ себъполное удовлетвореніе. Оно отлично отъ того ощущенія, которое получается при созерцании Мадонны, но примъшиваемый къ последнему моральный элементь еще не делаеть его интенсивние перваго. Скажеми болие-иногда возвышенно правственный характеръ содержанія или иден прямо ослабляетъ эстетическое чувство. Религіозная живопись и духовное півніеникогда не могуть быть такъ привлекательны, накъ свътскія, хотя выражаемое вме содержание въ высшей степени высокои нравственно.

Бевиравственныя явленія могуть быть очень красивыми: напр., самоубійство прекрасной женщины среди роскошной обстановки, дуэль на лон'є природы, среди великолівнаго пейзажа при солнечномъ восходів въ прелестное літнее утро и т. п. Въ больниції вли на перевязочномъ нунктії, гдії происходять подвиги добра и самоотверженія, вітть ничего красиваго. Перенесемся оттуда въ столичный театръ, гдії дается какой нибудь блестящій фантастическій балеть. Предъ нами прекрасная декорація, эффектное электрическое освіщеніе, цілая группа балеринъ въ роскошныхъ костюмахъ совершающихъ красивыя граціозныя движенія, словомъ мы переносимся въ царство красоты. Но о добрії здібсь не можетъ быть и річи. Напротивъ, содержаніе какъ самаго дійствія, такъ и сопровождающей его музыки: совершенно неразумно и даже безправственно.

Итакъ, красота не то же, что добро, и даже часто не имъетъ съ нимъ ничего общаго. Само по себъ красивое безразнично съ нравственной точки зрънія. То же надо сказать и относительно безобразнаго. Вопросъ можетъ быть лишь о томъ, къ чему ближе прекрасное—къ доброму или злому, и какъ должно смотръть на эстетическое чувство: всегда ли оно-

улучшаеть наше моральное состояніе, или же иногда ухудшаеть его. Большинство держится перваго ввгляда. Но, по нашему мивнію, въ двяствін врасоты на душу есть какъ полевныя, такъ и вредныя стороны. Это обстоятельство давно уже было замічено человічествомъ. Отсюда-то, если, съ одной стороны, мы видимъ цёлый культъ красоты въ классической религіи и такое же покловеніе ей въ изв'єстной части современнаго общества, то, съ другой стороны, въ красотъ люди всегда видёли нёчто опасное, даже, пожалуй грёховное. Такой взглядъ на красоту гармонируетъ и съ духомъ христіанства, которое допускаеть служение ей лишь до извъстныхъ предвловъ. Аскетизмъ-непременная принадлежность всехъ религій-враждебенъ красотъ, и въ настоящее время Православная церковь относится къ ней не всегда одобрительно. Такое двоякое отношение человъческаго сознания къ прекрасному имъетъ для себя основание въ дъйствии его на человъческую душу, действін, съ одной стороны, несомненно благотворномъ, съ другой отчасти вредномъ.

О благотворномъ дъйствіи прекраснаго въ природъ и искусствъ на нравственность писали и говорили слишкомъ много, быть можеть, даже больше, чёмъ бы следовало. О той опасности, которою угрожаеть эстетика морали, наобороть, было сказано очень мало. А между тімь, вопрось о сравнительной моральной ценности красиваго и некрасиваго, по нашему инънію, похожъ на вопросъ о таковой же цвиности удовольствія и страданія. Хотя въ сущности то и другое безразлично съ нравственной точки зрвнія и одинаково можеть быть хорошимъ и дурнымъ, однакожт, въ проповъди полезности страданій имъется болье нужды, чьмъ въ апонеовь наслажденія. Въ последнему человекъ и безъ того постоянно стремится, отъ перваго же инстинктивно отвращается. То же надо сказать о красотъ и безобразіи. Красота столь привлекательна для человъка, что онъ станетъ въчно стремиться къ ней даже и тогда, когда она не будеть иметь ничего общаго съ добромъ. Напротивъ, онъ всегда будетъ отворачиваться отъ того, что антивстетично, хотя бы подъ некрасивой формой и скрывалось высоко нравственное содержаніе. Отсюда гораздо болье нужды въ разъяснени того, что иногда красивое можетъ быть безнравственнымъ и вреднымъ, чёмъ въ разсуждениять на тему о возвышающемъ действи прекраснаго. Но въ интересахъвсесторонности, объективности и полноты изследования мысчитаемъ необходимымъ раскрыть какъ вредное, такъ и благотворное влияние красоты на человеческую психику.

## Благотворное действіе прекраснаго на душу.

I. Неоднократно указывали на то, что красота смягчаетъ душу, дёлаетъ ее болёе нёжною, доброю, настроенною на гуманный человъческій ладь. Когда мы созерцаемь красоты природы или прекрасныя произведенія искусства, когда мы слушаемъ звуки музыки или читаемъ высокопоэтическое произведеніе, то чувствуемъ подъемъ нашей эмоціональной живни, испытываемъ стремленіе обнять всю вселенную и всёхъ людей, назвать ихъ своими братьями и расплакаться на ихъ груди. "Бывають минуты въ жизни, писаль Шиллеръ, когдаим готовы бываемъ прижать къ груди каждый цвитокъ, каждое отдаленное созв'яздіе, обнать всю природу, каки свою возлюбленную" (Переводъ Н. В. Гербеля, С.П.Б. 1884 г. т. 3, стр. 398). При такомъ настроеніи наше сердце становится болже добрымъ, открытымъ для всевозможныхъ альтруистическихъ чувствованій. Мы охотніве простимь нашему ближнему обиду, окажемъ помощь нуждающемуся, решимся на самоотверженный подвигь и т. п. "Наслаждение прекраснымъ, трогательнымъ, возвышеннымъ укрепляетъ наши нравственныя чувства точно такъ же, какъ удовольствіе въ благотворенін, любви и т. д., украпляеть вса эти наклонности. Подобно тому, какъ довольный духъ есть непременный удёль нравственно превосходнаго человъка, такъ и нравственное превосходство есть спутникъ довольной души. Следовательно, удовольствіе, доставляемое искусствомъ, становится средствомъ нравственности" (ibid. стр. 425). Тому, кто не испыталъ нъжнаго, безконечно сладкаго волвенія, вызываемаго въ насъ провяведеніями искусства и иногда красотами природы, нельяя описать этого чувства, но его существование находится вив всякаго сомивнія.

ІІ) Искусство освіжаєть душу, доставляєть человіку чиствищую и благороднівнщую радость, которая укріпляеть его силы и, хотя на время, примиряеть съ окружающею действительностью, со вломъ и страданіями живни. Поэтому-то св. отны въ соверцаніи красоть природы почерпали силы для борьбы съ искушеніями греха и плоти. Видъ звезднаго неба безконечно необъятняго горизонта, лесовъ и горъ во всемъ ихъ разнообразін и величін повышаль ихъ жизненную энергію и помогалъ верить въ Безконечное, предъ которымъ ничто суетныя страданія жизни. Объ умиротворяющемъ действін красоты знаетъ всякій по личному опыту. Какъ бы ни были мы измучены несчастными обстоятельствами жизни, какъ бы ни были раздражены людскими подлостью и тупоуміемъ, какимъ бы ядомъ пессимизма ни были заражены, созерцание красотъ природы и искусства способно примирить насъ съ жизнью, заставить чувствовать, что не все абсолютно плохо въ этомъ мірѣ, что если погибнуть всв прочіе идеалы, то останется еще красота, какъ некоторое положительное благо, ради котораго стоить жить:

"Но когда борьбою утомленный Станеть падать духъ устаний твой, Къ цёли новой, цёли вожделенной Возмесень ты будеть красотой. Кончена борьба, прочь всё сомнёнія, И гордясь побёдою своей, Мы охотно предаемь забвенью Ограниченность людей" (Шиллеръ).

Иногда находящемуся въ мрачномъ тяжеломъ настроеніи духа достаточно бываетъ выдти на свёжій воздухъ и пройтись по полю, усёянному цвётами, выслушать какую нибудь музыкальную мелодію или взглянуть на прекрасное лицо любимаго человёка, и его настроеніе моментально измёняется къ лучшему:

"Тогда смирлется души моей тревога,
 Тогда расхолятся морщины на челе;
 И счастье я могу постигнуть на земле
 И въ небесахъ я вижу Бога<sup>6</sup> (Лермонтовъ).

Прекрасное умиротворяющимъ образомъ дъйствуетъ на нашу душу по следующимъ причинамъ. Во первыхъ, въ большинстве случаевъ оно благотворно вліяетъ на нашу нервную систему, укрешляетъ ее; во вторыхъ, оно вызываетъ въ насъ

пълый рядт ассоціацій о всемъ, подобномъ созерцаемому прекрасному, вследствие чего жизнь представляется более привлекательною. Такъ, при видъ распустившейся розы и по поводу ея красоты насъ меновенно охватываетъ пълый рялъ воспоминаній о всемъ томъ, что можеть быть ассоціпровано съ этою врасотою; о прекрасной природь дътства, о прогудкахъ въ лътніе вечера, о благоуханіяхъ цветовъ, о моментахъ любви, повзін и счастья. Тёмъ более надо сказать это о наслажденіи художественными произведеніями искусства. Иногда слушаніе музыкальной піэсы или театральное зрёлище всколыхнеть всю нашу душу и вызоветь массу такихъ прекрасныхъ воспонинаній, лишенных всего, что въ действительности въ нихъ было прозаическаго, что вся наша прошлая жизнь представится намъ сплошной поозіей, непрерывнымъ рядомъ прекрасныхъ обравовъ, въ концентрированномъ видъ повторяющихся въ данный моментъ. Но извъстно, что наше настроение часто обусловливается различными мелкими и случайными обстоятельствами, а наше міровозврівніе постоянно возникаеть на почві настроенія и окрашивается имъ. Иногда оттого только, что у насъ болить зубъ, вся жизнь рисуется намъ въ самыхъ ирачныхъ краскахъ, представляется рядомъ страданій. У человъка есть привычка разсматривать всю жизнь сквозь призму даннаго момента и оценивать ее съ точки вренія последняго. Въ моментъ счастья по ассоціаців возникають представленія другихъ-счастливихъ мгновеній въ прошедшемъ и вся жизнь представляется радостною и пріятною, въ моментъ несчастья-наоборотъ. Обративъ вниманіе на этотъ психологическій фактъ, мы можемъ понять, почему красота примиряеть насъ съ жизнью и въ то же время облагораживаетъ нашу душу. Дёло въ томъ, что она вызываеть въ человъкъ цълый рядъ воспоминаній для него милаго и дорогого, воспоминаній, гармонирующихъ съ характеромъ воспринимаемаго прекраснаго и вызываемаго имъ волненія или настроенія. Прекрасное гармонируєть со всёмь дучшимъ и наиболъе симпатичнымъ въ жизни человъка, вызываеть тъ образы, которые такъ же прекрасны, какъ предметь наслажденія, заставляеть выплывать изъ глубины сознанія тѣ моменты, когда душа наша дѣйствовала въ наилучшемъ

направленін. Положинь мы слушаемь какую нибудь піесу въ театръ или концертной залъ. Переливающиеся звуки въ связи со всею обстановкою заставляють нась переживать массу быстро сивняющихся впечатавній, мыслей и чувствованій и возбуждають цівлий рядь ассоціацій, по звеньямь которыхь мы доходимъ до событій, переживавшихся нами когда-то давно во дни нашего детства или молодости. Милые образы предносятся нашему воображению и вывывають цёлый рядь чув. ствованій, въ которыхъ мы переживаемъ вторично наиболёе для насъ дорогія минуты нашей жизни. Извёстно, что ни одно впечатавніе не проходить для насъ безсавдно, но остается въ душъ, хотя неръдво и погружается въ самый моменть своего вовнивновенія за порогъ совнанія. Изв'єстно, далье, что вс'в подобнаго рода образы опять появляются на аренъ сознанія лишь тогда, когда съ ними совпадаетъ какой либо другой сродный образъ по закону ассоціаціи представленій. Во время наслажденія прекрасными произведеніями искусства, когда наши воображение и чувство находятся въ особенно напряженномъ состоянів, когда сердце горить внутреннимь огнемь и фантазія работаеть живее, естественно выплывають изъ глубины духа тв впечативнія, которыя соответствують переживаемымь эмоціямь, гармонирують съ впечативніями, получаемыми вследствіе на слажденія красоток. Можно указать и еще третью причину умиротворяющаго в смягчающаго вліянія красоты на душу,-причину, которую въ отличіе отъ первой (физіологической) в второй (психологической) можно назвать метафизической или идеальной. Дело въ томъ, что прекрасное гармомируетъ съ нашей душей и, частиве, съ находящейся въ ней идеей красоты. Вследствіе присутствія последней внутри себя человекъ постоянно стремится къ прекрасному, подобно тому, какъ стремится онъ къ знанію вслідствіе иден истины и къ нравственно практической дъятельности подъ вліяніемъ идеи добра. И какъ стремленіе къ добру и истинъ, находя удовлетвореніе себъ, производитъ въ душъ человъка чувства радости и довольства, такъ и тяготъніе къ прекрасному, осуществляясь, возбуждаетъ такія же эмоціи, тёмъ болёе сильныя и пріятныя, что красота воспринимается безъ всякаго труда, необходимаго

для усвоенія научных истинъ и осуществленія нравственныхъ идеаловъ. Это пріятное состояніе духа, состояніе удовлетворенности, продолжается не только въ моменть наслажденія, но и нѣкоторое время послѣ него. Если наслажденіе повторяется часто, то состояніе это обращается въ привычку и дѣлается господствующимъ въ жизни. Человѣкъ становится добрѣе, дѣлается менѣе склоннымъ къ раздражительности и пріобрѣтаетъ болѣе радостиое міровозърѣніе.

III. Наслаждение прекрасных объединяеть людей, способствуетъ сознанію ими своего равенства и братства. "Искусство отвлекаеть отдельное лицо отъ его собственной живни, чтобы заставить его жить жизнью всеобщей, отвлекаеть не толькообщеніемъ идей и вірованій, или общеніемъ воли и дійствій, но и общеніемъ саныхъ ощущеній и чувствъ. Каждая эстетика, какъ дъйствительно думали древніе, есть мувыка въ томъ смыслъ, что она есть осуществление чувствительныхъ гармоній между людьми, средство заставить сердце сочувственно вибрировать, какъ вибрирують инструменты или голоса" (Гюйо "Искусство съ точки зрвнія соціологіи", переводъ А. Пыпина С.-П.-Б. 1891 г. стр. VII). Когда мы созерцаемъ какое либо произведение искусства или любуемся красотами природы, то совершенно отръшаемся отъ эгоняма и желаемъ, чтобы другіе люди наслаждались вместе съ нами. Въ то время, какъ всё прочія удовольствія раздёляють людей, порождають между ними зависть, вражду и соперничество, эстетическое наслаждение сближаеть ихъ и притомъ въ двоякомъ смыслф. Во первыхъ, совердая прекрасное, всё испытывають одну и ту же эмоцію и, какъ бы сливаясь съ ней, отожествляются между собою. Въ моментъ сильнейшаго драматическаго интереса въ театръ или во время наиболье сильно дъйствующей на наше сердце музыки вся врительная или концертная зала превращается какъ бы въ одну личность. Между отдёльными индивидуами уничтожается всякая грань и они сливаются въ одномъ чувствъ. Здъсь происходить то же самое, что при сорадовавіи и состраданіи, когда двѣ души, какъ два ртутные шарика, объединяются между собою. Съ этой стороны наслажденіе красотою является какъ бы школою альтрунзма к

средствомъ уничтоженія разобщенности интересовъ между людьми. Съ другой стороны, эстетическія наслажденія совершенно безкорыстны. "Чувство прекраснаго, говорить Боборыкинъ, находится въ родственной связи съ другими не поэтическими аффектами и состояніями нашей души: изумленіемь, высокимъ почтеніемъ, благоговініемъ, разными видами симпатін. И во всёхъ нихъ сознаніе своего я въ эгоистическомъ смысль совершенно отсутствуеть и дветь мысто противоположнымъ влеченіямъ" ("Красота, живнь и творчество". Вопросы фил. и псих., кн. 16, стр. 58). Это въ значительной степени зависить отъ того, что объекты эстетического соверцанія одновременно доступны многимъ и не истощаются вследствіе наслажденія ими. Какое бы большое количество людей ни смотрело на солнечный закать, его предесть нисколько чрезь это не уменьшится. Вслёдствіе этого мы нисколько не завидуемъ, когда другіе наслаждаются вивств съ нами. Къ области эстетики во всей полнотъ приложимо древне-латинское изреченіе: "общее удовольствіе есть двойное удовольствіе", изреченіе, въ другихъ сферахъ далеко не всегда находящее себъ приложеніе. Такимъ образомъ, и съ этой сторовы эстетическія наслажденія могуть быть благотворны для нравственности. Они пріучають человека къ сознанію, что въ погоне за счастьемъ можно обходиться безъ той исключительности и того соперничества, которыя представляють изъ себя обыденное явленіе въ нашей жизни.

Впрочемъ, надобно вамѣтить, что указаніе на противоогоистическое дѣйствіе прекраснаго обыкновенно значительно преувеличивается. Наслажденіе красотою не столько объединяетъ людей потому, что это вытекаетъ изъ самой его природы, сколько потому, что оно доступно одновременно многимъ. Красоту звѣзднаго неба могутъ одновременно созерцать пѣлые милліоны людей безъ всякаго ущерба для каждаго отдѣльнаго вндивида. Но если бы красота стала убывать оттого, что на нее смотрятъ, то навѣрное люди по отношенію къ ней были бы такъ же эгоистичны, какъ и по отношенію ко всѣмъ другимъ вещамъ.

IV) Эстетическое соверцание при частомъ повторении возбуждаеть въ человъкъ любовь къ прекрасному и стремленіе къ подражанію и копированію его въ своей вижшией и внутревней жизни. Эстетически развитой человыть становится воспріничивъе ко встит проявленіямъ духовной и нравственной красоты. Онъ чуткою душею своею постигаеть единство внутренняго и внёшняго, приліпляется къ возвышенному содержанію, скрытому подъ прекрасной формой, и стремится осуществлять его во всёхъ действіяхъ и поступкахъ своей жизне. Такой человокъ следить за каждымъ актомъ своей деятельности, наблюдая, чтобы она была въ гармоніи съ внутреннею идеею, т. е., чтобы служила полнейшемъ осуществлениемъ его мыслей и убъжденій. Съ другой стороны, онъ воспитываетъ въ себъ отвращение ко всему низкому и безобразному и съ негодованиемъ отвращается отъ всего того, что уродливо и антиостетвчно, въ чемъ мы видимъ противоречие и уклонение отъ идеи. Эстетическое воспитание предохранаетъ человъка отъ той наглости и того цинизма, которые такъ близко граничатъ съ безиравственностью. Человъкъ уважающій изящное, если не во имя добра, то во имя эстетическихъ требованій, иногда удержится отъ того или другого безиравственнаго поступка. Это зависить отъ того, что все дурное въ моральномъ смыслъ въ большинствъ случаевъ оказывается некрасивымъ и съ эстетической точки врёнія, хотя, какъ мы увидимъ, это положеніе и требуеть значительных ограниченій. Воровство, пьянство, грубый разврать, унежение человічнеской личности, трусость, подслушиваніе, шиіонство и т. п. одинаково отвратительны какъ для нравственнаго, такъ и для эстетическаго чувства. Затемъ, та гармонія, которую наблюдаетъ человевь въ прекрасномъ, пріучаетъ его стремиться къ осуществленію ея во всёхъ своихъ действіяхъ. Всякая нерешительность, непосавдовательность, измена своимъ внутреннимъ убежденіямъбудуть противны для его не только нравственнаго, но и эстетическаго сознанія.

V) Мы указали на благотворное дъйствіе на душу красоты самой по себю, не предрышая вопроса о са внутреннемъ содержаніи. Само собою разумівется, что когда это послівднее

дурно, то происходящій отъ него вредъ превращаеть въ ничто ту пользу, которую приносить соверцаніе прекрасной формы. Но когда внутренняя идея высока и благородна, то ея изящдимент симпен са члевантильну облоб още ваголодо па обазніе добродьтели и заставляєть полюбить эту последнюю. Конечно, съ идеальной точки зрвнія нравственное добро не должно нуждаться ни въ какихъ прикрасахъ. Человъкъ долженъ стараться достигнуть такого совершенства, чтобы уважать и любить добро само по себъ, независимо отъ того наслажденія, которое оно доставляеть. "Тоть человівкь, говорить Шиллеръ, бевспорно заняль бы высшее мёсто въ ряду духовнихъ существъ, который не нуждался бы въ возбужденіяхъ красоты, чтобы вести себя сообразно внушеніямъ разума, новсетаки известных границы человечества принуждають даже самаго суроваго этика нёсколько уклоняться отъ строгости его системы въ приложении и укръпить благо человъчества на крепкомъ вкоре эстетического вкуса" (т. 3, стр. 470). Впрочемъ, восхищаясь сначала добромъ ради его красоты, человыкъ можетъ современемъ настолько полюбить его само посебъ, что станетъ благоговъть предъ нимъ, въ какой бы формъ оно ни выражалось. Уже и въ томъ несомивниая заслуга прекраснаго, что оно пріучасть даже дурного человіна чувствовать предесть добра и безобразіе порока.

VI) Но указанная цёль—показать человёку красоту добродётели— достигается не только остетическимъ соверцаніемъ прекрасныхъ формъ моральнаго поведенія, но изнакомствомъ съ произведеніями искусства, особенно повзін. Секретъ ихъ могущественнаго дёйствія заключается въ томъ, что они вліяють не на умъ только, но на всего человёка. Значеніе искусства въ этомъ смислѣ прекрасно раскрываетъ Шиллеръ въ своихъ статьяхъ "осовременномъ нёмецкомъ театръ" и "театръ, какъ нравственное учрежденіе". "Судъ театра, говорить онъ, начинается тамъ, гдѣ оканчивается сила свѣтскихъ законовъ. Если правосудіе ослѣплается золотомъ и утопаетъ въ корѣ порока, если дерзость сильнаго смѣется надъ его безсиліемъ, а страхъ связываетъ людямъ руки и явыки, театръ беретъ мечъ и вѣсы и поражаетъ порокъ предъ своимъ страшнымъ судилищемъ.

Когда люди не внемлють болве никакому правоччению, когда ни одно убъждение не находить болье выры въ сердцахъ ихъ, когда неть для нихь более закона достойнаго уваженія, имъ остается еще ввглянуть на Медею въ минуту, когда она безсознательно бъжить по лъстницъ дворца, совершивъ дътоубійство. Спасительный ужасъ обнимаеть душу и каждый въ глубинъ сердца благословитъ свою добрую совъсть, когда леди Макбетъ моетъ свои руки во всёхъ благоуханіяхъ Аравін. чтобы истребить ненавистный запахъ крови. Какими возвышенными чувствами, какими доблестями и сильными движеніями наполняеть театръ нашу душу! Какіе превосходные идеали выставляеть онь намь для подражанія. Когда Августь всемотушій и великій, какъ древніе боги, стоить предъ измінникомъ Цинною, который ужъ готовъ прочитать на устахъ его свой смертный приговоръ, и протягиваетъ ему руку со слова-не захочеть въ это великое игновеніе пожать руку смертельному врагу своему, чтобы уподобиться прекрасному Рамлянину?" (т. 3, пер. Гербеля, стр. 369). Поэтому-то, по словамъ Гюйо, эстетическое восхищение произведениями искусства "обовначаеть въ насъ извёстнаго рода нравственное улучшеніе: право, мы становимся нравственно лучше въ то время, когда мы восхищаемся; мы точно чувствуемъ себя выше обыкновеннаго и способны совершеть поступки, предъ которыми отступили бы въ обыкновенное время; душа подымается до высоты того, что восхитило ее. Тутъ искусство совсемъ уже сопривасается съ реальнымъ, само оно есть реальное: въ чувствъ восхищенія вполнъ сливаются реальное и фантастическое, сливаются "быть" и "казаться"; я хотёль бы сдёлаться тёмъ, чёмъ я любуюсь и въ изв'естной степени я делаюсь имъ. Здесь реализуется платоническое върованіе, что видъть прекрасное вначить и самому сделаться лучше и внутренно стать прекраснъе" (Современная эстетика, стр. 42). Переживая внутренно жизнь выводимыхъ въ поэтическихъ произведеніяхъ действующихъ лицъ, читатель усвояетъ себъ идею художника и проникается ею. Поэтому-то искусство всегда признавалось могущественнымъ средствомъ для проведенія тёхъ или дру-

гихъ нравственныхъ идей, -- средствомъ гораздо болве лействительнымъ, чемъ, напримеръ, наука. Это отъ того, что последняя им'веть дёло съ холоднымь умомь человека, а первая съ его сердцемъ. Но доказать что либо уму въ висшей степени трудно, особенно когда онъ уже напередъ предубъжденъ противъ извъстной истины. Какія бы мы ни представляли человъку доказательства, онъ останется при своемъ убъжденіи, твиъ болве, что самыя простыя и коренемя истины, особенно нравственныя, невозможно доказать строго логически, т. е. такъ, чтобы противъ нихъ нельзя было сдёлать викакихъ возраженій. Сердцу же не нужно доказывать. На него надо лень воздействовать такъ, чтобы оно восчувствовало внутреннюю истину. Вотъ это-то и достигается искусствомъ. Представимъ себъ, человъку доказиваютъ, что онъ не имъетъ нравственнаго права убивать подобнаго себв даже въ томъ случав, когда последній не приносить никому пользы своимъ существованіемъ и даже вредить окружающимъ людямъ, и когда нзъ его убійства можно навлечь массу польвы для другихъ хорошихъ личностей. Теоретически доказать эту мысль почти невозможно. Напротивъ, чисто разсудочнымъ путемъ можно придти къ противоположному выводу. Отъ убійства безполезваго и даже вреднаго члена общества, во первыхъ, уничтожится то зло, которое онъ могъ бы сделать, и, во вторыхъ, увеличится благосостояніе другихъ лицъ на тѣ средства, которыя отъ него останутся. Следовательно, въ результате этого преступленія увелечется сумма общечеловіческого счастья и уменьшится количество вла и страданій. Отсюда можеть возникнуть мысль о законности такого рода убійства, какъ возникла она у Раскольникова. Но Достоевскій въ своемъ романъ ("Преступленіе и наказаніе") показываеть всю безнравственность подобной мысли, покавываеть не путемъ строго логическихъ доказательствъ, а тёмъ, что рисуетъ психологическую картину состоянія души преступника въ моменть убійства и после него, и, кажется, достигаетъ своей цели. Прочитавши романъ Достоевскаго, всякій почувствуеть, что, действительно, ни одинъ человъкъ не имъетъ нравственнаго права проливать кровь другого человъка, какія бы ни преслідовались при этомъ ціли.

Но надобно сознаться, что не одно только хорошее вліяніе можеть оказывать искусство на правственную жизнь человека. Можеть оно действовать и въ противоположномъ направленін, внушая человіну ложные идеалы, укореняя въ его сознанін безиравственные принципы, возбуждая въ немъ любовь къ чувственнымъ наслажденіамъ и пріучая его въ жизни обращать внимание только на форму. Романы французскихъ натуралистовъ едва ли улучшили человъчество и, думается, въ общемъ принесли ему болъе вреда, чъмъ пользы. То же самое надо сказать о драматическомъ искусстве, живописи и скульптуръ. Картины эротическаго содержанія, статув обнаженныхъ женщинь, балетныя сцены и т. п. лишь раздражають чувственность и располарають къ цинивну. Такимъ образомъ, искусство есть мечь обоюдоострый. Планая сердца людей, оно можеть действовать на нихъ какъ въ хорошемъ, такъ и въ дурномъ направленіи. "Литературное произведеніе, говоритъ Гюйо, есть внушение, твыть болже сильное, что оно прячется подъ форму простого вредища, а внушение можеть быть такъ же къ худому, какъ и къ хорошему. Кто внаетъ число преступленій, подстрекателями которыхъ были и есть романы съ убійствами? Кто внасть число действительных распутствъ. которыя навлекло изображение распутства? Принципъ подражанія одинь изь основныхь законовь общества, а также искусства, составляетъ могущество искусства для худого, какъ и для хорошаго" ("Искусство съ точки зрвнія соціологіи" стр. 349). Особенно опасенъ для нравственности тотъ натураливиъ, которымъ недавно еще такъ увлекалось Европейское общество. "Даже въ томъ случав, говоритъ. Д. Соважо, если бы онъ не оскорблять ее своими пополеновеніями говорить вапрещенное, своимъ предпочтеніемъ къ сладострастнымъ сюжетамъ, утонченнымъ порокамъ и цевткамъ разврата, своимъ невоздержнымъ употреблениемъ грубыхъ словъ и шутокъ мастерскихъ, своими циническими картинами, быющими на чувственность, своимъ деланнымъ отвращениемъ къ "мещанской добродетели", то и тогда его нейтралитеть быль бы фиктивнимъ. Въ сущности его безразличное отношение равняется отриданию, такъ какъ оно покоится на гордомъ пресръния къразличное добра и вла и такъ какъ онъ побуждаетъ изгонять изъ его произведений всякий правственный элементъ" ("Реалиямъ и натурализмъ", перев. Серебряковой, Москва 1891 г. стр 338).

Вредныя стороны въ дъйствіи искусства на душу и нравственность.

1) Наслажденіе красотою часто равслабляеть душу, дізласть ее неустойчивою, какъ бы дряблою, неспособной къ твердой энергичной двятельности. Когда мы соверцаемъ прекрасное произведение искусства или любуемся красотами природы, то съ нашей стороны не требуется никакого напряженія. Мы воспринимаемъ красоту совершенно пассивно; дучи прекраснаго какъ бы сами собою вливаются въ наме сознаніе и размягчають маше сердце, делая его мягкимь, чувствительнимъ и нъжнимъ. Кто не знаетъ, какъ нногда подъ вліяніемъ нувыкальной мелодін разстрагивается наша душа, какъ какал то сладная истома охватываеть все наше существо, какъ въ человъкъ является склонность нъ слезливости и сантиментальности. Въ этомъ, конечно, есть своя хорошая сторона. Для человъва грубаго, жестокаго или злого полезно искусственно смагчать свое сердце. Подъ вдіянісиъ прекраснаго онъ скорфе сдълается способнымъ къ любви и состраданію, скорве подасть милостиню нищему или простить обидчику. Но не надо упускать изъ вниманія и другой стороны дела. Подобно тому, какъ сытный обёдъ, роскошная комфортабельная обстановка, магкое пресло или пуховая постель, наслажденіе прекраснымъ: ивнёживаетъ человёка, поселдеть въ немь чреживреную любовь из принтении и привычку получать удовольствія беть малейшаго усилія, безь всякаго напряженія ума и воли. Отсюда развивается склонность къ инертности и пассивноств. Человекъ подъ воздействиемъ красоты, быть можеть, скорбе решится на доброе дело по склонности, такъ кавъ оно для него пріятно, но едва ли окажется особенно способнымъ въ бодрой энергичной двательности, требующей

труда и напряженія, т. е., какъ разъ такихъ качествъ, которыя не развиваются, а скоре парализуются красотою. По словамъ Гюйо "разслабляющее действіе искусства часто было наблюдаемо на народахъ, которые слишкомъ упражняя свои способности соверцанія и воображенія, теряють иногла свою способность действія" ("Искусство съ точки зренія соціологін". стр. 349). Заметно оно и на отдельныхъ лицахъ. "Стоитъ только, говорить Шиллерь, раздаться звукамъ разнеживающаго свойства для того, чтобы все превратилось въ слухъ. До животности доходящее выражение чувственности появляется туть на всёхъ лицахъ, глаза закатываются и покрываются вдагой, открытыя губы такь и дышать похотливымь желаніемь, сладострастная дрожь охватываеть все тёло, дыханіе становится учащеннымъ и короткимъ, -- однимъ словомъ предъ вами всв симптомы опьаненія—ясное доказательство того, что вижшнія чувства возбуждены, но духъ сделался жертвою чувственныхъ впечатленій (т. 3 стр. 408). Чрезмерное пристрастіе къ красоть близко граничить съ сластолюбіемъ и даже сладострастіемъ. Оно несовивстимо съ твиъ бодрымъ, суровымъ, несколько аскетическимъ настроеніемъ, которое необходимо для истинной добродетели. Струны человеческой души всегда должны быть натянуты, а не разслаблены, и въ ней постоянно долженъ находиться запась энергіи, достаточной для того, чтобы во всякій моменть оказаться способной на подвигь, на борьбу и даже на страданія. Вотъ эта-то энергія и парадизуется эстетическими удовольствіями, пріучающими умъ въ спячкі. а волю въ пассивности и инертности.

II) Эстетическія наслажденія произведеніями искусства, пріучая человіка вращаться въ области блестящихъ призраковъ, въ царстві грезъ и фантазіи, отучають его отъ трезваго
взгляда на живнь, взвинчивають его нервную систему, дійствують на него подобно наркотическимъ средствамъ. Постоянно живя въ какомъ то сладкомъ полузабвеніи, созерцая дійствительность, которая въ то же время есть вымыслъ, и вымыслъ, который есть дійствительность, человікъ, когда соприкасается съ дійствительнымъ міромъ, оказывается въ положеніи заснувшаго на мягкой постели, увидівшаго рядъ прекрас-

нихъ сновидений и потомъ вдругъ разбуженнаго, вытолкнутаго на улицу и облитаго холодной водой. Если наслаждение пскусствомъ иногда освъжаетъ человъка и даетъ ему силы переносить печальную действительность, то не надо забывать, что, и наоборотъ, иногда оно дълаетъ еще болъе мрачною эту дъйствительность, подчеркиваетъ ея недостатки, дълаетъ невыносимою для человъка будничную жизнь и заставляетъ его снова искать забвенія въ искусстві, а при невозможности этого въ алкоголъ чувственныхъ наслажденій и даже самоубійствъ. Представимъ себъ голоднаго иззябщаго бъдняка, прямо съ улицы попавшаго въ зрительный залъ театра. Красота декораціи и костюмовъ, дивное пфніе артистовъ и т. п. произведуть на него огромное впечатавніе и доставять минуты въ высшей степени питенсивнаго наслажденія. Но за то тімь непріятнъе будетъ для него возвращение къ прежней суровой дъйствительности, темъ противнее покажутся ему его лохмотья, твиъ болве убогою представится для него скудная домашняя обстановка. На минуту мелькнуло предъ нимъ во всемъ блескъ царство красоты и за тъмъ снова скрылось, какъ свътлый метеоръ, только рельефиве оттвивъ прозвичность и бъдность его жизни.

III) Созерцая на сценъ или представляя при чтеніи романа чужія радости и страданія, человікь переживаеть ихъ въ себъ идеально, но не реально. Какъ бы сильно ни дъйствовала на насъ трагедія, какое бы сильное впечатльніе ни производилъ романъ, мы не сливаемся органически съ личностяин актеровъ или выводимыхъ дъйствующихъ лицъ, но остаемся сами собою. При талантливомъ исполнении артистами своихъ ролей, когда зрительный заль замираеть въ одномъ чувствв и за твиъ разражается громомъ рукоплесканій, мы твиъ не менње не проникаемся вполню чувствами героя, и созерцая всевозможныя мученія, убійства, страданія любви, ревности, повора и оскорбленнаго самолюбія, испытываемъ эстетическое наслаждение. Когда реализмъ драматического искусства переходить извъстныя границы и ужасы физическихъ страданій нии возмутительныя подробности преступленій заставляють бользненно сжиматься сердца зрителей, вызывають слезы,

обмороки, рыданія, прекращается эстетическое наслажденіе и мы говоримъ, что актеръ или драматургъ пересолилъ своемъ реализмъ. Обыкновенно же мы лишь идеальпроникаемся жизнью действующихъ лицъ, переносимъ НÒ въ себя схематическую сторону ихъ радостей и страданій, достаточную для того, чтобы понять ихъ и заинтересоваться дальнейшею судьбою героевь, но неспособную оживить въ насъ дъйствительныя чувства, какъ это бываеть при созерцавів реальныхъ страданій. Но пріучившись на сцень равнодушно относиться къ человъческой личности, мы моженъпостепенно перенести эту привычку и въжизнь и безучастно относиться къ реальному человъческому горю, какъ бы происходящему на сценъ и имъющему цълью доставить намъ на слаждение. Извъстно, напримъръ, что Римляне эпохи паденія, -- эти любители театральных вредищь, -- перенесли привычку любоваться чужими страданіями изъ театра въ д'ьйствительность и съ такимъ же холоднымъ любопитствомъ наслаждались красивою смертью гладіаторовь, съ какимъ прежде соверцали трагическое въ искусствъ. И современные намъ интеллигенты, подобно древнимъ язычникамъ жаждущіе больше всего хлібов и зрівлищь, пресытившись драматическимь искусствомъ, ищутъ случаевъ наслаждаться реальнымъ человъческимъ горемъ. Отсюда за тысячи верстъ съвзжаются июбители сильныхъ ощущеній въ міста сенсаціонныхъ процессовъ и, не смотря на всѣ препятствія, усиленно толкутся въ двери гласнаго суда, не подозрѣвая, сколько жестокости проявляють они въ такомъ пристрастіи къ созерцанію мученій и позора своихъ ближнихъ.

IV) Частое и продолжительное наслаждение прекраснымъ пріучаєть человъка смотръть на мірь и жизнь исключительно съ эстетической точки зрѣніз, оцѣнивать явленія не по ихъ внутреннему качественному содержанію, а по внѣшней формъ. Эстетикъ во всемъ и прежде всего ищетъ красоты. Подъ угломъ зрѣнія прекраснаго онъ разсматриваеть дѣйствительность и, судя по отношенію ея къ его эстетическимъ потребностямъ, признаеть ее хорошею или дурною. Добро и вло, истина и ложь сами по себѣ для него становятся безразличными. Онъ

обращаеть внимание прежде всего и главнымь образомь на внёшность. Все прекрасное, хотя бы подъ нимъ скрывалось правственно злое, выбеть оправдание въ себв самомъ, заслуживаетъ уваженія и преклоненія; все некрасивое должно подлежать гибели. Отсюда, прикрытый красивою оболочкою порокъ становится для него гораздо болве привлекательнымъ, нежели суровая, часто антиэстетическая добродетель. Въ этомъ заключается, по нашему мнфнію, главная опасность красоты для правственности, опасность, постоянно дающая себя чувствовать и особенно замътная въ настоящее время. Древие классическій міръ боготвориль красоту, ставиль ее выше добра н истины. Христіанство показало безнравственность красоты языческой, призвавъ своихъ последователей на служение добру, на подвигъ, на страданіе. Но въ настоящее время мы какъ бы снова возвращаемся къ древнему язычеству и красота опять становится общимъ кумиромъ, предъ которымъ преклоняются я которому приносятся великія жертвы. Чрезмфрное увлеченіе искусствомъ, культъ женщины, пристрастье къ празднествамъ, торжествамъ, и развлеченіямъ, необыкновенный интересъ къ сенсаціоннымъ процессамъ-все это порожденіе служенія красотв, служенія, часто имвющаго далеко не высокую моральную ценность. Эстетическая оценка, вплетаясь въ жизнь и житейскія отношенія людей, производить здісь страшную путаницу и заставляетъ судить о предметахъ съ точки эрвнія красоты и чувственной привлекательности. Укажемъ на нфкоторыя всемъ известныя явленія, какъ на доказательство нашей мысли о той опасности, которою угрожаеть прекрасное нравственно доброму.

Теоретически всё согласны съ тёмъ, что нравственное достоинство извёстнаго дёйствія опредёляется во 1) его своболою и сознательностью, во 2) тою настроенностью, котор ою оно порождается, и въ 3) тою цёлью, которая имъ преслёдуется. Если человёкъ дёйствуетъ несвободно, онъ невийнаемъ. За тё недостатки своей природы, которые даны ему отвнё и не зависятъ отъ его личной воли, никто даже въ глубина души своей не имъетъ права осуждать его. Если человекъ руководствуется злобою, эгоизмомъ и другими безнравственными мотивами, если желаеть зла своимъ ближнимъ в наслаждается ихъ страданіями, онъ достоинъ осужденія и наказанія. Если опъ проникнуть лобовью къ людямъ, действуетъ по внушеніямъ совъсти и ставить цълью своей дъятельности счастье ближнихъ, онъ заслуживаетъ уваженія. Это единственно истинная точкая зрвнія при оцвнкв людей и человъческихъ дъйствій. Однакожъ, въ дъйствительности она часто забывается и заміняется эстетической оцінкой, которая и устраняетъ нравственную или отодвигаетъ ее на задній планъ. Явленіе одобряется или порвцается нами, судя по тому, красиво оно или некрасиво. Такт, напримфръ, убійство, совершенное обыкновенными людьми и при обыкновенной обстановкъ, возмущаетъ общественное миъніе, но дувль, которая есть то же убійство, но совершаемое по всёмъ правиламъ эстетики, вызываетъ чуть ли не одобрение. Здёсь на лицо и дурной мотивъ (тщеславіе, боявнь осужденія со стороны пошлыхъ людей), и дурная цёль (причинить страданіе и даже, быть можеть, смерть ближнему), и однакожь, этоть акть не вызываетъ общаго негодованія. Развратъ въ голомъ видф служитъ предметомъ отвращенія, но тотъ же и даже еще болье возмутительный разврать, прикрытый блестящей оболочкой, развратъ, участни ками котораго являются красивые люди, говорящіе красивыя слова, живущіе въ красивой обстановкі, носящіе красивыя одежды и обладающіе изящными манерами, представляется чёмъ-то высокимъ и благороднымъ, служитъ предметомъ повзін, театральнаго искусства, живописи и мувыки. Убійство, совершенное при поэтической обстановкъ, а равно и самоубійство, обстановленное всёми аксессуарами красоты, роскоши и нъги, чаруетъ общество и заставляетъ наслаждаться ими. На словахъ все это порицается, но сердце современнаго человъка относится въ красотъ преступленія совершенно иначе, чемъ къ воровству оборванцамъ старыхъ калошъ и т. п. антиэстетическимъ явленіямъ. Первое привлекаетъ къ себъ вниманіе и обладаетъ призракомъ какого-то величія, второе возбуждаеть преврѣніе и жалость.

Наши разсужденія могуть быть подтверждены многочисленными фактами изъ современной жизни. "Женщинѣ, если

она действительно красива, говориль Ренань, можно простить все, даже преступленіе". Современная дитература и жизнь показывають, что ей действительно все прощается. Героини Ибсена не считають нужными стесняться въ выборе средствъ для достиженія своихъ цівлей и признавать какіе либо нравственные принципы, и общество не осмеживается отнестисьвъ немъ съ словомъ осужденія. Бевиравственная Гедда Габлеръ, изъ ненависти и влобы ваставившая застрёлиться своего возлюбленнаго Левборга и желавшая только, чтобы онъ умеръ кросиво, находить себъ защитниковь въ лучшихъ журналахъ, въ которыхъ появляются статьи "въ защиту Гедды Габлеръ". Красотъ все прощается и это какъ нельзя болье подтверждается современной криминалистикой. Мы не знаемъ ни одного факта, когда бы красивая женщина потерпъла должную кару за свои влодвянія, а рукоплесканія публики при вынесеній красавицамъ оправдательныхъ вердиктовъ служатъ выраженіемъ того общественнаго мивнія, что красотв "все повволено", все прощается, что красота сама по себъ достойна поклоненія, и что никто не имветъ права причинять страданій предестному созданію, візнцу природы 1). Это, по нашему мизнію, чистыйшій чатеріаливиъ, съ точки врвнія котораго красота есть действительно разцейть міровой жизни и должна им'йть право на счастье, такъ какъ доставляетъ его другимъ чревъ посредство эстетического наслажденія.

Какъ зло, скрытое подъ прекрасной оболочкой, не находитъ себъ должнаго воздания и часто считается чъмъ-то совершеннимъ, такъ, наоборотъ, скромное, а иногда суровое и не эстетичное добро, не признается таковымъ и остается незамъчен-

<sup>1)</sup> Разсказывають, что когда одна извъствая гетера (въ Греців) стояла предъ сульяме, то защитникь ея сорваль съ неи одежду, разсчитывая, что красота ея свлывъе подъйствуеть на требуналь, чъмъ всякое красноръчіе, и дъйствительно, суль тотчась же произнесли оправдательный приговорь (Веляковичь, "Псих. основ. эстетики" стр. 79). Нѣчто подобное бываеть и въ нашихъ новыхъ судахъ. Алвокаты прямо просять пощады свониъ клізнткамъ во вия ихъ красоты и мололости, котория-де нифить свон права. Это право красоты на счастье при всевозможныхъ обстоятельствахъ даже предпочтительно предъ добродътелью, мудростью и справедливостью признаеть и Генрихъ Сенкевичъ въ своемъ обощецтвиъ всѣ газеты въсколько лѣтъ тому назадъ фантастическомъ очеркъ "Судъ на Олимпъ".

нымъ. Иногда же оно прямо считается достойнымъ порицанія и сожальнія. Самоотверженная дъятельность сельскаго учителя, мелкаго чиновника, матери семейства-работници привнается чёмъ-то зауряднымъ, пошлымъ, мёщанскимъ. Демоническія натуры возбуждають въ насъ что-то въ роде благоговенія, а между тэмъ онв должны бы были казаться намъ темъ более ужасными, чёмъ больше цельности, законченности и селы въ развитін ихъ влой воли. Человінь, отказавшійся отъ дувли по соображенізмъ высшаго нравственнаго порядка, подставняшій свою щеку обидчику, или не воспользовавшійся предлагаемою ему любовью красивой женщины, представляется для многихъ трусомъ, носредственностью, едва не уродомъ, а между темъ въ подобныхъ действіяхъ познается истиню правственная доблесть. Поэтому-то даже поклонникъ истинно прекраснаго Шиллерь совнается, что красота, какъ повимаеть ее современное человечество, часто расходится съ добромъ. "Чувство ирекраснаго, говорить онь, преимущественно береть поль зашиту такъ называемыя несовершенныя обязанности и нерёлко даетъ имъ перевъсъ надъ обязанностями совершенными. Сколько людей повволяють себъ быть несправедлявыми, чтобы имъть возможность быть великодушными! Сколько такихъ, которые, чтобы сдёлать добро одному, нарушають обязанности по отношенію къ цілому, и наобороть, которые простять скорве ложь, чвмъ неделикатность, оскорбление человъчности, чвиъ чести" (т. 3, стр. 464).

Руководствуясь эстетической точкой эрвнін, люди часто вивняють человівку тів недостатки, которые носять чисто вивиній и независящій отъ его воли характерь. Фивическое безобразіе, болізненность и слабость организма, недостатокь изящества и ловкости и т. п. компрометтирують субъекта въ нашихь глазахь, хотя, конечно, ни одинь здравомыслящій человівсь не рівшится утверждать, что это суть дійствительные недостатки, унижающіе хоть сколько нибудь достоинство человіческой природы. Даже лучніе писатели, изображая героевь, непремінно на ряду съ дійствительными добродітелями наділяють ихъ такими качествами, обладая которыми, они производили бы эстетическое впечатлівніе. Таковы, напримітрь, терои романовъ Шпильгагена и В. Гюго. Докторъ Освальдъ, чтобы возбудить симпатіи читателей, долженъ былъ обладать физической силой, красотой, изящными манерами и даже аристократическимъ происхожденіемъ, благодаря чему онъ накогда не можетъ оказаться жалкимъ, смёшнымъ и побёжденнымъ. Представимъ себъ, что во время столкновенія съ Феликсомъ онъ оказался бы слабосильнымъ и былъ бы векрасиво имъ избитъ. Думается, что большинство читателей потеряло бы къ нему яначительную долю уваженія, хотя, конечно, дъйствительное нравственное достоинство его чрезъ это мисволько бы не уменьшилось.

Святьйшія чувствованія человіческой природы: состраданіе и любовь, являющіяся могущественнайшими стимулами нравственных действій и сообщающія имъ действительную ценность, къ несчастью также находятся въ зависимости отъ красоты и въ вначительной степени обусловливаются ею 1). Говоримъ из месчастью, потому что красота своимъ вившнимъ блескомъ и привлекательностью очаровываетъ субъекта, какъ бы осавиляеть его и заставляеть сочувствовать всему красивому, хотя бы оно и было безиравственно. Известно, какое огромное значение въ области половыхъ отношений имфетъ красота, какъ главцая причина любви и источникъ идеализацін. Извістна далів зависимость чувства состраданія отъ красоты вли симпатичности страдающаго. Въ то время, какъ антиэстетическія мученія, напримірь, предсмертныя судороги и корчи какого нибудь оборванца, возбудять въ насъ прежде всего отвращение, внутреннее содрогание, эффектное, хотя и фиктивное, но окруженное ореоломь изящества, страданіе онаровательной женщины действуеть на нась неотразимо и невольно вызываеть сочувствіе. И это происходить не тогда только, когда люди сознательно боготворять красоту изъ за матеріалистическаго принципа поклоненія природному соверписнству, но и тогда, когда они, сознавая, что истинное вели-

Смотр. объ этомъ нашу статью:—"Сравнительная цвиность различныхъ симпатическихъ чувствованій съ нравственной точки зранія" Вара и Разумъ 1901 г. Май № 10.

чіе заключается только въ добрѣ, тѣмъ не менѣе подчиняются ей, плѣненные ея очаровательнымъ блескомъ.

Такимъ образомъ, по вопросу объ отношеніи между добромъ и красотою мы должны придти къ слёдующему заключенію.

Въ дъйстви прекраснаго на душу есть какъ благопріятные для нравственности элементы, такъ и неблагопріятные для нея. Въ общемъ при испорченности человъческой природы эстетика скорве угрожаетъ опасностью морали, чвиъ можеть объщать ей дъйствительную помощь. Красота стремится подменить добро и стать на его место. Въ этомъ не было бы ничего дурного въ томъ случав, если бы человвчество признавало прекраснымъ лишь воплощенное въ прекрасной формъ высовонравственное содержаніе. Къ сожаленію это далеко не такъ. То эмпирически прекрасное, съ которымъ имфетъ дело эстетика, и которымъ такъ увлекается современное граховное человъчество, совсъмъ не тожественно съ добромъ. Добро есть свободный подвигъ, отрицаніе чувственности, красота-синонимъ наслажденія, счастья, преклоненія предъ природой во имя доставляемаго ею удовольствія. Добро, какъ говорить Левъ Толстой, есть побъда надъ пристрастьями, красотапристрастій. Для TOTO. основаніе всѣхъ идоотр и прекрасное слились въ высшемъ синтетическомъ ствъ, необходимо, чтобы, съ одной стороны, человъкъ пересталь наслаждаться только красотою формы безь соотвётствующаго внутренняго содержанія, съ другой, чтобы во всякомъ добрѣ онъ видѣлъ красоту, не суровый подвигъ, а источникъ радости и счастья. Этотъ идеалъ предносился сознавію Шиллера, на осуществление его надвемся мы христіане, вірующіе, что въ будущей живни добро, какъ выстее совершенство, будетъ предметомъ не тяжелыхъ усилій, но такого же удовольствія, которое теперь доставляется красотою. То эмпирически прекрасное, которое разлито въ природъ, можетъ благотворно действовать на человека лишь въ томъ случав, если онъ станетъ видеть въ немъ намекъ на трансцедентное совершенство въ идеальномъ мірѣ, если станетъ впитывать изъ него въ свою душу лишь тв элементы, которые гармонирують съ лучшею стороною его существа.

Равнымъ образомъ и искусство лишь въ томъ случав будетъблаготворно для нравственности, если оно станетъ руководиться высшими религіозно-нравственными принципами, еслиего одушевляющею идеею будеть не стремление въ чувственнымъ наслажденіамъ, не желаніе угодить разнузданнымъ вкусамъ толпы, а служение высшимъ идеаламъ добра и правды, твиъ идеаламъ, которые заповъдало намъ христіанство. Къ несчастью, современное искусство далеко уклонилось отъ своего истиннаго назначенія и вийсто того, чтобы возвышать человъчество надъ обыденной наличной дъйствительностью, само принижается до служенія разврату и даже преступленію. Новый міръ, подобно древнему, увлеченъ можною красотою и старается находить ее не тамъ, гдв сіяетъ добродвтель, а тамъ, гдъ подъ блестящею мишурою скрывается порокъ, облеченный въ несоотвътствующую ему изящную оболочку. Искусство должно быть преображениемъ действительности по идеаламъ разума, предвосхищениемъ высшаго потусторонняго. бытія, одухотвореніемъ матеріи. Въ дійствительности же оно часто является изміненіемь существующаго примінительно къ потребности чувственности и разврата, средствомъ для пропаганды ложныхъ ученій, разсадникомъ безбожія, источникомъ порчи правовъ. Истинная красота должна состоять въ гармоніи нравственно совершеннаго съ его конкретнымъ воплощеніемъ, быть, по выраженію Платона, "сіяющимъ добромъ", а современный міръ ищеть ее въ низменныхъ страстяхъ и утонченныхъ наслажденіяхъ, облекая ихъ поэтическимъ ореоломъ и стараясь возвести въ "перлъ созданія" потребности и инстинкты своей грубо чувственной натуры. Такая красота и такое искусство скорве вносять растление въ общественную жизнь, чемъ приносять действительную духовную пользу. Только высшая красота, представляющая синтезъ добра и соответствующаго ему выраженія есть действительное благо, только она, по выражению Достоевского "спасеть міръ".

Павель Левитовь.

## Николай Яковлевичъ Гротъ (1852 † 1899 г.) и его философскіе труды.

(Продолжение \*).

Признавии сознаніе основою внутренняго бытія вселенной, привнавши, что чувство или самосознаніе, открывая челов вку внутренній смысль жизни вселенной, ея разумность и целесообразность, въ то же время возводить сознаніе въ такой же законъ вселенной, какъ и законъ тяготенія, Гротъ долженъ быль пойти далье, т. е., построить философски идею этого сознанія, какъ закона и основы жизни вселенной, что онъ и сделаль въ книге: "О душе, въ связи съ современными ученіями о силь" (1886 г.). Сочиненіе это-среди другихъ произведеній Грота-ванимаєть очень важное місто: оно служить завершеніемъ того хода мысли нашего философа (по направленію отъ эмпиризма къ идеализму), которымъ онъ щелъ съ самой первой своей работы. Въ этомъ небольшомъ произведечін онъ сдіналь резюме всімь новымь элементамь своей теоріи познанія и потому трактать "о душь" можеть считаться завершеніемъ перваго періода дівательности Грота и, вийстій съ темъ, кульминаціоннымъ пунктомъ второго періода его дфятельности. Симпатіи Грота и прежде наклонялись въ сторону метафизики; тецерь же онв окончательно опредвлились: въ книге "О душе" Гротъ является завзятымъ и убежденнымъ метафизикомъ. Въ виду такой важности значенія трактата "О душъ", мы воспроизведемъ подробно его содержание. Сочине-

<sup>\*)</sup> Cm. ж. "Въра и Разунъ" № 16, за 1903 г.

ніе Грота "О душів" 1) преслівдовало одну общую цівль-обоснование новаго этическаго или нравственнаго міровозвренія. которое на почет современных сетественно-научных учения о силв и законв сохраненія энергіи возстановило бы идеальныя и абсолютныя правственныя идеи-добра и вла, долга, свободы воли. Прежде всего, нашъ мыслитель указываетъ на великую важность вопроса о душт. Онъ находить, что среди необозримато множества вопросовъ знанія, занимающихъ и волнующихъ человъческие умы, едва ли можно указать на пругой, столь же важный и крупный вопросъ, какъ вопросъ о душф. Великую важность вопроса о душф, по нашему мыслителю, указываетъ сана исторія человіческой жизне и мисли: она учить насъ, что утверждение или отрицание существованія души въ человъкъ всетда налагало печать на все міросозерцаніе человічества, на весь складь его идей, чувствь, стремленій и дійствій. Именно: признаніе духовнаго начала въ основе своего собственнаго бытія давало человеку вовножность логически оправдать существование высшаго духовнаго начала, т. е., личнаго Божественнаго разума во вселенной; и, ваоборотъ, если вопросъ существованія души різшался отрицательно, то весь міръ идеальныхъ понятій человіческаго сознанія превращался въ одну спломную игру воображенія, въ міръ иллюзій и праздныхъ выдумокъ поэтовъ и философовъ, поощряемыхъ "трусливынъ суевъріемъ" толпы, ибо если нътъ цълей въ жизни вселенной, если все совершающееся есть игра слепой необходимости и продукть прихотлеваго стоякновенім случайностей, то не откуда пріобрівсти критерія и для правственной деятельности человека. Идеи добра и вла, нравственнаго и безправственнаго, въ сферъ жизни человъка, въ такомъ случать, оказались бы такими же выдумками услужливой фантазін моралистовъ, какъ идея Бога и целесообразности во воеленной: не можетъ существовать добра въ жизни человека, если нътъ его въ жизни вселенной. Такимъ обравомъ, по Гроту, вопросъ о душв не только вопросъ празднаго ученаго любонытства: это проблемма, затрогивающая самые дорогіе, са-

<sup>1)</sup> Полное заглавіе этого сочиненія такое: "О душѣ въ связи съ современнымъ ученісиъ о свяв, опать философскаго построенія"—1886 г., Одесса.

мые священные и близкіе для человіческого сердца "интересы живни". И нашъ мыслитель находить, что онъ можетъ смѣло назвать его центральнымъ вопросомъ знанія, связаннымъ безконечно-разнообразными и часто неуловимыми нитями со всёми вопросами мысли, которымъ онъ и даетъ ту или другую степень жизненности. Указывая далбе на то, что весьма желательно, чтобы решеніе такого важнаго вопроса было какъ можно шире и какъ можно глубже, чтобы оно отвъчало и потребностямъ холодной и неумолниой въ своей логической стролости мысли, и запросамъ горячаго и неуступчиваго въ своихъ идеальныхъ притяваніяхъ сердца человіка, Гроть подчеркиваеть то, что въ действительности дело было не такъ: масса человъческая охотнъе шла за тъми второразрядными умами. которые предлагали ей крайнія різпенія проблеммы (мистическое и матеріалистическое), и мысль человіческая продолжаєть и понынъ увлекаться ученіями наиболье поверхностными и наивными, и следуетъ, или матеріализму, или наивному реализму, или мистицизму. Нашъ мыслитель и задается вопросомъ: что же въ состояніи философія противопоставить односторонностямъ матеріализма и спиритуализма? Анализируя главныя новышія философскія направленія въ рышеніи проблеммы о душв, нашь мыслитель даеть отвёть на поставленный имъ вопросъ. Три главныя міровозэрвнія, принадлежащія тремъ крупнымъ представителямъ наиболфе культурныхъ европейскихъ странъ-Франціи, Германіи и Англіи,-системы Огюста Конта, Шопенгауэра и Гер. Спенсера, по очереди, господствовали въ последнія десятилетія. Каково же ихъ происхожденіе и философское вначеніе? Свой анализь этихъ синашъ мыслитель начинаетъ съ позитивизма Конта. Повитивная философія Конта, эта, по выраженію нашего мыслителя, -- родная сестра германской матеріалистической метафизики, и не думала, и не могла думать о разръшеніи психологическихъ вопросовъ, ибо мало понимала ихъ значеніе и отвергла то орудіе, тотъ методъ, при помощи котораго эти вопросы единственно и разръшины-методъ самопознанія, внутренняго опыта. Контъ, отецъ позитивизма, признавалъ лишь методъ вившняго опыта и наблюденія, и даже самую

психологію хотель разрабатывать безь содействія метода внутренняго наблюденія. Вследствіе этого, всякая боле глубокая постановка вопросовъ знанія, а равно и сомнівніє въ абсодютной достоверности знавія, пріобретаемаго при посредстве вившнаго опыта, были ему чужды. Все, остававшееся, такимъ образомъ, за предълами ограниченнаго горизонта, ему доступнаго, презрительно обзывалось имъ метафизикою и причислялось къ продуктамъ второй, уже отжившей, эпохи въ развитіи имсли человъческой. Следовательно, разрешить проблемму о душь повитивная философія ни въ какомъ случав не можеть, по той простой, но важной причинъ, что она вовсе и не занимается вопросомъ о душф. Не можетъ разрфшить эту проблемму и философія Шопенгауэра, - ибо его философія, по Гроту, есть лишь реакція противъ односторонняго раціонализма предшествующаго времени. Гротъ находить, что "воля" Шопенгауэра есть лишь предчувствіе матеріи-силы Молешоттовъ и Бюхнеровъ, это начало конца развитія германскаго матеріалазма.

Шопентауэровская философія есть философія по существу своему матеріалистическая; и "если", говоритъ Гротъ 1), "на натеріалистическомъ фонт ея своеобразно вырисовывались узоры крайняго немецкаго идеализма, то такое противоречіе савдуетъ объяснять чрезвычайнымъ глубокомысліемъ німецкаго ума, который имвлъ всегда склонность къ затейливымъ построеніямъ; но въ общемъ философія Шопенгауэра близка къ позитивной точкъ зрънія, и слъдовательно по этому самому не можетъ помочь намъ разрёшить проблемму о душей. Не разрѣшить эту проблемму и философія третьяго корифея современной европейской философія Гер. Спенсера. Нашъ мыслитель соглашается съ твиъ, что среди современнихъ западно европейскихъ философскихъ построеній система Спенсера-наиболъе широкая и интересная, и въ исторіи мысли XIX въка она занимаетъ надлежащее мъсто. Но Гротъ находить, что Спенсерь раздёляеть воззрёние Конта, что наука есть истинная философія, а всякая истинная философіянаука. Онъ же, Спенсеръ, раздъляетъ и заблуждение Дарвина,

<sup>1) &</sup>quot;О душт въ связи съ современными ученіями о силъ", стр. 9.

что видимую приссообразность вещей можно обраснить одною только борьбою за существование и естественнымъ подборомъ. вакрвиляющими извёстныя, случайно образовавшіяся, прениущества живыхъ органивновъ. Нашъ мыслитель уверенно говорить, что Спенсерь-натеріалисть болье, чемь извыстние ваписные матеріалисты (Бюхнеръ, Фохтъ, Молешоттъ и др.), ноо онъ матеріалисть, вооруженный всеми данными науки последнихъ десятилетій, которыми онъ и пользуется съ большимъ умъніемъ. Вся знаменитая этическая система Спенсера. по мижнію нашего мыслителя, подтверждаеть матеріалистическій сыладь его ученія, ибо доктрина альтруивма, выростаюшаго будто бы на почет эгонзма, "какъ груша на яблонъ"-чрезъ унаследование "полезныхъ для общественнаго строя привычевъй, не оставляетъ сомивнія въ томъ, что Спенсеръ считаетъ вполев осуществимою попытку выведенія идеальнаго изъ матеріальнаго. Для решенія вопроса о душе важно то, что по методу и теоретическимъ принципамъ своего изследованія Спенсеръ настоящій матеріалисть. "Поэтому-то, заключаеть Гроть, чистый матеріализмъ гораздо послёдовательнёе всьхъ этихъ прикрытыхъ фиговымъ листомъ матеріалистическихъ философій", и искать спасенія отъ матеріализма и другихъ крайностей въ этихъ фарисейскихъ "Господи, Господи, не отъ имени ли Твоего мы пророчествовали"? едва ли намъ, русскимъ, пристало (12 стр.).

Указывая на то, что всё вышеупомянутыя доктрины отрицаютъ абсолютный разумъ вселенной, т. е. Бога, абсолютную истину, благо и красоту, какъ принципы внутренняго строенія вселенной, и тёмъ самымъ разрушаютъ смыслъ всёхъ идеальныхъ влеченій человіческой природы, нашъ мыслитель подчеркиваетъ то, что философъ, не можетъ успокоиться пока, не оправдаетъ законности этихъ візчо живыхъ пружинъ человіческой діятельности, безъ которыхъ она утратила би всякое разумное значеніе. Но является вопросъ, можно ли надіяться найти въ настоящее время възападной философіи удовлетвореніе вічнымъ вопросамъ человіческаго духа, оправданія ихъ законности? Нізть, отвічаетъ Гротъ, въ настоящее время западная философія, въ значительнійшихъ своихъ системахъ, уклонилась

оть лучших в традецій своего прошлаго; она одряхлівла, и даже, по выражению нашего мыслителя, ослёнда на одинъ гдазъ. Между темъ, философія-то именно и должна быть зрячею. Допуская возможность превратнаго пониманія его словъ, Гротъ замъчаетъ, что онъ не хочетъ этимъ сказать, что на Западъ уже исчезиа возможность лучшихъ, болве широкихъ построеній мысли. "Нітъ, — говорить нашь авторъ, — можеть быть, тамъ и явится еще новый Кантъ, который сниметъ катарактъ съ очей уже всёхъ западно-европейскихъ націй, взятыхъ вивства. "Но", утверждаетъ авторъ, мы знаемъ твердо одно, что теперь на Западв нетъ достаточно широкаго для нашихъ потребностей философскаго міровозвржнія и что въ настоящее время мы предоставлены вполнъ своимъ собственнымъ силамъ" 1). Но все же нашъ мыслетель находить, что независимо отъ крайностей, западная философія можеть, для широкаго и всесторонняго разрішенія вопроса о душі, дать намъ две глубокихъ иден, какъ обявательныя основанія для всякаго, а слъдовательно и для философскаго умоврѣнія.

Первая идея, впервые ясно выраженная еще Локкомъ (въ концѣ XVII в.), развитая далее Юмомъ и Кантомъ (въ XVIII в.) и упроченная окончательно Контомъ, сводится, по нашему мыслителю, къ отрицательному положенію, что ни однить изъ признанныхъ нынѣшнею опытною наукою методовь нельзя подойти къ решенію вопроса не только о сущности, но и о самомъ существованіи души въ человіків и духа во вселенной, какъ особаго, отличнаго отъ матеріи, начала, и что вообще всв вопросы о природв и отношении основныхъ началъ или субстратовъ вещей должны быть выключены изъ области спеціальнаго, опытнаго, научнаго изследованія и должны быть достигнуты особымъ методомъ. Идея же особаго философскаго метода есть та вторая положительная идея, которая должна лечь въ основу современныхъ философскихъ построеній. Въ дальнейшемъ своемъ изследованіи Гротъ и задается анализомъ этого метода. Это есть методъ самосознанія, внутренняго, субъективнаго опыта. Этотъ методъ

<sup>1) «</sup>О душѣ» стр. 13-14.

слагается тоже изъ ощущеній, но не изъ тіхъ внутреннихъ ощущеній, посредствомъ которыхъ мы узнаемъ о перемфнахъ въ растительныхъ тканяхъ и процессахъ нашего организма, а изъ тъхъ, которыми мы ощущаемъ самыя наши ощущенія. чувства, иден, стремленія. Это тоть методь, который популярное сознание обыкновенно выражаеть понятими внутренняго голоса, непосредственнаго чувства, а ученые и мыслители называли методомъ интунців, интроспекців, методомъ "практическаго разума" и другими сходными именами. Этотъ методъ, по Гроту, и открываеть намъ непреложные нравственные законы нашего существованія. Онъ же, по убъжденію нашего мыслителя, при надлежащемъ употребленіи, способенъ открыть намъ и основную сущность, —какъ нашего, такъ и всякаго иного бытія. Указаніе на этотъ методъ, даже прямо его раскрытіе. Гроть видить уже у Канта. Чрезь вившній матеріальный опыть, -- орудіе теоретическаго ума, -- мы не познаемъ природы души и Бога, законовъ нравственныхъ и эстетическихъ, -- вотъ по Гроту, смыслъ "Критики чистаго разума" Канта; но за то чрезъ внутренній, духовный опыть-орудіе практическаго ии-вінэкшим поймень отчасти сущность души. Бога, законовъ нравственнаго міра, учить Канть въ "Критикъ практическаго разума". Нашъ авторъ ръшительно утверждаеть, что великій методъ самопознанія можеть повести насъ за крайніе предвам односторонней "воли" Шопенгауэра къ болъе широкой идеъ духа, какъ гармоніи равума и воли. Но это возможно по Гроту лишь для того, кто позитивистъ въ наукъ и реалистъ въ философіи, кто признаетъ особый реальный характерь опыта внёшнаго, опыта матеріальнаго, и противоположное ему значеніе опыта онутренняго, дужовнаю. Но, прежде, чвиъ приложить философскій методъ самоновнанія къ изследованію вопроса о духовномъ началь, Гротъ считаетъ необходимымъ изложить, хотя вратко, историческую судьбу вопроса о душт въ его прошломъ. Въ исторів человъческой мысли можно наблюдать существование четырехъ главныхъ возврвній на природу духа въ соотношеніи съ природою другого начала-матерін. Возврвнія эти можно опредвлить следующими терминами: 1) матеріализмъ, 2) идеализмъ,

- 3) дуализмъ, 4) монодуализмъ. Различіе этихъ доктринъ Гротъ опредъляетъ слъдующей схемою: 1) Въ матеріализмъ матерія является причиною, духъ дъйствіемъ.
  - 2) Въ идеализмъ-духъ причина, матерія-дъйствіе.
- 3) Въ дуализмъ матерія и духъ суть оба независимыя причины различныхъ явленій бытія, не будучи дъйствіями ничего иного.
- 4) Въ монодуализмъ матерія и духъ оба суть дъйствія третьяго, высшаго начала, или общей причины, и сами не суть самостоятельныя и конечныя причины чего либо реальнаго, . нбо черезъ нихъ дъйствуетъ всегда общая, конечная причина всякаго бытія. Указывая далве на то, что одною изъ въчно живыхъ задачъ философіи является примиреніе противуположностей единства и двойственности, побъда надъ антиноміями, человъческаго ума въ дъйствительности, нашъ мыслитель замвчаетъ, что въ примвнении къ специальному вопросу о природъ души, эта задача должна состоять въ примирении монизма и дуализма, съ одной стороны, въ устраненіи разнорічій матеріализма и спиритуализма съ другой. Но эта задача можетъ быть, по Гроту, достигнута лишь путемъ такого ученія, воторое будетъ стоять выше монизма и дуализма, будетъ доминировать и матеріализмъ и спиритуализмъ, уничтожая самую возможность дальнвищей борьбы и обособленія противуположныхъ одностороннихъ воззрвній, путемъ перенесенія вопроса на совершенно иную почву. Здёсь предъ нашимъ мысинтелемъ является такой вопросъ: возможно ли такое ученіе? Не есть ли оно недостижимый теоретическій идеаль, пустая и праздная мечта философіи? Нашъ авторъ отвічаеть на этоть вопросъ въ томъ смыслъ, что онъ твер до убъжденъ въ возможности философски построить такое учение о духв на научныхъ основаніяхъ. Далье Гроть дылаеть критическую оцінку представленных типовъ различных ученій о душть. Въ результатв такой оцвики онъ приходить къ такому выводу, что матеріалистическій монизмъ и спиритуалистическій дуализмъ являются тёми двумя понятіями, которыя лучше всего выражають сущность разномнівній философовь по вопросу о соотношенін природы духа и вещества. Слідо вательно, другими

словами, весь вопросъ, по нашему мыслителю сводится въ тому, существуеть ли духъ, какъ независимое отъ матеріи начало, или не существуеть, т. е., составляеть только свойствоматеріи. Въ решеніи этой дилеммы, по Гроту, большую рольиграло понятіе силы. Матеріалисты утверждають, что духъ есть особая форма силы, а сила-качество матеріи, или даже основа и настоящая сущность ея. Спиритуалисты же утверждають, что духъ есть сила, но совершенно особаго рода сила, не имфющая ничего общаго съ физическою и матеріальною силою. Представители того и другого направленій представляютъ свои доводы, основанія. Основанія спиритуалистовъ сводятся къ следующимъ: 1) Матерія делима, духъ не делимъ; 2) Матерія изміняется-она инертна, пассивна и мертва: духънеизмененъ, обладаетъ силою, активенъ, является единственно воз можнымъ источникомъ жизни. Этимъ аргументамъ матеріалисты противупоставляють следующіє: 1) Законы природы всеобщи, однообразны и необходимы—а матерія и силы візчны и безпредъльны; следовательно духъ не можетъ быть чемъ-то отличнымъ отъ силы, присущей матеріи, и есть не что иное, какъ эта сила, локализованная въ мозгу. 2) Нётъ силы безъ вещества и вещества бевъ силы; следовательно сила есть свойство матеріи, и всъ свойства духа объяснимы изъ самодвиженія и саморазвитія силы. Анализируя эти положенія, Гротъ настанваеть на томъ, что коренной вопрось во всемъ споръ есть вопрось о соотношени силы и вещества. Этоть же вопросъ сводится къ вопросу о томъ, что такое сила?-Пользуясь различными историко-философскими пособіями, болье всего "Исторіей Матеріализма" Ланге, Гротъ старается выяснить существенные пункты современных научных ученій о силь. Итогъ, къ которому онъ приходитъ на этомъ пути, тотъ, что "научнаго опредъленія силы въ соотношеніи съ матеріей не существуеть, такъ какъ наука имветь дело только съ внешнеми явленіями, какъ силы, такъ и вещества, а эти явленія, въ свою очередь, суть только выраженія отношеній непосредственно неизвестных въ своей природе объектовъ нашего опыта" 1). Если и возможно для человическаго ума перейти

<sup>1) 41</sup> стр.

отъ этихъ явленій къ опредъленію; или уясненію природныхъ носителей, то лишь путемъ сложнаго процесса анализа соотношеній между нашчим представленіями и действительностью, т. е., чрезъ посредство психологической теоріи знанія. Только опираясь на психологическій анализь природы и содержанія представленій, иль, другими словами, на особую научную теорію познанія, философъ можеть построить мость оть своихъ представленій къ объективной дійствительности, отъ "явленій" къ ихъ "сущностимъ". Высказывая далъе ту мысль, что во всъ времена переработка содержанія философіи и ез возрожденіе въ томъ и состояли, чтобы при помощи новыхъ научныхъ открытій расширять и утверждать на болье и болье крыпкихъ основахъ ея идеальныя построенія, Гротъ указываетъ и на то, что кромъ того у философіи всегда была и своя областьистинная положительная основа ея построеній-психическая теорія познанія, постоянно перерабатываемая и все боліве и болбе углубляемая на основанія выводовъ развивающейся, въ союзъ съ другими естественными науками, спеціальной науки психологіи, или "физіологической психологіи", какъ теперь называють эту науку по характеру ея метода. Нашъ мыслитель далье и подчеркиваеть то, что на почвъ этой физіологической психологіи въ наше время еще не была переработана съ достаточною широтою и полнотою теорія познанія. Допуская ту мысль, что эта переработка можетъ дать намъ и новую космологію, т. е., новую философію вселенной, Гротъ и пытвется намътить ръшение этого вопроса, начиная съ разсмотрънія метода, при помощи котораго можно бы подойти къ философской постановки вопроса о природи силы въ соотношении съ объими идеями-матеріи и духа. Въ чемъ же состоятъ проблемма знанія? Человъкъ можеть непосредственно знать свои собственныя состоянія, -- вотъ тотъ выводъ, который, всячески видоизміняясь въ способах своего выраженія, составляеть по нашему мыслителю истинный узель всей проблемы знанія. Хотя, замычаеть Гроть, въ исторіи философской мысли и встрычаются крайности скептицизма и догматизма, но въ своемъ циломъ человичество, инстинктивно, или сознательно, всег да допускало, что знаніе возможно, хотя и вірило, что не всякое знаніе истинно, и потому стремилось именно опреділить, въкакой мірів и степени наши собственныя состоянія соотвітствують и не соотвітствують истинной природів вещей. Для опреділенія же характера познаній, истинности или неистинности ихъ, необходимо знать критерій истины, т. е., такой непосредственно достовірный принципь, который бы ручался за то, что ощущенія наши въ извітстной мірів истинны. Нотакимъ критеріємъ, по Гроту, и можеть быть единственно лишь законъ однооб разія природы: человікъ потому лишь можеть чрезъ себя познать все внів себя, что оно само есть отраженіе всего 1).

Но здесь естественно возникаетъ новый вопросъ, где же пределы законнаго человеческого антропоморфизма, и какъ отличить его отъ незаконнаго, ошибочнаго? Вадь человакъ, замвчаетъ нашъ мыслитель, все-таки не сама вселенная, а только ея малое подобіе, ея безконечно крошечный миніатюръ. въ которомъ неизбъжно все можетъ быть воспроизведено лишь въ неясномъ и неотивлимомъ виль. Самъ по себъ взятый чедовъкъ-все, но въ безконечно великомъ цъломъ вселеннойонъ-ничто. "Если мы", приводить сравнение Гроть, "вголкой соскоблили пылинку мрамора съ громады стенъ грандіовнаго мраморнаго храма, то эта пылинка, если бы могла равсуждать, должна была бы на вопросъ: "кто ты"? отвётить: "ямраморъ" и все таки она не была бы мраморомъ въ томъ сиысль, въ какомъ мы навывали таковымъ громадность стыть мраморнаго храма. Но только въ такомъ же, крайне ограниченномъ смысль, и человькъ въ правъ сказать: "я-вселенная". Эта-то ограниченность нашего познанія вселенной чрезъ себя и заставляла всегда философовъ искать предёловъ знанія в допускать для человъка возможность лишь знанія" "ограниченнаго", "относительнаго", "условнаго" 2). Но гдъ границы этого "условнаго" знанія? Для определенія этихъ границъ, Гротъ и считаетъ необходимымъ образилься къ критерію истиннаго знанія-закону однообразія природы. Изъ этого закона нашъ мыслитель считаетъ возможнымъ вывести три сав-

<sup>1)</sup> Ib., 58 crp.

<sup>2) 58-59</sup> cm.

дующихъ важныхъ положенія: во 1-хъ, что, воспроизводя собою болье или менье ясно и отчетливо, двятельно или потенціально, всь существенныя качества или стороны бытія вселенной, какъ частица ея, человыкъ долженъ быть въ состояніи познавать, болье или менье отчетливо и точно, всь другія частицы или элементы ея, а чрезъ сложеніе этихъ знаній и самую вселенную, какъ цылое. Во 2-хъ, что каждое наше состояніе должно быть отраженіемъ какого нибудь реальнаго свойства бытія вселенной, что вся задача знанія—опредылить, какое именно свойство или сторону бытія отражаетъ данное состояніе, и что иллюзія, заблужденіе, ошибки наши могутъ состоять лишь въ неправильномъ истолкованіи нашихъ состояній, въ ихъ соотношеніи съ объективными фактами и законами, которые въ нихъ отражаются.

Въ З-хъ, что всякій нашъ опыть, столько же внёшній, сколько и внутренній, столько же объективный, какъ и субъективный, можетъ быть источникомъ знанія, такимъ образомъ, что безусловно всё наши состоянія не только являются показателями всего того, что въ насъ самихъ происходитъ, но и источниками познанія свойствъ и законовъ бытія другихъ предметовъ и цёлой вселенной.

Представляя резюме этихъ трехъ положеній, Гротъ говорить, что вся задача знанія сводится къ правильному истолкованію нашихъ состояній, или явленій нашего внішняго и внутренняго опыта, какъ выраженія законовъ бытія вселенной. Изъ нашего вижшняго и внутренняго опыта мы выводимъ различіе изміняющихся фактовь, явленій или феноменовь, и чего-то неизменнаго, постоянно лежащаго въ основе изменающихся явленій. Это неизмінное, постоянное, мы выражаемъ понятіемъ сущностей, основъ, началъ вещей, законовъ на бытія. Контрасть уже изміняющагося и неизміннаго, явленій и ихъ основъ, данъ, по нашему мыслителю, въ самомъ опыть человыка, въ самыхъ условіяхъ его познанія; выражая же собою законъ познанія, т. е., законъ нашего индивидуальнаго бытія, этотъ контрасть имфеть темь самымь реальное значеніе и вит насъ, какъ выраженіе природы бытія вселенной. Въ немъ не можетъ быть ничего такого, чего бы не былово вселенной, коль скоро мы однородны съ нею; другими словами, по нашему мыслителю, следуеть, что не только въ нашемъ субъектъ существуетъ различие измъняющихся явлений и ихъ основъ-сущностей и законовъ, это различие реально существуеть и въ природь: явленія столь же реальны внъ насъ, какъ основы и законы этихъ измененій. Но явленія природы или измененія основь ся бытія-модификаціи сущаго-мы познаемъ чревъ ощущенія. Общія же основы авленій мы познаемъ чрезъ переработку ощущеній нашей мыслыю, чрезъ устранение изъ нихъ всего конкретнаго, индивидуальнаго и подверженнаго измънению, и чрезъ обобщение ихъ въ понятія и идеи, какъ выраженія сущностей и законовъ бытія, а не самыя сущности и законы. Подчеркивая ту мысль, что противуположности субъекта и объекта мы не въ состояніи уничтожить, почему и различіе "существованія" и "сознанія", какъ ощущенія существующаго, всегда останется въ силь, нашъ мыслитель дълаетъ тотъ выводъ, что отрицаніе познаваемости сущностей, или основъ бытія, имфетъ ту же цфну, какъ и отрицание повнаваемости явлений; -- это остатокъ своеобразнаго реализма, противуполагавшаго сущности явленіямъ, какъ факты, независниме другь отъ друга, и признававшаго орудіемъ познанія этихъ сущностей особыя прирожденныя идеи. Если же признать, съ одной стороны, то, что вси явленія должны быть модификаціями тёхъ основныхъ началь вещей, которыя мы называемъ сущностами, а съ другой стороны, то, что идеи суть продукты переработки вившнихъ и внутреннихъ ощущеній, то, замічаетъ Гроть, мы, не противоріза себъ, не можемъ не признать, что по тому же мосту, по которому мы отъ ощущеній восходимъ къ идеямъ, мы одновременно восходимъ и отъ познанія явленій къ познанію сущностей, насколько и тв и другія для насъ повнаваемы. Эти отношенія Гротъ выражаетъ слъдующей пропорціей: авленія относятся въ сущностямъ, какъ наши ощущенія къ идеямъ, возникшимъ изъ ихъ переработки. Установивъ это гносеологическое положеніе, нашъ мыслитель далье пытается указать путь въ философскому решенію вопросовь о природе силы, матеріи и духа, въ связи съ современными ученіями естествовнанія о силь.

Исходный пункть на этомъ пути онъ находить въ характеръ источниковъ нашего знанія. У насъ есть два достовърныхъ всточника знанія—внішній и внутренній, объективный и субъективный опыть; а если такъ, то мы можемъ предположить уже а ргіогі, что дійствительность должна открываться намъ съ двухъ сторонъ-внёшней и внутренией. Что это такъ, мы можемъ заключить уже изъ въчнаго контраста двухъ понятій-матеріи и духа, тіла и души, вещества и силы, между которыми распредвляемъ всю, доступную нашему опыту, дъйствительность-всъ мы, какъ ученые такъ и неученые, философы и не философы, спиритуалисты и даже матеріалисты. Нашъ мыслитель подчеркиваетъ ту мысль, что всв люди, саин того не сознавая, вкладывали въ понятіе силы, какъ активнаго начала, то, что находили въ своемъ внутреннемъ опыть, въ опыть своей собственной активности, ибо внышній опыть никакого понятія о силь, какъ источникь движеній, какъ активномъ началѣ не даетъ. Но сущность силы можетъ быть намъ извёстна только извнутри, а не извнё-прежде всего въ опытахъ мускульнаго чувства напраженія, какъ источника нашихъ движеній, далье-въ сознаніи явленій жизни, наконецъ въ сознаніи явленій мысли, воли, чувства. И такъ какъ то, что познается человъкомъ извнутри, при высшемъ развитіи сознанія, есть совокупность чисто духовныхъ явленій, то Гротъ находить, что есть возможность сказать, что сила есть духъ и, прежде всего, для насъ сила есть наша собственная душа со всеми ея духовными субстанціями. Отъ этой души, путемъ субъективной индукціи, мы восходимъ до идеи "духа", какъ выраженія, опредъляющаго силу природы, силу вселенной. Известнымъ, следовательно, окажется не сила, а духъ, неизвъстнымъ же сила.

Но вдёсь предъ нашимъ мыслителемъ является недоумёніе, которое онъ здёсь же старается разрёшить. Если сила есть духъ, то гдё же находится этотъ духъ (эта совокупность духовныхъ свойствъ активной силы) въ низшихъ формахъ существованія силы?

Отвътъ на этотъ вопросъ нашъ мыслитель находитъ въ за-конъ сохраненія энергіи, въ теоріи напраженныхъ и свобод-

ныхъ силъ. Если душа есть модификація другихъ активныхъсилъ природы, то, подобно всёмъ активнымъ силамъ природы, она должна быть способна находиться въ состояніи напряженномъ, скрытомъ. Гротъ находитъ что явленія сна и развитія духовныхъ силъ человёка подтверждаютъ это. Гдё были, спрашиваетъ онъ духовныя силы Ньютона, Гете, Канта, когда имъбыло по мёсяцу отъ роду? Если мы не предположимъ такуюнелёпость, что эти силы вошли въ нихъ послё, извнё, то мы должны предположить, говоритъ Гротъ, что онё въ мёсячной силё жизни Ньютона или Гете находились въ скрытомъ состояніи.

Но если сила сознанія, мысли, воли, вообще духовная сила, можеть находиться въ напряженномъ состояніи, то, очевидно, заключаеть нашь мыслитель, она можеть находиться въ напряженномъ состояніи и въ той силь, которая производить электричество, теплоту, магнитизмъ, т. е., что всякая активная сила должна быть духомъ въ болье или менье напряженномъ, или свободномъ состояніи.

Но гипотеза различных ступеней свободы силы равносильна гипотеза различных ступеней "стасненія", связыванія. Отсюда естественно является вопрось: чему же подчиняется, чамь можеть быть стаснена въ своемь развитіи сила—духъ? "Гда—спрашиваеть нашь мыслитель, тоть господинь, который связываеть и гнететь силу—духъ, держить ее въ оковахъ, заставляеть ее бороться изъ-за освобожденія?" "Инстинкть отвачаеть каждому,—говорить Гроть 1),—что господинь этоть, никто иной, какъ матерія, та самая матерія, въ которую вачно варило человачество и которую признавали сущимь, т. е., существующимь фактомь, даже та философы, которые считали ее "не—сущимъ". Эта матерія есть объеть нашего внашняго опыта.

Далъе Гротъ разбираетъ тъ теоріи, которыя стараются свести матерію на активныя силы, или хотя представить ее только обратной стороною силы—духа, а не самостоятельной. Нашъ мыслитель того митнія, что контрастъ между духомъ и матеріею можно оправдать съ точки зрънія физическихъ теорій. Въ этомъ случать особенно важно ученіе объ инерціи, какъ

<sup>1)</sup> Ib. 78 crp.

законъ непрерывнаго покоя, если его не нарушитъ сила, вызывающая движеніе, и, какъ законъ непрерывности движенія, если его не оставовить сопротивление. Нашь мыслитель приводитъ то соображение, что если бы мы имъли одну активную силу во вседенной, то всякое движение было бы непрерывно, вечно. Явленіе покоя не объяснимо при предположеніи существованія другой силы, которая и является источникомъ сопротивленія сил'я движенія, активной сил'я. Чтобы движеніе перешло въ поксй, необходимо сопротивление, а для этого должно существовать начало или источникъ сопротивленія-другая сила; сила-матерія. Далье, если бы существовала только одна сила, то немыслимо бы объяснить никакое действіе въ мірь физическомъ. Всякое действіе предполагаетъ причину. Причина должна лежать вит того, что испытываеть действіе. Поэтому всякое действіе есть одинь изъ моментовъ взаимодействія, а взаимодействіе предполагаеть два взаимодействующихъ элемента, или фактора. Итакъ, заключаетъ Гротъ, уже въ физикъ необходимо предположить двъ силы, чтобы не оставить безъ объясненія самыхъ элементарныхъ явленій въ этой наукъ. Но и въ другихъ областяхъ знанія, -- химіи, біологіи-ин также постоянно замъчаемъ подтверждение существования двухъ силъ, а не одной. Жизнь есть явленіе аналогичное движенію. Жизнь не могла бы прекратиться, если бы движеніе не встръчало сопротивленій. Продуктъ этихъ сопротивленій, источникъ которыхъ лежитъ въ матеріи, въ пассивныхъ силахъ природы, есть смерть, -- своего рода явление покоя, остановка движенія. Смерть не было бы возможнымъ объяснить, если предположить, что всё силы можно свести къ одной активной силь. Точно такъ же и сонъ есть явленіе, аналогичное покою и объяснимое только изъ того же антагонизма силъ активныхъ и пассивныхъ, какъ явление временной побъды этихъ последнихъ. Сонъ тоже есть продуктъ силъ сопротивленія, силь матеріальныхъ. Не даромъ, замівчаеть Гротъ, принято думать, что сонъ есть временная остановка животной жизни для цёлей жизни растительной.

Наконецъ, даже біологическій принципъ борьбы за существованіе предполагаетъ, по нашему мыслителю, тотъ же конт-

растъ силъ природы, ибо самое понятіе борьбы предполагаетъ непремѣнно два начала. Такимъ образомъ, заключаетъ Гротъ, существованіе двухъ началъ въ природѣ: силы—духа и матеріи—силы, активной и пассивной силъ, не можетъ быть предметомъ сомнѣній. Въ великомъ законѣ сохраненія энергіи и вытекающей изъ него доктринѣ напряженныхъ и свободныхъ силъ природы лежитъ, помимо всѣхъ прочихъ доказательствъ, основаніе для противуположенія двоякаго рода силъ. Освобожденіе должно быть отъ чего нибудь, напряженіе тоже должно имѣть свою причину—напряженіе активныхъ силъ есть продуктъ ихъ связыванія пассивными.

Подводя итоги всёмъ своимъ разсужденіямъ, нашъ мыслитель приходитъ къ выводу, что выставленный имъ критерій истиннаго знанія (законъ единообразія природы) даєтъ возможность познать себя при посредстве двоякаго опыта—внёшняго и внутренняго, познать два начала вещей силу—духъ и матерію—силу, противоположныя другь—другу и постоянно борющіяся другь съ другомъ. Процессъ развитія силы—духъ, т. е., процессъ освобожденія ея, переходъ изъ напраженнаго состоянія въ деятельное, есть, по Гроту, процессъ порабощенія ей матеріи—силы, которая понуждается служить ея целямъ. И наоборотъ: процессъ торжества и победы матеріи—силы, или силы сопротивленія, есть въ то же время процессъ порабощенія, или закрепощенія силы—духа, перехода ея изъ деятельнаго состоянія въ напряженное.

Нашъ мыслитель находить, что этоть, установленный имъ дуализмъ, есть совершенно новая форма дуализма, какъ по-казываютъ самыя новыя понятія—матеріи силы и силы—духа. Но этотъ дуализмъ, по его мнёнію, есть въ то же время и монодуализмъ, какъ можно заключить изъ общаго понятія силы, объединяющаго понятія духа и матеріи. И можетъ быть, добавляетъ нашъ мыслитель, въ идеё чистой силы, совиещающей начала покоя и движенія, духа и вещества и всёхъ прочихъ контрастовъ, данныхъ въ дифференцированной дёйствительности, и кроется разгадка идеи общаго начала, абсолюта, Бога. Но постигнуть своимъ ограниченнымъ умомъ эту

чистую силу мы не въ состояніи, и сущность реальнаго бытія ея для насъ-вічная тайна" (89).

Въ заключение своего трактата Гротъ показываетъ, какъ его доктрина силы—духа могла бы послужить основою для переработки всёхъ нравственныхъ—индивидуальныхъ и соціальныхъ идей и идеаловъ человъчества.

Такъ, "прогресъ" съ точки врвнія этой доктрины можно опредвлить, какъ порабощеніе и приспособленіе силы—матерін, въ видахъ освобожденія силы—духа. Цвль прогресса—полная переработка, полное приспособленіе матеріи къ потребностямъ силы—духа. Свобода воли—это опять—усиливающееся освобожденіе силы—духа изъ подъ ствсненія, налагаемаго на нее силой—матеріей, это—торжество силы—духа, эмансипація сознанія личности изъ подъ гнета организма и среды.

Добро—это результать освобожденія силы—духа. торжество его идеальности; подчиненіе и порабощеніе силы матеріи.

Альтруизмз, какъ орудіе достиженія добра, есть стремленіе всёхъ элементовъ силы—духа сплотиться во имя свободы, во имя побёды надъ вломъ. Эгоизмъ—это форма противодъйствія, сопротивленія освобожденію силы—духа, это—торжество матеріальнаго надъ идеальнымъ, пассивнаго надъ активнымъ. Отсюда же и опредёляется нравственный долгъ человъка: нашъ нравственный долгъ есть содъйствіе освобожденію силы—духа вселенной, хотя бы путемъ пожертвованія его индивидуальнаго проявленія въ насъ самихъ, т. е. путемъ самопожертвованія.

Красота—это воплощенная свобода, гармонизированная въвидахъ свободы силы—духа и т. д. Однимъ словомъ, по нашему мыслителю, путемъ внутренняго опыта, прозрѣвающаго сущность внутренняго начала вещей, начала жизни и сознанія, есть возможность оправданія не только идеи—силы—духа, но и всего идеальнаго—высшихъ началъ нравственности, идеи добра, разумныхъ цѣлей вселенной. Но этого мало; нашъмыслитель думаетъ даже, что и вѣчная загадка человѣческаго бытія—вагадка будущей судьбы человъка, можетъ быть вновьподвергнута обсужденію съ точки зрѣнія доктрины силы—духа. Сила—духъ неуничтожима и можетъ только переходить

изъ свободнаго состоянія въ напряженное. Но напряженное состояніе для нея можеть быть только временнымъ: конечное освобожденіе несомнѣнно. Духъ долженъ быть безсмертенъ и, по всему вѣроятію, дѣлаетъ предположеніе нашъ мыслитель,— именно въ человѣкѣ онъ можетъ достигать безсмертія, т. е., окончательной побѣды надъ силою сопротивленія, котораа его связывала въ остальной природѣ.

Обозрвніе выводовъ изъ изложенной доктрины ставить много и новыхъ задачъ. Главная изъ нихъ-переработать на новыхъ началахъ теорію правственности-мораль. Гротъ, въ заключенін къ своему трактату "О душь", уже выразиль намереніе посвятить этой цёли следующіе свои труды. И действительно, хотя и не такъ скоро, но онъ исполнилъ свое намърение. Съ 1889 г. стали появляться статьи, въ которыхъ Гротъ старался провести далье принципы того мірововзрынія, которое было имъ высказано въ только что изложенномъ нами трактатъ. Однимъ изъ первыхъ произведеній Грота съ такимъ направленіемъ была статья: "Значеніе чувства въ познаніи и діятельности человака". Статья эта (рачь, произнесенная въ публичномъ засъданія Моск. Психол. Общества 24 января 1889 г.) темъ интереснее, что она представляетъ собою коренное опровержение собственныхъ мыслей Грота, высказанныхъ въ первомъ его крупномъ произведеніи:-, Психологія чувствованій". Какъ ым уже говорили при изложеніи "Психологін чувствованій", въ этомъ сочиненів за чувствами Гротъ признаваль только субъективное значение. Теперь онъ привнаетъ за ними объективное значение и въ гносеологическомъ смыслъ.

Нашъ мыслитель того мнвнія, что всв сужденія наши о цвнв вещей составляются на основаніи чувствованій, и если признать, что всв чувства человвка относительны и неустойчивы, то вместе съ темъ пришлось бы признать, что, мы лишены средствъ для определенія истинной цены вещей. Гармонія и дисгармонія, совершенство и несовершенство оказались бы условными понятіями нашего ума, которымъ въ самыхъ предметахъ ничего не соответствуетъ, и всё мечгы

объ опредълении истиннато блага человичества, объективнато значения прогресса, идей, добра и зла—слидовало бы признать суетными, такъ какъ всй эти идеи имиютъ своими основанівми чувство.

Нашъ мыслитель и ставить своею цёлью, въ излагаемой нами статьй, убёдить читателей, что чувствованія, при изв'єстной переработків ихъ нашимъ сознаніемъ, пріобр'єтають значеніе не только важной, но и вполнів необходимой, достов'єрной и всеобщей основы познанія 1) внутренней стороны вещей, ихъ внутренняго существа, или субъекта, степени гармоніи и дисгармоніи въ ихъ природів. На почвів такой переработки матеріала чувствованій и чувствъ, человівческій духъ, по воззрівнію нашего мыслителя, творить искусство, построяеть общіе принципы нравственной дізтельности и обязательные идеалы личной и общественной дізтельности и жизни.

Основаніе въ пользу этого значенія чувства Гротъ видитъ въ томъ, что последние критерии истины и лжи лежатъ въ чувствахъ истины и лжи; именно, последнее основание нашего убъжденія въ истинности или ложности какого либо умственнаго акта нашъ мыслитель видитъ въ умственной гармовів. Всякая гармонія познается чувствомъ, испытывается нами, вакъ чувство гармонів, какъ пріятное чувство удовлетворенія. Всякая же дисгармонія, всякое несоотвітствіе (между нашими представленіями и законами ума) испытывается въ формъ чувства дистармоніи, непріятнаго чувства противорфчія. Благодаря этимъ интеллектуальнымъ чувствамъ согласія и противорвчія, законъ согласія или тождества, и законъ противорьчія становятся основными законами мысли и дёлають возможвымъ установить критеріи истины и лжи. Эту мысль Гротъ развиваетъ подробно и основательно. Особенно убъдительны его ссылки на параллелизмъ ощущеній и чувствованій, ділаемыя имъ съ цёлью доказать объективность и достоверность чувствованій. Нашъ мыслитель находить, что чувствованія проходять въ своемъ развитіи тѣ же ступени, что и ощущенія; и что ступени развитія чувствъ и идей вполнъ

<sup>1)</sup> Познаніе чувствомъ вли интунтивное, иррадіональное познаніе, по Гроту, можно назвать "постиженіемъ", въ противоположность раціональному познанію, которое выражается терминомъ "пониманіе".

параллельны и вполив взаимно обратны другь другу въ томъсмысль, что какъ чувства могутъ быть объектомъ и содержаніемъ понятій, такъ, въ свою очередь, понятія могуть быть оцъниваемы чувствами въ ихъ отношеніяхъ, и ирраціональное (интунтивное) познаніе можеть стать объектомь раціональной обработки. И нашъ мыслитель находить, что познание витуитивное шире познанія раціональнаго. Понятія науки не охватывають всей дёйствительности, и потребность полноты постиженія міра должна привести къ новому высшему акту творчества на почвъ чувства. Ирраціональность познаній бываеть по Гроту троякаго вида: 1) художественное постижение дъйствительности-путемъ переработки чувствованій въ чувства; 2) философское - путемъ переработки матеріала чувствъ въ понятія и 3) высшее, мистическое постиженіе міровыхъ началь и смысла мірового процесса путемъ переработки матеріала идей во чувства. Во всёхъ видахъ этого интуптивнаго познанія, мы, по нашему мыслителю, и познаемъ собственно субъективныя качества вещей и насъ самихъ (природу, сущность нашего субъекта); другими словами, путемъ интуиціи мы и познаемъ, прежде всего, глубочайшій корень нашей жизни-нашу собственную душу, а затъмъ уже и души другихъ существъ. И это познаніе нисколько не противоръчитъ духовной организаціи человіжа, потому что, кромі индивидуальнаго и относительнаго субъекта, въ каждомъ изъ насъ есть субъектъ общій, постоянный, міровой, подчиненный въсвоемъ дъйствіи и своихъ отношеніяхъ къ міру законамъ постояннымъ и объективнымъ. Доказательства нашего мыслителя въ пользу "постоянства" и "премірности" субъекта очень основательны. Мы приведемъ ихъ резюме:

1) если ощущенія наши суть воспріятія отношеній вещей къ субъекту, и если субъектъ нашъ участвуєть въ повторенів всёхъ ощущеній предметовъ и свойствъ, то признаніе такой относительности нашего субъекта было бы, по Гроту, признаніемъ и полной относительности ощущеній. Если, приводитъ сравненіе Гротъ, знаменатель дроби, или отношенія двухъчиселъ, есть величина абсолютно перемённая, то при равенствъ числителей, и самыя дроби всегда были бы различны и относительны. Выводъ тотъ, что ощущенія могутъ быть посто-

яны и объективны только при постоянстве и объективности субъекта.

- 2) Если ми можемъ изучать субъекть нашь объективно, научно, то есть изучать общіє законы субъекть нашь, кромф недивидуальныхъ, относичельныхъ свойствъ, имфеть свойства общія, природу безотносительную.
- 3) Далве, наша исяхическая энергія, наша жизненная сила. весь ея запась, есть величина далеко не относительная. Она настолько велика и неистощима, что объ относительной, ограниченной индивидуальной оцфики ся, не можеть быть и ричи, Савдовательно, по нашему мыслетелю, и въ этомъ случав беготносительность субъекта стоить вив всякаго сомивния. Изъ приведенных нами доказательства и соображеній Грота далаеть редв и другихъ содержательных выводовъ. Такъ вакъ общіе запасы психической энергін, которые тратятся психической дъятельностью субъекта, не подлежать непосредственней опфика въ чувствованіяхъ, то и чувствованія въ этой области имеють безотносительный жарактерь, могуть, по нашему мыслителю, служить показателями: объективныхъ достоянствъ и недостатковъ самаго субъекта-его объективной ценности. Отсюда же по Гроту следуеть, что хотя чувство этой пънности мы познаемъ только въ самихъ себъ, но по самой пригрода нашего субъекта, или тождеству съ объектомъ, по самому однообразію законовъ совнанія, это чувство цінюсти пріобрітаеть для насъ смысль объективный. Повнавая же это турство объективной ценности вещей міра, мы, вмёстё съ этимъ, путемъ творчества, создаемъ общеобязетельные идеалы и принциим. И вотъ, продуктомъ совданія и формированія этехь идеаловь, является, по возэрьнію нащого мыслителя, рядь испусствы: логика, какь объективная теорія искусства повнамія, втика, какъ объективная теорія искусства хотінія, эстетина, какъ объективная теорія чувствованія. И Гротъ находить, что самое существование этихъ творій искусствъ яв-METCA VEG HORSBATCHEM'S OCHERTHBHAIO R BECOOMBATO MADARTEDS чувства человека. И наму мыслитель убеждень, что это познаніе чувствомъ не менфе объективно, чфмъ повнаніє умомъ, ноо, съ одной стороны, умъ столько же субъективенъ (въ из-

въстномъ, болъе ограниченномъ смыслъ этого слова), какъ и чувство, а съ другой стороны, и чувство не менфе объективно (въ болве широкомъ вначение этого термина), чвиъ умъ или разсудовъ человъва. Все наше познаніе, подчеркиваеть свою мысль Гротъ, субъективно, такъ какъ нётъ объекта или предмета повнанія бевъ субъекта, воспринимающаго все существующее по законамъ внутренней своей организаціи, въ формахъ, свойственныхъ нашему совнанію. Но, вмісті съ тімь, всякое познаніе и творчество объективно, ибо объекты налагають свою печать на всв воспріятія и действія субъекта. Задача всякаго познанія и творчества состоить не въ томъ, чтобы устранить изъ воспріятія субъективное, которое неустранимо и неотдівдемо отъ объективнаго, а лешь въ томъ, чтобы устранить относительное, индивидуальное, случайное, какъ въ субъективныхъ, такъ и въ объективныхъ элементахъ воспріятія. И тогла, по возарвнію Грота, останется и въ понятіямь, и въ чувствамь, общее, для всехъ людей обязательное, непреходящее. Это же будеть имъть значение и великую важность для правственнаго прогресса человъчества. "Когда, - приводить вдъсь Гроть слова известнаго автора "Исторів матеріаливма" (Ланге)-будеть познана непреходящая природа всякаго творчества въ искусствъ, религіи и философіи, и когда, на основаніи этого повнанія, распря между изслідованіемь и творчествомь будеть навсегда примирена, тогда-то будетъ найдена и многообразная гармонія истиннаго, добраго и прекраснаго, и человічество придеть къ постоянному и прочному міру". Гроть находить, что эта высокая мечта выдающагося мыслителя новейшаго времени можетъ осуществиться лишь тогда, когда психологія всесторонне выяснить истинное, непреходящее значение чувства въ познаніи и діятельности человіка, и когда человічество перестанеть раболенствовать предъ умомъ, какъ единственнымъ надежнымъ руководителемъ жизни. И нашъ мыслитель думаеть, что на томъ пути, который имъ намечень въ изложенной нами статью, возможна несравненно более плодотворная разработка вопроса, чёмъ на почей стараго взгляда на чувство, какъ на безусловно субъективную сторону душевной жизни.

Дальнейшею, характерною для уясненія теоретическихъ

взглядовъ Грота, работою является этюдъ: "Что такое мета-физика?" Этюдъ этотъ, по словамъ самого автора, является итогомъ работъ ето надъ вопросомъ "о задачахъ философіи". Здѣсь особенно для насъ интересно опредѣленіе Гротомъ философіи.

Въ понятіи философіи по Гроту выразилась идея полнаго повежнія; понятіе "философія" означаєть и любовь, и стремленіе къ мудрости, т. е., стремленіе къ той полноть и тому совершенству внанія, которыя необходимы для того, что-бы человъкъ обладалъ правильными и твердыми вритеріями дъятельности. Мудрость же есть знаніе не только вившняго міра, но, прежде всего, знаніе челов'якомъ самого себя. Она не есть только обладание наблюдениями, обобщениями изъ опыта, выводами изъ разсудка, она есть, по нашему мыслителю, обладаніе высшими интунціями чувства, высшими абстрактными формулами жизни-идеалами, пріобрътенными путемъ взаимодъйствія всёхь духовныхь силь человёка-всёхь доступныхь человёку ощущеній, мыслей в самыхъ возвышенныхъ чувствъ. И къ этой именно полнотъ и единству всъхъ данныхъ и факторовъ человъческаго сознанія всегда, по мнінію Грота, и стремилась философія. И въ этомъ нашъ мыслитель видить ся существенное отличіе отъ науки, искусства, религіи, которыя стремятся удовлетворить отдельнымъ потребностямъ человеческаго духа: потребности логически строгаго и точнаго мышленія (наука), потребности постановки системы чувствъ человъка въ соотвътствіе съ дъйствительною субъективною природой вещей (искусство), потребности непосредственнаго урегулированія челов'яческой води (религія). Философія, какъ цёлое, не есть ни наука только, ни вскусство, ни религія, а есть философія—и должна всегда и прежде всего остаться сама собою. Но это не мізшаеть философіи быть одною своею стороною наукой, ибо она подводить науки итоги, устанавливаеть для нея общіе критерін и методы, указываеть ей на ея противоръчія и ставить ей новые вопросы. Другой своей стороной философія будеть всегда сродни искусству, ибо она объединяетъ и освъщаетъ то, что отгадано художественнымъ чутьемъ, и творитъ отвлеченные символы (принципы), охватывающіе конкретные образы поэтовъ, обличаетъ искусство (съ точки врёнія высшаго синтеза идеальных в понятій) во лжи

и натяжкахъ, указываетъ ему новые идеалы и новые способы: воздействія на действительность. Наконець, есть сторона общая у финософія и съ религіей, ибо философія служить для. религіи способомъ новірки, проведенія и утвержденія предъразумомъ истинъ въры, а также средствомъ устраненія изъ релити всего того, что но существу ей чуждо, что составляетъвъ ней результить личныхъ и случайныхъ дюдскихъ вліяній. Поэтому-то, заключаеть нашь мыслитель, исторически философія всегда сама строплась на основакъ науки, искусства и религін даннаго народа и времени, а вивств съ твиъ оказывала существенное воздёйствіе на ихъ дальнёйшее строеніе и развитіе: она-то порождала или возрождала науку, искусствои религію, —то сама изъ вихъ рождалась и возрождалась 1). И Гроть находить, что эта связь философіи съ искусствомъ, наукой и религіей, неразрывна; всё попытки разорвать эти естественныя отношенія взаимод'вйствія между философіей и другими формами разумнаго постиженія дійствительности-всегда: вели къ уродливымъ уклоненіямъ философіи отъ главнаго пути развитія. Танъ, разрывъ съ наукою порождаль по Гроту фантастическія и произвольныя умствованія, неоправдываемыя дёйствительностью; разрывъ съ искусствомъ и художественностьюприводиль философію къ сухимъ и пустымъ схоластическимъ формуламъ; разрывъ съ религіей и религіозностью заставлялъфилософію запутываться въ безысходныхъ противорёчіяхъ и антиноміяхъ человъческаго разсудка и утрачивать всв средства для ихъ примиренія; поэтому же намъ мыслитель признаетъ безплодними всъ полытки слить философію съ наукой, сдълать изъ нея особую область чисто-субъективнаго творчества, или превратить ее въ своего рода новую религію человъчества; но все же нашь мыслитель находить, что самоебливкое отношение философія имветь къ наукв. Для того, чтоби правильно оптинть это отношение философии къ наукт, нашъмыслитель предлагаеть отдать отчеть вь томь, что составляетьособый научний элементь въ философіи и даеть право, съ вз-

<sup>1)</sup> Аймлогичныя мысля о происхожденія философія и ея отношенія въ религін, наука и искусству Гротъ высказываль также в въ другихъ сочиненіяхъ второго-періода своей діятельности, напр. въ нопулярномъ очерва: "Введеніе въ исторію новой философія" (см. "Вопросы Философія и Психологія" VII квига, (1890 г.: № 3), 1—26 стр. особенно 6—7 стр.

въстной стороны, считать философію особаго рода наукою съ самостоятельнымъ предметомъ, задачами и пріемами изслідованія.

Этотъ особый научный элементь въ философіи обозначается, по терминологіи нашего мыслителя, именемъ метафизики, какъ своеобразной науки и своеобразнаго метода изследованія. Понятіе философіи шире понятія метафизики, вбо въ понятіе философіи входять и такіе пріемы уразумінія и воспроизведенія дійствительности въ идеяхъ, которые чужды наукі въ собственномъ смыслі. Но это не мішаетъ метафизикі составлять существенную и основную сторону философіи, какъ по содержанію, такъ и по пріемамъ разработки этого содержанія. Но разрішеніе вопроса объ отношеніи философіи къ наукі, точно такъ же, какъ и правильное опреділеніе понятія внаучная философія", невозможно безъ выясненія—что такое—метафизика—ка—каковы ея предметь, вадачи и методы.

Указавши на то, что всякое отрицаніе метафизики, если оно не голословно, а опирается на какія нибудь критическія основанія, всегда было и будеть отрицаніемь - одной метафизики во имя другой, ибо оно всегда преднолагаеть изв'єстную теорію отношенія разума къ бытію, субъекта къ объективному міру, познающаго къ повнаваемому, а всякля такая теорія, будь она даже совершенне скептическая, или только феноменалистическая, есть теорія метафизическая, нашъ мыслитель такъ опредъляеть метафизику: метафизика, какъ наука, есть наслідованіе и опредъленіе общихъ формъ и законовъ дужа (разума и воли) въ познаніи действительности, а также и въ возлійствій его на действительность.

Но при такомъ опредёленіи задачъ метафизики естественно возникаєть вопросъ: чёмъ же метафизика отличаєтся отъ психологія,—вёдь и психологія, какъ наука опытная, восходить отъ частныхъ психоческихъ явленій къ опредёленію общихъ формъ и законовъ духа, т. е., разума и воли? Нашъ мыслитель такъ разъясняеть этотъ вопросъ: метафизика не опытная, а умозрительная наука, подобиая математикъ. Метафизика, путемъ критики понятій нашего разума, устанавливаєть общія качественныя формы, критеріи и закомы явленій опыта. Поэтому новъйшія попытки построенія метафизики на почвъ опыта (напр. Фулье), по мижнію нашего мыслителя, грѣшатъ

основною и непоправимою отновою-предположениемъ, что изъявленій опыта всецьло могуть быть извлечены тв всеобщія и необходимыя истины, которыя сами лежать въ основании всякаго опыта, т. е., предваряють его, какъ абсолютно достовърные критеріи изученія явленій. Но нашъ мыслитель різшительно находить, что утверждать это, ограничивать способы познанія однить опытомъ, отвергать умозраніе-рашительно нёть никакихь основаній. Опыть есть совокупность представленій и понятій, пріобретаемыхъ чрезъ посредство ощущеній, (вижшнихъ и внутреннихъ) путемъ отвлеченія отъ нихъ единичныхъ признавовъ. Но самое это отвлечение, какъ дъйствие ума, уже предполагаеть въ умъ извъстныя формы распорядкаопытныхъ признаковъ явленія, критеріи ехиничныхъ сравненія и разобщенія, которые не могуть быть отвлечены оть явленій опыта, такъ какъ уже предполагаются имъ. Отсюда Гротъ и двлаетъ тотъ естественный выводъ, что понятія объ этихъ общихъ нормахъ и критеріяхъ опыта пріобретаются не путемъ обобщенія признаковъ отдільныхъ явленій, а построяются нами умоврительно, логическою работою мысли. Далбе нашъ мыслитель, путемъ сравненія метафизики съ математикою, и старается установить за первой право на умоврительный методъ. Онъ находить полную аналогію метафизическихъ понятій и положеній съ математическими, въ отношенін ихъ происхожденія и разработки, въ отношеніи ихъ къ явленіямъ и предметамъ опыта, и въ оцінкі ихъ значенія, какъ субъективныхъ формулъ мысли, претендующихъ играть роль "обазательных норми объективнаго бытія". Наши мыслитель подчеркиваеть ту мысль, что эта аналогія никогда никъмъ серьезно не отрицалась, но даже утверждалась и всеми нападками на метафизику, всеми упреками и обвиненіями, которыя къ ней предъявлялись. Обосновывая право метафизики на особый умозрительный методъ, Гротъ высказываеть то убъждение, что никто не можеть отвергать, какъ то, что метафизика заключаетъ въ себъ понятія, необоснованния опытомъ и невыводимыя изъ совокупности ощущевій и даже иногда какъ бы противоръчащія даннымъ опыта 1), такъ и то,

<sup>1)</sup> Подтвержденіе этому авторъ ведить въ метафизическихъ системахъ Деварта, Спинозы, Лейбница, Канта и особенно въ системахъ Фихте, Шеллинга, Гегеля.

что она содержить въ себъ истины, которыя имъють притязаніе не только констатировать факты действительности, но и опредълять абсолютно обязательныя для внёшней и внутренней двиствительности, --- нормы бытія и двиствованія, подтвержденіе этому, по нашему мыслителю, доставляють всё области метафизическаго построенія: теорія бытія (онтологія), теорія нормативных законовъ мышленія (логика), теорія нормативныхъ законовъ поведенія (этика)-всё они устанавливають абсолютныя положенія, обязательныя для мышленія и двятельности разумныхъ существъ. Значеніе ихъ для бытія міра Гротъ находить вполнь вналогичнымь значенію аксіомь математики. Нашъ мыслитель находить, что между логическимъ достоинствомъ и приложеніемъ къ опыту положеній: "прямая линія есть кратчайшее разстояніе между двумя точками" и "всякое бытіе имбеть причину" нёть существенной разницы, какь нёть ея и между догическимъ достоинствомъ и приложимостью истинъ, что "дважды два-четыре" и что "нётъ объекта безъ субъекта". Одинаковое значеніе и равенство этихъ положеній, по Гроту, въ томъ, что всё подобныя истины одинаково невыводимы изъ опыта и изъ опыта недоказуемы, и въ то же время одинаково обязательны для всякаго возможнаго опыта, прошедшаго, вастоящаго и будущаго. Мы всв убъждены а priori, разъясняеть свою мысль Гротъ, что эти истины были столь же обязатедьны для міра мысли и для міра бытія во времена Аристотеля, какъ и въ наше время, т. е., что умъ Аристотеля и міръ его времени точно такъ же подчинялись имъ, какъ мы и какъ нашъ міръ. Мало того, если есть планета, на которой существуютъ живыя и мыслящія-при совершенно другихъ условіяхъ опыта-существа, то мы не можемъ допустить, чтобы эти нормы мышленія и бытія могли не быть для нихъ такъ же обязательны, какъ и для насъ, -- иначе для насъ исчезнетъ все реальное, все несомитное, и сама наша наука, какъ и существованіе наше, превратятся въ сплошную фикцію, -- въ сонъ, бредъ, абсурдъ. Не подлежитъ сомивнію, что если мы въ правів признать истину "дважды два-четыре", обязательною для всего міра вещей, то мы въ прав' признать положеніе "всякое бытіе виветь причину" столь же обязательнымь не только для міра инсли, но и для всего міра бытія. Нашъ мыслитель находить,

что этихъ приивровъ вполив достаточно для того, чтобы допустить вь принципъ приложемость къ міру бытія качественныхъ метафизическихъ идей и положеній. Отсюда метафизика, въ ен подробномъ опредвлении, есть, по нашему мислителю, наука, ищищая опредълить умогрительно абсолютно-достовърныя и обязательныя, не только для нашего ума, но и для объективной дъйствительности, т. в., не только идеальныя, но и реальныя качественныя отношенія явленій опыта. внутренняю и вывшняю, или формы и нормы мышленія, двійствованія и самаго бытія всего, что существуеть. Давая такое подробное опредъление метафизики, нашъ мыслитель находить понятнымъ, что метафизика, нодобно математикъ, есть не только отдельная наука, но и целая группа наукъ (онтологія, логика, втика, эстетика и проч.), и далье, что она есть не только особая область начки, но и особенный методъ переработки матеріала наукъ опытныхъ. Но здёсь еще можеть явиться одинъ вопросъ: почему же метафизика, если она обладаеть столь несомивниямы содержаниемы, допускающимы обыективное истолкованіе, до сихъ воръ, однако, не достигла привнанія, какъ необходимая и законная часть науки? Нашъ мыслитель на это отвъчаеть въ томъ смыслъ, что все происходить въ свое время. Въ началь IV в. до Р. Хр. еще не было логики, пъскольвими въками ранъе не существовало в математики, какъ особой науки и группы наукъ. Нетъ основаній утверждать, что человічество окончательно исчерпало всю сферу возможных научных изследованій и построеній, в не предстоить дальнейшаго утвержденія на прочиму началахъ областей познанія, котя уже давно наміченныхъ, но еще не вполив организованныхъ. Указывая на то, что задача построенія метафизики, какъ науки, изслідующей преимущественно качественныя категорін духа и бытія, была ясно поставлена только Кантомъ сто летъ назадъ, нашъ мыслитель находить, что еще будущему предстоить изследовать, нельзя ли построить более плодотворную и общеобазалельную метафинку, путемъ анализа и сиптеза всъхъ качественныхъ формъ и нор-**МАТИВНЫХЪ ЗАКОНОВЪ ДУХА (ВЕ ТОЛЬКО ПОВНАВАТЕЛЬНЫХЪ, НО И** двятельныхъ), а также двло будущаго опредвлить, — есть ж

основание считать некоторыя идеи разума, напр. идеи пространства, времени, причинности и т. под. приложимими къ міру явленій и выражающими его объективную природу, а другія иден, напр.: свободы, матерін, духа, Бога, добра и зла, красоты и безобразія, неприложеными къ міру явленій и не виражающими его существа. Указывая на техъ дицъ, которыя питались рівнить общія задачи метафизики, именню: на Платона (въ немоторыхъ его діалогахъ), на Аристотеля въ его "Первей философін" (метафизивъ), Спинову (въ "Этикъ"), Канта (въ его "Критикахъ разума"), Гегеля (въ его "Логикъ"), нашь мыслитель находить, что если взять изъ этихъ трудовъ все цънное, истияное и вполнъ доказанное, и отбросить все случайное и ложное,----что является плодомъ недоразумбаій и человъческаго несовершенства, то, бевъ сомнънія, возможно уже и теперь пріобрести такую систему монятій и положеній, которая удовлетворяла бы всёмъ требованіямъ отдёльной, котя бы и несовершенной вауки. Задача ближайшаго будущаго метафизики, по машему мыслетелю, состоить именно въ томъ, чтобы разобраться въ имъющемся готовомъ имтеріаль, провърить и исправить его логическою критикою отдёльныхъ понятій и положеній, привести въ единство и систему.

Въ заключение своего ввлагаемаго нами этюда нашъ мыслитель выражаетъ надежду, что этотъ его этюдъ послужитъ выяснению истиннаго вначения метафизики и этимъ подастъ поводъ къ болте основательному изучению въ России безсмертныхъ произведений главныхъ представителей метафизическаго умозртвия, а чрезъ то послужитъ и вообще распространению философии въ России. Это же упоминание о возможности русской философии даетъ Гроту поводъ высказать нъсколько не лишенныхъ значения и интересныхъ мыслей о возможности и смыслъ національной философии. "Намъ скажутъ, говоритъ онъ 1),—а какой же смыслъ имтетъ идея русской философи, если метафизика признана такою же объективно достовърною наукой, какъ математика, и если элементы ея нужно искать у мыслителей прошлаго встукъ странъ и народовъ?" Но въ томъ то и дъло, разъясняетъ Гротъ

<sup>1)</sup> Вопр. Фил. и Цсих., кн. II (1890 г.) стр. 128.

поставленный имъ вопросъ, что метафизива не есть философія. Метафизика не можеть быть. --философія должна быть національною. Метафизика есть основа и методъ философіи, поскольку она наука и часть науки; но идея философіи всегда была и будеть шире идеи метафизики, какъ цълый домъ больше и обширење своего фундамента. Здесь Гротъ приводитъ прекрасное сравненіе: "Фундаменты готическаго храма и русскаго собора, -- говорить онь, -- могуть быть почти тождественны, а воздвигнутыя на нихъ зданія будуть носить стиль различный, національный". Субъективный элементь въ философіи-элементь чувства и личнаго творчества неразрывно связываетъ ее съ душевнымъ строемъ личности и народа. Человъкъ-носитель вселенскихъ началъ, одно изъ воплощеній мірового разума, но, вместе съ темъ, онъ и личность, своеобразная и субъективноцельная индивидуальность. Какъ частное проявление всемірнаго разума, опъ-метафизивъ, математикъ, астрономъ, физивъ, химикъ, и проч., не выдающій въ идеал'в никакой національности; какъ субъективно-пъльная индивидуальность, художникъ и философъ, т. е., носитель субъективно-цъльнаго міровозарвнія и одно изъ воплощеній національныхъ особенностей человъческаго духа. Таковы прекрасныя и интересныя мысли нашего философа о возможности національной русской философіи.

Александръ Никольскій.

(Продолженіе будеть).

## При вавихъ условіяхъ жизнь можеть им'ять смысль и цінность?

Проф. Мечниковъ занятъ въ настоящее время чрезвычайно важнымъ вопросомъ, -- изследованиемъ условий, при которы хъ жизнь человъка была бы стройнымъ, гармоническимъ развитіемъ силь и способностей, заложенныхъ въ него природою, и приводила бы къ спокойной, безболезненной старости, къ естественному постепенному угасанію и смерти, которая въ такомъ случав не представляла бы ничего страшнаго, а являлась бы, напротивъ, лишь желаннымъ отдыхомъ. Задача. несомивнию, великая и, судя по отзывамъ репортеровъ, интервьюнровавшихъ профессора, будто-бы есть надежда на удовлетворительное різшеніе этой задачи. И когда она дійствительно будеть разрешена, тогда, само собою разумеется, это будеть рашительнымъ ударомъ пессимистическому міровозаранію, по которому въ жизни столько горя и страданій и такъ мало радостей, что всего лучше было бы для человъка не рождаться на свътъ, или же, родившись, поскорве умереть. Инстинктъ жизни, правда, -- очень властный инстинкть, и человъкъ всёми силами жватается за жизнь и всего более боится смерти; даже дряхаме старики, изнемогшіе въ борьбів и страданіяхъ, съ ужасомъ глядять въ очи близко стоящаго врага-смерти и напрягають жалкіе остатки силь для борьбы съ этимъ грозник и непобъдимымъ врагамъ, такъ что, повидемому, вопросъ о томъ, стоитъ ли жить, -- праздный вопросъ, коль скоро онъ рышается въ утвердительномъ смыслё самимъ инстинктомъ. Но, къ счастью или несчастью для человека, тутъ вмёши-

вается въ дело еще и разумъ и предлагаетъ, и такъ же властно, свою опънку жизни и между двумя инстанціями-разумомъ и инстинктомъ происходитъ нъкоторый конфликтъ. Въ большинствъ случаевъ побъда остается на сторонъ инстинкта, котя бывають и обратные случаи. Не такъ давно въ одномъ изъ южныхъ городовъ покончилъ счеты съ жизнію помѣщикъчеловъкъ прекрасно образованный, владъвшій цённымъ благоустроеннымъ имъніемъ, прекрасный семьянинъ, любимый семьею, сосъдями, не мало потрудившійся для населенія увяда въ качествъ гласнаго земскаго собранія, члена управы, попечителя нёскольких школь и т. п. И воть къ ужасу семьи и соседей, этоть господинь однажды найдень застрелившимся въ отдаленномъ уголкъ своего роскошнаго сада. Судебно-медицинское вскрытіе обнаружило, или върнье, должно было что-то такое обнаружить, чтобы не лишить самоубійцу христіанскаго погребенія. Въ запискъ, найденной въ карманъ застрълившагося, сказано было: "нашель, что жить не стоить". Въ данномъ случав разумъ,-правильно или неправильно, это вопросъ, -- одержалъ верхъ надъ инстинктомъ. И сколько намъ извъстно изъ печальной хроники самоубійствъ, такой именно мотивъ (жить не стоитъ) не составляетъ большой ръдкости: къ такому именно заключению приходили и пожившие старцы, и люди зрѣлаго возраста, и юноши, чуть не подростки, вообще люди разныхъ званій, состояній, общественныхъ положеній, возрастовъ и половъ. Въ виду этого вопросъ о томъ, стоитъ ли жить, быть можеть, заслуживаеть того, чтобы ему удёлить нъкоторую долю вниманія.

Определимъ смыслъ выраженія, стоитъ ли жить.

При покупкъ какой-либо вещи выраженіе—"стоитъ" означаетъ, что пріобрътаемая вещь уравновъшиваетъ ту затрату, которую необходимо сдълать для пріобрътенія этой вещи; вещи, которая не уравновъшиваетъ этой затраты, никто не станетъ покупать. При этомъ, при опредъленіи стоимости вещи, весьма важную роль играетъ субъективный элементъ: важно не только достоинство товара, вещи, но также и то, насколько этотъ товаръ, эта вещь необходима, или понравилась мею. Могутъ предлагатъ мнъ дъйствительно хорошую, цъную вещь, могутъ

дешево ее отдавать, но я могу ее не взять, потому что мию она не нужна, или не нравится; я не куплю напр. даже за самую дешевую цёну очень высоко цёнимое китайцами блюдо—гнёзда саланганы или гуано; наобороть, за ничтожную вещь я готовъ заплатить дорого, если она мию необходима, или очень понравилась. Но сама жизнь не составляеть предмета купли и продажи. Какой же тогда смыслъ выраженія—стоить жить?

Въ жизни мы преследуемъ различныя цели, въ достижении которыхъ видимъ счастье, понимаемое каждымъ по своему. При этомъ неизбежно, конечно, встретить препятствія, преодольть трудности, потерпыть неудачи. И воть возникаеть вопросъ: эти неизбъжныя на нашенъ жизненномъ пути препятствія, неудачи, трудности, отсюда огорченія и скорби уравновъшиваютъ ли то благо, къ которому мы стремимся и котораго достигаемъ; или безмфрно его превышають? Если да, если сумма радостей, счастья равняется, или превышаеть сумму обдетвій и скорби, тогда вопросъ о томъ, стоить ли жить, різшается въ утвердительномъ смысле, и наоборотъ. Ясно, что субъективный элементь здесь должень играть еще более важную роль, чёмъ при покупке какой-либо вещи, товара. Представленія о счастливой жизни у людей слишкомъ разнообразны. Для одного жизнь на лонъ пвироды, въ тъсномъ кругу семьи, хорошихъ друзей, безъ борьбы и житейскихъ треволненійзавътная мечта, въ ней онъ видить счастье, къ ней стремится. Для другого такая жизнь-тоска смертная, его тянетъ въ противоположную сторону, ему по душів жизнь, полная бурь и треволненій, борьбы и побідъ. Босякъ Горькаго, бывшій солдатъ Лакутинъ, такъ разсуждаетъ, лежа въ степи: "Люблю а, другъ, эту бродячую жизнь. Оно и холодно и голодно, да свободно ужъ очень... Нетъ надъ тобою никакого начальства... самъ ты своей жизни хозяинъ... Хоть голову себъ откуси,некто тебъ слова не можеть сказать.. Хорошо... Наголодался я эти дни, назлился... а вотъ теперь лежу, смотрю на небо... Звъзды мигаютъ мнъ... ровно говорятъ:---ничего, Лакутинъ, ходи, знай, по землъ и никому не поддавайся... Н-да.. И корошо на сердцви...

У Аванасія Ивановича и Пульхеріи Ивановны идеаль

счастивой жизни обратно противоположный этому. Гоголевскаго городничаго тёшать мечты о власти, какою она будеть пользоваться, когда его затемь станеть такая персона, какь Иванъ Александровичь Хлестаковъ. Осипъ, слуга Хлестакова, опять по иному разсуждаеть, иначе представляеть себъ идеаль житейскаго благополучія. Словомъ каждый разсуждаеть по своему, и то, что очень цённо въ глазахъ напр. Осипа, ни въ какомъ случав не можеть удовлетворить босяка Лакутина, и наоборотъ.

Итакъ, вопросъ о ценности жизни сводится къ вопросу о томъ, чего въ ней больше—радостей, счастья, или же скорби и страданій. Спешу, впрочемъ, оговориться. Можетъ быть и другая точка зрёнія на этотъ предметъ: можно поставить задачей и целью своей жизни не личное благополучіе и счастье, а служеніе на пользу другихъ, благополучіе и счастье окружающихъ, общества, государства, человечества. Мотивомъ деятельности въ такомъ случать будутъ не личные какіе-либо расчеты, а любовь къ другимъ, къ людямъ, внушаемая нравственнымъ долгомъ. Въ этомъ случать моя жизнь будетъ имёть прану, если я сознаю, что, действительно, въ какой-либо степени и содействую этому всеобщему благополучію, всеобщему счастью. Мои личныя страданія будутъ вознаграждены сознаніемъ свято выполненнаго долга, сознаніемъ того, что моя жизнь—орудіе счастья другихъ.

Следовательно, вопросъ о томъ, стоить ли жить, вопросъ о ценности жизни следуеть разсматривать съ двухъ точекъ вренія: съ точки вренія 1) личнаго и 2) общечеловеческаго счастья.

T.

Самаго бъглаго въгляда на исторію философских ученій достаточно, чтобы видъть, что чрезъ всю эту исторію красной нитью проходить пессимистическій въглядь на міръ, на положеніе человъка во вселенной, на господство зла въ міръ; этоть взглядь на протяженіи въковь является основной, доминирующей нотой. Противоположные въгляды, оптимистическіе являются лишь оберъ-тонами, ручейками, незамътно исчезающими въ руслъ главной ръки, не оказывающими скольконибудь замѣтнаго вліянія ни на ея направленіе, ни на мрачную окраску ся водъ.

Подъ благодатнымъ небомъ юга, въ странв пышныхъ пальмъ, въ странъ, гдъ природа ласкаетъ и звъря, и птицу, и человыка, двадцати-восьмильтній юноша, сынь князя, Сакія-Муни нии Будда оставияетъ страну своего отца, чтобы жизнь наследника престола переменить на суровую жизнь аскета и проповедывать четыре истины, изъ которыхъ первая состоитъ въ томъ, что жизнь своимъ необходимымъ следствіемъ имфетъ страданіе; что желавіе есть причина страданія, какъ говорить вторая истина; что илиювія существованія и страданіе желаозвиним отого живінэжотинну минажотину атыб атугом він существованія- нирваной, такова третья истина; наконець, четвертая говорить, что правильный методь для достиженія нарваны состоить въ абсолютномъ отречении и въ подавлении всякаго желанія. Таково ученіе знаменитаго Будды, основателя религіи, насчитывающей въ настоящее время сотни милліоновъ последователей. Видимый мірь это-майя, обмань; глава смертнаго закрыты покрываломъ, сквовь которое онъ смотрить на мірь, о которомъ нельзя сказать не того, что онъ существуетъ, ни того, что онъ не существуетъ; овъ, этотъ мірь подобень сновидінію, или сіянію солнечныхь лучей на пескъ, которое путникъ издали принимаетъ за блескъ воды. Такова мысль Ведъ, священныхъ книгъ буддистовъ. И теперь, какъ тысячи леть назадъ, аскеть Гималайскихъ горъ бросается въ священномъ изступленіи съ высоты горъ въ пропасть или подъ колеса священной колесницы, чтобы скорже и върнже достигнуть ввчнаго покоя—нирваны.

Свётлое, жизнерадостное міровозарёніе древних грековъ, съ ихъ культомъ физической силы и красоты, представляетъ рёзкій контрастъ съ религіозно-философскимъ пессимизмомъ востока. Обработывать землю къ качествъ жалкаго поденщика предпочтительные, чёмъ быть владыкою цёлаго сонма мертвеновъ,—таковъ взглядъ Гомера (Одиссея XI, 488). Сократъ вмёстё съ нёкоторыми другими училъ, что для добродётельнаго человёка не можетъ быть никакого зла ни въ жизни, ни въ смерти. Но уже Софоклъ сказалъ, что величайшее благо

для человъка—не родиться. И затъмъ пессимистическое настроеніе становится все замътнъе и замътнъе, пока наконецъ Гегезій въ Александріи дошелъ до проповъди самоубійства, при томъ столь успъшной, что власти нашли необходимымъ запретить его лекціи. Подобнымъ же образомъ шло дъло у римлянъ съ тою лишь разницею, что здъсь высшею цълію, высшимъ благомъ ставилось не счастье личности, а счастье, могущество и слава государства, въ жертву которому приносились интересы гражданъ.

Вопросъ о томъ, въ чемъ должно полагать счастье человъка и какъ его достигнуть, составляеть существенный вопросъстоической философіи. Усиліе, власть надъ собой, надъ своими склонностями и страстями-воть что можеть сделать человека счастливымъ, по мижнію стоиковъ. "Есть вещи, говоритъ Эпиктетъ, завершитель философіи стоицизма, зависящія отъ насъ, -- это наши мивнія, наши желанія, наши движенія, наши наклонности, наши отвращенія, однимъ словомъ, всв наши дъйствія. Тъ, которыя не зависять отъ насъ, суть: тьло, имущество, репутація, -- однимъ словомъ, все, что не принадлежить къ числу нашихъ дъйствій. Вещи, зависящія отъ насъ, свободны по природе-ни что не можеть остановить ихъ в быть имъ препятствіемъ; что касается до явленій, независимыхъ отъ насъ, то это явленія слабыя, рабскія, подлежащія разнымъ препятствіямъ и неудобствамъ и совершенно чуждыя человъку. Потому помни, что если ты принимаеть за свободныя тв явленія, которыя по ихъ сущности суть рабскія, если ты принимаеть за свое то, что принадлежить другому, то ты всегда будешь встрвчать препатствія; ты будешь огорченъ, взволнованъ и будешь роптать на боговъ и на людей; но если ты будешь считать своимъ то, что свойственно и принадлежить тебъ, и чужимъ то, что принадлежитъ другому, никогда никто не заставить тебя сдёлать того, чего ты не хочешь, и ты не будешь тогда роптать ни на кого, не будешь; обвинять никого... Болевнь, напр., это телесное препятствие она не есть препятствіе воли, если только эта послёдняя сама не хочеть, чтобы бользнь составляла препятствіе. Я-хромь, это-препятствіе для моей ноги, но не для моей воли. Можно-

сказать то же обо всемъ, что останавливаетъ тебя, и ты найдешь, что разныя случайности-препятствія для чего-нибудь, но не для тебя". Понять необходимость и добровольно ей подчиниться-вотъ въ чемъ, по мивнію стоиковъ, состоитъ истинная свобода. Мудрецъ, достигшій такой свободы, не падетъ духомъ подъ ударами судьбы; онъ противупоставляетъ имъ усиліе воли, которая даже въ мученіяхъ, даже въ смерти совнаетъ свою свободу и, погибая, торжествуетъ. Мудрецъ, говорить стоициямь, есть господинь и владыка всёхь вещей, вмёств съ темъ онъ и владыка собственной жизни, которую онъ во всякій моменть можеть окончить самоубійствомъ. "Видишь ли ты, патетически восклицаетъ Сенека, ту страшную вершину горы? Оттуда, съ этой вершины лежить для тебя путь къ свободъ. Видишь ли ты вонъ то море, ръку, колоденъ? Тамъ въ глубинв ихъ обитаетъ твоя свобода. Видишь ли вонъ то засожнее дерево? На немъ виситъ твоя свобода. Видишь ли твою шею, горло, грудь? Въ нихъ средство избавленія отъ рабства".

Такимъ образомъ у стоиковъ и речи нетъ о какомъ-либо положительномъ счастьи; здесь речь только о способе избегать страданій, для чего необходимо подавлять въ себе всякаго рода склонности и желанія до желанія жить включительно.

Казалось бы, отъ эпикурейцевъ следовало бы ожидать светлаго, жигнерадостнаго настроенія и ясныхъ указаній на то. въ чемъ состоитъ счастье и какъ его достигнуть. Однако же, то, что мы здёсь находимъ, мало чёмъ отличается отъ стоическаго понятія о счастьи. Эпикурейцы не считали благомъ изменчивыя удовольствія, а признавали такимъ благомъ только постоянное удовольствіе, абсолютный покой, атараксію. И здесь, какъ и у стоиковъ, дело идетъ объ уменьи не поддаваться печалямъ жизни, а также объ умъньи, въ случаъ нужды, обходиться безъ радостей жизни. Трудно видъть чтолебо положительное въ абсолютномъ поков, атараксіи, которая считается благомъ, по мижнію эпикурейцевъ. Эпикуръ и Лукрецій стараются уб'вдить своихъ посл'вдователей въ нелівпости страха смерти. Они не стали бы этого дёлать, если-бы признавали возможность положительнаго счастья уже потому, чтосмерть полагаетъ конецъ этому счастью.

Не останавливаясь затёмъ на философіи среднихъ вѣковъ, перейдемъ къ новой философіи, послів—Кантовской. Здівсь прежде всего мы будемъ иміть діло съ философіей Шопенга-уэра, у котораго пессимизмъ достигъ своего апогея.

Шопенгауэрь-ученикъ Канта и признаетъ двъ основныя тезы своего учителя: 1) необходимость подвергнуть критикъ человъческій разумъ, чтобы опредідить его преділы, и 2) необходимость не выходить за предвлы опыта и отказаться отъ знанія всего трансцедентальнаго. Вмёстё съ Кантомъ онъ также признаетъ идеальность пространства И двухъ субъективныхъ формъ чувственности. Кантъ насчитываль кромв того двинадцать регулятивных понятій ума, двинадцать категорій, построенных довольно искусственно. Шопенгауоръ признаетъ, кромъ пространства и времени-основныхъ формъ чувственности, третью форму познанія-причинность. Къ такимъ выводамъ приводитъ Шопенгауора критика теорін познанія. Міръ, какимъ онъ намъ представляется, существуетъ лишь потому, что есть субъекть, его воспринимающій, уничтожьте всякое представленіе въ мірі, и весь феноменальный міръ исчезнеть, безъ субъекта не будеть объекта. Следовательно, міръ есть мое представленіе, онъ есть мозговой феноменъ. "Можно, конечно, говорить о солицъ и планетахъ, говорить Шопенгауоръ, не говоря о глазв, который ихъ видить, и о разумь, который ихъ познаеть, но такія рычи будутъ пустыми словами, не имѣющими содержанія". Но развѣ міръ, какъ объектъ, не могъ бы существовать даже и тогда, когда его никто не воспринималь бы? Предметы отражаются въ зеркаль; ньтъ зеркала,--пьтъ и отраженій; но развы отсюда сабдуеть, что самые предметы перестають существовать? Отвётомъ на это возражение служить понятие объ идеальности пространства и времени: если установлена идеальность времени и пространства, то вмёстё съ этимъ установлена и идеальность міра. Однако время и пространство безъ всякаго содержанія только пустыя рамки; что нюбудь должно ихъ наполнять. Это что-нибудь есть причинность, которая для Шопенгауора есть то же, что и матерія. "Субъективный коррелять матеріи или причинности, что одно и то же-это умь;

и кром'в этого онъ ничто. Познавать причинность—вотъ егоединственная функція. И наоборотъ, всякая причинность, всякая матерія, всякая реальность существуетъ только для ума, посредствомъ ума, въ умъ".

Если бы челововь быль существомь только мыслящимь, честымъ субъектомъ повнанія, то окружающій его міръ быль бы для него только представлениемъ. "Но онъ самъ коренится въ этомъ міръ, находится въ немъ въ качествъ индивидуума, т. е., его познавательная способность-этотъ носитель міра, какъ представленія, зависить отъ тёла, аффекты которагослужать пунктомъ отправленія для нашихъ созерцаній міра. Это твло для често мыслящаго субъекта является представленіемъ между другими представленіями, объектомъ между другими объектами: движенія и двиствін этого твла мыслищему субъекту извъстны не болье измъненій вськъ другихъчувственных объектовь и были бы ему столь же чужды и непонятны, если бы ихъ вначение не разъяснялось для негокакимъ-либо другимъ способомъ. Онъ видель бы, что его действія слідують мотивамь съ постоянствомь естественнагозакона, какъ и другіе объекты, которые подчиняются причинамъ различныхъ видовъ. Онъ не больше понималъ бы значеніе мотивовъ, чемъ связь всякаго другого действія съ егопричиной. Онъ могъ бы какъ угодно называть внутреннюю и непонятную причину своихъ дъйствій, --- силою, качествомъ или характеромъ, но не вналъ бы о ней ничего болве. Не то въдъйствительности: у субъекта познанія имфется разгадка; эта разгадка --- воля и только она одна, даетъ ему ключъ къ нему самому, какъ къ явленію, раскрываеть его смысль, указываеть ему внутреннюю пружину его бытія, его дійствій, его движеній. Субъекту повианія, который, вследствіе своего тождества съ теломъ, существуеть какъ индивидуумъ, это тело данодвумя различными способами: какъ представление или соверцаніе, какъ объектъ между объектами, подчиненеми, подобнопоследнимъ, объективнымъ законамъ; и витсте съ темъ, какъто, каждому непосредственно знакомое, что выражается словомъ-"ооля". Каждый действетельный акть его воли неизбежно является также и движеніемъ его тёла; онъ не можеть реально-

пожелать акта, не замёчая въ то же время, что онъ обнаруживается, какъ движеніе тела. Волевой акть и действіе тела не ява объективно различнихъ и соединеннихъ причинною связью состоянія; между ними нізть отношенія причины къ сліздствію; они одно и то же, только данное двумя различными способами: съ одной стороны непосредственно, а съ другой-въ умственномъ созерцанін. Дійствіе тіла не что мное, какъ объективированный, т. е., проявившійся въ созерцанів актъ воли. "Двиствовать" и "желать" различныя понятія только для рефлексіи, въ д'явствительности же это одно и то же $^{\alpha}$  1). Итакъ, основа нашего бытія-воля, ея непосредственное выраженіе-твло. Воля-это вещь въ себв, которая дана намъ непосредственно. Отъ него, отъ этого непосредственно намъ даннаго мы можемъ перейти къ познанію остального, къ познанію міра. Воля проявляется въ человікі и животномъ, ей соответствуетъ раздражение въ міре растительномъ и причина въ мірѣ неорганическомъ. Причина, раздраженіе и воля по существу одна и та же сила. Если мы обратимъ внимание на то, съ какою неудержимою силою воды стремятся въ глубину, магнить обращается къ съверу и притягиваеть жельзо, какую роль въ химическихъ явленіяхъ играетъ такъ называемое химическое сродство, какъ въ растительномъ царстве одно растеніе тянется къ воді, другое къ світу, какъ выющееся растеніе ищеть себъ опоры, какь дерево распираеть скалы, проламываеть ствны, ища места, где бы развиться, и проч., то не трудно будетъ придти къ заключенію, что стремленіе, безсовнательная воля составляеть сущность, какъ органическаго, такъ и неорганическаго міра; оно-явленіе первичное, тогда какъ совнаніе, интеллекть появляется лишь на болье высокой ступени развитія органическаго міра, въ царствъ животныхъ. Міръ въ его целомъ есть объективація воли.

Итакъ, сущность всякой вещи, по Шопенгауэру, есть стремленіе, которое, будучи освъщено интеллектомъ, становится волей. Всякое стремленіе рождается изъ потребности, которая пока она не удовлетворена, ощущается, какъ страданіе; если

<sup>1)</sup> Die Welt, als Wille, I, RB. II, § 18.

же она удовлетворена, то такое удовлетворение не можетъ быть продолжительно и вызываеть новыя потребности. а слыдовательно и новыя страданія. Желать и страдать-равнозначущіе термины, отсюда такъ какъ жизнь есть желаніе, то выше и совершениве существо, она и страданіе. Чёмъ оно страдаетъ. У растенія ніть чувствитвиъ больше тельности, вътъ следовательно и страданій; животное съ сознательной волей должно страдать твиъ сильнве, чвиъ болве развита въ немъ нервная система, чувствительность; человъкъ долженъ страдать болье животнаго, геній больше средняго человъка. Только страданіе положительно, удовольствіе же есть нечто иное, какъ отсутствіе страданія. "Жизнь есть не что иное, какъ борьба за существованіе при полной увіренности быть побъжденнымъ. Жизнь есть непрестанная охота, въ которой существа, делаясь то охотниками, то дичью, оспариваютъ другъ у друга куски страшной добычи, она есть своего рода "естественная исторія страданія", которую можно выразить въ такихъ не многихъ словахъ: "хотъть безъ всякаго мотива, всегда страдать, всегда бороться, потомъ умереть и такъ далве во въки въковъ до тъхъ поръ, пока наша планета не разлетится на межкіе куски". Шопенгаурръ неистощимъ въ приведеніи примеровь, иллюстрирующихъ его мысль о томъ, что жизнь есть страданіе безъ конца. Онъ находить эти приміры въ окружающей жизни, исторіи, искусствѣ всѣхъ временъ и народовъ, начиная съ Гезіода до "Гимна скорби" Ламартина и провлятій Байрона. Лирика, драматическая поэзія и эпосъ говорять только о тоскъ, усиліяхь, борьбъ за существованіе, за счастье, о неудачахъ и огорченіяхъ, но никогда не изображають продолжительнаго счастья, которое невозможно. Исторія народовъ есть исторія потоковъ крови, борьбы честолюбій, людского горя и слезъ. Пусть самый убъжденный оптимисть откроетъ на время глаза и посмотритъ, сколькимъ бъдствіямъ онъ подверженъ. "Пусть онъ зайдетъ въ госпитали, въ лазареты, въ операціонно-хирургическіе кабинеты, въ тюрьмы, на міста пытокъ и казней, на поля сраженій, и тогда скажеть, дъйствительно ли это лучшій изъ міровъ. Если онъ заговорить о прогресст, то напомнимъ ему о рынкахъ невольниковъ, о

торговый неграми, единственное назначение которых состоить въ производстве сахара и кофе. Да и неть нужды ходить такъ далеко. Стоить придти только на любую фабрику, чтобы увидёть тамъ людей, съ пятилетняго возраста занятых механическимъ трудомъ 10, затёмъ 12 и наконецъ 14 часовъ въ сутки: вотъ что называется дорого платить за удовольствие дышать. Милліоны людей имёють такую судьбу, милліоны другихъ подобную. Откуда же, впрочемъ, заимствовалъ Данте матеріалъ для своего ада, какъ не изъ нашего міра? И однако онъ создалъ настоящій адъ, адъ во всёхъ отношеніяхъ. Но когда онъ долженъ быль изображать небо и его блаженства, то встретиль непреодолимыя ватрудненія, такъ какъ нашъміръ не могъ дать ему матеріаловъ для этого" 1). Вотъ почему небо и его блаженство у Данте оказались настолько неудачны, что въ состояніи нагнать лишь скуку.

Если количество зла и бъдствій въ міръ такъ огромно, что неизмфримо превышаетъ количество радостей; если вло лежитъ въ самомъ корив существованія, -- въ желанів жить, то самое лучшее-не существовать. Впрочемъ, Шопенгауаръ не проповъдуетъ самоубійства, такъ какъ самоубійца, уничтожая личное существование, не уничтожаеть стремления въ жизни вообще; напротивъ, самоубійство является актомъ утвержденія води: самоубійца на самомъ деле хочеть жить и охотно жиль бы, если бы можно было избёжать страданій. Нужно уничтожить не жизнь видевида, а жизнь вида, жизнь человъчества вообще. Все есть воля; воля неизбёжно приводить къ страданію; страданіе оканчивается смертью; следовательно, уничтоженіе страданія достигается уничтоженіемъ воли. Такъ какъ тело есть воля, сделавшаяся видимою, то уничтожьте тело посредствомъ аскетизма, и вы уничтожите волю. Всеобщее цѣломудріе должно быть средствомъ къ прекращенію человіческаго рода, а следовательно и страданій. Идеаль, къ которому стремится Шопенгауэръ, -- это массовое самоубійство при помощи метафизическихъ средствъ.

Таково это ученіе, полное самаго мрачнаго, самаго безпро-

<sup>1)</sup> Рибо, Философія Шоненгауера, СИБ. 1901 г., стр. 110.

светнаго пессимизма. Вмёстё съ тёмъ это логически—стройная въ своихъ частяхъ система, пессимистическій вяглядь на міръ органически сказань съ основной метафизической вдеей. Въ изображеніи бёдствій человёческаго существованія Шопенгауэръ является художникомъ и картины этихъ бёдствій представляють изъ себя, дёйствительно, нёчто страшное; вмёстё съ тёмъ чувствуешь, что это не бредъ больного воображенія, а изображеніе голой, нич'ямъ не прикрашенной дёйствительности, ужасной именно потому, что это дёйствительность, а не вымысель воображенія.

Пессимизмъ Гартмана менте решительный, не столь, такъ сказать, безпросвитный, какъ Шопенгаурра, тимъ не мение приводящій къ достаточно мрачнымъ и безутёшнымъ результатамъ. Гартманъ пользуется славою первокласснаго философа. При построеніи своей метафизической системы, онъ пользуется новъйшими данными науки, обнаруживая при этомъ глубокую и всестороннюю эрудицію; такъ что онъ не только философъ, но вивств и первоклассный ученый. Исходнымъ пунктомъ его философіи служать данныя біологіи. Въ физіологическихъ отправленіяхъ живого существа, кром'в головного мозга, играетъ не менъе важную, а пожалуй и горавдо болье важную, роль спиной мозгъ и гангліозная система; такіе весьма важные для жизни процессы, какъ дыханіе, сердцебіеніе, желудка и проч. управляются именно спиннымъ мозгомъ гангліозной системой, которые действують безсознательно и автоматически правильно. Вифшайся сюда, въ эти процессы головной мозгъ съ своимъ сознаніемъ, произошла бы, въроятно, ужасная пертурбація. Отсюда Гартмань ділаеть заключеніе, что существуетъ воля, отличная отъ воли головного мозга, воля безсовнательная, играющая въ жизненныхъ процессахъ весьма важную роль. Изъ того, что эта безсовнательная воля дійствуєть всегда безошибочно, употребляеть для своихъ цівлей самыя правильныя средства (никогда напр. не ошибается, возбуждая ту или другую нервную вётвь съ цёлію вызвать сокращения того или другого мускула), Гартманъ выводитъ заключеніе, что кром'в воли существуєть безсознательное представленіе. Ивследовавъ затемъ роль безсознательнаго

въ инстинктв и рефлекторныхъ движеніяхъ, въ цвлятельныхъ силахъ природы, въ органическихъ образованіяхъ, въ половой любви, въ чувствъ, характеръ, нравственности, въ художественномъ творчествъ, въ происхождения языка, въ мышленін, въ исторіи, религіи, Гартманъ ділаетъ выводъ, что Бевсознательное есть сущность всего міра, обладающее двумя аттрибутами-Волей и Иддей или представленіемъ. Воляслвпа и безумна, Идея-безвольна и премудра. Міръ-произведение безумной воли, почему онъ и дуренъ, въ немъ много вла и бъдствій. Когда идея увидъла, что безумной волей міръ ввергнуть въ пучину зла и бъдствій, то было уже поздно: уничтожить его идея была не въ состояніи. Тогда идея -- разумъ прибъгаетъ къ такой уловкъ: она даетъ волъ такое направленіе, чтобы та обратилась противъ самой себя, а именно-создаеть сознаніе, которое могло бы вступить въ борьбу съ неразумной волей. Въ сознательномъ индивидуумъ воля и идея соединяются, воля просвёщается и приводится къ отрицанію своего неразумнаго хотфнія, къ самоотрицанію. Безсознательное, обладающее всевъдъніемъ, ръшило устроить міръ возможно лучше и онъ, действительно, лучшій изъ всёхъ возможныхъ міровъ; но это не значить, что онъ абсолютно хорошъ; будучи возможно дучшимъ, онъ въ то же время можетъ быть очень дурнымъ. Для того, чтобы определить, насволько мірь хорошь или дурень, Гартмань ділветь опінку каждой изъ трехъ ступеней безсознательнаго, какія оно проходитъ въ своемъ процессв развитія. Какъ все человечество, такъ и каждый отдельный человекь въ погоне за счастьемъ проходить три стадін налюзін: на первой стадін человічество расчитываеть найти счастье немедленно при существующихъ теперь условіяхь; на второй-оно свои надежды возлагаеть на загробный мірь; на третьей-человінь считаеть счастье возможнымъ въ будущемъ мірового процесса. Разсмотримъ первую стадію иллювіи.

Вопреки Шопенгаурру Гартманъ признаетъ положительныя удовольствія; по его мнёнію, наслажденіе и страданіе различаются между собою на подобіе положительной и отрищательной величинъ въ математикъ. Впрочемъ, это различіе съ Шо-

пенгауэромъ на практикъ не имъетъ никакого вначенія вотъ почему. И наслажденіе, и страданіе вліяють на нервную систему, производять утомленіе ся, иногда доводять до изнеможенія, при этомъ наслажденіе, при утомленіи нервной системы, соответственно понижается, ослабляется и даже можеть перейти въ страданіе, при чрезмірномъ напряженіи нервовъ; страданіе же бываеть тёмъ интенсивнее, чёмъ дольше оно продолжается и чёмъ, следовательно, больше утомляется нервная система. Изъ этого свойства нервной системы следуеть, что всякое наслажденіе-не прямое наслажденіе, а возникающее лишь вслёдствіе прекращенія или ослабленія страданія. Далве, такъ какъ страданіе есть неудовлетворенная воля, а неудовлетворенность воли всегда бываеть сознаваема, то и страданіе всегда сознательно; наслажденіе же, которое состоить въ удовлетворенной воль, можеть быть сознаваемо только тогда, когда мы это удовлетворенное состояніе воли сравниваемъ съ противоположными состояніями, съ противоположными опытами. Наконецъ, удовлетворение воли обыкновенно бываетъ непродолжительно, проносится, какъ мгновеніе, между твиъ какъ неудовлетвореніе продолжается столько времени, сколько существуеть потребность, желаніе, а такъ какъ потребности, желанія существують во всякое мгновеніе, то неудовлетворенность воли, страданіе пребываеть, такъ сказать, вічно. Такимъ образомъ, въ дійствительности положительныхъ удовольствій почти не бываетъ.

Семи. Николай Липскій.

(Продолжение будеть).

## Святоотеческое ученіе о единствѣ души при разнообразіи ея способностей; душа и духъ.

Святоотеческое ученіе о субстанціальности душевнаго начала убъждаеть нась въ томъ, что отцы церкви вполнъ единогласно признавали душу человъческую за реальную сущность, подтверждая и доказывая эту основную мысль психологін не только путемъ положительнаго ея раскрытія, но н посредствомъ раціональныхъ доказательствъ, направленныхъ къ опровержению господствовавшихъ въ ихъ время ложныхъ возорѣній на этотъ предметь. Но какимъ бы путемъ они ни шли къ раскрытію и уясненію означенной истины, съ какихъ бы сторовъ ни обсуждали ее и какому бы обстоятельному рѣшенію ни подвергали, всегда бы оставался невыясненнымъ вопросъ, одна ли такая субстанція руководить и управляєть всты ходомъ нашей душевной жизни, или, кромт нея, въ природъ человъка существуютъ и другія самостоятельныя силы, дъйствующія на ряду съ ней и независимо отъ нея, особыя начала. Съ точки зренія понятія о душе, сущности, едва-ли возможно было **Т**ОНИБЕТЕЛЬНОЙ какъ уаснить разнообразныя до противоположности явленія нашей природы, тёмъ более, что опыть и наблюденія въ действительной жизни души указывали факты, повидимому противоръчащіе такому понятію о ней. Въ самомъ діль, если душасущность, "если она самонпостасна, говорить св. Максимъ Исповедникъ, то она должна действовать сама по себе, есте-

ственно, и сама чрезъ себя и съ теломъ, умствуя и размышляя по естеству, и никогда не отдёляясь отъ умственныхъ силъ, естественно ей присущихъ".1). Въ дъйствительности же мы видимъ иное; намъ приходится наблюдать такія явленія, когда душа, повидимому, перестаеть быть самостоятельной. Что сказать, напримёръ, о состояніяхъ души ненормальныхъ, влекущихъ за собою временное или постоянное подавление сознательной и свободной двятельности человыка, когда онъ какъ бы отрёшается отъ самого себя и кто-то другой начинаетъ управлять его духовной живнію? Самая борьба человъка съ различными страстями, какъ бы подтверждаетъ существованіе въ душт человіна ніноторой самостоятельной силы, которую душа наша пытается одольть. Еще очевидные станеть это, когда мы обратимъ вниманіе на другую общиржую и повидимому самостоятельную область животныхъ явленій нашей жезни. Процессы питанія, дыханія, роста и тому полобныя физическім отправленія нашего организма, непроизвольно автоматическія движевія также исключають повидимому всякое вліяніе свободной воли и разума.

Теоретическое обоснование учения о существовании въ человът нъскольких отдельных душевных начал принадлежить греческому философу Платону. "Платонъ различалъ въ человъкъ двъ души-высшую, разумную и низшую неразумную. Первая составляетъ безсмертное въ насъ начало и имфетъ происхождение отъ Самого верховнаго Бога. Она помъщается въ головъ, дабы возвышать насъ надъ вемлею и напоминать, что мы скорве дъти неба, чъиъ земныя существа. Вторая низшая душа противоположна высшей й смертна, подобно тёлу, которое ею оживляется. Она создана не верховнымъ Богомъ, низшими, которымъ хотелось, чтобы въ міре находились существа не только безсмертныя, но и смертныя. Эта животная душа служить источникомъ всякихъ страстей въ человъкъ и имъетъ въ свою очередь двъ различныя силы-вождельніе раздражительность, изъ которыхъ первая, какъ источникъ желаній, направленныхъ къ удовлетворенію плотскихъ потреб-

Доброт. ч. И. Кала, и Игн. га. 69.

ностей (пищи, питія и пр.), пом'вщается во чрев'в, вторая между чревомъ и шеей, въ сердц'в, чтобы, повинуясь разуму, она помогла укрощать страсти, когда они будутъ противиться возвышеннымъ вел'вніямъ головы" 1).

Ученіе о трехчастномъ дівленіи человівческой природы и о двухъ началахъ въ душё человека поддерживалось целниъ рядомъ философскихъ и еретическихъ ученій, принадлежавшихъ неоплатоникамъ, стонкамъ, каббалистамъ, гностикамъ, манимеямъ, аполлинаристамъ и др. 2). Дукъ, душа и тело,-вотъ составныя части человічноской природы, по ихъ ученію. Признаніе трехъ частей въ человъкъ съ точки врвнія философік объяснялось ея безсиліемъ доказать возможность происхожденія всего добраго и худого въ мірѣ отъ двухъ субстанціальныхъ началъ. Подъ вліяніемъ этой философіи, а частью и по указаніямъ собственнаго опыта, изследователи души человеческой были вынуждены искать въ человъкъ особый источникъ для объясненія низменныхъ душевныхъ движеній въ человікі. Объяснять ихъ действіемъ одной и той же души человече-СКОЙ СВ. ОТЦЫ НАХОДИЛИ НЕВОЗМОЖНЫМЪ, ТАКЪ КАКЪ ЭТО ПРОТИВОрвчило ихъ высокому представленію о ея богоподобной природв. Накоторое подтверждение для такихъ суждений о душв можно было находить и въ учени Св. Писанія, въ особенности же въ учени ап. Павла о теле, душе и духе, какъ трекъ различныхъ состояніяхъ человіческой природы. "Самъ же Богъ міра, читаемъ эдись, да освятить вась во всей полноть, и вашь духь, душа и тью во всей цёлости да сохранится бевъ порока въ пришествіе Господа нашего Інсуса Христа" 3).

Ученіе Платона о двухъ самостоятельныхъ принципахъ душевной жизни было усвоено многими отцами и учителями церкви христіанской, хотя и не было принято ими въ буквальномъ смыслѣ. Въ такомъ, на первый взглядъ, смыслѣ, говорятъ о душѣ: Ириней Ліонскій, Тертулліанъ, Климентъ Римскій, Григорій Нисскій, Ефремъ Сиринъ, Епифаній Кинрскій, Исаакъ Сиринъ и нѣкоторые другіе отцы и учителя

<sup>1)</sup> Platon Tim. p. 69-70, 90. См. Антрои. Гр. Нис. А. Мартын. 567.

<sup>2)</sup> Прав. Доги. Богос, архіеп. Филар. т. 1. 299.

<sup>3)</sup> Oeccas. V. 23.

церкви. Съ особенною же исностью о двухъ началахъ въ душв человъка учили: великій христіанскій мыслитель Оригенъ, Іустинъ Философъ, Татіанъ и Климентъ Александрійскій, которые утверждали повидимому, что человъкъ по своей прирорь,—существо трехчастное, состоящее изъ духа, какъ начала высшаго, разумнаго, божественнаго, плоти, начала низшаго, и души, какъ начала посредствующаго между плотію и духомъ. Для утвержденія истинности святоотеческаго ученія о единствъ душевнаго начала, необходимо разобраться въ различныхъ повидимому и тождественныхъ на самомъ дълъ понятіяхъ о душъ человъческой и ръшить вопросъ, нътъ ли раздвоеній въ самой душъ человъческой и нельзя ли допустить на основаніи святоотеческаго ученія особое, наряду съ душею, самостоятельное начало—духъ?

Пока вопросъ о двухъ самостоятельныхъ началахъ души не быль поставлень въ связь съ догматическою стороною христівнства, онъ не могь возбуждать особенныхъ преній, тімь болье, что въ древней церкви было весьма распространеннымъ ученіе о существованіи въ человікі, кромі тіла, единой и нераздельной духовной разумной сущности. Въ IV же веке, когда мивніе о двухъ душевныхъ началахъ было положено еретикомъ Аполлинаріемъ въ основу еретическихъ сужденій о лицъ Богочеловъва, вопросъ этотъ становится предметомъ особеннаго вниманія св. отцевъ церкви. "По ученію Аполлинарія, говорить бл. Өеодорить Кипрскій, въ человік три составныя части: тело, душа животная и душа разумная". "Если же человъкъ состоить изъ трехъ частей, училь далье Аполлинарій, то и Інсусь Христось, какъ Богочеловікь, также состоить изъ трехъ частей-духа, души и тёла; причемъ духомъ именуется въ Немъ Божество, а душею и теломъ-Его человыческая природа. Въ этомъ учени Аполлинарій думаль найти разъяснение догматической тайны о соединении двухъ естествъ во Інсусь Христь" 1). Такого же возервнія на составъ человіческой природы держались и всі аріане. Съ этихъ поръ вопросъ о духв сдвлался предметомъ тщательнаго изследова-

<sup>1)</sup> Григор. Нис. Опроверж. прот. Апол. рус. пер. стр. 173-178.

нія со стороны отцовъ и учителей церкви не только какъ вопросъ, входящій въ ученіе о душів человівческой, но и какъ основной вопросъ для правильнаго уясненія догматической тайны богочеловівческой природы Інсуса Христа.

Въ цѣляхъ нашего изложенія весьма важно опредѣлить лишь то, допускають ли св. отцы церкви третью особую субстанцію въ природѣ человѣка, упоминая о духѣ на ряду съ тѣломъ и душею, и если нѣтъ, то въ какомъ смыслѣ употребляють они это слово въ примѣненіи къ душѣ человѣческой.

Слово "духъ" и соединяемыя съ нимъ понятія на язывъ святоотеческомъ имѣютъ самый разнообразный смыслъ. Наиболье обстоятельный сводъ понятій о духів даеть намъ св. Епифаній Кипрскій, который на основанів Св. Писанія выясняеть всестороннее значение слова "духъ". Духомъ, въ особомъ вначеніи сего слова, говорить онь, именуется прежде всего Духь Святый, третье лицо Святой Троицы, какъ Духз истины (Іоан. 14, 17), Духъ Боэкій (Рим. 8, 9; 1, Кор. 2, 11), Духъ Христов (Рим. 8, 9.) и какъ Дукъ благодати, различно каждому подающій блага: духз премудрости, духз разума, духь силы, духь искупленій, духь пророчества, духь разсужденія, духь языковь, духь сказаній и прочія дарованія, какъ говорить Апостоль: единг и тойжде Духг, раздпляяй коемуждо якоже хощет (1 Кор. 12, 8—11). О томъ же Духв Святомъ говорится и въ другихъ местахъ Писанія, какъ Духе благомъ, вездесущемъ, возрождающемъ насъ въ жизнь духовную и наставляющемъ на всякую истину (Пс. 142, 10; Іоан. 3, 8; 1 Кор. 4, 15; Іоан. 15, 26; Іоан. 16, 12—14 <sup>1</sup>). Подъ имененъ "духа" извъстны далъе въ писаніи безплотныя силы, которыя различаются какъ духи небесные, земные, подземные, истинные, лживые, духи злобы, духи, имя коимъ легіонъ (Лук. 8, 31; 3 Hap. 22, 21, 22; Edec. 6, 12; Me. 8, 28 n Jyk. 8, 30). Имъ повелъвалъ Христосъ, ихъ изгонялъ Онъ однимъ словомъ своимъ и запрещалъ говорить (Марк. 1, 34). Но весьма нередко словомъ духъ обозначается и самая душа (Пс. 103, 29. 1 Кор. 2, 11). Такое, напримъръ, понятіе, по изъяс-

<sup>1)</sup> Сл. Якори. ч. VI, стр. 180.

венію Св. Іоанна Златоуста, соединяется со словомъ дуже въ Св. Писанін, когла ап. Павель повельваеть "предати таковаю (блудника) сатань, да дух спасется 1). Святымъ же Аоанасіемъ Александрійскимъ самая душа понимается, какъ жизненный духъ 2). Духомъ называется, говоритъ Св. Іоаннъ Златоустъ въ другомъ мёсте, и духовное дарование 3), и душевное расположение человъка <sup>4</sup>) и состояние его нравственнаго чувства. Въ этомъ последнемъ смысле говорится въ Писанін о духь умиленія (Рин. 11, 8), о духь страха (2 Тин. 1, 7), о духь пытливом (Двян. 16, 16), о духь блуженія (Ос. 4, 12), о духь бурном (Пс. 10, 6), о духь многоглагомисоме (Іов. 8. 2) <sup>в</sup>). Следовательно, въ отношени къ человыку, какъ замычаетъ Григорій Великій, "духъ" обыкновенно употребляется двояко: "иногда духъ употребляется вивсто души и ел многоразличныхъ состояній, иногда же вивсто духовнаго действія" 6), какъ самого Господа и Духа Святаго, такъ и ангеловъ и человъка. Въ доказательство того, что душа нногда называется духомъ, Св. Григорій Велевій ссылается на слова евангелиста о Христъ: "преклонь главу, предаде духь",--и при этомъ присоединяеть: "если бы евангелисть ньое назваль духомъ и иное душею, то по исшествіи духа, душа бы оставалась" 1). "Названіе духа, говорить онъ далее, употребляется и вижсто действія духовнаго, какъ написано: творяй Ангелы своя духи и слуги своя огнь палящь" 8). Въ тахь же различныхь видахь истолковываеть понятіе о духв н св. Іоаннъ. Дамаскинъ. "Духъ разсматривается, говоритъ онъ, различно: есть Духъ Святый, и есть действія Духа Святаго; духъ есть и душа; иногда и умъ называется духомъ" 9).

Такимъ образомъ, святоотеческое толкованіе слова духъ

<sup>1) 1</sup> Kop. V, 5.

<sup>2)</sup> Св. Асанас. Александр. Тв. Св. отц. XII ч., кв. 3, стр. 482.

<sup>3)</sup> PHM. VIII, 16.

<sup>4)</sup> Св. І. Здат. На бесед. ХУ, ч. І, стр. 267; русс. пер. 1843 г.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Св. Епиф. Кипр. Слово Якори. ч. VI, стр. 129.

<sup>6)</sup> IIc. 103, 4. S. Greg. Moral. lib. XI. in cap. XII 13. lib. Edit. Paris. 1675 ann. Tom. I, рад. 333. См. у Кашменскаго, стр. 77.

<sup>7)</sup> Ibid.

<sup>9)</sup> Св. Іоан. Дамас. Изл. Прав. ввр. кв. І, гл. 13.

можеть быть сведено къ следующимъ четыремъ понятіямъ: къ понятію о Духе Святомъ, о духахъ безплотныхъ, о душе человеческой и объ ихъ действіяхъ. Употребленіе слова духо святыми отцами въ указанныхъ значеніяхъ даетъ намъ основаніе и для дальнейшихъ разсужденій о томъ, всёли священные писатели пользовались означеннымъ словомъ одинаково, или, быть можетъ, некоторые изъ нихъ въ примененіи къ человеку думали о духе, какъ самостоятельномъ и особомъ нариду съ душою психическомъ началь. Начнемъ съ техъ изъ нихъ, у которыхъ мысль о трехчастномъ деленіи природы человека проводится особенно резко.

Въ этомъ отношение особенно заслуживаетъ внимания учение о душѣ Климента Александрійскаго. Клименть различаль въ душт два начала-высшее, чисто-духовное и разумное начало, которое онъ называль фусмонхон души и нившее, неразумное, чисто фивическое начало, извёстное у него подъ именемъ άλογον μέρος. Эта незшая жевотная душа управляеть органическою жизнію нашего тёла, его питаніемъ и возрастаніемъ, и вивств съ темъ служить свдалищемъ низменныхъ желаній и містомъ дівіствія всякихъ страстей въ человінкі. Что касается высшаго духовнаго начала, тукорикой души, то въ немъ собственно сосредоточивается все, что отличаетъ человъка отъ животныхъ, а именно-способность познанія и сила свободной воли. Разумъ и воля дають способность человъку господствовать надъ душею неразумною и надъ ся неразумными силами. Но несмотря на некоторую зависимость низшей души отъ высшей разумной, оба эти начала находятся во враждебномъ отношеніи между собою: начало плотское противодійствуєть духовному, а духовное силится одолеть плотское 1). Въ этомъ смысле Климентъ съ явною ссылкою на Платона называетъ твло узами, темницею души, сравниваеть его съ гробомъ и говорить, что гностикъ долженъ презирать тёло и отрёшиться отъ него, если хочетъ обнаружить истинное богопочтеніе 2).

<sup>1)</sup> Str. II, 17; VI, 8. 16; VII, 12. См. филос. отц. и уч. церк. К. Скворцова.

<sup>2)</sup> Strom. V, 8, 679; IV, 5, 58, 22, 626. См. Нравст. уч. Клим. Алекс. Д. Миртовъ, стр. 7. Спб. 1900.

Въ виду такого существеннаго различія д'яйствующихъ въ чев'явськой душт началь каждое изъ нихъ должно руководствоваться особыми законами: плотской духъ, говоритъ Климентъ, управляется законами второй скрижали, а разумная душа законами первой скрижали. Вст эти и подобныя выраженія ясно, повидимому, говорять о томъ, что Климентъ Александрійскій въ своемъ ученіи о душт всецтью примыкаль къ психологіи Платона, и вмтстт съ нимъ допускаль существенное различіе между указанными частями души.

Но несмотря на это, есть полная возможность доказать на основаніи ученія самого Климента, что онъ быль далекъ оть дуалистическаго взглада языческихъ философовъ на душу человъческую и училъ о полномъ ея единствъ при разнообразіи въ ней силъ и способностей. "Овъ не въ такой степени, читаемъ мы въ изслъдованіи профессора К. Скворцова, увлевался системами языческихъ философовъ, чтобы рабски слъдовать ученію, въ основаніи котораго лежалъ дуализмъ. И если мы поставимъ упомянутыя выраженія Климента въ связи съ общимъ его ученіемъ, то окажется, что двъ части души онъ разсматривалъ только какъ двъ различныя способности или силы одной и той же души. Съ этимъ объясненіемъ гармонируетъ и то положеніе Климента, что душа есть органивующее начало тъла и что тъло изъ гроба души должно сдълаться храмомъ Божіимъ" 1).

Положительное ученіе Климента о природѣ человѣка, состоящей изъ души и тѣла, убѣждаетъ насъ въ томъ же самомъ. "Подобно баснословному центавру, читаемъ мы у Климента во многихъ мѣстахъ его сочиненій, человѣкъ состоитъ изъ двухъ различнихъ частей: разумной и неразумной—души и тѣла. Справедливо говоритъ Моисей, что тѣло, которое Платонъ называетъ земной скиніей, создано изъ земли, а душа разумная вдунута въ лицо свыше отъ Бога. Гностики злословили тѣло, считая его произведеніемъ злого диміурга и противуполагая духу, который произошелъ отъ Благаго Бога. Но "одинъ и тотъ же Богъ сотворилъ и внутренняго и внѣшняго человѣка",

<sup>1)</sup> К. Скворцовъ. Филос. отцевъ и уч. церк., стр. 236-237.

говоритъ Климентъ, и "составъ человъка сложенъ изъ различныхъ, но не противоположныхъ частей: изъ тъла и души", — при чемъ "ни душа не является чъмъ-то добрымъ по природъ, ни тъло чъмъ-то по природъ злымъ": сами по себъ они среднія вещи. Согласіе и соотвътствіе между этими частями столь полное, что, съ одной стороны, духъ служитъ упорядочивающимъ началомъ въ жизни тъла, а съ другой, тъло создано ради духа и имъетъ одну съ нимъ цъль: "строеніе его сдълано прямымъ для созерцанія неба и дъятельность органовъ чувствъ направлена къ знанію, члены же и части приспособлены къ прекрасному, а не къ похоти. Отсюда это обиталище дълается способнымъ воспринять драгоцънную для Бога душу и при освященіи души и тъла удостоивается Духа Святаго, усовершаемое совершенствомъ Спасителя". Такимъ образомъ, тъло есть благоустроенный и прекрасный органъ души 1).

Итакъ, человъкъ по природъ существо двухсоставное и духъ не составляетъ особаго отъ души начала, а есть только одна изъ способностей ея.

Мысль о трехчастномъ составъ человъческой природы, повидимому, выражается Тустиномъ Философомъ, который учить, что "твло есть желище души, а душа жилище духа, и что эти три части человеческого существа сохраняются въ техъ, которые имѣютъ истинную надежду и вѣру въ Бога" 2). Отсюда можно заключать, что въ человъкъ три особыхъ начала: духъ, какъ начало мыслящее и разумное; душа, какъ начало животное, и тело, какъ начало безжизненное. У самаго Тустина мы не находимъ данныхъ для определенія того, какъ онъ понималь эту троичность въ человъкъ. Но своимъ ученіемъ о двухсоставности человъческой природы онъ косвеннымъ образомъ утверждаеть ту мысль, что третье самостоятельное начало въ человъкъ отсутствуетъ. "Что такое человъкъ, восклицаетъ овъ въ одномъ мъстъ, если не разумное животное, состоящее изъ души и тъла". И далъе положительно утверждаетъ, что "онъ двоякую обнаруживаеть въ себв природу,... состоить изъ души

<sup>1)</sup> Скворц. Филос. отц. и уч. церк. сттр. 236-237.

De resurrect. п. 10. См. у Еп. Свяьвестра, Оп. догм. бог. т. III. 228.
 Кієвъ. 1889.

и твла" 1). Отсюда видно, что несправедливо считать Іустина сторонникомъ ученія о двухъ самостоятельныхъ принципахъ души, хотя, повидимому, накоторыя маста его твореній, взятыя вна контекста рази и дають для этого основаніе.

Но обратимся къ священномученнику Иринею Ліонскому, не найдемъ ди у него восполненія недосказачной у св. Іустива мысли о томъ, какъ сабдуетъ понимать его трехсоставность человъческой природы. Священномученникъ Ириней, повторяя отивченную мысль Іустина Философа 2), не только, повидимому, не опровергаеть ее, но даже ищеть для нея опоры въ словахъ ап. Павла, который, по его мивнію пе имвль бы нивакой причины молиться о всецівломъ (1 Сол. 5, 23) и совершенномъ сохраненіи сей троичности, т. е. души, тіла и духа, еслибы не вналъ о сохранении и соединении трехъ и о единомъ и о томъ же ихъ спасеніи" 3). Человъкъ съ душею и теломъ, говоритъ онъ въ другомъ месть, не есть еще совершенный человъкъ; "совершенный человъкъ состоить изъ троичности,---изъ плоти, души и Духа,---Духа, спасающаго и обравующаго, плоти соединяемой и образуемой и души, находящейся нежду сими двумя, которая, когда покоряется Духу, то возвишается имъ, а когда соглашается съ плотію, то впадаеть въ земныя пожеланія" 4). Если въ первомъ случав не дается намъ основанія искать оправданія мысли о двукъ душевныхъ началахъ въ человеке, то во второмъ мы находимъ самое решительное опровержение ея. Ясно, что "Духъ" образующий, начто третье въ совершенномъ человака, не есть духъ тварный, составляющій принадлежность человіческаго существа, а Духъ творческій, третье лицо Святыя Троицы. Еще болье убъждаемся въ этомъ, когда обратимъ внимание на связь привејеннаго места съ дальнейшею речью священномученника. Изъ нея савдуеть, что этоть "духъ" не составляеть въ человвческомъ существъ чего-либо неотъемлемаго, но съ одинаковою возможностью можеть быть въ немъ, можеть и отсутствовать.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lib. V. C. IX. I. У Кашменскаго, 77.

<sup>2)</sup> Ibid. 229.

<sup>3)</sup> Lib. V. C. VI. I; ibid 78.

<sup>4)</sup> Lib. Y cap. IX. I. ibid 79.

Это зависить отъ самого человъем и его нравственнаго совершенствованія. "Пестому Господь в мертвими назваль таковыхъ (Лука 9, 60),... нотому что они не имъють Духа, который животворить человъка" 1). "А тъ, которые боятся Бога и върують въ присутствіе Сына Его и върою утверждають въ сердцахъ своихъ духа Божія, тъ по справедливости называются людьми честыми и духовными и живущими по Богу, потому что имъють Духа Отча, который питаетъ человъка и воявишаетъ въ жизнь Божію" 2). Тъ же Божественния имена и свойства приписываются эксму Духу и въ другихъ мъстахъ твореній св. Иринея Ліонскаго 3).

Душа и духъ, по учению св. Иринея, два совершенно различныя по происхожденію и по своимь действіямь начала: "иное дыханіе жизни, дільющее человіна душевнымь, и иное Духъ животворящій, ділающій его духовнымъ". Первое составляеть неизмённую часть человёческаго существа, второе есть Духъ отъ Отца исходящій, единое съ Нимъ, все наполняющій, присносущій, животворящій и подающій живнь 4), духъ. который можеть быть принять человакомь, не принять и снова отвергнуть; причемъ самъ человивь въ этихъ сдучаяхъ, не измъняя своего существа, получаеть лишь другое наименованіе, характеризующее его духовное состояніе, и называется духовнымъ или плотскимъ. "Когда Духъ, смесившійся съ душею, соединится съ этимъ изваяніемъ..., то делается духовный и совершенный человікъ..., а если у души не будеть Духа, то это будеть по истинь душевный, плотскій, презренный, несовершенный" 5). Изъ этого понятія о человык душевномъ и духовномъ со всею очевидностью следуеть, что неняменную часть духовнаго существа въ человеке, безъ которой онъ не можеть бить полнымъ человъкомъ, составляеть собственно его душа, а не "духъ", который бываетъ принадлежностью только совершеннаго человека. Духъ можеть сле-

<sup>1)</sup> Lib. V cap. IX. I. 2; ibid.

<sup>2)</sup> Lib. V cap. VI. I; ibid.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Lib. cap. XII. 2; ibid. 80.

b) Lib. Y. cap. YI. I; ibid.

латься причастнымъ только "совершенному" или духовному человъку. "Совершенный" только, а не всякій "человъкъ есть сившеніе и соединеніе души, воспріемлющей Духа Отча, съ примъщанною ей плотію" 1). "Соединеніе души и плоти", только "воспріемля Духа Божія, дълаетъ человъка духовнымъ" 2). Слъдовательно, только совершенный человъкъ, сдълавшись причастнымъ Духа Святаго, по своей природъ становится какъ бы трехсоставнымъ.

Чтобы видъть, какова настоящая природа человъка по его ндев, какъ существа, совданнаго Творцемъ, будемъ разсуждать вивств съ священномученикомъ такимъ образомъ. Ни одна изъ трехъ указанныхъ составныхъ частей въ отдельности не можеть образовать полнаго человъка. "Изваяніе плоти само по себъ не есть совершенный человъкъ, но тъло человъка и часть человика; и душа, сана по себь, не есть человых, но душа и часть человьки; и Духъ не человъкъ; ибо Духомъ называется, а не человъкомъ. Сившеніе же и единеніе всего этого составляетъ совершеннаго человъка" 3). Хотя человъкъ, истолковываеть мысль св. Иринея К. Скворцовь, можеть состоять изъ трекъ частей: тёла, души и дука, и котя эти три части только во взаниномъ единстве составляють совершеннаго человъка; но надобно заметить, прибавляеть онь, что духъ не есть такое существенное свойство, безъ котораго человъкъ не быль бы человъкомъ; ибо душу всв имъютъ, а духъ только тъ, которые побъждають чувственныя желанія". Человъвъ, котя бы не имълъ дука, а состоялъ только изъ души и тела, не есть существо неоконченное, но есть существо цёлое, созданное по образу Божію, и притомъ такъ, что этотъ образъ столь же неизгладимъ, какъ и его природа. Чезовъкъ не будетъ имъть въ такомъ случав только богоподобія, которое действительно принадлежить однимь духовнымь, т. е., кои удостовлись получить этотъ благодатный духъ; но образъ Божій всегда остается при насъ, и мы всё можемъ сдівлаться духовными, если захотимъ. Св. Ириней скорбе согласенъ при-

<sup>1)</sup> Lib. V. cap. VI, I; ibid 82.

<sup>2)</sup> Lib. V. cap. VI. I; ibid.

<sup>1</sup> Ibid.

знать несовершеннымь того человека, который имель бы духъ, а не имъль тъла. "Душа и духъ", говорить онъ, "хотя могуть быть частію человька, но никакимь образомь не могуть быть самимъ человъкомъ. Совершенный человъкъ есть соединеніе и связь души, пріемлющей духа Отча, и плоти, воторам есть отражение образа Божия. Если ито отниметь существо плоти, а приметь только одинь духь, то останется существо, которое не есть болье духовный человыкь, а есть духь человъка" 1). Лишалсь же Духа Божія или отвергая его, человъть перестаетъ быть лишь духовнымъ и совершеннымъ, хотя и сохраняеть свою природу въ естественной ея полноть, состоящую изъ души и тела. Следовательно, только душа и тело являются существенными принадлежностями человёческаго существа и нътъ въ его природъ другого самостоятельнаго душевнаго начала, которое бы наряду съ душею и одновременно съ нимъ управляло его психическою жизнію.

Изъ разбора и сопоставленія высказанныхъ Св. Иринеемъ Ліонскимъ мнфній по вопросу о "духф" и его значеніи, видно, что священномученникъ быль далекъ и чуждъ взгладовъ Платона, отделявшаго въ человеке духъ отъ души, какъ начало совершенно самостоятельное. Какъ на решительное подтвержденіе такого взгляда о двухсоставности природы человіческой, можно указать въ заключение и на тѣ пункты его ученія, гдъ онъ положительно утверждаеть, что человъкъ состоитъ изъ души и тала. "Человакъ, училъ онъ, есть срастворение души и плоти, образованное по подобію Божію" 3). "Ни тело отдъльно отъ души, говорить онъ въ другомъ месте, ни душа отдъльно отъ тела не составляють человека, но то и другое вивств, въ единствв есть человекъ" 3). Только въ составв души и тела человекъ сохраняетъ свою полную природу и въ составъ этихъ обоихъ природъ своихъ должевъ заботиться о своемъ спасенін; такъ какъ въ составі этихъ двухъ природъ онъ получаетъ въ свое время соответствующее вовмездіе. Сами

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>?)</sup> Contr. haeres. V. 6. См. у К. Свворцова, стр. 117.

<sup>2)</sup> Lib. IV, praefat. 4. Cm. y Kammenck. crp. [82.

<sup>3)</sup> Contr. haeres. 1, 2, с. 62-1, 5, с. 4. См. К. Скворц. 119.

"предстоятели церкви... чаютъ спасенія всего человѣка, т. е. спасенія его души и тѣла $^{a}$  1).

Ученіе христіанскаго апологета Татіана о душѣ человѣка также, повидимому, дветъ основаніе думать, что и онъ отличаль въ человъкъ, кромъ душе, еще и духъ, какъ нъчто отъ нея отдельное и особенное. Кроме вещественнаго духа (или души, какъ называетъ его онъ въ другомъ месте), есть въ человъкъ духъ невещественный, въ которомъ состоитъ образъ и подобіє Божіє. Въ началь этоть духь обиталь вивсть съ душою, такъ что первые люди состояли съ одной стороны изъ вещества, а съ другой были выше его. Но теперь Духъ Божій не во всёхъ присутствуетъ; Онъ пребываетъ только въ нёкоторыхъ, праведно живущихъ людяхъ, в, соединясь съ душею посредствомъ откровеній, возвінцаеть и прочимь людамъ о сокровенныхъ вещахъ. Это есть та сила, которая просвёщаеть душу, служить для нея путеводителемь и делаеть ее безсмертною" 2). Такимъ образомъ, по ученію Татіана, хотя человые въ своемъ естественномъ или падшемъ состоянім и состоить изъ двухъ частей-тівла и души, но до паденія въ немъ обиталь еще и духъ, какъ высшая часть человіческаго существа, безъ котораго человъкъ перестаетъ быть полнымъ и совершеннымъ человъкомъ. Этотъ духъ сообщается и теперь некоторымъ дюдямъ. "Человекъ, говоритъ Татіанъ, можеть и не имъть въ себъ духа; а не имъющій духа превосходитъ животныхъ только членораздъльными звуками; во всемъ же прочемъ образъ жизни его такой же, какъ у нихъ, и онъ не есть уже подобіе Божіе" 3), и даже "становится смертными" 4).

Въ такомъ учени христіанскаго апологета, разсуждаетъ проф. Скворцовъ, нѣкоторые склонны видѣть его расположенность къ гностическому образу мыслей; но такое сужденіе было бы слишкомъ невѣрно. Устанавливая различіе между душевнымъ и духовнымъ человѣкомъ, говоритъ онъ далѣе, Татіанъ, какъ кажется, хотѣлъ слѣдовать апостолу

<sup>1)</sup> Св. Ириней Ліонск. О церкви. Христ. Чт. 1838, 1, 27.

К. Скворцовъ. Филос. отц. и уч. ц. стр. 41—42. Кіевъ 1868 г.

<sup>5)</sup> Ibid. 42.

<sup>4)</sup> Ibid. 43.

Павлу; но не будучи опитемъ въ разъяснени Писанія и при склонности во всему языческому, онъ не поналъ надлежащимъ образомъ словъ апостода. Дълая различие между душевнымъ и духовнимъ человекомъ въ разнихъ местахъ своихъ писаній (1 Rep. II, 12; Phm. VIII, 5; 1 Kop. II, 14, 15), an, Habert. какъ видно изъ свяви ръчи, вездъ подъ именемъ Духа подразумѣвалъ Духа Святаго; Татіану же могло показаться, что апостолъ указываетъ эдесь на высшую способность души чедов'ятеской. "Апостоль, говоря о д'яйствіяхь Духа Святаго, не отрицаеть въ человеке способности къ принятию этого Духа, а хочеть сказать только, что есть люди, которые какъ бы не жельють общенія съ Духомъ Святымъ, противятся Ему; а изъ объясненія Татіана сивдуеть, что есть люди, которыхъ существо состоить изъ двухъ частей: души и тела,--третья же. т. е. духъ, сообщается только нёкоторымъ, и при томъ какимъ-то чудомъ. Онъ не взяль во внимание того, что апостоль подъ именемъ души нередко разуметъ чувственность или лучше---низмее жизненное начало, руководясь которымъ человъкъ можетъ совершенно забыть о высшемъ и божественномъ; но вездъ хочетъ разуметь основание существа нашего и потому относить въ нему всё тё недостатки, которые въ св. пксаніи приписываются душів животной, чувственной 1).

В. Давыденко.

<sup>1)</sup> Ibid. 44.

## О посъщении Высокопреосвящениващимъ Архіопископомъ Арсеніемъ спободы Павловокъ, Сумскаго увада, Харьковокой губернін.

20 и 21 сентября сего года сл. Павловии посътиль Высокопрессвященнъйшій Архіепископъ Арсеній.

Помимо благого изволенія Владыки, это посвщеніе вызывалось настоятельной нуждой. Два года назадъ Павловки были потрясены буйствомъ сектантовъ—толстовцевъ. Православные жители этой слободы видёля поруганіе церковной святыни. Благоленіе ея нынё вполив возстановлено. Но нужно было, чтобы передъ нею, *вмюстию са народома*, помолился сама Архіепископъ и чтобъ онъ укрепиль духъ православныхъ своимъ богослуженіемъ и назиданіемъ.

Съ другой стороны, въ последній годъ замечалось явное движеніе тодстовцевъ въ Церковь православную: съ нами православными возсоединились до 40 душъ сектантовъ. Ихъ нужно было вприласкать" Владыкъ, ободрить и укрепить...

Въ Павловки Высокопреосвищеннъйшій Арсеній прибыль 20 сентября утромъ. Была суббота, день будній, рабочій. Крестьяне поголовно заняты были уборкою бураковъ въ сосъднихъ экономіяхъ. Потому, обремененные условіями, они не могли во множествъ сойтись въ храмъ для встръчи Владыки. Зато для названной цёли сюда стеклись всё школьники. Пришли и особо благочестивые люди. Въ общемъ людей въ храмъ было достаточно для будняго дня. Въ числъ ихъ находился Епархіальный миссіонеръ Д. И. Боголюбовъ, за день до прибытія Владыки прівхавшій въ Павловии.

При входъ въ храмъ, школьники встрътили Владыку пъніемъ тропаря безплотнымъ силамъ. Пъніе было согласное, воодушевленное, трогательное.

Настоятель церкви, о. І. Захарьевъ, произнесъ ръчь:

Ваше Высокопреосвященство, Милостивъйшій Отецъ нашъ и Архипастырь! Благословенъ грядый во Имя Господне!

Сратая Вась въ етомъ св. Храна вы-православные радуенся и трепещемъ. Радуенся, вбе из намъ прищелъ Арханастырь намъ, намъ мелитвеннить и главный руководитель намего смасенія во Христъ. Радуемся, вбо въ лицъ Вашемъ мы видимъ мужа, сугубо облагодатствованнаго и седмерицею искушеннаго въ миссіонерскихъ дълахъ попрежней службъ въ Ригъ, С.-Петербургъ и Казани. Вамъ, Владыко, знакомы наши нужды, наши горести

Радуемся, ибо мы—простые сельчане наслышаны уже о добротъ Вашей: и трогательной сердечности.

Но и трепещемъ мы нынъ, Владыко святый! Трепещемъ, ибо средв насъ, помимо общехристіанскихъ немощей, гитадится язвы сектанства, буйнаго и дерзкаго въ своихъ проявленіяхъ.

Трепещемъ мы — пастыри, ибо слаба увъренность наша въ дълахъ рукънашихъ, при нашей молодости и малоопытности.

Но и трепещемъ, пбо кто свободенъ отъ безсознательныхъ прегръщеній?... Однако — да позволено мит будетъ сказать это съ дерзновиніемъ! — трепетъ нашъ не переходить въ страхъ. Мы окрыляемся надеждой на Вашу благость. Втруемъ, что Вы примете насъ въ любовь свою, покроете своимъ благоснисхожденіемъ немощи наши, окрылите насъ молитвами своими. А потому, встръчая Васъ, мы восторженно взываемъ: "благословенъ грядый во Имя Госполне!"

Владыка милостиво выслушаль привътствіе, сказанное съ волненіемъ, и проследоваль съ середины храма на амвонъ. Отсюда онъ ласково началь беседу съ народомъ. Онъ говориль отечески:

— Я сожалью, братцы, что въ моему прівзду въ храмъ сошлось немного взрослыхъ людей. Върю, что горькая нужда, тягота земная возбраннла имъ придти сюда. Но я радъ, что вижу въ изобиліи собравшихся школьниковъ. Дъти—это такіе члены Церкви Христовой, которыхъ особенне любилъ Господь. Господь негодовалъ на взрослыхъ людей за то, что они возбраняли дътямъ приходить къ Нему. Дъти славятся своими добродътеляма: чистотою душъ, кротостью, послушаніемъ старшимъ. Потому-то и я, дътки, съ любовью побесъдую съ вами, а вы взролые слагайте слова мои въ сердце свое...

Затвиъ Владыка спросиль дётей: знають-ли они молитвы вечернія и утреннія?

Дъти громко заголосили:

- Знаемъ, знаемъ! ..

Владыка далъ знакъ рукою и школьники, по его мановевію, зачитали хоромъ молитвы. Чтеніє было на распъвъ—твердое, осмысленное, увъренное. Видно было, что пявловскіе школьники хорошо обучены молитвамъ.

Владына сталь сиранивать дётей изъ священной исторіи; заставляль-

Владыка спросиль наконецъ: какъ дъти молятся?

Школьники дружно подняли руки, сложенным для престнаго знаменія,

Владына остался доволенъ дътскими отвътами. Снъ заставилъ школьниковъ пъть молитву за Царя, молитву Господню, символъ въры. Самъ въ это время онъ обходилъ храмъ, съ удовольствіемъ замъчая вездъ чистоту и опрятность.

На прощаміє Владыка благословиль встьже собравшихся врестиками и увіщеваль ихъ съ благоговініємь носить на себі это священное христіанское знамя.

Вечеромъ, всенощную подъ воскресенье, Владыка служилъ въ церкви школъ. Молящихся взрослыхъ сошлось сюда болъе 1000 человъкъ. На правомъ клиросъ «по нотамъ» пъли Бълопольскіе пъвчіе, а школьники «просто» пъли на лъвомъ клиросъ, умъло руководимые молодымъ псаломщижомъ Лисовымъ. Всенощная совершалась торжественно, впечатлительно.

Предъ "Хвалите Имя Господне" Владыха произнесъ поученіе:

— Завтра, слушатели благочестивые, святая Церковь совершаеть отдание празднику Воздвижения Честнаго Креста и празнуеть день воскресный. Совпадение событий знаменательное и глубоко поучительное! Оно наглядие воспроизводить передъ нами дёло искупления людей во Христв.

Господь Інсусъ Христосъ совершилъ наше спасеніе своєю жизнью, ученіемъ, чудосами и страданіємъ на креств. Крестныя страданія, такимъ образомъ, явились завершеніемъ мученической жизни Господа носреди людей озлобленныхъ, невърующихъ, развращенныхъ.

Но дёло нашего опасемія не могло быть законченнымъ безъ славнаго Воскресенія Христова. Христось воскресь — и тёмъ побёдиль врага рода человіческаго діавола; Христосъ воскресь — и насъ оживиль къ новой благодатной жизни...

И потому мы христіане благоговъйно чтимъ Крестъ Христовъ-орудів Тосподнихъ страданій и восторженно прославляемъ Воскресенів Христово.

Вотъ въ чемъ состоитъ духовный смыслъ завтрашняго праздника. Напечатлъвая этотъ смыслъ на сердцахъ нашихъ, Св. Церковь, какъ богошудрая наставница, предносить намъ нынъ Честный Ерестъ и посредствомъ св. вкоиъ осязательно воспроизводять въ умъ нашемъ дъло искупленія нашего во Христъ. Потому-то благочестивые христіане всегда съ любовію почитали и Господень Ерестъ и св. иконы.

Но, жъ горю нашему, среди насъ теперь появляются люди, которые не хотятъ почитать вкоить и Креста Христова. Эти люди — сектанты. Отвергая почитание Креста, они уподобляются невърующимъ іудеямъ. Въдь только для іудеевъ крестъ служнать "древомъ проклятымъ" (Посл. Галат.). Господь, пострадавъ на крестъ, тъмъ самымъ явилъ его намъ «деревомъ благосло-

веннымъ (Прем. Солом.), достойнымъ почитанія. И потому благочестиваю царица Елена съ велинимъ тщаніємъ искала Живонесный Крестъ Христевъи, найди его, изнесла Крестъ для всенароднаго поклоненія.

Будемъ, братцы, и мы благоговъйно чтить Кресть Христовъ, размышляя черезъ него о страстяхъ Христовыхъ!...

А иконы почему почетаеть православная Церковь?

Начало вионопочитанію положиль самъ Господь Інсусъ Христосъ. Онъдля больного Едесскаго царя отобразиль Свой Ликъ на полотенцъ и послаль его въ даръ царю, какъ цълебное средство.

Впоследстви Ап. Лкука написаль неону Божьей Матери. И мы ныне нечитаемъ св. иконы, какъ можно Господа и Святыхъ Его. Почитаемъикону Нерукотвореннаго Спаса, — иконы Божіей Матери Казанской, Иверской, Почаевской...

Поминте это, дъти мон, и разскажите о томъ невърующимъ сектантамъ! Разскажите имъ, что, почитая крестъ и вконы, мы не отступаемъ отъ-Квангелія. Мы богобоязнено идемъ по стопамъ Христевымъ, отображеннымъ на всемъ устройствъ Церкви Православней.

Скажите церковнымъ отщененцамъ, что, отпадая отъ нашей Православной Церкви, они губятъ себя. Христіанину безъ Церкви спастись нельза. Въ одиночествъ онъ будеть алкатъ, жаждать дуковно и наготать. Ито же слушается голоса Матери — Церкви, тотъ идетъ царскимъ кутемъ къ вътмому скасению во Христъ.

Помоги же, Господи, вамъ, мои добрын дъти, до смерти пребыть въоградъ Церкви православной, соблюдая вов ел уставы и заповъди испорочно!..

Во время всенощной Владыка, "мироваль" народь до последняго ребениа. 21 сентября Высокопреосвященнайший Арсеній совершиль литургію выкаменномы храмы. Жрамы переполиень быль народомы. Вы перековной ограда стояли толпы людей. Пали за об'ядней Валомельскіе навніе на правомы клирось и школьники на лавомы.

Къ дътимъ предъ началомъ литургіи Владыка произвиль трогательнуюласку. Окъ вельлъ имъ окружить архіорейскій анвонъ и темъ двлъ имъ возмежность намять объ этомъ тормественномъ богослуженіи сохранить въсвоихъ серднахъ на всю жизнь. Такой ноступокъ Архинастыря глубоморастрогалъ родителей-крестьямъ...

Въ нонцъ датургія Владына сназаль спова воодушевленное поученіе. Ръчь его была образна в совершенно понатна простолюдинамъ.

Обращаясь въ народу, Владына говорилъ:

— Я мочу съ наши, братцы, побесбдовать о томъ: какъ Госпедь Івсусъ Христосъ совершиль наше спасеніе на землё? До примествія Христова люди всё были подъ грёхонъ. На нихъ лежалъ правосудныхъ гизвъ Божій.

Бакъ же это случилось, --- какъ появился на землъ гръкъ?

Вей кристіане знають это съ дітства изъ Священной Исторіи. Аданъ и Вва, прародители наша, по обольщенію діавольскому, нарушили святую заповідь Божію. Они вкусили запрещеннаго плода съ дерева и оказались черезъ то ослушинками воли Божіей. Съ тікъ поръ по лицу земному разливается ядъ гріковный!..

Люди, начавшіе жить по велінінть своєй полоти, развратились въ душахъ своихъ, приложились из скотамъ несмысленнымъ. Вмісто Бога, Кдинаго нашего Творца и Промыслителя, они стали служить бездушнымъ ндоламъ. Вмісто исполненія св. запов'ядей Божінхъ, они зажили по своимъ гріховнымъ страстимъ. Они стали ненавидіть другь друга, отнимать у ближняго своего неслідній кусокъ хліба, предались пьинству, разврату. И распущенность людей, ко времени ивленія въ міръ Господа, сділалась въ такой степени всеобщей, что ем ужасались даже благоразумные язычники...

Что же сдълаль для насъ Христосъ?

Онъ пришелъ въ людямъ, проповъдалъ имъ небесное учение и ради нихъ пострадалъ на престъ. Такимъ образомъ своей жизнью, учениемъ, чудесами и мученической смертью Господь Інсусъ привлевъ въ намъ благоволение Бржие и сдълалъ насъ снова сынами Божими,— какъ бы вътвями плодоноснаго и живительнаго дерева.

Это дерево живительное для насъ и плодоносное есть Христова Церковъ. Въ Цереовь Господь положелт столько духовныхъ даровъ, что вхъ
некогда не могутъ истощить върующіе. Эти дары Божін ръкой благодатной изливаются на христіанъ черезъ таннства церковныя и дълаютъ пріеклющихъ ихъ живыми членами стада Христова, — облагодатствованными—
вътвями древа церковнаго. И потому Господь сказалъ: "кто жаждетъ
приходи ко Мить и пей" (Ев. Іо.) воду живую, заключенную въ Его
Св. Церевв. Эта "вода живая" утоляетъ души наши и спасаетъ насъ отъ
страстей гръховныхъ...

Великов, братів, счастье даль намъ Господь. Ето на себё самомъ не пережиль его?..

Воть въ суеть житейской мы порабощены бываемъ нередко заботами и печалями мірскими. Мы начинаемъ прилежать особенно къ земному,— стараемся быть богаче и жить привольней. И вдругь Господь приводить насъ побывать въ Церкви. На св. иконахъ мы видимъ здёсь изображеніе того, какъ жилъ Господь,—какъ ради насъ Онъ "обнищалъ" и страдалъ; видимъ, какъ въ великой тесноте спасались наши отцы святые. И про-

сыпаемся мы тогда отъ своего гръховнаго усыпленія, и трепещемъ п плачемъ о гръхахъ своихъ...

А св. Церковь, какъ любящая мать, и дальше мудро ведеть насъ ко спасеню. Она не отчанваеть кающагося грашника. Она нажно зоветь его къ покалнию, объщаеть ему прощение граховъ въ этомъ тамиства и благодатное единение со Христомъ въ тамиства причащения...

Но ты забольть твлесно христіанинь?

Опять не унывай, а "возверзи на Господа печаль свою". Въ таниствъ влеосвящения Онъ придетъ и облегать страдания твои. Онъ,—если не нужно исцълять тебя отъ немощи плоти,—уврачуеть и упокоить душу твою. А это для насъ—важиве всего...

Вотъ навимъ образомъ черезъ Церковь свою Господь совершаетъ спасеніе наше на землъ. И потому всъми помышлиіями своими и всъми чувствами нашими мы должны любить Христову Церковь и должны бояться, какъ огня геенскаго, ухода изъ Церкии "на страну далече".

Помоги же вамъ, Господи, слушатели благочестивые, всегда быть върными дътьми Церкви православной...

Послъ объдни, въ домъ о. Захарьева, Владыка отдыхалъ и ласково бесъдовалъ съ приходившими за благословеніемъ обращенными изъ сектантства.

Около 5 часовъ вечера 21 сентября Высокопреосвященный Архипастырь Арсеній убхаль изъ Павловокъ въ сл. Ворожбу, оставивъ по себъ въ Павловкахъ самое отрадное воспоминаніе.

Д. Б-065.

## При какихъ условіяхь жизнь можеть нивть смысль и цвиность?

(Продолжение \*).

Послів предварительных замізчаній о характерів наслажденій и страданій, Гартманъ приступаєть къ сведенію баланса жизни на первой стадіи иллюзіи. Онъ подвергаєть критическому разсмотрівнію тіз источники наслажденій, которые признаются таковыми на первой стадіи иллюзіи.

- 1. Здоровье, молодость, свобода и достатоки считаются величайшими благами жизни, но эти блага, по Гартману, въ сущности имъютъ отридательный характеръ: они суть отсутствіе бользни, старости, рабства и нужды. Когда мы здоровы, мы этого не сознаемъ, а лишь, потерявъ здоровье, сознаемъ свою потерю и тогда страдаемъ. То же следуетъ сказать относительно свободы. Молодость обладаеть полною способностію къ наслажденіямъ, однако это только способность, а не самое наслаждение. Матеріальнам обезпеченность есть отсутствие голода, холода и т. д. Эго условіе счастливой жизни, но само собою разумъется, одно лишь это условіе еще не дъласть человека счастливымъ. Люди матеріально обезпеченные часто страдають отъ скуки, которая заставляеть ихъ прибёгать къ труду; но трудъ самъ по себъ тягостенъ и переносится лишь въ силу необходимости. Такимъ образомъ значение этихъ благъ для счастья человъка не особенно велико.
- 2. Голодъ и любовъ—два влеченія, обусловливающія, по межнію Гартмана, какъ поступательное движеніе животнаго

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 18.

царства, такъ и начало развитія человъчества. Что касается голода, то онъ, какъ и жажда, вызываетъ слишкомъ мучительныя ощущенія, удовлетвореніе же ихъ доставляеть лишь мемолетное наслаждение. При томъ же изъ 1300 милліоновъ жителей земного шара немногіе находятся въ такомъ счастливомъ положения, чтобы удовлетворять голодъ немедленно вслёдъ за его обнаруженіемъ, напротивъ, огромное большинство людей ниветь скудное, неудовлетворительное питаніе. Неть надежди на лучшее и въ будущемъ, ибо средства пропитанія не возрастають въ такой прогрессіи, въ какой склонно возрастать населеніе земного шара, прирость населенія должень сдерживаться и сдерживается недостаточностію средствъ пропитанія; следовательно, влёсь постоянный источникь страданія для большинства людей, какъ въ настоящемъ, такъ и въ будущемъ, при томъ въ будущемъ въ большей степени, чёмъ въ настоящемъ. Любовь, въ которой наивные люди видять земной рай, также имбеть не мало слишкомъ острыхъ и колючихъ шиповъ. Во-первихъ, для женщинъ она сопровождается чисто физическими страданіями во время родовъ и въ послъродовой періодъ. Затімь, боліве тяжелы правственныя страданія, которыя почти неизб'яжны въ любви. "Обыкновенно одна сторона любить сильнее, чемь другая, и такъ какъ эта посавдняя обыкновенно охладъваетъ прежде, то первая чувствуетъ себя въроломно оставленною и преданною. Наиболъе жестоки страданія у женщины, которая во имя истинной глубокой любви все принесла въ жертву возлюбленному... и когда брошена и оставлена такая женщина, то она, по истинъ, представляетъ нѣчто безусловно безпомощное въ мірѣ 1). Прибавьте къ этому страданія неудовлетворенной любви и затёмъ почти неизбъжныя разочарованія и необходимо будеть привнать, что и этотъ ингредіенть счастья представляеть несомнънный минусъ, что въ любви больше страданій, чъмъ радостей и наслажденій.

3. Состраданіе, дружба и семейное счастье. Искреннее состраданіе, сочувствіе горю другого, разумьется, не представ-

<sup>1)</sup> Гартманъ, философія безсознательнаго, изл. Козлова, т. 1I, стр. 288.

дичное наслажденіе, то такое наслажденіе чисто эгоистическаго харавтера: оно объясняется эгоистическимъ сознаніемъ, что я не подвергаюсь бъдствію, которое испытываетъ другой, сознаніемъ контраста между чужимъ бъдствіемъ и моимъ благополучіемъ.

Положительное счастье можеть доставлять только истинная дружба, но истинные друзья—врайне ръдки.

Семейная жизнь въ большинствъ случаевъ служитъ источникомъ страданій, большинство браковъ несчастим. "Это, по мевнію Гартмана, зависить отъ глупости людей, которые не уменоть въ мелочахъ поступиться своими вавимными слабостами; отъ случайности, которая сводить въ бракъ разные характеры, отъ обоюднаго указанія на права тамъ, где нужно брать въ посредники только снисхождение и дружбу... отъ ваниной раздражительности и огорченій... отъ тяжкаго сознанія неразрывности брачныхъ пеней" 1). Къ брачной жизни влечеть человъка слъпой инстинкть, имъ же объясняется непремънное желаніе имъть дътей; ни того, ни другого разумъ не могъ одобрить, ибо дети, новое поколение производится на свыть для неизбъжных в страданій. Кромів того, самимъ родителямъ дёти доставляють гораздо больше заботъ и огорченій, чвиъ радостей, не говоря уже о вычныхъ опасеніяхъ за жизнь детей, о страданіях родителей въ случай преждевременной ихъ смерти и т. п.

4. Гордость, тицеславіе, честолюбіе, славолюбіе и властомобіе. Гордость или высокая оцінка самого себя доставляєть 
гордецу завидное преимущество, даетъ возможность испытывать нікоторыя пріятныя эмоціи, при сравненіи себя съ другими. Но вмісті съ тімь, такъ какъ въ основії гордости лежить ошибка—непомірно высокая оцінка собственныхъ достоинствъ, —то всякій разъ, какъ эга ошибка бываеть обнаружена, получается другое противоположное ощущеніе—тягоствое. Тщеславіе, честолюбіе и проч. похожи на соленую воду,
которую чімь больше пьешь, тімь больше пить хочется, а

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., стр. 802.

потому они никогда не могутъ быть удовлетворены и причиняють поэтому больше страданій, чёмъ радостей.

- 5. Мистическое настроение. Высокое религіозное настроеніе можеть дойти до такой степени, что предъ нимъ исчезнуть всё земныя бёдствія. Но 1) это настроеніе въ наше время слишкомъ рёдкое явленіе, 2) для того, чтобы дойти до такого состоянія, нужно предварительно проёти слишкомъ тяжелый и продолжительный искусъ умерщвленія плоти.
- 6. Безправственность, основная форма которой состоить въ томъ, что человъкъ стремится къ собственному счастію, причивая на своемъ пути страданія другимъ. Понятно, что то наслажденіе, которое онъ такимъ образомъ пріобрътаетъ, не можетъ уравновъсить бъдствій, какія причинены при этомъ другимъ.
- 7. Научныя и художественныя наслажденія. Кто въ состоянін представить себ'в радость ученаго, когда послів долгихъ и трудныхъ изысканій онъ предвидить вь результать важное открытіе, установку какой-либо важной научной истины; кто можетъ понять восторгь художника, которому удалось воплотить свой идеаль въ краскахъ и образахъ; -- тотъ согласится, что художественныя и научныя наслажденія представляють несомевный плюсь, несомнённо положительныя наслажденія. Но съ другой стороны, такія минуты очень рідко выпадають на долю избранныхъ натуръ, напротивъ, имъ болъе бываютъ знакомы муки творчества. Кром'в того, эти избранныя натуры, благодаря своей слишкомъ развитой впечатлительности, гораздо более отвывчивы и ко всемь другимь бедствіямь жизни, поэтому едва ли можно ошибиться, предположивъ, что они должый быть несчастиве другихъ людей со слабою чувствительностію. Затъмъ, нельзя не принять во вниманіе того обстоятельства, что художникъ или ученый, прежде чёмъ сделаться способнымъ къ высовимъ научнымъ и художественнымъ наслажденіямъ, долженъ преодолёть массу непріятныхъ трудностей, должень преодольть скучныя трудности техники своего ремесла. Наконецъ, ученыхъ и художниковъ по призванію (а такіе только и способны къ научнымъ и художественнымъ наслажденіямъ) весьма вёдь не много, такъ что этого рода на-

слажденія едва-ли представляють замётную величину въ общей сумий эмоцій, испытываемых человічествомь.

- 8. Соиз безъ сновиденій относительно счастливое состояніе, вбо здёсь полное отсутствіе страданій; что касается сновиденій, то они являются большею частію зеркаломъ живни, здёсь, слёдовательно, долженъ имёть мёсто перевёсъ страданій надънаслажденіями, какъ и въ действительной жизни.
- 9. Влечение из наживать и комформа. Богатство даеть возможность получать всевозможныя наслажденія. Но изъ предыдущаго мы знаємь, какъ не высока цёна этихъ наслажденій. Комфорть, которымь окружають себя богатые люди, также не представляеть собою положительнаго блага, и только устраненіе страданія (возможность пользоваться экипажемъ избавляеть отъ непріятной обязанности идти пізнкомъ). Если богатство становится цізлью само по себі, какъ это бываеть у жадныхъ скупцовъ, то нечего и говорить, что въ такомъ случать оно можеть быть источникомъ только страданій.
- 10. Зависть, недоброжелательство, досада, сожальние о прошедшемь, раскаяние, месть, иньев, раздражительность и другія подобныя чувства дають, конечно, какъ это ясно само собою, только страданія.
- 11. Надежда есть завидная черта характера и должна быть отнесена къ положительнымъ благамъ; но такъ какъ она часто обманываетъ, то причиняетъ и большія страданія.

Выводъ взъ сдёланнаго анализа Гартманъ дёлаетъ такой: "страданіе имфетъ большой перевёсъ не только въ мір'в вообще, но и въ каждомъ отдёльномъ индивидууме, хотя бы онъ стоялъ въ самыхъ благопріятныхъ, насколько то мыслимо, условіяхъ".

Такихъ и подобныхъ отзывовъ о бъдственности человъческой жазни можно было бы набрать неограниченное количество у философовъ, проповъдниковъ религій, поэтовъ всёхъ временъ; странъ и народовъ. Всѣ, кому только приходилось касаться этого вопроса, за немногими исключеніями, приходили къ мрачнимъ пессимистическимъ выводамъ. "Сосчитай свои веседые часы, говоритъ Байронъ, сосчитай свои свободные отъ непріатностей дни и, чъмъ бы ты ни былъ, знай, что есть нъчто

лучшее—не быть". Общепризнанный баловень счастья Гёте въ концѣ своей жизни говорить о себѣ: "Изъ всѣхъ семидесяти пяти лѣтъ моей жизни я едва могу насчитать четыре недѣли, въ теченіе которыхъ я былъ счастливъ. Остальная жизнь была непрерывнымъ вскатываніемъ на гору камня, который постоянно оставался на томъ же мѣстѣ". "Что такое твое счастье, человѣческое сердце?" Спрашиваетъ поэтъ Ленау и отвѣчаетъ: "Краткое мгновенье, вѣчно рождающееся и едва привѣтствованное, уже утраченное".

Противоположные взгляды, оптимистическіе, составляють сравнительную рёдкость въ исторін, почти не замётны въ общемъ хорё голосовъ, звучатъ очень слабо и не портятъ минорной мелодіи.

Къ числу такихъ голосовъ принадлежитъ оптимистическая философія Лейбница, но Лейбницъ сляшкомъ ненадежный союзникъ оптимизма и оказываетъ ему медвѣжью услугу. Въ самомъ дѣлѣ, чему училъ Лейбницъ? "Тому, что существующій міръ есть наилучшій изъ всѣхъ возможных міровъ, т. е., какъ онъ самъ пояснилъ, въ существующемъ мірѣ множество неустранимаю зла, которое вполнѣ неизбъжно въ немъ; но если бы попробовать изъ того самаго матеріала, изъ котораго устроенъ существующій міръ, построить какой-либо вной міръ, то онъ непремѣнно окажется еще куже существущаго; поэтому-то существующій міръ и долженъ считаться наилучшимъ изъ всѣхъ возможныхъ (при томъ же матеріалѣ) міровъ 1.

Вполнѣ оптимистическій характеръ имѣетъ сочиненіе Дюринга "Der Wert des Lebens", появившееся въ 1856 году. Главнѣйшими ингредіентами человѣческаго счастья Дюрингъ считаетъ честь и любовь. Стремленіе къ чести, т. е., къ хорошему мнѣнію другихъ о себѣ, слишкомъ властно въ каждомъ человѣкѣ: о чести заботятся всѣ отъ школьника до сѣдого старика и, само собою разумѣется, удовлетвореніе этого стремленія доставляетъ нѣкоторое наслажденіе. Но 1) нельвя слишкомъ высоко цѣнить этотъ элементъ счастья, ибо оно доступно лишь немногимъ; отличіе тѣмъ цѣннѣе, чѣмъ оно

<sup>1)</sup> А. Введенскій. Условія допустимости віры въ симскі жизни, Ж. М. Н. П. 1896 г., сент. стр. 65.

исключительные, рыже, и наобороть, оно теряеть цынность, если доступно многимъ: Наполеонъ не пользовался бы такою славою, какою онъ пользуется теперь, если бы Наполеоновъ было нъсколько, а не одинъ. Во-вторыхъ, стремление въ чести встречаеть на своемъ пути не мало огорченій, такъ какъ очень часто бывають случаи неправильной оцівни достоинствъ человъка. Наконецъ, едва ли этому ингредіенту счастья—стремленію къ чести, къ отличіямъ-можно дать особенно высокую нравственную оценку. Что касается любви, то самъ Дюрингъ не отрицаетъ, что страстная любовь скоротечна, что здёсь часто имфетъ мъсто преувеличенная взаимная одънка влюбденныхъ, а отсюда и неизбъжныя разочарованія. Но за то въ бракъ любовь, по мненію Дюринга, находить свое осуществленіе: любовь здёсь создаеть прочныя привязанности вмёсто бурной страсти. Послъ того какъ мы издожили уже безпощадный разборь этого ингредіента счастья, сдівланный Гартнаномъ, о слишкомъ слабой защить его Дюрингомъ можно, кажется, и не говорить.

Намъ остается упомянуть еще объ одной попыткъ дать оптиместическому міровозарънію научную постановку, попыткъ, сдъланной Селли въ его исторіи и критикъ пессимизма, появившейся въ 1877 году.

Селли видить счастье не въ единичныхъ наслажденіяхъ, а въ ностоянныхъ источникахъ такихъ наслажденій. Эти источники наслажденій могуть быть вившніе, каковы: богатство, дружба, семейная жизнь, искусство, общественная служба, удовольствіе двятельности и проч., и внутренніе: воспоминаніе, антицинація, воображеніе и т. д. Селли не отрицаєтъ, что указанные имъ вижщіе источники счастья—цёли жизни, въ которымъ человекъ стремится,—могуть быть также и источникомъ страданій; но вопроса о томъ, наслажденія ли превышають страданія, или наобороть, этого вопроса онъ не ставить; а между тёмъ въ этомъ вёдь все дёло. Для борьбы съ возможными виёшними бёдствіями онъ рекомендуеть употреблять между прочимъ внутреннія, субъективныя средствя: горечь отъ какой либо неудачи можно значительно ослабить, если не останавливать на ней своего вимманія; наслажденіе достигнутымъ успѣхомъ можно усилить, произвольно фиксируя на немъ свое вниманіе; за неимѣніемъ реальнаго счастья, можно довольствоваться мечтою о немъ (Какъ разъ по этому рецепту поступиль мужикъ въ извѣстной сказкѣ о мужикѣ и вайцѣ). Очевидно, что и этотъ защитникъ оптимизма не изъ особенно сильныхъ и едва ли можетъ убѣдить кого-нибудь въ томъ, что счастье возможно для большинства людей. Впрочемъ, Селли и самъ совнается, что счастье большинства изъ тѣкъ, которые такъ или иначе могутъ быть названы счастливыми, нельзя назвать особенно высокимъ, что многіе люди ни подъ канымъ видомъ не могутъ быть названы счастливыми, что несчастье столь же реально, какъ и счастье, что бѣдствія жизни слишкомъ извѣстны, чтобы нужно было ихъ иллюстрировать.

Подведемъ теперь итогъ сказанному.

Мы ввдым, что уже въ глубокой древности крайній пессимистическій взглядь на мірь положень въ основу Булдійской религін; что два культурныхъ народа древности-Греки и Римляне подъ конецъ своей исторіи также перешли къ стоицивму---философін пессимистическаго характера. Мы представили очеркъ философскихъ взглядовъ Шопенгауора и Гартмана; первый, признавая положительное значение только за страдавіемъ и толкуя наслажденіе, только какъ отсутствіе страданія, рисуеть страшныя картины біздственности человіческаго существованія, которое все сплошь состоить изь физическихъ и правственных ужесовь, и видить спасение оть этихь ужасовъ въ самочничтожени воли, въ аскетиемъ, который должень привести къ уничтоженію жизни человічества на вемлі; второй подвергаеть безпощадному анализу всё тё источники васлажденій, которыми обманывають себя люди, гоняющісся ва привракомъ счастья, и въ конечномъ выводъ получаетъ или отрицательный результать, или, въ дучшемъ случай, вуль; самоуничтоменію всего челов'ячества-единствежная разумная цель, на которой оно должно стремиться, по мижнію Гартмана. Мы слышали отзыви о ценности жизни Байрона, Гете, Ленау; мы могли бы набрать неограниченное количество отвывовь о бёдственности человаческаго существования у другихъ воэтовъ,

мыслителей всёхъ временъ, странъ и народовъ. Мы видёли, наконецъ, какъ были неудачны и слабы попытки оптимистовъ, пытавшихся указать тё условія, при которыхъ человёческая жизнь могла бы имѣтъ какую-либо положительную цённость, при которыхъ страданія не превышали бы наслажденій. Какой же отсюда сдёлаемъ выводъ? Какой отвётъ можно дать на вопросъ,—стоитъ ли жить? Намъ кажется, что отвётъ можетъ быть только отрицательный, что бёдствія и страданія человѣческаго существованія безмірно превышають тё немногія радости, которыя выпадають на долю счастливцевъ, что, слёдовательно, эти радости покупаются слишкомъ дорогою цѣною.

## II.

До сихъ поръ мы разсматривали вопросъ о ценности жизни съ точки вренія личнаго счастья, личнаго благополучія. Могутъ сказать и говорять, что, если съ этой личной точки вренія жизнь человека иметъ невначительную ценность или даже ценность отрицательную, то она можетъ быть очень ценною для другихъ, для общества, для человечества; жизнь индивидуума можетъ и должна быть посвящена благу и счастію человечества въ его настоящемъ, а также счастію будущаго человечества. Посмотримъ на дело съ этой стороны.

При этой постановий вопросъ о томъ, стоитъ ли жить, принимаетъ уже ийсколько иной смыслъ, чимъ было до сихъ поръ. Теперь этотъ вопросъ будетъ означать: та жертва, которую я приношу въ интересахъ другихъ, уравновишваетъ ли то благо, котораго достигаютъ другіе, принимающіе мою жертву? Когда мы смотрим на дило съ личной точки зринія, тогда имивлось въ виду опредёлить, уравновишиваетъ ли мое счастье ти жертвы, которыя я приношу для достиженія его. Если бы получился утвердительный отвить на это, тогда этимъ дило и кончилось бы: если да, если счастье уравновишиваетъ приносимы ради него жертвы, то следовательно жить стоитъ. Теперь же, при иной постановить вопроса, если даже мы нашли бы, что моя жизнь дийствительно приносить огромное благо другимъ, то и въ такомъ случай самъ собою возникъ бы другой вопросъ: почему же, во ими чего я долженъ на свою жизнь смотръть только какъ на средство для достиженія какой-то чуждой мніз цізле? Во имя чего я долженъ согласиться, чтобы моя жизнь была монетой, за которую покупають другіе что-то цізное для нихъ? Само собою разумізется, что единственнымъ мотивомъ въ этомъ случай могъ бы быть только нравственный законъ; нравственный долгъ предписываеть человізку быть орудіемъ или средствомъ для осуществленія какихъ-либо нравственныхъ требованій. Въ данномъ случай, говорить, нравственный законъ ставить для отдільнаго человізка высокую цізль—служеніе всеобщему счастью человізчества и во имя этой высокой цізли требуеть жертвы, требуеть, чтобы жизнь отдівльнаго человізка обратилась въ средство для достиженія этой высокой цізли.

Согласнися на время, что нравственный законъ можеть предъявить такое требованіе, можеть на мою жизнь смотрёть только какъ на средство для достиженія высокой цели. Но во всякомъ случай цёль, преследовать которую предписываетъ правственный долгь, должна быть осуществиной, въ противномъ случав и требованіе такое и самъ нравственный законъ обращается въ безсимсинцу. Посмотримъ же, осуществима ли такая цёль, какъ всеобщее счастье человічества, если не въ настоящемъ, то хотя въ будущемъ. Послушаемъ, что говорить Гартманъ, разсматривая третью стадію иллюзів, сущность которой составляеть надежда на будущее счастье человъчества. "Сколько бы ни прогрессировало человъчество, говорить онъ, оно никогда не освободится отъ величайшихъ изъ бъдствій и даже не уменьшить ихъ. Эти бъдствія суть: бользиь, старость, вависимость отъ воли и власти другихъ, нужда и недовольство своимъ положеніемъ 1). Ніть надежди, чтобы медицина могла уменьшить количество болевней или облегчить положение старости; нёть надежды, чтобы прогрессь сельско-хозяйственной техники могь настолько увеличить продуктивность вемледфльческаго труда, чтобы не ощущалось недостатка въ продовольствін для всего человічества, склоннаго размножаться въ геометрической проггресін, а следовательно многимъ предстоить

<sup>1)</sup> Философія безсознательнаго, т. II, стр. 847.

гибель въ борьбъ съ нуждою; нътъ надежды на уменьшение безеравственности; по крайней мёрё, нравственный прогрессъ синшкомъ сомнителенъ, если сравнить нравственность современнаго человъчества съ правственностію предковъ. Степень безеравственныхъ стремленій осталась та же, только они сняле лохиотья и ходять во фракф... Уже наступаеть время, когла ловкій ворь предоставляєть глупому и пошлому простонародью кражу и противозаконное мошенничество, а самъ умветъ овладъвать чужою собственностью, нисколько не нарушая буквы вакона<sup>и 1</sup>). Наука и искусство все более будуть демократизироваться, будуть двигаться не геніями, а чернорабочими въ цыяхь чисто-практическихь, отсюда и наслаждение наукой и искусствомъ потеряетъ ту ценность, какую оно представляетъ теперь для избранныхъ натуръ. Что касается такихъ инстинктовъ, какъ любовь и честолюбіе, то или будущее человічество не откажется отъ нихъ, тогда эти инстинкты будутъ такими же источниками страданій, какъ и на первой стадін иллювін; ни же человъчество откажется отъ нихъ, тогда жизнь станеть обдебе содержаниемь. Въ концв концовъ человечество должно убъдиться въ тщетъ своихъ иллюзій, и "подобно всякому престарвлому и обладающему яснымъ совнаніемъ старцу, оно будеть иметь только одно желаніе: желаніе покоя, безиятежности, въчнаго сна бевъ сновиденій, въ которомъ оно могло бы утолить свою усталость. После трехъ стадій иллюзіи -надежды на положительное счастье, человъчество, наконецъ, увидало бевуміе своихъ стремленій и, отказавшись отъ положетельнаго счастья, порывается только къ абсолютной безболезненности, къ нирване, къ ничто. Таковъ долженъ быть единственный конецъ третьей и послёдней стадіи иллюзін" 2). Это ли прис, для достиженія которой правственной долгь требуетъ принесенія въ жертву моей жизни? Она ли способна воодушевить кого-бы то ни-было? Если такую цёль ставить вравственный законъ, то самъ онъ не становится ли недепостью? Но быть можеть, Гартианъ рисуеть слишкомъ мрачную картину будущаго? Быть можеть, всеобщее счастье все-таки

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. crp. 349.

<sup>2)</sup> Ibid. crp. 343.

возможно? Быть можетъ, прогрессъ настолько улучшить жизнь человъчества, что всеобщее счастье станетъ дъйствительностію, а не мечтою?

Посмотримъ, какъ равсуждаетъ объ этомъ защитникъ оптимизма, внакомый уже намъ Селли. Прогрессъ прежде всего состоить въ накопленіи знанія, говорить Селли, а знаніе увеличиваеть нашу власть надъ силами природы, какъ враждебными намъ, такъ и надъ теми, воторыя могуть служить нашему благополучію и счастью. Затімь, результатомь прогресса являются эмоціальныя изміненія: культурный человінь способенъ къ болве глубокимъ и болве интенсивнымъ эмоціямъ, чёмъ дикарь. Наконецъ, прогрессъ культивируетъ волю человъка, вырабатываетъ въ индивидуальной воль самоконтроль, одновременно интевсивный и экстенсивный. Рука объ руку съ этими внутренними факторами счастья идуть и развиваются и вифшиня условія, матеріальныя и соціальныя. Знаніе открываеть въ природъ новые животные и растительные вилы. которыми человъкъ получаетъ возножность пользоваться для своего благополучія; открываетъ новые способы эксплоатированія уже извістных силь природы и т. п. Соціальная среда изманяется такъ, что каждый индивидъ живегъ въ большей безопасности, чвиъ первобытный дикарь и получаетъ возможность накоплять богатство, сповойно пользоваться благами семейной живни; нравственность прогрессируетъ.

Что знаніе увеличиваеть власть человіка надъ природой, это конечно такъ; несомніно также, что это обстоятельство способно содійствовать въ извістной мірі возрастанію благополучія. Способно содійствовать,—это такъ, но содійствуеть ди въ дійствительности,—это еще вопросъ. Мы знаемъ, напр., что индустріальный прогрессъ—изобрітеніе всякаго рода машинъ долженъ быль облегчить трудъ человіка, долженъ быль улучшить матеріальное положеніе труженика. Въ дійствительности же оказалось, что этотъ прогрессъ содійствоваль обогащенію кучки капиталистовъ и порабощенію рабочаго класса подъ власть капитала. Кромі того, этоть индустріальный прогрессъ спеціализироваль трудъ человіка и сділаль его убійственно скучнымъ, монотоннымъ. Представьте себі

положеніе человъка, обязаннаго всю жизнь выдълывать булавочныя головки, и другого, который занять насаживанісмъ этихъ головокъ на булавки, и третьяго, спеціальность котораго шлифовать булавки. Современный человекъ, действительно, владъетъ такими изобрътеніями, о которыхъ не могло присниться дикарю. Но, напр., изобратение норока, динамита можно-ин считать въ числе такихъ факторовъ, которые солемствовали и будутъ содъйствовать всеобщему счастью людей? Повышение эмоціальной способности въ человъкъ, его большан воспрівичивость, отвывчивость, впечатантельность можно было бы считать благомъ, факторомъ счастья при условін, если жизнь будеть представлять болье свытлихь сторонь, чымь мрачныхъ; въ противномъ случаѣ этотъ ростъ ной способности долженъ составить минусь въ общей сумив человвческого благополучія, что само собою понятно. Выработка волевого контроля также ставится Селли въ счетъ благопріятных условій, увеличивающих сумму счастья. Но волевой контроль-это въдь некотораго рода узда, налагаемая человъкомъ на свои склонности и страсти; а коль скоро такъ, то какое же въ этомъ самоограничении, въ этомъ самопровзвольномъ лишеніи себя сеободы-какое туть можно видеть счастье? Правда, Селли понимаеть этотъ контроль между прочимъ въ томъ смыслъ, что человъкъ намъренно фиксируетъ свое вниманіе и направляеть его въ сторону пріятнаго и такимъ образомъ совдаетъ субъективное счастье. По этому поводу достаточно вамътить, что если бы существовало реальное, созданное объективными условіями счастье, то не было бы надобности хлопотать о созданіи себ'в субъективнаго, т. е., въ сущности воображаемаго счастья. Далве, улучшение соцізльных условій, говорить Селли, даеть возможность человыку жить въ безопасности, копить богатство, польвоваться благами семейной жизни и т. п. Что касается богатства, матеріальнаго достатка, то раньше было уже сказано, что богатство не есть благо само по себъ, а лишь условіе блага; следовательно улучшение соціальных условій и возможность накопленія богатства есть условіе условія, т. е., отношеніе этого фактора къ счастію слишкомъ косвенное. О семейномъ

счастів также было говорено выше. Наконецъ, Селли полагаеть, что прогрессь удучшить нравственность людей, смягчить ихъ нравы, уменьшить количество преступленій и т. п. Конечно, было бы желательно этому верить, но есть другого рода мивнія. Есть мивнія, что по крайней мізрів въ теченіе минувшей исторіи не всегда наблюдалось соотв'ятствіе между умственнымъ прогрессомъ и нравственнымъ. Вотъ что, напр. говорить Спенсерь: "Высшіе аттрибуты человічества гораздо более свойственны дикимъ народамъ, живущимъ изолированными парами въ своихъ лёсахъ, чёмъ членамъ общирной, прекрасно организованной націи, витющей чудесно выработанныя искусства, общирныя и глубовія знанія и безчисленныя примененія ихъ къ благосостоянію" 1). Летурно въ своемъ сочинении "Эволюція собственности" излагаетъ исторію цивилизаціи, какъ постепенный упадокъ, дегенерацію лучшихъ свойствъ человъческой природы-солидарности, братства, безкорыстія, н какъ эволюцію противоположныхъ свойствъ-эгоизма, жадности, корыстолюбія. "Если горе ближняго, говорить онъ, трогаетъ насъ по отражению, то это происходить оттого, что безчисленныя поколёнія предковъ, жившихъ среди болёе нли менве обширнаго строя, передали намъ чувства общественности, человичности, --чувства скрытыя, но все еще живущія въ глубинъ нашей совъсти" 2). М. А. Энгельгардть въ сочинении "Прогрессъ, какъ эволюція жестокости" приходить къ такимъ, быть можетъ преуведиченнымъ, но темъ не мене знаменательнымъ выводамъ. Онъ говоритъ, что первобытные дикари обладали глубокими альтруистическими чувствами, между твиъ какъ широта гуманности современнаго человвка только кажущаяся; что прогрессь сопровождался эволюціей войны, дётоубійства, рабства женщины, эгонзиа, лицеміврія, безнравственности, деспотизма, пытокъ, кавней; что результатомъ общественныхъ улучшеній быль рость преступленій. "Жестокость, говорить онь, есть именно специфическая, общая, массовая черта человічества, біологическое свойство вида homo sapiens. Въ этомъ отношении изъ всехъ млекопита-

<sup>1)</sup> Развитіе политич. учрежд. СПБ. 1882 г. стр. 13.

Эволюція собственности. СПБ. 1889 г. стр. 62.

ршихъ приближается въ человъку только лисица, кошва и обевьяна. Остальные не наслаждаются мучительствомъ, они убивають для ёды, и если причиняють при этомъ мученія, то безсовнательно. Только висица, кошка, обезьяна и человекъ занимаются мучительствомъ для мучительства и находять въ этомъ радость и наслаждение. Но что такое свиреность тигра въ сравнени съ человъческой по разнообразию, утонченности, вычурности, интенсивности? Нужно ли мий напоминать такіе факты, какъ система разнообразнейшихъ питокъ, недавно еще практиковавшихся во всехъ судахъ, у всёхъ народовъ? Мучительныя казни, также существовавшія повсеместно у цивидизованных в народовъ? или такія явленія, какъ страсть къ кровавымъ зрълищамъ, --бои быковъ, кулачние бои и проч. -страсть и теперь еще далеко не угасшая, потому что всякая казнь-повъщеніе, гильотинированіе-собираеть громадным томпы всякаго мода, отъ босяковъ до разряженныхъ барынь н кавалеровъ включительно" 1). Последніе полтора-два стодътія прогрессь, действительно, становится прогрессомъ гуманности, но, говорить Энгельгардть, "если, оглядываясь на прошлое, мы замічаемь сь отдаленнійшихь вічковь до недавняго прошлаго неуклонное, упорное прогрессирование въ духв озвървнія, злости, безчеловечности, -- которому не могли помешать самыя возвышенныя религіи, самыя гуманныя системы, самыя великодушныя утопін, то и выводы относительно современности примуть иной характерь. Что такое полтораста леть въ сравнении съ безконечной веренидей въковъ! Даеть ли этотъ коротенькій промежутокъ времени сколько-нибудь прочную основу для оптимистическаго взгляда на будущее? И не върнъе ли будеть разсматривать тоть общій духъ реакціи, который все ярче сказывается вы исторіи Европы за послёднія 20-30 лёть, какъ возвращение къ старому, нормальному, надавна проторенному пути человъчества къ высшимъ степенямъ озвървнія, а не наобороть, не какъ временное уклоненіе отъ нормальнаго пути? Политика железа и крови, антисемитизмъ, скандальное поведение европейцевъ въ Африкъ, Австра-

<sup>1)</sup> Прогрессъ какъ эволюц. жестокости, СПБ. 1899 г., стр. 11.

ліи, Индів, вообще диких странахъ, гдё съ европейца точно слезаетъ навазанная ему XIX векомъ гуманность и развертывается истинная натура конквистадора, изумлявшаго своимъ коварствомъ и звёрствомъ даже свиреныхъ менсиканскихъ жрецовъ; ожесточенная таможенная война, правда, безъ пушекъ и штыковъ, но съ миріадами жертвъ въ видё голодающихъ, безработныхъ и т. п.—все это не признаки ли возврата на случайно и временно оставленный путь?" 1)

Итакъ, надежда на то, чтобы прогрессъ привелъ когда-вибудь человичество ко всеобщему счастью, надежда на наступленіе волотого въка-слишкомъ слабе, слишкомъ химерична. Несомивно, вонечно, что съ прогрессомъ растутъ средства къ удовлетворению нашихъ потребностей, но вийсти съ тимъ растуть и самыя потребности. Первобытный дикарь могь довольствоваться пещерой въ лесу для жилья, шкурой убитаго вефря для покрытія теля и мясомъ этого вефря для пищи и могъ чувствовать себя вполет счастливымъ, не зная никакихъ другихъ потребностей, кромъ этихъ самыхъ примитивныхъ. Современный культурный человека страдаеть въ истиннома смыслё этого слова, если его квартира обставлена недостаточно комфортабельно, если сапогь жметь ногу, или платье недостаточно модно, если поваръ недостаточно искусенъ, или если къ обеду онъ не можетъ иметь бутылки добраго вина, если онъ не можетъ слушать игру первоклассныхъ артистовъ и т. п. Потребности растуть и нельзя указать предъла этому росту. Быть можеть, будеть время, когда откроють способь нъсколько разъ воввращать себъ молодость, -- тогда ито же откажется отъ этого, разъ будеть иметь необходимыя средства? А вмёстё съ тёмъ развё не будеть это источникомъ страданія для людей, которые не въ состояніи будуть позволить себ'я такую роскошь? Несомивнно, что жизнь современнаго фабричнаго рабочаго на западе обставлена гораздо комфортабельнее, чвиъ жизнь даже профессора полтораста-двести летъ назадъ; и однако же среди рабочихъ постоянное недовольство, постоянныя требованія то увеличенія заработной платы, то сокращенія

<sup>1)</sup> Ibid. crp. 32-33.

рабочаго дня и т. д. Ясно почему: потребности современнаго рабочаго стали шире, чёмъ стариннаго профессора. Никогда человёкъ не скажетъ себё: довольно, больше ничего я не желаю, а всегда ищетъ чего-то лучшаго, на мёсто одной удовлетворенной потребности выростаетъ десятокъ новыхъ. Вотъ почему никакой прогрессъ никогда не удовлетворитъ всёхъ возможныхъ потребностей человёка и не сдёлаетъ человёчество, не говорю, счастливымъ вполнъ, а хотя бы относительно; напротивъ, слёдуетъ ожидать, что вмёстё съ прогрессомъ будетъ расти недовольство жизнію, разочарованіе, пессимизмъ.

Если такъ, если всеобщее счастье человъчества ни въ настоящемъ, ни въ будущемъ не осуществимо, то могу ли я поставить цълью своей жизни служение этой неосуществимой мечтъ? Ясно, что было бы полнымъ безразсудствомъ стремиться къ цъли завъдомо неосуществимой, какъ было бы безразсудно стараться утолить жажду соленою водою, или масломъ залить огонь. И никакой нравственный законъ не можетъ вмънить въ обязанность отдать жизнь на служение тому, что вовсе неосуществимо ни въ настоящемъ, ни въ самомъ отдаленномъ будущемъ.

Могутъ сказать: если нельзя ставить цёлію жизни всеобщее : счастье, какъ неосуществимое, то начто не препятствуеть нъсколько съузить эту цёль: достаточно достигнуть сознанія, что я дълаю все отъ меня зависящее для осуществленія всеобщаго счастья; это сознаніе можеть доставить мнѣ величайшее наслаждение. Выходить, стало быть, воть что: если я уверень, что исчернать Черное море ковшомъ я не могу, то не долженъ и ставить себъ такой безразсудной цели; но съ другой стороны, если такая цёль поставлена для меня кёмъ нибудь другимъ, которому я чувствую себя обязаннымъ повиноваться, то я могу быть счастливъ, сознавая, что сдълалъ все отъ мен я зависящее для осуществленія означенной цели-осушенія дна Чернаго моря. Казалось бы наоборотъ: если я върю въ возможность осущенія Чернаго моря, то буду наслаждаться своею даятельностію, буду стремиться преодольть препятствія и утышать себя надеждою, что, если не все, то кое что я все таки сделаю, если

же признаю цёль безусловно неосуществимою, то мой трудъбудеть вы высшей степени мучителень именно потому, что ж напередъ увъренъ въ его безрезультатности. Но допустивъ что найдутся такіе люди, которые будуть счастанны совнанісывтого, что они дъляють все отъ нихъ зависящее для осуществленія завідомо неосуществимой ціли; они, віроятно, такъ стануть разсуждать: всеобщее счастье, конечно, неосуществимо, но если я содействую счастью некоторых лиць, напр. помогу обдному, накорилю голоднаго, облегчу страданія тяжко больного, то и этого достаточно и этимъ я выполню требованіенравственнаго закона. Конечно, съ нравственно-христіанской точки зрвнія противъ этого ничего нельзя сказать. Но мыпока не касаемся религіовно-нравственной точки врінія такъ. какъ и люди, проповъдующіе служеніе прогрессу, чаще всегостоять на другой почей, исходять изъ другихъ основаній, ничего общаго съ аристіанствомъ не имфющихъ. И вотъ именно эти-то основанія, не имінощія ничего общаго съ религіей, менње всего, кажется, способны оправдать и рекомениоватьевангельскія добродітели. Не желая уклоняться далеко въ сторону, скажемъ только, что некоторые авторитетные эволюціонисты, напр. Спенсеръ, очень резонно съ своей врвнія протестують противь разныхь видовь благотворительности, которая, по ихъ мевнію, тормозить благод втельное двиствіе естественнаго отбора, -- главнъйшаго фактора прогресса.

До сихъ поръ мы оставляли въ сторонѣ вопросъ о томъ, въ правѣ ли кто бы то ни-было предписывать инѣ стремленіе къцѣли—всеобщему счастью человѣчества, если эта цѣль для меня совершенно чужда, если въ этомъ всеобщемъ счастіи я отнюдь не участвую; въ правѣ ли даже нравственный законъ обращать мою жизнь, мою личность только лишь въ средстводля осуществленія чуждыхъ мнѣ цѣлей. "Человѣческое я протестуетъ противъ такого отношенія къ нему, говоритъ Карѣевъ. Въ томъ и состоитъ разница между вещью и личностію, что первую можно употреблять, какъ орудіе или средство, тогда какъ вторая виѣетъ самостоятельное достоинство, не позволяющее видѣть въ ней орудіе или средство или, покрайней иѣрѣ, не позволяющее видѣть въ ней молько орудіе

жие средство" 1). Допустимъ, что отдаленные наши потомки достигнутъ золотого въка, благодаря тому, что мы, ихніе предки, своими усиліями, такъ сказать, потомъ и кровью подготовили имъ почву для этого. Есть ли какая либо справедливость въ требованіи жертвъ отъ насъ—предковъ во имя счастья потомковъ? Какое можетъ быть основаніе предпочитать одно покольніе другимъ? Почему одно покольніе должно страдать, чтобы было счастливо другое? Какое мнъ дъло, говоритъ Тургеневскій Базаровъ, что какой-нибудь Макаръ или Степанъ когданибудь будутъ благоденствовать, если изъ меня въ то время будеть лопухъ расти.

Итакъ, и съ точки зрвнія служенія всеобщему счастью человівчества нельзя осмыслить жизни, нельзя получить утвердительнаго отвіта на нашть вопросъ,—стоить ли жить, если, кавъ это до сихъ поръ предполагалось, жизнь человіна ограничивается преділами его земного существованія.

Свящ. Николай Липскій.

(Окончаніе будеть)

<sup>1)</sup> Мисле объ основать правственности, СПБ. 1895 г., стр. 17.

## О ГРАНИЦАХЪ НАУЧНАГО СОМНЪНІЯ.

Известная формула Деварта: "Dubito, ergo cogito" (я сомивваюсь, следовательно мыслю) поставляеть сомивніе однимыизь главнейшихъ принциповь мынценія, первымь могучимытолчкомь къ отысканію истины. "Сомивніе для истины то-же, что горнило для волота"—гласить древняя мудрость. Действительно, сомивніе является однимь изъ могущественнейшихъфакторовь научнаго прогресса, но надо заметить, что здесь имвется въ виду не всякое сомивніе, а определенный психическій акть, имеющій серьезное жизненное значеніе для научнаго познанія. Не даромъ сказано, что одно изъ величайшихъ достоинствъ философа—уметь сомивнаться; поэтому не безполезно выяснить себе—какого рода сомивніе можеть иметь место въ различныхъ научныхъ изследованіяхъ и до какихъпредёловь можеть оно простираться.

Въ исторіи философской мысли изв'єстно двоякаго рода сомивніе (скепсисъ), абсолютное и методическое. Абсолютный скептициямъ, представителенъ котораго въ древности былъ Пирронъ, опредъляется следующими словами одного изъ егозащитниковъ, Энезидема: Скептициямъ есть не что иное, какъ утвержденіе, что философія не въ состояніи дать твердыхъ и общепризнанныхъ положеній ни относительно бытія, или небытія предметовъ и ихъ качествъ, ни касательно границъ челов'єческаго познанія". Но подобная философія заключаеть въ себ'є внутреннее противор'єчіе и потому должна быть признананесостоятельной. Скептикъ, уб'єжденный, что истина не можетъ быть открыта, не им'єть никакого побужденія изсл'єдовать положенія, изъ которыхъ на одно не можетъ имѣть для него значенія; самыя занятія его и изследованія есть уже неноследовательность; и эта непоследовательность лучше всего опровергаеть его доктрину. Отвергая дъйствительность и истинность всего, абсолютный скептициямъ тымъ самымъ уничтожаетъ истинность и своихъ собственныхъ положеній и, следовательно, никоимъ образомъ не можетъ быть признанъ за вырный путь къ истинъ. Въ подобномъ состояніи ума для человная даже невозможно самое занятіе наукой, въ которую перестаетъ онъ вырить.

"Природы тайны скрыты отъ меня, Теперь конецъ: порвалась нить мышленья; Къ наукъ я исполненъ отвращенья"

восклицаеть Фаусть-этоть могучій титаническій образь человъческаго духа, сознающаго свое безсиліе въ разръшеніи въчныхъ проблемъ жизни и утратившаго въру въ науку. Правда, въ человъческой природъ есть психологическія основанія для сомнёнія, такъ что скептицизмъ съ этой стороны является вполнъ законнымъ и естественнымъ. Для того, чтобы замънить одно межніе другимъ, неправильное-правильнымъ, худшее-лучшимъ, очевидно, нужно сначала усумниться въ правильности прежняго, заметивъ его недостатки; безъ этого мы всегда оставались бы in statu quo въ области науки и не могли бы двинуться впередъ. Источникъ такого рода сомивнія ваключается въ самомъ свойствъ человъческаго познанія. Такъ какъ наше познаніе ограничено по самой природъ, то оно не можетъ ни обнимать всего познаваемаго самого по себъ, ни всего познаваемаго для насъ постигать вдругь, съ непосредственной очевидностью и безъ опасенія отпибки. Во многихъ сдучалхъ до такой очевидности мы должны доходить путемъ продолжительнаго обдумыванія, должны взвішивать основанія ва и противъ данной мысли. Отсюда неизбъжно, пока продолжается процессъ достиженія очевидности данной мысли, она для нашего сознанія остается неочевидною, недостов'ярною, в мы находимся въ состояніи колебанія и нерешительности, такъ ли мы должны думать объ известномъ предмете или

иначе; это и есть сомнение. Эта нерешительность, ся возможность и необходимость заключаются въ природномъ несоверменствъ и ограниченности нашего познанія; наше мышленіе не есть интунтивное, но дискурсявное постижение истины. Ученому необходимо проникнуться твердымъ убъжденіемъ, что мы можемъ обладать знаніемъ всякаго рода явленій только лишь въ болве или менве приближенной формв, и что наши теоріи далеко не представляють непоколебимых истинь: строя какую бы то ни было изъ нихъ, мы съ полной и совершенной увёренностью можемъ знать только одно, что все эти теоріи, абсолютно говоря, несовершенны. Онв представляють собой только частныя и временныя истины, необходимыя для насъ, какъ ступени для роздыха на пути изследованія; оне выражають только современное состояніе нашихъ знаній и съ ростомъ начки должны измёняться, притомъ тёмъ чаще, чёмъ менъе подвинута данная наука. Такимъ образомъ, первое условіе успіха научных изслідованій есть полная свобода ума, основанная на философскомъ сомнини и обезпечивающая свободу и иниціативу мысли.

Но давая такой широкій просторъ сомнёнію, мы должни указать основы, на которыхъ зиждется возможность всякаго познанія. Было уже указано, что въ силу особенности нашего мышленія сомнёніе допустимо, по крайней мёрё теоретически, почти во всемъ, что подлежитъ нашему сознанію. Но съ другой стороны не следуетъ забывать, что той же человеческой природё свойственна увёренность въ возможности знать истину. Паскаль говоритъ: "мы безсильны доказать что-нибудь и этого безсилія не можетъ устранить никакой догматизмъ; но за то мы имемъ идею истины, которой не можетъ опровергнуть никакой пирронизмъ" 1).

Поэтому для того, чтобы возможно было какое либо познаніе для человъка, необходимо указать сомнівнію должным границы, за преділами которых вачинается область віры, или довірія. Бэконъ хотя и становится самъ на сторону скептиковъ, но настолько, насколько это нужно, чтобы проложить

<sup>1)</sup> Pensées de Pascal. t. II p. 99. edit. Faugére.

новый путь къ знаніямъ и открытіямъ. "Цёль, ьоторуя я имѣю въ виду и предложилъ себѣ—говоритъ онъ,—есть не сомивне, а правильное познаніе, ибо я не хочу отвергать, а хочу руководить и поддерживать человѣческія ощущенія, хочу не унизить, а направить человѣческій разумъ" 1).

Имва въ виду такія соображенія, естественно мы должны совершенно отвергнуть въ области наукъ скептицивиъ абсодютный и дать м'есто сомн'внію мен'ве общирному и бол'ве правильному, т. е. скептицизму методическому, или относительному, который, по справедливости является движущимъ всакаго рода познанін. Хотя нёть такого ума, все содержаніе котораго состояло-бы изъ однихъ непосредственныхъ внаній и убъжденій, не требующихъ и не допускающихъ никакой попытки опосредствовать ихъ, дать себъ въ нихъ отчетъ, доказать, оправдать ихъ; но невозможенъ и такой умъ, который обходился-бы вовсе безъ всякаго непосредственнаго знанія, принятаго мыслію готовымъ, а не построеннаго ею сознательно, который съ начала до конца быль-бы результатомъ своей собственной построяющей, дискурсивной, отчетной логической работы. "Мы знаемъ, говорить извёстный представитель феноменизма Дж. Ст. Милль---нъкоторыя вещи непосредственно или интунтивно. Очевидно, что мы вынуждены къ этому, если знаемъ что-либо вообще, ибо все, что им знаемъ посредственно, зависить по своей достоверности отъ нашего предшествующаго знанія о чемъ-либо другомъ; поэтому если бы им не знали чего-либо непосредственно, мы не могли-бы знать чего либо в посредственно, т. е., не могли бы знать ничего вообще" 2). Такимъ образомъ, прежде всего область вашего сомнения въ научной сферъ должна начинаться за предвлами твхъ явленій и фактовъ, которые должны быть признаны несомевнными, непосредственными, не требующими ни малъншаго доказательства по своей безусловной истинности. Такой непосредственной реальностью, служащей основой всякому человъческому знанію, для насъ является не могущая

<sup>1)</sup> Nov. org. lib. I. Aphor. 126.

<sup>2)</sup> Астафьевъ. Въра и Знаніе... изъ "Examin, of the philosophy of sir. W. Hamilton".

подлежать ни малейшему сомевню действительность душевныхъ явленій Оставляя въ сторонъ всевозможные споры в несогласія по вопросу о душт человтческой, какъ отдельной, не тождественной съ теломъ субстанціи, каждый человекъ долженъ признать несомивничю реальность своихъ психическихъ проявленій. Если душа недоступна прямому изследованію и наблюденію--ни какъ особое существо, ни какъ произведеніе организма: если самое бытіе ея въ томъ и другомъ смысле можетъподлежать сомижню; то различныя состоянія, джательности, явленія, приписываемыя душів, или объединяемыя въ понятіе о ней, явленія душевныя-ощущенія, мысли, идеи, чувства, желанія и т. п., существують несомивню. Не признать дыйствительности душевныхъ явленій совершенно нельзя, потому что невозможно не мыслить, не чувствовать, не сознавать, какъ говоритъ Декартъ. Душевныя явленія повнаются наминепосредственно въ фактахъ сознанія и потому несмотря на ихъ измънчивость, непостоянство, текучесть, -- онъ реальны. Онъ такъ же реальны, какъ движение, свътъ, звукъ и проч. во внішней природі. Для нась бытіе ихь отличается даже большей несомивностью и очевидностью, чвив бытіе вившнихъ матеріальных предметовъ и явленій. Эти последнія, какъ извъстно, открываются намъ только въ нашихъ душевныхъ состояніяхъ и существують для насъ настолько, насколько ощущаются, сознаются нами. Следовательно, прежде всего мыиспытываемъ извёстныя внутреннія состоянія, которыя потомъ сами служатъ посредствующимъ звеномъ и основаниемъкъ познанію внѣ насъ существующаго. "Душевныя явленія, существуя несомивнию, прямо и непосредствению доступны намъ, могутъ быть наблюдаемы въ самыхъ разнообравныхъ направленіяхъ, при самыхъ разнообразныхъ условіяхъ, даже подвергаемыя искусственному измененю, такъ называемому эксперименту. Мы можемъ наблюдать ихъ составъ, условія ихъ происхожденія, ихъ вваниныя отношенія и т. п. Доступныя наблюденію каждое въ отдёльности, эти явленія могуть быть наблюдаемы и въ целой своей совокупности, какъ одно живое цёлое, постепенно развивающееся, какъ своего рода организмъ идеальный, организмъ душевный. Далве, доступныя

прямому наблюденію, явленія душевныя каждое въ ности и вся ихъ совокупность совершаются съ извёстною правильностью и даже необходимостью, иначе говоря онв подчинены закону или законамъ. Относительно ихъ возможны самыя точныя определенія и обобщенія, а съ темъ вифстф возможно получение некоторой совокупности истинъ несомненнихъ, общеобязательныхъ и для всъхъ очевидныхъ: относительно ихъ возможно точное научное знаніе" і). Въ этой несомиваности и достовврности факта психическихъ процессовъ, какъ особаго рода явленій, и получаеть свой raison d'être психологія, какъ самостоятельная наука, изучающая проявленія нашей душевной жизни и отыскивающая ихъ носителя: Выдь для того, чтобы составилась наука, требуется во-первыхън прежде всего действительный реальный предметь; но внутревній духовный міръ человіка съ его чувствами и идеями, инстинктами и желаніями, съ его волей, съ его сужденіями объ истинномъ и дожномъ, о добръ и влъ, съ его стремленіемъ къ прекрасному, не можеть подлежать ни малейшему сомнению. "Вердиктъ непосредственнаго совнания-говоритъ Миль, иными словами наше непосредственное или интуитивное убъедение, со всехъ сторонъ признается за решение безъ возможной апелляціи". "Внутренній факть-продолжаеть онъчувство въ нашемъ совнанім накогда не подвергалось сомньню, ибо сомнъваться здъсь вначило-бы сомнъваться, что мы чувствуемъ то, что чувствуемъ". Такимъ образомъ изъ общирной области человъческого сомнънія прежде всего слъдуетъ вскиючить міръ душевныхъ явленій, сомнівніе въ ревльности которыхъ будеть въ высшей степени неосновательнымъ и даже нелъпымъ.

Дъйствительность субъекта, какъ существа мыслящаго и чувствующаго, не можетъ подлежать сомнънію, но, можетъ бить, только этимъ и ограничивается сфера достовърнаго бытія для человъка. Дъйствителенъ-ли и можетъ ли быть повнаваемъ окружающій насъ внёшній міръ со всёмъ неисчернаемыть разнообразіемъ его явленій,—этотъ вопросъ собственно

<sup>1)</sup> Ситгиревъ. Психологія.

спеціально философскій, и въ этомъ именно пунктё начинается глубокое различіе между философіей и наукой (разумва подъ наукой всю сумму человъческихъ свъдъній о міръ и человъкъ). Философія находить возможнымь сомніваться вы дійствительности вижинаго міра, находя слишкомъ недостаточными и субъективными показанія о немъ нашихъ чувствъ. "Всф наши внанія о внёшнемъ мірё сводятся къ ощущеніямъ,-говоритъ Юмъ, но чёмъ могутъ доказать мнё философы-спрашиваетъ онъ,---что перцепціи духа непремінно должны быть результатомъ внёшнихъ предметовъ, а не порождаются усиліемъ самого духа, или какою-нибудь другою неизвёстною причиною? Какимъ образомъ мы можемъ решить этотъ вопросъ? Конечно, не иначе, какъ посредствомъ опыта; но опыть ничего не можетъ сказать намъ объ этомъ. Перцепціи принадлежать лишь духу, а мы ничего не можемъ знать о сочетании ихъ съ внешними предметами" 1). Мы можемъ, естественно, задать себъ вопросъ: существуетъ-ли все познаваемое нами независимо отъ нашего ума, или-же оно является лишь нашимъ созданіемъ. Въ сновидении, въ бреде, въ галлюцинации мы видимъ и осяваемъ предметы, которые представляются намъ обладающими встии обычными признаками нашихъ ощущеній и отличаются отъ нихъ только своею бевсвязностью. Мало того, при некоторыхъ болевняхъ и патологическихъ состояніяхъ мовга мы вывываемъ иногда предъ собой подобные образы, которые замъняють собой нормальныя впечатавнія и играють такую-же роль, какъ они. Затемъ, каждый изъ органовъ нашихъ чувствъ имветь свою специфическую энергію, т. е., свойство возбуждать въ насъ извъстное спеціальное и опредъленное ощущеніе въ ответь на одно и то же внешнее возбуждение. Заставьте действовать одинь и тоть-же электрическій токь на конечности пальцевъ, на языкъ, на глазъ, или на ухо: одна и та-же причина вызоветь, въ первомъ случай ощущение осязательное, во второмъ-вкусовое, въ третьемъ-световое и, наконецъ, въ четвертомъ-ощущение ввука. Всв эти явления, очевидно, не качества реальныхъ предметовъ, меня окружающихъ, а только

Inquiry, Sect. XII. Земеногорскій. См. прим. Compayre, La philosophie de Day. Hume.

результаты моей способности вызывать въ себв ощущенія. Наконецъ, очевидно, что когда мы видимъ, или вообще, чувствуемъ предметы, мы не входимъ въ прямое соприкосновение съними. Между солицемъ и мною находятся физическая, физіологическая и психологическая среды, въ которыхъ последовательно произойдуть самыя сложныя измененія, прежде чёмъявленіе дойдеть до моего совнанія. То, что мы воспринимаемь. есть только последній члень этого ряда намененій, т. е., лишьвзивнение въ нашемъ умв, известное состояние нашего совнанія. Мы тесно замкнуты въ самихъ себе и даже себе полобныхъ можемъ познавать всегда только непрямымъ путемъ: мы истолковываемъ ихъ движенія и слова, выводимъ изъ этогоихъ мысль, но не можемъ схватить эту мысль непосредственно, въ ней самой, точно такъ-же, какъ и всякій другой реальний, отличный отъ насъ предметъ. Это одиночество души авляется еще одной побудительной причиной къ сометнію въ объективномъ жарактеръ представляемаго. Итакъ, то, что мы. называемъ вившениъ міромъ, есть въ конців концовъ совокупность нашихъ внутреннихъ представленій, которыя умъ, въсылу особенностей его природы, заставляеть объективировать, т. е., представлять себъ, какъ нъчто существующее вив насъ н отличное отъ насъ. Развивая мысль Юма далве, мы должны придти къ выводу о невозможности для человъка повнать окружающій его міръ. Но въ той-же человіческой природів Юмъ находить выходь изъ абсолютнаго скептицизма относительнодостовърности нашего познанія вившенго міра. "Природа-говорить онъ-всегда удерживаеть свои права, она заставляеть меня разсуждать такъ-же, какъ заставляеть дышать и чувствовать". Такимъ образомъ, на ряду съ естественной потребностью нашегонышленія подвергать все строгому критическому изслідованію человъческой природъ свойственна въра, или довъріе къ существующему, которое Юмъ называетъ "belief". "Она-говорить этоть философъ-есть необходимый результать нашегодуха, поставленнаго въ извъстныя обстоятельства, операція души, неизбёжная въ нашей обстановий; она есть видъ естественнаго инстинкта" 1). Человекъ, въ силу этого закона есте-

<sup>1)</sup> Essays and Treatises, vol. II. стр. 187. Зеленогорскій.

ственной разумности подходить къ изучению природы съ тамъ убъжденіемъ, что ее можно изучать, такъ какъ явленія въ ней происходять съ извъстной правильностью, а вещи сохраняють опредвленныя свойства и способы дыйствія. Инале говоря, человъку присуще убъждение, что одив и тъ же причины всегда сопровождаются одними и теми же следствіями. Это есть убъждение въ однообразіи природы, -- точнье во всеобщности закона причинной связи, убъжденіе, которое лежить въ корыт какъ теоретическаго знанія, такъ и практической жизни Можно смыло сказать вмысты съ Лейбницемы: человъка. "Ничто не происходить безъ опредъленной причины, т. е., можно объяснить a priori, почему вещи таковы именно, каковы онъ суть, а не иныя какія либо". Или какъ говорили древніе философы: "всякое явленіе имфетъ свою причину и свое следствіе"; новеншіе философы выражають эту мысль фразой: "всь познаваемыя явленія имьють объясненіе". Это убъждение въ однообразии причинъ и дъйствий одни считали прирожденнымъ, другіе — пріобрѣтеннымъ достояніемъ ума, своего рода навыкомъ, вследствіе удавшихся опытовъ объясненія природы. Следуєть думать, что эта вера, составляющая какъ бы своего рода инстинктъ нашей разумной природы, всетаки развивается, кръпнеть, дълается шире и основательнъе и, наконецъ, виъстъ съ возрастаніемъ опыта и начки становится всеобщимъ убъжденіемъ человъческаго разума. Во всякомъ случав безъ этой веры въ познаваемость природы, хотя бы на низшей ступени ея развитія, не могла бы возникнуть и самая мысль объ изследованіи природы, не было бы, значить, и науки. Приведемъ слова того же Юма по поводу этой віры или убіжденности въ познаваемость природы: "Я не боюсь-говорить онъ-что скептическая философія исжеть разрушить заключенія, делаемыя въ обыденной жизни, и распространить сомнёніе до того, чтобы заставить меня удержаться отъ дізательности, какъ заставляетъ удерживаться отъ спекулятивныхъ заключеній. Природа беретъ верхъ надъ абстрактными заключеніями" 1) Имёя такую увёренность въ

<sup>1)</sup> Compayré. La philos. de D. Hume, 467 crp.

возможности знать истину объ окружающемъ насъ мірѣ и провсходящих въ немъ явленіяхъ, человікт и создаеть научное внаніе, которое хотя и не можеть быть абсолютнымъ познаніемъ вещей и явленій, однако представляєть собой удовлетворение естественной потребности человического ума въ отысканів причинной связи явленій. "Истичное внаніе-говорить Бэконь есть внание причинъ",--и это совершенно върно, если понимать причину въ самомъ общемъ смысле, т. е., какъ сивонимъ закона природы, потому что тогда наша потребность въ правильности и достовърности будеть удовлетворена, ны освободимся отъ неожиданнаго и необъяснимаго, умъ нашъ овладветь ничью явленій, пойметь ихъ, будеть знать ихъ происхожденіе и дальнійшій ходь. Это извістный психологическій факть. Движеніе мысли, постепенно превращающее спутанную массу первоначальных впечатленій въ стройную и связную систему знаній, переходь оть сложнаго къ простейшему, отъ непонятнато къ понятному и есть то, что составляетъ науку. Наука состоитъ въ открытіи общихъ принциповъ, общихъ законовъ, резюмирующихъ цёлый классъ фактовъ или явленій. Ближайшая задача наукъ эмпирическихъ-познаніе частныхъ фактовъ и затёмъ выводъ отсюда общихъ законовъ явленій путемъ воскожденія отъ частнаго къ общему, путемъ индукцін. Наука въ полномъ и высшемъ ел значеніи, идеальная наука, не должна бы исходить изъ принимаемыхъ на въру предположеній, но должна дать отчеть въ своихъ последнихъ результатахъ и въ связи ихъ съ общею системою знанія и бытія. Но это осуществимо только при содействіи той науки, которая поставляеть своей спеціальною задачей изследование оснований бытия и познания, т. е. метафизики. Чистая философія, или метафивика, не удовлетворяясь тёмъ повнаніемъ явленій вившняго міра, которое дается намъ въ показаніяхъ нашихъ чувствъ, стремится къ отысканію абсолютнаго начала всехъ вещей. Конечно, подобное стремленіеесть прекрасный идеаль. Изученіе метафизики является одновременно упражнениемъ ума, удовлетворениемъ его стремления къ конечному объясненію вещей и главнымъ образомъ, средствомъ предохраненія его отъ грубыхъ заблужденій о гранипахъ возможнаго и невозможнаго. Но это не составляеть цель науки, не требующей углубленія въ столь далекую область. Во всемъ окружающемъ насъ обнаруживается извистный порядокъ, въкоторая правильная определенность, повволяющая намъ по одному явленію ділять заключенія о другомъ и воспроизводить ихъ одно посредствомъ другого. Изыскание способовъ, наибоаже пригодныхъ для передачи и изображенія этого порядка явленій и для большаго его уясненія и составляеть предметь всвхъ начкъ, а вовсе не изучение вещей въ нихъ самихъ. "Выводъ изъ наблюденій и изъ опыта наименьшаго числа обшихъ законовъ или принциповъ движенія и объясненіе вслідъ за тёмъ, какъ наблюдаемыя явленія вытекають изъ этехъ привпиповъ съ совершенной точностью, съ сохраневіемъ тёхъ самыхъ числовыхъ отношеній, которыя мы находимъ между ними въ природъ, въ дъйствительности-вотъ послъдния степень совершенства для естественной философіи" 1). Итакъ, важно не то, составляеть-ли мечту или действительность все, появляющееся въ нашихъ чувствахъ и разумв, а важно, чтобъ эта мечта была связною и вполнё послёдовательною; такъ онон есть на самомъ дёлё: за это намъ одинаково ручаются какъ разумъ, такъ и опытъ. "Какъ философъ-говоритъ Юмъ-я не могу отказаться отъ скептицизма: мий недостаеть основаній для заключеній, но какъ дійствующее лицо, я удовлетворяюсь мовми заключеніями". Оставаясь скептикомъ въ философія, Юмъ стремится въ то же время расширить предълы научныхъ изследованій.

Науки сами по себъ могутъ развиваться только при томъ непремънномъ условіи, если онъ выходять въ своихъ изысканіяхъ изъ принятыхъ на въру положеній. Научное изследованіе, собственно, показываетъ намъ только, что предметы обладаютъ такими-то свойствами, что явленія происходять такимъ-то образомъ и въ такомъ-то неизмънномъ порядкъ; но что такое самые предметы и ихъ свойства, отчего явленія происходятъ такъ, а не иначе, это ръшительно недоступно опыту, следовательно и наукъ. Короче, наука отвъчаеть на

<sup>1)</sup> Biot. Melanges Scientifiques II, 110. Лавандъ. Этюды по философів наукъ.

вопросъ: какъ? отвъчать-же на вопросъ: отчего? она не въ состояніи. Требовать опредъленія вещи въ себт независимо отъ ея отношенія къ другимъ предметамъ и въ частности, къ человъческому духу, который есть субъектъ всякаго познанія, значитъ, по словамъ Э. Навиля, забывать объ относительномъ характеръ человъческаго познанія.

Строй нашего ума таковъ, что мы находимъ въ немъ известное количество апріорных вистинь, которыя применяются во всему, что воспринимается нашими чувствами и нашимъ разумомъ и что составляетъ всю совокупность нашего знанія. Въ основъ всъхъ человъческихъ знаній лежатъ такъ-навываемыя общія идеи, составляющія необходимое условіе всякой умственной деятельности и вообще всякаго мышленія. Таковы иден: времени, пространства, субстанціи, причины, ціли, силы, движенія и пр. Фактъ существованія такихъ идей, которыя, по словамъ Аристотеля, принадлежатъ созерцанію нашего ума, присущи ему по существу,--не подлежить ни малейшему сомнивнію и никогда никъмъ не отрицался. Безъ этихъ принциповъ не мыслимо ни одно понятіе, ни одно простейшее представленіе, а тімь менье сужденіе или умоваключеніе. Объ этихъ основныхъ принципахъ мысли человіческой говорилъ еще Аристотель въ своей "Аналитикъ", что они недоказуемы, а напротивъ сами служать для доказательствъ другихъ истинъ, которыя на первый взглядъ не кажутся очевидными. Это истины, выражающія сущность, всеобщія и необходимыя (хата πάντος, χαθόλη χαθ'αύτά). Такія истины существують въ каждой наукъ; не могуть безъ нихъ обойтись и опытныя науки, и ни одна изъ нихъ не занимается критическимъ изследованіемъ общихъ идей, ихъ связи, взаимныхъ отношеній и последняго основанія. Для науки эти идеи суть готовыя, необходимыя начала, а не предметы спеціальнаго изученія. Въ каждой наукі есть рядь вопросовь, на которыхъ обосновываются всё изысканія и изследованія данной науки я которыми однако ни одна изъ нихъ не занимается, оставляя ихъ неразръшенными. Даже самая отвлеченная естественная наука, чистая механика (которую, по ея точности, можно разсматривать, какъ часть математики) имфеть дело только съ

приженіемъ и равновъсіемъ механическихъ силь. Но механическая свла и движеніе предполагають пространство и время, бевъ которыхъ онъ не могутъ имъть мъста и быть мыслимыми. Естествознание вообще не знастъ своихъ основныхъ принциповъ: что такое матерія, которая не есть газъ, минераль, металлъ, органическое вещество, а основа всего этого. Естествознаніе и не начинаеть своихъ изслідованій съ этой темной субстанціи, а отправляется отъ несомнівню даннаго, очевелнаго и потому достигаеть высокаго научнаго совершенства. Такое положение и отношение науки къ своему предмету, въ силу котораго наука о веществъ не есть наука о сущности вещества, о вещества, какъ субстанціи, есть пославиствіе устройства ума человъческого, его ограниченности, и потому вполнъ законно, естественно и необходимо. Итакъ, въ основъ вськъ наукъ лежатъ безспорныя недоказуемыя истины, принемаемыя на въру безъ критической провърки разумомъ и опытомъ. Хота строгое научное знаніе и требуетъ раціональнаю обоснованія и доказательства каждаго положенія, входящаго въ ея составъ; но въ дъйствительномъ ходъ нашей познавательной двятельности, строгое и точное выполнение этого изеального требованія представляется неосуществимымь. Такь, напр., доказывая извёстное положеніе извёстною мыслыю, мы для самой достовърности нашего доказательства должни би сказать и ту мысль, которою подтверждаемъ данное положеніе; доказательство этой мысли, въ свою очередь, потребово-бы новаго доказательства того положенія, на которомъ мы ее основаваемъ, и такъ далее до безконечности. Очевидно поэтому, что въ цени нашихъ доказательствъ мы должны на чемъ нибудь остановиться, чтобы не идти въ безконечность, должны предположить что-нибудь несомивнное и не нуждающееся въ дальнейшемъ доказываніи. Эти несомнённыя и недоказуемыя положенія, составляющія почву, на которой держится состоятельность всехъ прочихъ доказательствъ, и составляють основныя начала (принципы) достовърности каждаго даннаго рода познанія.

Прежде всего характеръ несомнънности и недоказуемой достовърности принадлежить аксіомамъ, истинамъ самоочевид-

нимъ, на которыхъ виждется вдание самой основной и точной вы раціональных наукь-натематики. Математикой должень начинать ся радъ начкъ, потому что она исходить изъ наименьшаго числа понятій и отличается простейшими содержаніеми. Математику можно изучать безь помощи другихъ наукъ, межяу тыть какт эти последнія напротивъ требують въ широкомъ разитрахъ помощи математики: такъ на вычисленіяхъ и теоренахъ математики основываются начки физическія и техническія, опредвленіе точной міры различных степеней віроятности техъ изъ нашихъ знаній, которыя не допускають полной достовърности, точное опредъление мъстъ на землъ и эпохъ. различныхъ событій, что является основами географіи и исторів. Другія науки настолько обязаны точностью и правильностью своихъ выводовъ математикъ, что, по выраженію Канта. каждая наука постольку наука, сколько въ ней математики. И вотъ въ этой точнъйшей изъ наукъ есть понятія, принимаемыя, какъ принципы, не требующія никакого доказательства и не могущія возбуждать сомнівнія въ своей непреложности. Таковы математическія аксіомы, которыя Локкъ называеть превилами (maxims) или предложеніями, и о которыхъ онъ говорить, что онв признаются началами всёхь начкь и очевидными сами по себъ (self-evident) 1). Отрицать несометнность аксіомъ возможно лишь человіку, лишенному здраваго смысла. Иногда, впрочемъ, отрицаютъ очевидную истину изъза одного неосновательнаго упорства. Знаменитый русскій хирургъ Пироговъ, который подъ конецъ своей жизни былъ попечителемъ кіевскаго учебнаго округа, разсказываетъ въ своихъ воспоминаніяхъ, что онъ зналъ молодыхъ людей, которые не могля выносить мысли о подчинении своихъ суждений какому нибудь ограниченію и говорили: "Я приму математическую аксіому, если захочу; а если нізть, то не приму". Пероговъ основательно замізчаеть, что такая "необувданная свобода" мысли связана съ рискомъ попасть въ домъ умалишенныхъ. Можно, конечно, всегда отрицать на словахъ прин-

<sup>1)</sup> Тровцкій. Учебникъ Логики.

ципы любой науки, не подвергаясь ни малейшей опасности быть опровергнутымъ, такъ какъ въ концъ концовъ, всякое докавательство исходить изъ аксіомъ, которыхъ нельзя доказать. Но подобное отрицание всего будеть носить уже карактеръ патологическій. Сомнініе, собственно, въ корні своемъ есть явленіе болівненное и тяжелое для человіческаго духа; если-же оно особенно развито, то является крайне-мучительнымъ и угнетающемъ настроеніемъ. Очевидность сильнёе всякаго доказательства в трезвомыслящій человыкъ всегда помнить границы, за которыми падаеть возможность всякаго рода сомевній. Въ целяхъ научнаго прогресса ни одинъ математикъ не будеть сомнъваться въ непреложной истинности основоподоженій математики, ся аксіомъ, каковыми являются, напримфръ, слфдующія положенія: цфлое равно своимъ частямъ, вивсть взятымъ, двъ величины, равныя третьей, равны между собой, и др. Древніе метафизики чувствовали всю силу доказательности и очевидности математическихъ заключеній; поэтому стремились внести эту доказательность и очевидность в въ метафизику. И нужно отдать полную справедливость метафивикъ философовъ-математиковъ. Ее нельзи считать произвольною выдумкою кабинетнаго фантазера, какъ иногда выражаются о ней. Она тёсно связана съ тёмъ запасомъ научныхъ знаній, который находился въ эпоху ея появленія. Таковы метафизическія системы Декарта, Спинозы, Лейбница и др. Сила логическихъ заключеній, напримітрь, у Спиновы и Лейбница, удивляеть насъ доселъ, а эта сила давалась имъ математическими образцами. Математическое познаніе, какъ всецьло основанное на идеяхъ чистаго пространства (геометрія) и времени (ариометика), не можетъ происходить изъ опыта и наблюденія надъ данными опыта; оно есть чисто раціональное познаніе. Апріорвость математическихъ истинъ доказывается ихъ абсолютной достоверностью и необходимостью. Безусловная истинность математическихъ аксіомъ выдёляеть ихъ изъ круга тёхъ идей и фактовъ, въ которыхъ можно или должно сомнъваться человъку науки. Но такія основныя недоказываемыя истины есть въ каждой наукъ помимо математики. Лейбницъ въ своемъ

сочинения "Новый опыть о человіческомь разумів" говорить. -вметям св озыкот ен имикоморон эжили винажокой віми отг тикъ, но и въ другихъ наукахъ. Таково, напримъръ, въ химіи предположение матеріи, какъ субстрата физическихъ явленій, даже частиве атомовъ, какъ известной формы существованія матерін. Вообще, естествознаніе, изслідуя составъ, законы сочетанія и образованія данныхъ матеріальныхъ тель, оставляеть нервшеннымь вопрось о томь, что такое матерія сама по себъ? Что такое сила, какое ся отношение къ материя? Отчего происходить разнообразіе силь? Рёшеніе этихъ вопросовъ выходить за предёлы эмперического познакія, такъ какъ опыть показываеть намъ только обнаружение той или другой силы, но не даеть понятія о силь, какъ таковой. Подобные основные принципы, не изследуемые критически, существують во всвят наукахъ, служа ихъ основами. Физіологія, напримъръ, устраняетъ всъ теоріи о природъ и са происхожденіи, она ставить ихъ вна научнаго познанія; витализмь, анимизмьдля нея только гипотетическія системы, стоющія одна другой. Науки историческія въ своихъ изследованіяхъ оставляють совершенно въ сторонъ самый основной вопросъ, касающійся человъчества, это вопрось о происхождении человъческаго рода и первобытномъ образъ его жизни, о цъли и концъ его. Изследованія біологическія выходять ист предположенія функціонального характера нашихъ органовъ. Мораль предполагаетъ, что человевъ имееть известную долю свободы, которая дедаетъ его, по крайней мфрф, отчасти ответственнымъ за свои поступки. Въ юридическихъ наукахъ законность и общеобязательность права, въ соціальныхъ-принципы ихъ,-все это не можетъ быть обосновано эмпирически и однако составляетъ неоспорямыя аксіоны для вышеназванных наукъ. Количество и содержание этихъ аксіомъ опредёляется спеціальнымъ содержаніемъ каждой изъ нихъ. Единственное формальное требованіе научнаго знанія здісь состоить въ томъ, чтобы количество этихъ основныхъ положеній науки (аксіомъ) было ограпичиваемо возможно меньшимъ числомъ, чтобы разнообразіе ихъ было сводимо къ необходимому числу действительно основныхъ и непроизводныхъ истинъ.

Помимо авсіомъ сомнівніє не можеть быть допускаемо по отношенію къ такимъ положеніямъ, которыя доказаны совершенно правильнымъ логическимъ путемъ. "Благотворно школьное правило, -- пишеть Лейбниць -- по которому Lokasatelicaba biltekaiote msp предметовъ. Уже тыхъ и допущенныхъ (ex praecognitis et praeconcessis). Это правило, новидимому, требуеть признавать начала (maximes) истинами, извъстными уму прежде другихъ истинъ, а другія части нашихъ повнаній-истинами, зависящими отъ аксіомъ. Когда истины бывають очень просты и очевидны и очень близки къ предложеніямъ идентичнымъ и къ опредвленіямъ, тогда вовсе нёть надобности въ нарочитомъ употребленіи правиль для извлеченія изъ нихъ этихъ истинь, потому что духъ пользуется ими безсовнательно и составляетъ свое заключеніе быстро, безъ посредства ихъ. Но безъ аксіомъ и теоремъ, уже извъстныхъ, математики съ трудомъ могли-бы идти впередъ; потому что при продолжительныхь выводахъ хорошо бываетъ отъ времени до времени остановиться и устроять себъ какъ бы поверстныя стоянки на пути, которыя другимъ показывалибы пройденный путь. Безъ этого эти длинные пути были бы очень неудобны и даже представлялись-бы сбивчивыми и темными: такъ что нельвя было-бы ничего различить и открыть, въ какомъ месте мы находимся. Это похоже на то, какъ въ темную ночь отправиться плавать по морю безъ компаса, не виля ни дна, ни берега, ни звѣздъ; или когда идутъ по обширной степи, где неть ни деревьевь, ни холмовь, ни ручьевь; поэтому духъ, любящій единство во множествь, соединяетъ нъкоторые выводы виъстъ для образованія изъ нихъ посредствующихъ заключеній, и отсюда возникаеть употребленіе правиль и теоремъ. Посредствомъ этого получается больше удовольствія, больше свёта, больше припоминанія, больше внимательности и меньше повторенія 1). Отсюда ясно, что положенія, не им'єющія сами по себ'в характера очевидности,

<sup>1)</sup> Лейбинцъ. "Новий опитъ о человъческомъ разумъ". Въра и Разумъ 1896 – 1897 г.

чрезъ логическую связь съ истинами первоначальными, сами получають вначение аксіомъ. Существо логическихъ доказательствъ состоитъ въ томъ, что его окончательный выволь связывается съ его начальнымъ основанізмъ болже или менже динною цепью посредствующих звеньевь, или соображеній. но такъ органически крепко, или связно, что то самое, что уже признано за истину въ началь, проходя чрезъ всь посредствующіе члены доказательства, выступаеть во всей необходимости и во всей опредълительности и въ его заключительномъ выводъ. Аристотель въ своей второй Аналитикъ говоритъ: "Доказывать значить делать очевиднымъ и неоспориинмъ какое-либо положение на основании другого положения. которое признано за несомивниую истину". Впрочемъ, надо съ большой осторожностью относиться къ логическимъ доказательствамъ, чтобы не впасть въ ошибку. Декартъ въ своемъ трактатв о методв говорить между прочимь о логическихь правилахъ: "Не следуетъ ничего принимать за истинное, исключая того, что имфетъ очевидность, т. е.,тщательно избъгать поспфшности и предрашенія и принимать изъ своих в сужденій только та, которыя представляются духу настолько ясно и раздёльно, что нать никакого повода въ нихъ сомнаваться" 1). Разъ положеніе имбеть характерь очевидности, оно должно быть признано за истинное, а очевидностью мы называемъ то, что имбетъ для васъ принудительный характеръ. Сужденіе очевидно, если въ немъ нельзя серьезно сомнёваться, и въ то-же время нельвя доказать его, потому что оно имъетъ характеръ первичный. Очевидность бываеть чувственная, когда она возникаеть изъ чувственныхъ воспріятій, и раціональная, когда она выражаетъ необходимыя понятія и законы мысли. Касается ли дело опыта, или разуна, всякое сужденіе, им'вющее характерь принудительности, встинео. Въ противномъ случав не было бы истины, потому что помимо реальной очевидности и достаточнаго доказательства мысль не можеть найти никакой точки опоры. Такимъ образомъ во всёхъ наукахъ помимо основныхъ принциповъ

<sup>1)</sup> Discours de la methode par Jul Simon, стр. 12. Зеленогорскій.

есть истины производныя, полученныя путемъ логической свяви съ первоначальными положеніями и также не допускающія сомижнія въ своей достовёрности.

Кром'в означенных несомнівнных положеній въ ніжоторыхъ наукахъ приходится опиратьса еще на одинъ притерій истины-это на силу авторитета. Въ предметахъ, подобныхъ исторін, географін, юриспруденцін, языкамъ, и особенно богословію, изученіе которых сводится къ изученію авторовь точно такъ же, какъ въ предметахъ, основу которыхъ составляеть простой факть или какое-либо божественное или человъческое установленіе, приходится по необходимости основываться на книгахъ, такъ какъ въ нихъ заключается все, что только можно узнать по этимъ предметамъ. Книги въ этомъ случав являются единственнымъ источникомъ, изъ котораго можно узнать все. Сила авторитета всего более проявляется въ области богословія. Здесь онъ неразрывно связанъ съ самой истиной, повнаваемой только чрезъ его посредство, такъ что для совершеннаго убъжденія въ предметахъ, недоступныхъ человъческому разуму, достаточно указать ихъ въ Священномъ писаніи, потому что они выше природы и разума; умъ человъческій слишкомъ слабъ, чтобъ постигнуть ихъ собственными усиліями. Совершенно вначе должно относиться къ предметамъ, подлежащимъ чувствамъ и умозрѣнію. Тутъ авторитетъ теряеть свое значеніе, и единственнымь судьею является равумъ. Области авторитета и разума строго разграничены.

Чрезвычайно важное и характерное явленіе въ наукъ представляють гипотезы, а потому необходимо выяснить взгладь на нихь со стороны критическаго научнаго разума. Гипотеза въ наукъ является однимъ изъ могущественнъйшихъ факторовъ прогресса. Такое значеніе гипотезы, построяемой творческимъ воображеніемъ ученаго, безспорно признается всъми. Знаменитый французскій физіологъ, Клодъ Бернаръ, ученый, принадлежащій къ строго экспериментальной школъ, говоритъ, что "идея а priori, умозръніе, есть руководящая нить научнаго опыта, душа науки, тайна генія". Вотъ слова другого извъстнаго ученаго о значеніи гипотезы для научнаго знанія:

"Мысленное, идеальное соединение прежде дознаннаго часто почти безсовнательно управляеть нашей способностью угадывать и предчувствовать и возвышаеть её какъ бы какой-то вдохновляющей силой... Предугадывающая фантазія, эта всемогущая діятельность, дійствовавшая въ Платоні. Колумбів и Кеплерф, не должна быть обвиняема, будто-бы въ области наукъ она ничего не создала, будто-бы по самой сущности своей, она необходимо должна отвлекать отъ изследованія действительности" 1). Гипотезы играють въ наукахъ роль весьма немаловажную, бывають даже необходимы, хотя могуть быть и встинными, в ложными. Следуеть строго разграничивать научную гипотеву отъ простого мненія, по большей части ошибочнаго. Простое мивніе отличается отъ научной иден, истинной ли то или ложной, твиъ, что оно есть утвержденіе, которое не подвергалось раціональному изследованію. Есть мньнія, представляющія простой результать обманчивой видимости. Напримъръ, естественно думать, что солнце движется вокругъ земли, будто движущіеся предметы останавливаются потому, что имъютъ стремленіе къ покою. Къ этимъ мивніямъ, имъющимъ основаніе въ видимости предметовъ, присоединяются традиціонныя идеи, которыя каждый получаетъ оть той среды, въ которой живеть. Эти традиціонныя чдеи иногда суть плодъ народнаго воображенія, какъ, наприміръ, историческія легенды. Иногда же это-научные предравсудки, возникающіе въ школахъ. "Боязнь пустоты" долгое врема фигурировала при объясненіи физическихъ явленій; и вообще, для большинства умовъ совокупность положеній, которыя составляють науку ихъ времени, есть такой авторитеть, который нельзя даже подвергать обсужденію. Для прогресса мысли необходимо, чтобы мижніе постоянно подвергалось изследованію, нужно, чтобы видимость предметовъ была истолкована разумомъ; чтобъ констатирование фактовъ было подчинено осмысленной критикъ и чтобъ, наконецъ, принятыя теоріи были оставляемы всякій разъ, какъ окажется, что он'в не

<sup>1)</sup> Андреевскій. Генезись науки, ся принципы и методы.

дають достаточнаго объясненія данныхь опыта. Сомнёніе, господствующее надъ мижніемъ, есть существенный факторъ прогресса: безъ него мысль человъческая сдълалась бы неподвижною, и науки не было бы. Но, допуская возможность сомвънія въ гипотезахъ, не следуетъ ихъ исключать совершенно изъ области наукъ, памятуя, какое великое значеніе онъ для нея имъютъ. Гипотезы научныя связываютъ въ одно цълое отдельныя научныя положенія, нередко целыя научныя области, которыя безь нихъ, безь этихъ болье или менье удачныхъ предположеній, такъ и оставались бы разобщенными. Таковы, напримъръ, теорія ледниковъ, которая играетъ такую громадную роль въ новъйшей геологіи, или колебанія эфира въ физикъ, объясняющія явленія теплоты и свъта, и пр. Гипотезы руководять изследованіемь, дають ему направленіе, нередко приводять и къ открытіямъ; и это следуеть сказать даже о гипотезахъ, оказавшихся впоследствіи ложными. Такова была въ древности астрономическая теорія цикловъ и эпицикловъ, въ новое время гипотеза двухъ электрическихъ жидкостей въ физикф или гипотеза истеченія въ оптикф. Эти гипотезы, какъ показываеть исторія наукь, не оказались жизнеспособными и должны были уступить мёсто лучшимъ предположеніямъ. Но. вообще, какъ бы ни были удачны гипотезы, пока онв не доказаны, не следуеть имъ придавать такой же достоверности, какъ истинамъ очевиднымъ. Объяснительныя гипотевы-это теоріи, по отношенію къ которымь, съ абстрактной точки вржнія, сомниніе всегда возможно, хота въ конци концовъ онв и достигають иногда общаго и решительнаго признанія со стороны ученыхъ. Собственно говоря сомивніе относительно неудовлетворительныхъ (научныхъ) системъ вовсе не есть скептициямъ; напротивъ, это есть проявление въры въ науку. Върить въ науку, значить верить, что мірь управляется сообразно съ законами разума. Основнымъ же закономъ разума является стремленіе къ единству въ разныхъ его формахъ в особенно въ формъ гармоніи, которая есть единство въ разнообразіи. Это разумное стремленіе человіческаго дука и служить руководящимь принципомь научныхь гипотезь. Во всякомъ случай изъ этихъ разсужденій должно вывести такое заключеніє: въ достов'й рности гипотезъ сомніваться можно всегда, но не всегда слідуеть, а тімь боліве совершенно отвергать ихъ въ наукахъ. "Исключить изъ исторіи жизненныхъ явленій всякія теоретическія предположенія (гипотезы)—пишеть знаменитый натуралистъ Мильнъ Эдварсъ—значило-бы лишать естествовнаніе одного изъ существенныхъ и необходимыхъ элементовъ" 1).

Разсуждая о границахъ научнаго сомненія, мы приходимъ къ тому заключенію, что со стороны ученаго сомненію не слёдуеть давать слишкомъ большаго простора въ видахъ преуспъянія и развитія всякой науки. Вообще говоря, постоянно сомнъвающійся умъ не способень создать чего-либо положительнаго, тогда какъ увъренность въ познаніи истины, хотя бы относительной, ободряеть человёка, лёлаеть его смёлымъ и изобретательнымъ. Для утвержденія требуется сила жизни, а для сомнинія достаточно слабости и безсилія. Итакъ, науки не дають познанія абсолютнаго. Какь первые принципы, такъ и первыя причины имъ недоступны. Онъ только еще ръзче выдвигаютъ метафизическую задачу и притомъ для ученаго несравненно сильнее, чемъ для человека, только приступающаго къ наукв. Последній еще надвется найти ключь къ міровой загадкі, но тоть, кто владіветь научнымь знаніемь, уже долженъ убъдиться въ существовании его границъ и понять условность познаній разума. "Онъ внастъ, что существуетъ предвиъ, за которымъ прекращается сила логическихъ аргументовъ, и величайшія невіроятности становятся столь-же возможными, какъ и самыя обычныя представленія. Но если эта мысль и можетъ порою печалить ученаго, то постоянное сознаніе міровой тайны ділаеть его скромнымь, терпимымь къ чужимъ върованіямъ и твердымъ въ своихъ собственныхъ. Онъ научается интересоваться чувственнымъ и духовнымъ міромъ, въ которомъ мы живемъ, ради его самого, и убъждается, что въ этомъ мірѣ довольно простора для деятельности, на-

<sup>1)</sup> Revue scientifique 18 Дев. 1879 г. Э. Навиль. Что такое философія?

правленной къ добру, довольно матеріала для открытія новыхъ научныхъ истинъ. Откавываясь отъ спора о ноуменъ, онъ сосредогочиваетъ силы своего разума на менъе грандіозныхъ, но за то болье доступныхъ задачахъ, не выходящихъ за предълы опыта и логики. Истина, даже относительная и внъшняя, такъ привлекательна, что можетъ утъщить и вполнъ вознаградить ученаго за утрату надежды постигнуть абсолютное" 1).

П. Мурашкинцевъ.

<sup>1)</sup> Лаландъ, Этюды по философіи наукъ.

## При какихъ условіяхъ жизнь можетъ им'йть сиыслъ и цінность?

(Окончаніе \*).

III.

"Иначе выйдеть въ томъ случав, если мы допустимъ безсмертіе. При этомъ предположеніи мы вправі візрить (не говорю-будемъ знать, но можемъ вёрить), что за предёлами земной жизни осуществится все то, что остается неосуществимымъ въ этой жизни, и что вмёстё съ темъ необходимо для сохраненія смысла въ обязательности нравственнаго долга. Коль скоро допущено безсмертіе, то этимъ самымъ открывается возможность върить, что исполнение нравственнаго долга служить безукоризненнымь средствомь для достиженія цели восолютно ценной и осуществляющейся въ посмертной жизни, что нравственная деятельность есть не что иное, какъ путь, ведущій къ этой ціли, а совість-не что иное, какъ отголосокъ этой цёли въ нашей земной жизни. Другими словами, вмістів съ віврой въ безсмертіе, открывается возможность върить, что исполнение мною правственнаго долга искупляеть всякое вло, испытываемое не мной, а другими, счастью которыхъ я обязанъ служить; что это зло превратится даже въ добро (не для меня, а для другихъ), и что это добро примирить съ испытаннымъ вломъ не только того, кто самъ претеривлъ его, но даже и всвкъ твкъ, кто, служа нравственному долгу, велъ какъ бы безплодную борьбу для освобожденія міра отъ вла. Говорю: "какт бы безплодную"; вбо если все это бу-

<sup>\*)</sup> Cu. ж. «Вѣра и Разумъ», № 19 за 1903 г.

деть допущено, то всеобщее счастье будеть уже осуществимымъ, только не здёсь, не въ вемной, а въ посмертной жизни  $^{4}$ 1).

Итакъ, вотъ гдё ключъ къ рёшенію нашего вопроса о цённости жизни. Мы видёли, что жить не стоить, если цёлью жизни ставить личное счастье, такъ какъ оно недостижимо; видёли, что безразсудно было бы стремиться къ достиженію всеобщаго счастья, также недостижимаго ни въ настоящемъ, ни въ будущемъ. Только при предположеніи загробнаго безконечнаго существованія возможно осмыслить нашу земную жизнь, жизнь полную скорби и лишеній; только при условіи, что жизнь людей будетъ продолжаться за предёлами земного существованія при томъ такъ, что при этомъ будетъ искуплено все то зло, которое они неизбёжно испытывають здёсь, правственный законъ, предписывающій намъ стремленіе ко всеобщему счастью, получаетъ свой разумный смыслъ; безъ этого же такое предписаніе нелёпость.

Канть первый выяснить ту истину, что законъ нравственнаго долга отличается отъ другихъ законовъ, правилъ и приказаній тімь, что онь повеліваеть безусловно, что онь-категорическій императивъ. Никакой другой законъ не приказываеть безусловно. Такъ напр. законы реторики обязательны только для техъ, кто желаетъ говорить красноречиво; но само собою разумфется, желать или не желать говорить краснорфчиво, -- это отъ меня зависить и ничто не можеть обязать меня въ этому; законы гигіены обязательны для техъ, кто желасть пользоваться хорошимъ здоровьемъ и долгою жизнію; законы живописи обязательны опять-таки только для меня подъ условіемъ, если я хочу хорошо рисовать. Совсёмъ не то этическіе законы-вельнія нравственнаго долга: долгь говорить правду обязателенъ для меня безъ какихъ-бы то ни-было условій, независимо отъ какихъ-бы то ни-было целей; даже напротивъ, если правственное требование выполняется въ виду какихъ-либо вившнихъ цвлей, то такое выполнение перестаетъ уже бытьнравственнымъ, критерій нравственнаго къ нему уже не приложимъ. Добродетельнымъ нужно быть не потому, что отъ

<sup>1)</sup> А. Введенскій, Условія допустимости в'вры въ смыслъ жизня, Ж. М. Н. Пр., сент. 1896 г., стр. 67.

этого можетъ зависъть счастье, напротивъ даже если бы добродътель неизбъжно влекла за собой какія либо страданія, то и это не освобождало бы человъка отъ обязанности быть добродътельнымъ. Нравственный законъ предписываетъ безусловно.

Темъ не мене наша правственная лечность возмущается, не можетъ примириться съ твиъ порядкомъ, который господствуетъ въ чувственномъ міръ, порядкомъ, которому нътъ дъла до нашихъ нравственныхъ идеаловъ; мы не можемъ примириться съ твиъ, что вло, порокъ торжествуетъ, а добродетель часто сопровождается страданіями. Неискоренимое требованіе нашей воли состоить въ томъ, чтобы добродътель соединялась со счастіємъ. "Одно счастіє, говоритъ Кантъ, конечно, далеко не составляеть полнаго блага для нашего разума. Онъ даже не одобряетъ счастія, если оно не заслужено, т. е., не соединено съ нравственнымъ поведеніемъ. Одна нравственность, а съ нею и достоинство, заслуживающее счастья, также не составляетъ полнаго блага. Чтобы оно было полнымъ, необходимо, чтобы всякій, заслуживающій счастія, иміль возможность надвяться на участіе въ немъ" 1). "Эта связь надежды на счастіе съ неослабнымъ стремленіемъ сдёлаться достойнымъ его станетъ очевидною не тогда, когда мы ограничимся въ своихъ предположеніяхъ только природою, но тогда, если мы предположимъ, что Высшій Разума, запов'ядующій нравственные законы, есть въ то же время причина природы. Идею такого разумнаго существа, въ которомъ нравственно-совершенная воля соединяется съ высшимъ блаженствомъ, есть причина всякаго счастія въ мірі, поскольку оно находится въ тісномъ отношении къ нравственности, я называю идеаломъ высшаго блага. Только въ идеалъ высшаго первоначальнаго блага чистый разумъ можетъ найти основание практически-необходимой связи объихъ составныхъ частей высшаго выводного блага, мисленнаго, т. е., нравственнаго міра. И такъ какъ въ силу разумной своей стороны мы должны представлять себя членами такого міра, хотя наши чувства представляють намъ только міръ явленій, то мы должны допустить будущій міръ,

<sup>1)</sup> Кратика ч. разума, переводъ Владиславлева, СПБ. 1967 г., стр. 600.

ибо въ чувственномъ мы не замёчаемъ упомянутой необходимой связи. Следовательно, Богъ и будущая жизнь суть два. неразрывныя предположенія, обязательныя для нась въ силу внушеній чистаго разума" 1). Излагая ученіе Канта о высшемъ блыгь, Фр. Паульсенъ говорить: "Практическій разумъ печиваетъ возможность высшаго блага двумя постулятами. безсмертіемъ души и бытіемъ Бога. Безсмертіе, или скорвежизнь послё смерти даеть возможность безконечнаго увеличеченія нравственнаго совершенства и, слівдовательно, достойности блаженства. Бытіе Бога, т. е., всемогущей и святой воли, сотворившей природу, обезпечиваеть возможность второй стороны высшаго блага, блаженства, пропорціональнаго достоинству. Такъ какъ производить высшее благо свободною волеюесть а priori необходимая задача, то и возможность выполненія ея необходимо должна быть допущена практическимъразумомъ, другими словами, истинность идей Бога и жизни послё смерти есть предметь необходимой веры разума" 2). Въ такимъ выводомъ пришелъ Кантъ после того, какъ отвергъ все существовавшнія въ его время и существующія теперь школьныя доказательства бытія Божія и нашель, что эта истива не можеть быть выведена на основании доказательствъ теоретическаго разума.

При допущении истины бытія Вожія и вёчной жизни получаєть высокую цінность и настоящая жизнь человіка, не смотря на неизбіжныя страданія, ибо цілью моего земного существованія являєтся теперь высокая, абсолютная ціль—самосовершенствованіе и служеніе нравственному совершенству другихъ, съ чінь соединено и нравственное блаженство. Ціль эта не можеть быть вполні достигнута нь преділахъ земного существованія, но достиженіе ея не ограничено преділами земной жизни, а простираєтся и въ жизнь посліт—временную. Моя жизнь не обращаєтся при этомъ только въ орудіе или средство для достиженія чуждыхъ мні цілей, такъ какъ, служа совершенствованію другихъ и ихъ счастію, я въ то же время и трезъ это самое достигаю собственнаго совершенствованія и собственнаго счастія.

<sup>1)</sup> Ibid. стр. 598 -599.

<sup>2)</sup> Ф. Паульсенъ, Кантъ, его жизнь и ученіе, СПБ. 1899 г., стр. 293.

Но скажутъ: бытіе Бога и загробная жизнь—это, вѣдь, лишь гипотезы, доказать которыя мы не въ состояніи. Можетъ ли нашъ теоретическій разумъ удовлетвориться такимъ рѣшеніемъ, въ основѣ котораго лежитъ немогущая быть доказанной гипотеза?

Мы не станемъ вторгаться въ область умозрительнаго бо-: гословія, не станемъ приводить доказательствъ бытія Божія в загробной жизни; им просто согласимся, что предположение бытія Божія есть гипотеза и что она не можеть быть строгологически доказана. Согласимся съ этимъ и посмотримъ, лучше ли обстоить дело въ другихъ областихъ знанія, не лежатъ ля въ основъ другихъ наукъ, напр. естествознанія, также гипотевы, которыя не только не могуть быть логически доказаны, но и сколько нибудь удовлетворительно объяснены, раціонализированы. Спросимъ напр., на чемъ основана наша увъренность въ существовани независимаго отъ насъ матеріальнаго міра? Если этотъ міръ существуєть вив и независимо отъ насъ, то какъ мы его познаемъ? Когда-то сенсуалисты полагали, что отъ предметовъ отдёляются тончайшія микроскопическія копін ихъ и чрезъ посредство глаза входять въ душу, которая такимъ образомъ уподобляется пластинкъ фотографическаго аппарата, на которой получаются изображенія витшихъ предметовъ. Съ другой стороны, сама душа чрезъ органы чувствъ выходить для сличенія этихъ копій съ внашними предметами. Такимъ образомъ, по этому наивному возарвнію, вившній міръ какъ бы входить въ душу въ совершенно точной, хотя и микроскопической копіи. Само собою разумъстся, такое объяснение никого теперь уже не удовлетворитъ и мы упомянули о немъ ради курьеза. Не копіи витт нихъ предметовъ входять въ душу, а вившніе предметы производять впечативнія на наши органы чувствь и изь этихь впечатавній непонятнымъ для насъ образомъ въ душів составляются представленія о предметахъ вившнаго міра. Итакъ, о вившнемъ мір'в мы знаемъ изъ состояній нашего собственнагосовнанія; представленія о вещахъ-наши внутреннія состоянія. Я знаю только состоянія моего собственнаго сознанія и ничегобольше и переходъ отсюда, отъ знанія состояній моего созна-

нія къ утвержденію бытія внёшвяго, независимаго отъ меня міра въ высшей степечи труденъ. Бытіе вившняго міра, при томъ далеко не таково, какимъ онъ представляется наивному сознанію, есть не болье, какъ гипотеза, которая до сихъ поръ не можетъ считаться достаточно обоснованною. Въ самомъ дълъ, въдь все, что мы непосредственно и достовърно внаемъ, есть наши представленія; и всякій внёшній предметь, послё критической провёрки нашего знанія о немъ, разлагается безъ остатка на группу ощущеній: цвіта, формы, твердости и проч. и категоріи: единства, субстанціальности и т. п., связывающія разнообразныя ощущенія въ одно цілов. Но ощущенія-мон ощущенія, категорін-мон категорін. Гдв же въ такомъ случав самъ-то внешній предметь? По какому праву отъ субъективныхъ состояній нашего сознанія мы дізлаемъ переходъ предмета. Можно **утвержденію** реальности ви**финя**го отвътить. на основаніи закона причинности. Но развѣ ваконъ причинности не есть также одна изъ формъ моего ума? "Необходимо сначала доказать, что самый этотъ міръ не есть только мое представленіе, а существуєть помимо послідняго, вив меня и уже потомъ поднимать вопросъ о томъ, имфють ди въ немъ мъсто причинныя отношенія" 1). Замъчательно, что и въ этомъ вопросъ, въ установкъ реальности вившняго міра ніжоторую роль играеть практическій интересь, какъ и бытіе Бога требуется практическимъ разумомъ. Такъ напр. проф. Введенскій, опровергая гипотезу феноменализма, въ концъ своего разсужденія говорить: "въ признаніи вившняго міра, какъ опъ данъ въ непосредственномъ сознаніи, заинтересованы всв наши инстинкты, всв потребности и силы,--нашъ разумъ -столько же, сколько и воля и чувство въ его основныхъ опредъленіяхъ: нравственномъ, эстетическомъ и религіозномъ" 2). До сихъ поръ, сколько намъ извъстно, не существуетъ еще вполнъ удовлетворительнаго ръшенія вопроса о реальности вившивго міра.

Не лучше стоитъ дело и въ вопросе о томъ, что такое представ-

<sup>1)</sup> Иванцовъ, Проблена бытія вн. міра, "Вопросы философія в психологів", жн. 17, стр. 67.

А. И. Введенскій, Законъ причинности, Харьковъ 1901 г., стр. 233—234.

ляетъ изъ себя матерія, та самая матерія, которая составляетъ главный предметь физики и вообще естествознанія. Въ настоящее время является общепризнанной атомистическая теорія, по которой матерія состоитъ изъ безчисленнаго количества безконечномалыхъ величинъ-атомовъ, не допускающихъ дальнёйшаго дё-Теорія эта оказалась необыкновенно плодотворной въ наукв и ею достаточно удовлетворительно объясняются явленія теплоты, электричества, магнитивма и т. п. Но сама то теорія вызывала и вывываеть массу недоуміній. Прежде всего, невозможно представить себь неделимость атома, ибо какъ бы ни была микроскопически-ничтожна его величина, все таки онъ долженъ имъть верхъ, низъ, правую и лъвую стороны; что же мъшаетъ вообразить линію, проходящую между вершиной и основаніемъ атома, между правой и лівой стороной, т. е., раздёлить его на двё, четыре и т. д. частей? Если же допустить возможность безконечняго діленія, то атомъ обращается въ ничто, въ нуль, ибо извёстно, что всякая опредёдъленная величина, при дъленіи на безконечность, разна нулю. Но отсюда придется сделать неленый выводь, что вселенная состоить изъ нулей.

Еще менте мы можемъ уяснить себт присущія матеріи силы сцтіленія, отталкиванія, химическаго сродства и т. п. "На вопросъ: что же собственно остается, разъ не признатся дъйствительными ни силы, ни матерія? — тт, которые витеть со мною, говорить Дюбуа-Реймонъ, отвтиоть следующимъ образомъ: человтческому духу разъ навсегда не суждено пойти въ этихъ вопросахъ далте конечнаго противортчія. Потому мы витето того, чтобы верттться въ кругт безплоднихъ умозртній или разрубать узелъ мечомъ самообмана, предпочитаемъ держаться созерцанія вещей, какъ онт есть, — удовольствоваться, говоря словами поэта, "чудомъ, которое предъвами"... У насъ достаточно смиренія на то, чтобы сжиться съпредставленіемт, что всей наукт въ концт концовъ поставлена цтль—не постигнуть сущность вещей, а сдтлать понятнымъ, что сущность эта непостижнима" 1).

<sup>1)</sup> Ланге, Исторія матеріализма, переволь Соловьева, т. ІІ, стр. 129.

Правда, теперь въ наукъ перестали уже смотръть на силы всякаго рода, какъ на особыя сущности и дъйствіе силь объясняють результатомъ движенія и механическаго толчка. Но ясность отъ этого въ небольшомъ выигрыше. Дело въ томъ, что нельзя сдёлать прозрачнымъ для мысли, раціонализировать, какъ посредствомъ толчка, удара двежение отъ одного твла передается другому. Здёсь возможна такая дилемиа: или тъла при этомъ соприкасаются, или, не соприкасаясь, дъйствують другь на друга на разстоянии. Последнее не можеть быть допущено, ибо мы не можемъ представить себъ дъйствіе тыль другь на друга на разстояни. Остается первое предположеніе, что тіла соприкасаются. Но и въ этомъ случай мы должны представлять себф, что или частички сопринасающихся тълъ совпадаютъ, смъщиваются, или не совпадаютъ и остаются различными. Совпаденія частичекъ допустить нельзя, ибо тогда о сосёднихъ съ ними частичкахъ, какъ соприкасающихся, следуеть также сказать, что и оне совпадають съ первыми, сливаются; а затымь то же придется думать о вторыхь, третыхъ и т. д., такъ что наконецъ и самыя тела совпадають и сливаются въ одну точку. Предположимъ теперь, что соприкасающіяся частички не совпадають, а лежать рядомъ. Но въ такомъ случав, какъ это математически доказалъ Фонсегривъ въ своемъ изследования о действующей причине (La causalité efficiente), между соприкасающимися частичками будетъ нѣкоторое, хотя самое ничтожное, разстояніе, а следовательно при такомъ предположеніи мы допускаемъ действіе тёль другъ на друга на разстояніи, что, какъ уже сказано, різшительно непостижимо. Итакъ, даже анализъ такого простого случая, какъ передача движенія одного тіла другому посредствомъ механическаго толчка, открываеть въ немь нёчто нераціонализируемое.

Если мы затёмъ обратимъ вниманіе на другіе, болёе сложные вопросы, каковы вопросы о происхожденіи органической жизни, о возникновеніи сознанія, о вліяніи физическихъ процессовъ на психическія функціи и обратно и т. п., то здёсь и рёчи не можетъ быть о томъ, чтобы идти далёе констатированія фактовъ и приведенія ихъ въ болёе или менёе стройную систему; попытки же объяснить факты, какія до сихъ поръ предпринимались, оставались и должны были оставаться безплодными по самому существу дъла, такъ какъ къ этого рода вопросамъ, превышающимъ компетенцію разума, всегда будеть относиться знаменитое Дюбуа-Реймоновское "ignorabimus".

Но, скажуть намъ: пусть такъ, пусть, такъ называемыя, конечныя иден науки, каковы: матерія, сила, движеніе и т. п. непостижным для разума, но положительная наука прекрасно обходится и безъ этихъ конечныхъ идей, ей даже нізть діла до нихъ, и безъ нихъ она достигаетъ весьма удовлетворительныхъ практическихъ результатовъ, что собственно и есть самое важное; спрашивать же о томъ, истинны ли и понятны ли конечныя идеи начки не имфетъ никакого практическаго симсла, достаточно знать и быть увереннымъ въ томъ, что блежайшія научныя иден и выводы обладають естинностію. Но вотъ вопросъ, можно ли быть увъреннымъ въ истинности этихъ ближайшихъ научныхъ идей, если мы знаемъ, что конечныя идеи, на которыхъ основаны эти ближайшія, непостижимыя для разума и разумомъ не могутъ быть установлены? Имћемъ ди мы на это догическое право? "Спрашивать, истинна ли по существу наука, говоритъ Спенсеръ, почти все равно, что спрашивать, свётитъ ли солнце". "Согласенъ, отвёчаетъ на это А. Д. Бальфуръ, почти все равно. Но выходить ли, по Спенсеру, что солице действительно светить? По надлежащемъ размышленів, мы должны будемъ, я думаю, признать, что оно вовсе не світить. Въ самомъ ділі, поставленный разумнымъ образомъ вопросъ этотъ не только предполагаетъ пониманіе того, что такое матерія, пространство, время, сила, которыя, по мижнію Спенсера, непостижимы, но встръчаемъ еще и затрудненія такого рода: если согласиться со Спенсеромъ, то, въдь, все, "что мы сознаемъ, какъ свойства матеріи, вплоть даже до въса и сопротивленія, есть только субъективныя ощущенія, производимыя объективными агентами, которые неизвъстны и непознаваемы и и. (Основ. психологіи, стр. 493). Итакъ выходить, либо что солнце есть субъективное ощущение и въ такомъ случав едва ли можно сказать о немъ, что оно "светитъ"; либо что оно "неизвестно" и "непознаваемо", и въ такомъ случав никакое утвержденіе

относительно его не можеть быть разсматриваемо, какъ очень цѣнный образецъ научной достовърности" 1).

Отсюда мы должны будемъ сдёлать такой выводъ, что, если конечныя, научныя идеи, на которыхъ покоится наука, рушатся подъ напоромъ критики, тогда и саныя наччныя построенія, основанныя на нихъ, являются шаткими, не обоснованными. Теоретическій разумъ долженъ признать неимѣющими смысла построенія науки, въ основів которых в лежать не раціонализируемыя идеи. Но такой выводъ быль бы самоубійственнымъ для науки, съ нимъ мы не можемъ примирнться и должны поэтому принять на въру тъ конечныя идеи науки, которыхъ теоретическій разумъ не можеть понять; мы должни признать, что за ограниченною областью познаваемаго скрыта отъ насъ безграничная область непроницаемой тайны, тайны, которая не уменьшается, а растеть, расширяеть свои границы по мёре расширенія области знаній. "Сравнивая науку съ постоянно возрастающимъ шаромъ, говоритъ Спенсеръ, мы можемъ свазать, что всякое увеличение его поверхности увеличиваетъ размъръ соприкосновеній ого съ окружающимъ незнаніемъ". Только очень наивные жрецы науки могутъ питать надежду на то, что разумъ когда нибудь можетъ проникнуть въ ту область тайны, которая повсюду его окружаеть. После критики познавательных способностей, сделанной Кантомъ, питать такіз надежды было бы положительнымъ безуміемъ.

Итакъ, въ концъ концовъ въ основани всякаго рода знавій должна лежать въра, безъ въры въ конечныя идеи науки, которыя для разума не доступны, должно рухнуть и самое зданіе науки. А если такъ, то что же удивительнаго въ томъ, если и основная истина религіи—бытіе Бога—не болъе какъ гипотеза, постулятъ практическаго разума? Что удивительнаго, если эта основная истина богословія не можетъ быть достаточно прочно обоснована теоретическимъ разумомъ, если для него, для этого разума непостижимы даже такія идеи, какъматерія, сила, движеніе и др. Напротивъ, было бы гораздоболье странно, если бы разумъ оказался въ состояніи постиг

<sup>1)</sup> А. Д. Бальфуръ, Основанія віры, переводъ Вл. Соловьева, М. 1900. стр. 241.

нуть существо Божіе и прочно обосновать истину Его бытія, разумь, компетенція котораго, какъ мы видѣли, слишкомъ отраничена. И что это быль бы за богь, котораго могь бы постигнуть человѣческій разумь? Нѣтъ, такой богь не быль бы Богомъ, онъ быль бы ниже человѣка. "Credo, quia non intelligo, сказаль Тертулліанъ, и въ этомъ изреченіи глубокій смыслъ.

#### IV

Въра въ ирраціональныя конечныя научныя идеи намъ необходима, какъ фундаментъ научнаго знанія, которое безъ гакого фундамента оказывается шаткимъ, непрочнымъ. Въра въ бытіе Бога и загробную жизнь столь же необходима для того, чтобы мы могли осмыслить ту великую трагедію, которая именуется жизнію, чтобы примирить насъ съ неизбъжнымъ зломъ, съ тъми бъдствіями и страданіями, которыя являются господствующими, какъ въ жизни отдъльнаго лица, такъ и въ жизни человъчества. Всего лучше такое примиреніе достигается при христіанскомъ міровоззрініи, которое, привнавая всю силу и могущество зла и бъдствій, тъмъ не менте чуждо того крайняго пессимизма, какимъ проникнуто міровоззрініе напр. буддизма; равно какъ является чуждымъ христіанство и крайностей наивнаго оптимизма.

Чтобы раскрыть эту нашу мысль, намъ необходимо коснуться одной изъ труднейшихъ проблемъ христіанскаго вероученія,—именно вопроса о происхожденіи и сущности зла въ міре, къ чему мы теперь и переходимъ. При разсмотреніи этого вопроса, мы будемъ руководствоваться главнымъ образомътрактатомъ М. Reinharda, "Die Christliche Anschaung des Leidens", напечатанномъ, въ журналъ "Der Beweis des Glaubens" за 1892 г. Въ названномъ трактатъ авторъ разсматриваетъ вопросы: 1) реально ли страданіе и въ какомъ количественномъ отношеніи находится оно къ счастію; 3) откуда происходитъ страданіе; 3) имъютъ ли страданія какую-либо цъль и 4) возможно ли избъжать страданій.

Что касается перваго вопроса, по крайней мёр'в первой его половины, то, казалось бы, излишне и ставить его. И однаво же разсмотрение его необходимо, такъ какъ именно въ этомъ

вопросв яснве всего обнаруживаются слабыя стороны оптимистической философіи Лейбница. Блаженный Августинъ училь (De civitate Dei): mali nulla natura est, sed amissio boni mali nomen accepit. Cum omnino natura nulla sit malum nomenque hoc non sit nisi privationis boni. Съ этого положенія начинаетъ Лейбницъ. Его цъль при этомъ та, чтобы примирить существование вла въ міръ съ благостію Творца. Зло, по миънію Лейбница,--не противоположность, а недостатовъ, отсутствіе блага. Но 1, въ такомъ случав абсолютное вло-абсодютное отсутствіе блага, нуль блага, а относительное злоотносительный недостатокъ блага, или незначительная степень его; такъ что вло въ сравнени съ благомъ есть, собственно говоря, почти ничто, реальность зла, страданій такимъ образомъ уничтожается. Но такой выводъ стоить въ полномъ противоречін съ ученіемъ христіанской религіи. При такомъ взглядь на страданія пришлось бы признать только воображаемыми страданія ап. Павла отъ голода, жажды, побоевъ, о которыхъ онъ разсказываетъ во второмъ пославии къ Кориноянамъ, гл. XI, ст. 24 и слъд. Точно также пришлось бы признать притворнымъ плачь Інсуса Христа по поводу бъдствій, предстоявшихъ Герусалиму, Его скорбь по случаю смерти Лазаря, даже Его муки въ Геосиманскомъ саду и крестныя страданія. Во вторыхъ держась вышеприведеннаго положенія Лейбница, мы приходимъ къ парадоксальному выводу, а именю: если бы намъ предстояло сделать выборъ между какимъ-либо благомъ, которое назовемъ А и темъ же благомъ, соединеннымъ съ относительнымъ зломъ В, то мы должны были бы выбрать последнее. т. е. благо А въ соединении съ относит. зломъ В, ибо вло В-все-таки относительное благо, котя и слабая степень его и, сафдовательно, увеличиваетъ собою благо А. Отсюда: никогда не сабдуетъ избъгать зла, и человъка, который испытываеть величайшія душевныя и тілесныя муки слідуеть считать болье счастливымъ, чемъ того, который, будучи хлороформированъ, находится въ состояни безчувственности. Даже, можеть быть, следовало бы стремиться къ страданію. Но тогда исцеление Інсусомъ Христомъ и апостолами больныхъ можно ли будеть назвать благодбяніями? Вместе сь темь такой взглядъ на страданія едва ли можно примирить съ понятіемъ о благости Божіей (котя это-то главнымъ образомъ и имѣлъ въ виду Лейбницъ): вачѣмъ въ самомъ дѣлѣ Богъ сотворилъ человѣка такъ, что онъ незначительную степень добра чувствуетъ, какъ страданіе? Такимъ образомъ взглядъ Лейбница на страданіе не мирится съ его собственнымъ оптимистическимъ міровоззрѣніемъ, не говоря уже о томъ, что онъ стоитъ въ полномъ противорѣчіи съ христіанскимъ вѣроученіемъ, по которому зло, страданія имѣютъ реальное бытіе.

Столь же реальными признаеть христіанское віроученіе и радости. Припомнимъ, напр., изображение семейной радости праведныхъ Захаріи и Елисаветы; или указаніе, какъ на источникъ радости, на дружбу (Дъва Марія и Елисавета), на успъшность труда. "Для меня, говорить апостоль, изтъ большей радости, какъ слышать, что дёти мои ходять въ истинъ", (III Ioan. 4), на милосердіе къ ближнему (притча о милосердвомъ самарянинъ); припомнимъ радость купца, нашедшаго драгоцівную жемчужину, радость женщины, нашедшей потеранную драхму; припомнимъ, что самъ Іисусъ Христосъ принемаль участіе въ брачномъ торжеств'я въ г. Кан'я. Вопросъ о томъ, въ какомъ количественномъ отношении страдания находятся къ счастію, слишкомъ труденъ между прочимъ потому, здесь видную роль играетъ субъективная сторона человъка: одни и тв же вещи для одного источникъ удовольствія, для другого источникъ страданія; даже для одного и того же лица въ одно время вещь можетъ быть пріятна, въ другое, наоборотъ, невыносима. Земля есть юдоль скорби, но не въ смыслъ Гартмана, по мнѣнію котораго небытіе предпочтительнье, чѣмъ бытіе; ибо въ такомъ случав было бы непонятно 8а добродфтельную жизнь счастья какъ въ будущей, такъ и въ настоящей жизни. Христіанство чуждо крайностей, какъ пессимизма, такъ и оптимизма: для него страданія и радости нивоть реальное бытіе и если иногда кажется, что страданія безиврно превышають радости жизни, то, быть можеть, это происходить и оть близорукости самыхъ людей, которымъ свойственно радости забывать скорбе, чвиъ скорби.

Источникъ зла, страданій, по христіанскому въроученію,

есть грёхъ. Грехъ прародителей извратилъ первоначальную чистую природу человъка, вложиль въ нее склонеость ко влу: следствіемъ греха было и намененіе самой внешней природы, которая была предназначена Творцомъ для счастія человіка, но которая затёмъ стала источникомъ многоразличныхъ бёдствій. Впрочемъ, Тотъ Самый Богъ, Который о сотворенномъ міръ сказаль, что все въ немъ прекрасно, и теперь даеть больше радостей, чёмъ страданій. Не отсутствіе радостей, но страсть къ наслажденіямь безь возможности наслаждаться делаеть человька несчастнымь. Есле бы мы больше вниманія обращали на тъ многоразличные виды даровъ, которые ежеминутно получаемъ отъ Бога и которые обыкновенно вовсе не останавливають на себв нашего вниманія, то живнь представлялась бы въ совершенно иномъ свёте. Следовало би только вообразить себя въ положении Робинзона на необитаемомъ островъ, или въ положени выздоравливающаго послъ тяжкой бользии. Но обыкновение мы этого не дълземъ, а ваоборотъ, здоровое состоявіе тѣла проходитъ какъ-то мимо вашего сознанія, наслажденіе отъ събденнаго вкуснаго блюда тотъ-часъ зябывается, потребности ростуть до безконечности. Грфхъ посредственно или непосредственно создаетъ большую часть страданій. Жалуется иной на свой кресть, забывая. что самъ же взвалилъ его себъ на плечи: или чревъ расточительность дойды до нищеты, или чрезъ невоздержность до боавани и т. п.

Страданія имѣють ли какую-либо цѣль? Да, и именно цѣль ихъ сдѣлать людей религіозно-нравственными существами и возстановить нарушеннымь грѣхомъ союзъ человѣка съ Богомъ. Противъ взгляда на страданія, какъ на воспитательное средство философъ Лотце говоритъ: "кто смотритъ на зло, какъ на средство Божественнаго воспитанія, тотъ ограничнаеть Божіе всемогущество, ибо къ такимъ отрицательнымъ средствамъ прибъгаютъ только въ силу необходимости, когдъ не имѣютъ другихъ лучшихъ средствъ". При этомъ Лотце, кажется, полагаетъ, что Богъ въ силу своего всемогущества могъ изначала создать характеръ нравственно-совершевный. Но характеръ, лишенный свободы, заключалъ бы въ себъ про-

тиворвчіе, а самопротиворвчивое не могло быть создано Ботомъ; Онъ не можетъ творигь вопреки логической необходимости: не можетъ сделать, чтобы дважды-два равнялось няти. Поэтому въ нашемъ взглядѣ на страданія, какъ на воспитательное средство, не заключается ограниченія всемогущества Божія, такъ какъ посабднее нельзя понимать, какъ неимъю щее границъ. Богъ сообщилъ человъку не non posse peccare, a только posse non peccare. Всявдствіе грахопаденія это posse non peccare перешло въ non posse non peccare. И вотъ страданія им'єють цівлью способствовать развитію человіна, какъ духовно-правственнаго существа. Богъ даетъ намь силы и способности для того, чтобы мы ихъ развивали, соверщенствовали. Если человъкъ окруженъ ничъмъ невозмутимы мъ счастьемъ и довольствомъ, то его физическія и духовныя силы не булуть нивть повода къ развитію. Наобороть, нужда будить въ человеке дреилющія сили, она-нать счастливыхъ отврытій, изобрівтеній. Подобнымь образомь и въ дуковно-правственной области: если бы мы постоящно были окружены счастьемъ, то съ трудомъ могли бы придти къ сознанію, что мы б'в ди ы познаніемъ истины, б'ёдны хорошими склонностами и добрим и лелами. Если бы Богь и великой книгой исторіи, и событіями нашего времени и даже, быть можеть, событіями личной нашей жизни не свидътельствоваль намь, что человъкъ жнетъ то, что посвяль, и что вло и преступление не всегда остают ся безнаказанными, то, быть мржеть, мы стали бы издеваться налъ Нимъ, впали бы въ теоретическое и практическое безбожіе. Постояння во всемъ удачи ділають человіна самонадваннымь, опъ самоувъренно начинаеть думать, что его счастые-дело его себственныхъ рукъ, что онъ самъ, по сословиць, своего счастья кузнець, что ин въ чьей помощи, ни въ чьемъ содействии онъ не нуждается. Но воть счастье изменица настало время скорби и бъдствій: незамътно подкрала съ бользнь или даже смерть близкихъ дицъ, одив за другой пошли неудачи, самыя блестящія надежды и планы потеривли фіаско, друвья отшатнулись, подняли голову враги, все колеблется, глеово рухнуть. Тогда, наконецъ, съ главъ спадветъ повявка, тогда ясно становится, какъ слабъ и бевпом ощенъ

человъкъ, предоставленный собственнымъ силамъ, какъ онънуждается въ тихомъ, но твердомъ пристанищъ въ пучинъ житейскаго моря. "Отче! согръшилъ предъ Небомъ и предъ тобою"!... взываетъ, наконецъ, пришедшій въ себя заблудшій сынъ. Такъ бъдствія и скорби житейскія приводятъ насъ късознанію своего безсилія и заставляютъ искать помощи у-Отца и Владыки міра.

Перейдемъ къ последнему вопросу: есть ли средство преодолеть, победить страданія?

"Бъдний я человъкъ! ввываетъ апостолъ, кто избавитъ меня отъ сего тъла смерти!" (Рим. VII, 24). Мы достаточно видъли, что на землъ ни въ комъ и ни въ чемъ не найти такого освободителя отъ ужасовъ земного существованія. Поэтому христіанинъ возлагаетъ свои надежды на Искупителя, Который возложиль на Себя тяжесть нашего греха и Своею искупительною жертвою возстановиль разрушенный грёхомъсоюзъ человъка съ Богомъ, сломилъ власть ада и смерти и даль намь надежду на будущее блаженство. Пропасть, существовавшая между Богомъ и человъкомъ, теперь сгладились, благодаря искупительной жертвъ Спасителя, и христіанинъ сталь въ правильныя отношенія къ своему Творцу. Съ одной стороны онъ чувствуетъ себя немощнымъ и грешнымъ, съ другой-онъ совнаетъ себя чадомъ Божінмъ. Христіанинъ внаетъ, что онъ-не простая игрушка въ рукахъ равнодушнаго тирана, но что Богь-его Отецъ, Который ведетъ его по своимъ неисповъдимымъ, но святымъ путамъ промысла; что этотъ-Отецъ иногда воздагаетъ и крестъ ба наши плечи, но даетъ и силы нести его. На бъдствія, наказанія, которыя посылаетъ намъ Богъ, мы смотримъ, какъ на милость Его, которою Онъ отличаетъ насъ, какъ Своихъ детей. "Если же, говоритъ апостоль, останетесь безъ наказанія, которое всёмь обще, то вы незаконныя дёти, а не сыны". (Евр. XII, 8). Увёренность въ томъ, что мы имъемъ въ Богъ любееобильнаго Отца, Который и въ бъдствіяхъ, посылаемыхъ намъ, преслъдуетъ наше благо, -- лучшее средство преодолеть скорби и страданія; эта увъренность даеть возможность христіанину радоваться даже средимученій, даже въ виду смерти. Ведь земная жизнь христіанина имъетъ цвну лишь потому, что она предверіе другой, ввиной живни, которая имъетъ уже абсолютную цвиность, которая есть высочайшее благо, summum bonum.

Подведемъ итогъ сказанному.

Пессимнямъ въ окончательномъ результатъ даетъ полное и абсолютное ничто, нирвану. Лишенъ ты обладанія чёмъ-либо въ этомъ міръ, не печалься, ибо все, весь міръ-ничто. Обладаеть ли чемъ-либо, не радуйся, ибо то, чемъ ты владееть, также вичто. Только такое отношение къ міру можеть рекомендовать пессимизмъ. Если пессимистическая философія даетъ намъ хотя такую отрицательную истину, то оптимизмъ вивсто рыбы предлагаеть вивю: не преодолеть страданія помогаетъ онъ намъ, а напротивъ увеличиваетъ ихъ. Христіанство стоить между двумя этими крайностями. Оно не можеть согласиться съ Лейбницемъ, что этотъ міръ есть наилучшій, по въ немъ слишкомъ много вла и обдетвій; не можетъ также согласиться съ Шопенгауэромъ, что міръ этотъ-нанхудшій изъ всёхъ возможныхъ, ибо добро въ немъ все-таки превышаеть зло, если смотреть съ христіанской точки зренія. Міръ этотъ таковъ, какимъ его сдёлалъ человёкъ своимъ грёхопаденіемъ, своимъ удаленіемъ отъ Бога; такова христіанская точка врвнія. Въ мірв много зда и бъдствій, но въ этомъ вив и бъдствіяхъ виновенъ самъ человінь, отдалившійся отъ Бога; онъ же можеть это зло и бедствія довести до минимума своимъ приблежениемъ въ Богу, возстановлениемъ нарушеннаго союза съ Нимъ. Христіанство содержить элементъ пессимизма, такъ какъ признаетъ, вопреки оптимизму, что міръ нуждается въ улучшения, въ искупления, обновления. Оно пессимистичные, чымь самь пессимиямь, такъ какъ внасты муки совести, которыя достигають страшной степени, когда человень чувствуеть себя оставленнымь Богомь, какь напр. Іуда; оно не ограничиваеть страданія преділами земной живни, а переносить ихъ и въ жизнь загробную, въчную. Но оно виесть съ темъ и оптимистично, такъ какъ признаетъ, вопреки пессимизму, что міръ способенъ къ искупленію, къ обновленію, къ улучшенію. Оно оптимистичнее, чемъ самъ оптимизмъ, такъ какъ въритъ въ окончательную побъду добра

въ мірѣ, при томъ, хотя окончательная побѣда ожидается только въ будущей жизни, но начало побѣды положено уже теперь. Чѣмъ больше мы приходимъ въ мѣру возраста Христова и преуспѣваемъ въ любви, тѣмъ болѣе убѣждаемся, что даже страданія являются зломъ лишь въ субъективномъ смыслѣ, объективно же они—благо.

Такимъ образомъ, христіанское міровозрівніе, и только овю одно можеть примирить насъ съ неизбежностію страданій. только оно дветь нашей жизни смысль и абсолютиую ифиность, такъ какъ жизнь человека, по христіанскому вероученію, не ограничивается вемнымъ его существованіемъ, а пролоджается за гробомъ. Не смотря на бъдствія и скорби, для хрестівнина возможно счастье. "Счастье для хрестівнина, говорить свящ. Преображенскій, это-мірь души, прощенной Богомъ и примиренной съ Нимъ; это-блаженство духа въ общенін любви съ источникомъ любви, это-радость свободи выпущеннаго на просторъ роднихъ полей узника, это счастіе удовлетворенной духовной и нравственной алчбы и жажды... Въчно горящая звъда небеснаго идеала, указующая свътлую даль всякаго существованія, идеть предъ служителемь иреста Христова и ведетъ его путями этой земной жизни, на которыхъ каждый шагь его приближенія къ идеальной цёли сопровождается твиъ высокимъ чувствомъ внутренняго блаженства, которое одно можеть дать на земль ощущение стастья,ведеть чрезь возможное счастье на земль къ полному счастью и блаженству на небъ 1).

Мы могли бы поставить здёсь окончательную точку и закончить свой трудь, если бы не опасались такого упрека. Если, могуть сказать и говорять, христіанинь за свои земные подвиги имбеть въ виду награду на небъ, то христіанская нравственность—небезкорыстная нравственность; добродѣтель, расчитывающая на награду—подоврительная добродѣтель, мораль христіанина—эгоистическая мораль съ тою лишь разницею, что эгоисть—не-христіанинъ стремится къ личному счастію здѣсь на землъ, христіанинъ же расчитываеть на счастье въ будущемъ.

<sup>1)</sup> Христ. Чтеніе, 1898 г., т. ССУІ, стр. 554.

Этотъ упрекъ мы надвемся устранить дальныйшимъ разсужденіемъ, при чемъ будетъ пользоваться изследованіемъ Schreiber-a "Wie ist der Vorwurf des Egoismus zu beurteilen, der gegen die christliche Moral erhoben vird?", напечатаннымъ въ ж. "Der Beweis des Glaubens" sa 1892 г.

Не станемъ отрицать, что многіе изъ христіанъ руководствуются въ своемъ поведеніи главнымъ образомъ страхомъ наказанія и надеждою на награду въ будущей жизни, т. е., мотивамв, не чуждыми, повидимому, эгоистической окраски; допускаемъ, что даже для учениковъ Іисуса Христа нёкоторое времи эти мотивы имёли значеніе; но чтобы само вравственное ученіе евангелія можно было упрекнуть въ эгоизмѣ, это рёшительно и безусловно слёдуетъ отвергнуть.

Дъло все въ томъ, въ чемъ именно, по христіанскому вероученію, состоить объщанная на небъ награда и въ какомъ отношеніи она находится къ земному поведенію христіанина. Противники христіанской этики полагають, что эта награда не однородна съ нравственнымъ совершенствомъ, а находится съ нимъ во внішней, случайной связи на подобіє той связи, какая существуетъ между трудомъ поденщика и платой за его трудъ. Если бы это было такъ, тогда упрекъ въ эгонамъ быль бы справедливь. Авло принимаеть вной обороть, если мы скажемъ, что объщанное на небъ блаженство есть не что иное, какъ достигнутое нравственное совершенство. Нравственность и блаженство относятся между собою, какъ начало и конецъ, какъ стремленіе въ ціли и достигнутая ціль. Царство Божіе и правда его, по ученію евангелія, есть высочайшее благо, къ которому мы должны стремиться, съ нимъ дано все, въ чемъ мы можемъ имъть нужду. Это царство Божіе и есть мотивъ христіанской правственности. Будущее блаженство состоить въ лицеореніи Бога (чистые сердцемъ Бога узрять), въ виденін Бога лицомъ къ лицу, а не тускло, гадательно, какъ теперь (I Кор. XIII, 12); только чистые сердцемъ способны въ духовно-нравственному блаженству, которое состоить въ соединеніи со Христомъ и Богомъ (Фил. 1, 23; 2 Кор. V, 17; 1 Rop. XV, 28; 1 Тим. VI, 15). Если будущее блаженство сравнивается съ покоемъ субботняго дня, то этотъ покой субботы слёдуетъ понимать, какъ покой субботы по окончании творенія Богомъ міра, т. е., какъ удовлетворенность достигнутымъ результатомъ, какъ достиженіе того, къ чему христіанинъ стремился въ теченіе своей земной жизни, именно какъ полное достиженіе царства Божія и правды его.

Если блаженство состоить въ нравственномъ совершенствъ, то христіанинъ и теперь уже можеть быть названь блаженнымъ, ибо онъ находится въ предвичшении будущаго блаженства. Царство Божіе на земл' есть не только виноградникъ. въ которомъ терпятъ тяготу и вной дня, но также и дорогое сокровище, драгоцінная жемчужина, брачный пиръ, гдів голодные насыщаются хаббомъ, сходящимъ съ неба, и жаждущіе напояются водою, исходящею изъ источника въчной жизне-Работникъ, работавшій весь день въ виноградникъ и подучившій одинаковую плату съ тімь, который одинь чась работаль, все-таки не остался въ убыткъ, ибо сама эта есть уже награда, въ ней и заключается блаженство. Жизнь распутнаго сына вдали отъ отца была уже несчастіемъ еще до наступленія вившних лишеній и бедствій, тогда какъ старшій сынъ быль счастливь уже темь, что все время жиль съ отцомъ. Такимъ образомъ, добродътель христіанина уже въ себъ самой ваключаетъ награду. Но такъ какъ исполнение воли Божией здёсь на землё встрёчаеть многоразличныя препятствія, ей противится ветхій человікь, то полная награда, полное нравственное совершенство осуществится только на небъ, тамъ идеаль нравственно: совершенной жизни станеть действительностію, тамъ во всемъ будеть воля Божія благая в всесовершенная.

Священник Николай Липскій.

# Сужденія философовъ XIX-го вѣка въ защиту христіанской вѣры.

Въ стать в нашей "Сужденія замічательнійших» естествовідовъ XIX-го віжа въ защиту христіанкой візры" 1) мы показали, что естествовіздініе XIX віжа вълиці воихълучшихъ представителей заявило себя союзникомъ, а не врагомъ христіанской візры.

Отношеніе къ христіанской върѣ философовъ минувшаго въка представляеть для изслъдователя не меньшій интересъ, чъмъ воззрънія естествовъдовъ на этоть предметъ. Философія имъетъ болье почвы подъ собою для сужденія объ идеалахъразума. Это—наука наукъ, не замыкающаяся въ предълахъузкой спеціальности, но "крылатою мыслью" облетающая весъ міръ явленій и дълающая попытки проникнуть за границу явленій—въ самую сущность вещей. Она не имъетъ дълотолько съ накопленными познаніями, но стремится постигнуть самый способъ и органъ пріобрътенія ихъ—умъ человъческій.

Приводя положительныя сужденія философовь о христіанской вёрё, мы не коснемся русской философіи по тремъ причинамъ. Первая причина та, что русская философія—весьма юна, не самостоятельна и требуетъ систематической разработки, которая въ наше время только начинается. Вторая—та, что русская философія доселё ютилась и ютится главнымъобразомъ при духовныхъ академіяхъ, а потому ея строго-хри-

¹) См. ж. "В. в Р." № 8—9. 1901 года.

стіанскій характеръ самъ собою предполагается. Третья—та что и отрицательныя направленія русской философіи въ силу цензурныхъ условій, не имѣли возможности высказаться опредъленно. По этимъ причинамъ популяризаторы отрицательныхъ ученій въ Россіи рѣдко счигали философію своимъ союзнивомъ, но чаще выдавали и еще выдаютъ се, наравнѣ съ теологіей, за тормазъ просвѣщенія въ ихъ духѣ.

Но какъ ни мало принимала Россія участія въ философскомъ движеніи вѣка, до нея долетали и долетаютъ громкія въ Европѣ имена философовъ, въ первой половинѣ вѣка— Шеллинга и Гегеля, во второй—Конта, Шопенгауера, Гартмана, Дюринга и наконецъ Ницше.

Огрицательное отношеніе этихъ посліднихъ философовъ въ христіанской религіи возбуждаетъ невольный вопросъ: не стоитъ ли и вся философія XIX віжа въ противорічни съ христіанствомъ?

Въ отвътъ на этотъ вопросъ мы дадимъ не изложение философскихъ учений въка, но суждения въсколькихъ видныхъ представителей философии въ Европъ по вопросамъ въры.

Первое мъсто между таковыми по справедливости должно быть дано Эммануилу Канту, какъ потому, что онъ умеръ еще въ первые годы минувшаго столътія (1804 г.), такъ в потому, что его философія въ теченіе всего минувшаго столътія занимала наиболье прочное и почетное мъсто среди философскихъ направленій въка.

Этотъ мыслитель, родоначальникъ критическаго направленія въ философіи, писалъ: "всё мною прочитанныя книги не доставили мнё того утёшенія, которое открылось мнё въ словахъ псилма (23, 4): "Аще бо и пойду посредё сёни смертныя, не убоюся вла, яко Ты со мною еси".

Въ письмъ къ Юнгу Штиллингу Кантъ одобралъ своего друга, что онъ въ Евангеліи ищетъ умиротворенія и называлъ Евангеліе "неивсякающимъ источникомъ утѣщенія, какого нита нельзя найти, хотя бы равумъ изиърилъ границы вселенной 1).

<sup>1)</sup> Біографы Канта говорять, что онъ, хотя рідко посіщаль богослуженіе, но смотріль на Библію, какъ на величайщую и полезнійщую книгу для всіхъ времень, способную видержать всі нападки легкомислія и ожесточеннаго невірія.

Согласно съ Евангеліемъ, Кантъ въ сочиненіи "релвгія въ границахъ чистаго разума" для преобразованія человіческаго сердца признаваль необходимымъ второе рожденіе или новое твореніе (ср. Еванг. Іоанна III, 5) 1).

Въ "критикв практическаго разума" Кантъ пишетъ: "двв вещи наполняють душу мою все большимъ и большимъ удивденіемъ и почтеніемъ, чёмъ более я въ нихъ вдумываюсь: звиздное небо надо мною и нравственный законь во мий. То н другое я важу только какъ бы въ полумракъ, выходящимъ изъ моего кругозора, гадательно; но все же вижу и связываю съ сознаніемъ моего существованія. Звёздное небо начивается отъ крайней точки чувственнаго міра и кончается на той точкъ, гдъ я стою, представляя сосою необозримую массу міровъ надъ мірами, системъ надъ системами, начавшихъ свое движение въ безграничной дали въковъ. Нравственный законъ начинается въ моемъ невидимомъ "Я", въ моей личности, и ставить меня самого въ мірь безконечности, доступный только разсудку, въ міръ, съ которымъ я стою не въ случайной, но въ общей и необходимой связи. Первое врилище необъятной міровой массы умаляеть до крайности мою вначимость, матеріальнаго существа, взятаго изъ планетной матеріи (а сама планета только точка во вселенной!), на краткое время, неизвъстно какъ, одушевленнаго и обязаннаго возвратиться въ составъ той же планеты. Второе вредище, наоборотъ, возвышаетъ мое достоинство, какъ разумной личности, въ которой нравственный законъ обнаруживаетъ жизнь, независимую отъ животночувственнаго міра, и предполагаеть назваченіе моего существованія, неограничивающееся этою жизнію".

Но религіовно-върующимъ въ точномъ смыслъ этого слова. Кантъ не былъ и не могъ быть ни по характеру того времени,

Появление другой равноцівнной съ Библіей книги Каптъ считаль дівломъ невозможнимъ. Обычное въ его времи издівательство надъ церковними догматами Кантъ считаль "неучтивних безчинствомъ".

<sup>1)</sup> Въ названномъ сочинения Кантъ признаетъ присущимъ человъку "радикальное зло". Для побъди добра надъ зломъ нужно, по Канту, высвобождение людей изъ естественнаго состояния. Для этого же нужна "невидимая Церковъ", къ которой весьма удобенъ переходъ отъ видимой, обрадовой христіанской Церкви.

въ которое онъ развиваль свои воззрѣнія, ни по критическому направленію своей философіи. Существованіе личнаго Бога Промыслителя и признаніе Богочеловѣчества было неблагопріятно для Кантовскаго ученія объ автономной, т. е., независимой отъ религіи и отъ симпатическихъ чувствованій морали. Тѣмъ болѣе цѣны имѣютъ заявленія Канта о необходимости божественнаго Откровенія и о томъ, что "нельзя совершенно отрицать возможности сверхъестественнаго рожденія Іисуса Христа".

Вообще, по мъръ приближенія Канта отъ философскихъ умовръній къ вопросамъ о христіанской религіи, утрачивается философская самоувъренность Канта и онъ представляется умомъ робкимъ и колеблющимся 1).

Болье опредъленный характеръ носили воззрвнія Іоганна Гердера (ум. 1803 г.), находившагося отчасти подъ вліяніемъ Канта. Онъ ревностно боролся противъ господствовавшаго въ его время въ философскихъ кружкахъ отрицательнаго отношенія къ Библіи, утверждаль ея высокую ценность, котя и простираль почти подобное благоволеніе и на памятники древней письменности языческихъ народовъ. Въ своихъ идеяхъ о Богъ и о безсмертіи души Гердеръ близко подходилъ къ истинъ, котя и не заботился согласовать во всемъ свои воззрвнія съ любимой имъ Библіей.

Философія выдающагося мыслителя 19-го віка І. Г. Фихме (ум. 1814) въ общемъ была неблагопріятна деизму и христіанству. Тімь боліве ціны иміють немногія свидітельства Фихте въ пользу основныхъ христіанскихъ истинъ. Такъ въ своемъ сочиненіи "Наставленіе къ блаженной жизни" философъ пишеть: "Самымъ фактомъ смерти умершіе не достигнуть еще блаженства и они напрасно будуть стремиться къ нему тамъ, коль скоро они не обрівли блаженства въ настоящей жизни и не искали его въ Вічномъ".

<sup>1)</sup> Болье обстоятельных свёденія объ отношенія Канта въ религія читателя "Вёрн и Разума" могуть найти въ статьяхь проф. прот. Т. Буткевича въ № 10 названнаго журнала за 1899 г. и № 15 за 1901 г. Большинство цитать въ этой стать заниствовано нами изъ книги Engel—я: "Die grössten Geister über die höchsten Fragen".

Современникъ Фихте филантропъ баронъ Коттвицъ имълъ страстное желаніе повнакомиться и побесёдовать съ Фихте. Но онъ самъ считалъ это желаніе блажью и долго противился ему. Наконецъ, онъ не устоялъ и явился къ Фихте. Философъ приняль его дружественно. Коттвиць съ свойственною ему откровенностію высказаль, что онь давно желаль познакомиться съ философомъ, но философіей мало интересуется, нитья въ Евангелів полный источникь истины. Ему любопытно только, какъ думаетъ философъ о молитвъ. Фихте отвъчалъ, что, по его возвржнію, человжчество подобно индивидууму; ребеновъ въ младенчествъ нуждается въ родителяхъ и нянькахъ, которыя его пеленають и кормять, такь и человечество имело свое детство, когда оно нуждалось въ верв въ Божество. Но какъ человъкъ, выростая, становится самостоятельнымъ, такъ н человъческій родъ достигаеть такого возраста, когда для него не нужна дълается въра во внимающее молитвъ Божество. .Каковъ же вашъ взглядъ на молитву"? спросиль въ свою очередь Фихте гостя. "Ахъ, господинъ профессоръ, началъ Коттвицъ, когда я просыпаюсь утромъ и предо мною лежитъ цень со всёми его обязанностями и заботами, я ясно представияю свое безсиліе и свое грёховное, лёнивое и косное къ любви сердце; это лежить, какъ бремя, на моей душъ, и я не въ силахъ приступить къ дневнымъ обязанностямъ, не испросивъ помощи и укрвпленія у моего Господа. Вечеромъ, готовясь къ отдыху и вспоминая минувшій день, въ который моя водя и мон дела такъ уклонядись отъ святой воли Божіей и а такъ погрешаль противъ самоотверженной любви, такъ оскорбляль ближнихъ,---я не могу заснуть, не испросивши прощенія у моего Спасителя". Тронутый философъ послів недолгаго молчанія сказаль: "господинь баронь! какь я желаль би походить на васъ". Коттвицъ удалился. Но чрезъ нфсколько недёль онъ съ удивленіемъ узналъ, что Фихте на смертномъ одръ назначилъ его, Коттвица, опекуномъ своего единственнаго сына, впоследстви тенстическаго философа 1).

<sup>1)</sup> Не упоминаемъ въ нашемъ бъгломъ очеркъ о Гегелъ, котя изъ всъхъ философовъ Гегель отводитъ религи самое видное мъсто въ своей философии. И философія Гегеля во всякомъ случав вивла не одно только отрицательное зна-

Фридрихъ Генрихъ Якоби (ум. 1819 г.) считалъ недоказуемымъ бытіе Бога и всего сверхчувственнаго путемъ разсудочнымъ, такъ какъ Богъ, душа, свобода, провидъніе и безсмертіе познаются не разсудкомъ, но сердцемъ или внутреннимъ чувствомъ. Его философія, при своей нізкоторой односторонности, даетъ богатый матеріалъ для защиты христіанской віры. О наукі Якоби училъ, что ея высшая, истинная ціль—не утрата Бога, но отысканіе Его. Безъ Бога, по Якоби, и природа есть неразумная, безсердечная, безвольная неопреділенность (Unding). Какъ ликъ человіческій красивъ только тімъ, что онъ одухотворенъ, такъ и міръ прекрасенъ только тімъ, что въ немъ видится и чувствуется Богь.

Христіанство Якоби ставиль выше всёхт религій за то, что оно провозглашаеть ученіе о непрерывномъ чудовозрожденін человёна чрезь высшія силы. О Христів философъ отзывался восторженно, называль Его чистійшимъ между сильными и сильнійшимъ между чистыми: "Онъ Царства вывель изъ ихъ колен, різку столітій—изъ ея ложа и доселів повеліваеть візками. Кто теперь можеть, признавая Его существованіе, говорить: "ніть Бога и Промысла, ніть міроправящей Любви, а только безпросвітный рокъ, сліпой случай?"

Фридрикъ Шеллингъ (ум. 1854) въ первый періодъ своего философствованія быль склоненъ къ пантеняму, а во второй излагаль деистическое ученіе съ тімь различіемь отъ Якоби, что Шеллингъ считаль возможнымъ постигать сверхчувственное не одною только вірою, но и разумомъ. Своимъ ученіемъ объ откровеніи, о Троиції и Богочеловічествів Шеллингъ оказаль вліяніе и на нашего недавно (1900 г.) почившаго теософа Влад. Соловьева 1).

ченіе для христіанской апологетики. Но вопросъ объ отношенін Гегеля къ христіанству полно обсавдовань въ статьяхъ проф. прот. Т. Буткевича "въ Върв в Разумъ" за 1902 годъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Были въ Россіи послівдователя Шеллинга и въ первую половину віза: Веланскій, Павловъ в другіе. Въ перепискі съ Шеллингомъ, какъ утверждають візкоторые, состояль б. профессоръ Моск. Д. Академіи прот. Ө. А. Голубинскій визмецкій философъ очень цівнать своего русскаго собрата по науків. Возгрівнями Шеллинга на основние вопроси религіи и особенно на догнать о Тронпіз широко пользовались и нізмецкіе богословы.

"Безъ ученія о человічески страдающемъ Богі, писаль Шелмигъ въ 1812 г., того ученія, которое присуще всімъ духовньмъ религіямъ древности, вся исторія осталась би неповятною; Писаніе различаєть степени Откровенія и посліднюю степень отодвигаєть на преділь времень, когда Богь будеть всяческая во всемь, то есть, когда все будеть постигнуто".

Въ этомъ же году Шеллингъ писалъ одному своему корреспонденту, завъдывавшему дътскимъ пріютомъ, что никакая молитва не оказываетъ столь могущественное дъйствіе на небо, какъ молитва ребенка. "Учите же дътокъ всъхъ, какъ можно ранъе, молитвъ".

Въ загробную будущность Шеллингъ въровалъ радостно и восторженно, но и земную жизнь онъ признавалъ во всемъ подчиненною Промыслу. Въ 1817 г. онъ писалъ матери: "предоставъте вы все случающееся божественному опредъленію, которое всегда и во всехъ обстоятельствахъ устрояетъ для насъ наиболье спасительное".

Генрихъ Стеффенс» (1845) поэтъ и натуръ-философъ представляетъ, хотя и не первую, но все же значительную величину въ совейздіи мыслителей.

Воспитанный благочестивою матерью, онъ еще въ юношескомъ возраств охладаль къ варв отцевъ. Когда ему довелось въ первый разъ готовиться къ пріобщенію 1), онъ чувствоваль себя весьма неловко. Воспоминанія двтства съ какой-то укоризной поднимались въ его душв. Но сутолока жизни опять заглушила этотъ голосъ совъсти. Не будучи открытымъ врагомъ религіи, Стеффенсъ опять оставиль ее на много лътъ. Отъ дътства въ немъ сохранялось только убъжденіе въ личномъ безсмертіи. Въ 1793 г. онъ писалъ своему другу: "наша жизнь—ночное странствованіе; за нами мракъ и предъ нами мракъ; им не знаемъ, куда идемъ и куда придемъ. Вотъ мы въ лёсу; но когда же настанетъ день? Въ кустахъ мелькаетъ свътлякъ. Мы радуемся этой каплъ свъта, нагинаемся, чтобы взять его, но при нашемъ прикосновеніи свътъ исчеваетъ. Въ болотъ мелькаютъ болотные огоньки, но они только увеличивають на-

<sup>1)</sup> Изв'встно, что католики и протестанти не пріобщають дітей до така називаемой конфирмаціи, совершаемой ва 12—15 літнема возрасть.

не блужданіе и трудность пути. Нада нашима чедома стоить неизм'вника с'вершая зв'яза между тысячами подвижных св'ятиль. Она можеть указать намы нуть. Но кака часто небо некрито облаками! Если темно вверху, то насколько мрачн'е вокругъ нас'ь! Но челов'яческій духа велика и борется са темнотою. Съ нами компасъ, и мы, окутанные мглою, пугаемые ночными привидініями, твердыма шагома идема впереда и не заблудимся".

Такъ томился философъ въ борьбё съ знаніемъ, посягавщимъ ш на ту область, въ которой оно безсильно. Постепенно въ немъ возрастало скоре чувство, чёмъ убъжденіе, что Спаситель Міра долженъ быть освободителемъ и разума отъ его заблужденій. Нѣкто Шейбель поставилъ мятущагося мудреца въ связь съ приходсной общимой, объединемной върующимъ пасторомъ и Стеффенсъ почувствовалъ, что церковная, приходская вёра сильно разнится етъ субъективныхъ чувствованій. Благодать вёры несообщавшаяся уединенному мудрецу, коснулась его въ общественномъ молитвенномъ собраны. Кромё пастора Шейбеля съ его проповёдями, на обращеніе Стеффенса оказала вліяніе его семнадцатилетняя дочь, вёрующая, кроткая, радостная и спокойная.

Но и сделавние убежденным христіанином, Стеффенсь не отвернулся отъ всего, что не носить на себь характера церковности. От считаль деломь благочестія чтить Божін дары, гдё бы они ни проивлялись. Онь писаль: "кто при чтеніи Шекспира, Гете и древнихь великихь явычниковь не преклоняєть колень предъ Богомь, кто не любить народы, которымь Вогь ввёриль такое духовное величіе, кто производить оть лукаваго все, что ясно не запечатлёно пвчатію христіанства, тоть не знаеть свёта благодатной любви".

Георгъ Фридрихъ Даумеръ (ум. 1876) извъстенъ не только философскими трудами, но и поэтическими произведеніями, особенно превосходными переводами изъ персидскаго поэтъ Гафиза. Первоначально онъ былъ рыный противникъ христіанства, но въ 1858 г. сдёлался усерднымъ католикомъ.

Воть какъ онъ объясняеть свое обращение. "Я быль противникомъ христіанства, но почему? Мив казалось, что оно

производить страшную розвь между человакомы и міромъ и STA DOSHL CAVERTE HOMBRON HE TORLEG CHERTSCHOMY. HO & VMственному проусижанию и общественному бывгочевройству. во всемъ этомъ я видъль назначение человъка и имълъ желаніе содъйствовать прогрессу человічества. Я мечталь о великомъ, славномъ и блаженномъ будущемъ человечества, о процебтанів культуры и гуманности, унаследованных отъ ческой и римской древности и подлежищихъ болве полному развитію. Хриспіанство, которое отвлекаеть винианіе челов'яка отъ его натуральнаго поприща-вемли из небесному и, какъ мив казалось, внушаеть ему презрвніе къ богатоодаренной природъ человъческой, --было для меня, что спица въ глазу. Эту религію а стремился устранить съ дороги, чтобы она не препятствовала человечеству бодро идти из заманчивой цели совершенства и счастія. Этоть мой идеализмъ кончился темъ, что я примкнуль къ безогляднимь эмпиринамь, которые котя и пользовались моими трудами, тёмъ не менёе были ко мнё недружелюбны. Да и между собою у нихъ не было единства и общности; каждый задажался линь цёлью стать во главе соціально-прогрессивнаго движенія".

"Въ одну изъ томительныхъ безсонныхъ ночей мою душу езарило сознаніе ложности избраннаго мною пути, тщеты монхъ надеждъ и стремленій. Тогда, подобно молніи, блеснуло въ умѣ моемъ представленіе о той точкѣ зрѣнія на вещи, которую я доселѣ отвергалъ. Я поднялся и взялъ одну изъ нодвергнутыхъ забвенію инигъ Карла Нодъе. Съ невыразимымъ увлеченіемъ я сталъ читать и перепитывать эту книгу. Ел содержаніе дало миръ моей душѣ, избавило меня отъ само-убійства, отъ безумія, тупости и близорукости. О, какимъ со-кровищемъ, какимъ благодѣяніемъ можетъ стать въ потребное время человѣческое слово"!

"Человъкъ—не высшій и не последній продукть творческой силы. Онъ недестаточно организованное, а потому несчастное и безплодно борющееся существо, которое унаследуеть вечность, только достигнувъ лучшей организаціи. Настоящее состояніе человыка—переходное къ высшему, къ болье совершенному.

Вниманіе Даумера остановилось на томъ, что, при общей **Умственной и нравственной немощи человичества. отлильных** дица, достигнувшія необычной высоты развитія, не могли быть обязаны этимъ только себв. Путемъ подобныхъ размышленій Даумерь невольно и незам'ятно вошель въ кругь христіанскихъ идей о возрожденіи, о новой твари, о дійствіяхъ Св. Луха на христіанъ. Наплучшее выраженіе своего обновденнаго міросоверцанія онъ нашель въ словахъ Апокалипсиса: "Я, Іоаннъ, увидель святый городъ Іерусалимъ новый, сходящій отъ Бога съ неба, приготовленный какъ невъста, укра**менная** для мужа своего. И услышаль я громкій голось съ неба говорящій: се, скинія Бога съ человіжами, и Онъ будеть обитать съ ними; они будутъ Его народомъ... И отретъ Богъ всякую слезу съ очей ихъ, и смерти не будетъ уже; ни плача, ни вопля, ни бользни уже не будеть; ибо прежнее прошло. И сказаль сидящій на престоль: се, творю все новое". (Гл. 21, ст. 2-5).

Замѣчательный мыслитель минувшаго вѣка и политико-экономъ Джонъ Стюартъ Милло (ум. 1873 г.) извѣстенъ, какъ крайній скептикъ. Тѣмъ поразительнѣе было узнать изъ посмертныхъ записокъ этого мыслителя, названныхъ имъ: "трактаты о природѣ, пользѣ религіи и деизмѣ", что и этотъ мыслитель тосковалъ о религіи, пытался построить какую-то пародію на религію, "которая была бы способна возвышать чувства наши и могла бы лучше, чѣмъ вѣра въ существа невидимыя, облагородить наше существованіе и дѣятельность" 1).

Но для нашей цёди любопытнёе нёкоторыя частныя мнёнія Милля по религіознымъ вопросамъ.

Въ явленіяхъ цёлесообразности и порядка въ природё. Милль усматривалъ разумную причину. "Въ природё, какъ и въ дёйствіяхъ человёческихъ, писалъ Милль, замечается направленіе къ конечной цёли и это направленіе опытно удостовёряеть насъ въ существованіи разумной Причины".

По мнѣнію философа, существованіе физическаго и нравственнаго зла не противоръчить идеъ цълесообразности, но-

<sup>1)</sup> Объ этомъ см. въ Московскомъ Сборник Г. Победоносцева ст. "Идеали неверја". Стр. 195—197 по 5-му изд.

«само объясняется цёлью "сдёлать человёка способнымъ къборьбё и побёжденію препятствій".

Возможность чуда Милль отвергаль, имён весьма узкое понатіе о чуді, какъ о противу-естественномъ факті. Тімъ не менье для явленія Христа онъ ділаетъ исключеніе. "Возможно, писаль онъ, что въ Личности Іисуса Христа, въ Его умственной и нравственной одаренности, каковую Онъ Самъ приписываетъ Богу, заключается дійствительное чудо въ буквальномъ смислі слова; въ Іисусі человічество получило драгоцінный даръ, появленіе котораго не вытекаетъ съ необходимостію изъ предшествующихъ обстоятельствъ, котя отчасти и объясняется ими".

Не далекъ былъ Милль отъ того христіанскаго ученія о поврежденности природы человіческой, изъ котораго вытекаетъ необходимость искупленія. Говоря о мужестві, ціломудрін, трудолюбін, справедливости, правдивости и братолюбін въ людяхъ, Милль замічаеть: "въ человічкі ніть ни одного добраго расположенія, которому не противилась бы его невоспитанная въ лучшемъ направленіи природа. Поэтому обязанность человічка по отношенію къ своей собственной природіта же, какъ и по отношенію къ природів внішней: не природів слібдовать, но удучшать ее."

Указывать человъку на подобную обязанность можеть линь тоть, кто не держится механическаго возгрънія на природу человъка. Не удивительно поэтому встрътить у Милля такое признаніе реальности духа: "духъ есть единственная реальность, для которой мы имъемъ убъдительное доказательство. Помимо ощущающаго и мыслящаго духа, матерія является только гипотетическимъ, не субстанціональнымъ бытіемъ; она есть только предположеніе для объясненія нашихъ ощущеній или, върнъе, для объясненія возможности имъть ощущенія".

При всемъ томъ мы можемъ сказать, что Миль не обладаль религіозной истиной, а только предчувствоваль ее, подходиль къ ней. Но нужно принять во вниманіе, что Милль сынъ атеиста и воспитаніе отъ отца получиль преднамеренно атеистическое. Проблески религіознаго сознанія и чувства въ Милле доказывають, что религіозность не происходить отъ воспитанія, а только можеть чревь воспитаніеподдерживаться и укрѣпляться. Самъ Милль въ своей автобіографіи религіовную настроенность нѣкоторихъ извѣстныхъ ему лицъ объясняль ихъ тонкою чуткостію къ добру и правдѣ.

Если Милив только подходиль из христівнскими идеями, тоего соотечественника Вилвамъ Узесле (ум. 1866), авторы весьма цённыхы изслёдованій: "Исторія видуктивныхы наукь" и "Философія индуктивныхы наукъ" принадлежить из числу рёшительнихы сторонниковы христівнства. Особенно это ясно сказалось вы сочиненіи Уэвеля: "явёвдный міры, какы свидётельвеличія Творца". Здёсь оны между прочимы опровергаеты детерминистовы—поборниковы отрицанія свободы воли вы человёків.

Хорошее знакомство съ явленіями природы и методомъ ихъ изученія сослужило Узвелю, какъ впослівдствій Друммонду, полевную услугу въ ділів обоснованія сверкъ-опытныхъ истинъ.

Какъ въ физическомъ, такъ и въ духовномъ мірѣ Уэвельуказывалъ на порядекъ и гармонію. Существованіе же зля не противоръчить убъжденію въ общемъ порядкъ точно такъ, какъ въ большомъ ховяйствъ существованіе безпорядка въ одной: комнать не доказываеть отсутствія вадзора за ховяйствомъ.

Въ упомянутомъ сочинени "звъздный міръ" Узвель пишетъ: "было бы неестественно, если бы, въ то время какъ механическій міръ, система косной матеріи, приведенъ въ порядокъ, возбуждающій въ наблюдатель высокое духовное наслажденіе, и органическая жизвь не имъетъ на одной безцѣльной способности, ни одного неудовлетворяемаго влеченія,—если бы при этомъ разумныя способности и нравственным влеченія человіка дѣйствовали безъ цѣли и безъ системы; если бы, въ то время какъ ощущенія сладкаго и горькаго приносять опредъленную и безспорную пользу,—общечеловъческія идеи правды и неправды, неодолимая увъренность въ похвальности извъстныхъ чувствъ и дѣйствій и жажда правственнаго совершенства—только обманивали и осмѣивали бы человѣка".

"Объ этомъ неодолимомъ благоговения въ тому, что справедливо, объ этомъ убеждения въ существования руководящей иден поступковъ, возвышающей изсъ надъ чувственными стре-

иленіями, можно говорить; накъ о бежественной печати на душів человіна, какъ о слідахь Вожія существа, о показателяхь Его воли, какъ о выраженіяхь Его наибреній, какъ объ неполненіи Его об'ютованій. Хотя эти зачатки высокой живни нуждаются въ нарочитой поддержків и развитів, однано они содержать сами въ себ'я доститочное указаніє на то, что выстіні публи человіческой жизни достижними только при условів. тіснаго отношенія нашахъ мыслей и дійствій къ божественному Виновнику нашего бытів".

Іоаннъ Фридрикъ Гербарта (ум. 1841 г.) въмецкій философъ, пріобръвній многочесленныхъ послідователи, оказавній сильное вліяніе на психологію в педагогику, обращаль винманіе на цілесообразность, которою отличаются высшіе организмы. Философъ нивакъ не соглашался признать эту цілесообразность самообианомъ или случайностью: она ваходить себъ достаточное объясненіе только въ божественномъ Разумі. И самая религіозная въра, по Гербарту, основывается на соверцаніи нрироды и утверждается подъ вліяніемъ нравственныхъ запросовъ 1).

Кантомъ начали, кантіанцемъ Гербартомъ заканчиваемъ обозрѣніе положительныхъ мнѣній философовъ XIX-го вѣка о христіанствѣ. Какъ въ 1901 году путемъ обзора "сужденій естествовѣдовъ XIX вѣка въ защиту христіанской вѣры" мы пришли къ выводу, что естественныя науки сами по себѣ не враждебны религіознымъ убѣжденіямъ 2), такъ и ознакомленіе съ сужденіями философовъ XIX в. по вопросамъ вѣры приводитъ къ заключенію, что философія столь же можетъ быть союзникомъ христіанской вѣры, сколько и врагомъ ея. Удивляться ли тому, что не всѣ философы настоящаго времени относятся съ почтеніемъ къ вѣрѣ отцевъ своихъ, если и между различными направленіями въ философіи идетъ борьба не менѣе ожесточенная, чѣмъ между богословами и отдѣльными представителями "любомудрія"? Главныя изъ настроенныхъ враж-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Энцикл. Словарь Брокга уза, т. 8-й, стр. 451-452.

<sup>2)</sup> Cm. Bipa u Pas. Ne 8-9 1901 r.

дебно противъ откровенной религін философскихъ направленій -пантензиъ и матеріализмъ. Но христіанинъ для борьбы съ этими направленіями можеть найти весьма сильное и рашительное оружіе въ другихъ философскихъ направленіяхъ вѣка. Можно сказать, что меньшая часть философовъ XIX в. и слабъйшая по силамъ нападаеть на христіанство, а сильнъйшая защищаеть его. При этомъ нівкоторые философы остаются нейтральными и нерешительными. Въ общемъ философское движеніе XIX въка, несмотря на сильное развитіе въ началь въка критицизма и пантензма, а въ серединъ матеріализма, оказалось полезнымъ богословію и вірів. Не справедливо было бы умолчать при этомъ о васлугахъ для богословія и вёри философской школы новейших тенстовь, во главе которой стояль Фихте младшій (ум. 1879 г.), смиъ знаменитаго философа. Не отвергая діалектическаго мотода Гегеля, Фихте призналь его недостаточнымъ, и для примиренія выводовь разума съ требованіями сердца приняль въ дополненіе философіи христіанское откровеніе. Въ Фихте примкнули Вейссе, Ульраци, Виртъ, Фишеръ, Халибей, Шварцъ, М. Карьеръ, Цейзингъ и Лотце. Всв они-глубовіе и сильные представители спекулятивнаго, деистическаго движенія XIX въка.

Прот. Ст. Остроумовъ.

## "Теодицея" Лейбница, разсматриваемая въ связи съ его метафизическимъ ученіемъ.

### введеніе.

Приступая къ изложенію и разбору знаменитой Теодицеи Лейбница, этой геніальной попытки примиренія богооткровенной религіи съ началами разума, мы считаемъ необходимымъ сказать нёсколько словъ о личности ея автора и кратко коснуться характера той эпохи, въ которую она появилась въ свёть, на сколько это содействуетъ более правильному пониманію истиннаго значенія самой Теодицеи.

Готтфридъ Вильгельмъ Лейбницъ (род. 1646 г. 21 іюня въ Лейпцигѣ) быль одной изъ выдающихся, свѣтлыхъ и многоодаренныхъ натуръ. Никогда со времени Аристотеля не соединялось въ одномъ лицѣ такихъ разнообразныхъ познаній, какими обладалъ Лейбницъ. Юристъ по профессіи, онъ въ то же время быль историкомъ, математикомъ, натуралистомъ, филологомъ, дипломатомъ, философомъ, публицистомъ и богословомъ по преимуществу. Фридрихъ Великій весьма справедливо сказалъ о немъ, что онъ одинъ представлялъ собою цѣлую Академію.

Лейбница болве знають какъ философа и математика и менве—какъ богослова, между твиъ Лейбницъ около 50 двтъ занимался богословскими и церковными вопросами. Свои геніальныя способности онъ посвящаль болве защитв религіи отъ скептицизма и софизмовъ лжеименнаго разума, чвиъ всякимъ другимъ занятіямъ. Занятія религіозными и богослов-

скими вопросами всегда стояли у него на первомъ планъ. Подобно знаменитымъ учителямъ Церкви-Василію Великому и Григорію Богослову, которые знанія, пріобр'єтенныя ими въ языческой школь, положили, по выраженію одного изъ нихъ (Григорія Богослова), "къ подножію креста Господна", и Лейбницъ занимался математикой и другими науками, по собственному его признанію, не столько ради нихъ самихъ, сколько для того, чтобы принести посредствомъ нихъ пользу въръ. Въ одномъ отрывкъ Лейбницъ, описывая какъ будто одного своего знакомаго, такъ говоритъ о себъ: "я его засталъ однажды наль богословскими книгами и высказаль ему свое удивленіе, ибо его выставляли мнв, какъ исключительно математика... тогда онъ мив сказалъ, что въ немъ очень ошибаются, что его главные труды посвящены богословію" і). Насколько хорошо знакома Лейбницу богословская литература, объ этомъ едва-ли нужно говорить. Самыя раннъйшія его произведенія: "De principio individui (1663 r.) u "De arte concubinatoria" свидетельствуютъ уже о грамадной его начитанности въ области богословія. А что уже сказать объ его Теодицев, произведении последнихъ дней. Тамъ эта начитанность тельно поражаеть и изумляеть. Въ своихъ богословскихъ изследованіях онъ шель не по пробитым путямь, но повсюду "стремился найти входъ внутрь вещей-чрезъ иныя двери и открыть новыя земли даже съ опасностью заблудиться" 2).

Что побуждало Лейбница къ занятію богословскими науками? Это, конечно, прежде всего его собственная потребность въ уясненіи истинъ вѣры, во вторыхъ, характеръ того времени, когда борьба исповѣданій и религіозныхъ мнѣній достигла крайнихъ предѣловъ, когда догматическіе споры были самыми современными вопросами и ни одинъ образованный человѣкъ не могъ оставить ихъ безъ вниманія. Какъ серьезный и непредубѣжденный мыслитель, Лейбницъ не могъ въ рѣшеніи высшихъ и важнѣйшихъ вопросовъ бытія отдаться на волю господствующей церковной партіи. Характеръ теологіи того

<sup>1)</sup> Герье, Лейбинцъ и его въкъ 1868 г. 289 стр.

<sup>2)</sup> Cousin—Correspondance inédite de Malbranche et de Leibnitz. Bz Journal de Savants. Paris. 1844 r. p. 507.

времени, увкость ея взгляда и крайняя нетерпимость, —возбуждали въ лучшихъ людяхъ того времени сознаніе необходимости ся реформы и желаніе освободиться отъ того гнета, который она налагала на личную свободу уб'вжденія и сов'всти. Въ противоположность ортодоксальнымъ богословамъ своего времени, терявшимся въ мелочахъ, тратившимъ попусту время на безполезные споры, Лейбницъ обратилъ вниманіе въ религіи по преимуществу на ея практическую сторону: вліяніе ея на общество, устройство церкви и отношеніе этой посл'вдней къ политической жизни народовъ. Богословіе, по его мижнію, должно быть прежде всего практическимъ, не должно забывать своего назначенія служить спасенію души и в'яному благу людей и не должно суетными и безполезными вопросами вредить важна вішей сторон в своего призванія.

Правда, воззрвнія Лейбница по ніжоторымъ религіознымъ вопросамъ своеобразны и часто уклонялись отъ истины, но несомивню, что онъ быль глубоко верующій человекь. "Я очень далекъ отъ того равнодушія къ религіи, писалъ Лейбницъ M-me de Бринонъ, въ которомъ вы меня обвиняете. Если бы это у меня было, я присоединился бы въ вашей церкви въ то время, когда я могъ это сдёлать съ большой выгодою" 1). Не смотря на это, нашлись лица, которые относились скептически къ религіознымъ убіжденіямъ Лейбница. Виртембергскій богословъ Пфафъ осмілился даже утверждать, что Лейбницъ только ради шутки и удовольствія защищаль религію отъ возраженій скептика Бэйля и что онъ собственно раздъляль его убъжденія. Съ легкой руки Пфафа и другіе представители протестантскаго ортодоксальнаго богословія стали обвинять Лейбница въ индифферентизмв и даже атеизмв. Самое выя Лейбница передёлано было въ "Lövenix", которое значить то же, что "Glaubt nicht", т. е., ни во что не върующій 2). Лейбницъ такъ и умеръ, не разсвявъ предубъжденій противъ себя. Онъ умеръ всеми оставленный, забытый. Ни одно духовное лицо не шло за его гробомъ. Я одинъ шелъ, говорить Едгаръ, секретарь Лейбница, за гробомъ и не мало-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Герье, стр. 460.

<sup>2)</sup> Michaud-Biographie universelle † 24. crp. 25.

гордился честью, что мив пришлось оказать последнюю услугу великому человеку. Да еще Керъ, шотландскій рыцарь, случайно прибывшій въ Ганноверъ въ день смерти Лейбница, шелъ, глубоко огорченный, за гробомъ своего друга. Онъ былъ въ страшномъ негодованіи на жителей Ганновера, которые хоронили Лейбница скоре какъ разбойника (voleur de grand chemin), чёмъ какъ человека, служившаго украшеніемъ ихъ отечества 1). Место его погребенія не было известно до 1822 года и только въ это время, и то случайно, оно было открыто въ протестанскомъ храме, близь Calenberger Strasse.

И много, много еще надлежало пройти времени, чтобы авторъ Теодицеи получилъ себъ надлежащую оцънку.

Только въ текущемъ стольтіи по достоинству оцінили его. Въ началъ этого стольтія Мэнъ де Биранъ и Кузенъ посвятили Лейбницу самыя сочувственныя страницы. Съ ихъ легкой руки Лейбницъ стяль въ большей чести у изследователей. Появилось множество отрывковъ, писемъ Лейбница, доселв неизвъстныхъ, которые бросали новый свъть на темныя стороны его системы и вызывали новыя и новыя изследованія о немъ. Въ 1859 году Фуше де Карель задумалъ издать полное собраніе сочинсній Лейбница и съ самоотверженіемъ, достойнымъ дъла, трудился для этой цъли въ архивахъ Ганновера. Благодаря ему выяснилась дёятельность Лейбница по переговорамъ о соединеніи церквей и та политическая роль, какую овъ игралъ въ свое время. Но предпріятіе это подвигалось медленно; тогда ганноверское правительство сознало свой долгъ относительно Лейбница и поручило своему библіотекарю приняться за полное, критическое изданіе его сочиненій и первые томы начали быстро появляться одинъ за другимъ. Я разумъю изданіе Клоппа "Die Werke v. Leibnitz" Klopp.

Настоящее изследованіе иметь целію дать оценку одного изъ произведеній Лейбница, его Теодицеи, русскій переводъ которой уже быль напечатань въ журнале "Вёра и Разумь". Едва ли есть какое другое богословско-философское сочиненіе, которое могло бы равняться съ этимъ по глубине мысли, пи-

<sup>1)</sup> Grote-Leibnitz und seine Zeit, Hannover 1869 r., crp. 556.

рот взгляда и назидательности. Въ свое время оно соответствоваю настоятельной потребности общества и потому съ шитересомъ было встрвчено всеми классами. Общество, пресытившееся богословскими спорами, съ жадностью схватилось за это сочинение. Оно радо было найти посильное решение мучившихъ его вопросовъ и выдти изъ круга спорныхъ понятій. Вотъ почему сочиненіе это такъ живо и разошлось, такъ что вскоръ послъ выхода его въ свъть, его нельзя уже было найти въ продажъ. Въ настоящее время общество хотя и не такъ интересуется богословскими вопросами, какъ въ въкъ Лейбница, твиъ не менве его Теодицея не потеряла своего значенія и въ настоящее врема. Вопросы, изслідуемые ею, настолько важны, что они всегда волновали умы, всегда имъли и имъютъ успъхъ. Теодицея Лейбница легла въ основаніе религіозно-философской литературы всёхъ странъ, хотя имсли, ведущія изъ нея свое начало, далеко не всегда почерпались изъ нея непосредственно.

Скажемъ въсколько словъ о планъ нашего изслъдова в із Теодицея Лебница есть трудъ последнихъ дней его жизни. Это какъ бы вънецъ того величественнаго зданія, которое воздвигь его геній, или зеркало всего его религіозно-философскаго міросозерцанія, всей его системы. Лейбницъ не оставиль после себя ни одного труда, въ которомъ бы ясно и последовательно взложиль свои философскія воззрівнія. Неутомимая и непрерывная его общественная деятельность не давала ему времени представить свою систему въ отчетливой и обработанной формъ. Его философское міросозерцаніе создавалось путемъ корреспонденціи, полемики и споровъ съ его учеными друзьями, путемъ бесёдъ съ различными лицами, для убёжденія которых въ своей философіи онъ писаль целые трактаты. Но не смотря на отрывочность и кажущуюся безсвязность системы Лейбница, она отличается необыкновенной внутренней последовательностью, такъ что необходимо знать всю его систему, чтобы понять одну изъ его частей. Необходимо поэтому и Теодицею Лейбница разсматривать въ связи съ его метафивикой. Оторвать Теодицею отъ всей системы Лейбница значитъ не понять ни той, ни другой.

Такимъ образомъ, прежде чемъ приступить къ изложению и разбору Теодицен, мы считаемъ необходимымъ изложить прежде всего основные принципы метафизики Лейбница, чтобы лучше оріентироваться въ изследованіи самой Теодицен, не рискуя ошибиться въ надлежащемъ ея значении. При изложенім же самой Теодицен мы не находимъ удобнымъ и полевнымъ следовать по тому пути, по какому шелъ самъ Лейбницъ при раскрытіи своихъ мыслей. Въ Теодицев нетъ строгаго плана. Большая часть этого труда состоить изъ отрывковъ и записей, въ которыхъ Лейбницъ делалъ замечанія на сочиненія Байля для прусской королевы Софіи Шарлотты. Эта последняя, какъ известно, несколько разъ принималась съ Лейбницемъ за чтеніе Бэйля и Лейбницу нісколько разъ приходилось излагать свои мысли объ одномъ и томъ же предметь, а обработать всь эти записи и разсужденія въ стройную систему ему препятствовала его неутомимая практическая дъятельность, которая не оставляла ему времени сосредоточиться на одномъ какомъ нибудь предметв.

Не вдаваясь въ мельчайшія подробности книги, мы сосредоточимъ наше вниманіе на самыхъ главныхъ, такъ сказать, центральныхъ пунктахъ Теодицен, расположивъ ихъ въ такомъ порядкъ, въ какомъ расположилъ бы ихъ самъ Лейбницъ, если бы сделаль Теодицею предметомъ своего спеціальнаго изследованія. Это мы можемъ сделать, воспользовавшись укаваніями его самого. "Установивши права етры и разума, такъ начинаетъ Лейбницъ первую часть своей Теодицеи, въ томъ смыслъ, что разумъ полезенъ въръ, нисколько не противоръчить ей, посмотримъ, какъ оба они пользуются своими правами для сохраненія и взаимнаго соглашенія того, чему естественный и откровенный законъ научають насъ о Богв и чедовъкъ въ отношени къ зду. Всъ затруднения въ этомъ отношеніи могуть быть подёлены на два класса. Одни возникають изъ свободы человъческой, которая представляеть не совивстною съ божественною природою и однако же мыслится необходимою, чтобы человъкъ могъ быть признаваемъ виновнымъ и наказуемымъ. Другія относятся къ Божественному дъйствованію, которое, повидимому, принимаетъ большое участіе въ существованів зла, хотя человъкъ свободенъ и съ своей стороны тоже принимаетъ участіе въ этомъ. А подобное явленіе представляется противоположнымъ благости, святости и правдю Бомоіей" 1). Такимъ образомъ самъ Лейбницъ сводитъ содержаніе своей Теодицеи къ слёдующимъ вопросамъ: а) объ отношеніи вёры къ разуму; б) о свободё воли; в) о згё и г) о благости и другихъ свойствахъ Божіихъ. Сообразно съ этимъ и наше изслёдованіе будетъ распадаться на три главы съ слёдующими подраздёленіями.

Глава 1-я: метафизическое ученіе Лейбница. Глава 2-я: Теодицея. Отдёлы: 1) происхожденіе, задача и цёль ея; 2) объ отношеніи вёры къ разуму; 3) о свободё воли; 4) о злё; 5) о премудрости и благости Божівхъ (оптимизмъ Лейбница). Въ 3-й главё мы дадимъ критику этого произведенія и въ противоположность Лейбницу изложимъ основанія истиннаго оптимизма христіанскаго, а въ заключеніе скажемъ, почему Лейбницу не вполеё удалась попытка согласить богооткровенную религію съ началами разума.

### Глава 1-я.

Краткій очеркъ метафизическаго ученія Лейбница.

Первое и основное метафивическое понятіе, послужившее Лейбницу точкою отправленія для его философіи, было понятіе силы, которое въ свою очередь тождественно съ понятіемъ субстанціи. Сила, по Лейбницу, должна быть мыслима, какъ субстанція, и субстанція можеть быть мыслима только, какъ сила. Прежняя философія сущность бытія матеріальнаго полагала въ протаженіи, а духовнаго въ мышленіи, между тёмъ въ сферт какъ физическаго, такъ и духовнаго міра оказались явленія, которыя не могли быть сведены ни къ протяженію, ни къ мышленію; слёдовательно сущность вещей должна быть мыслима иначе, чёмъ прежде, и принципъ самой субстанціи такъ, какъ его понимала предшествующая Лейбницу философія,

<sup>1)</sup> Leibnitz—Essais de theodicée. 1710 изд. Егфтап. Всѣ сочиненія Лейбинца им будемъ цитовать по этому изданію. Тамъ, гдѣ будемъ обращаться въ другимъ изданіямъ, будемъ указывать на это.

долженъ быть видоизивненъ. Эго и привело Лейбница къ открытію новаго метафизическаго начала. Такимъ началомъ, по Лейбницу, должно быть понатіе силы. Анализъ фактовъ воспріятія показаль Лейбницу, что существующіе вні нась предметы дъйствують на насъ, а всякая дъятельность предполагаеть силу дъйствующую. Первичные законы движенія, самое понятіе движенія, также требують для своего объясненія нічто большее, чімь тв законы, изъ которыхъ старается вывести изъ механика. Если мы попробуемъ вдуматься, что происходить внутри движущихся предметовъ, то должны предположить, что есть стремленіе, которое влечетъ ихъ въ ту или другую сторону, есть снав, которая управляеть ими во время движенія. Итакъ, действіе предметовъ на насъ и движение ихъ не мыслимы безъ предположенія силы. Анализь фактовь сознанія еще краснорівчивъе свидетельствуетъ, что и въ основании нашего внутренняго бытія лежить также сила. Мы всё мыслимь, стремимся и желаемт. Но можемъ-ли мы представить, чтобы мысль, желаніе и пр. возникли безъ силы мыслить, безъ силы желать. Такимъ образомъ анализъ фактовъ внёшняго и внутренняго нашего бытія привель Лейбница въ тому, что протяженіе и мышленіе не могуть быть поставлены въ основъ всего сущаго, но что такой основой должна быть признана сила и только посредствомъ этого понятія могуть быть объяснены всѣ факты духовнаго и матеріальнаго міра. Безъ силы не могутъ быть объяснены не духи, не тёла, а потому и самую субстанцію можно мыслить только подъ ея видомъ.

Но хотя сила, какъ основа всего сущаго, неразрывно связана съ веществомъ, тъмъ не менъе сила есть чисто метафизическое понятіе. Мы можемъ наблюдать только ея явленія, но не самую силу, какъ силу. "Нътъ такого опыта, который бы обнаружилъ намъ силу, Какъ бы глубоко я ни изучилъ вещество, во всемъ объемъ видимаго міра я не найду такой точки, гдѣ бы предо мною предстала сама сила и гдѣ бы я могъ сказать: вдѣсь источникъ явленій, вотъ сила" 1).

Въ понятіи субстанціи Лейбницъ ръзко отличается отъ

<sup>1)</sup> Kuno-Ficher-Geschichte der neuern philosophie 2. 310 6.

своихъ предшественниковъ—Декарта и Спинозы. Подагая въ основаніи всего сущаго метафизическое понятіе силы,— духовное начало, Лейбницъ устраняетъ этимъ допускаемую его предшественниками противоположность между вещественнымъ и не вещественнымъ, между духомъ и тѣломъ, между мишленіемъ и протяженіемъ. Сила сама въ себѣ—начало невещественное, но безъ котораго не мыслимо ничто вещественное. Она обнимаетъ собою все вещественное и не вещественное, есть сущность всѣхъ вещей и, какъ такая, должна быть мыслима, какъ субстанція, а не какъ видоизмѣненіе, или модусъ. "Сила должна быть мыслима, какъ субстанція, и субстанція, какъ сила".

Картезіанскому принципу пассивности субстанців Лейбницъ противопоставляетъ совершенно иной принципъ. Его силасила активная, которая сама въ себъ заключаетъ начало дъятельности и не можетъ быть мыслима иначе, какъ двятельною. Но это не то, что единая всеобщая субстанція Спиновы. Лейбницевская метафизика своимъ основнымъ понятіемъ (силы) устраняетъ единичность субстанців. Сила, по Лейбницу, есть источникъ всякой дъятельности. Всъ вещи дъятельны, следовательно сколько вещей, столько и силь, столько и субстанцій. Всякая вещь, всякая тело, всякое существо есть аггрегать наскольких силь нематеріальных, но въ своей совокупности производящихъ феноменъ матеріальности. Силы эти, какъ нъчто простое, нематеріальное и недълимое, Лейбницъ назваль монадами. Эти монады суть единицы силь, не имфющія нигакого пространственнаго протяженія, но которыя являются источникомъ всякой дъятельности. Это суть действительные атомы природы, но атомы нематеріальные, такъ какъ все матеріальное и пространственное дізлимо и не можетъ быть встиннымъ единствомъ. Это не суть даже математическія точки, или идеальные предълы линіи, которые хотя не имфютъ протаженія, но не имфють и ничего реальнаго и сводятся къ честой абстракціи мысли. Это атомы духовные, если хотите, точки, но точки метафизическія, субстанціональныя, отличныя какъ отъ физическихъ, матеріальныхъ точекъ, такъ и математическихъ, не имъющихъ никакой реальности 1). Простымъ субстанціямь, или монадамь, говорить Лейбниць, можно дать имя энтелехій, потому что онъ представляють изъ себя извъстнаго рода совершенство, находятся въ состояни самоловольствія (айтархіа), которое дівляєть ихъ источником в своихъ внутреннихъ дъйствій 2). Такъ какъ моналы представляють изъ себя совершенное единство бевъ частей, то онв не могуть быть выводимы изъ какихъ либо элементовъ, ни когда-либо разложиться на эти элементы. Для нихъ нать ни естественнаго геневиса, ни естественнаго исчезновенія, т. е., они не могутъ ни происходить, ни исчезать. Въ силу своей абсолютной простоты монады не могутъ подчиняться никакому постороннему вліянію, такъ какъ всякое внішнее и механическое дъйствіе на нихъ предполагало бы перемъщеніе частицъ, но монады не имъютъ частей; они всегда независимы и обособленны. Монады не имфють оконь, говорить Лейбниць, чрезь которыя можетъ что-лобо войти или выдти.

Мы познакомились съ основнымъ принципомъ Лейбницевской философіи, съ его монадами-этими первоисточниками явленій природы. Мы сказали, что монады Лейбница невещественныя самостоятельныя сущности, между которыми нётъ никакой связи въ смыслъ содъйствія или воздъйствія другь на друга. Теперь возникаетъ вопросъ: какимъ образомъ возможень мірь, какь цілое связное, съ точки зрінія дейбницевской метафизики? Какъ возможны вещественные предметы и вообще весь физическій міръ, если элементы вещей суть невещественныя субстанціи? Если въ основъ всего сущаго лежать вполнё самостоятельныя и замкнутыя другь отъ друга субстанціи, то не будуть-ли эти субстанціи, какъ замітиль Бэйль, действовать одна противъ другой, следовательно не будутъ-ли онв препятствовать одна другой и такимъ образомъ не сділають ли оні невозможнымь всякій порядокь вещей? Лейбницъ говоритъ, что матеріальность монадъ вытекаетъ изъ самаго понятія ихъ. Всякая монада, какъ самостоятельная, индивидуальная, отличная отъ всякой другой, единица, имфетъ

<sup>1)</sup> Sistème nouveau de la nature Ne 11. 126 p.

<sup>2)</sup> Monadologie 706 p.

свой предълъ, извъстную границу, извъстный кругъ дъятельности, иначе онъ слимсь бы въ одну субстанцію; но предълъ можетъ быть мыслимъ только, какъ вещественное бытіе; слъдовательно каждая монада есть и дъятельная сила и ограниченная сила.

Ограниченность монадъ есть основаніе ихъ вещественности, начало матеріи, дъятельность же ихъ есть принципъ формы. Оба эти свойства монадъ первоначальны и необходимы и составляютъ только отдъльные моменты одного и того же существа. Каждая монада есть тъло, но тъло одушевленное. Такъ какъ все механическое дъйствуетъ по внъшнему толчку и не вибетъ само въ себъ цъли своего движенія, а жизнь и все живое дъйствуетъ по опредъленной формъ или цъли, то можно сказать, что душа есть цъль тъла, а тъло есть орудіе души, а отсюда и въ міровомъ порядкъ вещественный міръ есть какъ бы средство, чревъ которое раскрывается царство духовное, а царство духовное есть основа и цъль вещественнаго ира; слъдовательно правственный міръ есть послъдняя цъль міра естественнаго 1).

Лейбницъ первый изъ новъйшихъ философовъ открылъ точку совпаденія естественнаго и нравственнаго міра, царства цѣлей и царства дѣйствующихъ причинъ и тѣмъ проложилъ путь вовому взгляду на взаимоотношеніе наукъ естественныхъ и нравственныхъ, доказавши, что въ физикѣ вмѣсто того, чтобы всключать понятія цѣли, нужно скорѣе выводить все изъ этихъ понятій 2).

Мы сказали что монады Лейбница по своей сущности одушевленныя тёла, или живыя существа. Какъ такія, онё долкны быть мыслимы въ постоянномъ развитіи и живомъ измёненіи. Онё переживають множество разнообразныхъ состояній, такъ что каждая монада при нераздёльномъ единствё содержить безконечное множество возможныхъ дёйствій. Это множество, очевидно, только идеально можетъ содержаться въ единствё монады, именно оно представляется монадою, ко-

<sup>1)</sup> Epist II ad Bierling. 678 crp.

<sup>2)</sup> Extrait d'une lettre à Mr Bayle Sur un principe général utile à l'explication des loix de nature стр. 106. Ср. De ipsa natura § 4, 155 стр.

торая есть отсюда сила представляющая. Когда Лейбнив навываетъ монаду силой представляющей, то разумъетъ поль представленіемъ силу формы, т. е. силу, которая связуетъ многообразіе въ единствъ. (Perceptio nihil est aliud, quam multorum in uno expressio) 1). Основаніе приписывать всёмъ монадамъ силу представленія, по Лейбницу, заключается въ законь аналогіи, по которому всё вещи, при всемъ разнообразіи индевидуальныхъ отличій, имфютъ близкое сходство (omnia in natura analogica) 2) и въ закони непрерывности, по которому природа не делаетъ скачковъ. Все монады отдичаются другь отъ друга въ безконечно маломъ, такъ что вездъ и всюду вполеть можно скавать "c'est tout, comme ici", т. е., "все такъ, какъ здёсь". Отсюда человёкъ не есть единственное представдяющее существо. Думать иначе, по Лейбницу, значить допускать, что между человъкомъ и прочими предметами видимаго міра н'ять ничего сроднаго и въ природ'я существуеть нъкоторый скачекъ. Ни того, ни другого Лейбницъ не допускаетъ въ силу вышеупомянутыхъ законовъ аналогіи и прерывности.

И такъ монады суть силы представляющія; всѣ вещи обладаютъ существеннымъ свойствомъ духа—представленіемъ и всѣ опѣ аналогичны душѣ человѣческой.

Но что же служить объектомъ представленія монадъ? Это прежде всего, конечно, ихъ собственная индиридуальность, и во вторыхъ, весь физическій міръ. Какъ недѣлимия простыя силы, монады единственно изъ себя развиваютъ свои состоянія: онѣ не имѣютъ оконъ, по выраженію Лейбница, для того, чтобы воспринимать что-либо внѣшнее. Не смотря на это, между монадами, т. е. въ цѣломъ мірѣ, существуетъ опредѣленная связь, внѣ которой онѣ не мыслимы. "Эта связь, говоритъ Лейбницъ, или это согласіе всѣхъ вещей съ каждою отдѣльною вещью производитъ то, что каждая имѣетъ отношеніе ко всѣмъ другимъ и слѣдовательно есть живое зеркало бытія" з), т. е., монады не мыслимы и не могутъ быть пред-

<sup>1)</sup> Epist. 3. ad K. P. des Bosses 438 p.

<sup>2)</sup> Epist ad Vagnerum de vi activa corporis 466 p.

<sup>3)</sup> Monadologie § 56. 709 p. cp. Princip. de la nature. § 3 714 p.

ставляемы независимо другь отъ друга. Представляя себя, онъ представляють и всю вселенную. Каждая монада посыть въ себв идеально, какъ въ зародышв, всю совокупность вещей. Въ мальйшемъ незамътнъйшемъ существъ взоръ, столь проницательный, какъ Божій, могь бы прочесть весь последовательный рядъ мірозданія<sup>и 1</sup>). Всё монады представляють одинъ и тотъ же міръ, но съ совершенно различных точекъ арвнія, подъ особымъ, свойственнымъ каждой монадъ, угломъ зрѣнія и ст. неодинаковою ясностью. Отсюда вытекаетъ безпредтльная градація монадъ. Нижнюю ступень этой градаціи составляють тъ мовады, ни одно изъ представленій которыхъ не сопровождается ни совнаніемъ, ни памятью. Это просто монады. Если же монады имъютъ "столь хорошо устроенные органы, что посредствомъ ихъ могутъ быть образно выражены и различены воспринятыя впечатавнія", -- монады, возвысившіяся до ощущенія и памяти-называются душами. Если же эта душа возвысится до разума, т. е., когда она сделается способной къ рефлексіи и разумівню того, чему дають названія "я", "субстанція", "душа", "духъ", --- однимъ словомъ къ разумѣнію вещей и истинъ сверхчувственныхъ, то она будетъ существомъ еще высшаго порядка и ее Лейбницъ причисляетъ къ духама<sup>2</sup>). Отражение вселенной, красоту ея, можно было бы найти въ каждой душъ, если бы только возможно было раскрыть ее и ваглянуть во всё ея изгибы, но духи болёс, чёмъ другія, низшія монады, отражають въ себі вселенную. Духъ не только веркало міра, но и образъ Божества, которому онъ можетъ подражать своими творческими попытками.

Отображая въ себв міръ, каждая съ своей точки зрвнія, монады, по причинв своей недвлимости, остаются совершенно непроницаемы другъ для друга и совершенно замкнуты въ себв. Такимъ образомъ въ мірв существуетъ и единство, состоящее въ томъ, что монады всв имъютъ одинаковую природу, именно суть силы представляющія и вмюств величайшее разнообразіе, которое состоитъ въ томъ, что монады отображаютъ въ себв одинъ и тотъ же міръ, неодинаковымъ

<sup>1)</sup> Nouveaux Essais 197 p.

<sup>2)</sup> Principe de la nature... § 4 714-15 стр.

образомъ каждая, а сообразно своему положенію въ ряду другихъ монадъ, съ большею ясностью представляя ближайшее къ ней, нежели отдаленное и съ тёмъ, наконецъ, различіемъ, что однѣ монады не совнаютъ своихъ представленій, другія, хотя сознаютъ, но смутно, иныя же имѣютъ ясно 
сознаваемыя представленія, различая какъ самыя представленія, такъ и себя отъ своихъ представленій, т. е., имѣютъ не 
только сознаніе, но и самосовнаніе. Въ мірѣ господствуетъ 
такимъ образомъ, совершеннѣйшій порядокъ и совершеннѣйшая гармонія: единство въ связи съ разнообразіемъ, или разнообразіе при единствъ.

Какимъ же образомъ возможно взаимодъйствіе и полное согласіе въ действіяхъ совершенно независимихъ другъ отъ друга субстанцій? Это возможно, говорить Лейбниць, или чрезь непосредственное физическое вліяніе, или чревъ постоянное содъйствіе Божіе, или, наконець, чрезь предустановленную гармонію, по которой Богь, при самомъ созданіи міра, сообщиль такой параллелизмъ между монадами, что онъ, будучи совершенно независимы другь отъ друга, действують однакоже совершенно согласно съ другими. Какое предположение болье въроятно, Лейбницъ старается уяснить следующимъ примѣромъ. Вообразите, говоритъ онъ, двое часовъ, совершенно согласныхъ другъ съ другомъ, т. е., стредки ихъ показываютъ одно и то же. Ихъ согласіе можно объяснить, во первыхъ, принявъ, что стрълки тъхъ и другихъ часовъ соединены между собою, такъ что стредки однихъ влекуть за собою стредки другихъ; во вторыхъ темъ предположениемъ, что за механизмомъ часовъ поставленъ человекъ, который ежеминутно ставить стрёлки однихъ часовъ по стрёлкамъ другихъ; въ третьихъ, наконецъ, можно это объяснить, допустивъ, что механивмъ обонкъ часовъ устроенъ такъ, что тв и другіе, двйствуя совершенно независимо другъ отъ друга, темъ не мене, идутъ совершенно согласно. Несомивнное предпочтение Лейбницъ отдаетъ последнему предположению. Первое изъ нихъ не уясняеть, какимъ образомъ возможно взаимодействіе между различными монадами, второе для объясненія этого взаимодійствія требуеть допущенія постояннаго чуда со стороны Бога,

какъ будто Онъ только тёмъ и занятъ, чтобы приводить въ двеженіе тіла, когда этого желасть душа, и образованісмь представленій души, когда этого требують твла 1). Изъ трежь вышеупомянутыхъ предположеній остается принять, такимъ образомъ, третье, т. е., нужно признать, что самая природа существъ изначала устроена Богомъ такъ, что всв ся двйствія, развиваясь исключительно изъ нея самой, тёмъ не менъе находятся въ постоянномъ согласів съ естественнымъ порядкомъ 2). Богъ съ самаго начала совдалъ душу въ такомъ видъ, что она развивается и въ строгомъ порядкъ представляеть все, что совершается въ тала; равно какъ и тало Богъ совдаль въ такомъ видь, что оно само собою исполняеть то, что требуетъ душа. И это совершается такимъ образомъ, что законы, приводящіе мысли души въ порядокъ для достиженія конечныхъ целей и сообразно съ развитіемъ представленій, должны вызывать образы, гармонирующіе и согласующіеся съ твлесными впечатавніями въ нашихъ органахъ; равнымъ образомъ и законы движенія въ тілів, обнаруживающівся въ порядки дийствующих причинь, тоже гармонирують съ мыслями души, такъ что тёло вынуждается дёйствовать яменно въ то время, когда этого желаетъ душа <sup>8</sup>). Въ этомъ и состоить предустановленная гармонія, открытіемь которой Лейбницъ гордился, навывая себя "автороми предустановленной зармоніца.

Такъ какъ взаимное согласіе разнородныхъ субстанцій, навываемыхъ монадами, можетъ проистекать только отъ одной общей причины, которая должна необходимо имѣть безконечную мудрость и всемогущество, чтобы установить это согласіе между ними, то предустановленная гармонія Лейбница приводитъ насъ къ понятію о Богъ, какъ своему началу. Міръ, по Лейбницу, представляетъ собою, такимъ образомъ, непрерывное, но постепенное царство существъ, которыя завершаются высочайшей монадой — Богомъ, отъ Котораго и зависитъ вся

<sup>1)</sup> Theodicée I. § 61. 520 p.

<sup>2)</sup> Second éclaircissaiment du sistème de la communication de substances et troisième. 134-185 p.

<sup>3)</sup> Theodicée I, § 62, 520 p.

міровая гармонія. Богъ есть источникь бытія и жизни. Онъ есть какъ бы "вездеприсущій центрь, у котораго неть периферій, такъ какъ ему присуще все непосредственно, безъ всякаго удаленія отъ этого центра" 1). Метафизическая точка вржнія у Лейбница въ концж его системы превращается въ теологическую. До сихъ поръ мы смотрели на монады, какъ самодъятельныя силы, или субстанціи, которыя действують и развиваются исключительно собственною силою, безъ всякаго воздействія и содействія. Но отвосительно ихъ нужно сказать, что онъ содержать въ себъ только основание своихъ дъйствий, но не основаніе своего бытія. По своему происхожденію--это суть творенія Бога, обязанныя своимь бытіемь исключительно Его воль. Богъ находится въ двоякомъ отношени къ монадамъ. Какъ высшая монада, Онъ есть предвлъ, которымъ завершается постепенное и непрерывное царство монадъ. Какъ творецъ, Онъ есть источникъ, изъ котораго получаютъ бытіе всъ существа, всъ монады. Богъ есть, такимъ образомъ, начало и конецъ всего сущаго, действующая и конечная причина (causa efficiens et causa finalis). Міровая гармонія съ метафизической точки врвнія, по Лейбницу, есть естественная гармонія, законъ природы, непосредственно вытекающій изъ элементовъ всего сущаго; съ теологической-это предустановленная гармонія, предустановленная-въ томъ смыслів, что монады и ихъ законы установлены самимъ Богомъ и реализируются Его творческой волей, что въ первоначальной природъ всъхъ вещей предустановленъ міровой порядокъ, въ задаткъ каждаго единичнаго существа-его развитіе, въ задаткъ человъческаго характера-его дъйствія. Міръ, по Лейбинцу, развивается собственными силами. Силы эти действують по своей внутренней закономърности и развитие ихъ основывается на ихъ задатив, или "предобразованіи". Отсюда и развитіе самого міра состоить въ сохраненіи, или въ пребывающемь бытіи силь", изъ которыхъ онъ состоитъ.

Но такъ какъ монады, какъ мы сказали, имфють только основание своихъ действий, но не своего бытія, которое онф

<sup>1)</sup> Principe de la nature et de grace § 13. 717 p.

получають чрезь акть Божественнаго творчества, то ихъ пребывающее бытіе и вообще всей вселенной есть въ нѣкоторомъ родѣ продолжающееся твореніе (creation continuelle) 1). Это продолжающееся твореніе въ свою очередь должно считаться вѣчнымъ твореніемъ, потому что и самыя силы природы вѣчны, т. е., существуютъ и будуть существовать до конца міра. Развитіе природы съ теологической точки врѣнія является, по Лейбницу, Божественнымъ мірохраненіемъ, или непрерывнымъ твореніемъ. Въ этомъ понятіи о сохраненіи міра, какъ о вѣчномъ твореніи, лежитъ согласіе и связь между Богомъ и міромъ, между твореніемъ и развитіемъ природы.

Какъ произведение Существа совершеннъйшаго, какъ актъ высочайшаго Разума и Божественной воли, которая избираетъ и творитъ всегда по принципу наилучшаго, существующій міръ не только въ физическомъ, но и въ нравственномъ отношеніи есть наилучшій изъ возможныхъ: онъ есть не только удивительная машина, но и наилучшее государство, дающее духамъ возможно полное блаженство 2). Въ пользу этого положенія Лейбницъ приводитъ еще слъдующія соображенія: такъ какъ всъ возможности, заключающіяся въ Божественномъ Разумъ, стремятся къ существованію, то результатомъ всъхъ этихъ стремяеній долженъ явиться дъйствительный міръ, наиболъе совершенный изъ возможныхъ. Иначе нельзя было бы указать основанія, почему вещи сотворены такъ, а не нначе 3).

Ученіе Лейбница о существующемь мірѣ, какъ наилучшемъ, и о предустановленной гармоніи вызываетъ массу недоумѣній. Въ самомъ дѣлѣ, если этотъ міръ есть наилушій изъвозможнихъ, то какимъ образомъ могло быть допущено въ немъ зло, безъ котораго, повидимому, міръ былъ бы болѣе совершенъ? Если Богъ не могъ предупредить зла, то гдѣ Его всемогущество? Если Онъ не желалъ этого, то гдѣ Его благость? Далѣе,—если все въ мірѣ предустановлено, то предустановлено и

<sup>1)</sup> Lettre à Bayle 191 p.

<sup>2)</sup> De rerum originatione 148 стр.

<sup>3)</sup> Principes de la grâce et de la nature § 11.

зло и какъ такое необходимо, тогда отвътственъ-ли человъкъ за свои дъйствія? Вотъ тъ недумънія и вопросы, къ которымъ приводитъ философская система Лейбинца вообще и его предустановленная гармонія въ частности. Ръшеніе этихъ вопросовъ и недоумъній и составляетъ задачу Теодицеи, къ изложенію которой мы теперь и перейдемъ, руководствуясь намъченнымъ нами планомъ.

H. Coaostess.

(Пролоджение будеть).

## Николай Яковлевичъ Гротъ (1852 <sub>†</sub> 1899 г.) и его философские труды.

(Продолжение \*).

## Глава III.

Спеціальныя работи Грота по психологін во ІІ и ІІІ (идеалистическо-научномь—съ 1895 г.) періодахъ его діятельности. "О жизненных задачахъ психологіи". "Къ вопросу о зпаченін идеи параллелизма въ психологіи". "О времени". "Основанія виспериментальной психологіи" Понятія души и психической энергін въ психологіи".

Разработка понятія метафизики привела Грота къ разработкъ и другихъ философскихъ дисциплинъ. Въ томъ же 1890 г., въ которомъ была написана статья "Что такое метафизика?"---онъ пишетъ и "о жизненныхъ задачахъ психологіи". Своею статьею "Жизненныя задачи психологів" Гроть открыль рядъ работъ по той философской дисциплинв, которую онъ считалъ важнейшею среди всехъ другихъ частей философіи. Всв наиболье крупныя работы последняго десятилетія жизни нашего мыслителя примыкають, за немногими исключеніями, къ области психологіи. Статью "Жизненныя задачи психологін" нашъ мыслитель начинаеть съ указанія того выдающагося вначенія, которое должна бы иметь психологія. Гроть находить, что эта наука, повидимому, должна бы быть наукою центральною, наукою первенствующею и руководящею. Такое руководящее значение психологи вытекаеть изъ самаго характера этой науки и отношенія ея къ другимъ отраслямъ чело-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разунъ" за 1903 г. № 17.

въческаго внанія. Основная, высочайшая по своему значеніюи наиболъе трудная для выполненія, задача человъка въ жизни состоить въ томъ, чтобы овладёть самимъ собою, такъ какъ черезъ себя онъ овладъваетъ и міромъ: покоряетъ себъ, своимъ идеямъ и идеаламъ, природу и другія существа. Покоритьже природу человъкъ можетъ, лишь познавши ее: вся наука и есть попытка систематической организаціи повнанія природы и чрезъ это разумной борьбы съ ея силами, подчиненія ихъ воль человька. Но сама наука есть форма и результать душевной дъятельности человъка, и для правильной организаціи ея необходимо, прежде всего, познание человъкомъ его умственныхъ силъ и средствъ, элементовъ и основъ его душевной дѣятельности; поэтому спеціальную науку въ ея работъ всегда направляетъ особая наука о познанів, о законахъ мышленія, о пріемахъ пріобрѣтенія и доказательства истины. Но наука о повнаніи есть часть науки о душевной дівятельности человъка-психологіи. Отсюда нашъ мыслитель и дълаетъ тотъ выводъ, что психологія имфетъ среди наукъ центральное значеніе-всв науки совидаются душевными процессами человъка и въ познаніи этихъ душевныхъ процессовъ должны черпать дальнъйшія силы и средства для своего правильнаго и систематическаго развитія. Но помимо такого непосредственнаго воздействія на строй всёхъ наукъ, психологія въ прав'є первенствовать между ними и по другимъ причинамъ. Не только наука, но и всякая дёятельность человёка-художественная, артистическая, педагогическая, административная и всякая иная, не исключая элементарной жизнедвятельности организма, совершаются при участіи ума, чувства, воли человівческой. Познаніе душевной діятельности человіна должно внести свътъ сознанія во всь отправленія человька, во всь его взаимодъйствія съ природой и другими существами. Познать законы творчества, условія и пріемы созиданія величайшихъ произведеній человіческаго генія, можеть только психологія; постигнуть способы воздёйствія человёка на другія человёческія души, узнать пріемы и условія ихъ правильной культуры, подчиненія ихъ общественной дисциплинь, руководства ихъ къ жизни нравственной,-и наконецъ овладеть самимъ

собою ради задачь нравственныхъ, выработать свой характеръ, подчинить разуму свои страсти-все это дело психологін. Такимъ образомъ, психологія, по воззрѣнію нашего ныслителя, должна бы имъть самое широкое значение: она должна бы пріобрёсти въ человеческой живни первенствующее мъсто, должна стать общеобязательной, основной наукой для всткъ прочикъ наукъ-исходной. Таково должно бы быть значеніе психологіи; но таково ли оно на самомъ дёлё?-вадается вопросомъ нашъ мыслитель. Далеко нътъ, отвъчаетъ онъ: хотя психологія очень древняя наука, возникшая еще за 4 віка до Р. Х., однако она и до сихъ поръ далеко еще не можетъ считаться наукою установившеюся, выработавшею свои методы и пріемы, изследовавшею и определившею свои задачи; тогда какъ цёлое множество наукъ (математика, филологія, исторія, географія, физика, біологія) разрослись въ сложныя стройныя дисциплины, пріобретшія право гражданства въ школв и инвющія своихъ спеціалистовъ-практиковъ (химиковъ, ботаниковъ, техниковъ, медиковъ, ученыхъ юрисконсультовъ и т. п.),-психодогія до сихъ поръ находится въ неопредъленномъ положеніи: преподаваніе ея переходить изъ высшей школы въ среднюю и обратно, то одного факультета перекочевываетъ изъ ВЪ жизни психологія также не имфеть большого примфненія и вліянія: разрушають и совидають системы воспитанія и образованія, передёлывають гимназіи и университеты, классифицирують преступленія и наказанія, преобразовывають законы и общественныя учрежденія и, хотя всё эти усовершенствованія касаются организаціи человіческой діятельности и духовныхъ отношеній человіческихъ личностей, --- культуры ихъ ума и сердца, улучшенія и обузданія ихъ воли, но никто и не спрашиваетъ объ этомъ психологовъ, никто не ищетъ руководства для этихъ усовершенствованій въ ученіяхъ науки о душевной жизни и двятельности человека въ знаніяхъ и опытв ея представителей. Науки и искусства, хотя и совидаются умомъ и волею человъка, также не ищутъ въ своей работъ, въ расширении своихъ задачъ и въ изощрении своихъ приемовъ, указаній въ психологіи и у психологовъ. Равнымъ образомъ и въ правственной жизни человъка, въ воспитаніи его характера, въ направлении его воли въ добру, также обходять науку, которая одна только и можеть дать правильное теоретическое руководство для всесторонней выработки личности.-Въ общемъ, - дълаетъ заключение Гротъ, за психологиею не признають значенія въ жизни, и не дають ей надлежащаго мъста въ школъ. Естественно является вопросъ: въ чемъ же причина такого низкаго положенія психологіи? Нашъ мыслитель находить, что эта причина лежить въ самой наукъ-психологів, въ ея настоящемъ состоянів, въ ничтожествъ сдъланныхъ ею пріобрътеній, въ слабости и недостовърности пріемовъ ся разработки. Въ дальнейшемъ своемъ изследовании Гротъ и приводить доказательства въ пользу указанной имъ причины слабаго состояніи психологіи. Главная задача всякой науки состоить въ томъ, чтобы овладѣть извъстными явленіями и научить тому, какъ ихъ излагать и направлять, согласно намереніямь и планамь человека; другими словами-въ томъ, чтобы объяснить ихъ. Объяснить же явленіе значить познать его въ его причинать и условіяхъ возникновенія и развитія.—Является вопросъ: объяснила ли психологія въ этомъ смысле какія нибудь явленія, ею изучаемыя? Нашъ мыслитель рёшительно даетъ отрицательный отвётъ на поставленный имъ вопросъ: психологія до сихъ поръ даже не установила превилно своей задачи и темъ болве-не разрешила ся. Прямою задачею психологіи былопросавдить сложные душевные процессы-мысли, хотвнія, чувства-въ ихъ последникъ источникахъ, понять причины отличій въ качествахъ, быстротв и интенсивности работы ума, воли и чуства у отдёльныхъ личностей, опредёлить условія, при которыхъ она варіируется, то повышаясь, то понижаясь у однихъ и тъхъ же людей. Анализируя исторію психологіи, Гротъ находить, что психологія, нетолько старая метафизическая, не достигла осуществленія своихъ задачъ, но и новая эмпирическая психологія тоже никаль этимъ. Нашъ подробно похвалиться мыслитель жетъ доказываеть это, разбирая основныя положенія новой эмпирической психологів. Въ основанів этой психологів ле-

жить утвержденіе, что ничего, кром'в душевных явленій, мы знать не можемъ, что психологія должна изучать ихъ сосуществованія и последовательности и искать определенія законовъ этихъ сосуществованій и последовательностей. Самий крупный результать этой эмпирической психологіи-теорія ассоціаціи представленій. Нашъ мыслитель не касается отдёльныхъ пунктовъ этой теоріи, но дветь критику лишь общихъ пріемовъ и результатовъ ел. Онъ находить, что эмпирическая психологія не выполнила даже самой начальной исходной своей задачи-подвергнуть научному изслёдованію популярный исихологическій явыкь; она до сихъ поръ не сділала выборки въ какомъ либо явыкъ всъхъ существующихъ въ немъ обовначеній, оттінковъ душевныхъ состояній, не провърила эту систему терминовъ даннаго языка терминологіей другихъ явыковъ, и на основаніи этой проверки, а также на основаніи памятниковъ народнаго творчества и литературы, не описала содержанія этихъ терминовъ и ихъ постепенной эволюцін. Такая задача была бы несометнно эмперической и, по мижнію нашего мыслителя, могла бы дать первоначальныя основы для исчерпывающей и всесторонней научной классификаціи душевныхъ явленій человѣка, ибо душевный опытъ всего человъчества несомижно цъннъе и полиже индивидуальнаго опыта отдёльныхъ психологовъ. Но такую задачу никто изъ психологовъ эмпириковъ никогда не пытался осуществить, хота она-основная, ближайшая. Далье психологія не выполнила и другой своей задачи: всякая наука обязана устранить въ описаніи изучаемыхъ фактовъ все случайное, индивидуальное, субъективно-измёнчивое, выдёливъ существенные, постоянные неотъемленые признаки. Въ психологіи этого можно достичь не иначе, какъ путемъ изученія душевныхъ состояній въ отдёльной личности въ тёхъ условіяхъ и причинахъ, которыя налагають на нихъ извёстный личный отпечатовъ, сообщають имъ индивидуальныя случайныя черты, которыя требуется выдёлеть. Но цёльная, реальная человеческая личность, до настоящаго времени, по замёчанію нашего мыслителя, изучалась въ психологическомъ отношении только хүдожниками, психіатрами и историками,-психологами же очень редко; отъ того-то, замечаеть Гротт, для действительнаго познанія души человъка нъкоторыя художественныя произведенія великих художниковь и повтовь гораздо цівніве и полезнее безчисленныхъ трактатовъ эмпирической психологіи 1). Всякій безпристрастный психологь, говорить Гроть, должень сознаться, что у Шекспира, Диккенса, Золя, Толстого, Достоевскаго можно лучше научиться психологіи, чемъ у Бэна, Спенсера, Вундта. Рибо, потому что первые гораздо глубже и полнъе введутъ читателя въ истинную лабораторію духа, нежели авторы отвлеченныхъ эмпирическихъ трактатовъ о душв. У первыхи мы встретимъ верное описание и объяснение тончайшихъ изгибовъ человъческой души, глубочайшихъ превращеній и изміненій идей, чувствъ и стремленій человіка, тогда какъ у другихъ найдемъ только субъективныя и, большею частью, спорныя схемы. Причина этому явленію та, что художникъ изучаетъ живую, реальную и конкретную личность человъка съ ен реальнымъ, духовнымъ содержаніемъ, а эмпирическая психологія такимъ изученіемъ живой личности еще не занимается; если она вногда и занимается изученіемъ отдъльныхъ личностей, то не обыкновенныхъ, а чёмъ либо выдающихся изъ ряда другихъ людей, напр. своем ненормальностью; изученіемъ же отдёльныхъ, вполив нормальныхъ и достигшихъ высокаго духовнаго развитія, личностей развій изъ психологовъ занимается. И потому-то нашъ мыслитель считаетъ себя въ правъ сказать, что такъ называемая эмпирическая психологія даже самой главной задачи далеко еще не выполнила, что ея эмпирія крайне узкая, ограниченная в приправленная большой дозой фантазіи и субъективнаго произвола, что ее даже нельзя серьезно назвать эмпиріей, опытомъ. Въ силу же такого слабаго состоянія науки психологіи и результаты ея очень бъдны. Попытки объясненія душевныхъ явленій въ ихъ причинахъ и законахъ развитія — крайне шатки и противоръчивы: иные психологи объясняють чувство и волю изъ ощущеній и идей, другіе ищуть источника идей и чувствъ въ направление воли, третъи разсматриваютъ чув-

<sup>1)</sup> Вопр Фил. и Псих. 1890 г. 4-я ст. "Жазненныя задачи психологін".

ствованіе, какъ первоначальную основу идей и стремленій Главный результать эмпирической психологіи-теорія ассоціаців-является, по нашему мыслителю, теоріей ограниченною и чисто формальною. Теорія ассоціаціи, по мижнію Грота 1), есть теорія механическаго осложненія душевных ввленій, и потому въ самой основъ своей она есть теорія тенденціозная, предрѣшающая вопросъ объ основномъ характерѣ душевнаго развитія, и притомъ-теорія, только лишь поверхностно схватывающая некоторые видимые факты душевнаго бытія, но нисколько ихъ не выясняющая изъ одного принципа, изъ основной причины, ибо она по преимуществу касается лишь вижшнихъ формальныхъ условій сочетанія душевныхъ явленій (какова напр. смежность впечатавній въ пространствів и времени), а не внутреннихъ условій пработы духа въ этомъ процессъ. Разбирая далъе недостатки эмпирической психологіи,  $\Gamma$ ротъ указываетъ то, что саныя исходныя понятія ея не выработаны критически, и потому остается неизвъстнымъ и неясными, съ какого рода фактами имветь двло въ своемъ аналивъ опытная психологія: что такое психическое явленіе, чъмъ оно ограничено. въ какихъ основныхъ формахъ оно существуеть, каковы элементы и условія внутренняго опыта въ отличіе отъ внішняго. Путемъ критическаго анализа термина "психическое явленіе", нашъ мыслитель докавываеть, что не можеть быть проведено границы между душевными явленіями и бытіемъ духовной субстанціи души. Онъ вполнъ согласенъ съ тъмъ, что сразу вся душа, въ ея пълостной сущности, не открывается намъ въ отдельной идев, въ отдъльномъ чувствовании и хотвнии; но онъ не согласенъ съ тъмъ, что она не открывается и не разоблачается во всей совокупности и во всемъ разнообразіи нашихъ душевныхъ процессовъ. Нашъ мыслитель находить даже более того, чтои въ отдельныхъ фактахъ мысли, чувства и хотенія, при тщательномъ анализъ, могутъ раскрываться основныя своеобразныя черты духовнаго бытія, въ отличіе отъ физическаго, познаваемаго косвенно во внешнемъ опыте. Если бы въ нашемъ

<sup>1)</sup> См. Вопр. Фил. и Псих. 1890, 4 кн., 164 стр.

-самосовнаніи мы изучали только "душевныя явленія", а не сущность души, то, по нашему мыслителю, было бы непонятнымъ, какимъ же образомъ и куда же можетъ ускользнуть основная сущность духовнаго бытія всего человічества, въ теченіе десятковъ віжовъ, какъ она обнаруживается предъ сознаніемъ нашимъ чрезъ изученіе исторіи, литературы, языка к другихъ памятниковъ духовной жизни человичества. Подводя чтогъ возорвнію эмпирической психологія на душевныя явленія, Гроть полагаеть, что основной тезись эмпирической психологін "о возможности научнаго познанія однихъ душевныхъ явленій"--совершенно нельпый и не выдерживающій самой снисходительной критики, и что убъждение старой раціональной психологіи о познаваемости духовной субстанціи, ея основныхъ силъ и свойствъ, -- совершенно правильное, и что вся ошибка старой метафизической психологіи состояла лишь въ предположении возможности познания духовной субстанции и ея силь а priori, отъ разума, а не изъ фактовъ опыта. Научная психодогія должна быть опытной, т. е., на факты опирающейся наукой. Но этоть опыть и эти факты должны быть дъйствительно опытомъ и фактами: изучение духовной жизни должно быть изучениемъ реальной духовной жизни личности и реальныхъ продуктовъ прошлой и настоящей духовной жизни человъчества, а затъмъ опытная психологія должна вести насъ къ познанію самаго существа духовныхъ силъ и ихъ бытія, а не однихъ только "символовъ" этого бытія въ неопредъленныхъ и невыясненныхъ по самому понятію душевныхъ явленіяхъ. Что же касается нынёшней эмпирической психологін, то нашъ психологь-философъ того о ней мижнія, что она въ силу произвольныхъ и некритическихъ ограниченій, которыми она свое дело обставила, а также и въ силу ложноэмпирическихъ пріемовъ, которыми она совидается, должна быть признана не настоящей опытной и научной исихологіей, а лишь слабою тёнью ся. Невёрныя и произвольныя основныя понятія превратили ее,—по выраженію нашего мыслителя, "въ схоластику эмпиризма", въ совокупность столь же тенденціозныхъ и въ сущности также a priori, отъ разума построенныхъ, произвольныхъ схемъ "выдуманныхъ явленій" и

выдуманныхъ "отношеній" и законовъ этихъ явленій, какими: были раціональныя метафизическія схемы прежней доэмпирической психологіи. Сходство этихъ двухъ типовъ психологіи Гротъ видить въ томъ, что здёсь и тамъ не дается нивакого реальнаго объясненія душевной жизни и діятельности человъка, а предлагаются однъ лишь фантастическія н глубоко субъективныя картины ея, построенныя воображеніемъ на основаніи поверхностнаго наблюденія и самонаблюденія, и почти ничего не дающіе сверхъ того, что находится въ полномъ распоряжении каждаго человъка, независимо отъвсякой "науки" исехологін, если только онъ ввимательно наблюдаеть душевную жизнь свою и другихъ людей. Если-же такой простой смертный, не психологь, обладаеть, сверхъ того, особыми дарованіями и геніальною проницательностью вънаблюдение и истолкование душевныхъ состояний, своихъ и чужихь, то онь даже съ пренебрежениемъ отворачивается отъ сходастическихъ и поверхностныхъ умствованій психодога эмпирика, и въ состояни самъ- въ художественныхъ созданияхъ своего генія-дать такія тонкія, глубовія и правдивыя описанія и объясненія явленія духовнаго бытія человіка, о какихъ н не снилось теоретической наукф-психологіи. Поэтому-то, нашъ психологъ-философъ и здёсь особенно подчеркиваетъ ту мысль, что художественныя произведенія, напр. Достоевскаго, гораздо ціннье для уразумінія глубоких тайнъ души человъческой, чъмъ "Основанія Психологіи" Спенсера, съ ея запутанной и искусственной терминологіей, съ ея произвольнымъ и часто наивнымъ схематизмомъ. На основании всёхъ приведенныхъ нами справокъ и соображеній, Гротъ и выставляеть то положение, что настоящей науки психологии до сихъ поръ еще не было, хотя не мало цъннаго можно найти у древнихъ психологовъ (Платона, Аристотеля и др.), а также и новыхъ-психологовъ-эмпириковъ. Но нашъ психологъфилософъ настойчиво подчеркиваетъ ту мысль, что въ современной эмпирической психологіи цінное, важное, правдивое перепутывается съ такою массою наноснаго схематическаго хлама, съ такими искусственными хитросплетеніями тенденціозныхъ и произвольныхъ теорій, что во всей современной

литературъ "научной психологіи" нельзя рекомендовать ни одного руководства, ни одной монографів, которыя были бы дъйствительно назидательны и не могли бы сбить съ толку и запутать въ противоръчіяхъ. Это затрудненіе въ выборъ руководства для изученія основаній науки психологіи осложняется, по 1 роту, еще твиъ обстоятельствомъ, что современная эмпирическая психологія проникнута тенденціей матеріализа: хоти принципіально эта матеріалистическая точка вржнія и отвергается большинствомъ психологовъ эмпириковъ, но de facto она безсознательно господствуеть въ значительной части эмпирическихъ системъ психологіи и выражается въ томъ преимущественномъ вниманіи, которое они удёляютъ изложенію фактовъ тёсной зависимости, въ коей находятся наши психические процессы по отношению къ процессамъ организна. Нашъ мыслитель считаетъ возможнымъ прямо и ръшительно сказать, что большинство современныхъ психологовъ эмпириковъ обыкновенно ошибается, когда утверждають, что сочувствуютъ матеріалистической точкѣ не кладуть ея въ основание своего анализа: признаніемъ самостоятельной духовной субстанців и отрицанісмъ ея бытія, согласно логическому закону исключеннаго третьяго, нать и не можеть быть ничего третьяго, и потомуто последовательные психологи-эмпирики почти все суть, по убъжденію нашего мыслителя, скрытые матеріалисты; ихъ чистый эмпиризмъ, по мижнію Грота, существуєть только для отвода глазъ, чтобы дать ихъ изследованіямъ видимость научнаго достоинства и строгости и устранить подовржніе въ принадлежности ихъ ученій къ разряду метафизическихъ, а не позитивныхъ; на самомъ же дълъ, они безсознательно становятся на строго матеріалистическую точку зрѣнія и проводять въ своихъ сочиненіяхъ чисто матеріалистическія тенденцін. Разъясняя далже процессъ образованія у эмпириковъ психологовъ матеріалистическихъ тенденцій, Гротъ приводить въ примъръ самого себя: мы сами даже, говорить нашъ мыслитель, придерживались въ своихъ исихологическихъ изследованіяхъ точки зрівнія эмпирической психологіи и по опыту знаемъ тотъ душевный процессъ, при помощи котораго создается то

самообольщение, что будто эмпирический психологь стоить на точкъ зрънія чистой эмпиріи, тогда какъ онъ стоить на точкъ зрвнія скрытаго матеріализма. Далве Гроть указываеть на то. что хотя онъ никогда не быль защитникомъ матеріализма, но, будучи психологомъ---ампирикомъ, онъ не быль и спиритуа-листомъ, и изъ двухъ возможныхъ теорій сочувствовалъ все таки больше матеріалистической, невамітно для себя и вопреки своимъ намфреніямъ вплетая ее въ свой анализъ, -- что и подавало поводъ представителямъ спиритуализма считать его матеріалистомъ. Критически относясь теперь къ матеріалистическому ученію и его скрытой формі - позитивному эмпиризму, Гротъ привнаетъ, что въ означенной одфикъ была нъкоторая доля правды, такъ какъ совершенно устранить изъ объективнаго анализа факторъ "личныхъ сочувствій" невозможно: хотя психологь часто изо всъхъ силъ старается добросовъстно провести границу между своими научными, объективными убъжденіями и пріемами съ одной стороны, и личными субъективными взглядами съ другой; но душа его-одна, и научное сознание его тесно переплетается съ индивидуальнымъ, и при самыхъ добросовъстныхъ усиліяхъ искусственное самораздвоение оказывается невозможнымъ. И такимъ-то обравомъ, по ваключенію нашего мыслителя, получается то, что большая часть талантливыхъ и дёльныхъ произведеній въ области литературы современной-эмпирической психологіи должно отнести къ разряду скрыто-матеріалистическихъ сочиненій; и эта матеріалистическая точка зрівнія въ современной психологіи сказывается и въ томъ, что въ ней преимущественное вниманіе уділяется описанію и изученію физіологической стороны душевныхъ процессовъ и психологія открыто превращается въ физіологію (179 стр.). Но, замізчаеть Гроть, психофизіологія только отдёль психологіи. Коренная задача психологін состоить въ изученіи духовной жизни человівка въ ея собственномъ внутреннемъ содержаніи, независимо отъ физіологических условій ез обнаруженій. Изученіе же духовной жизни человъка, независимо отъ физіологическихъ условій ся обнаруженія, означасть собою изученіе идей, чувствь, стремленій и дізній человіческих личностей, какъ оні выражаются въ исторіи человічества и въ частности въ исторів человъческой мысли (начки, философіи, искусства), въ намятникахъ литературнаго и художественнаго творчества, въ языкъ и словъ различныхъ народовъ и историческихъ лъятелей и, наконецъ, въ реальной душевной жизни отдельныхъ, доступныхъ наблюденію людей. При этомъ вездів и во всемъматеріаломъ для психолога должно быть, главнымъ образомъ, целостное существо личности. Указывая на то, что глубочайшая—по своимъ выводамъ и геніальная по замыслу—психодогія Платона была построена преимущественно на изученін и истолкованіи реальныхъ, или отгаданныхъ художественнымъ чутьемъ, фактовъ жизни одной личности-Сократа,-Гротъ выражаеть уверенность, что прежде, чемь возникнеть действительно "научная" общая психологія, должны будуть пройти передъ духовнымъ взоромъ въсколькихъ поколеній психологовъ подробные и правдивые спеціально-психологическіе анадизы многихъ сотенъ духовныхъ личностей -- историческихъ, художественныхъ и реальныхъ. Въ этихъ-то психологическихъанализахъ живыхъ личностей нашъ мыслитель и вилитъ на стоящій матеріаль для правдиваго описанія и правильной классификаціи душевныхъ явленій и духовныхъ силъ человфка; и при этомъ нужно изучать не только типы личностей, нои отледьныя личности, индивидуумы, такъ какъ иныя личности, котя бы такія, какъ Сократъ, Спинова, Шекспиръ, Петръ Великій, стоять въ исторіи человічества совершенно особнякомъ, безъ аналогій и подобій; и потому-то изученіе этихъчастныхъ великихъ и оригинальныхъ личностей, необходимо. какъ матеріаль для будущей науки психологіи. Изучать человъческія личности можно съ разныхъ точекъ зрвнія, и поразнымъ вопросанъ, но главный и существенный вопросъ здёсь тотъ, откуда берутся и какую судьбу претерпъваютъ въ своемъ развитіи духовныя силы человіка; или, выражаясь другими словами: отчего зависить ихъ подъемъ и ослабленіе, какъ уведичивать и развивать умственную и творческую энергію человъческаго духа, какъ созидать и поддерживать въ извъстномъ направление силу воли, силу мышленія, свёжесть и отзывчивость чувства. Указавши затёмъ на то, что въ настоящее

время, многіе, благодаря вліянію медиковъ и физіологовъ, весьма склонны думать, что расцветь духовной живни человъка нахолится въ исключительной зависимости отъ извъстнаго процеттанія его организма, Гротъ доказываетъ неосновательность этого мивнія. Онъ признаеть, что нормальное состояніе и развитіе организма, какъ орудія и инструмента духовнаго существованія человіжа, весьма существенно и важно для правильнаго и всесторонняго обнаруженія духовныхъ сель человъка, но является вопросъ: отъ чего въ концъ вонцовъ зависитъ устройство организма, какъ инструмента духовной двательности-степень его совершенства, гармонія и разнообразіе его отправленій? Отъ внішних ди причень, пли отъ моментовь самой духовной деятельности? Нашъ мыслитель указываеть на то, что хотя человікь получаеть свой организмь вы извістномь строенів и съ извёстными функціями и предрасположеніями при рожденія, но все же этотъ организмъ является отчасти и продуктомъ самой духовной работы человака, благодаря гигіена, гимнастикъ, медицинъ, извъстной системъ воспитанія, образованія, дрессировки, организмъ переділывается и совершенствуется; конечный илеаль воспитанія состоить вь томь, чтобы создать въ человеке сильную, стойкую-сознательную и равумную, добрую и чистую волю, вполить владъющую организмомъ, какъ орудіемъ выполненія ез идеальныхъ цілей. Для того же, чтобы достигнуть такого воспитанія воли, необходимо нзучить всв способы воздвиствія идей и вообще духовныхъ энергій на человіческій организми и ихи ближайшія и отдаленныя последствія; изученіе же всехь этихь вліяній духа на организмъ-дъло психолога, желающаго правильно ставить вопросы, касающіеся изследованія содержанія и условія развитія духовной жизни и діятельности личности. Для этого же необходимо не только самонаблюдение и личные эксперименты, но и провърка данныхъ самонаблюденія помощью свидътельствъ историческихъ, біографическихъ и автобіографическихъ: изучая жизнь и свойства духовной личности, необходимо почаще обращаться за матеріаломъ къ опыту разнообразныхъ личностей, живыхъ и умершихъ, необходимо больше вопрошать

исторію и чаще спрашивать людей, насъ окружающихъ, --а это обращение за матеріаломъ для психологіи къ изученію живыхъ личностей и составляетъ первое дело психологів на пути достижения ею своихъ жизненныхъ задачъ. Унсияя далье, въ заключени къ своей статьъ, общій характеръ метода при решени психологическихъ проблемъ. Гротъ проводитъ ту мысль, что изследование психологических вопросовъ неизбежно связано съ изследованиемъ глубочаншихъ метафизическихъ проблеммъ. Психологія не должна разрывать связей съ метафизикой. Пусть, говорить нашь мыслитель, психологія изслівдуеть душу и душевныя явленія, состоянія, силы, всеми доступными для человъческаго ума способами, какъ можно глубже и реальные на основание опыта, но и не чуждаясь метафизическихъ построеній, не устраняя а priorі ни одного понятія и ни одного вопроса изъ горизонта своего изученія; только тогда, при соблюдени этихъ условій, можно, по увітренію Грота, получить въ результатъ настоящую науку, а не тънь ея. --- не систему словъ, замысловатыхъ терминовъ и безсолержательных схемь, а действительную совокупность фактовь и ихъ объясненій. Главное дёло при изученіи психологіи, по мижнію нашего мыслителя психолога, состоить не въ томъ, чтобы скавать: "я изследую явленія, а не сущности, или сущности, а не явденія", а въ томъ, чтобы правильно и ясно поставить тотъ жизненный вопросъ, приводящій умъ къ изученію данной области действительности, отъ котораго надо направляться къ изследованію ея истинаго содержанія в смысла. А этоть жизненный вопросъ. приводящій человічество къ построенію науки психологіи и единственно могущій дать ей жизненное значеніе, заключается, по мижнію Грота, въ томъ: какъ человжку овладёть своей душевной жизнью, понять ее, и управить ею, вліянія условій случайныхъ изъ-подъ предусмотрънныхъ, условій, ее разбивающихъ, щихъ и искажающихъ, и какъ сознательно подчинить ее разумнымъ и возвышеннымъ цёлямъ, сделать ее более идеальною, интенсивною и богатою содержаніемъ. Установивши жизненныя задачи психологіи, Гротъ предпринимаетъ далее 1)

<sup>1)</sup> Въ хронологическомъ порядки посли "жизненныхъ задачъ психологіи" слидовала работа Грота по исторін новой философін; но въ виду того, что эта ра-

рядъ работъ по психологіи, изследующихъ главивний вопросы этой важнъйшей философской научной дисциплины. Такъ, въ началь 1894 г. онъ (въ XXI к. Вопр. Фил. и Исих.) выпускаетъ въ свътъ статью: "Къ вопросу о значении иден параллелизма въ психологіи". Въ этой стать Гротъ, исходя изъ того положенія, что метафоры и символы-только временная замьна еще неустановившихся точныхъ научныхъ понятій, подчеркиваетъ мысль о неосновательности признавании права навсегла удовлетворяться этими метафорами и не искать путей къ выработкъ яснаго понятія и точнаго термина. "Еслибы кто нибудь", иллюстрируеть свой примфрь Гроть, въ какой либо наукв призналь за собою право навсегда удовлетвориться метафорою и не искать путей къ выработки яснаго понятія и точнаго термина, то мы могли бы сравнить его съ архитекторомъ, который, начавъ строить домъ, вдругъ отказался бы отъ дальнъйшаго возведенія стынь и ихъ отделки, и сталь бы утверждать, что работа его окончена, что можно жить вполнъ удобно и въ промежуткъ временно возведенныхъ имъ лъсовъ". Именно нечто подобное, по Гроту, предлагають те психологи и психофизіологи, которые, удовлетворившись понятіемъ и терминомъ параллелизма душевныхъ и физіологическихъ процессовъ и явленій, утверждають, что далее этой идеи отноппеній тёхъ и другихъ намъ идти некуда, и что дальнейшее развитіе психологіи должно и можеть будто бы плодотворно совершаться подъ знаменемъ именно этой смутной идеи, этого неяснаго образа. Идея параллелизма понимается ими не какъ временное пособіе при началів изслівдованія истинных отношеній духовнаго и матеріальнаго въ нашей природь и дьятельности, а какъ самый результать этого изслёдованія въ извъстномъ отношении, его послъдний и единственно возможный результать. Можеть быть, продолжаеть Гроть, кто-нибудь скажеть, что этого ни одинь психофизіологь не утверждаеть,но тогда, -- отвёчаеть нашь мыслитель новымь вопросомь, -- от-

бота, по слованъ самого автора (см. Вопр. фил. и псих. VIII ки., 42 ст.), представляетъ собою не самостоятельное изследованіе, а лишь популярный критическій конспектъ по исторіи философіи и какъ таковая, ничего не даетъ для выясненія собственныхъ возврѣній нашего мыслителя, мы опускаемъ ея изложеніе.

куда же ученіе о сознаніи, какъ эпифеномень, или второстепенномъ проявленіи, сопровождающемъ жизнь организма. -- ученіе, въ настоящее время весьма распространенное среди психофивіологовъ, и стремящееся навсегда метафизически предріжнить проблему о самомъ существи душевныхъ процессовъ человика. Если есть психофизіологи, не сознающіе, что ихъ ученіе о паралделизм' душевной и физіологической жизни -- есть ужеметафизическое "credo", есть уже первая и большая посылка для заключенія объ эпифеноменизм'в сознанія, и, сліздовательно, самобытности душевной жизни, ся самозаконности и необходимости ея самостоятельнаго изученія, то выдь этотолько, по выраженію нашего мыслителя, форма слівноты,  $\phi u$ лософскій дальтонизмя, который подлежить разъясненію со стороны психологовъ-философовъ, хотя, можетъ быть, какъфизическій дальтонизмъ, онъ и не излечимъ 1). Указывая далъе на то, что идея параллелизма, какъ научная идея, взята изъ геометріи, Гротъ задается вопросомъ: подходить ли идея параллелизма, въ качествъ научнаго термина, для сколько нибудь яснаго выраженія действительных отношеній духовныхъ и физическихъ процессовъ и фактовъ? Идеть ли развитіе техъ и другихъ въ одной плоскости, и действительно ли эти два. ряда движеній никогда не встрічаются? (38)-Вопросъ этотъ, по нашему мыслителю, сводится къ такому: можно ли радъ частныхъ представленій одной группы психическихъ продуктовъ употреблять для серьезнаго выясненія взаимныхъ отношеній объихъ группъ и для опредъленія природы и значенія самого процесса представленія, т. е., смысла всей душевной жизни? Разумфется, нашъ мыслитель даетъ отрицательный отвътъ: это походило бы на то, какъ, -- образно выражается онъ, --если бы для объясненія сущности творческаго процесса Рафаэля, при созданіи Мадонны, мы ограничились уподобленіемъ богатства и чистоты фантазіи художника 10 аршинному размеру и белизне полотна, выбраннаго, или даже заказаннаго имъ для написанія знаменитой картины 2). Если я скажу...

<sup>1)</sup> Вопр. Фил. и Псих. XXI кв. 37 стр.

<sup>2)</sup> Вопр. Филос. и Психол. ХХІ вн. 39 стр.

имлюстрируеть далье свой отвыть Гроть, что моя мысль движется по рельсамь моихъ знаній, при помощи паровика моего воображенія, то я дамъ этою метафорою грубую картину, или даже каррикатуру моего душевнаго процесса, но ровно ничего не объясню психологически. Такой же смысль, по нашему мыслителю, имъетъ идея параллелизма въ психологіи (39).

Разъясняя далье значеніе этой идеи нараллелизма, Гротъ указываеть на то, что существуеть 4 гипотезы происхожденія психическихь и физическихь явленій:

- 1) Психическія явленія суть только продукты физическихъ и физіологическихъ процессовъ.
- 2) Физическія явленія, будучи представленіями нашего сознанія, суть лишь порожденія духовныхъ силъ
- 3) Физическія и психическія явленія два разнородныхъ порядка явленій.
- 4) Субстанція, или реальная сила, производящая духовныя и физическія явленія, одинаково присущая имъ, одна и та же.

Теорія параллелизна можеть быть, по нашему мыслителю, истолкована въ смыслё каждой изъ указанныхъ гипотеръ, ибо, въ первоиъ случав двло будеть идти о параллелизив двухъ родовъ действій, или проявленій физическихъ силь и духовныхъ двятелей; во 2-мъ о соотвётствіи двухъ рядовъ представленій, въ 3 емъ-о соотвътствін другь другу и паралдельности действій двухъ противоположныхъ силь, или началь матеріи и духа; въ 4-мъ-о параллелизив разнородныхъ проявленій одной, постижимой только для ума, субстанців, мли творящей силы. Значить, заключаеть Гроть, теорія параллелизма нисколько не отвізчаеть на вопрось о дійствифизическаго и духовнаго (ib 43) соотношеніи тельномъ и сама теорія параллелизма есть, по нашему мыслителю, проявленіе критико-философскаго скептицизма. Настоящій психологь, говорить Гроть, ни въ какомъ случав не можеть примириться съ такъ называемими аксіомами современной психофизіологіи, начиная съ аксіомы параллелизма, и долженъ всеми силами ума своего стараться вывести дело на чистоту, т. е., придти къ чему либо опредвленному: панисихизму или

физіологіи (45). Пора, говорить далье Гроть, бросить насмышки столько же нады метафизикой и чистой психологіей, сколько и нады точными науками видимаго опыта. Необходимо выработать научный методы психологіи. По глубокому убыжденію нашего мыслителя, продолжающійся болье полувыка антагонизмы—между точною наукою и метафизикою, между физикой и физіологіей съ одной стороны, логикой и психологіей сы другой, основаны на сплошномы недоразумывій, созданы и поддерживается антикритическимы отношеніемы кы задачамы внанія.

Починъ въ устранении этого недоразумънія и вытекающей изъ него нелъпой распри долженъ, по мнънію нашего мыслителя, принадлежать психологамъ, такъ какъ сама проблемма внанія и его методовъ есть "психологическая проблемма": повнаетъ человъческій умъ, законы повнанія-суть законы мысли и совнанія. Но здісь является вопрось: съ какой стороны психологъ долженъ приступить къ решенію задачи? Очевидно, первый вопросъ, подлежащій его разрішенію, есть вопросъ о взаимномъ отношенім техъ двухъ рядовъ нашихъ воспріятій и представленій, которыя выражаются въ понятіяхъ духовныхъ и физическихъ явленій. Разложеніе всего нашего опыта и психическаго содержанія на его элементы, --- воть, по нашему мыслителю, старая задача, поставленная Локкомъ, глубоко предуманная, но въ концъ концовъ запутанная Кантомъ и до сихъ поръ не рѣшенная. Правильно поставить проблемму вначить-на половину разрёшить ее. Содействовать правильной постановкъ проблеммы и беретъ на себя нашъ мыслитель въ разбираемой статьв.

На пути ръшенія этого вопроса онъ устанавливаеть слъдующія положенія:

- 1) Аксіома, что непосредственно намъ даны и реальны въ нашемъ умѣ—только одни ощущенія, представленія и понятія, т. е., психическія состоянія, понята нынѣ всѣми и распространяется все больше и больше, даже среди психофизіологовъ.
  - 2) Всв представлевія и понятія нашего ума должны имість

основанія въ свойствахъ самаго нашего ума и сознанія; это-

3) Ничто извив въ наше совнание не входить, но все душевное возникаеть въ насъ въ формъ субтективныхъ, внутреннихъ продуктовъ, по поводу механическихъ воздъйствій извив, и вследствіе собственныхъ психическихъ действій. Это тоже истина, не противоречащая не только законамъ ума, но и даннымъ науки. Изъ этихъ трехъ истинъ Гротъ выводитъ общее положеніе, что всё наши воспріятія, представленія и понятія, суть субъективные символы, или психическіе способы познаванія, или обще, сознаванія предполагаемой нами, вне сознанія, действительности.

Этихъ способовъ Гротъ устанавливаетъ 2 ряда: Богъ-духъ, душа — безконечность — покой — простота — недвлимость — въчность-бытіе - причина-цівль-свобода-жизнь - сознаніечувство-активность-воля-разумъ (истина, красота, добро)вотъ одинъ рядъ органически связанныхъ другъ съ другомъ, логически и исторически, понятій; (ib. 49)—вселенная вещество-тело-пространство-движение - сложность-делимость-время-явленіе-продукть - орудіе- необходимостьсмерть-безсовнательность-безчувственность - пассивностьбезволіе неравумность-другой рядъ.-Естественно, является вопросъ: откуда же получаются эти два ряда настойчиво повторяющихся, роднящихся и враждующихъ между собою идей человъческаго ума?-Отвътъ, по нашему мыслителю, тотъ, что эти два равнохарактерныхъ ряда получаются изъ равличныхъ источниковъ познанія. Отвіть этоть, замічаеть Гроть, данъ уже всёми знаменитыми философами. Такъ, отецъ эмпиризма Локиъ говоритъ, что ощущение и рефлексия являются двумя источниками познанія и идей. Анализируя далье оба указанные ряда противоположныхъ понятій, Гротъ находить, что изъ этихъ различныхъ понятій-одни суть отвлеченныя и производныя, напр. понятія Бога, духа, свободы, вселенной; другія же основныя, напр. понятія мышленія и сознанія, протяженія и пространства, причинности, жизни, смерти, бытія и т. п. (50). Указывая далье на то, что Кантова попытка анализа

формъ воспріятія - самая знаменитая, Гротъ находить, что въ теорін Канта вірны только два вывода: 1) что есть общія субъективныя формы воспріятія и представленія, какъ явленій Физическихъ, или явленій виёшняго опыта, такъ и явленій исихическихъ или авленій внутренняго опыта; 2) что пространство есть общая субъективная форма воспріятія явленій вившняго опыта и не составляеть формы повнанія душевныхъ автовъ. Все остальное у Канта остается, по мевнію нашего мыслителя, спорнымъ. Между прочимъ спорнымъ и неяснымъ представляется Гроту и Кантовское учение о времени. Вопросъ же о времени (53) есть, по нашему мыслителю, самый основной и глубокій вопросъ во всей теоріи знанія, вопросъ, вивющій огромное значеніе для будущей психологів, метафизики, а можеть быть, и для науки вообще. Нашъ мыслитель, чтобы рельефиве опредвлить важность этого вопроса приводить такое соображеніе: "если бы мы, говорить онь, признали, что время не есть форма самосовнанія, а следовательно, и повнанія подлинной душевной жизни нашей, и нисколько не характеризуеть свойствь душевных состояній, какъ таковыхъ, что они (душевныя состоянія) сами по собі, вні условій вившняго опыта, столь же безвременны, сколько и безпространственны, то этоть выводь имель бы громадныя последствія, потому что безвременность, а следовательно и вечность духовнаго существованія, были бы окончательно установлены, и такъ навываемое безсмертіе души было бы доказано. Если же, продолжаетъ Гротъ, допустить обратное положение, что внъ времени никакой душевной жизни мыслить и представдять себв невозможно, тогда мы должны быле бы признать фикціей и выдумкой предполагаемую безвременность и вічность какого то ни было бытія, такъ какъ во времени все имветь конецъ (Вопр. Фил. и Исих. ХХІ кн. 53 стр.). Для опредъленія той почвы, на которой возможно правильное рішеніе вопроса о реальномъ взаимоотношения духовныхъ и физическихъ фактовъ, нами повнаваемыхъ, нашъ мыслитель и считаетъ необходимымъ остановиться прежде всего, на авализъ иден времени, какъ формы, въ которой нознается нами две-

ствительность. Гротъ убъжденъ, что только этимъ путемъ можно подойти къ правильному решению вопроса: какою научною идеею можно замънить ходячую метафору о параллелизив душевныхъ и физіологическихъ событій (54). Анализъ вопроса о времени Гротъ далъ непосредственно послъ статьи о параллелизм'я душевных высеній 1). Съ возвріннями Грота на время удобиве всего познакомиться по твиъ тезисамъ, которые привежь онъ на своемъ реферати (въ Моск. Псих. Общ. 10 Сент. и 19 Нояб. 1894 г.) о времени. Въ этихъ тезисахъ вполнъ высказывается сущность возвръній Грота и потому намъ остается лишь привести эти тезисы въ ихъ взаимной связи другь съ другомъ 2). Прежде всего, нашъ мыслитель устанавливаеть то положеніе, что человіть обладаеть двумя источниками познанія действительности, опытомъ чувственнымъ (онъ же внешній и органическій) и опытомъ сверхчувственнымъ (онъ же внутренній и психическій). Первый служить основою сознанія (представленія о мірь, матеріи, объекть), второй-основою самосовнанія (представленія о сознанів, духів, субъектв). Опредвизя двиве сущность и марактеръ человъческаго опыта, Гротъ говорить, что весь опыть человека есть совокупность его собственных психических или субъективныхъ состояній и актовъ, потенціально присущихъ совнанію отъ рожденія и реализующихся въ немъ подъ вліяніемъ вовдъйствій среды и внутренних дъйствій души, разнообразными способами освобождающихъ скрытую душевную энергію человъка. Во взаимодъйствии съ вижинею средою, чрезъ носредство чувственнаго опыта, совнаніе воспранимаеть въ символическвиъ душевнымъ образамъ вившиюю объективную среду и мірь матеріальный, а именно: а) въ ощущеніяхь специфическихъ (органическихъ) косвенно повнаетъ дъйствія среды, а непосредственно-свои противодъйствія, или "реакціи" на эти дъйстви; б) въ общихъ ощущеніяхъ пространственно временнаго порядка и отношенія спеціальных ощущеній оно, на-

<sup>1)</sup> См. статьи о времени въ "Вопр. Фил. и Псих." XXIII, XXIV и XXV ки.

<sup>2)</sup> Вопр. Фил. в Ценхол. XXVI ин. СХІХ—СХХЦІ стр.

оборотъ, непосредственно воспринимаетъ свои действія, или усилія въ группировкѣ и упорядоченіе спеціальныхъ ощущеній, а косвенно-условія и факты объективныхъ противодъйствій, овазываемыхъ матеріальною CDCTOR сознанія. Отсюда, по нашему мыслителю, пространство и время суть поэтому субъективныя представленія, или формы воспріятія сознаніемъ объективныхъ ограниченій, оказываемыхъ веществомъ, при взаимодействін съ нимъ душевной энергів. Пространство-субъективная форма воспріятія объективныхъ свойствъ вещества въ поков, время-субъективформа воспріятія движеній, NLU измъненій ства. Но такъ какъ мы познаемъ и вещество и движеніе только чрезъ наши органы чувствъ и нервную систему, то можно сказать также, что пространство есть субъективная форма воспріятія периферическихъ движеній, или приспособленій нервной системы- при взаимодійствій съ веществомъ въ поков; а время-субъективная форма воспріятія центральныхъ приспособленій нервной системы-при взаимодійствін сознанія съ веществомъ въ движеніи. Въ виду такого опредъленія пространства и времени, эти формы, -- по воззрвнію нашего мыслителя, суть только субъективные способы представленія вившней двиствительности, а не субстанціи, независимыя отъ нашего представленія. Но им'вется субстанціальный и объективный коррелять этимъ представленіямъ, именно во внізшней средь, при взаимодыйствій съ которой эти представленія образуются, -- почему и всв постоянныя и объективныя мёры пространства и времени мы находимъ не въ самосовнании, а въ міръ вижшнемъ, въ единицахъ протяженія предметовъ и въ единицахъ ихъ движенія (для времени). Изъ этого же положенія Гротъ дълаеть тоть выводь, что пространство и время, какъ формы чувственнаго представленія, предполагають и обусловливають представленія вещества и движенія вещественнаго. Въ техъ областяхъ опыта и сознанія, гдѣ мы имѣемъ дело съ фактами нного, сверхчувственнаго порядка, которые мы сознаемъ непосредственно, а не черезъ призму представленій вещества и его движеній, эти факты воспринимаются нами помимо пред-

ставленій пространства и времени, а такъ какъ пространство и время суть всецело формы представленія и воспріятія, а не бытія, то въ тёхъ сферахъ сознанія, гдё нётъ представленій пространства и времени, какъ формъ воспріятія отношеній между его фактами, -- нътъ и самаго пространства и времени. Въ виду же такого характера формъ пространства и времени слъдуеть то, что въ самосовнаніи, или сверхчувственномъ опыть своихъ душевныхъ состояній и ихъ психическихъ отношеній, -- а именно ихъ психологическаго тождества, различія и взаимной зависимости, ихъ логической связи и зависимости, ихъ эстетической и нравственной цёны и зависимости,---не встръчается надобности въ представленіяхъ пространства и времени, какъ опредъляющихъ эти ихъ отношенія моментахъ. Въ самосознания мы находимъ множество "элементовъ" сознанія, которые, однако, никакого "пространственнаго" расположенія и размішенія въ психической средів не иміноть. Точно также мы находимь въ самосознаніи безчисленное количество "моментовъ" сознанія, которые однако связаны другъ съ другомъ не преемственною связью во времени, а независимыми отъ всякаго времени отношеніями логическихъ и этическихъ законовъ. Эти психическія связи и отношенія моментовъ сознанія даны внѣ времени-сверхвременной организаціей духа,-и сами "моменты времени"-лишь частная форма отношенія моментовъ мысли во взаимольйствім ся съ внышнею средою и физической организаціей, - какъ "элементы пространства" есть лишь частная форма отношенія элементовъ сознанія, а именно въ области воспріятія внёшней действительности. Отсюда нашъ мыслитель делаетъ общій выводъ, что въ самосовнаніи намъ непосредственно открывается подлинная среда душевнаго бытія --- сверхпространственнаго и сверхвременнаго, ибо само пространство и время-частныя формы и случан воспріятія этого бытія, во взаимодівйствій душевной энергіи съ вижшнимъ міромъ. Душа есть "псевдопространство" психическихъ сосуществованій; сознаніе, въ его цёломъ, есть "псевдовремя" этихъ психическихъ сосуществованій. Въ самосознаніи всѣ субъективныя формы моего опыта, всѣ потенців

моей памяти, воображенія, творчества, знанія, нравственной эстетической оцінки даны вмісті, постоянно и одновременно, какъ самое существо моего субъекта, и непрерывная реаливація этихъ потенцій дана вні пространства и вні времени, ибо само пространство и время—порожденія и частныя формы этой реализаціи. Итакъ, пространство и время суть формы "представленія" дійствительности, а не формы ея бытія.

Александръ Никольскій.

(Продолжение будеть).

## Николай Яковлевичъ Гротъ (1852 † 1899 г.) и его философские труды.

(Продолжение \*).

Воззрвнія Грота на пространство и время, какъ мы видели, не отличаются достаточною ясностью и определенностью, что и было указано ему на преніяхъ, бывшихъ въ Моск. Псих. Обществъ по поводу его реферата; но все же съ большими основаніями можно признать, что его точка зранія въ этомъ этюдь о времени идеалистическая. Далеко мы не можемъ сказать того же самаго о последующихъ работахъ Грота по психологін; въ нихъ нашъ мыслитель мало по малу сходить съ точки эрфнія идеалистической психологіи на точку эрфнія, боате близкую къ эмпиризму, чтыт къ идеализму. Это особенно обнаружилось въ последней по времени крупной работе Грота по психологіи, именно въ его статьть: "Понятіе о душть и псижической энергіи въ психологіи" (XXXVII и XXXIX кн. Вопр. Фил. и Псих. 1897 г.). Но это колебание Грота отчасти обнаружилось и въ болве раннихъ работахъ Грота, между прочимъ и въ работъ, слъдующей непосредственно за этюдомъ о времени, именно въ статъв: "Основанія экспериментальной психологіи" (ХХХ кн. Вопр. Фил. и Псих. 1895 г.), хотя въ общемъ въ этой работъ Гротъ стоялъ еще на точкъ зрънія идеалистической философіи. По своей главной мысли статья эта ближе всего примыкаеть къ изложенной уже нами работь Грота: "О жизненных задачахъ психологін". Указывая на

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра н Разумъ" за 1908 г. № 21.

то, что старая рознь между метафивический и опытнымъ, направленіями психологій въ настоящее время стушевывается и близится то время, когда мы будемъ имѣть дѣло съ единой наукой психологіей, Гротъ находитъ 1), что переворотъ въ судьбахъ психологіи готовится на почвѣ новаго, третьяго направленія этой науки, которое крѣпнетъ и развивается въ наши дни и навывается экспериментальнымъ.

Экспериментальная психологія имфеть дело не съ субстанціями и явленіями, а съ фактами душевной жизни и деятельности. Слабая сторона ученыхъ старой психологической школы состояла въ томъ, что психологъ, не только метафивикъ, но и эмпирикъ-старой школы, замыкался въ себя и чаще всего, лишь со стороны, иногда урывками, тайкомъ наблюдаль ближнихъ, не допрашивая, какъ следуетъ, ни себя, ни ихъ. Задача и основной смысль экспериментальной психологіи и завлючаются, по нашему мыслителю, именно въ томъ, чтобы прекратить эту замкнутую работу самонаблюденія и поставить всв обобщенія психологіи на почву точнаго изученія (ів. 572 стр.). Въ виду того, что въ настоящее время многіе научно-поставленную психологію отожествляють съ физіологическою психологіей, Гротъ высказываеть то убіжденіе, что психофизика и психофизіологія есть только преддверіе стоящей экспериментальной психологіи, той психологіи, торан будетъ изучать экспериментально чисто психическіе факты въ ихъ своеобразной природъ, какъ факты сознанія, мысли, чувства, хотфнія. Указывая на источники экспериментальной психологіи, нашъ мыслитель подчеркиваеть ту истину, что исихологическое наблюдение есть прежде всего самонаблюденіе, такъ какъ отдільные психическіе факты даны только самосознанію и никакими вившиними чувствами наблюдаемы быть не могутъ (573). Далве Гротъ очень настойчиво и находчиво опровергаеть обычныя, делаемыя противы самонаблюденія, возраженія. Такъ, онъ находить неосновательными два главныя возраженія противъ самонаблюденія: во 1-хъ, что оно недостовёрно, потому что, когда субъектъ наблюдаетъ самого

<sup>1)</sup> ХХХ кн. Вопр. Фил. и Псих. 568 стр.

себя, а не природу вив себя, то онъ вносить въ толкование дужевных состояній свои субъективных особенности: и во 2-хъ, то, что оно и невозможно, потому что когда въ сознания что либо происходить, то все внимание сосредоточено на переживаемомъ душевномъ состоявін, и мы не можемъ его нначе наблюдать, какъ по воспоминанію (575). Противъ недостоверности нашъ мыслитель приводить то возражение, что субъективность есть свойство ума, а не воспріятія, противъ невозможности то, что способность раздвоенія сознанія и вниманія есть основаное свойство налией психики (577). Опровергая эти возраженія, нашъ мыслитель признаетъ затруднительность пользованія этимъ источникомъ психологіи. Эта трудность заключается въ способъ передачи, объясненія, описавія душевнаго состоявія одного лица другому лицу и въ правильномъ истолкованіи ихъ душевнаго состоянія. Для передачи всехъ умственныхъ операцій и душевныхъ настроеній у человъка нътъ средствъ. Наблюдая другихъ людей, мы наблюдаемъ не ихъ подливную душевную жизнь, а свою собственную, ими порождаемую, и потому главную основу наблюденія другихъ лицъ составляетъ самонаблюденіе, и для выполневія задачи строго научнаго анализа чужой душевной жизни, на основании ел выражений, помимо самонаблюдения, нътъ никакихъ точнихъ и незыбленихъ критеріевъ. Установивши исключительную важность самонаблюденія, Гротъ далъе (съ 592 стр.) разбираетъ основы и задачи экспериментальной психологіи и даетъ опредёленіе самой науки экспериментальной психологін. Чиствя экспериментальная психологія, по определенію важего мыслителя, есть такая наука, которая взучаеть законы и связи душевныхъ леній, состольній, фактовъ, совершенно независимо отъ значенія в карактера фивических в физіологических выденій и яропессовъ, сопровождающихъ психическую двятельность и психическое взаимодействие субъектовъ (597). Но вдёсь естественио является вопросъ: возможень ли чисто психологическій, но соверженно точный, научно-достоверный эксперименть, накъ путь къ решению разнообразныхъ психологическихъ проблемиъ? Гротъ даетъ на этотъ вопросъ утвердительный отвътъ. Указивая на то, что экспериментъ бываетъ 3 родовъ: 1) надъ собой 2) надъ другими существами безъ ихъ въдома и 3) надъ другими существами съ их въдома, -- нашъ мыслитель проводить ту мысль, что для успёшности и плодотворности экспериментальныхъ пріемовъ необходимо эксперименты надъ самимъ собою провърять выводами посредствомъ коллективнаго опыта (604). А положение объ этомъ приводитъ къ вопросу о способъ организаціи чисто психологическихъ экспериментовъ для цёлей научнаго изученія психическихъ явленій (606). Ссылаясь эдёсь на свои личные эксперименты въ Новороссійскомъ Университеть и на производившіеся подъ его руководствомъ эксперименты студентовъ того же Университета, а также указывая въ примфръ на такихъ компетентныхъ экспериментаторовъ, какъ извъстные псвхологи Бине и Анри, нашъ мыслитель решительно настанваеть и на доступности и плодотворности экспериментальных изследованій. Особенно, по нашему мыслителю, легко делать эксперименты педагогамъ: школы представляютъ собою общирныя лабораторіи для психологическаго эксперимента. Гротъ и указываетъ въ частности, что по каждой спеціальной научной дисциплинъ можеть сдёлать экспериментаторь. Такъ математикъ, напримеръ, можеть предложеть сообщить письменно порядовъ сужденій и умоваключеній для оправданія извістной теорів. Сличеніе отвътовъ и даетъ результаты для психологіи мышленія. Историкъ можетъ предложить дать нравственную оценку известной личности, -- а это даетъ матеріаль для психологіи нравственнаго чувства и характера детей, ихъ нравственныхъ возврений въ зависимости отъ общественнаго положенія и т. п. Зная то, вакъ въ настоящее время принято ставить психологію въ завесимость отъ физіологіи, нашъ мыслитель особенно подчеркиваеть свое убъжденіе, что не нужно быть спеціальнымъ физіологомъ для того, чтобы производить экспериментальныя изследованія: для этого достаточно лишь научиться обращенію съ инструментами, что, конечно, не трудно для всякаго, прошедшаго среднюю школу. Что же касается до спеціальнаю образованія экспериментатора, то Гротъ находить, что ему скорве необходимо быть философомъ и психологомъ, и даже

филологомъ и историкомъ, чёмъ физіологомъ. Указывая въ заключение своей статьи на ту истину, что наука одна и между частными отраслями ея не должно быть перегородокъ, нашъ мыслитель и подчеркиваеть то, что задачею его очерка былопоказать, что назрело время для привнанія и разработки совершенно самостоятельной науки-- экспериментальной психологін, а въ какому факультету будеть она причислена, это, по нашему мыслителю, решительно все равно: экспериментальная психологія и есть, по Гроту, именно та наука, которая должна обнаружить всю несостоятельность и отсталость перегородока, существующихъ всетаки, вопреки всякой логикъ, между нынъшними факультетами русскихъ университетовъ. Экспериментальная психологія, какъ и всё философскія науки, должна быть, по убъждению нашего мыслителя, предметомъ преподавания на всёхъ факультетахъ, ибо, замёчаетъ онъ, въ психологической подготовив нуждаются в юристы, и медики, и натуралисты, и математиви, и филологи, и историки 1).

Въ "Основаніяхъ экспериментальной психологіи" Гротъ стояль еще на почвъ идеалистической философіи, но, углубдяясь налже въ изследование частныхъ исихологическихъ вопросовъ, нашъ мыслитель впоследствии сильно своротилъ въ сторону отъ того пути (по направленію къ идеализму), которымъ онъ шелъ съ начала 80 годовъ и на который онъ въ половинъ упомянутаго сейчасъ десятильтія, окончательно сталъ. Новое направленіе мысли Грота, по многимъ сторонамъ своимъ болье близкое къ эмпиризму, особенно замътно выразилось въ статьв: "Понятія души и психической энергіи въ психологіи" (Вопр. Фил. и Псих. ХХХУІІ и ХХХІХ кн.). Исходною точкою разсужденій нашего мыслителя въ поименованной сейчась статью служить то возврение, что современная экспериментальная психологія не обладаеть такимъ научнымъ понятіемъ и методологическимъ принципомъ, которые неразрывно связали бы ее съ другими точными науками, дали ей руководящую точку врвнія во всвхъ ся дальнейшихъ изследованіяхъ, дозволили бы ей подвести всё формы и измёненія психиче-

<sup>1)</sup> Основ. эксперим. психологін "Вопр. Фил. и Псих." ХХХ ки., 618 стр.

скаго содержавія и всів факты психическаго развитія подъ одинъ законъ, вродъ закона сохраненія вещества и сохраненія энергів вь наукахъ физическихъ 1). Гроть и подагасть. что въ качествъ основного научнаго понятія и методологическаго принципа-и можеть выступить лишь законь "о сожрененіи энергін". Подчиненъ ли психическій процессъ, какъ в вст остальные процессы природы, закону сохраненія энергів. или не подчиненъ?---вотъ вопросъ, который, по нашему мыслителю, имъетъ решающее значение для начки психологии. Если да, то психологія пріобрътаеть основной принципъ для болже точной и строго-научной разработки исихическихъ фактовъ; если же нътъ, то всъ мечты о превращени психодогін въ точную науку—должны быть оставлены <sup>2</sup>). Вопросъ этотъ, по Гроту, можно формулировать танъ: есть ли основаніе говорить объ особой психической энергіи въ томъ же смысль, въ какомъ естествовнание говорить о прочихъ энергіяхъ природы, т. е., при условін допущенія, что и психидъятельность или работа подчинена закону сохраненія энергін, наравит съ прочими вроцессами, и психическая энергія входить въ систему энергій природы. какъ естественное звено? Этотъ вопросъ, если искать его научнаго теоретическаго рашенія, должень быть, по нашему мыслителю, поставлень внё всяких в соображеній метафизическаго, этическаго и вообще практическаго характера. Для мыслитеда, говорить 3) Гроть, ищущаго истивы и одной только истины, полжно быть совершенно безразлично, какая новая метафизическая или этическая система можеть со временемь возникнуть на почей того или другого рёшенія этой теоретической проблемми. Указывая далже на то, что некоторые думають, что утвердительное рашение вопроса о подчинени исихической энергів закону сохраненія энергів--- можеть окончательно погубить идеализмъ и спиритуализмъ, учевіе о свободъ человъческой воли и о бевсмертін человъческаго духа, т. е., привести къ новой формъ матеріадизма, Гротъ находить, что

<sup>1)</sup> Сы. Вопр. Фил. и Псих. XXXVII, 239 стр.

<sup>2)</sup> Ibid, 242.

<sup>8)</sup> Ibid. 244 crp.

такія опасенія преждевременны: и при условін привятія закона о сохранение исихической энерги остается въ прежней свяв проблемма о свободв воли и даже проблемма о безсмертіи дичнаго сознанія. Далье Гроть и завымается установкою вавона о сохранении энергии. Въ области естествовнания, въ последнее время, понятію "энергів", какъ методологическому принципу точных научных изследованій, дается очень мінровое, почти всеобъемлющее значение. Устанавливая по аналогіи съ этикъ ученіемъ естествовидовь объ экергіи, свое определение "психической энергии", Гротъ даеть следующия 4 положенія, уясизющія понятіе "психической энергін": во 1-хъ понятіе психической энергіи столь же законно въ наукі, какъ и понятіе энергіи физической, и психическая энергія вибеть такія же количественныя и разнообразныя формы, какъ и фивическія; 2) въ организмів человіна происходить постоянная трансформація физических энергій въ психическія и психическихъ въ физическія, т. е., постоянный обыбнъ тёхъ и другихъ; 3) психическія энергін, какъ и физическія, постоянно переходять изъ потенціальнаго состоянія въ кинетическое и ввъ кинетического въ потенціальное, причемъ покатіе психической потенціальности граничить съ понятіемъ физической потенціальности; 4) хотя не выработаны в не изобретены еще точныя мёры для измёренія психических энергій при ихъ превращени въ физическия, или изъ физическихъ въ психическія, но вётъ викакихъ ни логическихъ, ни фактическихъ основаній для отрицанія приложимости общаго міроваго закона сохраненія энергін къ душевнымъ процессамъ и работь чисто психнческой, а также къ анализу интенсивности и качественнаго содержанія психнческой работы въ ея соотношенін съ интенсивностью и формами физической работы (266-267). Опредълзя далъе самое понятіе внергін, Гротъ дасть выяснение этого термина въ ряде следующих положении:

- 1) Энергія есть способность діятеля совершать при извістнихь условіяхь работу, т. е., движеніе, вопреки препятствіямь. Каждый діятель представляєть собою опреділенное количество энергів.
- 2) Энергія въ каждомъ діятелі можеть быть кинетической или потенціальной.

- 3) Энергія каждаго д'ятеля не можеть быть ни увеличена, ни уменьшена никакимъ д'ятствіемъ между его элементами, котя можеть быть превращена въ любую изъ формъ, на какія вообще энергія способна.
- 4) Работа есть перенесеніе энергіи одного діятеля на другого: количество энергіи, отданной однимъ діятелемъ, всегда въточности равно количеству энергіи, принятому вторымъ. Но если оба діятеля (или боліве) разсматривать, какъ вамкнутую въ себі систему, или какъ одного діятеля, высшаго порядка, то энергія всей этой системы отъ работы не увеличится и не уменьшится.
- 5) Всякое перенесеніе, или перем'ященіе, и превращеніе энергій другь въ друга можеть наступить лишь тогда, когда при соприкосновеніи д'ятелей напряженность ихъ энергій различна.
- 6) Количества потенціальной и кинетической энергіи даннаго діятеля, независимо отъ дійствія на него другихъ діятелей, взаимно дополняютъ другъ друга и составляють вийсті величину постоянную (272—73). Опреділивши понятіе энергіи вообще, Гротъ даетъ опреділеніе и въ частности психической энергіи. Подъ психической энергіей Гротъ разуміть ту часть энергіи нашего организма, которая выражается въ чисто психической работів—сознательно волевой (288 стр.). Теперь является вопросъ: можно ли говорить о психической энергіи въ томъ же строго-научномъ смыслів, въ какомъ мы говоримъ объ энергіи физической?

Нашъ мыслитель находить, что вполнѣ можно. Онъ допускаеть превращенія психической энергіи во всѣ другія формы энергій природы—въ энергію нервную, химическую, электрическую, термическую и двигательную, какъ и этихъ послѣднихъ въ психическую (274—275). Психическая энергія есть, по нашему мыслителю, только одна изъ формъ энергіи,—но высшая форма—общей и единой энергіи природа, и она подчинена въ своихъ обнаруженіяхъ и превращеніяхъ всеобщему природному, или міровому закону сохраненія энергіи. Какъ и всякая другая энергія, психическая энергія подлежитъ количественной оцѣнкѣ; она представляєть собою извѣстную форму

превращенія другихъ энергій природы и сама въ нихъ непрестанно превращается; ей свойственны тв же переходы изъ потенціальнаго состоянія въ деятельное или кинетическое, и обратно. Гротъ подробно и доказываетъ всв эти положенія, приводи въ подтверждение ихъ частные првифры. Такъ, онъ указываеть на такіе общепризнанные факты, что электричество дійствуєть на душевную энергію человіка: предъ грозой н во время ся человъкъ чувствуетъ себя въ особомъ душевномъ состоянии. Примънение электрическаго лъчения столько же отражается на "физикъ", сколько и на "психикъ" человъка (282). Въ другомъ мёсть Гротъ высказываеть ту мысль, что существуетъ количественный балансъ между физическими и психическими энергіями въ организмѣ и что психическая работа варавив съ физическою подчинена закону эпергів. Здівсь Гротъ, въ подтверждение своей мысли, приводить такие примъры: свльвое напражение психической энергии въ сторону умственной деятельности сказывается ослабленіемъ чувствительности и воли, и наоборотъ, одностороннее ума ослабляеть волю, или направляеть ее на недостойныя цёли: очень умные люди бывають часто или слабокарактерными, или черство-разсудочными натурами (290). Друпримаръ, приводимый Гротомъ, тотъ, что чувственность и разврать убивають душевную энергію человъва, ослабляють память, воображение, творческую способность, а физическое воздержаніе напротивъ увеличиваетъ душевныя энергін и сберегаеть ихъ (296). Въ виду того, что психическая энергія развивается на счеть энергій организма и среды и уменьшаеть другія энергіи организма, нашъ мыслитель находить несостоятельнымь то возражение, которое ставять теорів закона психической энергіи; говорять, что если допустить, что и психическая энергія должна быть включена въ сумму энергій природы, то законъ сохраненія энергіи будетъ нарушень, погому что исихическая энергія есть факторь, никогда не входищій въ разсчеть при вычисленіи завивалента физической энергіи, и однако же законъ сохраненія энергін, и вменно при этомъ условін, и оказывается візрнымъ (284). Гроть рыничельно опровергаеть это возражение в то положе-

ніе, на которомъ оно основывается. Приміръ этому положенію, приводимый нашимъ изв'ястнымъ мыслителемъ Страховымъ: "падая съ высоты, мы не можемъ напряжениемъ душевной энергіи измінить ни направленія, на силы паденія"-Гроть опровергаетъ указаніемъ на то, что ловкіе акробаты, привыкшіе влад'ьть мышцами, во время полетовъ въ воздухѣ, при нечаянномъ паденіи, иногда очень ловко, усиліемъ воли и напряженіемъ мышцъ явивняють положеніе телесныхь органовь и падають на ноги, не разбиваясь. Гроть находить далже, что всь извъстные аргументы противъ подчиненія психической работы закону сохраненія энергіи построены по типу следующаго разсужденія: психическія силы суть особыя силы въ првродъ, эти особыя силы не суть энергіи въ смыслів физики,следовательно, эти силы не подчинены закону сохраненія энергін, какъ элементы единой энергін природы. Но именно въ основъ этого разсужденія, по нашему мыслителю, и лежить petitio principii, ибо первая посылка не доказана, и все предшествующее и послъдующее разсуждение направлено на доказательство ея неверности и произвольности. Гротъ разбираетъ и другое, возможное со стороны физіологовъ, допускающихъ существование нервно-мозговой или "психофизической энергіи, возраженіе: если существуетъ нервно-мозговая энергія и вообще особыя физіологическія энергін въ нашихъ органическихъ тканяхъ, подчиненныя общему закону сохраненія энергін, наравнъ съ прочими энергіями природы, то какая еще можетъ быть особая психическая энергія въ пряродъ, входящая въ систему энергій, какъ реальный факторъ и подчиненная вмістѣ съ нимъ закону сохраненія энергій. Нужно ли это допущеніе, это удвоеніе энергій, участвующихъ въ психофизіологическомъ процессъ. На это недоумъніе Гротъ кратко отвъчаетъ тъмъ, что нервно-физіологическая работа не есть еще работа психическая, сопровождающаяся психическими состояніями и сознаніемъ: много есть происходящаго и ва порогомъ сознанія. Гротъ строго отличаетъ психвческую энергію отъ нервно-мозговой, такъ какъ подъ психической энергіей разумбеть ту часть энергін нашего организма, которая выражается въ чисто психической работъ-сознательно-волевой.

Указавти на самостоятельность психической энергіи, Гроть далье занимается выясненіемъ характера носителя или среды этой энергін. Въ этомъ вопросв Гротъ склоняется въ сторону неоднократно высказанной гипотезы невъсомой эфирной среды, какъ механическаго субстрата психическихъ явленій, или, по терминологіи Грота, психическихъ энергій.

Установивши понятіе психической энергіп, указавши ея среду, Гротъ переходить далее къ выяснению отношения этой теорін психической энергін къ ученію физики. Гротъ убъжденъ, что, предполагая подчиненность психической энергіи общему закону соховненія энергіи, онъ а priorі не входить ни въ какое противоръчіе съ ученіями физики о законъ сохраненія энергія, такъ какъ, по его воззрѣнію, нѣтъ основаній для апріорных в отрицаній гипотезы, что въ нервно мозговомъ аппарать есть особая невысомая эфирная среда, являющаяся носителемъ этой энергіи; и такимъ образомъ, вволя въ психологію понятіе психической энергіи, Гротъ находить, что онъ выдёляеть въ это понятіе лишь часть той энергіи, психонервно-мозговой, или физіологической (органической), которая уже привнается реально-существующей и входящею въ сумму энергій природы всіми физіологами-динамистами и энергетистами. Подводя итоги своему ученію о психической энергіи, Гротъ устанавливаетъ следующія четыре положенія: 1) психическія энергіи суть такія же количества и величины, какъ и физическія; 2) онъ взаимно превратимы другь въ друга, какъ различныя формы психической работы и психической потенціальности; 3) что точно также онв въ известныхъ предълахъ превратимы въ физическія энергіи и обратно (чрезъ посредство организма); если же такъ, то очевидно нельзя а ргіогі отвергать; 4) приложимость закона сохраненія энергій въ сферъ душевной дъятельности, а слъдуетъ искать его оправданія и провёрки путемъ изобрётенія особыхъ критеріевъ, или насштабовъ для измітренія количественных энергій. Путь для этого, по нашему мыслителю, долженъ состоять въ отысканіи механическихъ эквивалентовъ психической работы, [прежде всего, въ связи съ измеревіемъ физіологической работы нервнья тканей, а затым и ихъчисто физическихъ проявленій.

Указывая на то, что первые шаги въ этомъ направленія уже саћланы въ измфренім термо и электро-динамическихъ условій работы мозга, нервовъ и мышечной системы, нашъ мыслитель поворить, что эту техническую задачу должна разрёшить не исихологія, а физико-физіологія. Далве, установивши общее положение о закона психической энергіи 1). Гротъ, уже во второй статью, оправдываеть себя оть упрековь и подозраній критическихъ идеалистовъ, къ которымъ онъ себя причисляеть, въ матеріализмѣ, и показываетъ различіе своего ученія отъ ученія матеріалистовъ, изъ которыхъ некоторые могутъ вывесть заключеніе, что принятіе теоріи "психической эпергін" равносильно полному торжеству матеріализма, хотя бы энергетическаго, и что съ душою, свободною волею и безсмертіемъ дичнаго сознанія этимъ путемъ будетъ навсегда покончено (300). Нашъ мыслитель высказываетъ здёсь въ свою защиту. а также и въ защиту своей теоріи, такія мысли: энергія способность двигателя или деятеля къ работе, движенію, съ преодоліваність препятствій. нии двигатель-отвлеченное понятіе-для обозначенія источносителя энергін, будь это матерія или н'вчто другое, пусть даже какая либо "субстанція", разумфя этоть терминъ, какъ эмпирически-предъльное понятіе, годное для обозначенія "неизв'єстной реальности"; энергія, какъ способность къ работъ, не есть сама по себъ дъятель, или источникъ дъйствія, а только свойство этого дъятеля. Но она не есть и самодвижение и сама "работа" въ ея эмпирическомъ проявленів, а нічто большее, шиенно свойство, или способность проявлять движение. Только въ этомъ смысле и можно говорить о потенціальной энергіи и о покоящемся д'явтель, только въ этомъ симсле и иметъ значение законъ сохранения энергия. Препатствіями къ психической работв могуть быть только движенія и энергін физическія. Следовательно, и психическую работу необходимо разсматривать съ механической ярфнія, какъ совокупность "движеній": пичто, кромв движенія, не можеть преодольвать движенія. Элементомъ пожхи-

<sup>1)</sup> XXXIX вн. Вопр Фил. в Псих. 299.

ческой работы является движеніе. Психическое движеніе, будучи качественнымъ измъненіемъ, подлежить въ то же время количественной оп'викъ, и должно быть признано выразителемь въ эквивилентихъ механическаго движенія: иначе оно не могло бы истематься при преодолжвании препятствій, переходя въ организмъ въ веханическое движение органовъ и мышечныхъ тканей. Давая указанное определение понятии: деятеля, энергін, движенія и работы, Грога подчеркиваеть далье то, что это опредвление ничего еще не предрашаета относительно вопроса о томъ д'вятель, который является реальнымъ источникомъ этой энергів, движенія и рабочы, какъ и теорія физическихъ энергій и движеній ничего не предрішаеть относительно техь деятелей, которые являются ихъ последними источниками: матерія ли это будеть, сила ли, духъ или что другое. Оба противоположныя понятія—духъ и матерія—и теперь остаются гипотетическими, ибо самыя понятія "духъ" и "матерія" выражають собою не подлинно извістныя намь реальности, а предельныя понятія ума, представляющія обобщенія и отвлеченія ніжоторыхъ противоположныхъ признаковъ реальностей, открывающихся нашему сознанію и самосознанію. Точной наукъ, для ея опытнаго изученія дъйствительности и экспериментаціи надъ нею, они и не нужны, а съ точки зрівнія "критики познанія", проблемма духа и матеріи остается попрежнену проблеммой (805). Устанавливая понятіе психической энергін и свои возврвнія на противоположные термины-духа и матеріи, Гроть далве опровергаеть возможное со стороны спиритуалистовь-возражение противъ этого закона; возражение это касается загадочнаго пункта въ физическомъ ученім объ энергія - переноса энергів изъ одного тела въ другое, или изъ одной части "системы" въ другую во время работы, при сохраненій общаго ей количества и міры въ системъ. Допуская уменьшение и увеличение эпергій (способностей къ работв) въ отдельныхъ частяхъ системы, физика допускаеть этимъ самымъ переходъ какой-то реальности изъ одного твла въ другое, безъ измвневія внутренней реальности его существованія. Это какъ бы ніжогорое логическое противорвчіе, нля, по выраженію Канта, антиномія для нашего ума.

Билліардный шаръ удариль другой шаръ, последній покатился, первый откатился: оба остались вполве реальны, какъ элементы действительности, но оба что-то реальное другь другу отдали,-одинъ больше отдалъ, чемъ получилъ, другой больше получиль, чёмь отдаль; первый, по терминологіи механики, произвель работу надъ вторымь, но общая сумма ихъ энергій не изманилась. Вотъ простантій, по Гроту, примаръ передачи и превращенія энергіи въ природь. Анализируя его логически, Гротъ считаетъ возможнымъ допустить несколько толкованій: что одна часть матеріи передала другой части какую-то силу, и что силы въ природъ различны отъ матеріи и могутъ переходить изъ одной части матеріи въ другую; или же, что отъ первой части матеріи что-то ея собственное отділилось и присоединилось ко второй, такъ что первая умалилась, а вторая умножилась; или же, наконецъ, что матеріи совсёмъ нѣтъ, а есть только силы и что одна сила, шаръ № 1, передала часть себя, или присоединилась къ другой силь, или центру силъ, навываемому шаромъ № 2. Съ точки врвнія наивнаго реализма и научнаго матеріализма, или же динамизма, всѣ эти толкованія одинаково законны; съ точки же зрінія критики познанія они всё одинаково наивны, ибо всё эти факты совершились въ сущности только въ нашемъ воспріятіи в представленін; и, разбираясь въ нихъ, им можемъ логически равложить событие только на рядъ перемфиъ въ своихъ воспріятіяхъ и представленіяхъ. Приводя въ порядокъ и обобщая, по логическимъ же законамъ, эти перемъны, мы говоримъ: произошло явленіе, навываемое движеніемъ; въ этомъ явленіи играли роль два какіе-то элемента действительности Х и У, называемые тёлами (шарами); чтобы явленіе это состоялось, необходимо предположить въ обоихъ элементахъ предварительную способность къ движенію, т. е. энергію, въ данномъ случаб потенціальную, а какъ носители и источники этихъ энергій, означенные элементы действительности (или по механикъ-системы) Х и У должны быть названы, или сами двятелями, или въ нихъ должны быть предположевы какіе-то дъятели, или силы; при этомъ что-то передавалось отъ одного элемента въ другой, что мы, какъ явленіе, нами воспринятое,

называемъ движеніемъ, въ смыслѣ научно-механическомъработой. Вотъ, по Гроту, единственный возможный объективный логическій законь факта, а чтобы уяснить себ'ь, что такое вообще дёятели, силы и явленія, элементы дёйствительности, тела, ихъ энергіи, движенія и даже работа", нашъ мыслитель предлагаеть прибъгнуть къ субъективному опыту, къ анализу состава и элементовъ своей мысли, сознанія. При этомъ Гротъ считаетъ законнымъ придти къ следующимъ предположеніямъ: 1) такъ какъ мы знаемъ непосредственно только одного деятеля въ природе, наше собственное Я, или субъекта, какъ носителя совнанія и какъ непосредственный источникъ нашей исихической энергіи и работы, то мы можемъ законно думать, что всякіе діятели въ природів, или всякіе источники **эн**ергіи, суть для себя и "внутренніе своего рода  $\mathcal{A}^a$ , или субъекты. 2) До сихъ поръ эти дъятели назывались душами, можно и впредь называть ихъ этимъ именемъ, только помня, что дъло идетъ не о прежнихъ "метафизическихъ" субстанціяхъ, а только объ извёстнаго рода логико-алгебраическихъ знакахъ, для выраженія воспринимаемыхъ свойствъ субъекта, "быть причинами сознательнаго действія и носителями необходимыхъ для него двателей". 3) Такъ какъ нашъ субъектъ сознаетъ, что онъ не весь есть сознательный деятель, а еще и не вполне совнательное орудіе действія, то онъ приписываеть себе тело, какъ такое орудіе, и въ то же время, среду дійствія, и называеть ее объевтомъ своего (психическаго) действія, своей (психической) работы. 4) Но далье онъ сознаетъ также, что и самъ онъ является объектомъ действія другихъ деятелей и воспринимаеть эти действія, и потому делить себя на действующій субъекть или волю, и воспринимающій субъектьумъ и сознаніе вообще. 5) Какъ велика сила нашего субъекта, какъ дъятеля, какъ воли, т. е., какъ носителя потенціальныхъ энергій дійствія, мы не знаемь вь точности, но должны допустить ограниченность суммъ этихъ накопившихся, или не разсвавшихся еще въ насъ, потенціальныхъ энергій дійствія, -- этого капитала нашихъ психическихъ энергій, которымъ и мы живемъ всю жизнь. Но эта ограниченность общей суммы психической энергіи еще не рішаеть отрицательно вопросовь

о своболь воли, бежемертін личнаго созванія, такъ какъ, будучи продуктами сложной эволюцім природы, челов'яческіе офганизмы могуть считаться такими значительными запасами тенціальных в психических энергій, которые не могуть быть истощены всею нашею жизнью, и не могуть находить средъ такихъ абсолютвыхъ противодъйствій, которыхъ бы они не могли преодолъвать, при переходъ своемъ въ кинетическое состояніе. Въ этомъ смыслѣ воля, по нашему мыслителю, можеть быть относительно свободна, а субъекть, какъ деятель, неистощимъ въ своей внутреней потенціальной энергіи. воторая можеть быть переведена въ работу не только извиж физіологическими толчками, но и извнутри-самосознаніемъ. Изъ предшествующихъ основаній Гротъ выводить, что исихическая энергія, не будучи совершенно истощена жизнью, можеть всецьло разсвяться или перейти въ физическія энергів распадающихся частиць тыла (въ трупь), а переходить со встин ся основными свойствами (сознанісить и самосознанісить) въ другую среду, напр. невъсомую, эфиркую, которая считается иногда "средою действія психической энергіи" даже въ саномъ организмъ, въ нервной его системъ. Здесь Гротъ и допускаетъ такое предположение, что душа, въ прежнемъ значенів слова, можеть быть, и есть эта эфирная, нев'есомая среда, вийсти съ ея особыми психическими энергіями. Если въ другое, а въ деного тем въ другое, а электрическій токъ или энергія переходить по проволокі, изь одного аппарата въ другой, то почему спращиваеть нашъ инслитель, психическій токъ не можеть перейти чрезь эфирачю среду въ другія тіла, иди пространства? Гроть завсь допускаеть надежду, что на почет энергетизма учение о безсмертии личнаго сознанія, можеть, современема найдеть себь новое научное оправданіе (809). Соглашаясь съ тімь возможными здісь возраженіемъ, что всв эти мысли только гипотези, предпо-JOHEHIS, JOIAJEH H METTS, HANTS MEGINTELL BOO TAKE CURчасть установлениимь тотъ выводь, что психическая энергін, сама по себъ, не предръщаеть ни одного метафизическаго вопроса. И этика, и даже религозное міросозердание отъ этой гипотезы висколько не могуть пострыдать -- вравственная и религіозная философія могуть только найти въ психологической энергетикъ новые методы и горизонты для изсафдованія своихъ проблемъ. Энергетика въ психологіи должна явиться, по взгляду нашего мыслителя, полезной рабочей гипотезой, нисколько не исключающей точки врёнім внутреннихъ одънокъ (810). Нашъ мыслитель увъренъ, что психологія, какъ наука точная и экспериментальная, пріобрётеть безконечно обширные новые горизонты для своихъ изследованій, если, отбросивъ и вкоторые старые пріемы и отживнія понятія, она пріобщится къ общей работв естественныхъ наукъ, т. е., въ данномъ случав, къ разработкв ученія объ энергіахъ, и объ ихъ превращеніяхъ, и сохраненіи въ природъ и въ организмахъ. У новой энергетической психологіи будеть, по нашему мыслителю, уже то преимущество, что понатіе "психической энергій" дастъ новое обоснованіе старому ученію о психической активности и о реальномъ дъйствіи психическихъ силъ на физическую среду, т. е., понятію воли, какъ творческаго начала и двателя, понятію "идей-силь". Въ то же время является возможность новыхъ объясненій процессовъ ощущенія, чувствованія, мышленія, творчества, явленій вози, памяти воображенія и т. п. Гротъ кончаеть свою статью убъжденіемъ, что изложенная имъ точка зрівнія вібрна, и она рано или поздно восторжествуеть, какъ всякое ученіе, основанное на фактахъ опыта. Объщаясь самъ работать, Гротъ въ концё своей статьи просить и другихъ безпристрастныхъ изслёдователей заняться логической и эмпирической провъркой его положеній и предположеній (811).

Александрь Никольский.

(Продолжение будеть).

## "Теодицея" Лейбница, разсматриваемая въ связи съ его метафизическимъ ученіемъ.

(Продолжение \*).

## Глава II-я. ТЕОДИЦЕЯ.

Отдълъ 1-й: Происхожденіе, задача и цъль ея.

Слова "теодицея" не существовало до Лейбница. Онъ первый употребиль его для того, чтобы однимь словомь опредълить и содержаніе и цель своего произведенія. Теодицеа значить собственно богооправдание, т. е., впологія божественныхъ совершенствъ. Предметы, которые затрагиваетъ Лейбницъ въ своей Теодицев, и вопросы, которые онъ рышаеть въ ней, занимали его съ раннихъ поръ. Онъ знакомился съ ними посредствомъ изученія лучшихъ писателей того времени, а размышляль о нихъ, какъ онъ самъ говоритъ, съ самой ювости своей. Можно сказать, что мысль, внушившая ему его Теодицею, зръла въ немъ въ продолжение всей, предшествующей ся написанію, жизни. Потому-то всв его симпатіи лежали на сторонъ главнымъ образомъ этого труда, въ который онъ вложилъ всю свою душу, всю силу своего генія и который быль, такъ сказать, его любимымъ дътищемъ. Судя по письму Лейбница къ герцогу Брауншвейгскому Іоанну Фридриху, планъ Теодицеи былъ составленъ гораздо ранве 1710 года (года появленія

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вфра н Разумъ» за 1903 г. № 21.

ея въ свътъ). Въ этомъ письмъ Лейбницъ объяснялъ герцогу планъ предпринимаемаго имъ сочиненія, которое должно было имъть следующее заглавіе: "Demonstrations catoliques". Оно, по мысли Лейбница, должно быть разделено на три части. Въ первой части онъ имёль въ виду представить доказательства бытія Божія и безсмертія души. Вторую часть онъ нам'вренъ быль посвятить доказательству возможности христіанскихъ таннствъ вообще и въ частности вопросу о святой Троицъ, о воплощеніи, Евхаристіи и воскресеніи мертвыхъ. Третья часть должна трактовать о Церкви, ен Божественномъ происхожденін, власти и о церковной ісрархін. "Этому сочиненію должно было предшествовать изложение оснований истинной философии, необходимое для ез пониманія. Ибо, говоритъ Лейбницъ, необходима новая логика, чтобы понимать степень въроятности приведенныхъ въ сочинении доказательствъ. Необходимо также дать новое развитіе метафизикъ, чтобы составить себъ върныя понятія о Богь, о душь, о личности, о субстанціи и пр. Необходимо несколько основательнее изложить физику, ибо безъ этого нельзя опровергнуть возраженій противъ сотворенія, потопа и воскресенія мертвыхъ" 1). Лейбницу не удалось выполнить своего добраго намфренія во всей полнотф; по крайней мірь не извістно, чтобы существовало сочиненіе Лейбница подъ заглавіемъ: "Demonstrations catoliques". Но Фуше-де-Карейль открыль цёлую серію манускриптовъ, которые своимъ содержаніемъ весьма напоминаютъ намъ содержаніе предполагаемаго Лейбницемъ общирнаго сочиненія и которые въ зародышъ образують будущую Теодицею. Это, во первыхъ, манускриптъ, носящій следующее заглавіе: "Specimen demonstrationum catolicarum, seu apologia fidei ex ratione". Это безъ сомнения предисловие къ книге и соответствуетъ предисловію Теодицев въ настоящемъ ем видъ, именно ея "Discours sur la conformité de la foi avec raison". Здівсь Лейбницъ соглашаетъ естественныя и богооткровенныя истины. Второй манускрипть имфеть следующее заглавіе: "Dialogus de immortalitate mentis et necessitate rectoris in mundo, et con-

<sup>1)</sup> Герье—277 стр.

fessio philosophi, seu de justitia Dei circa praedestinationem, aliisque ad hoc argumentum spectantibus". Aianora этотъ соотвётствуетъ первой части соч.: "Demonstrations catoliques" -- ото, по всей въроятности, тотъ самый латинскій діалогъ, который Лейбницъ показываль Арнольду въ бытность свою въ Парижв и о которомъ онъ упоминаетъ въ своей Теодицев 1) н въ письмъ къ Мальбраншу<sup>2</sup>). Первая часть этого діалога, представляющая доказательство бытія Божія и безсмертія души, потеряна, но вторая -- сохранилась и этоть отрывовь виветь большую важность. Богословъ и философъ сходятся здёсь въ вопросахъ относительно правосудія и благости Божінхъ, предопределенія и свободы. Всё эти вопросы обсуждаются и решаются здесь такимъ же образомъ, какъ и въ Теодицев, однимъ словомъ, это полная и подробная программа разсматриваемаго сочиненія. Далье, найдена рукопись подъ заглавіемъ: "Ratione fidei catholicae", въ которой Лейбиндъ пытается доказать, что догматы христіанскіе, которые содержатся Вседенскою перковью, болже согласны съ разумемъ, чтиъ еретическія или сектантскія доктрины. Къ этимъ манускриптамъ нужно отнести еще трактаты: 1) "De religione magnorum virorum", въ которомъ Лейбницъ нытается доказать, что всё великіе мужи были религіознъйшіе люди и 2) "Dialogue entre Theophile et Polydore", замізчательный тівмъ, что въ немъ излагается теорія о наидучшемъ мірь въ томъ же самомъ видь, въ какомъ ее въ последствии изложиль Лейбницъ въ своей Теодицев.

Обстоятельствомъ, нобудившимъ Лейбница написать Теодицею, было прежде всего его желаніе разсіять ложные взгляды его современниковъ по нівоторымъ религіознымъ вопросамъ, въ частности относительно вопросовъ о свободів воли и о злів. "Тамъ, гдів сліздовало видіть высочайшую благость, говоритъ Лейбницъ, люди его времени усматривали непреодолимую силу Божію, тамъ, гдів должны признавать всемогущество, видіти деспотическую власть" в). Но особенно часто злоупотребляди важущейся необходимостью судьбы, пользуясь ею для извине-

<sup>1)</sup> Teodicée-§ 211, II-569 p.

<sup>2)</sup> Cousin-Fragments de philosophie cartesienne 409 p.

<sup>3)</sup> Theod. Preface 470 p.

нія разнаго рода пороковъ. "Я часто слышаль, передаеть Лейбинцъ, какъ молодые люди съ живымъ темпераментомъ говорили, что нетъ надобности учить добродетели, порицать порокъ, надъяться на награды и бояться наказаній, потому что о книгахъ судебъ можно скавать, что написанное въ нихъ написано, что наше поведение ничего не измънитъ и что такимъ образомъ лучше всего следовать своей склонности и держаться только того, что удовлетворяеть насъ въ настоящее время" 1). Все это неоднократно побуждало Лейбинца браться за перо, чтобы выяснить частію смутныя, частію вопросахъ, котоахинавогицея ахат о вітвноп RUHAROL рые занимали въ то время общество. Лейбницъ занимался, какъ мы уже говорили, религіозными вопросами съ раннихъ льтъ и неоднократно думаль, по его собственному . признанію, обнародовать свои мысли о нёкоторых в изъ нихъ, но некоторыя обстоятельства препятствовали этому. Между твиъ явились довольно важныя причины, пубудившія его взяться за перо: мы разумвемь религіозно-философскія беседы Лейбница съ прусской королевой Софіей—Парлоттой <sup>2</sup>). Бесъды эти касались величайшихъ и труднъйшихъ проблемиъ человъческого духа: отношенія Бога къ міру, свободы воли, начала и сущности вла и примиренія его съ премудростью и благостью Божінии. Когда современный Лейбницу мыслитель-Бэйль обнародоваль свои противорелигіозныя сочиненія и темъ возобновиль всв затрудненія въ решеніи вышеупомянутыхъ вопросовъ, бесъды Лейбница съ королевой особенно оживились. Любознательная Софія Шарлотта, находя въ сочиненіяхъ Байля возраженія противъ премудрости и благости Божінхъ, свободы воли и некоторых догиатов веры, постоянно спраппивала мизнія Лейбница по этимъ вопросамъ. Лейбницъ, по возможности, старался разрёшать ен недоуменія и опровергаль всв возраженія Бэйля противъ христіанскихъ догматовъ. Такъ

<sup>1)</sup> Ibid. Preface 471 p.

<sup>2)</sup> Софія Шарлотта, супруга прусскаго вороля Фридриха 1-го — санал интересная личность того времени, въ которое жиль Лейбинць. Это была образованньйшая женщина, интересующаяся превмущественно богословско философскими вопросами, о которыхъ она вела общирную переписку съ Лейбницемъ и другими великими мужами того времени.

какъ объясненія, которыя даваль Лейбниць королеві по недоумъннымъ вопросамъ, ей нравились, она убъдительно просила его изложить на бумагъ свои мысли и именно на францувскомъ языкъ, чтобы могли читать ихъ и лица, незнакомыя съ датинскимъ языкомъ. Лейбницъ началъбыло уже свой трудъ, какъ королева неожиданно скончалась. Друзья его и ея. которые знали о желаніи умершей королевы, упросили его исполнить ея волю и вотъ явился манускриптъ, который по отпечатаніи составиль цілый томь in octavo. Такъ какь появленіе Теодицеи въ свёть было вызвано беседами по поводу сочиненій Бойля, то главная ся задача состояла въ опроверженіи возраженій этого послідняго противъ христіанскаго віроученія и защить основныхъ истинъ христіанства отъ нападковъ скептицизма. Имъя въ виду это, Лейбницъ пытается установить болье правильное понятіе о Богь, чемъ какое имъли большая часть его современниковъ, защитить Его отъ ходячихъ возраженій противъ Его премудрости и благости. Это онъ пытается сдълать не какимъ нибудь раціоналистическимъ и философскимъ выведениемъ догматовъ изъ началъ разума, а указаніемъ лишь полнаго согласія христіанскихъ догматовъ съ началами разума и опровержениемъ quasi неопровержимых возраженій разума противъ предметовъ въры.

Перейдемъ теперь къ изложенію самой Теодицеи.

Отдълъ 2-й. Объ отношении въры въ разуму.

Въ своихъ возраженіяхъ противъ христіанскихъ догматовъ, противъ возможности ихъ разумнаго обоснованія, Бъйль опирадся на двухъ основаніяхъ: во первыхъ, на доказательствъ полной противоположности между върою и разумомъ и, во вторыхъ, на неопровержимости возраженій противъ премудрости, благости и правосудія Божіихъ. Лейбницъ, наоборотъ, старается доказать въ Теодицев, что между разумомъ и върою нътъ противоръчія и что возраженія, дълаемыя Бъйлемъ, противъ нъкоторыхъ истинъ въры, вовсе не неопровержимы. Въръшеніи вопроса объ отношеніи въры къ разуму Бъйль и Лейбницъ представляютъ два крайніе полюса. Первый видитъ меж-

ду ними полную противоположность, второй-полное согласіе, какъ откровеніями одного и того-же Божества. Двѣ истины, говорить Лейбницъ, не могуть противоричть другь другу: предметь вёры есть истина, отврытая Богомъ чрезвычайнымъ способомъ, разумъ же есть логическая свизь истинъ, которыя духъ человъческій постигаетъ естественнымъ способомъ, бевъ помощи свъта въры. Тайны въры не могутъ противоръчить разуму человъческому, не противоръча разуму Божественному. Принадлежащая намъ часть разума, по Лейбницу, есть даръ Божій и относится къ разуму Божественному, какъ часть къ цълому, такъ что невозможно, чтобы то, что противоръчитъ части, не противоръчило цълому. Далъе, Лейбницъ строго разграничиваетъ то, что превышаетъ разумъ, и то, что противорвантъ ему. Разумъ, по Лейбницу, какъ мы уже сказали, есть логическая связь истинъ; таннства превышають нашъ разумъ, понимаемый въ этомъ смыслё, потому что они заключають въ себв истины, не содержащіяся въ той связи истинъ, которыя мы познаемъ естественнымъ образомъ, но они не противоподожны разуму, такъ какъ не противоречать ни одной изъ твиъ истинъ, къ которымъ можетъ приводить насъ эта связь. Противоразумнымъ можетъ быть названо только то положеніе, которое опровергается неопровержимыми доводами, или противоположное положение которому можеть быть доказано точнымъ и серьезнымъ образомъ, а все то, чего нельзя понять и въ пользу чего нельзя представить апріорныхъ основаній, можеть быть названо сверхразумными, но ни въ коемъ случав не противоразумными. Это различие сверхразумнаго отъ противоразумнаго Лейбницъ старается уяснить своимъ ученіемъ о различныхъ видахъ необходимости. Онъ различаетъ три вида необходимости: метафизическую, называемую имъ также логической и геометрической, физическую и правственную (гипотетическую). Метафизическая необходимость принадлежить такъ называемымъ въчнымъ истинамъ, абсолютно необходимымъ. Физическая необходимость принадлежитъ истинамъ положительнымъ, законамъ, которые Богъ далъ природъ, или положеніямъ, зависящимъ отъ этихъ законовъ. Эти законы имъютъ своимъ основаніемъ свободное избраніе Божіе, а не логическую необходимость. Природа этихъ физическихъ законовъ, сохраняемыхъ не до догической необходимости, а свободно, такова, что она даетъ возможность Богу препобеждать ихъ чудомъ, по требованию болве важныхъ причинъ высшаго поряжа. чёмъ тё общія основанія добра и порядка, которыя привели Его къ избранію этихъ законовъ 1). Нравственная же необходимость есть та, которая налагается мудростію. Этой необходимости. между прочимъ, подчиняется Богъ, когда избираеть наилучшій изъ встхъ возможнихъ міровъ. Метафизическая необходимость дъйствуетъ безусловно, т. е., противоположное ей заключаетъ въ себѣ противорѣчіе, правственная же и физическая необходимость основываются на требованіях в соотносительности (convenance) 2) и нравственности и противоположное имъ не содержитъ въ себѣ никакого противорѣчія. Тогда какъ все то, что противоржчить догической или метафизической необходимости, невозможно и принуждение при такой необходимости непреоборимо даже для самого Творца, въ нравственной же и физической необходимости нътъ такой невозможности. Богъ обладветь полною возможностью осуществить безиравственное и только Его мудрость препятствуеть это ему сдёлать; равно какъ Онъ можетъ отменить и некоторые законы природы въ исключительных случаяхъ, когда требують этого высшія основанія всеобщей соотносительности.

Второй пункть въ вопросѣ объ отношенів вѣры къ знанію, въ которомъ расходились Лейбницъ в Бэйль—это вопросъ: могутъ ли истины вѣры быть предметомъ неопровержимыхъ возраженій. Бэйль отвѣчаетъ на этотъ вопросъ утвердительно, но для Лейбница неопровержимыхъ возраженій противъ истинъ вѣры нѣтъ, да ихъ в быть не можетъ. Возраженіе можетъ

<sup>1)</sup> Theodicée. Discours de la conformité de la foi avec la raison § 2. 480 р
2) Подъ соотносятельностью Лейбинцъ разумъетъ взаимную условливаемость существованія предметовъ. При этомъ мыслится извъстная связь одника предметовъ съ другими, а также подчиненіе ихъ высшему упорядочиванію, или предопредъленному теченію. Но соотносительное по одному этому не становится еще строго, или логически необходимимъ. Лейбинцъ пользуется этимъ понятіемъ для освобожденія человіческой свободи отъ бевусловной необходимости, не въ то же премя онъ отрищаеть въ ней и полный преизволь. (Kirchman—Erläuterungen zur Theodicée, 18 6).

быть неопровержимимь только въ томъ случав, если въ основени его делеть деказательство, построенное на началахъ DERVIS H 'BE MOOCHODENEE' OURTSES; HO COME CYMICCIBY OF TERIS BOSPERSHIS RECTED KEROTO RECTED TESHCE, TO HAR TESHCE этогъ долженъ быть признанъ дожнымъ, или не существуетъ неопровержнинить докажательствы противы мето, инвее два противоречным положения должны быть мислимы одновременно, какъ истиния; если же возражения не имфють этой доказательной силы, то они образують только вёроятный аргументь, ве им'вищій никакой силы против'я вёры и, какъ такія, не неопровержимы. И такъ, по Лейбинцу, что инбудь одно: или въра, или неопровержимия возражентя. Если существують неепровержимыя возраженія противь вёры, то предметь вёры доженъ, или, наоборотъ, если предметъ въры-вив сомивина. то ивть неопровержимых возражений противь нея. Войль утверждаеть, что то обстоятельство, что тайны "возвышаются надъразуномъ" уже служитъ доназательствомъ неопровержимоств возраженій противъ нахъ: "Если би разумъ могъ доставить намъ рашенія возраженій протись догивта Тромчности или догмата объ Упостасновъ единствъ, тогда онъ возвысился бы до этихъ таниствъ, подчинилъ бы ихъ себъ и довелъ бы дъло до ваключенія, что они согласны съ естественнымъ свётомъ. Тавимъ образовъ онъ сдиналь бы то, что превышаеть его силы, переступиль бы ва свои собственныя границы, что было бы формальнымъ противоръчісиъ. И потому надобно скавать, что онъ не можеть представить решеній своихъ собственныхъ вовраженій, такъ что вовраженія эти остаются побёдоносными до техъ поръ, нока не прибегнуть къ помещи Божественнаго авторитета и въ необходимости плененія своего разума въ послушание вітры" 1). Но Лейбниць отвічаеть на это, что для тъхъ или другихъ возраженій противъ тавіножороводпо иночет прого никакой необходимости доводить эти таинства до полнаго унспенія. Защищающему таннства, говорить Лейбниць, достаточно со всем строгостью отвертнуть всеобщность нвиоторыхъ положеній того или вного козраженія противъ

<sup>1)</sup> Theodicée § 72.

нихъ, нля подвергнуть критикъ его форму. Все это можно лежать, не выходя за пределы вопраженія н потому вёть нинакой надобиости для опровержения меропостини и возражений и и возражений и потива TARRETED DIGITERSTS OFF TARRETES, HAME", KANE OTOFO TOCOVERS Бойль. Этимъ не исчеримваются еще вопраженія Бойля. Если PAROTODHE VUCHIE HERBEIHANTI DESYMI, UDOROMERCIL: OHL CROE BORDAMOHIA. TO OHE HANDASTCE BUT OFF CHAPA: ONE PRO MORETE HE'S LOCTHFATS, OCHE OHS HO MOMETS LOCTHFATS, P. TO: HE MOMETS и понимать, а если онь но можеть понимать, то не имветь ло отношению къ этому никокой вдек и никокого принцива. CAVERHAIO ECTOVERSOND ALS DEMCHIS BOSDAMCHIE INDOTESD HUND. савловательно и вовраженія, квласиня разумомь противь этихь ученій, остаются безь отвіта" 1). Но не понемать сущности таниства, отвічаеть на возраженіе Лейбинць, еще не значить совершенно не знать его и не имъть о немъ накакой идеи. Чтобы понимать что-либо въ полномъ смысле этого слова. надобно вийть вой привходящія въ предметь иден и надобно. атобы вев эти иден были мены, раздельны и адокватим ему. & ecan taks, to game by mip's dubaneckoms his nonemacans очень немногое, но можно-ли сказать, что о всемъ остальдомъ им не имвемъ никакой идеи? То же нужно сказать и относительно таниствъ и вообще истинъ въры: мы не имъемъ м не можеть имъть о нихъ адекратныхъ понятій, но нъчто мы можемъ всетаки внать о нихъ. Мы можемъ улснить сопержаніе иль посредствомь уподобленія наглядымь предметамь: такъ треугольникъ, напримеръ, своими тремя сторонами со-CTABLISIONI OF A QULLADA STORES OF ALCOHOLOGIAN OF ALCOHOLOGIAN ставленіемъ догмата о троечности анцъ. Св. Тронцы при единствъ существа. Сдълавши неправильное заилючение отъ того, что мы не вполнъ понимаемъ встинъ въры, въ тому. что мы не ембемъ никакой иден о нихъ. Бэйль делаеть новое ваключеніе, что мы не имбемъ выкакого принципа, служащаго для решенія возраженій, и что возраженія, деласмыя противъ истинъ віры, остаются, поэтому, безь отвіта. Візрийе было бы сдвлать иное заключение, говорить Лейбинцъ на втола именно.

<sup>1)</sup> Theodicée § 78.

TTO MIN HE MINEWY HERBROTO UDBHUHUB AND BOSPEHERIE DOOTEBL тихь, а не для римения отихь возражения. Возражение, чтобы жонно чивны міраво мазваться неопровержимних, должно быть доказательствой в основанными на началахи разума или на neochophunixa' dektexa, hostony bospanamin'i goznena hactre очевняное и прочное очевня выдачения возражения, что весьмы трудно и даже невозможно, потому что сымый предметь. updines koropard bospanalors, he momers outs should nothers a yachens; game echn sospamaters hangers takoe ochosadie, to emy, товорить Лейбинцъ, еще трудиве будетв показать противорыче между этимъ началомъ или основаніемъ и таинствомъ, потому что если онъ найдеть, что таниство ясно противорычать очевидному началу, то это уже будеть не таинствомь, а нельпостью 1). Что касается защищающаго истины выры, то для него ныть нужды искать такого очевиднаго и прочнаго начала, или приндина для ръшенія возраженій противъ нихъ. Если возраженіе неопровержимо, то спорное положение—(та или другая истина въры)—должно быть отвергнуто и его незачвиъ тогда защищать. Но если возражения представляють только въроятный аргументь, а тоть, вто возражаеть, выводить отсюда заключеніє всеобщее и достов'єрное, тогда защитнику в'вры доста-точно указать только возможность спорнаго положенія для выясненія того, что выводимое изъ посылокъ заключеніе не достовърно и не всеобще. "Защитникъ тъхъ или другихъ истинъ въры есть какъ бы осажденный коменданть, закрытый своими укрвиленіями и уже діло аттакующаго разрушить эти укрвпленія. Онт не ищеть здесь очевидности, да она ему и ненужна; дело возражателя найти эту очевидность противъ своего противника и своими баттареями пробить брешь, чтобы ващищающійся не могь скрыться за украпленіями 2.

Итакъ, по Лейбницу, между върою и разумомъ нътъ никакого противоръчія и они согласны между собою, какъ двъ мстины, имъющія одинъ и тотъ же источникъ. Всъ возраженія противъ въры должны считаться опровержимыми, иначе два противоположныя положенія одновременно были бы истинными.

<sup>1)</sup> Theodicée § 78.

<sup>7)</sup> Ibid. § 79.

Установивши взаимное отношеніе въры и разума, утвердивътакъ сказать, фундаментъ, на ноторомъ межно было бы поетромть зданіе защаты въры, Лейбницъ предпринимаетъ внологію премудрости, благости и правосудія Божінхъ. Первосзатрудненіе, съ ноторымъ онъ долженъ быль встрітиться на этонъ нути—это вонрось о свободів воли, ноторая представляется нівоторымъ несогласною съ предвідівніємъ, предопреділеніемъ и Промысломъ Божінии и въ то же время должнабыть допущена, чтобы человінь могь быть признаваемъ виновнымъ за свои грйхи и наказуемымъ.

### Отдень З-й. О свободе воли.

Вопрост о свободъ воли Лейбницъ навываетъ однимъ изълабиринтовъ, въ которомъ всего болъе бдуждаетъ человъческая мысль. Всв затрудненія при рашенія этого вопроса вытекають наъ того, что свобода воли должна необходимо существовать въ человъкъ, чтобы онъ могь быть привнаваемъ виновнымъ и наказуемымъ за свои преступленія и въ то же время ода какъ будто противоръчить всему теченію природы, гдъ все предопределено, предобразовано и тесно связано одно съ другимъ, а также предвидиню Божію и Промыслу Его. Такъ какъ Богъ все предвидить въ мір'в и все предопредвляеть, то будущее необходино, говорили некоторые, а следовательно неть и свободы, если же нътъ свободы, то нътъ и наградъ и наказаній. Этотъ софизмъ приводилъ многихъ къ тому выводу, что не следуеть будто бы заботиться о своемъ нравственномъ самоусовершенствованій, а лучше слідовать присущей каждому свлонности къ наслажденію встрічающимися удовольствіями. и порождаль въ людяхъ фатализмъ, т. е., въру въ то, что "чему быть, тому не миновать".

"Я часто слышаль, говорить Лейбниць, какъ молодые люди съ живымъ темпераментомъ, говорили, что нътъ надобности учить добродътели, порицать порокъ, надъяться на награды и бояться наказаній, потому что о книгахъ судебъ можно сказать, что написанное въ нихъ—написано, что наше поведеніе

вичего не измінить въ нихъ и ито, такимъ образомъ, дучше всего слідовать своей склонности и держаться только того, что удовлетворяєть насъ въ настоящее время" 1). Нівкоторые шли еще дольше. Они считали самого "Бога соучастникомъ своей безпорядочной жизни, а другіе, не допуская Божественнаго сольйствія въ отношеніи къ порочнимъ дійствіямъ и выходя нять той мысли, что, если бы Богъ предвиділь зло, то Онъ винитожиль бы его Своимъ всемогуществомъ, соглашались лучше отназать Богу въ знаніи всёхъ подробностей о предметахъ, преимущественно-же относительно будущихъ робы тій, чёмъ допустить то, что представлялось имъ нисцровергающимъ Божественную благость.

Имая въ виду странные выводы и губительныя сладствія, ноторыя вытекали нас спутанныхъ понятій о свободу воли, необходимости и судьов, Лейбинцъ неоднократно брадся за деро, чтобы выяснить эти приятія, и имсли по втому предмету вошли въ его Теодицею. Сообразно съ его задачей написоть раціональную апологію Божественных совершенства, ему чрезвычайно важно быдо доказать свободу воли въ человека, живче недьзя было оправдать Бога оть упрековь за существованіе въ мір'в вив правственнаго и доказать Его правосудіе. Какъ же рашаетъ Лейбницъ вопросъ о свобода води? При изложенім медафизики Лейбинца ин уже видван, ито, до его ученію, нать накакого взаимодайствія между конадами. Кажная монада существуеть сама по себф, не имфя никакого вліяны на другія в въ себв самой, въ своей собственной природв содержить закона для непрерывного, последовательного рада своихъ дъйствій. Какъ духовиви субстанція, она свободно сабдуеть своему индивидуальному развитно и въ этомъ симсав виодит возможно говорить о са свободь. Но съ другой стороны той-же мональ предписань предустановлениой бармоніей определенный путь, съ которыю оне не можеть уклониться. Флевидно съ этой точки врфији не мощеть быть и реки о полном борравличій мажду двимя возможными событівни, изъ ко-

<sup>1)</sup> Theodicée Preface 471 p.

торыхъ выборъ одного зависьть бы чисто отвічеловыческой воли; ременія воли всегда имеють, но Лепоницу, достаточное основаніе. Это основаніє можеть быть сокрыто, вин невамотно, но существують непремыние причины, по которымь одна: изъ алтернативъ предпочитается другой и въ этомъ смысль четь бевусловной свободы выбора, т. с., нёть такого положенія, при которомъ не существовало бы большаго склоненія из одной какой либо сторонь. Безчисленное множество движеній. большихъ и жалыхъ, внутреннихъ и внашнихъ, действують HA HACL, KOTA MM STOTO B HE SAMÉTACHE, MARE CYMECTEVIOTS причины и для того, чтобы занесть ту или другую ногу висредъ. Лейбивцъ съ необычайной энергей разбиваеть учение о безусловномъ выборъ, и безусловной овободъ и ни въ какомъ случав не допускаеть, чтобы мы съ одинаковою силою моглы склоняться и на сторону "да",и на сторону "ивть". Такая свобода, такое абсолютное равновесте мотивовы совершенно невозможно и противорычить всымь понятимы вдраваго сымска "in lounta. Если бы ны всмотрелись въ свои деястия, тотнымли бы; что вестда существуеть какая лабо причина, или какое инбо основаніе, которое склонаеть насті вы ту, я не вы нную сторону, хотя часто мы и не ввийчаемъ того, что насъ склониетъ, нодобно тому, какъ не замъчаемъ, почему, выходинчерезъ дверь, ступаемъ правой вогой райьше, чёмь лёвой или наобороть. Повтому басню о Буридановомъ ослы который, находясь нежду двуми лучими, съ одинанового салою алекущими къ себъ, умирасть съ голору. Лейбирцъ! навываеть фикцией, вымисломы, at the legim fore who to the though so been able to the production of -on theread day are arenedrably the wishout be defens an son ловины илоскостью, которыя проходильной камъ разь посредивь осла и переськие бы его вдоль вергикально такв. Чтобы объ половины были совершенно равныти подобные сивдовы-- Pearling Dry True is a course of the Color of the American Color -накопция в бего болью въ одну, чень выпругую сторону, чень бы ми этого и не вамичали. Правда, человины понободены, в осель нъть, но на томъ-же основаній и въ отношеніи человъка случай совершеннаго равновъсія между двумя склонностями невозможенъ.

Отвергнува взглядь на свободу, кого на безусловный пронавель вли кагь на волю, не определяемую накачеми мотевами, Лейбниць даеть ой свое определеное, какъ определяемой навнутри самето человъка склонности или расположенія. Онъ различаеть слёдующіе три элемента, нать которыхь слагается свобода води, во первыхь: "intelligence"—натеглигенція, т. е., ясное, раздёльное представленіе объекта воли, во вторыхь: "Spontaméité"—есчественная оамод'ятельность или проявольность, съ которой мы рёшаемся на что нибудь и, вь третьихь: "contingence",—случайность действія свободной воли,т. е., такоесвойство свободы, которое вскиючаеть въ ней метафивическую меобходимость. Первый элементь свободы воль—, интеллигенція", или ясное представленіе объекта воли, говорить Лейбниць, есть какъ бы душа свободы воли; а другіе два элемента составлиють ся тёло.

Выше им говории, что всь монады Лейбинца одарени. врожденной силой вкутренней самодеятельности; всё они действують : вскиючительно нев себя, боев всакаго воздействія и содъйствія другить и носять въ себъ зародышь будущаго раннитів. Постоянно развивансь, каждая монада постоянно и непрорывно изимплеть и форму, или свое представление и образуеть такинь образомы собственною силою посиндовательный разгопредставлений. Эта динтельность внутренняго принцина, производящего изивнение, или перехода ота одного представленія къ другому Лейбницъ называеть стремленіемъ", (appetition). Rangoe стремление необходимо заключаеть въ себи цёль, или представление того, къ чему это стремление направи лено и, смотря по тому, темние или ясиже это представление (объекть отремленія), сомое стремленіе является на высшей нан визмей ступени бытів. Если это представленіе есть безсовнатемьное, темное, то в самое стремление оста сленая сила; если, представление возвышается до ощущения или турссвования, какт. въ живртномъ ч-человний, то стремление есть нистинктъ; при яснемь же ж ючиетлявомь представлении стренление является свободной волей; отсюда свободу воли еще не составляетъ та внутренняя самодеятельность, которая присуща всякой монадѣ; необходимо, чтобы эта самодѣятельность была совнательной. Только разумныя существа свободны и чѣмъ белѣе человѣкъ сообразуется въ своей дѣятельности съ разумными осмованіями, тѣмъ болѣе онъ свободенъ 1). Эти разумныя основанія образують въ немъ располеженіе или преобладающую склонность, которая направляеть его въ ту или другую стерону, впрочемъ нисколько не принуждая.

Второй элементь, входящій въ составь свободы воли—это самодівтельность (Spontanéité), или произвольность дійствія. Самодіятельность собственно присуща каждой вещи, такъ какъ каждая монада есть существо автономное, т. в., существо, законы дійствій котораго слідують изъ него самого. Но только въ существахъ равумныхъ монада присутствуеть, такъ свазать, при зрізниців своего собственнаго развитія и сознаеть принины, которыя опреділяють ее въ ту или другую сторону, и ціли, въ которымъ она стремится, и только въ вихъ однихъ она совнаеть, что ті или другія рішенія ея витекають изь нея самой. Это-то сознаніе своей внутренней самодійтельности и составляеть, такъ свазать, душу свободы воли.

Итакъ, воля наша следуетъ въ своемъ маправлении преобладающей склонности, она всегда принимаеть ту сторону, расположение къ которой всего более склоняеть ее. Но где-же начало этихъ склонностей? Оно заключается въ зачалкъ каждой монады, въ первоначальномъ расположение души. Наши валожены въ нась прежде, чёмъ мы имъ склонности были подчинились и вынолнили ихъ. Онъ были опредъленіями нашей души прежде, чемъ стали определениями машей воли. Каждая монада въ своей собственной природь носить зачатокъ всёхъ своихъ нослёдующихъ состоянай и въ каждомъ акть ся ваключается исторія ся развитія; отсюда всь наши дъйствія въ этомъ смисль предопредвлени и душа наща есть въ накоторомъ родъ духовный автомать, потому что въ ръменін воли существуєть, но Лейбикцу, такал же правильность, какъ и въ теченія природы. Этимъ вирочемъ не нару-

<sup>1) &</sup>quot;Eo magis libertas, quo magis agitur ex ratione". De libertate 669 crp.

плется свобода воли, потому что въ понятіи ся кромъ тэхъ двухъ элементовъ ("intelligence" и "spontanéité"), о которыхъ им говорили, входить еще третій: "contingence"—случайность дыйствія, т. е., отсутствіе въ немъ метафизической необходимости. Лейбницъ, какъ мы имвли уже случай говорить, различастъ три вида необходимости: метафизическую, фивическую в нравственную. Но только первая (метафивическая) есть въ собственномъ смыслё необходимость и она одна только исключаеть свободу воли, потому что при ней не можеть быть "случайности действія" (contingence), третьяго изъ указанныхъ алементовъ свободы воли. Физическая же или нравственная необходимость, опредвляемыя двшь началами соотносительности, не противоръчать свободъ воли, потому что онъ не исключають случайности дёйствія, т.е., противоположное тому, что мы избираемъ по физической или правственной необходимости, не заключаеть въ себв какого-либо противорфчія, такъ что вельзв сказать, чтобы какая нибудь склонность человической души и какое нибудь действіе, совершенное нами вследствіе этой силонности, были бевусловно необходимы.

Мы изложили взглядь Лейбница на свободу воли. Сущность его воеврвній на этоть предметь онь самъ выразиль въ своемъ трактать о свободь. "Libertas est spontaneitas intelligentis, itaque quod spontaneum est in bruto vel alia substantia intelligente, altius assurgit et liberum appellatur. Spontaneitas est contingentia sine soactione, seu spontaneum est quod nec necessarium, nec coactum est. Contingens seu non-necessarium est, cujus oppositum non implicat contradictionem" 1), т. е., свобода воли есть сознательная самолъятельность, непринужденная и исключающая метафизическую необходимость, иначе говоря, допускаящая возможность дъйствія, противоположнаго избираемому.

Свебоду, понимаемую въ такомъ смыслѣ, Лейбницъ дегко могъ примирить какъ съ міровымъ порядкомъ, въ которомъ все предопредълено, такъ и съ предвъдвніемъ и промысломъ Божіммъ.

<sup>1)</sup> De libertate 669 crp.

Порядокъ и связь, существующая между предметами, же только не исключають такой свободы воли, по, напротивь, необходимо предполагають ее. Если въ мірів ність дійствія безъ причины, то и свободныя действія должны имёть свои причины, свое достаточное основание (raison suffisante). Это основаніе и есть то, что Лейбниць навываеть преобладающей склонностью, которая направляеть и руководить волей въ са выборь, нисколько впрочемь не принуждан ел. Если бы не было этого основанія у воли, если бы ел дійствія происходили по совершенному произволу, то они были бы действівми безь причены и, какъ такія, не были бы сознательными, а следовательно и свободными, такъ какъ свобода воли, по Лейбинцу, есть "spontaneitas intelligentis", т. е., сознательная сомодъятельность. Допускать существование воли безъ определеннаго мотива, безъ преобладающей склонности значить то же самое, что отрицать волю вообще.

Правда, міровой порядокъ есть нічто зараніве опреділенное Богомъ, но этимъ нисколько не нарушается свобода воли тварей, потому что какъ міръ, такъ и каждое отдільное существо въ немъ, получивши свое бытіе отъ Бога, въ то же самое время опреділяють сами себя, по своимъ собственнымъ законамъ и развиваются своими собственными силами, такъ что всі дійствія человіческій автономим, они суть самоопреділенія, находящіяся въ зависимости отъ собственной природы каждаго неділимаго.

Не допуская безусловной свободы воли, поливинаго произвола въ свободныхъ действіяхъ, Лейбинцъ легко могъ примирить свободу воли и съ предведеніемъ. Хотя то, что предвидятъ, не можетъ не существовать, но отсюда не следуетъ, что предвидимое необходимо, нотому что та или другая истина необходина только въ томъ случав, если противоположное ей положеніе невозможно и содержитъ противорёчіе. Та же истина, которая утверждаетъ, что я завтра буду писать, и подобняя ей, не принадлежитъ къ этому роду, нотому что она воисе не необходима. Въ виду того, что Богъ ее предвидитъ, коночно, необходимо, чтобы она совершилась, но въ этомъ только гипоте-

тический пеобходимость, котория не новлючаеть случайности дельня, не бивающей во действіяхо метафачическа: необходимых в допускающей возможность действія, противоположняно жабираемому, такъ что предведене само собою эничероне прибавляють къ определению истинности обудущихъе случаймых»: событій, записключенівнь лишь. погописонато опредъление было извъстно, а это решительно не усилизаеть определенія нан, какъ выражаются, будущаго существованія (futaritiam) этихь событій" 1). Здісь Лейбинци должени быль вотрфинивси съ повына затрудненіемь: голи предвидиню самособою не двиветь: истины болбе попредбленной, всетаки: необподемо, чтобы оно чивто свое основание вы природи вещей, а это основаніе, прилам истину предопредвленного міниаетьней быть случайною и свободною. Чтобы выдти чазь этого затрудненія. Лейбинцъ пользуется своимъ ученівмь о безгонечность числь возможных міровь, представляемых Бежественнях разумонъ. Умы Болественный есть, по Лейбинцу, одежаная облюсть вобхъ: возможностей, въ которей всы дейстия пред-CTABAROTCA! TARBENH ("KARRENH "OHB : CYTE, T. OL, CROSORHEM B. H. CRU+ чайными, такъ что ин предвъденіе будущимь србытій, им основаніе постовёрности этого предвідівнія, не наносять винакогоущерба дли нишей овободы воли. Богь все внасть и предви-BOMEN, A CHETORATCHEO BE TROID OTHER MORTHER HEALING COCбодную волю, которыя предотявляеть собою одку навопричинь. человических рействій "Есть нівнецкая потоворка; -- говоричь Menchania, spreeder andmar, aro chedrus beerga benchants suddoпричину и истъпнието върненотого. Высупретерны сотъ или ABBOOK (VIOTO ABTERVADO DEC ONOGRACON VITE --- BIBECONOGRACON бужеес проступать такийт побразокь, поро ваши побразог жизна приводеты высичил этому 4. .... Свобида педвинило нининь не -мертилосинавноват вомнабри: эсли причен постига пробрам на причения приче жирантеры ин соведовательно предузнаеть вывод кислым, стедуюименно вы дей, ст. емицерся не и св. се му ваправис<del>емно, симь</del>,

<sup>1)</sup> Theodicée I. § 37, 514 crp.

<sup>2)</sup> Thendices I \$ 55, 518 crp; - approximation of billional = 1, abort and A 6

щів на экого дарактора. Самопиреділенія этого характера TOTHO TARMS HEMALO HE HADYMANTCH, SCAN OHE BY CHOCKE A чаткъ предопредъленъ порядкомъ вещей и наконецъ Богомъ, ибо недальное еть этого нисколько не перестаеть желать своего жарактера" 1). Собственно говоря, въ отношении къ Богу вравильные сканать, что Онь не предвидить, а видить, нии соверцаеть въ своемъ умв всв возможности, котория со временемъ должны быль обращены въ дайствительность Его творческого деятельностью. Таки каки Боги есть Существо совершенийщее и наколится вий всяких условій пространства и времени, то для Него изгъ ни прежде, на послъ, ни вавтра, ни вчера, а лекь одно непрерывное ныев, а въ силу этого Богь обнимаеть всв времена въ одномъдействии, такъ что и самое будущее для Него есть предметь каланія, а не предвидина и слидовательно вси вопросы и недоумина касательно отношенія вредвіднія Божія къ свободнимъ дійствіямь разумникь существь сами собой рашаются.

Что касается Промысла Божія (Его сомыйствія и сохраненія міра), то ошь нисколько не нарушаеть свободы воли, такъ какъ Богъ, непрерывнимъ актомъ своей творческой двятельности, нереводя въ действительность та возможности, которыя оть вычности обитали въ Его умів, этой общирной странв встхъ возможностей, нисколько не изменяеть иль природы: наши действія, которыя мыслились свободными въ состоянія возможности, остаются свинии, т. с., свободными и тогда, когда они изъ возможности, при содействін Божівых, переходить въ действительность. Вы заміжаете, писаль Лейбинцъ Байан, что критическія голови не могуть повять, какамъ обраномь душа, если она есть созданная субстанція, можеть еще нивть автономную, внутрениюю селу самодавтельности; я же хочаль бы поясненія того, почему созданная субстанція не должна EMETS TAKON CHIN, THES HAND GODS HER A HE CYLTRIS ON OF н субстанцією; по моему вагляду, природа субстанців косповть мменно въ той, стремящейся по извъстному направлению, сыль,

<sup>1)</sup> Kuno-Ficher—Geschichte der neuern Philosophie. II, 713 s. 1867 r.

которую она получила первоначально, которая сохраниемся въней Создателемъ и изъ которой въ закономбрной последовательности происходять явленія<sup>в 1</sup>).

Богъ, сохрания бытіе каждой субстанціи, содыйствуя ей, сохраниеть и ту, присущую ей внутреннюю самодытельность, которая составляеть самую сущность каждой монады и вмёстё. съ тымъ верно свободы.

Далье, Богъ, конечно, есть первая и единственная причина всякаго бытія, но бытія только субстанцій, акциденціи же проистекають уже изъ субстанцій. По отношенію къ первымъпосльднія являются въ въкоторомъ родь вторыми причинами. Когда говорять, что тварь въ своемъ бытіи и дъйствіи зависить отъ Бога и что сохраненіе есть непрерывное твореніе, то это значить, что Богъ всегда даеть и непрерывно производить все то, что въ ней есть положительнаго, добраго и совершеннаго, между тымъ какъ несовершенства и недостатки дъйствій проистекають отъ природной ограниченности твари, каковую ограниченность въ самомъ началь бытія своего тварь должна была получить по причинамъ идеальнымъ, ограничившимъ ее" <sup>2</sup>).

Итакъ, содъйствіе Божіе, состоящее въ непрерывномъ управленіи міромъ не исключаетъ, по Лейбницу, ни человъческой свободы, ни человъческой вмѣняемости, потому что если Богъ даетъ и сохраняетъ бытіе всякой субстанціи, то вмѣстѣ съ тѣмъ онъ сообщаетъ каждой субстанціи и силу внутренняго саморазвитія, по которой она является не менѣе причиной своихъ дѣйствій, какъ и Богъ причиной ея собственнаго бытія, такъ что человѣкъ является самъ виновникомъ своихъ дѣйствій и, какъ такой, подлежитъ отвѣтственности за свои дѣйствія.

Положивъ строгое различіе между абсолютною—метафизическою необходимостью и нравственной гипотетической, одиваково отвергая какъ полный произволь, такъ и абсолютнуюнеобходимость въ нашихъ дёйствіяхъ, Лейбницъ легко могъ-

<sup>1)</sup> Lettre à Mr Bayl 1702 г. 191 стр. (Erdm.).

<sup>2)</sup> Theodicée § 31, 4. 1, 513 p.

ръщить вст возраженія противъ свободы воли и доказать, что она вполнт совийстима какъ съ предустановленной гармоніей и міровымъ порядкомъ, такъ и предвідініемъ и промысломъ Божіниъ.

Мы изложили воззрѣнія Лейбница на свободу воли, теперь перейдемъ къ центральной части Теодицен—вопросу о злѣ, который представляль для Лейбница еще болѣе трудностей при его рѣщеніи, чѣмъ вопросъ о свободѣ воли.

(Продолженіе будеть

# Николай Яковлевичъ Гротъ (1852 † 1899 г.) и его философскіе труды.

(Продолжение \*).

#### Глава IV.

Работы Грота по вравственной философів и соціологів. Зависимость этики Грота отъ его теоретико-философских воззрвній. Вопросы о свободь воли, нравственной отвітственности и юридической выбинемости. "Объ основаніяхъ нравственнаго долга"; "Устои нравственной жизни и діятельности".—Работы Грота по соціологіи. Его завершительная соціологическая работа: "Критика понятія прогресса".

Изложенной статьей: "Понятіе души и психической энергіи въ психологіи" Гротъ опять рёшительно своротиль съ того идеалистическаго пути, которымъ онъ шель съ половины 80 хъ годовъ; своротиль онъ, какъ мы видёли, на путь эмпиризма, но онъ не дошель до конца этого новаго эмпирическаго пути: неумолимая смерть прервала его шествіе по новому пути почти въ самомъ началё его, и нашъ мыслитель ушель со сцены жизни, далеко не приведя къ одному цёлому свои теоретикофилософскія воззрёнія. Но то же можемъ мы сказать и объ этико-философскихъ воззрёніяхъ Грота: и въ практической философіи нашъ мыслитель не разъ мёняль свои воззрёнія и умерь, также окончательно не остановившись на какой либо опредёленной теоріи. Мы не будемъ излагать подробно всё произведенія Грота по нравственной философіи: мы укажемъ лишь наиболёе характерныя черты его воззрёній по этико-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 22.

философскимъ вопросамъ. Наиболе центральнымъ и характернымъ вопросомъ въ вравственной философіи нужно считать вопросъ о свободъ воли. Характеромъ возгрънія извъстнаго мыслителя на этотъ вопросъ обыкновенно опредъляется и характеръ общихъ возарвній его въ этической философіи. Какъ же рышаль нашь мыслитель этоть вопрось вы своей философів? Вопросъ о свободів воли Гротъ рішаль въ различном в смысль; въ зависимости отъ общаго характера своего міровозврвнія Такъ, въ статьяхъ, "О свободе воли", писанныхъ до 1884 г., когда нашъ мыслитель стояль еще на почвъ позитивной философіи, онъ и на свободу води смотрить съ точки врвнія позитивной философіи. Въ это время, въ 1884 г., въ стать в "О свобод воли" онъ решительно стоить на точк в эренія детерминизма; онъ находить, что въ последнія десатильтія окончательно восторжествовало ученіе детерминистовъ, а индетерминизмъ сталъ исключительною точкою эрфнія отжившихъ философовъ-метафизиковъ, упорно игнорирующихъ выводы современной точной науки. Изложение своей собственной теоріи о свобод'в воли Гротъ начинаеть съ утвержденія, что детерминистическая теорія воли вполит доказана. Указывая на то, что основной тезисъ детерминизма состоитъ въ томъ, что каждое наше действіе имееть свой мотивь, который неизбежно предопределяеть это действіе, Гроть находить, что этотъ тезисъ есть лишь частное приложение закона причинности: всякое дъйствіе имъетъ свою причину и, разъ оно совершилось, это значить, что оно не могло не совершиться, что оно должно было совершиться, какъ результатъ наличности другихъ извъстныхъ явленій, называемыхъ его причинами. Отрицаніе этого тезиса детерминизма было бы отрицаніемъ и закона причинности. Но нашъ мыслитель находитъ также, что такое отрицаніе было бы и безотрадно, потому что тогда оказались бы безнадежнымъ и напраснымъ трудомъ всякое правственное воспитание и образование личности, какъ средство ея усовершенствованія, и личность была бы въ прав'в допускать укорененіе въ себъ какихъ угодно вредныхъ привычекъ, въ расчетъ на то, что свободная воля, какъ начало не подчиненное закону причинности, всегда будеть иметь время устранить эти недостатки. Но, признавая правильность детерминистической теоріи, нашъ мыслитель все же считаетъ возможнымъ говорить о свободё воли. Но этоть терминь "свобода воли" Гроть понимаеть въ особомъ смыслъ. Свобода воли, по нашему мыслителю, не есть какая либо конкретная и самостоятельная сила, какъ это въ прежнее время думали метафизики, нътъ, это-извъстное общее и весьма сложное состояние человъка, являющееся плодомъ его развитія. Указывая на то, что сферами мотиваціи у человіка являются три: внішняя среда, организмъ и идеи, Гротъ и проводить ту мысль, что высшая степень развитія свободы воли соотв'єтствуєть такому расширенію вдейнаго строя, при которомъ сила вліянія идей на волю превосходить силу вліянія двухъ другихъ факторовъ, среды и организма, взятыхъ вмёсть. Такимъ образомъ, свобода воли по нашему мыслителю, есть продукть развитія. Человіжь развитой, идейный, и есть наиболье свободный; но онъ свободенъ не въ томъ абсолютномъ смысле, въ какомъ понимали эту свободу метафизики, а свободенъ только отъ окружающей его среды и собственнаго тела своего, будучи самъ комплексомъ высшихъ идей и чувствъ, чрезъ которыя преломляются всъ ихъ вліянія. Привить человіну эти высшія ндев, дать ему сознаніе ихъ важности, есть дёло воспитанія и образованія. Правильно поставленное образованіе и воспитаніе и им'вють своею задачею дать возможно большему числу людей свободу воли. чрезъ снабжение ихъ достаточно развитыми идейными центрами, чрезъ превращение людей изъ рабовъ вившней среды и собственныхъ организмовъ въ личности съ преобладающимъ идейнымъ строемъ, съ высоко-развитымъ совианіемъ и самосовнаніемъ. Когда люди обратится въ такія личности, тогда они и будутъ наиболее свободны. Таково Грота на свободу воли въ 1884 воваржніе т. е., въ концъ перваго періода его дъятельности. Въ послъдующіе годы, вивств съ изміненіемъ общаго характера міровозарвнія Грота, измівнился и его взглядь на свободу воли. Такъ, въ статьъ: "о свободъ воли въ связи съ понятіемъ причинности" Гротъ уже становится на точку врвнія привнанія свободы воли въ обычномъ пониманів этого термина. Онъ те-

перь находить, что разръшение вопроса о свободъ воли зависить отъ правильнаго метафизическаго анализа формъ и отношеній, лежащихъ въ основаніи внутренняго опыта. Анализируя понятіе "свободы воли", нашъ мыслитель находить, что въ понятіи "воли" лежить болье признаковъ, чыть сколько можетъ быть эмпирически отвлечено изъ содержанія "явленій" воли. Эти явленія, по Гроту, суть не столько явленія въ обычномъ смыслѣ этого термина, сколько "проявленія". Самая же воля представляется теперь вашему мыслителю внутреннимъ, независимымъ отъ явленій, и по природів совершенно своеобразнымъ и существенно отличающимся отъ нихъ, деятелемъ, или силою. Но здёсь естественно является вопросъ: откуда же берется эта идеа внутренняго двателя? Нашъ мыслитель даеть тоть отвёть, что если, "воля не обобщается изъ признаковъ явленій, которыя сами разсматриваются, какъ ея порожденія, или произведенія, то нужно заключить, что эта идея берется не изъ опыта, а вкладывается въ опыть, какъ нвито готовое, его обусловливающее. Выясняя далье характерь происхожденія идеи воли, Гротъ и говорить, что эта идея есть продуктъ непосредственной интуиціи, или безсознательнаго воззрвнія, какъ идеп пространства, времени, причинности. Анализируя же содержаніе этого интуитивнаго возэрвнія, человъкъ узнаетъ, что воля есть дъятель, или внутренняя сила; положение же, что она свободна, означаеть, что этоть двятель свободенъ отъ другихъ дъятелей и что его проявлянія, или порождаемыя имъ явленія, т. е. стремленія, желанія, хотфнія, дъйствія и поступки зависять въ концъ концовъ отъ него самого, а не отъ другихъ двятелей, съ которыми онъ находится во вваимодействии. Продолжая далее анализъ понятія свободы воли. Гротъ подчеркиваетъ то положение, что основная идея объ отношеніяхъ взаимной зависимости между явленіями опыта есть идея мотивацій, а не идея свази основаній и слідствій; онъ даже находитъ, что коренное содержание идеи причинности, какъ идеи необходимой связи действій съ ихъ причинами, заимствуется нами именно изъ непосредственнаго сознанія этой связи нашихъ действій съ известными нашими актами воли. Такимъ образомъ, по нашему мыслителю, корень

идей причинности и необходимости лежить въ идей отношенія воли, какъ двигателя, или мотива къ ея действіямъ, или проявленіямъ. Но какое же имбють значеніе мотивы пля води въ ез рѣшекіяхъ? Самый вопросъ о вначенія мотивовъ для воли Гротъ формулируетъ такъ: возможно ли допустить, чтобы наша воля, т. е, субъективныя ея проявленія—стремленія, желанія, хот'внія--- находились въ необходимой и роко-вой зависимости отъ воспріятій, т. е. ощущеній, чувствованій, идей и чувствъ субъекта, какъ истинныхъ мотивовъ, или двигателей воль? На поставленный въ такой формъ вопросъ, нашъ мыслитель решительно даетъ отрицательный ответъ. Анализируя прежде всего содержание ощущения онъ находить. что въ процессв ощущенія викакіе элементы и явленія среды въ насъ не входять, а только пробуждается психическая энергія, испытывающая при этомъ свои уже собственных состоянія, а если такъ, то нашъ мыслитель считаетъ себя въ правъ сдълать тотъ выводъ, что въ природъ этой психической энергіи потенціально и дано все содержаніе ея ощущеній, ея идей, чувствъ. Намъ больше неоткуда, говорить Гроть, взять своего психического содержанія, какъ изъ самыхъ себя, ибо вившній міръ не входить въ насъ, а толькопо приводимому карактерному выражению нашего философа-"встряхиваетъ насъ своими толчками"; следовательно, все психическое содержание рождается или изъ ничего, или изъ потенціальных состояній нашей психической энергіи, т. е. вначе-все содержаніе нашей психики-всв наши ощущенія, вден, чувства, намъ прирождены, т. е., составляютъ скрытое содержаніе нашей психической энергіи. А отсюда нашъ мыслитель дёлаеть тоть выводь, что все наше сознание міра авляется лишь особою формою самосовнанія; иначе всв наши ощущенія вижшнихъ предметовъ и авленій вижшнаго міра суть непосредственныя ощущенія внутреннихъ процессовъ въ нашемъ организмъ-другими словами, вившній опыть есть только особая форма внутренняго опыта. Развивая далве это положение въ его примънении къ вопросу о свободъ воли, Гротъ и указываетъ, что всв привычныя действія организма опредвляются въ концф концовъ его волею, которая, такимъ

образомъ, и опредъляетъ самый характеръ этого организма. Отсюда нашъ мыслитель делаетъ тотъ выводъ, что воля, или внутренняя дівтельная энергія субъекта, есть единственная сила, способная измёнить организацію, и безъ этой силы ни одна вибшняя сила не пріобрітаеть возможности дійствовать на организмъ. Но здёсь естественно является вопросъ: же это за воля, которая создаеть, измёняеть всякую организацію и приспособляеть ее къ средв путемъ повторныхъ двйствій, вифющихъ своимъ единственнымъ источникомъ усилія. Общее свойство этой воли нашъ мыслитель обозначаеть посредствомъ термина: "инстинкта самосохраненія". Этоть инстинктъ обозначаетъ собою во 1-хъ-основное стремленіе води проявиться въ изв'ястныхъ явленіяхъ во времени в пространствъ, а во 2 - хъ- удержать, развить, какъ можно долъе продолжить это свое проявление во времени и пространствъ Воля, или стремление къ живни, и является, по нашему мыслителю, единственнымъ возможнымъ, организующимъ матерію, дъятельнымъ началомъ въ природъ. Эта воля сама себя вдвинула постепенно, путемъ естественной эволюціи въ длинномъ рядъ существъ, въ извъстное русло организаціи, а потому ел данныя состоянія, т. е., желанія и стремленія, -- только проявленія и повторенія ея же собственныхъ прежнихъ актовъ, вависвышихъ отъ нея самой. Но, кромв воли къ жизни времени и пространстви. есть еще другой источникъ желаній въ человъкъ. Изъ инстинкта самосохраненія нельзя выводить направленія воли, им'єющія сознательнымъ результатомъ страданія, всякія лишенія, униженія и умаленія личности, всякіе ущербы и несомивнный вредъ для индивидуальной организацін. Всв эти последнія направленія воли имеють, по Гроту, своимъ источникомъ волю къ существованію вні времени и пространства, волю къ жизни внв эмпирической, сверхчувственной и идеальной, подъ условіемъ жертвы существованіемъ во времени и пространствъ, т. е., подъ условіемъ болье или менъе значительныхъ ограниченій, и даже смерти и разрушенія тіла. Установивши этоть двойной источникь желаній, влеченій, въ двоякомъ коренномъ направленів самой воли, вля въ двоякомъ свойствъ ея природы, нашъ мыслитель вадается

вопросомъ: можно ли и въ какой степени признать личную волю человіва свободной въ выборі этихъ влеченій, т. е., въ определения своихъ конечныхъ актовъ-хотения? Вопросъ этотъ онъ разрешаетъ въ томъ смысле, что предъ судомъ нашего самосознанія только наши идеальныя стремленія представляются действіями нашего истиннаго духовнаго "я"--нашей воли, а всв физическія, или чувственныя влеченіядъйствіями постороннихъ ему силь, или воль. Отсюда нашъ мыслитель находить яснымъ, что вопросъ о свободе воли, въ выборъ желаній, есть вопросъ о свободъ дъйствія, или бездыйствія нашей настоящей личной воля, какъ источника всехъ нашихъ лучшихъ пдеальныхъ влеченій. Свобода личной воли в состоить въ независимости отъ физической организаціи и исходящихъ-отъ чуждыхъ ей актовъ міровой воли-волей другихъ существъ. Такая же свобода воли является не сраву, а лишь какъ плодъ долгаго развитія. Понимая то, что вдёсь можно поставить противъ его теорін такое возраженіе: если свобода воли сама есть продукть извёстваго развитія, то можно ли ее признать свободной, Гротъ разрѣшаеть это возражение, указывая на то, что если свобода воли есть плодъ развитія воли, то само это развитие есть продукть ея же собственной двятельности. Разъясняя далве этотъ свой отвётъ, Гротъ укавываеть затемъ на то, что обособление волей совершилось въ силу свободнаго акта единой вселенской воли, захотъвшей воплотиться въ матерін и принять формы пространства и времени, т. е. формы явленій, но основное свойство этой единой воли (свобода действія, или бездействія) въ этомъ авте воплощенія не могла исчевнуть, иначе исчевла бы самая воля, т. к. явленія воли-только формы, а не сущность бытія этой воли въ условіяхъ пространства и времени. Таково, по жашему мыслителю, отношение воли къ условіямъ ея развитія. Но давши это разъяснение отношения воли из ея развитию, нашъ мыслитель ставить вдёсь такой вопрось: "если воля можеть зависть только отъ води же, если мы должны признать конечиую зависимость индивидуальныхъ волей отъ первоначальнаго самоограниченія единой вселенской воли, то не должны ли им всетаки допустить, что и всё отдёльные акты проявленія и

развитія индивидуальной воли, а слёдовательно и ея развитія, до степени свободы, имёють корнемь изначальный свободный акть вселенской воли, такь что условная свобода каждой индивидуальной воли есть какь бы свободный дарь единой изначальной воли— Бога? Нашь мыслитель не даеть разрёшенія этого поставленнаго вопроса, но онь указываеть, что все же и съ его точки врёнія свободная воля возможна и существуеть, а съ нею возможень и дъйствителень нравственный міровой порядокь; вь теоріи нашего мыслителя, по его собственному указанію, теорія предопредёленія и благодати легко примираєтся съ признаніемь факта свободы воли въ человіческихъмичностьях завейстнаго развитія.

Характеромъ решенія Гротомъ вопроса о свободе воли опредвлялось и решеніе имъ вопросовъ прикладной этики. Такъ. вопросъ о "правственной отвътственности и юридической вмъняемости" нашъ мыслитель рёшаль въ связи съ вопросомъ "о свободъ воли" и руководствуясь теми возгрыніями, которыя онъ имълъ на свободу воли. Въ тъ годы, когда нашъ мыслитель стояль на точкв врвнія повитивизма (въ первомъ періодв деятельности), онъ нравственной M BTH понятія отвътственности и юридической вмъняемости выясняль съ точки эрвнія позитивизма. Такъ, въ статьв "О нравственной отвётственности и юридической вмёняемости", написанной въ 1884 г., Гротъ, прежде всего, строго различаетъ указанныя понятія о нравственной отвітственности и юридической вивняемости. Онъ находитъ, что съ развитіемъ самосознанія человъческого общества идея нравственой отвътственности растеть и расширяется, идея же вывненія суживается и умаляется. Выясняя происхождение правственности, нашъ мыслитель говорить, что узель нравственной борьбы лежить въ рагличін двухъ порядковъ пріятныхъ и непріятныхъ чувствъ, огоистическихъ и альтруистическихъ. Где же чувства не сталкиваются, тамъ нётъ и нравственной борьбы. Изъ контраста нравственной любви въ ближнему, къ другому, въ цёлому, ко всему, къ въчному, въ противоположность дюбви къ себъ, къ части, къ временному, и возникають, по нашему мыслителю, и совъсть, и факты правственной отвътственности. Совъсть и

есть, болве или менте ясное, сознание въ себъ критерія нравственной двятельности и контраста блага ближняго, какъ добра, благу своему, ему противопоставленному, какъ злу,нравственная же ответственность есть признаніе въ себв и въ другихъ способности судить о своихъ и чужихъ поступкахъ съ точки врвнія этого критерія. Степень же совнательности общаго критерія морали, степень широты идеи общаго блага, опредбляють и степень нравственной ответственности и различную широту совъсти. Съ духовнымъ развитіемъ людей нравственная отвётственность растеть, совёсть расширяется. При этомъ нашъ мыслитель подчеркиваетъ то, что какъ скоро явленіе сов'ясти есть факть, то нравственное и безправственное суть определенія качествъ поступковъ вий вопроса о томъ, свободна воля, или неть. Нравственная ответственность, власть совъсти должны быть признаны и тамъ, гдъ уже несомивно нътъ свободы воли. Обсуждая что-либо въ своей совъсти, мы осуждаемъ вовсе не свободный выборъ зла, а самое зло. Вопросъ о свободъ воли имъетъ, по Гроту, второстепенное значеніе въ діль привнанія фактовъ совісти и нравственной отвътственности. Совнаніе относительной свободы можеть усилить въ насъ интенсивность совъсти, но не создать ее. -- она фактъ органическій. Добро и вло, вто необходимыя субъективныя формы нашего нравственнаго сознанія, основныя, по терминологін Канта, категорін нашего практическаго разума. или неизбежно образующіяся подъ вліявіемъ внутренняго опыта в развивающагося самосознанія нашего, субъективныя понятія. Какъ въ сферѣ внѣшняго опыта образованіе понятій общаго и частнаго, круглаго и четырехугольнаго, неизбъжно, въ силу извъстной организаціи нашего глаза, такъ точно въ сферъ внутренняго опыта неизбълно образование понятій добра в вла, правственнаго и безправственнаго. Эти нравственныя понятія, въ силу психологическаго закона, развиваются, а вийсти съ этимъ растутъ и совисть и совнание нравственной ответственности. Между темъ, параллельно съ ростомъ нравственнаго сознанія происходить постепенное умаленіе вийненія, или вовмездія. Понятіе "возмездія" Гротъ опреділяеть, какь извёстную реакцію лица, пострадавшаго отъ влого дъявія, противъ виновника этого діянія и страдавій, виъ причвненныхъ. Другими словами, возмездіе, по навлему мыслителю, есть месть, являющаяся обудіемь вистинкта самосохраненія людей. Но вайсь естественно является вопросъ: когда вполни развилась илея общаго блага, то возможно ли нравственное оправланіе вден возмездія съ точки врівнія этой иден общаго блага? Нашъ мыслитель дветь отрицательный отрыть на этоть вопрось: пова фикція абсолютнаго различія свободныхъ и не свободныхъ поступковъ жила въ сознаніи человічества. 10 тіхъ поръ и идея вижневія могла находить для себя оправданіе съ точки зрвнія общаго блага. Теперь же, съ уничтоженіемъ фикціи свободной воли, съ привнаніемъ истины, что высшіе свободные поступки суть тъ же несвободные, только въ наименьшей стецени, теоретическое оправдавие иден вивнения и возмездия стало невозможнымъ. Въ виду того, что корень всякаго возмездія за вину дежить въ чувствахь ненависти, злобы, въ инстинкте самосохраненія, въ противо-правственныхъ побужденіяхъ человъческой природы, правственное обоснование идеи вмънения, по нашему мыслителю, невозможно. Наказаніе можно оправдывать не теоретически, а практически, отридая возможность нравственной санкціи наказанія и выводя эту санкцію не изъ понятія добродітели, а изъ факта порочности общества во всемъ его составъ.

Таковы были воззрвнія Грота на вопросы прикладной этики въ первый періодъ его философской двятельности. Съ измѣненіемъ характера теоретической философіи Грота, измѣнились и его этическія возврвнія. Такъ, въ статьѣ: "объ основаніяхъ нравственнаго долга", появивнейся въ 1892 году, когда Гротъ уже рѣшительно всталъ на метафизическую точку врѣнія, мы почти не находимъ и слѣдовъ его прежняго повитивнаго направленія. Своею задачею Гротъ въ этой статьѣ считаетъ разрѣшить коренное противорѣчіе (антиномію) между требованіями долга и стремленіемъ человѣка къ счастливой жизни. Противорѣчіе это нашъ мыслитель формулируетъ такъ: "съ одной стороны, соображеніе о личномъ благѣ и польэѣ, или эгоизмъ, исключаетъ всякую правственную цѣнность поведенія. Съ другой стороны, невозможно, повидимому, найти такого основанія, или такой санкціи нравственнаго поведенія и идеи нравственнаго долга, которая не имѣла бы отношенія въ личному благу нравственнаго существа<sup>и 1</sup>).

Разрышение этой антиномии Гротъ даеть въ 10-ти положеніяхъ. Мы приведемъ содержаніе этихъ положевій 2). Свои виводы Гротъ начинаетъ съ указанія того, что никакой другой внутренней санкців, или послёдняго основанія для человъческой дънтельности, не можеть быть, кромъ доступныхъ человъку чувствъ и чувствованій. Чувства и чувствованія, которыя человъкъ стремится испытать и переживать, опредълаются какъ пріятныя, составляющія въ общей совокупности и связи своей то, что мы называемь удовольствіемь, наслажденіемъ, счастіемъ; а тв чувствованія в чувства, которыхъ чедовъкъ безсознатедьно или сознательно, стремится избъгать въ своей жизни, суть непріятныя, составляющія съ сумий своей то, что люди навывають болью, страданіемь, печалью, несчастьемъ, мукою. И нашъ мыслитель усиленно подчеркиваетъ ту мысль, что никакая дёнтельность человека, а следовательно ж нравствонная двятельность его, не можеть въ конца концовъ имъть другихъ основаній, кром'є стремленія человіка къ пріятнымъ чувствованіямъ и чувствамъ, и отвращенія его отъ непріятныхъ, -- почему совершенно невозможно устранить изъ этики принципъ счастія -- Эвдемонизма, ибо только этимъ принципомъ и можеть руководствоваться въ своей деятельности живое существо; но это, по нашему мыслителю, нельзя понимать въ томъ смысле, чтобы правственнымъ поведениемъ человека должны были руководить принципы: удовольствія, наслажденія, эгоистической пользы, индивидуального биага, животного счастія и т. п. Нетъ. Въ человеке две природы: одна нившая, животная, неразумная, увко-индивидувльная и, постольку, эгоистическая; другая-высшая, собственно человеческая, разумная, общая и постольку, враждебная эгоняму и чистому индивидуаливму. Сообранно этому, доступное человъку счастіе можеть быть двоякимъ; и эта двойственность природы человъка проходить чрезь всв области его существованія и отражается въ двоякомъ, противоположномъ другь другу, порядкъ умствен-

<sup>1)</sup> Вопр. Фил. и Псих. 12 кн., 150 стр.

<sup>2)</sup> Ibid. 151, 154.

ныхъ, волевыхъ и чувствительныхъ отправленій. Такъ, въ области мысли, индевидуальныя, ограниченныя пространствомъ и временемъ, воспріятія, представленія и понятія, противоподожны общимъ и въчнымъ идеамъ. Въ области води-личныя. временныя, скоропреходящія влеченія и желанія противоподожны общечеловъческимъ, постояннымъ и неизмъннымъ стремденівив къ истине, красоте, добру, свободе, вечности. Въ области чувства временныя наслажденія и удовольствія, связанныя съ животною природою человака, противоположны чувствамъ идеальнимъ, вытекающимъ изъ воспріятія красоты, истины и добра, и соединеннымъ съ сознаніемъ осуществленія этихъ началь въ насъ самихъ и вий насъ, во вийшнемъ мірю. Согласно съ этой двойственностью всего духовнаго существованія и самосовнанія человівка, по нашему мыслителю, есть двё формы самочувствія, въ которыхъ человёкъ можетъ ставить паль своей жизни и задачу своей даятельности. Для чедовъка доступно: 1) животное счастье вполнъ наслаждающагося всёми своими отправленіями и силами физическаго организма, и 2) человъческое счастье и блаженство выполняющаго всв свои функціи и все свое внутреннее назначеніе духовнаго существа. Объ формы счастія не совместимы другь съ другомъ, такъ какъ онъ противоположны една другой. Поэтому всякое совнательное стремленіе и дійствіе, направленное къ удовлетворенію потребностей животнаго счастія, неизбіжно отвлекаетъ силы человъка отъ удовлетворенія потребности въ счастін духовномъ, собственно человіческомъ. Отсюда же и происходить, по нашему мыслителю, неизбижная борьба влеченій двоякаго порядка и глубокое страданіе при попыткахъ совивщенія несовивстимаго. Какимъ же образомъ могуть быть удовлетворены эти противоположныя влеченія? Исходя изъ того положенія, что физическая и животная жизнь для человака. накъ организма, неизбёжна и потому извёстная степень животнаго удовлетворенія является необходимымъ условіемъ самаго существованія человіна, какі живого индивидуума, наші мыслитель все же настанваеть на той мысли, что если это животное удовлетвореніе переходить границы, обусловливаемыя самой нашей природой, и направляется исключетельно къ

умноженію и изопіренію животных чувствованій и матеріальнаго благосостоянія, то неизбіжно начинается та, враждебная нашей общей и высшей идеальной природы, эгоистическая внжовополить: которая по существу противоположна тельности нравственной, ибо правственная деятельность, въ ен ближайшемъ опредъденів, есть та, которая направлена на обузданіе, усмиреніе и ограниченіе инстинктовъ нашей животной природы, на уменьшение и ослабление чувственных наслажденій, съ цілью умноженія и изощренія радостей идеальныхъ, съ соверцаніемъ и воплощеніемъ въ жизни вічныхъ и неизмѣнныхъ началъ нашего собственнаго бытія и бытія всего: міра. Такимъ образомъ, по нашему мыслителю, основаніемъ: нравственной деятельности является стремленіе къ счастью н блаженству духовному, идеальному, враждебному всякому ограничению условіями времени и пространства, вообще индивидуальнаго животнаго существованія; всл'ядствіе же этого, неизбёжнымъ поступятомъ возможности нравственной деятельности является, по Гроту, допущение самостоятельности той всеобщей субстанців -- духа, благодаря которой мы въ самихъ себв находимъ личность, способную въ высшихъ идеяхъ, стремленіяхъ и чувствахъ своихъ, отращиться отъ индавидуальныхъ и временныхъ условій животнаго, или физическаго существованія. И нашъ мыслитель находить, что, только привнавая эту самостоятельность духовнаго начала, можно объяснить, почему нравственная деятельность предполагаетъ борьбу не только противъ всякаго эгоизма, чувственности, разсчетовъ личной пользы и благоденствія, во и полное самоотреченіе животной личности и даже подную готовность человъва пожертвовать, во имя высшаго, духовнаго блага, даже самою индивидуальною жизнью, какъ временною и случайною формою бытія того всеобщаго начала, которое составляетъ сущность и основу идеальнаго существованія личности. Свои положенія Гротъ заключасть указанісмь на то, что нравственная дівятельность исключаеть даже и всякое духовное наслаждение, когда оно безусловно требуетъ для осуществленія своего, сохраненія животной особи и вообще ез индивидуальнаго преуспъянія, напр., ею исключается всякое такое интеллектуальное и эстетическое

наслажденіе, ноторое соединено съ эгонямомъ, т. е., когда оновредполагаеть отстанваніе, во что бы то ни стало, своей животной внаиведуальности и привилистированное положение ся: въ отношения въ другимъ индивидуальностямъ. Нашъ мыслитель усиленно указываеть на ту истину, что въ силу коренной противоположности, временной животной природы личности-ея въчной и общей духовной основъ, человъкъ не имъетъ права ставить свое индивидуальное существование выше прочихъиндивидуальныхъ существованій, и должевъ полагать свое счастве не въ сохранении себя самого, какъ физическаго организма, а въ сохранение и умножение въ целомъ мире тогоидеальныго самочувствія, въ усиленіи той духовной мощи, которыя онъ въ себё совнаеть и во имя которыхъ онъ действуетънравственно. Отсюда, по нашему мыслителю, вытекаеть и зановедь любен въ Богу, какъ верховному, вечноосуществленному идеалу, заповедь любли къ ближнему, какъ къ самому себе, т. е., какъ къ тому же высшему духовному началу, которое человъкъ носить въ себъ и которое и въ другихъ можетъ совершать во имя Бога-не хуже, чемъ въ немъ, дело воплощенія духовных началь въ жизни. Но эта заповідь любви къ ближнему и полвато самоотреченія нисколько не исключаеть, по убъжденію нашего мыслителя, и спокойной надежды и даже увъренвости въ продолженів для духа нашего, за предълами временнаго и пространственнаго бытія, -- того візнаго блаженства, которое мы уже здёсь, по нашему мыслителю, вкушаемъ въ подвигъ любви и которое свойственно по существу нашей высшей правственной природъ 1).

Такова попытка Грота предложить решеніе вековой антиномія Подводя итоги этому своему решенію, нашь мыслитель выскавываеть уверенность 2), что въ его решеніи совершенно примиряется эта антиномія, по которой, съ одной стороны, нравственная деятельность исключаеть всякій животный эгоизмъ, а съ другой стороны можеть найти себе опору только въ стремленіи нравственной личности къ своему собственному благу. Настоящее благо личности, повторяєть 1 роть,

<sup>1)</sup> См. Вопр. Фил. и Псик. 12 кн. 155 стр.

<sup>2)</sup> Ib. 156-157 cm.

въ ся отреченіи отъ своей животной обособленности, въ сознаніи себа звеномъ и воплощеніемъ общаго, цілаго, вічнаго. Въ осуществление этого сознания и лежить то счастие и блаженство, которое составляетъ истиное основание нравственнаго поведенія человіка, а, стало быть, и его нравственнаго долга. И вотъ почему нашъ мыслитель решительно говорить. что нечего бояться идеальнаго эвдемонизма, при которомъ счастіе есть все-таки истинная цёль деятельности человека,но не то счастіе, которое дается скоропреходящими животными наслажденіями, а то, которое заключается въ полномъ самоотречение личности, въ актъ ся жертвоприношения себя. и при которомъ въ минутной радости воплощается въчность. Для этого высшаго духовнаго акта, по нашему мыслителю, вообще неть времени: для него вечность дана въ настоящемъ, такъ что будущее, загробное блаженство сулить уже не награды и не увеличение теперешняго счастия, а лишь возможное, но отнюдь не необходимое для настоящаго абсолютнаго удовлетворенія, -- продолженіе. Будеть это продолженіе, или не будеть--- это, замъчаеть Гроть, вопросъ въры.

Дальнышая часть изложеннаго нами этюда представляеть собою леть обоснованіе некоторых частных положеній. Такъ нашь мыслитель довольно подробно выясняеть, что чувство является последнимь основаніемь деятельности человёка, Но такъ какъ данныя для обоснованія этого положенія были высказены въ предшествовавшихъ его трудахъ, уже изложенныхь нами (особенно см. "Значеніе чувства"), то мы и опускаємь здёсь разборь этого положенія.

Алексиндръ Никольскій.

(Окончаніе будеть)

## "Теодицея" Лейоница, разсматриваемая въ связи съ его: метафизическимъ ученіемъ.

(Продолжение \*).

## Отдънъ 4-й: О злв.

Зло, существующее въ мірѣ и подобно року таготъющее надъ всёмъ родомъ человъческимъ, представляетъ собою норазительное несоответствие съ общимъ целесообразнымъ устройствомъ вселенной. Поэтому оно всегда возбуждало всеобщее недоумбые, колебля нетвердыхъ въ въръ сыновъ Церкви являясь въ рукахъ невфрующихъ накотораго рода аргументомъ, не легко опровержимымъ, противъ премудрости и благости Божінхъ. Жестокая власть зла извъстна каждому дичному, опыту. Всякій чедовака, ясно совнаеть и чувствуеть, что въ немъ жиретъ и авиструетъ какой-то даинственный врагъ, который постоянно, форется съ нимъ, противодъйствуетъ встмъ его добрымъ начинаніямъ и вызываетъ въ немь горькое сознание своего безсилия, которое такъ ярко изобразилъ Ап. Павель: "не понимаю, что дълаю; потому что не то дълаю, что хочу, а что ненавижу, то дъмно. Добраго, котораго хочу, не дълаю, а злое, котораю не хочу, дълаю" (Римя. 7, 15, 19). "Спрашивается: откуда же вло въ міръ? Неужели Богъ творецъего и виновникъ всёхъ его последствій? Если Богъ и не твориль вла, то зачемъ допустиль его? Ведь не могуть же быть пріятны для Него страдавія человічества, его непрестанные

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ", за 1903 г. № 22.

вопли и воздыханія, проистекающія изъ господства зда въ мірф! Далфе—Бость зналь, что вследствіе грехопаденія первыхъ людей весь человеческій родь будеть заражень грехопь, Онт зналь, сколько скорбей и бедствій, болевней и страданій, мучительныхъ трудовь и нуждь придется перепести всему потомству нашихъ прародителей после ихъ грехопаденія, зачёми же Онъ подвергнуль первыхъ людей испытанію, которое должно было привести ихъ къ паденію? Воть те мучительные вопросы и недоумёнія, которыя постоянно вызываются фактомъ существованія въ мірф зла.

Лейбниць ваяль на себя задачу рёшить всё эти вопросы: в недоуменія, доказать, что Богь не творець и не виновникь зла и нто существованіе послёдняго не противорёчить мудрымь и благимь цёлямь провидёнія. Трудна эта задача сама по себё, но для Лейбница трудность ех увеличивалась оть того, что, по его ученію, существующій мірь "не только выфизическомь или метафивическомь, но и вы нравственномь" смысле совершеннёйшій мірь". Ему надлежало, такимы образомы, примирить существованіе зла вы мірё сы премудрестью и благостью Божінми и съ его ученіемь о существующемь мірё, какы наилучшемь изь возможных и пра томы примирить такь, чтобы при этомы нисколько не нострадали ни совершенства Бога, ни совершенства міра. Воть почему Лейбниць съ особенною внимательностью останавливается на вопросё о злё и его отношеніи къ Богу и къ міру.

Чтобы облегить себь трудную задачу примиреніи вла съ премудростью и благостью Божімии и ученіємъ о наилучнемъ мірѣ, Лейбниць стараєтся прежде всего доказать, что зла въ мірѣ не такъ много, какъ думають нѣкоторые, и во всякомъ случаѣ его несравненно меньше, чѣмъ добра. Если Бэйль настанваеть на чомъ, что человѣкъ золь и несчастливь, что исторія есть только сборникъ преступленій и несчастій человѣческаго рода, то Лейбницъ, ваоборотъ, старается доказать, что въ жизни людей несравненно больше добра, чѣмъ зла. Только недостатокъ внимательности уменьшаеть наши блага и надобно, чтобы эта виимательность была возбуждена нѣкоторою примѣсью золъ. Если бы мы были по большей части

бельны и только изръдка вдоровы, то им болье бы цвинли адоровье и были менве чувствительны въ нашимъ скорбямъ. Если бы мы не имвли никакого представления о будущей живии, то, думается, вамвчаетъ Лейбницъ, не много нашлось бы людей, которые предъ смертью не пожелали бы снова начать жить, даже съ условіемъ пережить ее съ прежнею степенью благь и золъ, не домогаясь лучшаго состоянія. Люди вообще склонны преувеличивать свои несчастія. Причина этого дежить въ томъ, что зло вообще обращаетъ на себя болье вниманія, чёмъ добро, но это самое уже говорить о томъ, что оно встрвчается сравнительно съ добромъ гораздо ръже.

Кром'в того наши удовольствія и радости такъ тёсно связаны съ неудовольствіями и печалями, что последнія часто служать къ усиленію первыкъ. Горькое часто служить приправою къ кушанію, увеличивая его вкусъ и иногда нравится намъ более сладкаго; диссонансъ, построенный на должномъ месте въ музыкальномъ произведеніи, не только не ослабляетъ, но даже увеличиваетъ пріятное впечатленіе отъ следующаго за нимъ аккорда. Иногда командующій арміей допускаетъ счастливую ошибку, которая доставляеть ему большую победу въ сраженіи.

Если бы даже вдёсь, на земле, сумма зла превышала сумму добра, то это не значило бы еще, что и во всей вселенной зла больше, чемъ добра. Планета, на которой мы обитаемъ есть небольшая песчинка сравнительно съ другими мірами, нивющими одинаковое съ ней право быть населенными разумными обитателями, а такъ какъ всякое зло, на которое намъ могутъ указать, существуеть лимь на этомъ, почти ничтожномъ пунктъ, то и все это вло тоже почти ничтожно сравнительно съ благомъ, существующимъ во вселенной, тамъ болве, что то, что въ отдельности кажется безобразнымъ и нестройнынь, часто оказывается весьма красивымь и благозвучнымь. Если бы ны знали градъ Божій такимъ, какимъ онъ есть на самомъ деле, то им увидели бы, что онъ есть совершенней. шій изь всёхъ воображаемыхъ нами, что добродётель и счастіе господствують тамъ, насколько это возможно по законамъ наидучшаго, что гръхъ и страданія (которыхъ причины высшаго порядка не позволяли всецъло исключить изъ природы вещей) ничто въ сравнении съ благами и даже служатъ къ большему благу" $^{-1}$ ).

При всемъ своемъ крайнемъ оптимизмѣ Лейбницъ не могъ, не противорѣча очевидности, отвергнуть реальнаго существованія зла. Хотя зла и меньше въ мірѣ, чѣмъ думаютъ нѣкоторые, но оно существуетъ и его нужно было объяснить Лейбницу и при томъ такъ, чтобы оно не противорѣчило ни Божественнымъ совершенствамъ, ни его ученію о наилучшемъ мірѣ. Этого онъ и старается достичь своимъ ученіемъ о приватности зла, своимъ взглядомъ на зло, какъ на недостатокъ добра, а не какъ на противоположность ему.

Теодицев совершенно пать масть, полное понятіе о зав. Но если сопоставить тв 3CBOe неполныя определенія, которыя встречаются въ сочиненіяхъ Лейбница 2), то не трудно заключить, что зло, по его ученію, есть недостатокъ только добра. "Сущность зла въ своемъ основаніи не им'ьетъ какой нибудь действующей (efficiente) причины, потому что оно состоить въ лишении (privation), т. е. въ томъ, что сила дъйствующая не дълаетъ. И вотъ почему схоластики обыкновенно называли причину зла недостаткомъ" 3). "Воля наша должна стреметься къ свойственному вамъ совершенству; высочайшее же совершенство въ Богв. Всв удовольствія содержать въ себ'я изв'ястное ощущеніе совершенства; но когда они бывають чувственными на счеть большихъ благь: вдоровья, добродетели, единенія съ Богомъ, то въ этомъ лишеніи стремленія въ нимъ состоить недостатокъ. Восбще совершенство есть абсолютная реальность, недостатокъ же проистекаетъ изъ ограниченія и стремится къ новымъ лишеніямъ, такъ что следующее изречение столь же справедливо, сколько я древне: "Bonum ex causa integra, malum ex quolibet defectu", т. е., добро проистекаетъ отъ двиствительной причины,

<sup>1)</sup> Theodicée II, § 123, 589 p.

<sup>2)</sup> Theodicée § 8: "une moindre bien est une espèce du mal"; § 20: "le formel du mal conciste dans la privation"; § 30: "le privation fait le formel des impertections et des inconviens"; Causa Dei § 67: minus bonum habet rationem mali".

<sup>3)</sup> Theodicée § 20, 510 p.

а зло отъ какого-либо недостатка, равно какъ и слѣдующее изрѣченіе: "malum causam habet non efficientem, sed defficientem",— зло имветъ не производящую, а недостаточествующую причину 1).

Итакъ, сущность зла, по Лейбницу, не есть что нибудь реальное, дъйствительное, но только лишеніе, или недостатокъ добра, подобно тому какъ темнота есть только недостатокъ свъта и холодъ—недостатокъ тепла.

Гдъ же причина этого недостатка, этого лишенія? гдъ источникъ зла? Надобно искать его въ самой природъ твореній. Существуеть природное песовершенство въ каждомъ созданіи еще до его гръха, такъ какъ всякое созданіе по самому существу своему ограниченно. Ограниченность тварей, ихъ конечность и есть принципъ всякаго несовершенства и источникъ всякаго зла. Эту природную ограниченность тварей Лейбницъ называеть метафизическимъ зломъ, которое является въ свою очередь источникомъ зла физическаго и нравственнаго, такъ какъ изъ ограниченности тварей происходитъ ограниченность ихъ силъ и дъйствій, т. е., физическое зло, ограниченность же духовныхъ ихъ силъ и дъйствій производитъ зло нравственное—гръхъ.

Такъ какъ каждая вещь отъ природы ограничена, то и злометафизическое необходимо въ міръ, зло-же физическое и нравственное только возможны, но не необходимы.

Мы сказали, что зло, по Лейбницу, состоить въ недостаткъ совершенства, въ лишеній добра, слъдовательно между добромъ и зломъ нътъ противоположности и зло указываетъ только на отсутствіе добра, а "такъ какъ абсолютное зло было бы только абсолютнымъ отсутствіемъ добра, то всякое относительное зло есть относительное отсутствіе; т. е., меньшая степень блама" т), а потому реальное зло не противоположно добру, а только составляетъ меньшую степень его, слъдовательно не такъ кудо, какъ это вногда кажется намъ.

Далее, такъ какъ источникъ зла лежитъ въ несовершенстве, ограниченности твари, то сфера вла—есть сфера только несо-

<sup>1)</sup> Theodicée § 33, 513 p.

<sup>2)</sup> Гартманъ-Философія безсознательнаго, Перев. Козлова. 1873 г. 244 стр.

вершеннаго бытія, да и въ предълахъ этой ограниченной сферы: оно составляеть не сущность предметовь, а только вкъ недостатокъ и следовательно существуетъ и имветь частное существование и не можетъ, вследствие этого, препятствовать совершенству целаго. "Будучи разсматриваемо съ этой точки зренія, зло относится въ міровому порядку, какт безконечно малое и слабое къ безконечно великому, т. е., какъ исчезающий моменть; только тогда, когда міровданіе понимается по узкому масштабу нашего ближайшаго міра, явлевія зла принимають громадную величину... но если этотъ міръ, пораженный зломъ (да и то отчасти вораженный), разсматривается въ целоме, то вло оказывается въ вемъ чёмъ-то безконечно--- малымъ" 1). При этомъ если и возможно предположить мірь безь зда, то такой мірь не только не быль бы дучше, но онь быль бы невозможенъ. Міръ, чуждый зла и всякаго несовершенства, былъ бы безъ ограничения существъ, безъ силъ, такъ какъ въ нихъисточникъ ограниченности, следовательно и несовержевства; но быть безъ вкого для міра значить не существовать, такъ что зло является въ ижкоторомъ родв условіемъ ето бытія.

Анализъ понятія вла, какъ его понимаєть Лейбницъ, привель нась къ следующему: зла въ міре меньше, чень добра; между темъ и другимъ: нётъ противоположности, потому что зло есть только меньшая степевь того-же добрази, какъ такое, оно не только ве противоръчну совершевству міра, но является даже необходимымъ условіемъ его бытія.

Разспотреніе технічношеній, на какихь шаходится зло нь міровому порядку, приведеть насъ къ последнему и полному определению зла, на которомъ всетью утверждается оптимивмъ Лейбница и изъ котораго вытекаетъ оправдание наидучнаго міра и Божественных совершенотвь; премудрости и благости Божінхъ.

Отдълъ 5-й. О премудрости и благости Вожінхъ. а) Оправданіе наилучшаго міра.

Совершенство существующаго міра, какъ изв'єстно, по Лейбницу, состоить въ міровомъ порядкі, въ міровомъ законі гар-

<sup>1)</sup> Kuno-Ficher-Geschichte der neuern philosophie 700-701 6.

моніи, подъ каковыми понятіями онъ разумість совершенно постепенное царство монадъ. Гармоническая связь этихъ последнихъ состоитъ въ ихъ непрерывной постепенности, а эта постепенность предполагаетъ, что монады различны, такъ какъ только постепеннымъ различіемъ и возможно большитъ разнообразіемъ ихъ можетъ быть достигнутъ возможно большій порядокъ, т. е., возможно большее совершенство 1).

Но монады не были бы различны, если бы не были ограничены, т. е., телесны и вещественны, потому что если бы вещи, говорить Лейбницъ, были свободны или освобождены отъ вещества, то оне тотчасъ же отрешились бы отъ міровой связи и стали въ некоторомъ роде "дезертирами мірового поридка". А если бы монады не были различны, то между ними не было бы и непрерывной постепенности, следовательно и самой міровой гармоніи.

Такимъ образомъ вещество монадъ, якъ ограниченность, есть отрицательное условіе міровой гармоніи, ея conditio sine qua non. Но ограниченность есть зло (метафизическое), источникъ вла (физическаго и нравственнаго), слідовательно и зло есть отрицательное условіе міровой гармонів и совершенства міра или вообще оно есть отрицательное условіе добра. Зло не только не противоположно добру, но, наобороть, оно помогаетъ ему и усиливаеть его, подобно тому, какъ тіни усиливають цвіта, а диссонансы—гармонію звуковъ. Такъ візрны слова Апостола, замічаеть по этому поводу Лейбниць, въ которыхъ говорится, что мамъ. Ит преумноскаеться ірпать, преизбыточествуеть и благодать (Римл. 5, 20).

Существованіе въ мірь зла, понимаемаго въ этомъ смысль, не только не противоръчить теоріи наилучшаго міра, но, на-обороть, оно требуется ею: зло необходимо, чтобы этоть міръ быль наилучшимъ, какъ conditio sine qua non его бытія и совершенства, такъ что "было бы ошибкою Творца, если бы Онъ пожелаль устранить зло, присущее вещамъ" <sup>2</sup>). Если бы Онъ это сдёлаль, то не былъ бы благимъ" <sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Monadologie § 58, 59.

<sup>2)</sup> Theodicée II, § 125, 540 p.

<sup>3)</sup> Ibid § 121, 538 p.

Доказавъ, что существование зла въ мірѣ висколько не говорить о несовершенствъ послъдняго, Лейбницъ старается доказать, что существующій міръ есть наилучшій изъ возможнихъ и береть доказательства для подтвержденія своего ученія въ понятіяхъ Вога и міра.

Богъ есть Существо Премудрое, Всемогущее и Всеблагое. Онъ не могъ создать міръ не наилучшимъ, иначе необходимо было бы допустить несогласное съ свойствами Божінми предположеніе, что Богъ не хотълъ, или не могъ создать такой міръ. Какъ созданный Богомъ, Существомъ Всесовершеннымъ, существующій міръ необходимо долженъ быть наилучшимъ изъ возможныхъ.

Выходя изъ повятія міра, Лейбницъ приходить къ тому же выводу. Что такое міръ? Міръ есть совокупность дъйствительныхъ вещей, изъ которыхъ ни одна не имъетъ основанія своего бытія въ самой себь,—а потому бытіе каждой изъ нихъ случайно, а не необходимо, слъдовательно и міръ, какъ совокупность такихъ случайныхъ вещей, также случаенъ. Но, по Лейбницу, какъ извъство, случайно все то, противоположное чему не заключаетъ противорьчія, вообще все то, что возможно. Слъдовательно возможны и другіе міры, кромъ существующаго, и если изъ всъхъ возможныхъ міровъ существуетъ только одинъ, то это могло произойти вслъдствіе выбора. Но что могло служить основаніемъ для этого выбора кромъ того, что-этотъ избираемый міръ есть наилучшій изъ возможныхъ? Если бы существующій міръ не быль наилучшимъ, то его избраніекъ бытію, его твореніе, не имъло бы достаточнаго основанія.

Теорія Дейбница встрівтила массу возраженій противъ себя. Одни изъ возражавшихъ Лейбницу возставали противъ допускаемой имъ возможности иныхъ міровъ, другіе говорили, чтоесли бы Богъ неопустительно творилъ только наилучшее, то это лишало бы Его свободы и сообщало бы предметамъ нівкотораго рода необходимость; третьи, наконецъ, утверждали, что этогъ міръ не можетъ быть названъ наилучшимъ потому, что возможенъ міръ, дучшій сравнительно съ настоящимъ.

Первое вовраженіе, вытекающее изъ метафизическихъ соображеній касательно природы возможнаго и необходимаго,. исходило со сторовы техъ мыслителей, которые утверждали, что возможно только то, что действительно существуетъ. Сущность этого возражения состояла въ следующемъ: такъ какъ возможно только то, что совершилось, совершается или иметъ совершиться, то предположение Лейбница о безконечномъ числе возможныхъ міровъ, которые никогда не будутъ существовать, не вметъ никакого основания 1).

Лейбницъ, исходя изъ установленнаго имъ различія метафизической и гипотетической необходимости, считаетъ необходимымъ только то, что носитъ характеръ метафизической необходимости; невозможнымъ—что противоръчитъ только этой необходимости. Противоположное же гипотетической необходимости онъ считалъ вполнъ возможнымъ; вообще признавалъ возможнымъ все то, противоположное чему не содержитъ въ себъ противоръчія. На этомъ опредъленіи возможнаго и не-

<sup>13</sup> Возражение очевидно виветь примое отношение въ вопросу, который не разъ возбуждался и въ древней, и въ новой философіи,--именно: возможныли такіе предметы, которые никогда не будуть существовать. Знаменитый діалективь Мегарской школи-Діодоръ держался отрицательнаго интиів по этому вопросу. Хризипов сильно возражаль ему, по этому поводу. Циперовь, раздилявий вивне Діолора, въ своемъ трактать "О судьбь" писаль следующее: "Смотри, Хризнивь, какъ бы тебъ не пришлось отказаться отъ своего мивнія по вопросу, изъ за котораго ты вступиль въ споръ съ сильнымъ діалектикомъ Діодоромъ. Все, что говорять ложно о будущемъ, -- все это ве можеть произойти. Но ты, Хризипвъ, не допускаеть этого и изъ за этого сильно споришь съ Діодоромъ. Ибо этотъ утверждаетъ, что только то можетъ произойти, что или истинно, или будетъ истинно, и все будущее необходимо должно совершиться, а все несовершающееся и невозможно. Ты же, напротивъ, говоришь, что и то, что не происходитъ, возможно; напримъръ, нозможно, чтобы этоть драгоциный какень быль ризбить, кога бы это и инкогда не произошло, и что не было необходимо, чтобы Кипсель парствоваль въ Коринов, котя бы это было предсказано оракуломъ Аполлона за тысячу дать прежде. Ліодоръ же, напротивъ, утверждаетъ, что только то можетъ произойти, что истинео, или будеть истинно, иначе говоря: нячто не можеть произойти, что необходимо не произойдеть, а что можеть произойти, то или уже есть, или будеть; и имъющее произойти не болье можеть превратиться изъ истиннаго въ ложное, какъ и то, что уже совершилось, въ совершившемся очевидна неизмыняемость, между твиъ какъ въ нівкоторыхъ будущихъ событиль эта неизміняемость не такъ оченидна, поэтому не замъчается. Такъ, напримъръ, върно то, что кто страдаеть смертельною бользнію, тоть умреть оть этой бользни, если же это будеть свазано правильно о такомъ человъкъ, у котораго не проявляется такая силе бользии, то и этоть человых умреть. Поэтому и въ будущихь событіяхь не можеть произойти никакого препращенія истичнаго вы ложное. (Theod. II, § 170, 550 p.).

обходимаго онъ и построилъ защиту своего положенія о возможности міровъ, которые никогда не будуть существовать и изъ которыхъ Богъ выбираетъ наилучній.

Лейоницу возражаль въ свое время по этому вопросу знаменитый Гоббесъ, который держался того мивнія, что все непроисходящее и не возможно, и доказываль это твиъ, что никогда не случается, чтобы всъ потребныя условія для осуществленія предмета не существующаго (omnia rei non futuгае requisita) были даны, а между твиъ безъ этого предметь не можеть осуществиться.

Лейбниць отвечаеть ему, что если и неть известных условій (причинь) для совершенія вав'єстнаго факта, существованіе ихъ все же возможно, такъ какъ предположеніе этой возможности не заключаєть въ себе претиворечія. Правда, предметь не можеть осуществиться, когда недостаеть для этого известных условій, но если мы считаем себя въ прав'е допускать, что предметь можеть существовать, хотя окъ и не существуєть, то съ такимъ же правомъ можемъ утверждать и то, что потребныя условія могуть существовать, хотя они не существують.

Послѣ Гоббеса, Спинова, строгій приверженецт вакона причиности во всемъ существующемъ, привнавалъ все дѣйствительно существующее необходимымъ и только дѣйствительно существующее и воаможнымъ, такъ что изъ его воззрѣній необходимо вытекало, что смерть его непремѣню должна случиться, какъ это и случилось, въ Гаагѣ, а то, чтобы онъ не умеръ въ Гаагѣ, такъ же невозможно, какъ и то, чтобы два и два равнались шести. Но Лейбвицъ не видитъ ничего невозможнаго въ томъ, если бы Спиноза умеръ и въ другомъ какомъ нибудь мѣстѣ, такъ какъ въ ряду предшествующихъ причинъ, условливающихъ смерть этого философа въ Гаагѣ, могла войти еще и такая, которая видоизмѣнила бы мѣсто смерти философа. Въ этомъ предположеніи нѣтъ логическаго противорѣчія, а слѣдовательно въ немъ ничего нѣтъ и невозможнаго.

Посмотримъ теперь, какъ ръшаетъ Лейбницъ второе возраженіе, которое состоитъ въ томъ, что если бы Богъ неопустительно творилъ только наилучшее, то это лишало бы Его свободы и подчиняло бы некотораго рода необходимости. Лейбницъ отвычаеть на это, что необходимость, которой подчинень Богь, есть Его собственная природа, Его собственный Разумь, которые и предписывають Ему правила. Но действовать сообразно съ своей природой неужели значить быть несвободнымь? не должень же Богь ради сохраненія своей свободы, перестать быть совершеннымь, или Темь, Чемь Онь есть. Неужели не будеть свободень теть мудрець, котораго воля будеть действовать сообразно съ его мудростію. Правда, Богь необходимо должень избирать наилучшее, но необходимость эта правственная, которой нисколько не нарушается свобода воли, такъ какъ хотя премудрость и благость Божін и склоняють Бога къ избранію наилучшаго, но не принуждають Его.

Что же касается третьяго возраженія, что будто бы возможенъ міръ, лучшій сравнительно съ настоящимъ, то Лейбницънаходить его не болве состоятельнымь, чвив два первыя, такъкакъ оно полагаетъ границу мудрости и благости Божіннъ, потому что делать меньше добра, когда можно сделать больше, значить действовать вопреки мудрости и благости: "minus bonum habet rationem mali" 1). Тъ, которые утверждають, что Богъ могъ создать міръ лучше настоящаго, похожи на извъстнаго короля Альфонса Кастильскаго 2), который говориль, чтоесли бы Богъ призвалъ его на совътъ при сотворении міра, то онъ указаль бы Ему лучшій плань вселенной. Если и мы будемъ разсуждать, говорить Лейбницъ, подобно этому королю, то намъ справедливо могутъ вамътить: вы совершенно не знаете міра и не видите ничего дальше своего носа, смете ли Вы упрекать Бога въ Его несовершенствъ? Постарайтесь дучше узнать мірь, разсмотрите его со всёхь сторонь и всё его части и вы найдете въ немъ такое совершенство, такуюкрасоту, какихъ вы не можете себъ и представить 3).

<sup>1)</sup> Theodicée II, § 200, 565 p.

<sup>2)</sup> Здесь имеется въ виду Альфонсъ, король Кастильскій, избранний некоторими курфирстами королемъ Римскимъ, — который внелъ астрономическія таблицы, известныя съ его именемъ. Оченидно Птоломеева система міра, господствованшая въ его время, не нравилась ему, поэтому онъ и думалъ, что можно было би создать лучшую систему. Если би онъ зналъ систему Коперника и от критія Кевлера, онъ не повториль бы, конечно, свояхъ словъ.

<sup>3)</sup> Theodicée II, § 194, 564 p.

Нѣкоторые не считали этотъ міръ наидучнимъ изъ возможвыхъ на томъ основанія, что будто бы нѣтъ ин одной твари въ этомъ мірѣ на столько совершенной, что лучше ся нельзя было бы и произвести.

Въ ответь на это возражение Лейбинцъ говоритъ, что то, что можно сказать о каждой отдёльной твари, или каждой отдёльной субстанціи, то никакъ не приложимо ко всей вселенной. Часть наикратчайшаго разстоянія между двумя точками есть также наикратчайшее разстояніе между крайними ея точками, но часть наидучшаго пелаго не необходимо наидучшее изъ того, что можно сделять изъ этой части, подобно тому, какъ часть красивой вещи не всегда красива сама по себъ, будучи взята отдёльно отъ цёлаго. Когда говорится, что существующій мірь есть наилучшій изь возможныхь, то имфется въ виду целая вселенная во всемъ ся составе, а не отдельныя ел части, которыя, будучи взяты въ отдельности, могуть быть и лучие, чёмъ они суть, такъ что возражающему противь теорін наидучшаго міра нужно показать не то, что изв'ястныя твари могуть быть лучше, но что и сама вселенная могла бы быть совершенные, чыть она есть, чего ему доказать, конечно, никогда не удастся.

Если наилучшее въ цёломъ не всегда есть наилучшее въ своихъ частяхъ, то отсюда легко рёшается и слёдующее возражение Дироа 1), который разсуждалъ, что если бы Богъ всегда творилъ только наилучшее, то Онъ творилъ бы другихъ боговъ. Міръ, какъ мы уже сказали, можетъ быть наилучшимъ изъ возможныхъ, если отдёльныя его части и не будутъ сами по себё наилучшими. "Какъ планъ извёстнаго зданія можетъ быть наилучшимъ изъ всёхъ въ отношеніи къ цёли, издержкамъ и обстоятельствамъ, такъ и устройство вселенной можетъ быть наилучшимъ изъ всёхъ, не дёлаясь Богомъ".

б) Оправданіе Божественныхъ совершенствъ.

Оправданіе наилучшаго міра заключаеть въ себ'в уже и оправданіе Божественных совершенствъ. Если существующій

<sup>1)</sup> Дироа—богословъ кардинала Эстрея, изв'ястенъ своею книгою. "Preuves et prejuges pour la religion chretienne", изданной въ Парижъ́ 1688 г.

міръ есть намаучий изъ вейхъ везмежныхъ и если зло фивическое и правственное не только ие ділають этоть міръ худымъ и недостойнымъ его Творца, но, напротивъ, звляются условіемъ его бытія и совершенства, то слідовательно зло вообще не составляєть отрицательной инстанціи противъ премудрости и благости Божіняъ и не разрушають нашего понятія о Богі, какъ абсолютно совершенномъ существі. Всі твари, по Лейбницу, иміють отъ Бога только свои совершенства, недостатки же ихъ проистекають оть ихъ собственной ограниченной природы. Но разві Богь не творець этихъ ограниченныхъ тварей? разві не Онъ сділаль ихъ ограниченвыми и конечными? зачімъ же Онъ допустиль къ бытію такія твари, природа которыяъ носила въ себі зародышь зла? не наносить-ли все это ущербъ Его Премудрости и Благости?

Для рёшенія этого вовраженія и для оправданія Премудрости и Благости Божінхъ Лейбницъ старается показать, что Богъ не желаетъ вообще зла и если допускаетъ его, то телько тогда, когда оно является средствомъ, ведущимъ къ добру. Лейбницъ различаетъ въ Богъ двѣ воли—предмествующую и песлъдующую. По своей предмествующей волѣ Богъ желаетъ одного добра и стремится воспрепятствовать злу, по своей же нослъдующей волѣ Онъ стремится къ наилучнему 1).

Предшествующая воля всегда дъйствовала бы, если бы не было болье сильной причины останавливающей это дъйствіе; такой причиной, ограничивающей Божественную волю, является Божественный разумъ, которымъ она обусловлена въ свеей дъятельности. Разумъ Божественный, эта "страна всъхъ весможностей" мыслить всё эти мозможности какъ существа несовершенныя; следовательно Богъ, побуждаемий своей предчествующей волей только къ добру, желан реализировать носимую Имъ въ своемъ умъ идею этого добра, долженъ быль творить вещи такими, какими онъ существовали въ Его идеъ, т. е., несовершенными и ограниченными. При такой обусловленности Божественной воли, она творить не абсолютно доброе, какъ бы желала, но вовможно навлучшее. Эта-то обусловное, какъ бы желала, но вовможно навлучшее. Эта-то обусловное, какъ бы желала, но вовможно навлучшее. Эта-то обусловное,

<sup>1)</sup> Theodicée, I, § 23, 510 p.

ленная водя и есть—последующая. По ней Богь и допусиаетъ вло, когда оно соединено съ наилучшимъ планомъ вселенной. "Нужно думать, что необходимо существовали непреодолимыя соображенія, приведшія Бога къ допущенію ала, такъ накъ начто не можетъ проивойти отъ Бога, что не было бы сообразно съ Его благостію, правдою и святостію. Такамъ образомъ мы можемъ заилючать отъ существованія факта (или а ростегіоті), что эго допущеніе было неизбёжно, хотя намъ в не возможно показать (а priori) частныхъ причинъ, которыми Богъ руководствовался въ данномъ случав... Грёхъ существуеть въ мірѣ, слёдовательно Богъ допустиль его безъ умаленія своихъ совершенствъ. "Ав асти аф ротептіати valet сопѕециентіа" 1). Въ отношеніи къ Богу это заключеніе правильно. Богъ допустиль зало, слёдовательно Онъ допустиль благо" 2).

Итакъ вло допускается только по соприсутствию (рат сопcomitance) съ наилучшимъ міромъ, т. е., только вогда, когда оно соединяется съ величайшимъ благомъ, является его сопditio sine qua non, и когда не допустить изв'ястное вло было бы хуже, чемъ допустить.

Брйль не признаетъ убъдительными доводы Дейбница. По его мићнію, они имъли бы тогда только силу, если бы яспр и раздъльно было показано, какимъ образомъ вло соединяется

<sup>1)</sup> Отъ действительности въ возможности заключение следуеть (т. е. возможно).

<sup>2)</sup> Theobicée § 35. 489 р. Лейбницъ приводить жескомыю примеровъ, когде виснія в вепреодолимия соображенія могуть действительно требовать донущенія зла. Вообразимъ, говорить онъ, что я держу въ своихъ рукахъ смертоносную головию, которою мать Мелеагра воспользуется для умерщвленія его, или держу оводованный дротивь, которымь Цефаль, не зная этого, воспользуется для уморщенения своей Прокриси, или держу лешалей Тезев, котория разнесуть сина его Ипполита. Отъ меня требують этихъ предметовъ и я имею право отказать въ этомъ, но что будетъ, если законный судья присудить мив отдать все это, тавъ ванъ и не могу доказать, вавія дурныя последствія это можеть иметь... итакъ в вынужденъ буду возвремять предметы, не имъя возможности отказатася отъ этого, и темъ буду спосившествовать въ некоторомъ реде злу. Правда Богъ не имъеть судьи, который бы принудиль Его дать другому то, что можеть быть превращено имъ во зло, но Его собственная мудрость есть болье могущественвъйшій судья, тінь накого только можно найти. Она показываеть Вегу начатучшее употребленіе, кавое только можно сділать изь Его благости; вытеклющее отсюда зло есть неизбижное слидствів наимучшаю. (Theod. § 121, 538 р.).

съ наилучшимъ плановъ вселенной и почему наилучшій міръ не можетъ существовать бевъ присутствія въ немъ вла. Этого конечно нельвя было доказать Лейбницу со всею ясностью и полнотою, вовможною только при полномъ пониманіи всёхъ явленій природы, но при отсутствіи вполнів ясныхъ и твердыхъ основаній въ польву извівстнаго положенія, по словамъ Лейбница, достаточно бываетъ боліве или меніве візрныхъ соображеній и предположеній, чтобы уничтожить силу возраженій противъ него. Такъ, если нітъ ничего противорізчиваго въ томъ, что вло иногда необходимо соедивнется съ добромъ, требуется наилучшимъ планомъ вселенной, то этого объясненія, по существу несовершеннаго, вполнів достаточно для різтенія возраженій противъ оспариваемыхъ положеній, хотя оно и не достаточно для полнаго уясненія вопроса.

Бэйль не ограничился только этимъ возраженіемъ. Положеніе Лейбница, что вло допускается только по соприсутствію съ наилучшимъ міромъ вызываетъ со стороны Бэйля еще новыя возраженія.

Положимъ, говоритъ онъ, зло допускается Богомъ только какъ conditio sine qua non добра или какъ послъдствія его, но можетъ-ли такое добро называться благомъ для человъка? Если благодъяніе Божіе соединяется или ведетъ къ несчастію человъка, въ правъ-ли оно называться благодъяніемъ, особенно когда Богъ не даетъ върныхъ средствъ достигнуть надлежащаго пользованія имъ.

Это возражение Бэйля Лейбницъ опровергаетъ также своей теоріей наилучшаго міра. Такъ какъ зло соприсутствуетъ съ наилучшимъ міромъ, то Богъ не можетъ удалить его или исключить изъ этого міра, хотя бы оно сопровождалось гибельными послёдствіями для нёкоторыхъ лицъ, иначе Онъ уклонелся бы отъ должнаго, отъ того, что предписываетъ Ему Его же мудрость, тёмъ болёе, что благодёяніе разумныхъ тварей не есть единственная цёль Божія и благодёянія, сообщаемыя тварямъ, не имёють въ виду только ихъ благосостояніе. Въ противномъ случаё Богъ избралъ бы такую послёдовательность возможностей, гдё всё эти несчастія были бы исключены; тогда, быть

можеть, не было бы зла во всёхъ его видахъ и даже по соприсутствію.

Если бы было и справедливо то, продолжаетъ возражать Бэйль, что Бэгъ не виновень въ допущении зла, потому что не допустить его было бы большимъ вломъ, чёмъ допустить, все-же остается недоуменнымы: неужеди Богь не могь создать навлучшій міръ безъ всякой примівси къ нему вла? Неужели въ его распоражени не было никакихъ средствъ избѣжать его? и Лейбницъ, спасая Божественную благость, не наносить ли ударъ Божественному всемогуществу? Нътъ словъ, отвъчаетъ Лейбницъ по своему всемогуществу Богъ все можетъ сдълать, можетъ и не допустить существованія зла, но долженъ ли Онъ это сдёлать, было ли бы это согласно съ премудростью Божіей? Если Богь допустиль ало-явный внакъ. что Онъ долженъ такъ поступить. Божественное всемогущество осуществияетъ только то, что возможно въ предвлахъ. Божественнаго Разума; а такъ какъ, по мысли Творца, всъвещи должны быть ограничены и несовершенны, то не вовможно и добро безъ всякой примъси зла, потому что не совершенство тварей, ихъ ограниченность и есть источникъ зла,

Задача примиренія премудрости и благости Божінхъ съ существованіемъ въ мірѣ зла достигнута. Богъ оправдань отъ прековъ за существованіе въ мірѣ зла, а вмѣстѣ съ тѣмъ достигнута и главная цѣль Теодицеи, которая состояла нъ томъ, чтобы сообщить болье правильное понятіе о Богѣ, чѣмъ какое имѣли современники Лейбница, заставить убѣдить въ Его премудрости и благости, полюбить Его, какъ Существо абсолютно совершенное и въ этомъ убѣжденіи открыть людамъ чистѣйшій источникъ духовной радости.

Мы наложили главные и основные вопросы Теодицев, намъостается произвести критическую оценку этого труда.

Н. Соловьевъ.

(Окончаніе булеть).

## Основныя черты панпсихизма:

Подъ именемъ панпсихизма разумфется въ философіи такое направленіе, которое, отрицая реальность матеріи, какъ самостоятельнаго, независимаго начала, отличнаго отъ духа, въ основу всего сущаго полагаетъ множество индивидуальныхъ, независимыхъ другъ отъ друга, духовныхъ субстанцій. Весь внішній матеріальный міръ, который представляется намъ, какъ въчто совершенно отличное по своей сущности отъ нашего "я",--вашей духовной субстанціи, на самомъ діль, по мнівнію панисихистовь, есть проявленіе подобныхь намь духовныхъ субстанціей; матерія, въ действительности, есть "вначокъ", "символъ", подъ которымъ наша субстанція воспринимаеть деятельность другихь, внё ся находящихся субстанцій. Этотъ пространственный образъ предметовъ является необходимымъ для нашей субстанців, при ея соприкосновеніи съ визминить міромъ, съ одной стороны, въ силу ограниченности ея познавательныхъ силь, не могущихъ въ своей деятельности обнять все сразу, а съ другой стороны, въ силу того, что повнаніе этого вившияго міра не дано намъ непосредственно; непосредственно дано намъ только лишь познаніе своего "я", съ принадлежащей ему діятельностью и содержаніемъ этой діятельности. Отсюда только то, что дано намъ непосредственно должно имслиться внё пространства и времени. Пространствоже и время должно считать результатомъ деятельности нашего мышленія, которое подъ этими формами привнаеть содержаніе всего существующаго. Понятіе пространства и времени не могли бы имёть мёста въ нашемъ сознаніи только въ томъ случав, если бы наше "я" было совершенно изолировано отъ сношенія съ другими субстанціальными существами, если бы оно было самовамкнуто. Но такъ какъ наше "а" находится въ постоянномъ взаимодъйствін съ другими субстанціальными существами, то внутренній процессь поэнанія всего окружающаго и выражается подъ формами пространства и времени, каковыя вырабатываются только путемъ сопоставленія различныхъ актовъ внутренней жизни нашей субстанція съ впечатленіями, идущими отвие. Въ действительности, пространство н время, какъ что-то реальное, внв насъ находящееся, не существують. Эти понятія имеють субъективное, а не объективное значеніе.

Къ отрицанію реальнаго существованія матеріи, а вижетв съ нею пространства, времени, причинности и другикъ явленій фивическаго міра панпсихисты приходять слёдующимъ путемъ. Исходимиъ пунктомъ своихъ философскихъ построеній они ставять непосредственное совнавіе. Истинно сущниъ CHITICHE, COBODATE OHE, ME MOMENE CHETATE TORES CHOC. "A", которое сознаемъ мы непосредственно. Что наше "я" существуетъ это не подлежить ни малейшему сомнению. Но наше "м", какъ говоритъ намъ непосредственное сознаніе, существуетъ совивстно съ другими субстанціями, ибо наше "я" не только переживаеть свои собственныя состоянія, но въ то же время воспринимаеть на себя воздействие чего-то другого, что независимо отъ моего "а" влідеть на мою субстанцію, нначе-входить съ нею во вванмодействів. Наща субстанція, сознавая себя причиной своихъ действій, воздействіе на себя чего-то другого относить къ причинъ, лежащей вив себя, каковымъ путемъ и приходить къ признанію вифшияго міра. Какъ же мы представляемъ или должны представлять то, что входить съ нами во вванмодъйствіе, т. е. вившинй міръ? Если

довърять познанію, пріобрътаемому на основаніи нашихъ внёшнихъ чувствъ, то следуетъ привнать реальное существованіе духа и матеріи, такъ какъ во вибшнемъ мірф мы наблюдаемъ проявленіе двухъ началь: психическаго и финическаго. отомани смежи ен им сетовур схишан опнавано отвежения раціональнаго основанія, потому что познанія, доставляемыя намъ вибшними чувствами, совсёмъ не адокватны действительности, часто обманывають нась: такь, они говорять, напримъръ, намъ о существованіи цвъта, тяжести, звука, чего на самомъ деле нетъ въ реальности. А если познанія внешнихъ чувствъ для объективнаго повнанія вещей не имаютъ никавого вначенія, то единственными масштабоми истиннаго внанія должно считать наше "я", которое говорить намъ непосредственно о бытін только одного начала-духовнаго. По аналогіи съ этимъ духовнымъ бытіемъ мы должны повнавать и все окружающее насъ. Вотъ почему наше "я", признаван истинное бытіе и считая себя причиной своихъ дъйствій, при совнаніи воздыйстія на себя чего-то другого, это другое, какъ причину полученныхъ на себя вовдействій. принимаетъ ва такую же духовную субстанцію, какъ и оно само, по крайней мъръ за подобную себъ; и это потому, что предположить о существованіи какого-то другого, прогивоположнаго себъ начала, которое могло бы быть причиною дъятельности вив насъ, наше "н" не имветъ никакихъ основаній. Отсюда то, что представляется намъ какъ матеріальные предметы, въ дъйствительности, есть подобныя нашему "я" духовныя субстанція, которыя принимають пространственную форму только во взавмодействій съ нашей субстанціей, которая подъ этой формой только и можеть познавать другія существа. Итакъ, выходя изъ природы своего собственнаго духа (изъ непосредственнаго сознанія), панисихисты приходать къ тому заключенію, что все, что существуеть вні нась, и все, что огмічаетъ наше вторичное созвание (созвание, являющееся результатомъ рефлексін, въ отличіе отъ первичнаго, которое нонимается у панисихистовъ въ смыслѣ непосредственнаго переживанія содержанія нашей души), какъ нічто матеріальное, отличное отъ природы нашего "а", на самомъ діялів, есть нічто подобное нашему "я", нашей субстанців:——все должно считать проявленіемъ внутренней жизни духовныхъ субстанцій.

Всв духовныя существа, которыя составляють собою вившній мірь, находятся между собою въ постоянкомъ вваимодійствіи. Воздійствіе на насъ другихъ существъ есть факть нашей внутренней жизни, почему онъ очевидень для всёхъ. Но какъ понимать это взаимодъйствіе? и возможно ли оно? Панпсихисты откавываются по существу дела объяснить враимодъйствіе субстанцій, да съ икъ точки вренія и сделать это невозможно, не нарушая закона достаточнаго основанія и логаческой последовательности своего міросоверцанія. Действительно, если существують только духовиня субстанців, то непонятно, что мінаеть имъ при своемь взаимодійствій слиться въ единствъ непосредственнаго познавія, а есле этого въ дъйствительности не происходить, то нужно допустить существованіе такой среды, которая препятствуєть этому непосредственному повнанію субстанціями другь друга, т. е., нужно допустить существование матеріи, безъ которой авляется непонятной причина происхожденія пространственных и временныхъ воспріятій, при взаимодействін совершенно однороднихъ духовнихъ субстанцій. По вопросу о вваниодійствін духовныхъ существъ между собою панисихисты склоняются къ мысли признать ото взаимодействіе возножнымъ при посредстве только Абсолютнаго Существа, Бога. При решения этого очень важнаго вопроса въ міросозерцаніи панисихняма, последователямъ этого направленія приходится принить сторону пантенстовъ, почему ванисихизиъ во многить пунктахъ очень близко соприкасается съ пантеизмомъ 1). Такови основ-

<sup>1)</sup> Особевно рельефно павтонанъ проглядиваетъ у Паульсена (Введеніе въ философію, русскій переводъ, изд. 1899 г.). Такъ Паульсена, сообразно съ взглядомъ на душу, какъ на единство душевныхъ явленій, считаетъ все существующее лишь проявленіемъ Абсолютнаго, полему взаимодійстию между существами визин-

ные черты панисихизма, какимъ онъ выступаетъ въ философской литературы новыйшаго времени. Правда, между отдыльными последователями этого міросоверцанім можно зам'етить нъкоторыя детальныя отличія, или несогласія, но въ главномъони всё между собою сходны. Некоторые последователи этогофилософскаго міросоверцанія за исходную точку врвнія принимають не непосредственное сознаніе, а совнаніе вторичноеи ихъ мысли принимають тогда такой ходъ:--- въ себъ, равнокакъ и во всемъ мірь, мы замьчаемъ действіе двухъ причинъ: психической и физической. Свое "я" и свою душевную двятельность мы обнаруживаемъ посредствомъ различныхъ проявленій въ тель: движеній, звуковъ и т. п. Наблюденія теснойзависимости двительности нашего "н" съ обнаруженіями этой двятельности въ мірь физическомъ приводять пекоторыхъ панпсихистовъ къ мысли повнанія всего существующаго по аналогів съ своимъ собственнымъ "а". Такъ какъ мы во вившиемъ мірь наблюдаемъ много такого, что имьеть сходство съ обнаруженіями нашего "а" во вив, то путемъ аналогіи, говорятъ они, можно приходить въ выводу, въ силу котораго мы причиною действій и обнаруженій всего наблюдаемаго нами вовив должны считать подобныя намъ духовныя субстанцім. Такимъ обравомъ является мисль о всеобщемъ воодушевлени. Переходя далее въ вритике матеріализма, эти последователипанисихивма въ основу всего сущаго полагаютъ духъ, а происхождение представления натеріи объясняють простыми гносеологическими выводами.

Къ достоинствамъ этого направленія нужно отнести: — удовлетворительное объясненіе пависихистами вопроса о сощноста всіхъ исихическихъ явленій и довольно стройное проведеніе принципа о всеобщемъ воодумевленіи. Матеріализмъ все хо-

няго міра разсматриваєть какь взапмод'єйствіе отдільнить состояній Абселютьнаго. Коздовъ же, признавая за отдільними субстанціями самостонтельное и независимое битіє (относительно), въ то же время объедивлеть всі субстанція въ-Абсолютномъ, какъ единой истинно самостоятельной субстанціи.

четъ вывести изъ матеріальныхъ атомовъ, но въ своихъ попытнахъ оказадся безсильнымъ, потому что встрѣтился съ совершенно невыводимой изъ матеріи областью духовнаго бытія. Вопросъ о природѣ духа у него оставался такимъ образомъ, "абсолютной міровой вагадкой". Панпсихизмъ, ставши на противоположную точку врѣнія по вопросу о сущности бытія, удовлетворительно разрѣшилъ эту загадку, а въ то же врема съумѣлъ гораздо лучше, сравнительно съ другими чисто спиритуалистическими системами, объяснить происхожденіе понятія о матеріи. Въ этомъ его преимущество.

Но при всемъ томъ, объяснение, которое дають панисихисты по вопросу о происхождении матеріальнаго ніра, страдаеть нівкоторыми недостатками. Среди этихъ недостатковъ прежде всего надо отметить произвольное пользование аналогией, при ваключение отъ существования собственной духовной субстанцін въ существованію подобныхъ же субстанцій во внішнемъ мірв. Утверждан, что ваше "н" віздаеть себя причиной опредъленныхъ явленій, они въ то же время думають, что вибшнія явленія, производимыя другими существами, однородны съ нашимъ собственнымъ "я". Но что даетъ имъ право делать такоезаключевіе? Мы действительно сознаемь себя причиной своихъ дъйствій, но воспранимаемыя нами дъйствія какихъ то, внъ насъ находящихся существъ, совсемъ не похожи на продукты собственной нашей двительности; почему двиать по одной лишь. аналогіи отождествленіе ихъ въ данномъ случав произвольно. Подобное же неправильное пользование аналогией мы встръчаемъ и у тъхъ последователей панисихизма, которые исходной точкой своего міросоверцанія ставять вторичное созваніе. Проводить танъ далеко аналогію, макъ проводить они, нельзя, въ силу того, что для этой аналогіи ніть посредствующаго пункта, делающаго возможной эту аналогию; такъ какъ веорганическій міръ совсемь не обнаруживаеть себя въ такихъявленіяхь, которыя иміли бы хотя отдаленное сходство съ проявленіями нашего "я" во вив. Это произвольное пользованіе:

аналогіей приводить панисихистовь указанной категоріи въ
конців концовь даже къ неправильному возгрінію на Абсолютное. Именне, утверждаясь на Шопенгауеровской точкі зрівнія во взглядів на сущность внутренней духовной жизни, эти
послідователи низшимь существамь приписывають только слівпое влеченіе, а затімь, съ постепеннымь возвышеніемь существь, къ ихь слівпой волів они присоединяють разумность,
такь чго отличительными качествами духовной жизни человіка ставять: самосознаніе, самоопреділеніе и разумную волю.
Пользуясь этою же аналогіей, такія качества надобно усматривать и въ Богі, только въ безконечно высшей степени. Однако у панисихистовь мы этого ясно не видимь. Божество у
нихь является не духовно-личнымь, высочайше—разумнымь
существомь, а какимь то всеобъемлющимь бытіемь, которое
они обозначають какъ Всеживнь, Всеединство и Вседійство.

Выхода далье, изъ непосредственнаго сознанія, пависихисты отрицають реальное существование матеріальнаго міра. Но имъютъ ли они на это достаточныя основанія? Въдь знаніе о нашемъ "а", какъ-субстанціи, намъ не дано непосредственно, оно, т. е. "я", не переживается нами. Сознаніе своего "я", вакъ субстанціи, мы получаемь уже съ теченіемь временя и только на основанів продолжительной работы мышленія. А если такъ, то почему же панценхисты, не довърдя показанію мышленія въ вопросв о реальности матеріи, довържють ему въ другомъ случав, когда оно дветь намъ показанія относительно нашей собственной субстанціи? Если бы сознаніе своей субстанців мы имъли непосредственно данныхъ, то едва ли бы другіе представители этого направленія (напр. Паульсень) могли отридать этоть факть. Выдь не отридають же они того, что каждый человыкь чувствуеть, имелить. Притомъ, нельзя скавать того, что въ непосредственномъ совнанім намъ даны только наше "я", его двятельность и содержание этой двятельности; въ немъ намъ дано и сознание чего-то такого, что противоположно намъ по своимъ свойствамъ и качествамъ, т. е.

матеріи. И это происходить въ силу постояной связи нашей души съ теломъ. Когда мы переживаемъ, напримеръ, ощущеніе боли, полученное отъ дъйствія какого либо предмета на наше тело, то мы не только стносимъ къ себе ощущение боли, но признаемъ, что боль эту испытываетъ наше тело. Мы говоотгоонроти атавван вы вы отого нельзя наввать неточностію языка, нътъ, въ данномъ случаъ сказывается непосредственное сознаніе содержанія моего "я", въ которомъ дано мнф сознаніе моего твла, какъ чего-то чакого, что находится въ тесной связи съ мониъ "а" и въ то же время противоположно ему по своимъ свойствамъ и качествамъ. Между темъ панисихисты исключають изъ непосредственнаго сознанія нашего "а", сознаніе матеріальности нашего тела. Они говорять, что тело-это есть "знакъ", "свыволъ" аггрегата духовныхъ субстанцій, которыя вакиючаются въ немъ. Но какимъ образомъ и въ силу чего аггрегать этихъ духовныхъ субстанцій совнается нами всегда принадлежащимъ нашему "я", тогда какъ этотъ аггрегатъ субстанцій по отношенію къ нашему "я" составляеть нічто внъшнее? Отвътъ на это панисихисты могли бы дать въ указаніи на Абсолютное, въ Которомъ слабыя стороны ихъ міросозерцанія находять для себя постоянно уб'яжище. Но, во первыхъ, такое указаніе не есть раціональное объясненіе, а во-вторыхъ, не выясняя достаточно вопроса о взавмодъйствіи субстанцій между собою. При томъ же, съ помощью ссылки на Абсолютное, они вносять въ свое міросоверцаніе и явное противоръчіе. Съ одной стороны, они признаютъ самостоятельность, невависимость и самозаключенность субстанцій, а съ другой стороны подчиняють ихъ центральнымъ субстанціямъ (напр., нашей душт подчинены нткоторымъ образомъ субстанціи тела) и наконець, всё субстанціи виёшняго міра объединяють въ Абсолютномъ; отсюда панисихисты выводять мысль, что замічаемая нами стройность, гармоничность явленій физическаго міра, есть только простав координація напередъ опредёленной діятельности каждой субстанців.

При этомъ у нихъ является какой-то детерминивить въ развитии жизни каждой субстанціи. Такимъ образомъ, по вопросу о взаимодійствій субстанцій, панисихисты ничего не вносять новаго въ свое объясненіе: имъ пользовался єще Лейбницъ въ своемъ ученій о предустановленной гармоній и какъ въ его систему это объясненіе внесло противорічіе, такъ оно вносить этотъ недостатокъ и въ міросозерцаніе современныхъ панисихистовъ.

Каждая веъ субстанцій, по мибнію панисихистовъ, хотя сама по себъ находится внъ пространства и времени, но при своемъ взаимодъйствіи съ другими субстанціями, въ качествъ необходимыхъ формъ этого взаимодействія, пользуется субъективными категоріями пространства и времени. Возникновеніе этихъ формъ обусловливается ограниченностью духовныхъ субстанцій, не могущихъ познавать другь друга непосредственно. Но странно отрицать реальное существование пространства и въ то же время допускать существование возле нашей духовной субстанціи каких то других субстанцій? Відь, исходя чать того же непосредственнаго сознанія, мы приходимъ къ выводу, что вив насъ существуеть ивчто, что вліяеть на насъ. Уже здёсь намъ дано нёкоторымъ образомъ пространство. такъ какъ мы не можемъ представить себъ безпространственное существование ограниченныхъ духовныхъ субстанцій. И при томъ, если при вваимодействии съ другими субстанціями пространство и время мыслятся необходимо, то почему же они совствит являются ненужными при существовании субстанцін самой по себ'я. Какъ же намъ представлять тогда существование субстанціи самой въ себъ? Если бы за-тьиъ субстанціи сами по себ'в находились вні времени и пространства, то что бы мѣшало имъ непосредственно знавать другъ друга? Вёдь такъ какъ онё качественно разнородны, то слитія между ними не могло бы произойти, а между темь остается совершенно непонятнымы: какимы это образомъ духовныя субстанцін при своемъ взаимодействіи принамають форму совершенно протавоположную тому, что мы находимь въ своемъ непосредственномъ совнаніи и аналогично съ чёмъ представляемъ сущность внутравняго міра! Почему, именно, въ эту форму облекается весь внашній духовно субстанціональный міръ, входя съ нами во взаимодъйствіе, это съ точки врвнія панисихистовь необъяснию. Нельвя однако считать, какъ делаютъ панисихисты, пространство субъективнымъ построеніемъ нашихъ внутреннихъ повнавательныхъ процессовъ. Нельзя, именно, потому, что такія свойства предметовъ, какъ твердость, непроницаемость и протяженность, никакъ не могутъ быть выведены изъ внутренияго міра-нашего духа. Въдь ощущенія, представленія и вся вообще наша духовная дъятельность совствив не можетъ характеризоваться этими свойствами и произвести ихъ изъ себя. Затемъ самая необходимость размёщать предметы внёшняго міра въ извёстномъ, независимомъ отъ насъ порядкв, -- указываетъ на объективность пространственных образовь, нбо при отсутстви реальности матеріальных предметовь, что препатствовало бы душъ размъщать ихъ въ себъ не по порядку пространственнаго ихъ воспріятія, а по одной только временной последовательности?

Отрицаніе реальнаго существованія времени приводить панпсихистовъ къ странному понятію о субстанціи. Въ силу того, что субстанція сама по себѣ не подлежить времени, такъ что въ ней дано все содержаніе сразу, она представляется какойто безжизненной, мертвой. Вѣдь временемъ обусловливается дѣятельность нашей субстанціи при ея взаимодѣйствіи съ внѣшнимъ міромъ. И эта дѣятельность представляется въ такомъ видѣ, что мы вслѣдствіе своей ограниченности послѣдовательно переживаемъ получаемыя отъ внѣшняго міра воспріятія. Такимъ образомъ, самая ограниченность субстанціи требуетъ послѣдовательности въ переживаніи содержанія духовной жизни. И если дѣятельность нашей субстанціи существуетъ реально, то несомнѣнно, существуетъ реально и то, что обусловливаетъ эту дѣятельность, т. е. время. Кромѣ того, если бы намъ въ непосредственномъ сознаніи была дана субстанція вив времени и пространства, то, конечно, ни у когоне могло бы возникнуть сомнівнія и въ безсмертіи человіче ской души, чего однако же сказать никаєть нельзя.

В. И-скій.

# Николай Яковлевичъ Гротъ (1852 † 1899 г.) и его философекіе труды.

(Окончавіе \*).

Во второй стать в "объ основаніяхъ нравственнаго долга" Гроть разсматриваеть выдающияся этическия системы ввдемонизма. Всв этическія системы авторь раздвияеть на четыре категорін эвдемонизма 1), руководствовавшілся каждан своимъ идеаломъ счастія. Эти четыре идеала счастья, которые совдало человечество, таковы: 1) идеаль удовлетворенія инстинктовь плоти и чисто органическаго бытія; 2) идеаль удовлетворенія мистинктовъ жизни, или животного существованія; 8) идеалъ удовлетворенія стремленій къ духовной діятельности и творчеству;-и 4) идеалъ безиятежного загробного успокоенія и отрішенія дука оть всіхь условій существованія плоти, а также-ограниченной земной жизни и деятельности. Всё эти типы этическихъ системъ нашъ мыслитель и разсматриваетъ въ своей статьв. Обозрвніе и разборь ихъ и даеть Гроту точку опоры для убъжденія въ высказанномъ имъ положенін. что всякая этика есть этика чувства и счастья. Всв правственныя ученія и этическія системы міра всегда были, по нашему мыслителю, явнымъ или скрытымъ, отпровенимъ или замаскированными эвдомонизмоми. Иныхи системи морали, по Гроту, и быть не можеть, ибо человевь всегда останется чевовеконъ, т. е. существомъ, стремящимся из высшему воснотьному счастью и благу. Отсюда, по нашему мыслителю, вадача

<sup>\*)</sup> Cm. ж. "Въра и Разумъ" за 1908 г. № 28.

<sup>1)</sup> Вопр. Фил. и Цсих 15 кн. стр. 113.

этики и состоить въ томъ, чтобы найти и оправдать высшее человъческое благо, хотя бы оно состояло въ добровольномъ отречение отъ животнаго существования. Человъкъ, говоритъ Гротъ, -- связь двухъ міровъ, и весь вопросъ въ томъ, въ которомъ изъ нихъ онъ долженъ искать удовлетворенія своей жаждъ полнаго бытія, своего законнаго стремленія къ блаженству. Отвётъ нашего мыслителя на этотъ вопросъ намъ нёть нужды приводить: онь ясень изь анализа изложенной нами статьи. Дальнъйшее развитіе изложеннаго нами произведенія Грота представляеть статья его "Устои нравственной жизни и деятельности" 1). Статью свою Гротъ начинаетъ съ указанія того, что устои правствеености находятся внутри чедовъка, въ его собственной природъ, а не гдъ либо внъ его. Нашъ мыслитель подчеркиваетъ ту истину, что всв, предподагаемыя религіей, философіей и позитивной наукой, устои нравственнаго поведенія: дюбовь къ Богу, къ ближнему, въра въ правду и совершенство, надежда на вечное блаженство и страхъ вечной кары; состраданіе и жалость, стремленіе въ счастью и идея нравственнаго долга; наконецъ, чувство самосохраненія и родовой инстинкть, идеи общаго блага и польвы-все это факты душевной жизни субъекта, состоянія и свойства нашего внутренняго "Я". Отсюда нашъ мыслитель дълаетъ тотъ выводъ, что для автономной морали нашего времени, ищущей основного закона правственныхъ поступковъ внутри человъка, а не внъ его, вопросъ заключается только въ томъ, въ какихъ именно природныхъ чувствахъ, стремленіяхъ и идеяхъ следуетъ искать самыхъ коренныхъ внутрен. нихъ устоевъ нравственной жизни и івлтельности. Предметомъ своей рёчи Гротъ и считаетъ попытку поблеже разобраться въ вопросъ: въ какихъ же сторонахъ человъческой природы надо искать этихъ устоевъ нравственной жазни и двятельности. Определяя далее направление своей работы, Гротъ укавываетъ, что онъ желаетъ попытаться дать новое освещение этической проблем'я объ основаніях вравственнаго поведенія

<sup>1)</sup> Статья эта представляеть собою рачь, произвесенную въ публичновъ засаданіи Психол. Общ. 4-го марта 1895 г. въ памать десятилатія со времени основанія Общества.

на почев психологической; главнымъ же мотивомъ, побудившимъ нашего мыслителя произвести пересмотръ этическаго вопроса, является сомнёніе въ удовлетворительности его рішенія ученіями ссвременной утилитарной и эвдемонистической морали,-морали пользы и счастья. Основная точка эренія этой морали состоить въ томъ, что въ конце концовъ источникомъ правственной деятельности является стремленіе человвиа къ счастію, хотя бы самому высокому и благородному, вытекающему изъ поступковъ любви и состраданія, изъ усиленной работы умственной, духовной, --причемъ идея пользы есть только объективное выражение для субъективной идеи счастія. Такое воззрвніе въ морали, прежде вполив раздвляемое нашимъ мыслителемъ, теперь имъ решительно отвергается. Эта мораль польвы и счастья, говорить нашь мыслитель, забываеть, что человъку, усвоившему ся основной принципъ, совершенно невозможно убъдить себя въ томъ, что и онъ не имветъ права за добродетель свою брать свою долю награды отъ жизни, не имфетъ права, какъ можно полнфе, наслаждаться жизнью, отдавая дань своимъ страстямъ и страстишкамъ. Но если чедовъкъ находить, что онъ имбеть и право на счастье въ жизни, то является вопросъ, какъ ему соразмърять высшіе и нившіе моменты своего счастія, какъ ему не жертвовать высшими духовными стремленіями неутомимой жаждё чувственныхъ наслажденій?

Давая краткій анализь ввдемонистической морали, нашь мыслитель находить, что эта мораль не можеть считаться единственнымь рёшеніемь нравственной проблеммы. Гроть находить, что этическая дилемма: нравственный долгь или личное счастье? остается все въ прежнемь видё; это—тоть Гордіевь узель, который еще не распутань и который потому поневолё приходится разрубать. Для рёшенія вопроса о томъ, къ счастью ли, хотя бы не нашему 1), а только чужому, направляется наша нравственная дёзтельность, Гроть считаеть необходимымь произвести анализь тёхь правственныхь поступковь, въ которыхь мы непосредственно соприкасаемся съ

<sup>1)</sup> См. "Устои правственной жизня и деятельности", стр. 12.

другими существами, и отдаемь выв себя вв жертву, именно. пеступкова, внушенныха любовью, жалостью, состраданість. Самымъ характернымъ образчикомъ такихъ поступковъ Гротъ считаетъ двятельность матери и вообще родителей по отношенію къ дътямъ: здёсь всего менье можно сомнываться въ искренности. Мать нъжно и съ самоотвержениемъ любитъ своихъ детей, кормить ихъ, холить, воспитываеть, учить. Натъ сомнанія, что она, какъ мать, часть которой они составляли, искренно, хотя и эгонстически, желаеть счастія своимъ дътамъ; но можно ли утверждать, что правственная точка эрвнія ся въ этой двятельности должна состоять въ томъ, чтобы доставить детямъ немедленно, или въ будущемъ, наибольшее возможное счастье. Нашь мыслитель решительно отридаетъ это 1), путемъ анализа поступковъ матери онъ находить, что мать имветь цвлью совсвиь не счастіе двтей, а ифито другое: то воспитаніе, которое вифеть цілью дать дітамъ счастіе и научить ихъ пріобратать въ жизни то. что можеть составить ихъ счастье, есть дурное, нелевое воспитаніе, обыкновенно нравственно развращающее дітей и нивюшее самыя грустныя последствім. Оно внушается не любовыю родителей къ дътямъ, а эгонзмомъ и стремлениемъ къ самоуслажденію. Истинно любящая и разумная мать стремется сделать детей корошими, а не довести ихъ до счастія, которое не въ ея рукахъ, и хорошую мать не остановить въ ея работв мысль, что ея дети будуть несчастны, лишь бы они были разумными нравственными существами. Добрая мать, котя и съ рыдвинями, посыдаетъ верослего сына на трудный нодвигь, гдв его, можеть быть, встретить смерть. Такъ действовали еще героини древнихъ языческихъ народовъ, и пельзя сказать, замечаетъ нашъ мыслитель, что оне были неправы. Сами строго исполная свой правственный долгъ, онъ учили тому же ѝ дътей. Очевидно, заключаеть Гроть, что не цель счастія детей составляєть нравственную сторону правтики любви въ отношеніяхъ родителей къ дётямъ. Но также и не счастіе служить цваью нашихь отношеній кь банж-

<sup>1)</sup> См. Устон правственной жизни и двятельности, 13—15 стр.

нимъ, когда мы проявляемъ къ нимъ чувства любви. жалости и состраданія: не ради цели стастія, а ради искупденія тяжелой вины и ради нравственнаго возрожденія, мы спасаемъ падмикъ и караемъ вреступанковъ;---не ради счастія, а ради умственнаго и нравственнаго совершенства восинтываются и обучаются нами въ школакъ молодыя поколвнія;-не ради счастія, а ради нравды и справедливости и ны, съ любовью къ людянъ, работаемъ надъ усовершенствованіемъ законовъ и общественнаго склада, надъ улучшеніемъ экономическаго положенія народа и надъ его дуковнимъ просвъщениемъ. Если всеми этими поступками попутно и достигается счастіе тёкъ существа, которыхъ ны любинь и жалъемъ, то не какъ цъль сама въ себъ, а какъ возможный, но случайный, т. е не зависящій отъ насъ, результать. Но если такъ, то вполив естественно является вопросъ: какой же общій положительный признакъ и внутревній смыслъ можно вайти въ правственныхъ поступкахъ, внушаемыхъ любовью и состраданіемъ, если они не направлены къ счастію другихъ существъ? Во всёхъ нихъ, по нашему мыслителю, можно замётить одну весомевнеую черту: они непосредственно и прежде всего кловятся къ сохраненію и спасенію живии другихъ существъ, независимо отъ вопроса объ ихъ счастіи, причемъ нравствемный поступокъ, по общему убъждению, становится темъ болже правственнымъ, чемъ боле ради спасения и сохранения чужой жизни-ставится на карту собственная жизнь любящаго и жаабющаго. Мать и отект постоянно рискують своей живнью и здоровьемъ ради живни детей сроихъ, врачъ и сиделка часто рискують своей жизью ради жизни больныхь; -- самоотверженные дюди, спасающіе ближних своих от всяческой смерти на суша н на водъ, охотно жертвують своем жизнью ради жизни тъхъ ближнихъ. На основание такого рода фактовъ нашъ мыслитель считаеть себя въ правъ сдълать тоть выводъ, что во вебхъ, такъ называемыхъ, альтруестическихъ поступкахъ и водвигахъ замвчается одна эмпирическая цель-сохранить, умножить, увеличить живнь вый и вокругь себя, а въ любви половой и материнской-проявляется инстинктъ созданія и поддержанія жизни вовможно большей и многой, хотя бы въ

ущербъ и съ умаленіемъ индивидуальной жизни родителей. Въ этомъ-смыслъ родового инстинкта и у людей и у животныхъ: непосредственною задачею каждой личности является созданіе, или поддержаніе, сохраненіе, или спасеніе возможно больше другихъ живней, котя бы съ пожертвованіемъ своей собственной единичной жизни. Любить, жальть, холить, сохранять и спасать отъ смерти все живое-воть, по нашему мыслителю, общая формула нашего родового инстинкта 1). Является вопросъ: какая же психическая сила лежить въ основъ этой міровой любви и какъ назвать ее? Силу эту нашъ мыслитель условливается называть "міровою волею къжнени"; главные же признаки и проявленія ея онъ указываеть такіе: первая основная черта міровой воли къ жизни есть наклонность ея къ творческому созиданію и поддержанію жизни вив индивидуума. Другая существенная черта ся то ся враждебность индивидуальной воли къжизни, огоизму, самосохраненію. Но инстинктъ самосохраненія индивидуума есть частный случай инстинета самосохраненія міра, въ насъ заложеннаго: эгонямъ есть низшая форма альтрунзма,--- это альтруизмъ, или солидарность собранныхъ и скрыпленням вр нашемр обланизмр "живихр ктролека и нхр организованных ассоціацій (органовъ)", -- любовь къ себ'в есть частная форма любви къ живому вообще. Но отсюда ивляется новый вопросъ: отчего же наша "міровая воля къ жизни", какъ источникъ правственной дъятельности, враждебна нашему эгоизму, нашей индивидуальной волё къ жизни, когда послёдняя есть лишь частное проявленіе первой? Разсматривая этотъ вопросъ, Гротъ открываетъ новый положительный признакъ "міровой воли къ жизни", присущей людямъ и въ нихъ действующей. Воля стремится не только къ творчеству и созиданію жизни, но и къ "безконечному творчеству"---къ безконечной полнотв в совершенству своихъ жизненныхъ воплощеній, ш потому враждебна всякой ограниченности, всякому окончательному своему закръпленію и закръпощенію. "Воля міровая" въ человъкъ правственномъ сильнъе "воли индивидуальной", какъ частнаго своего выраженія, и потому вічно борется съ ней м

<sup>1) &</sup>quot;Устои правств. жизни и двятельности", 17 стр.

съ ея проявленіями-чувствомъ самосохраненія в эгонямомъ. Области проявленія этой воли очень широки: нашь мыслитель признаетъ эти проявленія не только въ прямомъ созданіи, сохранени и спасени конкретныхъ жизней отдельныхъ существъ, подъ вліяніемъ любви и состраданія, но и во всякомъ творчествъ и совиданіи идейномъ, духовномъ, свяванномъ съ ватратою силь личности и съ пожертвованіемъ индивидуальнымъ благомъ, здоровьемъ, и даже жизнью, ради усовершенствованія жизни міровой. Во всякомъ самоотверженномъ служеніи идеямъ: науки, искусства, философіи, религіи, независимо отъ любви къ конкретнымъ существамъ, должно, по вашему мыслителю, видёть подвигь нравственный; и во всёхъ дъйствіяхъ этого рода, на сколько они нравственны, можно не только замётить склонность къ пожертвованію живнью индивидуальной, но и стремленіе, по возможности, упрочить и расширить, умножить, и даже создать новую жизнь внв индивидуума. И ученый, и художникъ, и религіозный проповъдникъ, и общественный реформаторъ-всё они творять и спасають жизнь внъ себя, широко развивая самыя коренныя ся начала. Аналивируя далее характерь самаго процесса творчества, нашъ мыслитель находить, что главной цёлью этого творческаго процесса является-созидание и поддержание жизни высшей на счеть низшей, жизни духовной на счеть матеріальной. Къ этому направляется не только творчество религіозное и художественное, но и философское и научное. Религія прямо стазадачею-спасти душу, духовную жизнь искусство, воплощая красоту, ведеть къ подъему въ человъкъ дучшихъ его чувствъ и стремленій; философія ищеть идеала мудрости и внутренней гармоніи личности; наука проповідуетъ эволюцію, и, жертвуя животнымъ ради человіка, ищетъ разъясненія и способовъ украпленія въ посладнемъ его высшихъ, человъческихъ свойствъ. Въ общемъ, изъ анализа фактовъ творческой воли, нашъ мыслитель выясняетъ новый подожительный признакъ той "міровой творческой воли", которая въ насъ живетъ и влечетъ насъ къ созиданію міровой живни въ ущербъ нашей собственной. Это не просто "творческая воля къ живни", къ механическому ея умножению и сохране-

нію, а "неудержимое стремленіе къ совиданію, развитію и увёвовъченію жизни духовной, высмей психической жизни въ мірь", -- это-по опредвленію нашего мыслителя -- стремленіе къ одухотворенію міра, къ духовному его совершенствованію. Но къ этому же направлены и тѣ поступки, которые касаются личной нравственности и внушаются намъ чувствомъ стыда, чести и правственнаго достовиства. Всъ задачи личной правственности, выражающися въ такихъ предписаніяхъ-правилахъ, какъ: не лгать, не обманывать, не дълать незостей, не предаваться плотскимъ излишествамъ т. под., -- имъютъ нравственный смысль лишь настолько, насколько направлены къ обереганію, спасенію и развитію въ насъ самихъ нашего лучшаго, духовнаго " $\mathfrak{A}^{\mu}$ , — той самой творческой силы, созидающей и улучшающей живнь въ міръ, которая лежить и въ основания всей нашей общественно-иравственной работы. Ради этого начала своей высшей духовной двятельности, люди готовы часто пожертвовать и своею жевотною индивидуальностью, или умалить и ограничить ея проявленія. И въ этомъ смыслъ истиннаго аскетизма, который и есть именно путь къ широкому развитію творческихъ силъ человъка, такъ какъ онъ освобождаетъ духовныя силы человъка отъ гнета и цъпей матеріальной жизни.

Подводя итоги своему воззрѣнію на устои нравственной жизни, нашъ мыслитель говорить, что психологическимъ главнымъ устоемъ нравственной жизни и дѣятельности является въ насъ міровая воля къ жизни духовной, міровой инстинктъ самосохраненія жизни духоной, психической, выспей. Главные положительные признаки міровой воли, по нашему мыслителю, слѣдующіе: это сила, совидающая, оберегающая и спасающая жизнь внѣ индивидуума—въ мірѣ; 2) это сила—враждебная индивидуяльной волѣ къ жизни,—эгоизму и животному инстинкту самосохраненія; 3) это—сила, стремящаяся къ безконечной полвотѣ и совершенству своихъ воплощеній, реальныхъ и идеальныхъ; 4) это—сила, направленная преимущественно къ созиданію и совершенствованію духовной идеальной жизни міра. На основаніи этихъ признаковъ воли, Гротъ опредѣляетъ ее, какъ "міровой инстинктъ" (или "волю духов—

наго самосохраненія и саморазвитія"), заложенний въ природу встать живыхъ существъ, но достигающій полноты сапосознанія только въ челов'як и проявляющійся въ его нравственной жизни и деятельности. Сообразно природе міровой воли, совнательнымъ вдеаломъ нравственнаго поведенія должно быть достижение міромъ правственных существъ-людей-возможно полнаго, всесторонняго и высокаго духовнаго развитія и творчества", а сознательнымъ критеріемъ новественной деятельности будутъ "чистота, безнорыстіе и самоотнерженность работы человъка для цъли безконечнаго духовнаго совершенствовавія міра". Таково содержаніе иден бевусловнаго вравственнаго долга. Итакъ, по нашему мыслителю, вет главивишіе устои нравственной жизни человіна находятся внутри его и сводятся къ одному общему принципу-, міровой жизни высшей, дузовной, которая есть и міровая любовь, и міровое сознавіе бевусловнаго нравственнаго долга. Изъ такого же возврвнія на нравственную жизнь человіна естественно савдуеть тоть выводь, что личность человека не есть только его животно-психическая видивидуальность, а сочетание этой последней съ міровымъ духовнымъ началомъ, съ божественною творческою селою, создавшею мірь, и въ этой-то послёдней находятся корни всей правственной жизни человъка.

Въ концѣ своей статьи Гротъ касается вопроса: какова же конечная цѣль всего процесса нравственной работы міровой воли въ отдѣльныхъ существахъ? Можетъ ли этою цѣлью явиться безусловное и вѣчное духовное блаженство одухотворенной вселенной? Нашъ мыслитель допускаетъ возможность такой цѣли, но все же онъ въ послѣднемъ итогѣ своихъ разсужденій находитъ 1) очевиднымъ, что вопросъ о конечныхъ цѣляхъ нравственной дѣятельности человѣка, совпадая съ вопросомъ о конечныхъ цѣляхъ мірового процесса, можетъ быть разрѣшенъ только гадательно. То или другое рѣшеніе его можетъ быть лишь предметомъ вѣры, или плодомъ поэтической мечты, а не результатомъ строгаго и научнаго анализа. Но налиъ мислитель находитъ, что мы и не нуждаемся въ немед-

<sup>1)</sup> Cm. 25 cmp.

ленномъ отвёте на этотъ вопросъ. По его убеждению, намъ будеть вполнъ достаточно, если "научная этика" подтвердить и окончательно докажеть тоть факть, что психическими устоями нравственной жизни и діятельности являются не стремленія къ счастію личному, чужому или общему, а именно, тѣ творческія стремленія духа къ созиданію и развитію высшей психической жизни въ мирф, внф насъ, которыя проявляются, прежде всего, въ бевкорыстной любви къживымъ существамъ, ватфиь въ безусловной преданности идеаламъ правды, красоты, добра, чести, и которыя воплощаются, въ концв концовъ, въ идеяхъ нравственнаго долга и самопожертвованія. Такимъ образомъ, дилемма: долгъ или счастіе?-разрёшается нашимъ мыслителемъ въ пользу долга. Но давая это разрешение, Гротъ указываетъ на то, что самый фактъ следованія или не следованія по нравственному пути долга зависить отъ нашей свободной воли, которая именно потому и свободна отъ нашей организаціи, что она есть воля міровая, а не индивидуальная, что личность есть не только органическая индивидуальность, но и "сверхъ-индивидуальное, божественное творческое начало". Следовательно, весь вопрось въ деле избранія пути въ нравственности сводится къ тому: захотятъ ли люди быть нравственными, т. е. свободно повиноваться внутреннему голосу мірового сознанія, или же ніть. Если захотять, то они должны отказаться отъ цели счастія и отдаться долгу служенія лучшимъ своимъ чувствамъ, стремленіямъ и идеямъ, жертвуя ближнимъ и всёми своими индивидуальными силами, и если нужно, -- то и жизнью; если же не захотять, то они въ самомъ міръ, и въ погонъ за этими эсемерными благами счастья, могутъ найти себъ осуждение. Что приятнъе изъ этихъ двухъ возможностей, объ эгомъ, -- говоритъ 1) Гротъ -- могутъ быть споры, но что лучше объ этомъ, по убъждению нашего мыслителя, и спорить неумъстно.

Издоженную нами статью "объ устояхъ нравственной жизни и дѣятельности". Гротъ кончаетъ выраженіемъ пожеланія, чтобы въ наше тяжкое и грустное въ нравственномъ отношеніи

<sup>1)</sup> Ibid. 26 crp.

время, побольше людей находило въ себъ задатки высшей міровой воли и нравственнаго призванія, и шло по пути долга и самопожертвованія, отбросивши всякіе помыслы о личномъ счастіи и объ удовлетвориніи желаній своего ненасытнаго "Я".

Устои правственной жизни и деятельности были последнимъ произведеніемъ Грота по этикъ; но характеръ возарвній нашего мыслителя на нравственные вопросы определиль собою направление его мысли и въ другой области его работыименно въ соціологіи. Сочиненія Грота по соціологіи, по своему характеру и направленію, вполнъ примыкають къ его работамъ по психологіи и этикі: ту эволюцію ваглядовъ Грота, которую мы видели въ работахъ по психологіи и этике, можно наблюдать и въ этюдахъ по соціологіи. Перечень работь Грота по соціологіи очень великъ, но всв его работы сосредоточиваются преимущественно около вопроса о прогрессъ. Такъ еще въ 1883 и 84 г. Гротъ даетъ следующія статьи, касающіяся теоріи прогресса: "Опыть новаго опредёленія понятія прогрессь" (въ 1883 г.), "Прогрессъ и наука" и "О субъективизмѣ въ соціологіи (въ 1884 г.). Последнею, завершительною работою Грота по соціологіи, была его предсмертная статья: "Критика понятія прогресса" (В. Фил. и Псих. 1898 г. кн. V (45) 780-805 стр.). Статья эта, представляющая собою (какъ и всъ другія статьи Грота за 90 годы) реферать, читанный имъ въ Моск. Псих. Общ. (12 декабря 1898 г.), является, какъ бы итогомъ 1) ко всвиъ предшествующимъ работамъ нашего философа на промежутит целыхъ двухъ десятилетій, и потому она представляеть собою особое вначение для выяснения характера міровоззрвнія Грота.

Прогрессомъ въ жизни вселенной, по Гроту, является увеличение нравственной цённости этой жизни, происходящее отъ роста въ ней самосознания; рость же этотъ зависить отъ превращения міровыхъ энергій изъ низшихъ формъ въ высшія чрезъ ихъ экономизацію и накопленіе. Это сложное опредівленіе понятія прогресса Гротъ разлагаеть на слідующіе простые элементы: 1) увеличеніе внутренней, нравственной цін-

<sup>1)</sup> См. объ этомъ у самаго Грота, въ указ. статъв, стр. 802.

ности жизни; 2) ростъ совнанія и самосознанія; 3) превращеніе низшихъ формъ энергій въ высшія (психическія); 4) экономива. цію энергій (работы) и накопленіе ихъ свободныхъ запасовъ. Всъ эти элементы понятія прогресса тьсно связаны между собою и другь друга предполагають. Увеличение нравственной ценности жизни возможно лишь вследствіе роста сознанія и самосознанія; рость сознанія и самосогнанія осуществляется лишь чрезъ превращение въ природа низшихъ формъ энергій въ высшія: это превращеніе, въ свою очередь, достигается экономизаціей энергій и накопленіемь ихъ свободныхъ запасовъ. Такимъ образомъ, экономизація эпергій въ природъ, дающая ихъ свободные запасы, есть конечная основа прогресса. Ближайшею его основою является рость сознавія и самосознанія, а посредствующимъ звеномъ-превращеніе низшихъ формъ энергій въ природъ въ высшія. Сущностью же прогресса является увеличеніе правственной цінности на земль. Злісь имфется непрерывная цфпь причинь и ихъ дфиствій. Но это какъ бы механическое спъпленіе причинъ и дъйствій ведеть къ опредъленной цъли, которая состоитъ въ увеличении нравственной ценности жизни на земле. Вследствие этого, если понятіе прогресса опредвлять со стороны его цван, то грессомъ будетъ "увеличение правственной ценности жизни: если опредълять прогрессъ со стороны средствъ, ведущихъ къ нему, то прогрессомъ будетъ, съ исихологической стороны, -- увеличеніе сознанія и самосознанія на землі, а съ физической стороны-превращение низшихъ формъ энергій въ высшія; если же опредълять прогрессъ со стороны его последней причины и условія, то прогрессомъ можно назвать: "экономизацію энергій въ природѣ и вакопленіе ихъ запасовъ".

Выясняя далёе частныя стороны въ опредёлении прогресса, нашъ философъ подчеркиваетъ то, что данная выъ формула прогресса пытается слить въ одномъ цёломъ двё точки зрёнія въ опредёленіи понятія прогресса—объективистическую и субъективистическую; при этомъ Гротъ указываетъ на то, что прежде онъ держался более объективнаго метода въ построеніи понятія прогресса, но затёмъ, отчасти подъ вліяніемъ критики, отчасти въ силу дальнёйнаго развития своихъ соб-

ственных положеній, пришель къ необходимости синтеза. объективистической и субъективистической точекъ Первая половина формулы -- объективистическая: она обнимаетъ собово тъ природные физические процессы экономизации и превращенія энергій природы въ высшія формы, кеторые составдають механическую сторону и условіе всякаго прогресса. Другая же часть выражаеть субъективные результаты, а потому в цъви, т. е., телеологическую сторону означенныхъ природныхъ процессовъ, а именно ростъ сознания и самосознание и вытекающее отсюда увеличение или возвышение правственной ценности жизни (785). Опредъливши общій смысль своей формулы прогресса, Гротъ переходить далье къ болье подробному и конвретному ез выясленію. Такъ, онъ, прежде всего, выясняетъ, что онъ разумбеть подъ увеличениемъ правственной ценности жизни на землъ. Онъ приводить здъсь въ разъяснение такія мысли: когда на вемлъ не было еще людей, а были только животныя различныхъ породъ, весь смыслъ жизни которыхъ сводился лишь къ тому, что они пили, вли, размножались и умирали, пожирая другъ друга, то, конечно, правственная цвиность жизни на земль была меньше, чвиъ теперь. Даже и потомъ, когда были уже люди, но въ состояніи дикомъ, нолунекультурномъ, правственная ценность жизни животномъ, была весьма ничтожна, сравнительно съ нывъшнимъ време немъ. Въ исторіи культуры она росла и продолжаетъ рости съ развитіемъ сознанія и самосознанія въ людяхъ; въ будущемъ же, когда осуществится высокій нравственный идеаль Канта, чтобы каждый человъкъ былъ для другого цълью, а не средствомъ, правственная ценность жизни на земле неизмъримо возрастетъ. И вотъ, въ этомъ-то роств нравственной цвиности жизни и состоить прогрессь. Условіемь же увеличенія этой правственной цінности жизни и является развитіе совнанія в самосовнанія въ людяхъ, такъ какъ нравственная цвиность жизни есть, прежде всего, сознание этой ся правственной цвиности; и съ развитиемъ въ человъкъ самосознапія, сознавіє правственнаго смысла и правственной ціны жизки непрерывно растеть. Третій пункть своей формулы прогресса Гроть внасняеть въ связи со взглядомъ на возможность и необходимость превращенія энергій природы изъ низшихъ, физическихъ формъ, въ высшія, психическія. Нашъ мыслитель считаетъ здёсь необходимымъ напомнить слёдующія три свои основныя положенія, какъ выводы изъ ученія о законё сохраненія энергіи.

- 1) Психическая, сознающая міръ и сама себя сознающая энергія въ природѣ, т. е., сознаніе въ работѣ, или работа сознанія, является высшею формою энергіи и работы въ природѣ.
- 2) Эта высшая энергія или работа, есть форма низшихъ энергій и видовъ работы въ природів, являющаяся результа томъ ихъ накопленія и суммированія, т. е., накопленія ихъ свободныхъ, потенціальныхъ запасовъ въ организмів.
- 3) Психическая энергія, или работа сознанія, подчинена общему закону сохраненія энергіи въ той степени, въ какой онъ нуженъ для физическихъ энергій.

Къ этимъ положеніямъ нашъ мыслитель считаетъ здёсь нужнымъ прибавить то, что онъ не только не признаетъ свою теорію матеріалистической, но, напротивъ, считаетъ ее единственно возможнымъ путемъ къ научному оправданію спиритувлизма съ его глубокой върой въ безсмертіе души, т. е., личнаго сознанія. Признавая и вдёсь то, что эта теорія еще нуждается въ экспериментальной провёрке, нашъ мыслитель все таки выражаетъ глубокое убъждение въ върности этой теоріи, хотя и не пров'тренной фактами, но, по его выраженію, предвосхищенной логикой. Но если эта теорія можеть быть признана логически вёрной, то и третій пункть обосновываемой нашимъ мыслителемъ формулы прогресса долженъ быть признавъ оправданнымъ. Но безусловно въренъ и последній пунктъ ея-объ экономиваціи энергій, какъ средствъ превращевія ихъ въ высшія. Нашъ философъ указываеть здісь на то, что цель всехъ человеческихъ изобретений и усовершенствованій - одна: побъдить пространство, время и естественную фивическую причинность, съ цёлью достигнуть покоя, досуга и духовной свободы въ распоряжени своими силами. Этоаксіома нашего внутренняго опыта и самонаблюденія. Естественный человаческій идеаль, это-досугь и свобода въ распораженін нашими силами, ради духовной работы соверцанія в

творчества; такимъ образомъ и четвертый пунктъ своей формулы прогресса Гротъ считаетъ вполнъ обоснованнымъ.

Выяснивъ значеніе всёхъ элементовъ формулы прогресса, Гротъ проводить далёе ту мысль, что понятіе прогресса для каждаго мыслителя является невольно тёмъ узломъ, въ которомъ сходятся различныя нити его воззрёнія. Вслёдствіе этого, каждая формула прогресса основана на извёстныхъ предпосылкахъ общаго міросозерцанія даннаго мыслителя. Такія предпосылки указываетъ въ своемъ опредёленіи понятія прогресса и нашъ мыслитель, именно, онъ указываетъ предпосылки: этическія психическія, логическія, метафизическія, физическія, біологическія и математическія. Всё эти предпосылки, вмёстё взятыя, составляютъ, по нашему мыслителю, основныя посылки всего его міросозерцанія, изложенію, развитію и обоснованію котораго онъ посвящалъ всё свои труды на протяженіи 21 года (1877—1898 г.).

Указывая на то, что въ изложенной нами его работъ онъ только резюмироваль свои основные тезисы по определеню понятія прогресса, Гротъ, въ концѣ своей статьи, высказываетъ предположение продолжать критику понятия прогресса въ целомъ ряде рефератовъ и статей, для полнаго и всесторонняго выясненія проблеммы, такъ какъ вопросъ о прогрессъ имъетъ величайшее значение, ибо онъ, повторяетъ нашъ мыслитель, есть тотъ узелъ, въ которомъ сходятся всв нити фидософскаго міросоверцанія человічества, такъ какъ въ сущности это есть вопросъ о назначении и правственномъ смыслъ нашей человъческой и міровой жизни, т. е., самый великій и самый важный для человіка вопрось, и потому наиболіве полное освъщение его имъло бы глубочайшее значение. Но нашему мыслителю не пришлось болже поработать ни по этому, ня по другимъ вопросамъ: менфе, чфмъ чрезъ полгода послф появленія въ свъть изложенной нами статьи о прогрессъ, Грота уже не стало: онъ скончался въ маб 1899 г. на 47 году отъ рожденія, т. е., совсёмъ еще не старымъ человёкомъ.

Мы изложили всё главныя произведенія Грота и указали ходъ его философскаго развитія. Намъ остается теперь лишь подвести итоги—представить въ цѣломъ ходѣ его философской дѣятельности и выяснить то значеніе, которое имѣлъ этотъ нашъ даровитый, многоталантливый и въ высшей степени трудолюбивый мыслитель.

#### ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Намъ предстоитъ, прежде всего, представить въ целомъ кодъ философской деятельности Грота. Мы видели, что Гротъ выступиль на философское поприще чистымь позитивистомъ: первыя работы его всецёло проникнуты догматическо позитивнымъ духомъ. Такъ, въ "Критическомъ очеркъ философскихъ этюдовъ Козлова" онъ смотрить на философію съ чисто-позитивной точки врвнія - отрицаеть ея существованіе вив наукъ психологическихъ и находитъ философію, какъ особую науку, совершенно излишнею, да и невозможною. Но правовърнымъ позитивистомъ Гротъ пробыль недолго: научныя работы-его диссертаців: магистерская—"Психологія чувствованій" и докторская: "Къ вопросу о реформъ логиги" расширили философскій кругозоръ ихъ автора, и этимъ самымъ свели его съ узкаго тупика позитивизма на болъе широкій и проходной путь идеалистической философіи. Въ своихъ дальнейшихъ рабогахъ Гротъ, мало по малу, съ ступеньки на ступеньку, поднимался съ низинъ позитивизма на высокую лестницу идеализма. Самой высшей ступени этой лівстницы—вершины ея тонъ достигъ въ 1886 году въ своемъ трактатъ: "о душъ". Съ того времени, въ продолжение цълого дъсятильтия, Гротъ исповъдываль идеи идеалистеческой метафизики. Въ духѣ этой метафизики имъ, въ концъ 80 мхъ годовъ, и написаны статьи: "О вначеніи чувства въ дёлё познанія и дёнтельности человёка" и "Что такое метафизика?" Но въ началъ 90-ыхъ годовъ Гротъ опять обращается къ спеціальнымъ занятіямъ главною наукою своей университетской канедры—психологіею. Спеціальныя занятія психологією и на этотъ разъ, какъ 10 лётъ тому назадъ, сыграли по отношенію къ Гроту аналогичную роль: они, погрувивши нашего мыслителя въ занятія эмпирическимъ матеріаломъ по психологіи, отвлекли его отъ высей идеалистической метафизики и снова направили на путь эмпиризма. Завершительною работою Грота, на этой стадіи его философскаго міровоззрінія, была статья: "Понятія души и психической эмергіи въ современной психологіи". Воззрінія Грота въ этой работі были таковы, что давали нікоторымъ критикамъ поводъ заподозрить его въ скрытовъ матеріализмі.

Но самъ Гротъ не признавалъ себя виновнымъ въ измене своимъ прежнимъ идеалистическимъ возарѣніямъ, и въ будущемъ ему предстояло, въ проэктированных уже имъ работахъ, ващитить себя отъ этихъ упрековъ въ матеріализмѣ, и развить начала своего новаго ніровозарѣнія, которое, по нашему митьнію, удобиве всего было бы назвать научно-идеалистическимъ. Но неумолимая смерть прервада энергичную и плодотворную двятельность нашего мыслителя: онъ умерь, далеко не сказавши своего последняго и решительного слова въ теоретической философіи. Но и въ области правстенной философіи мы наблюдаемъ по отношенію къ нему аналогичное явленіе; я здесь онъ не сказаль своего окончательнаго слова. Возоренія Грота въ этикъ, какъ мы уже говорили при изложении его произведеній, касающихся этой области, -- стояли въ полной зависимости отъ его теоретическихъ возврѣній: когда его возэрвнія въ теоретической философіи были повитивными, тогда и этическія возврѣнія были позитивными, когда же первыя превращались въ идеалистическія, таковыми становились и последнія. Совершенно аналогичное мы можемъ сказать и о соціологических возгрівніях нашего мыслителя. Итакъ мы видимъ, что возарънія Грота—и теоретическія и практическія не были устойчивыми, и мы никакъ не можемъ сказать, чтобы въ лицъ Грота русская мысль дала намъ творца какой либо цельной философской системы. Нетъ, Гротъ не создалъ философской системы и не съ этой стороны мы должны видеть его значеніе, а совсёмъ съ другой. Грота мы должны ценить. не какъ последовательнаго философа-систематика, а какъ талантливаго работника на философскомъ поприщъ. Гротъ изучалъ, разрабатывалъ отдёльныя философскія дисциплины и знакомиль съ ними русское общество-воть въ чемъ, прежде всего, его значеніе. И въ этой области значеніе Грота очень

велико, и заслуги его очень ценны. Но что же, въ частности. онъ сделаль въ этой области? Какъ мы уже видели изъ изложенія его произведеній, онъ, вром'в массы мелкихъ философсвихъ работъ, далъ два крупныхъ труда по двумъ важнай-Философскимъ деспиплинамъ-психологіи и логикъ. Нътъ сомнънія въ томъ, что въ русской философской литературъ-найдется очень мало работъ, которыя по своему научному достоинству могли бы быть поставлены на ряду съ диссертаціями нашего мыслителя, съ его "Психологіей чувствованій" и "Къ вопросу о реформъ логики". Со времени появленія въ печати этихъ сочиненій прошло уже болье 2 десятковъ льть. но нізть сомнізнія въ томь, что они не потеряли своего научнаго значенія и въ настоящее время; и въ наши дни, всякій, занимающійся спеціальными работами по психологіи и логикв, не можетъ пройти мимо диссертацій Грота: масса научнаго матеріала, оригинальность его осибщенія, широта философскаго круговора, самостоятельность и оригинальность выводовъ, -- все это такія положительныя достовиства, которыя надолго сохранатъ за сочиненіями Грота право на вниманіе къ нимъ и ученыхъ изследователей и читающей публики. И это внимание темъ болве должно быть сильнымъ, что есть всв основанія отнестись къ трудамъ Грота съ полною довърчивостью и признаніемъ ихъ научной объективности, такъ какъ трудно найти въ исторіи русской философіи другого мыслителя, болье объективнаго въ изложеніи чужихъ возэрівній и менье догматичнаго въ своихъ выводахъ, чемъ Н. Я. Гротъ. Ни о какомъ другомъ мыслителъ мы не можемъ сказать, чтобы онъ былъ такими объективнымъ и строгимъ критикомъ своихъ собственныхъ произведеній, какимъ былъ Гротъ. Изучая сочиненія Грота, мы видимъ, что онъ въ своихъ последующихъ работахъ, подвергалъ критикъ свои выводы и возарънія, высказанпредшествующихъ трудахъ. И мы можемъ сказать, что эта критика настолько была объективна и значительна.. что давала полное освъщение извъстныхъ положений, сперва выставленныхъ Гротомъ, а затёмъ имъ же самимъ подвергнутыхъ строгому разбору. И въ этомъ фактъ, что возгрънія Грота. ниъ же саменъ, когда онъ вступалъ въ новую фазу философ-

скаго міровозэрѣнія, подвергались сильпѣйшей критикѣ, и лежить основание того, что для обрисовки мірововарівнія Грота и уясненія состоятельности его положеній и выводовь, нізть нужды приводить о немъ и его произведеніяхъ критическую литературу, 1) ибо, повторяемъ, критика его произведеній и выясненіе состоятельности его воззрѣній — заключается въ его же собственныхъ трудахъ: последующие изъ нихъ даютъ разборъ, а часто и опровержение-предыдущихъ, - возарънія, вывъ поздвъйшихъ, уясняютъ состоятельность или несостоятельность взглядовъ, высказанныхъ въ раннёйшихъ. Итакъ, объективность содержанія и изложенія трудовъ Грота и ихъ научная компетентность-вотъ первыя основанія для признанія за работами Грота глубокаго и серьезнаго значенія. Но труды Грота, и помимо ихъ научной компетентности, имъкотъ, какъ мы это отчасти уже указывали во введени къ нашей работъ, характерное значение и съ другихъ сторонъ: они служать живыми иллюстраціями віжоторых в свойствь, общихь всей русской философской мысли, а также и некоторых в тенденцій, свойственныхъ большинству проявленій этой мысли. Именно, оне служать иллюстраціями, съ одной стороны, крайней неустойчивости русской мысли, ея постояннаго "скитальчества", - а съ другой стороны - ея горячаго стремленія во что бы то ни стало добиться истины въ решени вопроса. Но помимо этого, мы можемъ въ произведеніяхъ Грота подмътить еще одну, типичную для большинства русскихъ фило-

<sup>1)</sup> Мы укажемъ здѣсь лешь имена тѣхъ писателей, которые болѣе всего писали о Гротѣ. О немъ болѣе всего писали: Козловъ (си. его "критическіе этюды о Психологіи Чувств," и о книгѣ "Къ вопросу о реформѣ логики"); пр. Никаноръ, давшій этюдъ "о направленіи и значеніи философія Грота", Э. Радловъ, подвергшій въ статьѣ: "О направленіихъ въ психологіи" (Ж. М. Н. П. 1885, 3) разбору внигу "Къ вопросу о реформѣ Логики"); Лесевичъ, разбираншій то же сочиненіе Грота (Дѣло, 1883, 8—9), а также и статью Грога "Философія, какъ вѣгвъ искусства (Дѣло, 1883, 11). Оболенскій, Слоннискій и др... Изъ посмертныхъ статейъ выясняющихъ въ цѣломъ значеніе философской дѣятельности Грота, наиболѣе значительным принадлежатъ: П. Соколову: "Н. Я. Гротъ, какъ имслитель", В. Ивановскому: "Очеркъ жазни и дѣятельности Грота" и Ю. Айкенвальду: "Очеркъ этяческихъ воззрѣяій Грота". Вста з посладнія статьи находятся въ посвященной памятя Грота 56-й (901, I) книгъ "Вопр. Фил. и Психол.". Кромѣ того, П. Соколову принадлежитъ еще другая статья о Гротъ, поль заглавіемъ:.. Философскій скиталецъ"—въ "Богословскомъ Вѣстинкъ" за 1899 годъ.

софскихъ сочиненій, тенденцію, именно тенденцію ставить в рёшать проблемы преимущественно этическія. Мы виділи, какъ Гротъ много интересовался этическимъ вопросомъ, и какъ онъ даже въ теоретическіе вопросы вносиль этическую окраску. Итакъ, своею тенденцією къ постановкі и різпенію проблемъ, преимущественно этическихъ, Гротъ представиль живую иллюстрацію къ общензвістной тенденціи русской философіи—интересоваться, болісе всего, вопросами нравственными, ставить и різпать проблемы, преимущественно этическія.

До сихъ поръ мы указывали значение Грота со стороны его философскихъ трудовъ. Но значение Грота одними его философскими трудамы не ограничивается: онъ быль не тольфилософскимъ ко писателемъ по наукамъ, BO И перваго русскаго философскаго (Московскаго низаторомъ Психологическаго) общества. Заслуги его въ этомъ дёлё, какъ мы объ этомъ уже упоминали во введеніи, не только велики, но и прямо исключительны. Итакъ, вотъ съ какихъ сторонъ и въ какихъ отношеніяхъ мы видимъ значеніе философской двятельности Грота. Соединяя теперь въ одно цвлое все, ска занное выше, мы, для более рельефнаго представленія, приведемъ, въ видъ отдъльныхъ краткихъ тезисовъ, тъ данныя, которыми, по нашему мижнію, опреджляется значеніе Грота въ исторіи русской философской мысли.

- I. Значеніе Грота, прежде всего и болье всего, опредыляется его заслугами, какъ главнаго дъятеля по разработкъчастныхъ философскихъ дисциплинъ.
- II. Своими трудами Гротъ отвѣтилъ на вопросъ: что вужно дѣлать русской философіи, чтобы развитіе ея было велико и плолотворно. Характеромъ своихъ произведеній Гротъ покаваль, что нужно прежде всего обработывать частныя философскія дисциплины, знакомить русское общество съ состояніемъ этихъ дисциплинъ въ Западной Европѣ, и затѣмъ, если хватитъ научной компетенціи, двигать впередъ ихъ разработку.
- III. Своею административною дъятельностью, какъ предсъдатель перваго русскаго философскаго (Моск. Психологическаго) общества, Гротъ удовлетворилъ навръвшимъ запросамъ-

русской философіи: объединить научныя силы, направить ихъ на разработку философскихъ вопросовъ, и основать первый въ Россіи спеціально философскій журналъ, какъ органъ лучтимхъ произведеній русской философской мысли.

- IV. Научнымъ характеромъ своихъ трудовъ, всегда стоявшихъ на высотъ требованій Западно-европейской философіи, интересомъ темъ, разносторонностью ихъ освъщенія и глубокой искренностью въ исканіи ръшенія философскихъ проблемъ, Гротъ представилъ русскому обществу достойный образецъ глубоко серьезнаго работника на философской почвъ.
- V. Своею тенденцією отдавать предпочтеніе разработкѣ вопросовь этическаго характера, Гротъ представиль собою живую иллюстрацію къ общеизвѣстной тенденціи русскаго ума оказывать склонность къ постановкѣ и рѣшенію проблемъ, преимущественно этическихъ.
- VI. Вмѣстѣ съ тѣмъ, своими постоянными колебаніями между различными философскими направленіями, своими легкими переходами отъ одной системы къ другой, отъ одного руководителя къ другому, Гротъ представлялъ собою тоже живую иллюстрацію и къ общензвѣстному недугу русской мысли—ея неимѣнію "своихъ" основъ и отсюда—постоянному шатанію и колебанію въ выборѣ Западно европейскихъ руководсткъ—ея вѣчному "скитальчеству".
- VII. Одновременно съ предшествующею чертою, своимъ горячимъ стремленіемъ кт истинъ,—своимъ глубокимъ желаніемъ лобиться въ каждомъ вопросъ истины, добиться окончательнаго (по крайней мъръ, для данной минуты) ръшенія проблемы, однимъ словомъ, своею безусловною искренностью, и серьезностью, и настойчивостью въ исканіи истины, Гротъ представилъ намъ иллюстрацію и лучшихъ чертъ русскаго ума, тъхъ чертъ, которыя могутъ служить залогомъ для самыхъ широкихъ надеждъ на глубокое и всестороннее развитіе русской философской мысли.

Подводя теперь итоги выясненію значенія Грота, мы им'вемъ возможность сдёлать тотъ выводъ, что это значеніе очень и очень велико и серьезно; и мы въ прав'є сказать, что имя Николая Яковлевича Грота должно быть поставлено въ ряду са-

мыхъ серьезныхъ, талантливыхъ и честныхъ русскихъ мыслителей. Мы можемъ теперь, давая общую и заключительную карактеристику значенія Грота, сказать вдёсь то, что мы уже говорили во введеніи къ нашей работь, опредьляя значеніе Грота, какъ организатора Психологического Общества: нътъ сомнанія въ тома, что будущій историкъ русской философіи помянеть добрымъ словомъ горячую деятельность главнаго организатора перваго русскаго философскаго общества. Мы можемъ побавить теперь, что вътъ основаній сометваться и въ томъ, что будущій историкъ русской философіи помянеть добрымъ словомъ не только организаторскую деятельность Грота. но и вообще всю его многольтною плодотворную философскую работу: труды Грота не могли бы пройти незамъченными и въ Западно-европейской философіи, -- для нашей же русской философіи, они, со многихъ своихъ сторонъ, положительно могутъ считаться богатствомъ и укращеніемъ.

Александръ Никольскій

# "Теодицея" Лейоница, разсматриваемая въ связи съ его метафизическимъ ученіемъ.

(Окончаніе \*).

#### Глава ІІІ-я.

### **НРИТИНА ТЕОДИЦЕИ.**

Отдълъ 1-й: Критика ея съ точки зрвнія 1) метафизики Лейбница и 2) здраваго смысла.

Въ какомъ отношени стоитъ Теодицея Лейбница къ принципамъ его системы, къ его монадологи?—вотъ самый главный и существенный вопросъ, при оцѣнкѣ разсматриваемаго сочинения, рѣшение котораго тѣмъ болѣе необходимо, что отвѣты на него въ философской литературѣ даются не только разнорѣчивые, по часто и діаметрально противоположные 1), а между тѣмъ отъ такого или иного рѣшения этого вопроса зависитъ правильный или ложный взглядъ на достоинство самой Теодицеи.

При сравненіи монадологіи съ Теодицеей насъ съ перваго раза поражаеть кажущееся разногласіе между ними, преимущественно въ понятіи о Богѣ и Его отношеніи къ міру. Богъ, съ точки врѣнія монадологіи Лейбница, есть высочайшая мо нада, которой завершается постепенное царство вещей и вы-

<sup>\*)</sup> См. ж "Въра и Разумъ", за 1903 г. № 23.

<sup>1)</sup> Cpass: Feuerbach — Darstellung, Entwicklung und Kritik der Leibniz. Philos. Kuno Ficher—Geschichte der neuern Philos. Pfaff и Leclerc - Leibnitii opera изд. Erdm. Prefacio XXV p.

полняется міровая гармонія. Какъ высочайшая монада, monas monadum, Богъ неизмѣримо возвышается надъ всякой другой монадой; но оставаясь всетаки монадой, Онъ долженъ имѣтъ и всѣ существенные признаки таковой.

При изложении метафизического учения Лейбница им уже говорили о свойствахъ монадъ: каждая монада есть существо автономное, т. е., действія котораго проистекають исключительно изъ него самого, безъ всякаго воздействія и солействія другихъ существъ, такъ какъ монады, по образному выраженію Лейбница, не имфють оконь, черезь которыя что нибудь могло бы входить въ монаду или выходить изъ нея; каждая изъ нихъ есть сила постоянно действующая и представляющая, которая постоянно развивается и постоянно стремится къ переходу изъ одного состоянія къ другому. Какъ монада, хотя и высшая, но всетаки монада, и Богъ долженъ быть разсматриваемъ съ точки зрвнія монадологій. Лейбница во первыхъ, какъ сила всегда дъйствующая только изъ себя и во вторыхъ, какъ сила представляющая. Но какъ въ простыхъ монадахъ дъйствовать значить представлять, такъ и въ Богъ представлять-значить действовать-творить; а такъ какъ Онъ не можетъ не представлять, то Онъ не можетъ и не творить. Твореніе, такимъ образомъ. изъ акта свободнаго превращается въ необходимое следствіе активности высочайшей монады. Понятіе о Богъ, какъ высочайшей монадъ, логически доведенное до конца, ведетъ къ пантеистическому взгляду на мірт, какъ необходимому проявленію единой абсолютной субстанціи. Во многихъ мъстахъ своихъ сочиненій Лейбницъ очень ясно обнаруживаетъ свои пантеистическія тенденціи, когда называетъ вещи лучами, фульгураціями Божества, или когда для обозначенія иден творенія употребляеть прямо пантейстическій термивъ "эманація". Такъ въ письмѣ къ Бэйлю 1), говоря о внутренней силь самодъятельности, присущей каждой монадъ, изъ которой въ закономврной последовательности происходять явленія и которая сохраняется въ ней Создателемъ вещей, онъ замъчаетъ, что всъ дъйствительныя вещи проистекаютъ (émanent)

<sup>1)</sup> Lettre à Mr Bayle. 1702. 191 μ.

отъ Бога посредствомъ нѣкотораго рода непрерывнаго творенія; или въ другомъ своемъ сочиненіи онъ пишетъ: "сотворенныя субстанціи зависятъ отъ Бога, Который ихъ сохраняетъ и даже непрерывно производитъ путемъ нѣкотораго рода эманаціи (раг une manière d'émanation), подобно тому, какъ мы производимъ наши мысли" 1). Въ томъ и другомъ выраженіи: "эманація" "фульгурація" не слышится-ли пантеистическая нотка? и фульгураціи Лейбница не напоминаютъ-ли намъ модусы Спиновы.

Правда, Лейбницъ считалъ себя противникомъ всякаго пантензма и свою философію всегда противопоставлялъ ученію Спинозы, которое онъ принималъ за основую формулу всёхъ пантеистичестихъ ученій, но никогда не нужно опускать изъ виду, что часто бываетъ громадная разница между убъждевіями извёстнаго мыслителя и логическими выводами его системы, и какъ бы ни смотрълъ Лейбницъ на пантеизмъ, какъ бы ни вовставалъ противъ него, всетаки остается несомнъннымъ, что его монадологія въ своихъ послёднихъ выводахъ носитъ пантеистическій характеръ, такъ какъ превращаетъ твореніе міра—свободный актъ Божественнаго всемогущества —въ невольную эманацію Божества и этимъ уничтожаетъ въ Богѣ нравственное самоопредъленіе.

Богъ монадологіи, какъ монада, находится въ сродствѣ со всѣми другьми монадами, и есть необходимое звено въ ряду ихъ. Богъ Теодицеи—есть Существо высочайшее, не матеріальное и абсолютно совершенное, которое не входитъ въ цѣпь конечныхъ существъ, находится внѣ естественной связи съ міромъ и стоитъ выше его. Твореніе же міра есть совершенно свободный актъ Божественнаго всемогущества, а не Его невольное произведеніе или вманація.

Такъ велико, повидимому, различіе монадологіи и Теодицеи во взглядахъ на Верховное Начало и міръ, какъ Его произведеніе, но это только повидимому: Лейбницъ имѣлъ благочестивое намѣреніе представить въ своей Теодицеѣ міръ совершенно свободнымъ произведеніемъ, но не выполнилъ своего

<sup>&#</sup>x27;) Grotefend-Briefwechsel zwichen Leibnitz, Arnauld und dem Landgrafen. 167 S.

намъренія и изобразиль его такимъ же, какимъ изображаеть его въ своей монадологіи. Въ этомъ мы сейчась же убъдимся, если только поглубже вдумаемся въ ученіе Лейбница о твореніи. По Теодицев Богъ свободно избираетъ и творитъ міръ, но въ то-же время изъ встхъ возможныхъ міровъ воля Божественная приводитъ въ бытіе только одинъ опредъленный міръ Гдѣ же основаніе для выбора этого, а не иного міра?

Такимъ основаниемъ Лейбницъ считаетъ сравнительное превосходство этого міра предъ всёми другими возможными мірами: Божественная воля изъ всъхъ идеальныхъ возможностей, или изъ встхъ возможныхъ міровъ, избираетъ наилучшій съ точки врънія Божественнаго разума. Принципъ наилучшаго, которымъ воля Божественная руководствуется при избраніи и твореніи міра, есть необходимый законъ для нея, въ силу котораго она не можетъ поступать иначе, т. е., не можетъ не избирать наилучшаго и въ этомъ смыслѣ бытіе существующаго міра, какъ наилучшаго изъ возможныхъ, необходимо. Правда, Лейбницъ строго различаетъ необходимость метафизическую, необходимость въ собственномъ смысль, отъ необходимости нравственной, которая опредъляеть волю, не нарушая ся свободы, такъ какъ противоположное этой необходимости не заключаетъ въ себъ противоръчія и этимъ хочетъ спасти свободу въ Богъ, подчиняя ее только этой последней необходимости, но этимъ не помогаетъ дълу, такъ какъ онъ, самъ не замъчая, сводитъ вт заключении правственную необходимость къ метафизической же необходимости, къ абсолютно неизменнымъ законамъ, которые исключають всякую свободу и всякій свободный выборь. Въ самомъ дълъ, хотя Богъ свободно, по своей волъ, осуществляеть тъ возможности, которыя отъ въчности заключались въ Его разумъ, этой "идеальной странъ всъхъ возможностей, но основанія, по которымъ осуществляются однъ, а не другія изъ этихъ возможностей, опредфляются законами, совершенно необходимыми и невависимыми отъ воли Божественной. Въ понятіи наидучшаго, которымъ руководствуется Божествениям воля, мыслится некоторая соотносительность, или соразмітрность вещей, сравнительное ихъ достоинство; а эта соотносительность въ свою очередь имфетъ свои причины и основанія, обусловливаемыя Божественнымъ разумомъ и какъ такія, совершенно неизмінныя и необходимыя, такъ какъ разумъ Божественный можетъ мыслить только такъ, какъ онъ мыслитъ, а не иначе, необходимо долженъ представлять вещи такъ, какъ требуютъ этого ихъ понятія, т. е., и онъ подчиненъ той необходимости, которую Лейбницъ называетъ логической вли метафизической необходимостью. Затёмъ—такъ какъ всякій изъ возможныхъ міровъ менёе совершенъ, чёмъ существующій, который, по Лейбницу, есть наилучшій изъ возможныхъ, то кромі дійствительнаго міра другіе міры п не возможны, а слідовательно существующій міръ одинъ только и возможенъ. Для Бога нітъ выбора между многими возможными мірами. Онъ даетъ бытіе только одному міру, единственно возможному и въ этомъ смыслів необходимому.

Такимъ образомъ, кажущівся противорічія между монадологіей и Теодицеей исчезають. При внимательномъ сличеніи ихъ обнаруживается глубокое единство и тождество ихъ взглидовъ. Что же касается техъ противоречій, на которыя мы указывали, то они произошли не отъ того, что будто Теодицея противоръчить принципамъ общей системы Лейбница, а отъ того, что Лейбницъ внесъ противоръчіе въ самое понятіе о Богъ. Въ понятіе каждой монады Лейбница необходимо входитъ вещественность и ограниченность, а между твмъ Богъ, по Лейбницу, это monas monadum, есть Существо не матеріальное и безграничное. Понятіе о Богв, какъ безграничномъ и вивмірномъ Существъ и понятіе о монадъ, включающее въ себя принципъ границы и вещества, не мирятся другъ съ другомъ и не могуть быть объединены въ одномъ понятіи, такъ что вина въ указанномъ противоръчіи должна быть отнесена на счеть всей системы Лейбивца, а не на счеть одной его Теодицеи, съ которой долженъ быть снятъ упрекъ, что она есть излишная приставка, искусственно и слабо связанная со всей системой Лейбница.

Показавъ тесную связь Теодицеи со всей системой Лейбница, перейдемъ теперь къ оценке достигнутыхъ ею результатовъ. Начнемъ съ предисловія къ Теодицев, посвящення го вопросу объ отношеніи веры къ разуму. Основной тегисъ Лейбница въ вопросѣ объ отношенів вѣры къ разуму тотъ, что истины вѣры, собственно нѣкоторыя изънихъ, т. е. тайны,—превышаютъ нашъ разумъ, но не противорѣчатъ ему, потому что не заключаютъ въ себѣ логическаго противорѣчія.

Бэйль сильно возстаеть противь делаемаго Лейбницемъ разграниченія сверхразумнаго отъ противоразумнаго. "Мнѣ кажется, говорить онь, что проскольянуло двусмысліе въ это пресловутое различіе. Обыкновенно говорять, что таинства Евангелія возвышаются надъ разумомъ, но не противор'вчать ему. Я же полагаю, что въ этомъ случав дають не одно и то же значеніе слову: "разумъ" въ первой и во второй части этого положенія, тогда какъ въ первой части разумівють равумъ человъческій или разумъ in concreto, во второй - разумъ вообще, или разумъ in abstracto Если предположить, что въ обовхъ случаяхъ имвется въ виду разумъ вообще, или разумъ верховный, всеобщій, существующій въ Богь, тогда одинаково върно, что танества евангельскім и не возвышаются надъ разумомъ и не противоръчать ему. Если же въ той и другой части положенія имъть въ виду разумъ человъческій, то я не вижу большой основательности этого различія, потому что самые правомыслящіе богословы утверждають, что такиства не согласны съ положеніями философіи. А то, что кажется намъ несогласнымъ съ истинок, то противоръчить ей 1). Но если смотреть, подобно Лейбницу, на разумъ, какъ на связь истинъ, извъстныхъ намъ "посредствомъ естественнаго свъта", т. е., до которыхъ мы доходимъ естественнымъ способомъ, то принятое Лейбницемъ положение не будетъ заключать въ себъ ничего противоръчиваго и несообразнаго. Тайны въры, дъйствительно только превышають нашь разумь, потому что онъ ваключають въ себъ истины, не содержащіяся въ той связи истивъ, которыя мы постигаемъ естественнымъ способомъ, но и не противоръчащія ей. Здісь идеть річь не о разумі вообще, а о нашемъ человъческомъ разумъ, разумъ in concreto, какъ выражается Бэйль. То, что особенно смущало Бэйля въ

<sup>1)</sup> Theodicée § 63. 496 p.

таинствахъ, такъ это ихъ непостижимость и малая ихъ вѣроятность. Но то и другое нисколько не говорить объ ихъ
противоразумности. Намъ не понятны многія чувственныя качества предметовъ, напр. природа запаха и вкуса, однакоже
мы убъждены, что эти чувственныя качества вовсе не иллюзія
и имъютъ реальное основаніе. ¹) То же нужно сказать и относительно малой вѣроятности тайнъ. Въ живни людей бываютъ почти невѣроятные случаи и если они кажутся неправдоподобными и невозможными, то это еще не значитъ, что
ихъ на самомъ дѣлѣ и не было. Кромѣ того тайны, если и
непостижимы, то во всякомъ случаѣ не настолько, чтобы
можно было сказать, что ихъ совершенно не понимаютъ и
непредубѣжденные умы всегда найдутъ объясненіе достаточное для того, чтобы вѣрить въ нихъ.

Но не противоръчитъ-ли Лейбницъ себъ, признавая христіанское ученіе о троичности Лицъ и воплощеніи Сына Божія? Не нарушають ли эти догматы математическіе законы, метафизически необходимые и, какъ такіе, не должны-ли они, съ точки эрвнія самого Лейбница, быть признаны противорвчащими равуму, такъ какъ по одному изъ нихъ-три Лица составляють единое Существо, а по другому-безконечное выбщается въ конечномъ и два естества составляють одно лице? Кирхманъ, комментаторъ Теодицеи, выражаетъ удивленіе, какимъ образомъ Лейбницъ, вопреки установленному имъ разграничению необходимостей. могъ утверждать, что эти тайны не противоръчать "ни какой естественной истинъ, или истинъ человъческаго разума" 2). Но здесь неть противоречія вы полномы смысле, потому что Богъ единъ по существу, а троиченъ въ Лицахъ (а не по существу); равно какъ и въ Інсусъ Христъ два естества и одно Лице (а не естество)-это во первыхъ; во вторыхъ, тайны нашей въры принадлежать къ иному порядку вещей, къ которому не приложимы законы нашего физическаго міра, такъ что Лейбницъ совершенно правъ, когда называетъ ихъ сверхразумными, а не противоразумными.

И такъ, Лейбницъ и съ своей точки зренія, и вообще-

<sup>1)</sup> Theodicée § 41. 491 p.

<sup>2)</sup> Kirchman-Erläuterung zur Theodicée 38 S.

правъ, утверждая, что тайны возвышаются надъ разумомъ, но не противоръчать ему. Что же касается тъхъ доказательствъ, которыми у него обставлено это положение, то ихъ нельза оставить безъ возраженій. Вёра и разумъ, говорить Лейбницъ. какъ двъ истриы, не могутъ противоръчить другъ другу. Дъйствительно двъ истины не могутъ противоръчить другъ другу Но почему и въру, и разумъ Лейбинцъ считаетъ истинами, т. е.. положеніями несомнітными? чотому что они происходять отъ Бога? Но это еще требуеть раціональных доказательствь. которыхъ нътъ у Лейбница и пока эти доказательства не будуть представлены, всв предшествующія умозаключенія будуть представлять изъ себя зданіе, построенное на пескъ. Кромъ того Лейбинцъ забываетъ о глубокомъ повреждении разума чедовъческаго послъ гръхопаденія первыхъ людей. Если инъть въ виду разумъ идеальный, какимъ владелъ человекъ до паденія, то положеніе Лейбница, что христіанскіе догматы согласны съ разумомъ-совершенно верно, но едва ли будетъ справедливо утверждать, что они согласны и съ тою частью разума, которая осталась после поврежденія его и которою человъкъ пользуется для сужденія о предметахъ. Разумъ человъческій до того помрачился посль грыхопаденія, что и "чъ тому, что есть самаго яснаго въ природѣ, относится, какъ глаза ночной птицы къ дневному свету 1). Что же касается истинъ въры, 10 онъ, особенно нъкоторыя изъ нихъ, часто кажутся не только не понятными для разума челогвческаго въ его настоящемъ положеніи, но даже и противоръчащими ему. Впрочемъ эти кажущіяся противорфия между втрою и разумомъ не дають намъ права видъть между ними дъйствительное противорфчіе и нисколько не колеблють истинности основного тезиса Лейбница въ этомъ вопросъ.

То различіе, какое устанавливаеть Лейбницъ между сверхразумнымъ и противоразумнымъ имветъ у вего твсную связь съ его ученіемъ о различнаго рода необходимостяхъ. Лейбницъ, какъ извъстно, различаеть двоякаго рода истины: 1) въчныя или метафизическія и 2) фактическія. Къ первымъ относятся

<sup>1)</sup> Геттингеръ-Апологія христіанства ч. І, отл. 2, 18 стр.

истины математическія и логическія, абсолютно, метафизически необходимыя; другого рода истины суть законы, данные Богомъ природѣ. Природа этихъ законовъ не заключаетъ въ себѣ логической необходимости, что "даетъ возможность Богу препобъждать ихъ чудомъ, по требованію болѣе важныхъ причинъ высшаго порядка, чѣмъ тѣ основанія добра и порядка, которыя привели Бога къ избранію этихъ законовъ".

**На этомъ основаніи Лейбницъ допускаетъ возможность чу-** десъ, которыя онъ считаетъ лишь сверхразумными, а не противоразумными.

Но вся его система противится вторженію всего сверхъестественнаго въ стройный, гармоническій порядокъ міровой жизни. какъ его изобразилъ Лейбницъ. По его ученію, каждый фактъ природы стоить въ самой тёсной связи съ общей міровой гармоніей, такъ что изміненіе одного закона природы нарушаєть всю систему этихъ законовъ. Правда, эти законы, по Лейбницу, не абсолютно необходимы, но всетаки тв основанія добра и порядка, которыя привели Бога къ избранію этихъ законовъ делають ихъ нравственно необходимыми и если Богъ и могъ вообще совершить какое нибудь чудо, не противореча логическимъ или математическимъ законамъ, т. е., метафизической необходимости, то Онъ не долженъ быль этого сделать по нравственнымъ основаніямъ. Разумфется-съ точки зрвнія самого же Лейбница. Мало того, можно сказать даже, что, съ его точки зрвнія, чудо даже абсолютно, метафизически невозможно, котя Лейбницъ и старается доказать противное. "Если кто претерпъваетъ чудесное дъйствіе, говоритъ Куно-Фишеръ, то это вначить, что его существо измёняется чужимъ произволомъ, для чужихъ цёлей, а следовательно теряетъ свою естественную автономію и своеобразность. Въ силу чуда монада, которой оно коснулось, превращается въ иное существо, твиъ какимъ она была отъ природы. А это, по ученію самого же Лейбница, невозможно. Это противоръчить положенію A=A, верховному принципу всёхъ раціональныхъ истинъ" 1). Такимъ образомъ то примъненіе, какое сділаль Лейбницъ изъ

<sup>1)</sup> Kuno-Fischer.—Geschichte... II, 681. S.

своего различін сверхразумнаго отъ противоразумнаго въ отношеніи къ чудесамъ противоръчитъ основнымъ принципамъ его метафизики.

Разборъ самой Теодицен мы начнемъ съ разсмотрѣнія вопроса о зав. главной и существенной части ея и отъ него, какъ отъ центра перейдемъ уже къ другимъ вопросамъ Теодицеи, такъ сказать къ периферіямъ его. Возарвнія Лейбница на зло мы ивложили выше. Главный ихъ недостатокъ состоитъ въ томъ, что въ нихъ сывшивается идея ограниченности тварей съ идеею зла и несправедливо последнее подставляется на мъсто первой. Если бы несовершенство само по себъ было причиною вла или самимъ зломъ, то чвиъ совершениве было бы то вли другое существо, темъ более оно должно было бы проявлять добра, но на самомъ дёлё, какъ каждому извёстно, такого соотвётствія между степенью совершенства тёхъ или другихъ существъ и степенью проявленія въ нихъ добраньтъ. Многоодаренния натуры часто глубоко падають, а люди. ограниченные достигають высокаго нравственнаго совершенства. Каждое существо считается добрымъ или влымъ не потому, что оно боле или мене совершенно, но потомуотвъчаетъ или не отвъчаетъ оно своему назначению. Неразвившіяся силы ребенка ставять его ниже варослаго человѣка, но отсюда никакъ не савдуетъ, что дита дурно само по себъ, а взрослый есть олицетворение добра.

Зло, говоритъ Лейбницъ, не есть противоположность добра, а только недостатокъ или меньшая степень его. Но такой взгладъ на зло есть въ сущности отрицаніе самого зла, реальность котораго Лейбницъ всетаки признаетъ, и приводитъ къ весьма страннымъ выводамъ. Изъ положенія, что зло есть меньшая степень блага прямо слёдуетъ, говоритъ Гартманъ 1), что "я соединеніе зла а съ благомъ Адолженъ былъ бы предпочесть одному послёднему, такъ вакъ зло а далеко не есть абсолютное зло, т. е., нуль блага, а только меньшая степень блага, слёдовательно на эту степень оно еще увеличиваетъ степень, заключающуюся въ А. По этой теоріи было

<sup>1)</sup> Гартманъ. Философія безсознательнаго ч. ІІ 244-5 стр.

бы ворхомъ бевумія отказиваться отъ блага для того, чтобы нябъжать большаго вла: и человъка, который бы претеривваль въ одно и то же время всевозможныя телесвыя и душевныя муки въ самой высшей мёрё, нужно было бы считать счастливимъ, сравнительно съ безчувственнымъ состояніемъ хлороформированнаго, не говоря уже о тихомъ сив смерти". Если бы вло действительно представляло только меньшую степень добра, или недостатокъ его, то между святостью и граховностью было бы только количественное различіе, иначе говоря -святымъ назывался бы более добрый, а грешнымъ-мене добрый. Грвхи не уменьшали бы степени достоинства добродътельныхъ лицъ, а лишь увеличивали бы ихъ, такъ какъ извъстное доброе дъло плюсъ извъстное зло (меньшая степень добра) въ сумив должны дать большее благо сравнительно съ первымъ явъ этихъ слагаемыхъ. Нетъ, вло не недостатокъ только и не меньшая степень добра, а нёчто совершенно противоположное ему, какъ объ этомъ свидетельствуетъ наша совъсть, голоса которой не можетъ заглушить никакая философія, какъ бы она ни объляла зло, представляя его необходимой формой всеобщей ограниченности и необходимымъ условіемъ наилучшаго порядка вещей. Да и самъ Лейбницъ, когда утверждаетъ, что добра больше, чвмъ зла, этимъ самымъ уже свидътельствуетъ, что зло и существуетъ, и есть не недостатокъ только, или меньшая степень добра, а нъчто иное, ему враждебное, иначе ему не зачёмъ было бы тратить столько усилій на то, чтобы въ возможно меньшемъ количествъ представить существующее вло, потому что понимаемое въ смыслв недостатка или меньшей степени добра вло не противоръчило бы премудрости и благости Божіннъ, оправлать которыя было главной целію Теодицеи.

Лейбниць не дошель до той крайности, до которой его могло привести учение о приватности зла, т. е., до полнаго отрицанія въ мірѣ зла, хотя онъ всячески старался, какъ мы видѣли, уменьшить количество зла въ мірѣ и тѣмъ доказать, что
существующій міръ есть наилучшій изъ вовможныхъ. Увлеченный идеей наилучшаго міра, опъ изображаетъ существующій
міръ не только въ смыслѣ возможно лучшаго, но и въ смыслѣ

вполнъ хорошаго и безупречнаго. Но такъ-ли на самомъ лълъ хорошъ міръ, какъ его изображаетъ Лейбницъ. "Міръ есть то. говорить Ернесть Навиль 1), что онъ есть: какъ бы мы ни украшали существующаго въ немъ порядка вещей, какіе бы логические эпитеты ни прилагали къ нему, это не можеть измівнить его дійствительнаго характера и природы. Возложите на чело падшей женщины вънокъ изъ розъ, напишите на спинъ ссыльного, справедливо несущаго наказаніе, слова "честь ч добродотель", вы не возвратите твиъ первой-ея невинности. а последнему-имени и достоинства гражданина". Въ самомъ дъль, если въ мірь такъ мало зла, какъ это полагаетъ Лейбницъ, то откуда тв жалобы на белственность жизни, которыя красною нитью проходять чрезь всё періоды жизни человёчества и которыя совершенно непонятны съ точки эрвнія Лейбница. Недаромъ поэты и мыслители всехъ мёстъ и временъ на разные лады ивображали всв горести нашей земной жизни. Мы не говоримъ уже о мыслителяхъ-пессимистахъ, по которымъ все блага жизни такъ ничтожны, а бедствія такъ велики, что жизнь, на ихъ взглядъ, есть "занятіе, не покрывающее издержекъ".

Опыть подтверждаеть отчасти такой мрачный взглядь наживнь. Онь показываеть, что вло широко и глубоко пустило корни вездё и что нёть возможности не только исчислить, но даже мысленно представить всю сумиу его проявленій и гибельных послёдствій.

Если мы обратимся къ окружающей насъ природъ, то увидимъ и въ ней присутствие зла, вслъдствие котораго она постоянно становится во враждебныя отношения къ человъку и тъмъ вызываетъ въ немъ горькия жалобы на его земное существование. Даже благодътельныя сами по себъ явления природы неръдко приносятъ человъку вредъ. Много пользы приноситъ ему дождь, но онъ же производитъ и наводнения, а сънимъ и массу всякихъ бъдъ. Люди не могутъ житъ безъ огня, но этотъ благодътельный даръ природы можетъ въ нъсколько минутъ выгнать насъ изъ теплыхъ хоромъ подъ открытое небо.

<sup>1)</sup> Эрнесть Навиль-Вопрось о заф. (Правосл. Обозр. 1869 г. 2 кн. 689 стр.).

Что можеть быть полевные солнечного свыта и теплоты? но они же при отсутстви дождя производять и засуху со всыми ел гибельными послыдствими.

Въ царстве живой и одушевленной природы господство зласказывается еще заметне и сильне. Неть момента на земле, когда бы одно животное не ножирало другое и само не было ножираемо другимъ; везде и всюду осуществляется тоть жестокій законъ, который обрекаеть живыя существа на взаимное самоистребленіе. И человекъ—венецъ творенія—стоить не выше этого закона. Его рука простерта также на истребленіе всего живущаго на земле. "Онъ убиваеть, чтобы утолить свой голодъ, убиваеть, чтобы запастись одеждою, убиваеть, что бы иметь, чёмъ украсить свое тело, убиваеть нападая и убиваетъ защищаясь, убиваетъ въ интересахъ науки, убиваетъ для забавы, убиваетъ потому, что хочеть и можетъ убивать" 1).

А всмотритесь въ жизнь каждаго человъка. Сколько несчастій и бъдъ приходится испытать этому высшему творенію Божію. Зло стережетъ его при самомъ появленіи въ свъть и человъкъ всасываетъ его какъ бы съ молокомъ матери, которая при самомъ рожденіи его уже заражаетъ его нравственнымъ ядомъ. Вся жизнь человъка отъ колыбели до гроба есть непрерывный рядъ разнаго рода болъзней, огорченій и всевозможныхъ испытаній, концемъ которыхъ является смерть, сознаніе неизбъжности которой можетъ отравить самые счастливые моменты жизни человъческой.

Природъ человъка присуще стремленіе къ истинъ, совершенству и счастію, но ни одна изъ этихъ потребностей его духовнаго существа не находить здъсь на земль надлежащаго удовлетворенія. И въ области знанія, и въ области воли, и въ области чувства человъкъ звляется, по большей части, неудачникомъ, который постоянно стремится къ цъли и ея не только не достигаетъ, но неръдко идетъ въ противоположную сторону отъ нея. Тщетно онъ пытается сдернуть покрывало съ тайнъ живни и проникнуть въ сущность вещей—это ему накогда не удается, что тъмъ болъе должно угнетать человъка,

<sup>1)</sup> De-Maistre-Soirées de St. Petersbourg. 7.

что стремленіе въ познанію у него далеко заходить зо преддалы необходимаго и полезнаго въ обыденной жизни.

Не болве успъха имъетъ человъкъ и въ другой области, области воли. Вмъстъ съ стремленіемъ къ добру, къ нравственному самоусовершенствованію, въ немъ живетъ ностоянная и не менъе сильная склонность и ко злу. Каждый человъкъ живо сознаетъ и ясно чувствуетъ, что какой-то невидидимый врагъ старается подавить въ немъ всякія высшія стремленія и благородные порывы и склоняетъ ко всему дурному и безнравственному,—врагъ, съ которымъ человъкъ почти не въсостояніи бороться. "Не понимаю, что дълаю —говоритъ св. Ап. Павелъ, потому что не дълаю, что хочу, а что ненавижу, то дълаю... Желаніе добра есть во мию, но чтобы сдълать оное, того не нахожу... Добраго, котораго хочу, не дълаю, а злое, котораго не хочу, дълаю (Римл. 7, 15, 18—19 ст.).

Наравив съ стремленіемъ къ истинв и добру въ человъкъ всегда существовала потребность счастія и стремленіе къ его достиженію. Но какъ безплодны были всегда усилія человіческія въ этомъ направленіи. "Бодро отправляетесь вы, говорить Фихте 1), на охоту за счастіемъ, искренно и любовно предаваясь первому лучшему предмету, который нравится и объщаеть удовлетворить вашену влеченю. Но какъ только вы возвратитесь въ самого себя и спросите себя: ну счастливъ-ли я теперь?-то изъ глубины вашего сердца явственно услышите: о нътъ! ты еще все такъ же неудовлетворенъ и половъ желаній, какъ и прежде! Оправившись отъ удивленія, вы подумаете, что опиблись только въ выборф предмета и хватаетесь за другой, но и этотъ столь же мало удовлетворяетъ васъ, какъ и первый; и нечто, находящееся подъ солнцемъ и луною, не удовлетворить васъ... Такъ, озираясь, стремитесь вы всю вашу жизаь. Во всякомъ положени думаете, что если бы было иначе, то было-бы лучше; а если и станеть иначе, то всетаки вы чувствуете себя не лучше; на всякомъ мъстъ вы думаете, что, вотъ, если бы вы достигли той высоти, на которую ввираетъ вашъ глазъ, то прекратилось бы ваше

<sup>1)</sup> Fichte's-Sämmtliche Werke, Band 5, Berlin, 1845, 408-9 SS.

томленіе, но и на вождельной высоть опять ожидаеть вась та же забота... Такъ-то блуждаетъ несчастный сынъ вѣчности, изгнанный изъ своего отеческаго жилища, но всегда окруженный своимъ небеснымъ наследіемъ, схватить которое не сиветь его робкая рука, такъ-то блуждаеть онъ нервшительный и безпокойный по пустынь, желая устроиться, но къ счастію быстрое разрушение каждой его хижины намоминаетъ ему, что онъ ниглъ, кромъ дома Отца своего, не найдетъ покоя". Такъ безплодна бываетъ погоня человъка за счастіемъ. Мы далеки отъ той мысли, чтобы представлять жизнь человеческую непрерывною цёпью бедствій и страданій, мы хотимь только показать, что зло въ мірѣ существуеть и въ количествъ вначительно большемъ, чъмъ въ какомъ его представляетъ Лейбницъ. Правда, Лейбницъ утверждаетъ, что бъдствія, выпадающія на долю человтка, служать лишь къ увеличенію блага и въ этомъ смыслъ являются даже полезными и необходимыми, подобно тому, какъ твии на картинв и диссонансы въ музыкъ. Но не нужно опускать изъ виду того, что если бъдствія и несчастія, испытываемыя людьми, и приносять имъ во многомъ пользу, если они необходимы, то только при условіяхъ нашего настоящаго, падшаго состоянія, необходимы, какъ лекарство, какъ предостережение или наказание; въ состояніи же здоровья ліжарства не только безполезны, но и вредны. "Предположите, говорить Эрнесть Навиль, 1) міръ въ такомъ состояніи, въ какомъ онъ долженъ быть по мысли Создателя, - и тогда должно будетъ сознаться, что скорби нътъ места въ немъ. А такъ какъ скорби не было бы, когда бы то, что должно быть, было,-то ясно, что ея и не должно быть, что она есть вло". Но последуемъ далее за Лейбняцемъ. Зло, по его мивнію, не будучи противоположно добру и способствуя увеличенію его, является еще необходимымъ, какъ условіе бытія міра и міровой гармоніи, потому что источникъ его лежитъ въ ограниченности и конечности міра, въ матерів вообще, этомъ принципъ всякаго различія, безъ котораго невозможно ни бытіе міра, ни его совершенство.

<sup>1)</sup> Э. Навиль. Вопрось о зат. Правосл. Обозр. 69 г. 2 кв. 519 стр.

Но если вло необходимо, какъ думаетъ Лейбимпъ, то оно перестаетъ быть тъмъ, чъмъ оно есть, т. е., ненормальнымъ явленіемъ, оно не есть уже зло. Далье-если оно не только не нарушаетъ общей міровой гармоніи, но еще звляется ея необходимымъ условіемъ, то возникаетъ недоумѣніе, почему оно не находить своего естественнаго разрешенія вы томы же самомы міровомъ порядкі, изъ котораго оно вытекаеть? для чего нужно было воплощение Інсуса Христа, необходимости котораго не отрицаль и самъ Лейбницъ. Нётъ: зло не можетъ быть необходимымъ. Оно есть то, что ве должно быть; источникъ его не въ физической природъ, не въ ея конечности и ограниченности, а въ природъ правственной, именно въ изврашенін ея воли, въ ея ложномъ направленін. Чтобы быть послівдовательнымъ Лейбницъ долженъ бы быль отвергичть и необходимость искупленія, такъ какъ только противоестественнымъ образомъ нарушенная гармонія могла требовать для своего возстановленія вившательства сверхъестественной Божественной силы.

Наконепъ, если бы вло и действительно было необходимымъ въ міръ, то виновникомъ этого быль бы Самъ Богъ, Который такъ устроиль міръ, что зло является въ немъ необходимымь; такъ что Лейбницъ разрушаетъ одной рукой то, что созидаетъ другой. Оправдывая Бога, онъ вифстф съ тфиъ и обвиняе тъ Его. Чтобы избъжать такого упрека и такой непоследовательности Лейбницъ утверждаетъ, что въ ограниченности тварей ваключается только возможность зла. Переходъ же его изъ возможности въ дъйствительность зависълъ отъ самого человъка, отъ его свободной воли, и въ этомъ случав онъ быль близокъ къ истинъ. Если бы онъ имълъ правильное представление о свободъ воли и только въ ней искалъ чины вла, то онъ быль бы недалекь отъ той цели, какую преследоваль въ своей Теодице. Но въ томъ-то и беда, что при томъ взглядѣ на свободу, какой имѣлъ Лейбницъ, онъ не имълъ права прибъгать къ ней для объяснения происхожденія вла; такая свобода не могла быть источникомъ зла. Въ самомъ ділі, что такое свобода воли, по Лейбницу?

Лейбница, какъ мы уже видъли, требуетъ трехъ необхо-

димыхъ условій, чтобы действіе могло называться свободнымь: 1) чтобы действующее лицо имело ясное и раздельное представленіе объекта воли, 2) чтобы действіе не было метафизически необходимымъ, т. е., противоположное ему не заключало бы въ себъ противоръчія и было бы возможно и 3) чтобы оно опредвлялось извнутри, или чтобы действующее лицо въ себъ самомъ носило принципъ своей дъятельности. Эти условія и суть три элемента, изъ которыхъ слагается свобода воли. Но Лейбницъ забываетъ одно изъ самыхъ существенныхъ условій свободы воли, которое составляєть, такъ сказать, душу этой последней, забываеть то, что действіе, чтобы называться и быть свободнымь, должно не только быть сознательнымъ, самодеятельнымъ и случайнымъ, но и еще чтобы производящее его лице, отъ начала до конца, было полнымъ господиномъ этого действія, такъ что оно могло бы желать и не желать его, а пожелавъ. могло и выполнить и не выполнить его, смотря по личному усмотренію. Вместо этого Лейбницъ, подъ видомъ свободы, даетъ намъ дъятельность, опредъляемую неизмънными законами. Какъ склонность, воля человъческая хотя и не подвержена принуждению, но она всетаки. управляется извъстными мотивами и устремляется къ опредъленнымъ цълямъ. Мотивы эти дъйствуютъ на нее, какъ гири на чашки въсовъ и въ совокупности своей производятъ окончательное ръшеніе воли, составляющее результать ихъ совпаденія. Въ томъ или другомъ действій не человекъ, по Лейбницу, есть главный агентъ, а преобладающія склонности и мотивы. Человъкъ же авляется только зрителемъ и свидътелемъ собственнаго дъйствія, онъ присутствуетъ при его совершении, но не производить его, является только, такъ сказать, ареной, гдф совыфстно дфиствують нфсколько склонностей и подчиняется преобладающей изъ нихъ. Лейбвицъ, конечно, правъ, когда говоритъ, что водя ческая опредъляется и руководствуется извъстными мотивами и склонностями и направляется къ опредъленнымъ цёлямъ, но это еще не даетъ права утверждать, что эти могивы и склонности и производять то или другое действіе, что они имъють такое же отношение къ воль дъйствующаго лица, какъ

гири къ стрелке весовъ. Мотивы советують только, такъ сказать, предписывають действовать, но сами, виесто насъ. не дъйствуютъ, а дъйствуетъ только самъ человъкъ, который и даеть то или другое направление своей воль. При этомъ онъможетъ следовать и не следовать известному мотиву, можетъ уступить преобладающей склонности и можеть вступить съ нею въ борьбу. Лейбницъ говорить: мотивы действують такъ же на волю дъйствующаго лица, какъ гири на стредку въсовъ. но онъ забываетъ, что стрълка совершенно пассивна и ее направляють въ ту или другую сторону только гири въсовъ, такъ что, когда эти последнія равны по весу, она не двигается. Совершенно въ иномъ отношени находится человъкъ къ мотивамъ его дъйствій. Мотивы дъйствують на него не такъ, какъ гири на чашки въсовъ, человъкъ хотя и подчиняется имъ, но не какъ автоматъ, в самъ опредвляетъ себя и самъ дъйствуетъ-то по болъе сильнымъ мотивамъ, то по слабымъ, а иногда и при совершенномъ безразличіи мотивовъ. Въ этомъ последнемъ случае воля иметъ достаточное основаніе только действовать, но самый способъ действованія для нея безразличенъ, такъ что не всегда можно, какъ думаетъ Лейбницъ, привести основаніе (да и не всегда оно есть), почему человъкъ даетъ такое, а не иное направление волъ, не всегда можно указать, или непремённо предполагать, причину или мотивъ, который привелъ человъка къ такому или иному выбору.

Собственно говоря, въ системъ Лейбница даже и нътъ мъста для свободы воли, понимаемой въ истинномъ ея смыслъ. Какъ извъстно, вселенняя, по Лейбницу, есть общирное царство монадъ. Каждая монада носитъ въ себъ, въ собственной своей природъ, зачатокъ всъхъ своихъ послъдующихъ состояній, въ каждомъ актъ ея заключается вся исторія ея развитіи. Всъ дъйствія нашей воли въ этомъ смыслъ предопредълены природою человъческой души, которая, какъ и всякая другая монада, содержитъ въ себъ зачатокъ всъхъ послъдующихъ состояній. Въ ръшеніи воли такан же правильность, какъ и въ теченіи природы, въ человъкъ все напередъ извъстно и опредълено и душа его есть въ нъкоторомъ родъ духовный авто-

мать 1). Понятно отсюда, насколько неубъдительна ссылка. Лейбница на свободу тварей для оправданія Бога, допустившаго существованіе зла въ мірѣ. Лейбницъ, очевидно, не
виѣлъ права прибѣгать къ свободѣ воли для объясненія зла
въ мірѣ. Онъ долженъ быль въ иномъ мѣстѣ искать его источника. Гдѣ же? Если не признавать зла порожденіемъ особаго
начала, отъ вѣчности существующаго наравнѣ съ добромъ,
то, очевидно, только въ одномъ Богѣ можно искать источника
зла. Такимъ образомъ Лейбницъ самъ наказалъ себя за не
правильное пониманіе свободы воли, которое привело его къ
тому, что онъ долженъ быль если хотѣлъ быть послѣдовательнымъ, въ одномъ Богѣ искать источника зла, что являлось
положительнымъ противорѣчіемъ Его мыслямъ и намѣреніямъ.

Лейбницъ какъ будто предчувствовалъ, къ какимъ гибельнымъ для него-же самого последствіямъ повлечеть его система-отсюда его чрезвычайны» старанія и усилія уменьшить кольчество зла въ міръ. Если бы онъ быль твердо убъжденъ, что Богъ нисколько не виновенъ, допуская зло, то не побоялся бы прямо взглявуть въ глаза влу и не сталъ бы намъренно ослаблать его силу и даже отыскивать въ немъ некотораго рода пользу. Если же Ленбницъ въ каждомъ проявлении зла отыскиваеть свой raison d'être, свои выгоды и даже необходимость для общей міровой гарионіи, сравнивая зло то съ диссонансами въ музыкъ, то тънями на картинъ, ясно, что онъ и самъ не придавалъ значенія тому объясненію зла, по которому оно авляется злоупотребленіемъ разумныхъ тварей дарованною имъ свободою, да ему и не было бы тогда никакой необходимости прибъгать къ твиъ натяжкамъ, къ онъ прибегалъ, доказывая приватность зла и его необходимость для общей міровой гармоніи. Неумольмая логика его системы заставляеть, вопреки его желанію, признать именно самого Бога виновникомъ существующаго вла. Лейбницъ думаетъ обойти это затруднение, къ воторому приводить его система, тамъ, что полагаетъ источникъ вла въ "идеальной странъ вськъ возможностей --- Божественномъ Разумъ, который мыс-

<sup>1)</sup> Theodicée I, § 52, 517 p.

дитъ вещи такими, какими онъ суть, т. е., ограниченными и конечными. А въ этой то ихъ ограниченности и конечности и состовтъ зло метафизическое, изъ котораго въ свою очередь проистекаетъ зло физическое и нравственное. Но если метафизическое зло и заключа тся въ Божественномъ Разумъ, тъмъ не менъ Богъ, по Лейбницу, не можетъ быть названъ виновникомъ зла вообще, такъ какъ источникъ дъйствительнаго зла не разумъ, а воля, источникъ же метафизическаго зла, виновникомъ котораго является Богъ, заключается "въ возможности вещей или формъ, т. е., въ единственномъ, чего Богъ не создалъ, такъ какъ Онъ не есть творецъ собственнаго разума". Другими словами—метафизическое зло есть только возможность зла, вытекающая изъ ограниченности тварей, но не самое зло, слъдовательно оно нисколько и не противоръчитъ премудрости и благости Божіимъ.

Но подобными разсужденіями Лейбницу всетаки не удается защитить Бога отъ обвиненія за допущеніе зла, потому что Разумъ Божественный мыслить зло не только, какъ нёчто возможное, но и какъ нёчто необходимое, безъ чего міръ или не существоваль бы, или не быль бы наилучшимъ, да и не только мыслить зло такимъ, но и побуждаетъ волю дать бытіе ему, привести его изъ возможности въ дёйствительность. Если возможность зла, заключающаяся въ ограниченности тварей, не можетъ быть поставлена въ вину Богу, то признаніе необходимости его не можетъ не служить сильнымъ возраженіемъ противъ премудрости и благости Божінхъ и противъ теоріи наилучшаго міра.

По нашему мивнію, Лейбниць является крайне непоследовательнымь, когда говорить о свободів воли въ человікть. Но приниман во вниманіе, что свобода воли въ томъ смыслів, въ какомъ онъ ее понимаеть, не есть, собственно говоря, свобода— это, если можно такъ выравиться, не свободная свобода, то можно сказать, что противорівчіе, въ какое, повидимому, впадаеть онъ, заключается скоріве въ словакъ, чіть въ идеяхъ, такъ что Лейбницъ при всей своей видимой непослівдовательности не перестаеть быть послівдовательнымь.

# Отдёлъ 2-й: Основаніе истиннаго оптимизма - христіанскаго.

Мы указали недостатки Теодицеи и непрочность основаній ея оптимизма, послёднимъ словомъ котораго является отрицаніе зла, какъ начала противоположнаго добру, и свободы воли въ человъкъ. Но если оптимизмъ Теодицеи и ложенъ въ своихъ основаніяхъ и въ своихъ выводахъ, всетаки тѣ положенія его, что существующій міръ есть наилучшій изъ возможныхъ и что Богъ не виновникъ зла и не отвътственъ за его существованіе—несомнѣнны и большая заслуга Лейбница, что онъ провозгласилъ эти истины и сдѣлалъ попытку къ ихъ обоснованію.

Что дъйствительный міръ есть наилучшій изъ возможныхъ и что Богъ не творецъ и не виновникъ зля—это необходимое требованіе нашего ума и сердца. Какъ произведеніе Существа абсолютно совершеннаго, міръ не могъ быть инымъ, какъ только наилучшимъ изъ возможныхъ. Только такой міръ могъ быть достойнымъ премудрости и благости Божіихъ. Правда вло, существующее въ немъ, объяснить которое такъ усиленно старался Лейбницъ, является всегда отрицательной инстанціей противъ этого положенія, но это только повидимому.

Какъ же согласить требованіе нашего ума и сердца съ тѣми фактами опыта, которые говорять о полномъ господствѣ зла въ мірѣ и дають основаніе для самаго мрачнаго пессимизма?

Ключъ къ рѣшенію этого вопроса даетъ намъ христіанское ученіе о паденіи человѣка и искупленіи его. Въ отличіе отъ животныхъ Богу угодно было создать человѣка разумнымъ и свободнымъ. Но какъ существо конечное и ограниченное, человѣкъ долженъ былъ имѣть и свободу воль ограниченную, закиючавшую въ себѣ возможность какъ постепеннаго возрастанія и укрѣпленія въ добрѣ, такъ и возможность уклоненія въ противоположную сторону, т. е.,въ сторону зла. Подъ вліяніемъ діавола наклонность ко злу, присущая ограниченной свободѣ человѣка, взяла перевѣсъ надъ наклонностью къ добру и зло изъ возможности перешло въ дѣйствительность. Такъ появилось зло въ мірѣ, Оно обязано своимъ происхожденіемъ только человѣку, да еще

діаволу, который согрѣшиль раньше человѣка. Паденіе діавола, а съ нимъ и другихъ духовъ вытекало также изъ ограниченности дарованной имъ свободы. Но эта ограниченность не необходимо вела діавола къ паденію, потому что въ ней заключа тась только возможность зла, наклонность къ нему, но не самое зло, и примѣръ добрыхъ ангеловъ указываетъ намъ, что можно всегда съ успѣхомъ бороться съ этой наклонвостью.

Такимъ образомъ изъ откровеннаго ученія о паденіи человіна ясенъ источникъ зда въ мірів, ясно и то, откуда проистекають всів страданія настоящей жизни, откуда всів біздствія, выпадающія на долю человіна, откуда противорічне между тізмъ, къ чему мы стремимся, и тізмъ, что предлагаєть намъ дійствительность. Источникомъ всего этого служить грізхъ. Это онъ выжималь слезы, которыя когда-либо лились и льются изъ глазъ человіческихъ. Это онъ быль причиною каждаго вздоха, который когда либо вылеталь изъ стісненнаго человіческаго сердца; это онъ произвель тоть широкій и глубокій потокъ болізней и горя, который искони проходить чрезъ все человічество и изъ котораго каждый въ изобиліи почерпаєть свою долю скорбей 1).

И такъ, Богъ—не творецъ и не виновникъ зла. Онъ не творилъ людей ни злыми, ни преступными, но лишь наградилъ ихъ величайшимъ даромъ,— свободой воли, при надлежащемъ пользованіи которымъ люди могли бы настолько укръпиться въ добръ, что для нихъ исчезла бы и самая возможеность гръха, присущая ихъ ограниченной природъ.

Но скажуть: положимь, свобода, сама по себь, есть величайшее благодыніе Божіе, но если это благодыніе могло послужить къ несчастію человыка, не наученняго имъ пользоваться, то не лучше ли было бы, если бы Богь совсымь не даваль человыку свободы, какъ не дають дытямь остраго ножа, которымь они могуть обрызаться? Богь должень быль бы, повидимому, скорые отнять эту способность у человыка, чымь допустить, чтобы она послужила причиною его паденія и источникомь его быль и скорбей.

На это нужно сказать, что свобода воли-это такой драго-

<sup>1)</sup> Геттингерт — Апологія христіанства ч. ІІ, 26 стр.

цінный дарь Божій, безь котораго человінь быль бы невміняемъ, безотвътенъ и не отличался бы отъ животныхъ. Даруя человъку свободу воли, Богъ этимъ выдъляль его изъ ряда всткъ другихъ тварей, поставляль его выше всткъ ихъ, такъ что винить Бога за то, что Онъ даровалъ человеку свободу, вначить винить Его въ томъ, что Онъ быль къ нему милостивъ, возвысивъ его надъ всъми неразумными тварями. Желать, чтобы Богъ не даваль свободной воли разумнымь тварямъ, потому что онв могутъ злоупотребить ею, значитъ желать, чтобы не существовало этихъ тварей. такъ какъ безъ свободы воли онъ не были бы тъмъ, чъмъ онъ являются теперь. Но это не было ли бы еще большимъ вломт, чёмъ создать ихъ съ возможностью паденія? Могъ ли Богъ откасать въ бытіи тварямъ только потому, что ніжоторыя изъ нихъ не надлежащимъ образомъ будутъ пользоваться дарованными имъ благами? Неужели Богъ не долженъ посылать дождя потому, что есть места, где дождь вредень? Неужели солнце не должно свътить потому, что есть мъста, очень сильно высыхающіе отъ него? Темъ более нельзя винить Бога за дарованіе человіку свободы, что съ ней соединялась только возможность зла, а не самое зло, и отъ человъка зависъло то, чтобы эта возможность не перешла въдъйствительность.

Могутъ еще сказать: отчего Богъ не надълилъ человъка такой свободой, при которой онъ не могъ бы гръшить? Но если бы человъкъ созданъ былъ свободою, исключающей для него возможность гръха, то ему нельзя было бы вмънить въ заслугу его доброй жизни и, слъдовательно, онъ не имълъ бы права на то блаженство, къ которому онъ былъ предназначенъ и которое онъ долженъ былъ заслужить. Идея такой свободы разръшается въ простое представление безотчетности дъйствий, или слъпой силы, низводящей человъка на степень животнаго.

Но если Богъ не виновенъ въ допущения вла, то не виновенъ-ли Онъ въ распространении его въ видъ первороднаго гръха на весь человъческий родъ? Не странно-ли за вину одного человъка наказывать все человъчество, которое стра-

даеть на земль не за личные только грыхи, но и за вину своего родоначальника?! На это следуеть отвётить, что люди не суть независимыя другь оть друга единицы, а члены одного великаго тела, стоящіе въ самой тесной связи между собою. Органическая связь каждаго отдельнаго лица со всемъ человъческимъ родомъ заставляетъ его участвовать во гръхъ рода подобно тому, какъ онъ участвуетъ во всехъ его существенныхъ особенностяхъ. Органическая связь всёхъ людей между собою составляеть основание для вижнения каждому потомку грфха его радоначальника. "Если всф люди происходять отъ одного человъка, то весь человъческій родъ заключаєтся какъ идеально, такъ и реально въ этомъ праотце и главе, поэтому его решение за и протива Бога является деломъ не индивидуума только, не отдёльнаго человека, но дёломъ всего человъческаго рода, дъломъ человъчества" 1). Но не лучше ли было бы, если бы Богъ не подчиняль человъка этому закону? Нътъ. Этотъ законъ, послужившій основаніемъ вивненія грвха Адана всему человъчеству, по существу своему есть величайшее благо. такъ какъ онъ, по мысли Творца, долженъ былъ послужить на пользу человъка, послужить тъмъ средствомъ, чревъ которое могле бы осуществляться планы Божественнаго домостроительства, темъ путемъ, -по которому благодать, святость и праведность должны были перейти отъ одного ко всёмъ. Только при злоупотребленіи челов'вкомъ свободою воли, этотъ законъ привелъ его ко гръху и положилъ начало господству зла въ мірѣ. И такъ, должно справедливымъ, что Богъ не есть виновникъ зла и его тажелыхъ последствій. Но мы не можемъ успоконться на томъ колодномъ разсуждении, которое говоритъ намъ, что Богъ не творилъ вла и не виновенъ въ тъхъ страданіяхъ и бъдствіяхъ, которыя терпить человъкъ по своей винь; мы желаемъ убъдиться, что допуская зло, и подвергая человъка всъмъ гостнымъ его последствіямъ, не пересталъ быть благимъ по отношенію въ человіку, что Онъ и при этомъ условіи столь же благъ, сколько и правосуденъ. Христіанскій догмать объ

<sup>1)</sup> Геттингеръ-Апологія христіанства ч. II. 293 стр.

искупленіи и приводить насъ къ этому, радостному для всякаго христіанина убъжденію.

Богъ не могъ, не нарушая свободы человъка, воспрепятствовать его паденію, но при этомъ Онъ на столько любилъ свое созданіе, свой образъ и подобіе, что не могъ оставить его безъ всякаго попеченія съ своей стороны тімь болье, что, если человъкъ и нарушилъ заповъдь Божію, то нарушилъ только по искушенію отъ діавола, а не по какому-либо ожесточенному сопротивленію воль Божіей. И всеблагій Богъ не оставилъ на въчнук погибель падшаго человъка. Въ предвъчнымъ совъть было найдено средство для его спасенія. Средство это-искупительная крестная жертва Второго Лица Святыя Троицы, "насъ ради человъкъ и нашего ради спасенія сшедшаго съ небесъ и воплотившагося отъ Духа Свята и Марів Дівы и вочеловічшася". Богь—Слово сжалился надъ человечествомъ, ивнемогавшимъ подъ тяжестью своихъ греховъ, и возстановилъ союзъ его съ Богомъ. принесши Самого Себя въ жертву за гръхи всего міра. Тотъ же законъ органической всязи каждаго члена организма съ цёлымъ и цёлаго съ каждымъ отдъльнымъ его членомъ, законъ, который послужилъ основаніемъ вмѣненія людямъ виновности ихъ прародителя, послужилъ основаніемъ и вміненія имъ праведности Христавторого Адама въ силу теспейшаго единения верующихъ со Христомъ, какъ членовъ тела съ его Главою (Ееес 4,15 16). "Какъ преступленіемъ одного всюмь человокамь осужденіе, такт праведностью одного встя человтками оправдание ка жизни. Какъ непослушаніемъ одного человька сдълались мноне гръшными, такъ и послушиниемъ одного сдълаются праведными многіе" (Римл. 5, 18—19 ст.).

Богъ создалъ человъка для блаженства, для свъглой и радостной жизни личнаго самоусовершенствованія. Преступивъ ваповъдь Божію, данную ему въ раю, человъкъ уклонился отъ предназначеннаго ему пути, но искупленный Христомъ онъ снова получилъ возможность къ осуществленію главной цъли своего бытія, къ достиженію въчнаго спасенія. Съ момента искупленія у него явилось "все потребное для жизни и блаточестія" (2 Петра 1, 3). Въ благодати Божіей, подаваемой

дюдямъ ради заслугъ Інсуса Христа, человъкъ пріобрълъ глубочайшую, созидающую силу, которая какъ бы воскрещаетъ его, возрождаеть для новой жизни во Христь, укрыплаеть въ немъ стремление къ добру и вводитъ въ теснейший союзъ съ Богомъ. Благодаря искупленію, надъ предшествующей жизнью человъка поставленъ былъ крестъ. Человъкъ сдълался новимъ существомъ; для него какъ бы снова возвратился первый день его бытія. Земныя біздствія не страшны стали для него. У нихъ отнято было то, что делаетъ ихъ ощутительными, -- отнята безнадежность, которая теперь уступила мъсто полному упованію, что они приближають нась къ Господу и что даже кратковременное и легкое страдание наше производить въ безмърномь преизбыткъ въчную славу (2 Кор. 4, 17). Не страшна стала для человека и смерть: она хотя и ве уничтожена, но всетаки побъждена искупительными заслугами Інсуса Христа. По слованъ Его, върующий вз него если и умреть, то оживеть (Іоанна 2, 25), такъ что смерть есть не уничтоженіе, а переходъ только къ другой жизни, лучшей сравнительно съ настоящей. Умирающій съ верою во Христа сивло можеть вступать въ долину смертной тъни (Пс. 22, 4), потому что для него мучие выдти изв тыла и водвориться у Господа (2 Корино. 5, 8). Інсусъ Христосъ болье, чыть возстановиль человъка: Онь преобразиль его, сдълаль природу его выше и совершениве, чвив она была раньше, облекъ ее божественнымъ достоинствомъ и темъ возвелъ ее на такую высоту, до которой едвали могла подняться человъческая мысль. Теперь понятна стала и та цёль, какую Богъ имёль, допуская существованіе зла въ мірт. Цтль эта заключалась въ томъ, чтобы создать еще высшее, чёмъ первое царство-парство оправданныхъ и чтобы темъ виднее была вся полнота любви Божіей къ тварямъ.

Итакъ, исторія происхожденія зла и христіанское ученіе объ искупленіи падшаго человъка даютъ намъ прочное основаніе для убъжденія, что зло, существующее въ мірѣ, нисколько не говоритъ противъ премудрости и благости Божіихъ, потому что Богъ, какъ мы видѣли, не творецъ и не виновникъ зла. Онъ только допустилъ возможность его и то только

потому, что безъ этого не мыслима была бы свобода воли. Но какъ только эта возможность вла, присущая свободъ воли, по винъ человъка, перешла въ дъйствительность, Богъ, не нарушая свободы воли, т. е., не отнимая у зла возможности свободно развиваться, заставилъ его же служить орудіемъ для исполненія Его всеблагой воли. Паденіе человъка вызвало искупленіе его Богочеловъкомъ—высочайшій актъ Божественнаго милосердія. О felix culpa, говоритъ Блаженный Августинъ, quae tantem ас talem habere Redemptorem, т. е., блаженна та вина, которая вызвала Такого Избавителя оть нея!

Христіанское міровоззрівніе, такимъ образомъ, отъ начала до конца, представляетъ изъ себя полный оптимизмъ. Свобода же человіка и безконечная любовь Божія къ нему, христіанское ученіе о паденіи и искупленіи падшаго человіка—суть тіз основанія, на которыхъ покоится этоть оптимизмъ и на которыхъ только и можеть быть построена Теодицея.

### ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Лейбницевскому оптимизму и лейбницевской Теодицей мы противопоставили христіанскій оптимизмъ и христіанскую Теодицею для того, чтобы показать, чего недостаеть Лейбницу для правильнаго рёшенія поставленных имъ вопросовъ и пришли къ выводу, что только христіанство даеть върное ръшеніе вопросовъ Теодицен и только въ немъ одномъ можно найти основанія истиннаго оптимизма. Но въдь и Лейбницъхристіанинъ. Повидимому и его Теодицея покоится на христіанских в началахъ. Такъ Лейбницъ часто черпаетъ доказательства для своихъ положеній изъ Священнаго Писанія и Твореній Святыхъ Отецъ и главной задачей своей Теодицеи поставляеть защитить христіанскіе догматы отъ разнаго рода возраженій противъ нихъ и показать ихъ согласіе съ началами разума. Гдв же причина того, что опытъ Теодицеи Лейбницу не удался? Причина этого заключалась въ томъ, что Лейбницъ не поняль сущности христіанства. Інсусь Христось, по его воззрвнію, не есть Сынъ Божій, принявшій зракъ раба для искупленія падшаго человіка, а только провозвістникь, наравит съ Мочсеемъ и Магометомъ, естественной религіи, возведшій эту посліднюю въ занонъ и давшій ей значеніе общественной візры. Правда, Інсусъ Христосъ, по Лейбницу, безконечно выше всіхъ пророковъ и основателей религій, во только лишь какъ наилучшій изъ нихъ, какъ завершитель естественной религіи, соединившій монотенямъ съ высокимъ чувствомъ гуманности.

Въ системъ Лейбинца, какъ им видъли, ифтъ ифста для свободы воли человъка и для уклоненія разумно-свободных существъ въ няъ действіяхъ отъ предустановленныхъ отъ вычности законовъ, а безъ этого не возможны ни паденіе человъка, ни его искупленіе. Въ виду этого пришествіе Жриста теряеть тоть смысль, какой ему придветь кристіанская догиатика. Потому-то Лейбницъ и обощелъ христіанскіе догиаты о паденіи и объ искунленіи падшаго человіжа, не воспользовался ими для целей Теодицеи и для обоснованія своего оптимизма, между тёмъ какъ въ нихъ-то и крыдся ключь къ объясненію въ мірѣ зла и къ оправданію Вога, его допустившаго. Метафизическая система Лейбница съ ея предустановленной гармо. ніей и управляющими ею въчными и неизмънными законами были для него завъсой, закрывшей отъ него сущность христіанства и заставившей его уклониться въ сторону отъ правильнаго рашенія занимавшихъ его вопросовъ, возможнаго только на почвв христіанской.

Но если Лейбницъ и не достигъ тѣхъ результатовъ, къ которымъ стремился и которыхъ ожидалъ достичь въ своей Теодицев, тѣмъ не менѣе его Теодицея есть несомивно великое и замѣчательное произведеніе, какъ геніальная попытка примиренія Богооткровенной религіи съ началами разума и какъ блестящее свидѣтельство въ пользу тѣхъ несомиѣныхъ истинъ, которыя начертаны въ душѣ каждаго вѣрующаго человѣка, а именно, что Богъ не творецъ и не виновникъ зла и что существующій міръ, какъ произведеніе Существа абсолютно совершеннаго, достоинъ своего Творца и есть наилучшій изъ возможныхъ.

H. Соловьевъ.

# **ЛИСТОКЪ**

ДЛЯ

# Харьновсной Епархіи

ПРИ

ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКОМЪ ЖУРНАЛЪ

"В ЂРА и РАЗУМЪ".



TOME III.

харьновъ. Типографія Губернскаго Правленія. 1903.

# УКАЗАТЕЛЬ

статей, содержащихся въ "Листкъ для Харьковской епархіи" при богословско - философскомъ журналъ "Въра и Разумъ", за 1903 годъ.

## А. Высочайшія распоряженія.

- Высочайшій манифесть (стр. 161—163).
- Высочайтее повельние (стр. 95, 131, 228, 383, 417, 459).
- Высочайшій приказь (стр. 131, 253).
- Высочайшій указь (стр. 61, 253).
- Высочайшій рескрипть (стр. 61).
- Высочайшія награды (стр. 1, 95, 131, 228, 293, 351, 383, 417, 482, 513, 535, 625, 735)
  - Высочайшія отмётки (стр. 1, 163, 196, 461).

# В. Опредъленія Святвишаго Сунода.

О новыхъ правилахъ Епархіальныхъ наблюдателей (стр. 43). По вопросамъ касательно новаго порядка педагогическихъ собраній Правленій духовныхъ семинарій и собраній Правленій духовныхъ училищь для обсужденія дёлъ по учебно-воспитательной части (стр. 67). Росписаніе учебныхъ предметовъ и уроковъ въ одноклассныхъ, двухклассныхъ, второклассныхъ и церковно-учительскихъ школахъ (стр. 96). Объ условіяхъ допущенія воспитанниковъ свётскихъ учебныхъ заведеній къ пріемнымъ экзаменамъ въ духовныя академіи (стр. 98). О празднованія 19-го февраля (стр. 98). Разъясненіе относительно особаго сбора въ пользу казны съ причтовъ, не получающихъ казеннаго содержанія (стр. 352). О

льготё иносословнымъ окончившимъ курсъ воспитанникамъ семинаріи, которые поступають на должность учителей церковноприходскихъ школъ (стр. 354). О богослуженіи въ день открытія мощей преподобнаго Серафима Саровскаго (стр. 384). По вопросу о томъ, къмъ должны быть подписываемые выпускные аттестаты и свидътельства воспитанниковъ семинаріи (стр. 385). Объ устраненіи неисправности при веденіи метрическихъ книгъ (стр. 418). По поводу Высочайшей отмътки на всеподданнъйшемъ отчетъ о состояніи Псковской губерніи за 1901—1902 г. (стр. 461). О введеніи преподаванія соматологіи и гигіены въ духовно-учебныхъ ваведеніяхъ (стр. 462). О введеніи программъ учебныхъ предметовъ для школъ церковнаго въдомства (стр. 483). По вопросу относительно епархіальныхъ сборщицъ и сборщиковъ на церковныя потребности (стр. 567). О пониманіи ст. 20 Положенія о церковныхъ школахъ (стр. 626).

#### В. Сивсь.

- Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1901—1902 учебный годъ (стр. 2—8, 44—47, 70—74, 103—107, 136—138, 171—173, 197—201, 229—237).
- Правила для производства испытаній лицамъ, не окончившимъ полнаго курса въ духовныхъ семинаріяхъ и желающимъ получить должность псаломщика, санъ діакона или священника въ Харьковской епархіи (стр. 33—36).
- Программы для производства испытаній лицамъ, не окончившимъ поднаго курса въ духовныхъ семинаріяхъ и желающимъ получить должность псаломщика, санъ діакона или священника въ Харьковской епархіи (стр. 37—41).
- Указъ Его Императорскаго Величества, Самодержца Всероссійскаго, изъ Святъйшаго Правительствующаго Сунода (стр. 41—43).
- Приказъ Оберъ-Прокурора Святъйшаго Синода (стр. 43, 164, 197).
  - Отъ Министерства Финансовъ (стр. 43-44).
- Отъ Харьковской Духовной Консисторіи (стр. 47, 74, 132, 173, 355, 463, 537, 568, 587, 675).
  - Двяніе Святвишаго Сунода (стр. 62-67).

- Разъяснительныя постановленія Святейшаго Сунода (стр. 69, 164, 462).
- Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи (стр. 69. 361, 588, 637).
- Отъ Училищнаго Совъта при Святъйшемъ Синодъ (стр. 100, 354).
- Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совета (стр. 133, 355, 486).
- Отъ Правленія Братства Св. великомученицы Варвары (стр. 135, 202, 356, 537, 639, 675).
- Журналы Събзда духовенства Сумскаго училищнаго округа, бывшаго 4-го февраля 1903 года (стр. 166—171).
- Списокъ дълъ, подлежащихъ въдънію и ръшенію Преосвященнаго Викарія Харьковской епархін—Епископа Сумскаго (стр. 195—196).
- Дии и часы пріема у Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго (стр. 227).
- Отъ Совъта Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища г. Харькова (стр. 229, 305, 322, 486).
- Получение пассажирами скидки съ въса багажа по билетамъ, имъ не принадлежащимъ (стр. 256).
- Отчетъ о состоящей при Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ образцовой одноклассной церковно-приходской школъ за 1901—1902 г. (стр. 257—262).
- Новыя правила относительно экзаменовъ въ церковно-приходскихъ школахъ и выдачи свидътельствъ на льготу по воинской повинности (стр. 296).
- Отчетъ Братства св. Амвросія Медіоланскаго при Сумскомъ духовномъ училищъ для вспомоществованія нуждающимся ученикамъ за 1902 г. (стр. 296—304).
  - Отъ Учебнаго Комитета при Святвищемъ Сунодв (стр. 321).
- Отъ Хозяйственнаго Управленія при Святъйшемъ Сунодъ (стр. 321).
- Разрядный списокъ воспитанниковъ Харьковской Духовной Семинаріи. составленный послъ годичныхъ испытаній за 1902—1903 учебный годъ (стр. 356—361).
- Списокъ, воспитанницъ приготовительнаго, перваго, второго, третьяго, четвертаго и пятаго классовъ Харьковскаго Епархі-

альнаго женскаго училища, составленный послё годичныхъ испытаній за 1902—1903 учебный годъ (стр. 363—370).

- Краткій отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища за 1902—1904 учебный годь (стр. 370—373).
- Списокъ воспитанницамъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго училища, которыя за отличные успѣхи и отличное благонравіе, по опредѣленію Совѣта, награждаются похвальными листами (стр. 373—374).
- Списовъ воспитанницъ VI классовъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго училища, окончившихъ курсъ и получившихъ аттестаты съ правами на званіе домашнихъ учительницъ: при чемъ нѣкоторыя изъ нихъ, за отличные успѣхи и благонравіе, награжда ются книгами (стр. 374—375).
- Отчеть о приходъ, расходъ и остаткъ суммъ эмеритальной кассы духовенства Харьковской епархін за 1902 г. (стр. 385—397).
- Разрядный списокъ учениковъ Харьковскаго Духовнаго училища, составленный Правленіемъ училища послъ годичныхъ испытаній за 1902—1903 учебный годъ (стр. 398—401).
  - Отъ Правленія Харьковскаго Духовнаго училища (стр. 401).
- Разрядный списокъ воспитанниковъ Купянскаго духов наго училища за 1902—1903 учебный годъ (стр. 402—404).
  - Отъ Правленія Купянскаго духовнаго училища (стр. 404).
- Разрядный списокъ воспитанниковъ Сумскаго духовнаго училища за 1902—1903 учебный годъ (стр. 406—408).
  - Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго училища (стр. 408).
- Списокъ лицъ, служащихъ въ Харьковской Духовной Семинарін, за 1903 г. (стр. 422—426).
- Списокъ лицъ, служащихъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищъ за 1903 годъ (стр. 427—434).
  - Отъ Правленія Сумскаго духовнаго училища (стр. 435).
- Росписаніе на весь годъ часовъ дня, въ которые долженъ производиться благовъсть въ перввахъ Харьковской епархін (стр. 455—459).
- Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Совета по миссіонерскимъ деламъ (стр. 463).
  - Наставление причастникамъ (стр. 482).
  - Распоряжение Епархіальнаго начальства (стр. 483).
- Дополнительныя правила о снабженіи церквей Харьковской епархіи просфорами (стр. 486—490).

- Списовъ лицъ, служащихъ при Харьковскомъ Духовномъ училищъ, за 1903 годъ (стр. 490—492).
- Списокъ лицъ, служащихъ въ Купянскомъ духовномъ училищъ, за 1903 годъ (стр. 492—494).
- Списокъ лицъ, служащихъ въ Сумскомъ духовномъ училищъ за 1903 годъ (стр. 494—497).
- Изъ Отчета Высочайше утвержденнаго Комитета по сооружению православнаго храма у подножія Балканъ, въ поминовеніе воиновъ, павшихъ въ войну 1877—78 годовъ (стр. 514—518).
- Дни и часы пріема у Его Высокопреосвященства Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго (стр. 535—536).
- Отъ Совъта Императорского Православного Палестинского общества (стр. 536).
- Уставъ Іоанно-Предтеченскаго Общества трезвости при Спасо Преображенской церкви г. Харькова (стр. 538—544).
- Программа, утвержденная Его Высокопреосващенствомъ 10 сентября 1903 г. для составленія годичныхъ отчетовъ, представляемыхъ блюстителями за преподаваніемъ Закона Божія въ народныхъ школахъ Епархіальному начальству (стр. 569—570).
- Инструкція Предсёдателю Совёта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища (стр. 571—573).
- Инструкція Начальницѣ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища (стр. 589—595).
- Объ обращении Верхо-Харьковскаго Николаевскаго женска го монастыря въ первоклассный общежительный монастырь (стр. 627).
- Объ увольнении игумении Верхо-Харьковскаго Николаевскаго женскаго монастыря (стр. 627).
- Выписка изъ журнальнаго постановленія Харьковскаго Епархіальнаго Събзда о.о. благочинныхъ отъ 7-го октября 1903 года (стр. 627—628).
- Уставъ кассы взаимопомощи для выдачи единовременныхъ пособій семьямъ умершихъ священно-церковно служителей Казанской епархіи (стр. 628—632).
- Инструкція инспектору классовъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища (стр. 632—637).
- Отъ Харьковскаго Епархіальнаго попечительства о б'єдныхъ духовнаго званія (стр. 639, 661, 737).
- Росписаніе очереднаго пропов'єданія слова Божія протоіереямъ и священникамъ г. Харькова и подгородныхъ селеній въ

Каседральномъ Соборъ въ воскресние и праздничние дни, и въ приходскихъ и домовыхъ церквахъ въ храмовие ихъ праздники въ теченіе 1904 года (стр. 661—665).

- Журналъ Харьковскаго Събада о.о. благочинныхъ 6—7 октабря 1903 года (стр. 665—666).
- Журналы Харьковскаго Окружнаго училищнаго Събзда духовенства 1903 года (стр. 666—670).
- Инструкція членамъ Совъта отъ духовенства Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища (стр. 670—673).
- Инструкція дёлопроизводителю Совета Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища (стр. 674).
  - Резолюція Его Высокопреосвященства (стр. 692).
- Журналы Съвзда духовенства Сумскаго училищнаго Округа, бывшаго 19 сентября 1903 года (стр. 692—696).
- Отъ Экваменаціонной Коммиссіи при Харьковскомъ Духовномъ училище (стр 737).

#### Г. Епархіальныя извёщенія.

0 вакантныхъ мъстахъ (стр. 8, 47, 74, 108, 139, 173, 237, 262, 305, 323, 375, 409, 435, 464, 497, 518, 544, 573, 595, 638, 660, 691, 736).

# Д. Известія и заметки.

(Изъ мъстной хроники и извлечения изъ періодическихъ органовъ печати).

Встръча Новаго года въ Харьковскомъ Покровскомъ монастиръ. — Братство при мъстномъ Епархіальномъ женскомъ училищъ. — Воскресныя чтенія для народа въ селъ Малижини, Богодуховскаго уъзда. — Народный театръ и его репертуаръ. — Недостатки нашего религіозно-правственнаго воспитанія. — Могила Рахили. — Некрологи (стр. 9—32). По поводу оживленія проповъднической дъятельности въ Харьковъ. — Извлеченіе изъ окружнаго посланія Епископа Волинскаго Антонія. — Изъ Саровской пустини. — Ръдкое небесное я вленіе. — Хозяйство церковно-приходскихъ школъ. — Высокопреосвященнъй тій беогностъ Митрополитъ Кіевскій (стр. 49 59). Новый Харьковскій Архіепископъ. — Обсужденіе устава религіозно-просвътительнаго братства въ Харьковъ. — Религіозно-правственныя бестан въ Харьковъ. — Врачебныя станціи для больныхъ учителей и учительницъ церковныхъ школъ. — Пенсіонныя

кассы для преподавателей церковных ыколь. -- Сиротская десятина. - Неврологъ (стр. 75-94). Прощаміе Високопреосвященнъйшаго Флавіана съ Харьковскими духовно-учебными заведеніями. — Открытіе братства во имя св. великомученицы Варвары. — Въ пріваду Высокопреосващеннъйшаго Арсенія, Архіопископа Харьковскаго. - Религіозно-правственныя чтенія въ г. Харьковъ. --Некрологь (стр. 109-129). Время прітада въ Харьковъ Високопреосвященивйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго. — Юбилейный день Высокопреосвященныйшаго Арсенія вы Казани (стр. 140-160). Постщение Высокопреосвященивищимъ Арсеніемъ Духовно-учебныхъ заведеній г. Харькова и Института Благороднихъ дъвицъ. — Религіозно-правственния чтенія въ Харьковъ (стр. 174—194). Архіерейскія Богослуженія въ Страстную и Святую седмицы. - Обозрвніе Епархіи Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ. — Общее годичное собраніе членовъ Харьковскаго отделенія православнаго Миссіонерскаго Общества. - Чинъ умовенія ногъ, совершенный Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ въ великій Четвертокъ. - Торжественное служеніе литургін въ Воспресенской церкви. - Пріемъ Владикою Арсеніемъ Харьковскаго духовенства и представителей духовно-учебныхъ заведеній въ день Свётлаго Христова Воскресенія.—Посещеніе Москви Государемъ и его семействомъ. - Священный огонь Гроба Господия. -Празднованіе Пасхи у современныхъ евреевъ (стр. 204-226). Освящение церкви и посъщение Высокопреосвящениъйщимъ Арсеніемъ містнихъ духовно-учебныхъ заведеній. -- Торжественное служеніе Владивой Литургін въ Мироносицкой церкви. -- Присутствіе Высокопреосвящений шаго Арсенія на экзамент по Закону Божію въ Коммерческомъ училищъ. -- Присутствіе Высокопреосвященнвишаго Арсенія на экзамент по Закону Божію въ Институть Благородныхъ дъвицъ. — Торжественное Богослужение 23 апръля. — Посъщение Высокопреосвященивншимъ Арсениемъ Духовной Семинарін. -- Неренесеніе чудотворной Озерянской иконы Божіей Матери. — Озерянская икона Божіей Матери. — Пещеры въ Куряжскомъ монастыръ. Возобновление религиозно-нравственныхъ чтеній. - Реформа средней свътской школы. - Некрологъ (стр. 239-252). Первое обозржніе Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ Харьковской Епархіи: посъщеніе Владывой городовъ Бълополья, Сумъ, Лебедина и Богодукова. -- Посъщение Высокопреосвященнъйшниъ Арсеніемъ храма Христа Спасителя и Спасова Скита.-Иосвіщеніе Высокопреосвященнъйшикь Арсеніемъ Александро-

Невской школи, Епархіальнаго женскаго училища и другихъ учебнихъ заведеній въ г. Харьковъ. - Служеніе Високопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ литургін въ церкви мужского духовнаго училища. -Торжественное богослужение 6-го мая. - Религіозно-нравственныя чтенія (стр. 263—292). Повадка Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіенископа Харьковскаго и Ахтырскаго, въ Славянскъ и Святия Гори. -- Посъщение Високопреосвященить и Арсеніемъ въ Славянскъ школи Министерства Народнаго Просвъщенія. - Архіорейское служеніе 11 мая в религіозно-правственныя чтенія въ этотъ день. Возвращение Высокопреосвященитйшаго Арсенія въ Харьковъ и посъщение имъ 2-й женской гимназіи. -- Архіерейскія служенія 14 и 15 мая. - Постщеніе Высокопреосвященити шинъ Арсеніемъ Духовной Семинаріи.—Посъщеніе Високопреосвященивищимъ Арсеніемъ гимназій — Маріннской и г. Грегорцевичь. — Отъёздъ Високопреосвященнёй шаго Арсенія въ Актырку.-Паломничество учениковъ церковно-приходскихъ школъ г. Лебелина (стр. 306-320). Повздва Высокопреосвященивнимаго Арсенія въ г. Ахтырку. Возвращеніе въ Харьковъ Высокопреосвященивнико Арсенія и посвщеніе имъ местних учебнихъ заведеній. — Побзава воспитанниць Епархіальнаго училища въ Спасовъ Скитъ. - Архіерейское служеніе и актъ въ Епархіальномъ женскомъ училищъ. -- Посъщение Высокопреосвященитишимъ Арсеніемъ Духовной Семинаріи, (10 іюня) (стр. 324—349). Посвщение Высокопреосвященивнимы Архіепископомы Арсеніомы недагогическихъ курсовъ. - Необходимое разъяснение. - Некрологъ (стр. 376-382). Торжество открытія мощей преподобнаго Серафима Саровскаго. - Особенности въ законахъ о брачномъ разводъ въ новомъ гражданскомъ уложени (стр. 410-415). Торжественное служеніе акаенста Покрову Богородицы.-Посвіщеніе Высокопреосвященивашимъ Арсеніемъ единовърческой церкви. --Празднованіе прославленія преп. Серафина въ Харьковъ. -Участіе Государя Императора и Его Августійшей семьи въ торжествъ прославленія преп. Серафима. - Жизнь ныя испеленія въ Сарове въ дни открытія мощей преп. Серафима. — Одна изъ современнить жизни преп. Серафима. — Провъ православной русской церкви. — Отъ славленіе святихъ Совъта С.-Петербургской духовной академіи (стр. 436-454). Торжественныя Богослуженія, совершенныя Высокопреосвящен-Арсеніемъ. — Посъщеніе Високопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ слоб. Дергачей. Отзывъ профессора консерваторін о

ивнін учениковъ церковно-приходской школы села Гавриловки.-**Памати** о. Димитрія Корнильева (стр. 465—480). Повадка Високопреосвященивнияго Арсенія въ Святыя Горы. - Русскіе ісрархи. - Предстоящіе юбилен русскихъ архипастырей. - Двухсотивтіе памяти Великаго Святителя русской земли.—Чудо въ Саровской пустини. — Оживленіе религіозно-просветительной деятельности въ Саратовъ. - Незаконние сборы асонскихъ келліотовъ. -50-лътней юбилей о. діакона Сорочинскаго. — Некрологи священно и церковно-служителей. Вредъ куренія табаку. Гигіеническое значение фруктовъ (стр. 500-512). Посъщение Высокопреосващенивишимъ, Арсеніемъ Александро-Невскихъ школъ. - Торжественныя Архіерейскія богослуженія. - Посвіщеніе Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ мъстнихъ духовно-учебнихъ заведеній. — По поводу новоизмышленной молитвы, появившейся въ многихъ симскахъ и въ Харьковъ. - Нононайки при раскольническомъ церковномъ пънін.—Некрологъ (стр. 519—533). Вторичное посъщение Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвящениъй-Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтыршимъ Высокопреосвящен-Святыхъ Горъ. -- Посъщение Ero скимъ. ствомъ Хорошевскаго женскаго монастыря и некоторыхъ селъ Харьковскаго ужэда 11—12 сентября.—Храмовой праздникъ Духовной Семинаріи.-Открытіе всероссійской выставки животноводства. - Горжественное освящение Встхсвятской церковноприходской школы на Холодной горъ. - Общество трезвости при Спасо-Преображенской церкви г. Харькова. -- Пастырское собраніе городского духовенства. - Общество хорового пѣнія въ с. Григоровкъ - Духовное торжество въ с. Ольшанахъ. - Новыя школы. -Школы послушниковъ. -- Откуда беруть части св. мощей для антиминсовъ?-Изъ пастырской практики.-Могутъ воспріемниками дътей отъ купели св крещенія лица, облеченния саномъ монашества? -- Можно ли вънчать браки соборне? --Чистка золотыхъ вещей. -- Цълебныя свойства лимона (стр. 545 - 565). Провадъ Оберъ-Прокурора Святвишато Синода. - Посвщеніе Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ слободы Ворожбы.-Перенесеніе чудотворной иконы Озерянской Божіей Матери.— Архіерейское служеніе 1-го октября н религіозно-нравственныя чтенія въ этотъ день. - Архіерейское служеніе въ Коммерческомъ училищъ - 5-го октября въ Покровскомъ монастыръ. - Религіозноправственныя чтенія въ этотъ день.--Изъ церковной практики--0 погребенів въ церковныхъ оградахъ. - Леченіе обжоговъ (стр. 574-585 Адресъ Духовенства г. Харькова Високопреосвященнъйшему Іустину. Архіопископу Херсонскому и Олосскому, въ день его патидесятилътняго юбилея. -- Архіерейскія служенія и религіовно-правственныя чтенія 12 октября. - Торжественныя служенія 17 октября. — Заупокойная литургія въ годовщину смерти Государя Императора Александра III.-Открытіе Серафимовскаго Общества трезвости и религіозно-правственныя чтенія 19 октября. – Торжественныя Архіерейскія служенія 21, 22 (въ гимназін г-жи Драшковской) и 24 октября.—Присоединеніе къ православной въръ штундиста. - Изъ пастырской практики. -Причины, по которымъ богослужение располагаетъ насъ къ сердечной молитвъ. -- Можно-ли заочно совершать чинъ погребенія. - Нужно ди новому духовнику исповедывать грахи, открытые прежнему духовному отцу - Руководственныя указанія готовяшихся въ посвящению во діаконовъ и священниковъ. - Добрый пастырь. — Смерть (стр. 596—624). О характер'я пастырской діятельности. Іеромонаха Михаида (Богданова). — Архіерейское служе. ніе въ день храмового праздника въ Озерянской церкви Покровскаго монастыря. -- Архіерейское служеніе я годичный актъ духовномъ училище. Посещение Его Высокопреосвященствомъ, Архіепископомъ Арсеніемъ, Верхо-Харьковскаго Николаевскаго женскаго монастыря. - Служеніе Его Высокопреосвященства въ Михайловской перкви г. Харькова. -- Посъщение Высокопреосвященнымъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, Харьковской духовной семинарів. - Совершеніе Божественной литургін и вечерни Преосвященнымъ Стефаномъ, Епискономъ Сумскимъ. --Освящение церковно-приходской школы слоб. Тимооеевкъ, Сумскаго уъзда. -- ХХУ-лътіе священнослуженія проф. - протојерея Т. И. Буткевича. - Воззванје. - Приготовленія къ празднованию 200-лътия со дня кончины святителя Воронежскаго Митрофана. — О выставив монастырских работъ. — Интересный случай. — Сохраненіе поствимую стиянь пшеницы. — Таблица билетовъ серій 50/о съ вингришами листовъ Дворянск. Земельн. банка, вышедшихъ въ 28 тиражъ погашенія (стр. 639 658). Суевъріе. —Замътка Високопреосвященнаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго. — Отчеть о поёздкё въ г. Одессу,по уполномочію г. Харькова духовенства, для принесенія поздравленія и поднесенія адреса Высокопреосвященному Іустину, Архіепископу Херсонскому и Одесскому, въ день (30 октября) Его нятилесяти.

лътняго служенія Церкви. Протоїерея І. Чижевскаго.— Архіерейское служеніе и церковный парадъ 14 ноября.— Архіерейскія служенія 20 и 21 ноября.— Архіерейское служеніе и перковный нарадъ 22 поября. - Архіерейское служеніе и годичный актъ въ первой Харьковской классической гимназіи. - Архіорейское служеніе и церковный парадъ 26 ноября.—Открытіе Общества трез-вости при Преображенской церкви г. Харькова.—Открытіе религіозно-правственных чтеній для народа въ Харьковскомъ реальномъ училищѣ.—Объ уставѣ Харьковскаго епархіальнаго ре-лигіозно нравственнаго Братства.—Заботы Преосвященнаго Иннокентія, Епископа Тамбовскаго и Шатскаго, о надзоръ за преподаваніемъ Закона Божія въ земскихъ и министерскихъ школахъ. —Распораженіе о пропов'ядываніи истинно-христіанской любви ко всёмъ ближнимъ. — Упорядоченіе милостыни нищимъ. — Откры тіе въ г. Харьковъ "Русскаго Собранія". -- Распоряженіе о присутствін офицеровъ Харьковскаго гарнизона при торжественныхъ богослужениять въ соборъ. — Стевляние гробы (стр. 676—689). 0 значеніи Библін Б. - 0 приготовленіи помощниковъ миссіонеровъ изъ среди народа. Священника Николая Загоровскаго. - Какъ понимать слова Спасителя "могій вмъстити да вмъстить" (Ме. XIX, 12)? Б.—Архіерейское служеніе и годичное собраніе Братства св. Великомученицы Варвары въ Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищъ. -- Архіерейское служеніе и церковный парадъ 6-го декабря. — Общество трезвости при Харьковской Спасо-Преображенской церкви. — Очередной миссіонерскій Съёздъ духовенства 1-го округа Харьковскаго увада.— Чествованіе о. проф. прот. Т. И. Буттевича, по случаю исполнившагося XXV-лътія его свя-1. и. Бутчевича, по случаю исполнившагося аду-льты его сва-щеннослуженія.— Пятидесятильтіе священнослуженія о прот. Ва-силія Никольскаго.— Протоіерей о. Тимовей Павловъ (некрологъ). — Чудесное исцъленіе въ Саровъ.— Священники — помощники. — Ре-золюція Преосвященнаго Николая, Епископа Таврическаго, о не-премънной обязанности пастырей церкви бесъдовать съ народомъ о предметахъ върм. — Религіозно-нравственныя чтенія сельской матушки.— Какъ исправить прогорькое масло (стр. 696—733). Мысли сельскаго священника о распространении Св. Библіи среди прихожанъ. Священника Николая Чепурина. Одно изъ препятствій пастырямъ Церкви при ихъ заботахъ о религіозныхъ нуждахъ прихода. Архіерейское богослуженіе въ церкви Харьковскаго Института благородныхъ дёвицъ.—Архіерейскія богослуженія 21,

24, 25, 26, 28 декабря.— Освященіе новоустроеннаго зданія церковно приходской школы въ сл. Малой Писаревкі Богодуховскаго уйзда — Празднованіе 50-літняго юбилея священнослуженія протоіерея І. К. Иванова.—Начало церковных сиошеній съ американцами.— Церковно школьная выставка въ С.-Петербургі (стр. 738—760).

# листокъ

HLL

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Височайшая отвітва.—Височайшія награды.—Отчеть о состоянів Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ учебно-воспитательномь отношенів за 1901—1902 учебный годь.—Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замітки.—Объявленія.

#### Высочайшая отмътка.

Въ память выздоровленія Его Императорскаго Величества отъ постигшей въ 1900 году бользни предсъдатель попечительнаго совъта Харьковскихъ городскихъ богадъленъ купецъ Михаилъ Клеменовъ пріобрълъ на собственныя средства для церкви при Клеменовской богадъльнъ разную церковную утварь и новыя ризы для причта сей церкви, стоимостью все до 500 рублей. На всеподданнъйшемъ докладъ дъйствительнаго тайнаго совътника К. Побъдоносцева о таковыхъ выраженіяхъ върноподданическихъ чувствъ Его Императорскому Величеству благоугодно было въ 5-й, день декабря 1902 года, собственноручно начертать: "Прочело съ удовольствемъ".

# Высочайшія награды.

Къ 6 декабря 1902 г. Всемилостивъйше пожалованы медалями, съ надписью за усердіе слъдующія лица: 1) для ношенія на шев а) золотыми: на Станиславской ленть: попечитель Харьковской при Свято-Духовской церкви приходской школы Харьковскій 2-й гильдів купецъ Николай Богомолова, и фельдшеръ при больниць Харьковской духовной семинарія, личный почетный гражданинъ Семенъ Комплярова; б) серебряными: на Александровской ленть—староста Покровской церкви заштатнаго города Чугуева мъщанивъ Мансимъ Проценко; на Станиславской ленть почетный блюститель по ховяйственной части при Сумскомъ духовномъ училищь, потомственный почетный гражданинъ Павелъ Лещинскій.

2) Для ношенія на груди а) золотою на Аннинской лентів—попечитель Алексівекской церковно-приходской школы Зміевскаго убада врестьянинь Николай Иваново; б) серебряными на Александровской лентів: учитель Бізлопольской Петропавловской школы грамоты Алексій Ильмию; на Станиславской лентів попечитель Ворожбянской второклассной церковно-приходской школы, Сумской 2-й гильдій купець Иванъ Суслово и Сумской 2-й гильдій купець Иванъ Асмолово, попечитель церковно-приходской школы въ с. Великомъ-Исторопів, Лебединскаго убада 2-й гильдій купець Григорій Мимлево и служителя при Харьковскомъ духовномъ училиців мізшанинь Іосифъ Ткаченко и крестьянинь Кирилль Шпиченко.

Государь Императоръ Всемилостивъйше соизволиль къ 6 декабря 1902 года за заслуги по духовному въдомству наградить званіемъ личнаго почетнаго гражданина старосту Ахтырской Покровской соборной церкви 2 й гильдіи купца Өедора Курилова.

# Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Жененаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1901-1902 учебный годъ.

Минувшій 1901-1902 учебный годъ въ жизни Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища былъ 48-мъ годомъ отъ основанія училища м тридцать четвертымъ со времени преобразованія его (въ 1868 году) изъ Училища дъвицъ духовнаго званія въ Епархіальное Женское Училище.

### 1. Личный составъ служащихъ.

Къ началу и въ теченіе отчетнаго учебнаго года въ составъ служащилъ при Училищъ произошли слъдующія перемъны:

- 1. Журнальнымъ постановленіемъ совёта, отъ 16-го Августа 1901 г., утвержденнымъ Его Высокопреосвищенствомъ 31-го Августа за № 3661, согласно прошенію, уволена отъ должности старшая воспитательница Евдо-кія Павловна Сорокина, съ назначеніемъ ей пенсіи по 300 руб. въ годъ и выраженіемъ признательной благодарности Училищивго Начальства за ен долговременную (26 лётъ и 11 мёс.) усердную и весьма полезную службу при Училищё.
- 2. По тому-же журналу Совъта, всявдствіе прошенія, по семейнымъ обстоятельствамъ уволена, отъ должности младшая воспитательница Аннас Котлярова.

- 3. По журналу Совъта, отъ 18-го Сентября 1901 г., утвержденному Кго Пресовященствовъ 29-го Сентября за № 2384, помощинца воспитательницы Марія Яковлевна Павлова опредълена воспитательницею при Училищъ, а окончившія курсь въ Харьковскомъ Епарх. Училищъ съ званіемъ домашнихъ учительницъ-дъвицы Капустанская Анна и Поталова Татіана допущены въ исправленію должности помощинцъ воспитательницъ.
- 4. По тому-же журналу совъта, допущенныя въ исправленію должности помощниць воспитательниць-дъвицы Надежда Петровна Согина, Марія Александровна Стефановская и Александра Ильинишна Энеидова утверждены младшими воспитательницами при Училищъ.
- 5 Тъмъ-же журналомъ Совъта на должность учительницы музыки опредълена дочь поручика Евгенія Аполлоновна Крыштафовичъ, окончившая курсъ въ Харьк. музыкальномъ Училищъ съ аттестатомъ 2-й степени.
- 6. По журналу Совъта, отъ 8-го Октября 1901 г., утвержденному Вго Преосвященствомъ 28 Октября за № 3292, воспитательница Анастасія Александровна Ястремская, согласно прошенію, по разстроенному здоровью, уволена отъ должности воспитательницы съ единовременнымъ пособіемъ 150 р. за службу 13 л. и 8 мъс. и на должность воспитательницы, вмъсто нея, опредълена младшая воспитательница Серафима Ивановна Пономарева.
- 7. По тому-же журналу Совъта, къ и. д. помощницы воспитательницы допущена дъвица *Татіана Николаевна Бъликова*, окончившая курсъ въ Харьк. Епарх. Училищъ съ званіемъ домашней учительницы.
- 8. По журналу Совъта, отъ 11-го Марта 1902 г., утвержденному Его Высокопреосвященствомъ 22 Марта за ж 1915, по случаю смерти Училищнаго духовинка Протојерея Георгія Ивановича Волобуева, духовинкомъ Училища приглашенъ причисленный къ Университетской церкви Священникъ Василій Самойловъ.
- 9. По журналу Совъта, отъ 7 Мая 1902 г., утвержденному Его Высокопреосвященствомъ 20 Мая за № 2683, допущенныя въ вспр. должностей помощницъ воспитательницъ дъвицы—Анастасія В. Капустянская, Татіана Павловна Потапова в Татьяна Н. Бъликова утверждены міладшими воспитательницами при Училицъ.
- 10. По резолюців Его Высокопреосвященства, отъ 17-го Мая 1902 г., членъ Совъта отъ духовенства, Священникъ Харьковской Крестовоздвиженской церкви, *Николай Николаевиче Любарскій* уволенъ отъ должности члена Совъта, по случаю назначенія его сверхштатнымъ членомъ

Харьков. Дух. Консисторін, а вийсто него, согласно взбранію съйзда Енархіальнаго Духовенства, нандидатонъ на эту долиность утвержденъ Священиять  $\Pi$ авель  $\Gamma$ рома.

11. По мурналу Совъта, отъ 9-го Января 1902 г., утворжденному Его Высокопросвященствомъ 20-го Января за № 577, при Училищъ открыта должность діакона—письмоводители съ жалованьемъ по 240 р. въ годъ, на каковую должность Его Высокопреосвященствомъ опредъленъ учитель церковно приходской шнолы селе Малой-Даниловки Веніаминъ Толмачева.

Всябдствів указанных перемёнь из концу отчетнаго года образовался следующій составъ служащих въ Училище:

### а) Составт Совъта.

- 1. Предсъдатель Совъта, Профессоръ Богословія въ Императорскомъ Харьковскомъ Университеть, Протоіврей Тимовей Ивановича Буткевича, магистръ богословія; жалованья получаеть 300 р. въ годъ и ему лично 200 р., всего 500 р.; въ настоящей должности съ 26 го Августа 1883 года.
- 2. Начальница Училища, дворянка, дъвица Евгенія Николаевна Гейцыгв; окончила курсь въ Харьковскомъ Институть благородныхь дъвицъ; жалованья получаеть при казенной квартиръ со столомъ 984 р. и 100 р. ежегодной награды,—всего 1084 р.; въ настоящей должности съ 1-го Августа 1883 года.
- 3. Инспекторъ влассовъ, Священникъ Іоанна Семеновича Котова, кандидатъ Богословія; жалованья получаетъ 500 р. при казенной квартиръ съ освъщеніемъ и 120 р. за священнослуженіе въ Училищной церкви; въ настоящей должности съ 12-го Августа 1898 года.
- 4. Членъ Совъта отъ духовенства, Законоучитель Харьковскаго Инстатута Благородныхъ дъвицъ Священникъ *Павелз Грома*; кандидатъ Богословія, жалованья получаеть 180 р. въ годъ; въ настоящей должнооти съ 1-го Іюня 1902 года.
- 5. Членъ Совъта отъ духовенства, Священникъ Харьковской Троицкой церкви, Павеля Оедоровича Тимонеева, окончилъ курсъ Харьковской Духовной Семинаріи; жалованья получаеть 180 р. въгодъ; въ настоящей должности съ 28 Мая 1893 года
- 6. Попечительница Училища, жена дъйствительниго статскаго Совътника Дарія Дієвна Оболенская; въ настоящей должности съ 22 Января 1897 года.

- 7. Почетный балосычных по провительной части, почетновный почетный гранциямих, Миневай Осимовиче Лемунистій; тъ частоящей докживосии съ 27 фовраци 1697 года.
- 8. Дуковынь Милинца, причисленный чь Тинверонгоговой церкин Свищанинь Васскай Семоблесь, скончений чурсь Дуковий Семоблесь, окончений чурсь Дуковий Семинати, замираныя получесть 30 р. въ годи; въ настоящей должноста съ 22 мириа 1902 года.
- 9. Запенующій мизначейской частью, Свищенник Учивищией перини Ігонин Висильнения Петровскій, окончить пурсь Кирьковской Муховной Сешниврів; жалованья толучаеть 150 р. въ года; нь чеосовщей учивисеми съ 25 Люни 1901 седа.
- 10. И. д. далопровзводатели Соябла діяконь Жарьновской бладбищенской Ісинес-Ускиновенской церкви, *Феофиль Димперіовичь Черквоской*, специаль вуров Дуксинате Училица; шикованьи попучаеть 600 р. вы чедъ; въ настоящей дояжности съ 18-го Декабря 1884 года.
- 11. Письмоводитель—діаконъ Училищий церкви Волісличне Ассиссовоння Полисчест, окснявль чурсь Дудовнего Училища; жанованья понучасть 240 р. въ годь, при навенной квертиръ и столь; въ неотонисй долиности от 19-го феврани 1902 года.
- б) Цреподаватели и учительцицы обязательных предметовъ.
- 1. Закона Божія въ 3 норм., 3 пар., 4 норм., 4 пар., 5 норм. м 5 пар. классахъ, Инспекторъ классовъ, Священнявъ Ісаннъ Семеновичъ Котовъ, кандидатъ Богословія; жалованья получаетъ за 20 уроковъ (по 75 р. за урокъ) 1500 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 12 Августа 1898 года.
- 2. Того-же предмета въ 6 норм. и 6 пар. классахъ, членъ Совъта отъ дуковенства, *Николай Николаевича Любарскій*, кандядатъ богословія; жалованья получаетъ за 6 уроковъ (по 75 р. за урокъ) 450 р. въ годъ; въ настоящей должности съ Т2 Сентябри 1896 года.
- 3. Того же предмета во 2 норм. и 2 пар. влассахъ Священнявъ цервви Харьковской пересыльной тюрьмы Тоанна Васильевича Толмачева, окончиль курсь Харьковской Духовной Семинарін; жалованья получаєть за 8 уроковъ (по 50 р. за урокъ) 400 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 24 Ноября 1899 года.
- 4. Того-же предмета въ 1 норм. и 1 пар. кла сахъ Священникъ Харь-ковской Воскресенской церкви Гошина Ксенофонтовича Гораина, окомчиль курсъ Духовной Семинарін; жалованья получаеть за 8 уроковъ (по 50 р. за урокъ) 400 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 24 Ноября 1899 года.

Digitized by Google Pacnoзнавание текста ABK/FR

- 5. Того-же предмета въ приготовительномъ влассв, членъ Совита отъ Дуковенства, Священникъ *Павель Феодоровичь Тимофеев*, окончилъ курсъ духовной Семянаріи, жалованья получаеть за 3 урока (по 35 р. за урокъ) 105 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 11 Августа 1894 года.
- 6. Русскаго языка, во 2 норм., 4 норм. и 5 норм. влассахъ и церковнославянскаго языка во 2 норм., и 4 норм. кл., преподаватель греческаго языка въ Харьковской Духовной Семинаріи, Статскій Совътникъ, Михаилъ Васильевичъ Добронравовъ, кандидатъ Богословія; жалованья покучаетъ за 10 уроковъ (по 75 р. за урокъ) 750 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 12-го Августа 1883 года.
- 7. Того же предмета въ 1 норм., 1 нар., 6 норм. классъ и церковнославянскаго языка въ 1 норм. и 1 пар. классахъ, преподаватель датинскаго языка въ Харьковской Духовной Семинаріи Статскій, Совътинсъ, Николай Васильевича Гозина, кандидатъ Бегословія; жалованья получасть за 12 уроковъ (по 75 р за урокъ) 90 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 14 октября 1887 года.
- 8. Того-же нредмета во 2 пар., 3 норм., 3, 4, 5 м 6 парад. классахъ и церковно-славянскаго языка во 2 пар., 3 нерм., 3 пар. и 4 пар. классахъ, Статскій Совътникъ, Михаилъ Андреевичъ Кокаревъ (штатный преподаватель училища) кандидатъ Богословія; жалованья получаеть за 22 урока (по 75 р. за урокъ) 1650 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 26 Августа 1888 года.
- 9. Арнеметики въ 2 норм., 3 пар., 4 норм. и 5 норм. классатъ, физики въ 5 норм. и 6 норм. кл., геометріи въ 6 норм. и географіи въ 6 норм. классь, Статскій Совътникъ, Яковъ Михайловичъ Колосовскій, (штатный преподаватель училища) кандидатъ Университета; жалованья получаетъ за 23 урока (по 75 р. за урокъ) 1725 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 11 Августа 1887 года.
- 10. Ариеметики въ 3 норм., 4 пар. и 5 пар. классахъ, физики въ 5 пар., 6 пар. классахъ и геометріи въ 6 пар. классъ, коллежскій Совътникъ, Василій Николаевичъ Мощенко (штатный преподаватель училища) кандидатъ университета; жалованья получаетъ за 17 уроковъ (по 75 р. за урокъ) 1275 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 18 Октября 1889 года.
- 11. Учительница Ариеметики въ 1 норм., 1 пар. и во 2 пар. классахъ, вдова лаборанта Императорскаго Харьковскаго Университета, Марія Дмитріевна Дмитріева, окончила курсъ въ Харьковсковъ Епархіальномъ Женсковъ Училищъ; жалованья получаетъ за 12 уроковъ (по 50 р. за урокъ) 600 въ годъ; въ настоящей должности съ 12 сентября 1896 года.

- 12. Географів въ 3 пар., 4 нор. и 5 пар. влассахъ священниъ Харьковской Христорождественской церкви Андрей Осодоровиче Балановскій, кандидать богословія; жалованья получаеть за 8 уроковъ (въ 3 кл. 50 р., въ остальныхъ по 75 р.) 550 р. въ годъ въ настоящей должности съ 16-го Октября 1886 года.
- 13. Географія въ 3 нор., 4 пар., 5 нор. в 6 пар. влассахъ в Гражданской Исторія въ 5 пар., 6 нори. и 6 пар. влассахъ, волюжевій Совътнивъ, Есленій Пароснісових Трифильсов (штатный преподаватель училища), кандадать университета; жалованья получаеть за 20 уроковъ (по 75 р. за урокъ) 1500 р.; въ настоящей долиности съ 6 сентября 1893 года.
- 14. Географія во 2 норм. в 2 пар. вляссахъ воспатательница училища, дъвица Людмила Евфимовна Дьякова, окончила курсъ женской гимназів, жалованья получаеть за 4 урока (по 50 р. за урокъ) 200 руб. въгодъ; въ настоящей должности съ 25 сентября 1881 года.
- 15. Гражданской исторів въ 4 нори, 4 пар. и 5 нори. классахъ, преподаватель Церковной Исторів въ Харьков. Дух. Семинарів, статскій сов'ятнить, Алекстьй Ософоровича Вертеловскій, кандидат богословія; жалованья получаеть за 8 уроковъ (по 75 р. за урокъ) 600 р. въ годъ; въ мастоящей должности съ 12 августа 1875 года.
- 16. Дидактиви въ обонкъ отделеніякъ 5 и 6 классовъ, преподаватель философіи и педагогики въ Харьковской Духовной Семинаріи, статскій совътникъ Николай Николаевичъ Страховъ, магистръ богословія; жалованья получаеть за 6 урововъ (по 75 р. за урокъ) 450 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 16-го августа 1877 года.
- 17. Церконнаго пънія во всъхъ штатныхъ классахъ училища священникъ Іоанню Васильевичю Петровскій, интеть свидътальство 3 разряда отъ придворной капеллы; жалованья получаеть за 24 урока (по 40 р. за урокъ) 960 р. и 120 руб. награды,—всего 1080 р. въ настоящей должности съ 18 октября 1893 года.
- 18. Чистописанія въ 3 норм., 3 пар., 4 норм. и 4 пар. классахъ и рисованія во всёхъ классахъ училища, учитель тёхъ же предметовъ въ Харьковской 3-й мужской гимназіи, статскій советникъ, Алексьй Дмитріевичь Дмитріеве, ученый рисовальщикъ; жалованья получаетъ за 8 уроковъ (по 40 р. за урокъ) 320 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 26-го августа 1896 года.
- 19. Того-же предмета въ 1 нори., 1 пар., во 2 нори. и 2 пар. класса дъвина Екатерина Александровна Ергольская, окончила курсъ гимназіи съ званісиъ домашней учительницы; жалованья получаеть за 12

spendes (in 35 p. 32 spens) 420 p. 185 fors; B5 ancresses management of 12 meryers 4898 fors.

- 20. Учетельница русского изыка, очетенів, периоднаго півнія выобпесація зъ приготовительновь влесть, дівнца Стогія Андресскої Щелкунова, окончила курсь менской типискій съ званість помещной суппесьницы; паловання получасть за 15 чроковь (са за прока півнія по-25 р. и по 35 ф. сочальние) 505 р. из тодь; въ настоящей досиность съ 18-и мичуста 18-90 года.
- 21. Учительний рукодёнии, частва нолименто сопретири, Аленовандра Московна Сополова экончим курсь въ частисть повстоя, жалования получаеть при казенной квартирів со столомъ 222 р. въ годъ; въ зассиомией доминости съ 17 августа 1880 года.
- 22. Учительница рукоделін, ятина Мемсин Дигопросона Червансокая оксання курсь за Хирьновском Епархіального Женеком буналиць со званість доменней учительницы; жановины получесть при наземной жаноргарі со отолома 222 р. нь годь; нь нестепцій доминості съ 16митуста 1977 теда.
- 23. Учительница рукодълів, убынца монессной мороконовий фонспицкай бисична пуров въ Херьновской Впархіваьной Фенской Училиць со званість доменней учительницы; жанованы толучаеть при навешной явиртирь со столонь 222 р. нь годъ; нь настоящей полиностисть 24 августа 1896 года.

(Проложение будетъ).

## Епархіванныя чав вионія.

### Вакантныя мъста.

Священническія:

Спасской ц. Стрелецкого конси. завода, Старобёльского убода. Николаевской ц. сл. Круганковки, Кунинского убода. Успенской ц. сл. Поповки, Старобёльского убода.

### Піаконскія:

Возносонской и. с. Зеявкомии, Старобильскаго убида. Попревсной ц. с. Насосновки, Волганского убида. Динтріскоми ц. с. Свягоданниріских, Старобильскию убида. Успенской ц. с. Комышеватой, Валковскаго убида. Преображенской ц. сл. Половиненной, Старобильскаго убида.

#### Исаломиникія:

Тровцкой ц. с. Порекопа, Валковскаго увзда.

Николаевской ц. с. Танюшевки, Старобъльскаго увзда.

Бормсо-Глебской ц. с. Водинаго, Зміевскаго увзда.

Кормо-Даміановской ц. с. Вздоцкаго, Богодуховскаго увзда.

Іоанно-Богословской ц. с. Янкова-Рога, Ахтырскаго увзда.

Николаевской ц. с. Стараго, Сумскаго увзда.

Тромцкой ц. с. Речекъ, Сумскаго увзда.

Вознесенской ц. з. г. Золочева, Харьковскаго увзда.

Николаевской ц. с. Шульгинии, Старобъльскаго увзда.

Пророко Ильинской ц. с. Лозоватаго, Изюмскаго увзда.

Николаевской ц. з. г. Краснокутска, Богодуховскаго увзда.

Николаевской ц. с. Семеновки, Изюмскаго увзда.

Спасской ц. с. Воеводска, Старобъльскаго увзда.

Успенской ц. с. Поповки, Старобъльскаго увзда.

Николаевской ц. с. Поповки, Старобъльскаго увзда.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ,

Содержаніе. Вотріча Новаго года въ Харьковском: Цовровском воскресния чтенія, — Воскресния, чтенія, для народа въ селі Малыжны, Богодуховскаго убліа. — Народный театры и его репертуара. — Недостатки нашего релягіовно-правственняю посникація. — Могила Рахила. — Некрологи,

«Благослови вънецъ, лъта блазости Твоея Господи!»

По, принатому у насъ, въ. Россія, съ. 1700 года, порадку, кътостисленія, начало Моваго года, обывновенно, празднуется 1-го, январа. Св. Церкова, надреже принада, обычай освящать начало, Цонамо пода, нарочное для этого, составленными модичностовнями. Въ.
до-Потропской Руси въ день новолютия, 1-го, сентнора, но всёхъ,
крамать Божінкъ у насъ совершался торжентарней шій "чинъ,
крамать Божінкъ у насъ совершался торжентарней шій "чинъ,
крамать Божінкъ у насъ совершался торжентарнов торжению. Посабдній разъ онъ быль, совершень, 1-го, сентнора 1690,
года. Се пременя вводенія у насъ новаго жітосчисленів, но укаку,
Минеретора, Потра, І-го, арк., Гаврівнъ Бужинскій соспавнять особый чинъ молебнано, щінія на комый годь, когорый щ замінняю,
у насъ, довеній, явиль дітепроводства". И воть, наж, года въ. годь,
напучал, 1-го января, въ, новиліттів, Св., Цердовь, ослащесть началовото молитьновними, благодароніями Госполи, за, наліннями на насъ.

блага в дары въ мимошедшее время живота нашего, а также в прошеніями, чтобы Опъ, Милосердый, и въ грядущее літо и во всь ини живота нашего простеръ на насъ благодъющую руку Свою. содъйствуя во всемъ міръ, среди всъхъ людей и во всъхъ сторонахъ человъческой жизни осуществлению того обътованняго, "льта Господни пріятнаго<sup>в</sup>, о которомъ пропов'ядываль сошедшій на землю Единородный Сынъ Вожій. Въ указъ Петра І-го ничего не сказано о времени совершенія новогодняго молебствія; въ княгь же молебныхъ прній указано совершать это молебствіе тотчасъ послв литургів. Такъ это у насъ обывновенно в бываетъ. Въ последнее время въ нашихъ столицахъ, а по примеру ихъ и въ некоторыхъ другихъ городахъ, установился обычай совершать новоголнее молебствіе и въ 12 часовъ ночи на 1-е января. И въ нашемъ городъ нынъ впервые въ 12 ч. ночи подъ Новы Покровскомъ монастыръ Высокопреосвященнъйшемъ Владыкою Флавівномъ совершено было такое молебствіе. Ляца, вмѣвшів счастіе присутствовать въ церкви на этомъ молебствін, вынесля оттуда высокую духовную радость. "Это впервые, пишеть одинь изъ участниковъ новаго дъла молебствія, въ нашемъ городъ, этовпервые дивное созерцание духовной красоты религиозно-молитвенной встрвии новаго "лёта благости Божіей", встрвии встиннохристіанской, благочестивой. Въ другихъ городахъ, какъ, напр., въ Москвъ, С-Петербургъ, Симбирскъ и проч., этотъ древне-христіансвій обычай привился такъ кріпко, что тамъ новогодняв полночь въ нівкоторомъ отношеніи напоминаеть "світозарную н свътоносную ночь Воскресенія Христова. Чудное зрълище! Храмы залиты золотистымъ свётомъ огненныхъ лучей, массы молящагося народа, одушевленныя, громкія пісни церковныя, всь издавна знакомыя слуху, всв неизмвино умиляющія душу. . Сколько душевной радости и восторія! И какъ все это далеко, далеко отъ той пустой, самоуноенной, безсодержательной, встръчи Новаго года, какая обыкновенно совершается у насъ въ влубахъ, гоствиницахъ, театрахъ, маскарадахъ, на танцахъ, лотереяхъ. То върный путь релегія, Евангелія, церкви,-путь людей со світлымъ разумомъ и чистой совъстью, нонявшихъ, почувствовавшихъ всювысоту и благость Божественнаго ученін Христа, а это выбвій в безотрадный путь житейской тымы, соблазновъ, испушеній. Есля рдь, такъ вменно въ городахъ, въ этихъ дремучихъ средоточівъъ людской сусты, необходима религіозно-общественная встрівча Новаго года. Здёсь больше всего ощущаются щемищіе душу недуга

общественные; здась больше горя—несчастья в всяческой печалы; здась больше и нужды въ религіозныхъ упованіяхъ и угашеніи, больше заботь о религіозномъ спасеніи... А новогодняя полунощная молитва идеть на встрачу этой нужда, этой потребности городской жизни.

Полунощь-освященный всею христівнскою древностію "святой часъ молитвы", священное время духовнаго бодрствованія. Христосъ любилъ безмолије ночнаго молитвеннаго одиночества. Въ полночь, -- какъ говорится въ Евангелін, -- раздастся и радостный воиль: "воть жених идеть, выходите на встрычу ему" (Мат. 25, 6). Въ полночь выходили встрвчать со светильниками веры в любии Христа-Вогочеловика всё христіанскіе угодники Вожін, всв христіанскіе мудрецы, светившіе и горевшіе міру. Воть первоверховный апостолъ Петръ, скала церква, въ полночь при пѣнів пітуха горько плачеть о своемь отраченів оть своего Учичетеля и Господа. Вотъ целые соним христіанскихъ пустынножителей и подвежниковъ, христіанскихъ аскетовъ и трудолюбцевъ въ полночь "стоятъ на молетвва. Воть ватакомбныя полунощияцы римских христіанъ-мучениковъ, служниших Вогу въ сумракъ в тишенъ пламенныхъ молитвъ. Вотъ и ващи всенощныя бдънія съ уставнымъ твореніемъ церковно общественныхъ моленій и півсноивній. Не дремлють звинцы глазь, когда душа въ священномъ трепета Боговиданія в правственнаго самопознанія, въ сладостной тревогв горячаго ожиданія возлюбленнаго Жениха своего...

Этоть-то тавиственный трепеть религіознаго ожиданія Христа, благословляющаго "візнець літа", собраль большія массы богомольнаго народа и на новогодиюю полунощивщу въ Покровскій монастырь. Туть были и богатые и біздные, и старцы и юноши, образованные и простые, люди всізкь сословій и классовь городского общества. И когда маститый Архипастырь вышель изъ алтаря съ соборомъ священнослужителей для совершенія общественной молитвы, сердце какъ-то сжалось, вся дуща затрепетала въ ожиданів богослужебной радости; люди облегченно вздохнули, и стали преститься... Настала самая торжественная минута Вогослужевія. Вся громада народа, наполнявшаго храмъ, преклонила "коліна душь и сердець" и, въ глубокомъ молчанів, слушала заключательную всевародную молитву. И маститый владыка произнесь ее, какъ сказано въ уставіт "со всякимъ вниманіемъ и умеленіемъ, велегласно"; каждое слово ея слышалось во всіхъ углахъ храма.

Наменно: было это молекін: нь Вогу Совдителю и Промислителю: Велико и душесписниванно било это тормостю периозмові:

Осончение волунощная менетва въ бингостовене гразущате реда. Наредъ сталъ расходетвся—принственно удовлетворенно, озаренный техниъ свътонъ благодате Христовой, невелиствани ейбилой радеста. Но церкова не сразу святыми вносвин стоями угламъ, у ламиадъ, мерцавшихъ передъ святыми вносвин стоями еще люди и въ тишний молились. Видно, что, имъ не хотёлось еще выйти нас меркия, ида быль танъ перещо, такъ приздначно на душћ, на сердић... что трудно было виъ неовращиться въ "свей угохъ", гдћ, можеть бить, ждучъ виъ специенная нумах и гере, гдй обейметь ихъ забота, или оглушнить притъ нестройнаго веселия... А, мернуншись домой иль церкия, люди непосли и принесли съ себею милую радоства, радесть Христова учёшения. Это герицій сийчильникъ на вътряность ком'й...

Въ хренв и выходи изъ него, ны слышали многочисленные выпраженія искропней благодарности Висодопреосващенному Владые флавіану, давиюну возножность жолающим вотрётить повий годъ по-пристівнски, по-православному. Да и панъ не благодарить? Этоть новый обычай полувощной молятыи модь Новый годь-пужда Bruero Brunowe, matapriouerto mymone beatecense yroboascreil. васлажденій в утікв. Укоренаясь ва соснавін в віруі насоленів, онъ несомивано можеть дать превресные вледы ва самемь бату общественность. По этому въ выситей степлии драгоцение это высоко-поучительное начананое имперо Владыки, это аркинастырсвое увыските вути церкви въ "неизвъстное будущее", съ веобходвиостью движущееся къ намъ, мезамътно для насъ "огръщающее нись отъ земля", этоть кратий призыва. Святителя нашего невежолебимо идти не этому пути съ оснёжающею и вознымающею силов ичлитим и върм; срвих добра в любии Христовой. Помелаень оть души, чтобы этогь новый обычай сталь вособщени ,, четавнить правилемъ" вакъ въ городъ нацимъ, такъ в во воей енярхін, чтобы подъ Новый году вой храмы быля открыты в чтоби въ инть творилась полунетная молебная молетва въ "Волу **Медроть в всякія утёхи".** 

— Оъ чувствомъ мивійшей радости симнить унідомить опащенно и перковно-служителей Карьновской авархів и особенно вивженъ, получиншяхь образованіе въ Харьновскомъ Епархіальномъ женскомъ Училищі, что Совітойъ Училища выработанъ, а Высоко-

проставлений вини. Вини кою. Архіопископомъ Финівновъ, утворидонъ уставъ Братсива во вид Св. великомученици Варвары вые этомъ учелений. Пешущему эти строки, до вероятно, в воймъ сослужившамъ его въ началъ каждаго учебного года (когда въ недарогических кобраніях ріннаются вопросы с приватів нужас-**ВМЕРК**СЯ ДЁТОЙ ДУХОВОРСТВА: ВА ПОЛОО В ВОЛОВВИНОО ВАЗСИВОЮ СО» держаніе, а также о распреділенія пебедьщих денежных пособів), DESTAR EDENOLUTER DODOSEBRATA FORLULE MARYTH BOLDACTRIO ROROGможности, по недостатку отпускаемыхъ казною и церкаюми деномдыхь сумпь, удоріствореть просьбы значетольнаго честа родетолей. весомнивы илимента вт войоши не имрющих достаточно ородствъ для содержанія своиль ділей нь дуровеных перодахь. Да и не въ началь только, а в въ теченіе всего учебняго года рідко валес польности проходить бого того, чтобы вы напры его не васлушиналось около доситка прошеній стъ родичелей или отъ самясь ружить спродель вур. учащихся, то одежею, то обувыю, то денежжымъ пособіемъ. И къ велякому прискорбію, посьма часто эти прощевін тольно заслушиваются, хотя налообезногописсть и белиссть просвиних редителей, особенно если они приналежать из наящамь членомъ клиро, не водлежеть вынамому сомивнию. Еще не настало, дв и не своро още настанеть такое время, когда у большанотва подителей, принадлежащихъ въ духовнему состовію, при восвитанів пітой, но будуть диться горькія словы, перестануть слытеться стоим нужам и лишеній, когда среди нашего духовенства, obyganijam oboris jiteë bi jyrobruki mbojaki, byroti betyilчаться моньше, чемь нимь, лушь сворбищихь, излости и помоща требующихъ. Поотому им съ радостио приветствуемъ возникаринее ври Харьконскомъ Епархіальномъ женекомъ Училиць Брат. CERO. KOTOROG CERRUTE HELIK CROCK GERRURREE MARGRIRELBYD HOMORIE привышнися воспитанницамъ училища. Полаган, что большинству духовенства Харьковской епархін интересне булеть узнать содержаніе устава этого Братства (онъ высвое время будеть отночатань ен Листев) им савляемь важеванія вавлечнія вак него.

Братство Св. великомученный Варвары, во ими которой устроент училичный храмъ, имбеть ийлью оказывать помощь діввнамъ, обучавщимся их Харьковскомъ Евархіальномъ желекомъ Училищь (§ 1). Сеобразчо съ этою ийлью Братство оказываеть всёмъ, безъ резличія звенін и усибховъ, иуждающимся ученицамъ помощь платою или лочавою за содержавіе ихъ; помогаеть деньгами ира оторавленін ихъ пра родиму во времи нашветь, а также предоставляеть возможь

ность бъднымъ, но способнымъ ученицамъ изучать необязательные предметы училищняго курса: французскій языкъ, музыку, вконописаніе и рисованіе; кром'в того Братство поставляеть своею целію выдавать нуждающимся воспитанницамъ былье, платье в обувь при повздкв домой на каникулы, а бедивёшние изъ оканчивающихъ курсъ сиротъ и дополнительную одежду, везависимо отъ вещей, выдаваемыхъ каждой сиротв при окончания курса (§ 2). Вратство состоять подъ покровительствомъ Его Высокопреосващенства, Высокопреосвищеннъйшаго Флавіана, Архіепискова Харьковсваго в Ахтырскаго взъ неограниченнаго числа лицъ обоего пола, всву званій и состояній, за исключеніемъ несовершеннолітнихъ в учащихся (№ 3-4), Члены Вратства разділяются: а) на почетныхъ, вабираемыхъ общимъ Собраніемъ посредствомъ баллотироввы изъ лицъ, оказавшихъ Братству особыя услуги; Высовопреосвя. щенный же Архіепископъ, в Преосвященный викарій Харьковскіе -состоять почетными членами безь выбора; б) пожизненныхь, сдвлавшихъ въ пользу Братства единовременныя пожертвованія не менье 50 рублей; в) дъйствительныхъ, вносящихъ въ пользу Вратства ежегодно не менње 3 рублей и г) соревнователей, которые содъйствують Братству въ его задачі: незначительными денежными пожертвованіями мен'ве 3 руб. (§ 5). Средства Вратства составляются: а) язъ членскихъ взносовъ; и б) единовременныхъ пожертвованій какъ членовъ, такъ и постороннихъ лицъ, деньгами и новыми вещами (§ 6). Изъ пятой части взносовъ пожизненныхъ членовъ образуется запасный капиталь, обращаемый въ государственныя процентныя бумаги. Запасный капиталь считается неприкосновеннымъ; проценты же съ него и всй остальныя суммы Вратства употребляются на текущіе расходы (§ 7). Всв денежныя суммы, поступающія въ запасный капиталь, по мірів накоплевія, вносятся вазначеемъ въ сберегательную кассу прв Государственномъ Банкв на имя Братства для храненія и приращенія изъ процентовъ. Деньги-же на текущіе расходы должны быть храним въ особомъ пакетв при училищномъ денежномъ ащикв (§ 8). Управленіе дізами Братства принадлежить: а) правленію Братства н б) общему собранію его членовъ. Правленіе Вратства состовтъ, подъ председательствомъ Председателя Училищенню Совета, изъ непременных членовъ: Начальницы, Инспектора классовъ, 2 членовъ Училищнаго Совъта отъ духовенства и трехъ членовъ, избранныхъ общимъ Собраніемъ на 3 года изъ числа двиствительныхъ члевовъ Братства (§ 9). Всв члены Правлевія служать делу

Вратства безвозмездно; на необходимыя канцелярскія в другія принадлежности Училище отпускаеть потребную сумму въ размъръ, опредъленновъ Совътомъ Училища (§ 11). Члены Братства могутъ присутствовать на каждомъ засъданів Правленія и заявлять свои мевнія, клонящінся въ пользі Братства, но безъ права голоса при решенів дель (§ 13). На обизанности Правленія лежить: а) взбраніе ваъ своей среды казначея в секретаря на три года в распредъленіе занятів между остальными его членами; б) обсужденіе заявленій членовъ Правленія о нуждахъ ученецъ в вспомоществованіи виъ, назначеніе разибровь его, сообразно съ нуждами дітей в средствами Братства; в) заботы объ увеличения средствъ Братства; г) сношение съ подлежащеми мъстами и лицами; составленіе и представленіе общему Собранію отчетовъ о действіяхъ Правленія за истекшій годъ и составленіи сміты и предположеній на следующій годъ (§ 16). Всё членскіе взносы в другія пожертвованія присылаются на ими Правленія, которое, по полученів, сдаеть казначею (§ 18). Общія Собранія бывають: а) годичныя, въ день храмового-училищнаго праздника (4-го декабря) и б) чревнычайныя, совываемыя по постановленіямъ Правленія или по требованію не менье 1/2 членовь Братства. Члены соревнователи въ собраніяхъ Вратства права голоса не вижють. Общія Собранія устравваются въ Епархіальномъ женскомъ Училищъ в о немъ заблаговременно взвъщаются члены Братства. Предсъдательство въ общекъ-Собраніяхъ предоставляется лицу, важдый разъ особо избираемому ваъ членовъ Братства (§ 21). Всв обуждаемыя въ общемъ собранів діла рішаются простымь большинствомь голосовь. Предметы занятій общихъ Собраній составляют: а) избраніе предсёдателя Собранія, почетных членовъ Братства, членовъ Правленія в 2-жъ членовъ ревивіонной коммиссій; б) разсмотрівніе и утвержденіе сміть и отчетовъ Правленія, съ завлюченіемъ по онымъ ревизіонной коммиссін и в) разрішеніе всіхъ предлагаемыхъ-Правлевість вопросовь и утвержденій инструкцій для управленія дълами братстви. (§§ 22-23).

Можеть быть, вному вас насъ, при поверхностномъ взгляде на указанную нами будущую деятельность братства, она покажется маловажною, незначительною, но, по нашему минейю, она важная и великая деятельность. Дела милосердія и благотворенія меньшей братів, служеніе ся нуждамъ показывають, насколько въ обществе нашемъ еще жизненны христіанскія начала, которыя должны быть дороги и присущи каждому верующему,

и особенно тому сословію, которою вризвано быть світомъ міру; солію его. И эгому сословію, бесь сомийнія, должим быть особенно ближи щ дореги ті діли дюбин и малогердія, которыю направлени на благо літей спо. Поэтому сміниь надівність, что невь людь Харьконстві о думувенатня, именецияль бозможнистю по мертравать ленту по преминуществу смовить же нуждающими дітимь, накто не отвежется принести этой жартам. Благотюричніє діннив вли восбию служищіє и помеционцію вить люди участивнию, сострадательние, индостивне и, бесь, сомийнія, возминию учасняє и нострадательние, милостивне и, бесь, сомийнія, возминию учасняєм и нострадательного Христовы.

На можемь не указать здась еще в: на то, что браготво самов формово общения въ даль, малосердая склачваеть, соединаеть ресобщенных, служебнымъ положениямъ, и соетояниямълицъ канъ бы ому семью, свизанную высовой: идеей: благотворения. А нъ саминения по вим идеи мы, русскіе люди, общетельны менфе друшка изродовъ. Ибмин съ своими: фарейнами, англичане со своими общество на разнообразимът, видовъ благотворанія и вза вмоненсию, даме свреи со: сновмъ, ватаномъ-вее это жилой укоръ вами, русские превиданства, у которыхъ служеніе: идей но получило еще талово права гражданства. Воть еще новое значеніе братетва! Оно мирис, тило; не замізтно ділая свре спромное діло: благотворечія: безмольно будеть, проповідняють святой; завіять, любая Христовей, дін вой братья п сбликать талимь, образомъ вобять, членовъ менцу собою, безо различія званій и; состояній.

Да призоветь же эта объединяющая сига, любии Христоной изобщенію вь, братотий, возможно- большее число-лицъ! Да остинеть ова: ижь и полемперь на діла милосердія в благонюренія дётнось бізденкова и сиротамъ, обучающими зъ Биархіальнома, училиців.

— Люби, слушиль венциих синщевную новъсль, и приччи разриным да не успользають ото тебя (Інс. Сер. 6, 35). 3-го Новбра прощлаго года цри церновию принодской школь села Малыманы, Богодуховскаю убада, состоящесь оперытіє «воспросимать чесній для народа». По утвержденному Владиной влану запки чтеній, ощи могуть прополодиться, на воспросими и правдилимые дам, нь поль-обыденное проми, нь адамія церк-прикодской школы. На пачаду чтеній пароды нанійщестся пропажнымь ударомь, нь польполь. Для чтеній пародно-миссіонорской бабліоточки, слагы в разсвазы вав. исторім церновной, опечестивной и проч. Чтелію начанаютем и оканчаваются піміємь моличны; пініємь, же цецковтых веснойней в молете собиниются и перерави чтовій. Чтенія мускводится саявнь спищенникомь, по въ менесредствейные помощники ему въ этомъ дейй назначаются учитать миссы и миждийе члены причи, если оби, жейечно, жь очому дему юкамутся протодий.

Ваминиве извиденные объ межрити заго Монбон воскоестикъ THE THE PARTY PARTY OF THE PROPERTY OF THE PRO тин. Накомень окончинась Вомествения литуптин; день выпался 'морожный, иснігів, 'радостверів.. 'Около '2-чль часовь ідня іравнала MEDHALI. ADOTHEMINE OBORD ROJONOJE, II TOJIHH MEDOJE JEBO CRUDERS II старухъ, подростки детв-пионывани повидунись въ здкије проли. Манопомбрительное приодение здаше было молно и не мого вивстить всбар желевия в побывать на чтенія... За коромь школьнажоть дружно в жощно была пропёта полатва, Нарю Небесный всёми модыня. Посла предварительной бесеры о великой польза и пресивтичельномь, облаговами выпошемь и дуписовысительномь значения отвриваемых воскросных чтовів, было прочетаны дві срафи нав сбориния вонни работники Священники Г. Петрова: "Княкны полиженцы и Дары Артабана. Вы промежутей чесной пель хорь искольниковь.. Виборь ян ютигей или воскресных чтемін сразу полюбились народу, но чтение произволо на слушеностикъ таубовое впочатаваје. При чтенів небольшой, простой, но задумевной и трогательной отатейки "Дари Артабана", у вску» одутинтелей на гласка, како честью напла росы, заблестван совы высторга и умененія... Оно в понятно: сердце подсное-не важень. Бакъ отъ весенивкъ тепликъ лучей солица пробуждеся жиннь тамь оть задушевныхь словь разунной кинги воспресло, пробудажесь сокрытое нь тейнивых вироднаго оправа желаніе: жить но-Вожьи! "На дев народной души - сприть невзсиваемый роднойь MYTHINES DONN PROBLEM IN A FECTURE OF HEREARAN OF THE COMPERS OF THE жихь загинуть этоть реданить. Чуть полько живое слове коснечен зачентных струмь нарошнаго серхда, оне тогнась промяо и моно OPENWERROTUS, BATCERDUL COMTO E PROPROHECHO CRYTATE, SELLYMANTE евуками веба грбинаци посви вемяни.... Вро-чо желаніе достичеть Дарогва Вожія, спасте душу ювого и выравняють нь олевать уменичнія, нбо всякій восчувствоваль, вто медо какедому чоловіну -arca ere grenderen grenderen beheren beterner beren are and and быту и всю жизнь свою пасвятить на слушение и уповосние меньдениь, черевых ущихъ братый назникь во Христи; после полько овость дебродъимського живнью живдеры спедобаяси принести Велиному

Царю драгоцівные дары в услышать сладчайшій глась Господа Івсуса: "Истинно говорю тебі», что сділаль ты меньшимъ Монмъ братьямъ, то сділаль Мий Самому!.."

Чтеніе окончилось... Сказано было еще краткое назиданіе о томъ, какъ по прочитанному и намъ следуетъ стараться устранвать свою грёшную жвзнь на землё, чтобы выйти на Вожій путь добродътельнаго жатія, единый встаный путь, на коемъ можно спасте душу... Въ заключение пелв: "Подъ Твою мелость прибъгаемъ, Богородице Дъво! О, какая воодушевленность чувствовалась въ этомъ общемъ пъніи! По истинь, во всьхъ была вавъ бы одна душа и всв "едиными усты и единымъ сердцемъ" воспиваля трогательную молитву Богоматери... "Пресвитая Богородице, спаси насъ!. 4 На лепахъ всвуъ сінла ваван-то невубиснемая духовная радость, смягченность, готовность на все доброе... Съ словами благодарности и наъявленіемъ согласія съ любовью и впредь восвщать такія кушеполезныя чтенія уходили всв изъ шволы... Одно лишь ват неудобствъ, явно ощущавшихся нами при первомъ отврытін воскресныхъ чтеній, это-малопом'єстительность школьнаго зданія. Съ Божіею помощью пусть кріпцеть и это малое дъло на пользу просвъщенія народа и при такой скромной обстановив. Польза отъ него несомивина.

Постыва воскресныя чтенія и участвуя на нихъ въ общемъ прнів молетвр в перковних прснопрній, народь постепеню будеть отвыкать отъ пустого бездёлья въ воскресные и праздавчиме дин, отъ пьянства, брани и сквернословій; перестануть многіе витересоваться и заглядывать в на собранія севтантовъ, куда они льнуть оть скуки послушать учтение изъ слова Божия "на понатномъ языква и принять участіе въ пініи сектантскихъ исальмъ. Доставляя воспресными чтеніями въ школ'в разумную, правственно-воспитательную пищу для взрослыхъ, мы благимъ примъромъ родетелей научали бы доброй христіанской жизни дітей, -- это молодое поколеніе, изъ котораго такимъ путемъ можно приготовить для будущаго достойныхъ членовъ Церкви Христовой, твердыхъ ратоборцевъ за Святую въру отеческую, за Царя, за Русы. Итакъ, прежде всего намъ, пастырямъ Церкви Христовой, во всеоружи знанія и горячей любви къ народу, надо болюе дружно, совийстно, всвиъ разомъ взяться за это по истинв доброе, необременительное и надежное средство для борьбы съ разными недугами народной живан в для проведенія въ народныя массы болве широжимъ потокомъ истиннаго, немеркнущаго света Христова ученія: надо

повсемъстно отврить при церковных школахъ воскресныя чтенія для народа! "Пастырва!.. взываеть къ намъ одинь изъ почтенныхъ во Христь собратовъ, "нельностно питайте вашу паству зерномъ пшеницы Христовой. Исхудаль нашь народь, заморился голодомъ духовнымъ. Отъ голода, недобранія телеснаго бываеть куриная слепота; отъ голода духовнаго является духовная слепота. Распрывайте передъ людьми ирче свътъ евангельскій; просвътите ихъ вообще свътомъ Христова ученія, тогда они сами увидять свои азвы, болезни и недостатки. Дайте алчущимъ правды больше духосного жапоба, причине нить не ослабно в оне сами встануть на ноги, выберутся свлы, далеко впередъ подвинуть дело Вожіе. "Смотрите, говорить в Апостоль, поступайте осторожно, не какт не разумные, но какт мудрые, дорожа временемт, потому что дни лукавы" (Ефес. 5, 15-16); если когда, то именно въ настоящее время, время невърія и развитія всякихъ секть и нужны "добрые пастыри, усердные, глашатая слова Божія; нужны н преданные своему двлу подвежники школы в учителя-бойцы противъ тьмы народной. Ихъ трудами пробудится народъ, начнеть вначе мыслить, чувствовать, жить ... Недостаточно только, по нашему мивнію, что пастыри церкви огриничиваются, особенно въ настоящее время, однимъ произнесениемъ проповидей съ церковной канедры въ храмъ Божіемъ, дли разъясненія народу евантельского ученія в для наученія своихъ прихожанъ доброй христіанской жизни; недостаточно и для учителя одного обученія христіанскихъ дітей въ школахъ преподаваемыхъ школьнымъ наукамъ. Надо сознать, что врученное намъ дело церковно-школьнаго учительства, дело высокое, живое, свитое, апостольское; его надо расширять и развивать, это дело живое и требуеть къ себъ живого отношенія: необходимо въ него больше вкладывать души, любви, вниманія, усердія, знанія. Помимо разъясненія народу христівнскаго ученія въ церковныхъ проповідяхъ; помимо обученія христіанских детей въ шволахь, весьма своевременно и настойчиво-необходимо предложить народу еще чтение добрыхъ и разумных вкниг: это продолжить, усилить и укръпить дъло пастыря и учителя. Почти въ каждомъ селенів у насъ, кромъ учителя или учительницы школы и младшихъ членовъ причта, найдутся еще добрые, усердные радетели народнаго просвіщенія въ духі православной церкви изъ христіанъ боліе высшаго, просвъщеннаго, образованного власса, которые подъ главнымъ руководствомъ и наблюденіемъ священника, тоже могуть

CHRISTLE CROWN BOMOUTH WE VETPORCED IN BY DEADNE BOCKDOCKINGS Probabil Trai armona: Parts moutenemmo who maketo soo promise bedoстеть со временемь большее, вентинстве дерево, добрыма и пелев-CHIEF DECEMBE WOOD OFFICE HEAVES HERE TO COME TO THE TRUBES изминить по Христе брагой по вири. На воскресных чтеновкъ BERROLD OFFICTS BRUNCEPSON BUBBINS, CERTINANS, TOUTHING MUCLIMES... Нерысвь, прома а крыга выводуть вамъ темпьий народь на иря-MAND ADDOLA BRICALL BP 610 MISSER BARIE CRETP SCHERE-TAB. отівничаго ученія, дадуть сму вовмошность разумно, по Вешьи wennown свою жизиь".. "Нива паредная дивно масть посыва. тижан скатели, чисон живое слово правин Вошей раздалось еромие ченну на Руси и воврово пронеслесь по вебыть са тлучных BIO CLEGARO RITION ACOUNTY ATERO LIBORD , CHERROTH SELECTION IN уголен и возсиять надъ ними, чтобы стин Кристово стангось обтатно" всюду въ людикъ"! Дълая добро, товорить Апостолъ, до THE WHILBORNS, WOO IS CODE OPENS MOSIONENS, BONK HE OCKADINENS. Итань, доколь соть время, будемь дилать добро встыв. а начмаче своими по споры!.. (Галат. 6, 9—10).

Священникъ Николай Загоровскій.

— Отепъ Марковъ въ «Перк. Въсти.» за прошлый годъ помъстиль интересную замётку поль заглавіемь «Нёсколько словь о народномъ театръ и его репертуаръ. Въ ней онъ пишеть, что въ нашъ въвъ обращено особенное вниманіе на образованіе и воспитаніе простого народа вавъ путемъ шволы, тавъ и другиме, имъющими съ нею связь, средствами. Правительство, духовенство и земство, ежегодно **УВЕЛИЧИВАН ВОЛИЧЕСТВО ШКОЛЪ РАЗНЫХЪ ТИПОВЪ В** даеть и другія вспомогательныя для умственно-правственнаго развитія средства, вакъ-то: организуеть библіотеки для чтенія, правственно-историческія чтенія съ демонстрацією свётовыхъ картинъ три помощи волшебнаго фонаря, коровое паніе, музыку и пр. Въ параллель съ двятельностію учрежденій становится другого рода д'вители, тоже объщающіе послужить народу въ діліт воспитанія, которые клопочуть организовать народные театры в т. п. траявлеченія доказыван, что все это необходимыя звенья въ воспятательной ціпи. И хлопоты, какъ видно даромъ не пропадаютьнаридный театръ появляется не только въ городахъ, на фабрикахъ н центрать многолюдныхь, даже въ деревенскихъ школать устранваются театральниме подмостки и на сценъ фигурируеть школьная детвора...

**Душевно** радунсь увеличенію школъ, особенно профессіональныхъ, мы готовы усомниться въ томъ, что театръ имфетъ теспую связь съ наподнымъ воспитаніемъ в составляеть такую потребность, безъ которой нельяя бы обойтись. Если въ основ в всяваго серьезнаго воспитанія должно-главнымъ образомъ-лежать релитіозно-правственное направленіе, котораго въ репертуар'в современнаго театра не видно: то -приковывать это звено къ воспитательной ціпи, думаемъ, нівть достаточных основаній. Чтобы читатели не сочли это суждение голословнымъ, для аргументация мы приведемъ тотъ характерный, різко выдающій въ области выводовъ фактъ, что наше православное духовенство на пути своего историческаго развитія ни театровъ, ни другихъ какихъ-либо сбо ришъ увеселительныхъ не знало, однаво это не послужило ему помёхой прогрессировать наравий съ другими высшими влассами общества в, если оно уступаеть имъ въ всполнения накоторыхъ. усвоенныхъ свътскихъ элементомъ этикетовъ, -- ни уму, ни сердцу, впрочемъ, ни развитія, ни пищи не дающихъ-зато практическою мудростію и правственными качествами далего опередило всв бляговоспитанныя сословія. Извістно, что къ духовенству, какъ проповедникамъ любви, правды и истины, предъявляются особенно строгія требованія на правственность: что вногда считается позволетельнымъ и извинительнымъ для лица светскаго, то осуждается и, пожалуй, карается въ человъкъ духовнаго званія. Несмотря на такое повидемому строгое отношение къ поступкамъ духовенства, оно всетаки, судя по оффиціальнымъ даннымъ, стоятъ на высокомъ, можно сказать, недосягаемомъ пьедесталъ правственнаго усовершенія среди всёхъ сословій нашего отечества. Въ Въстникъ" "Юридическомъ мы читаемъ многознаменательныя цифры, взятыя изь уголовно-статистических сведеній, изданных менистерствомъ юстиціи, гдв процентный выводъ осужденныхъ за преступленія по сословіямъ является въ такомъ видъ: на 100,000 врестьянъ 36, на 100,000 дворянъ 910, на 100,000 почетныхъ гражданъ и купцовъ-58, на 100,000 мъщанъ и военныхъ -110, изъ духовенства же менве 2-хъ человвкъ, именно: 1.71 на 100,000. Овазывается, что сословія, стоящія дальше отъ удовольствій, менве преступаы. Недаромъ покойный духовный витін митрополеть Фелареть, делаеть объ удовольствіяхь такой отзывь: "міръ представляеть себв забавы почти такою же потребностію жизни, какъ трудъ, пища и повой. Онъ думаеть жить играя. Нътъ, жизнь не игра, а дъло важное. Земная жизнь дана чело-

въку для того, чтобы чрезъ нее, рукою свободной воля, силою Вожіей благодати выработать вічное блаженство. Ето поняль сіе дъло, и занялся имъ, какъ должно, тотъ едва ли найдетъ много времени для игръ и забавъ". Еще картиниве и рельефиве двлаеть отамет о достоянствъ театровъ нашъ современный витія, кронштадтскій отець Іоаннъ Сергіевъ. "Врагь рода человіческаго, говорять въ одной изъ беседь о. Іоаннъ, --подметиль въ людяхъ слабость убивать драгоцівнное времи въ глупыхъ играхь и танпахъ, извлекъ для себя изъ слабости огромную пользу: завелъ театры, пирки-истое осуществление суеты людской, и безумные между людьми, склонные къ суств и лености, охотно посвщають эти театры и цирки, не находи для себя лучшаго занятія, которое бы доставляло спокойствіе и прінтность духа". Православный русскій народь, всконе воспетывающійся въ правплахъ въры в благочестія, за все время полуторавівоваго существованія театра на Руси, никогда не имвать къ нему симпатій, а всегда относился враждебно, считая сценическое лицедъйство гръхомъ в соблазномъ. И въ наше время, несмотря на развитие грамотности, наглядь простого народа на театрь мало наміннися вли лучше связать остался первобытный. Вотъ, напримітръ, что пишеть одинь тородской крестьяния вазъ Казани въ редакцію "Театръ и искусство", побывавшій въ театрів на представленів Елены. Я полагаль тогда, -такъ излагаетъ свою корреспонденцію крестьянинь, - что это какая-нибудь русская діввица. хорошан девица, можеть быть и въ самомъ деле "Препрасная". Но я жестоко ошибся на этотъ разъ и никогла этого не забулу. Здесь, на сцень, ходили незнакомые, не русскіе люди. въ какохъто смёшныхъ золоченныхъ вафтанахъ, невиданныхъ и пестрыхъ. Я такъ это поняль, что кафтаны эти и люди фальшивые, собрались они не играть, а морочить народъ-публику. Не ладно и не скляно. А сама Елена повазалась инв такивь безстыствомъ. какого мав въ жизни встрвчать не приходилось. Она то п дело выставляла изъ прорежи на юбке голую ногу и это передъ всемъ честнымъ пародомъ. И нъкоторые, смотря на нее, хохотали, а я, божусь отъ стыда, врасналъ. Подумять только, у насъ простав босая дівка не різшется обнажить свою ногу выше колівна, а туть не угодно ли? ходить съ разрезомъ до самаго пояса. На мевя это действовало не хорошо в все это казалось неправдой, обманомъ. Изъ театра на этотъ разъ я унесъ порадочную горечь. Признаюсь, что я пожальль тогда, что даромъ выбросиль 17 к.

чи галерия... Со твих поръ прошло не мало времян, я уже освоился съ зарантеромъ и приемами сцены, но взглядъ мой остался на
сущность старый, первобытный: фальшивые амуры у однихь будять нехорошія чувства, других заставляють жалёть о потраченномъ дарокъ времени и деньгахъ». И такъ какую прянственную
пользу или просто просвётленіе ума можеть получить отъ театра
врестьяннив, не уміжній ни фабуль пьесы апаливировать, ни общаго направленія уяснить? Отдільно же схваченныя виж оценки,
особевно порнографическаго свойства могуть такъ разслабить
сердце и омрачить умъ безхитростинго зрителя, что, пожалуй,
подъ обанніемъ соблазнительныхь иллюзій, вийсто дома, гді царетъ
проза жизни, онъ угодить въ міста злачнын...

- Въ Трудакъ К. Д. Анадемія была поміщена интересная статья яроф. А. А. Динтревского подъ заглавіемъ: "Недостатки современнаю церковно-религознаю воспитанія. Свой сужденія почтенный профессоръ начинаеть съ того общаго положения, это ни въ одномъ коллегіальномъ учрежденій не будуть терпіть, чинов. ника, который не знаетъ уставовъ учрежденія, тогда навъ въ церкви православной немного найдется такахъ лицт, которыя могутъ похвалиться знавіємъ уставовъ церковнихъ. Общество не только не знаетъ ихъ в не витересуется вхъ содержаніемъ, но вногда живеть в действуеть въ разревъ съ предписаніями церковными. руководись пинми уставами и преданіния, ничего общаго съ цепковнымъ уставомъ не вмінющими. Наприміръ: о пищі въ навеченіе Рождества Христова нашъ уставт даеть такое предписаніе: \_и входимъ въ трапезу и адимъ вареніе съ елеемъ, рыбы же не ядимъ"; еще строже относительно пищи выражается церковный уставъ, когда говоритъ о поств наканунв Вогоявленія. "И входимъ въ трапезу и ядимъ съ древяномасліемъ, испиваемъ же вина. Сыра же в подобинкъ ему и рыбъ нивако же дерзнемъ ясти, возбранено бо есть божественными прявилы"... Жизнь же современияя жаеть намъ картану ваъ года въ годъ одну и ту же. Всюду во вевхъ семьнкъ, гдв и досель еще держится различие дней празд ипчныхъ и скоромныхъ отъ будничныхъ и постинхъ, въ ден навванныхъ повечерій, придутся-ли они въ средині неділи, или въ субботу и воскресенье, безразлично соблюдается постъ, въ напувъ Рождестви «до звёзды», а въ канунъ Вогоявленія "до свитой воды", но потомъ во всвяъ домакъ отъ кожены белнява до палеть богачей, затепливаются предъ нионами ламиады, и всё члены семьи усаживаются за транезу, обильную разнообразными, запрещенными уставомъ, рыбными яствами и всевозможными питіями. "Сочиво обварено" или "кутія съ медомъ" и непремънный "изваръ" изъ сушеныхъ фруктъ—это лишь ассенсуары богадой, истинно—праздничной трапезы, ничъмъ не напоминающей сотрапезникамъ ни о ностъ, ни о томъ, до чего, по уставу, "никако же дерзнемъ".

Въ жизни общественной, какъ извъстно считается первымъ в элементарнымъ требованіемъ, чтобы появляющіеся въ публючныхъ собраніяхъ вийля на себй приличный востюмь, приходили бы въ болье или менье опредвленное время, а главное, вели бы себя чинво и прилично. Храмъ Божій-мъсто повседневнаго общественнаго собранія хрестіянъ для молетвы - вь этомъ отношенів почему-тосоставляеть исключение. Сюда, вопреки требованию церковнаго устава являться въ одеждв «простой», «немитежной» (не быющей на эффектъ) и "неукрашенной" (т. е. безъ роскошныхъ перьевъ и дивныхъ птицъ) молящіеся въ наше время позволяють себъ являться во всевозможныхъ костюмахъ. Не смотри на установленный церковью звонъ къ богослуженію, молящіеся появляются здёсь, когда имъ заблагоразсудится. Запоздалый богомолецъ, игнорируя 30 главу церковнаго устава, воспрещающую "ниже исходити кому, или входити, дондеже поставлено будеть чтеніе", входить въ крамъ, переполненный богомольцами, когда ему вздумается, при чемъ не останавливается у входа въ храмъ, но, надъясь на привиллегіи своегопола, силу мускуловъ или вившина служебныя отличия, протиски. вается самымъ безцеремоннымъ образомъ впередъ, дави ноги стоящихъ богомольцевъ, наступан на вольнопревлоненныхъ в толкан въ спину и бока сосредоточенныхъ на молетвъ.

Постителя храмовъ, не выпуская изъ рукъ своихъ, жезловъ", по выраженію церковнаго устава, а на языкъ нашего времени—тросточекъ и зонтиковъ, въ положенное по уставу время (Типик., гл. 26), стоятъ не благочиню, разсъянно, переминаясь съ ноги на ногу, озираясь по сторонамъ, подплесая фальшвымъ голосомъ и иногда съ искаженіемъ текста церковныхъ пъснопъній, чрезъчто "въчной муцъ повинни суть, яко не повинуются святыхъ отепъ преданію и правиломъ", возбраняющимъ безчинный вопль поющихъ въ церкви.

Чаще всего посътители храмовъ безъ всикаго стъснения проводятъ времи въ разговорахъ и при томъ о предметахъ мірскихъ и суетныхъ, неръдко даже со смъхомъ.

Далъе авторъ указываетъ на отступленія отъ устава въ поклонахъ и молитвъ въ храмъ; въ совершенія таинствъ: крещенія (когда не умёють произнести формуль отрицанія оть сатаны вли стёсняются громко прочитать символь вёры); исповідні брака (когда игрикое настроеніе "уневістившихся" заставляеть думать, что они забыли свитость таниства); въ семейной жизни (когда діти ложатся спать и встають безь молитвы, не подходять подъ благословеніе въ свищеннику", но обучаются винимательно реверансамъ и книконамъ). Профессоръ папоминаеть современнымъ материмъ слова Спасителя: оставите домей приходити ко Мито и не браните имя и жаліветь, что храмъ источникъ высокаго религіознаго одужевленія для воспрівичивой дітской души, остается часто совершенно недоступнымъ для дітей высшихъ классовъ. Между тімъ "доброе сімя религіозной віры, посівнное въ дітствій", остаюсь бы на всю жизнь и послів могло бы сохранить человішка оть увлеченій съ истиннаго пути на "страну далече" 1).

Почтенный профессорь далье съ грустію говорить о недостаточномъ вліянів світской школы на развитіе релягіозной настроенности юношей. "На изученіе нашего христіанскаго богослуженія, нищеть онъ, на ознакомленіе съ храмомъ и его принадлежностями, съ нерковною дисциплиною наша современная средняя школа, при сложности своихъ программъ, уділяеть поразительно начтожное количество уроковъ, всего деа ех недоллю и только въ въ одномъ классв... Самый преданный своему ділу законоучитель при всемъ своемъ горячемъ желаній, немного можеть сообщить въ такое короткое времи своямъ ученикамь, изъ которыхъ очень многіе даже не владівоть церковною терминологією, пазывая фелонь священника и стихарь діакона просто ризами, потвръ— сосудомъ или чашкою, дискосъ—блюдомъ, копіе—ножемъ, лжицу—ложкою и т. д. Учитель долженъ поэтому считать себя вполнів

<sup>1)</sup> Нелешний считаемъ привести здёсь, вёролию, меогиме изъ илсь забивлемое, а немить и неязвестное 80-е правило VI вселенскаго собора, которое
гласить такъ: Аще кто, епископъ, ими пресвитеръ, ими діаконъ, ими кто мибо
міз сопричисленныхъ къ клиру, ими мірянинъ, не импя никакой настоятельной
мужды ими препятствія, которынъ бы надолю устраненъ быль отъ своея
Перкви, но пребывая во градъ, въ три воскресные дня въ продолженіе трехъ
седминъ, не прішдеть въ церковное собраніе: то клирикъ да будетъ изверженъ изъ
жлира, а мірянинъ, да будетъ удаленъ оты общенія. Не за отвритое невёріе, не
за язвое нечестіє, но даже ва простур небрежность, которую ин и не ставинъ
тъ гракъ, за то только, что кристіаннять въ темель седмиць на разу не
биваль въ кранѣ Божієнъ, правняю соборное повельваеть отлучать таковаго отъ
общенія церковнаго. Вольшинству людей, вёроятно, и неизвёстно это правило.
Но оно существуетъ, не отивнено и никънъ не можетъ бить отивнено, кромѣ
вселенскаго собора: оно деоелѣ ниветь силу льйствующаго церковнаго закона-

СЧАСТЛЕВЫМЪ, если онъ успреть за это коротное висии: ознавомитьсвоихъ учениковъ съ общирною церковно-литургическою номенклю-турою, объяснять порядовъ важитёшихъ перковныхъ чинопосявдованій, уяснять смысль и значеніе главивішнях обрядовь каждаго изъ нокъ и заучить разумно важитощія церковныя песнопънія и болье употребительныя молитвословія, коти бы въ чинать литургій св. І. Златоуста, Василія Великаго в преждеосинщенныхъ даровъ. Ознакомети учениковъ практически съ болве или менве подробнымъ содержаниемъ главиванияхъ церковно-богослужебныхъ квирь: Перковнаго Устава, Октонка, Тріодей Постной в Цвітной, Служебника, Требника в другихъ книгъ, войти въ обстоятельным неторическія в церковно-ярхеологическія объясненія нашихъ чинопоследованій, отдельных возгласовь в обрадовь, что несомайнно отразвлось бы на живости и питересъ постановки этого, весьма важнаго въ воспитанів нашего юношества предмета, - у законоучители вътъ времени. Не удивательно, воэтому, висколько, что примин школы, въ ввду недостаточной подготовки дома и при плокомъ знаніп перковно-славянскаго языка, съ немалымъ напряженіемъ своихъ силь и безь особаго интереса усвояють уроки о православномъ богослужении, получаютъ объ этомъ, въ высшей: степени жевомъ и витересномъ предметь совершение невырвыя представленія, считають его сухимь и даже непригодивымь къ жизне. По какому то для насъ непонятному недоразумвнію, питомии не только средней, но и высшей светской школы болееважному иредмету но возвращаются, в съ тавриъ врайне бъднымъ багажемъ знаній относительно храма и перковности вообще выступають примо въ жизнь, въ качестви двителейобщества и отповъ новыхъ поколфий.

— Съ радостнымъ событіемъ рожденія Христа Спасителя стоитъ въ тъсной связи другое грустное событіе—безжалостное избіевіе Иродомъ вислемскихъ младенцевъ. Разсказавъ объ этомъ событія, Евангелистъ Матеей приводить предсказаніе о немъ пророка Іеремія—(Іер. 31 гл. 15 стихъ). По словамъ пророка, горе Вислеемскихъ матерей, которыя тогда потеряють дётей своихъ, разділять и Рахиль, жена Іакова. Голосъ рыданій, шлача и вонля обезвинно убитыхъ дётяхъ изъ Вислеема и его окрестностей дойдеть до Рамы, мъста упокоенія Рахили. Праматерь евреевъ, лежа во гробъ, услышить вопли своихъ дочерей, возскорбить ихъ скорбію и сама безутьшно заплачеть о безвременно погвбшихъ, ибоних нёть уже на свъть. Такаи васвидётельствованная пророкомъ

отзывчивость сердпа Рахили сдёлала могилу ся священной для всёхъ матерей и послужила основаніемъ для созданія тротательной легенды. Воть что по этому поводу пишеть Г. Дорошевичь въ своемъ описанія Земля Обътованной.

Влизится вечеръ. Солнце нижо стоить, его горизонтальные лучи бъгуть по изумруднымъ склонамъ колмовъ, кидая длинныя тани отъ одинковыхъ рощъ. На высокомъ колмъ надъ обрыномъ стоитъ небольная старая по стройка съ круглымъ куполомъ.

Она окружена кладбищемъ. Постройка съ куполомъ-могила Рахала. Она центральный пунктъ кладбища. Среди могилъ, усвашась въ кружовъ, неподвижно сидитъ женщины. Опираясь на могильные памятники неподвижно стоятъ мужчины. Дремлютъ верблюды, неподвижные, похожіе на черныя пзваявія.

Проводникъ указываетъ вамъ на древнее зданіе и произносить ния, которое звучеть какъ мелодія, доносящанся издали, изъ глубины въковъ: "Вотъ могила Рахили".

И встаетъ предъ вами при этомъ имени образъ прекрасной женщины, съ глазами, полными слезъ, бевконечно красивыми и безконечно печальными, встаетъ вывств съ тъмъ и образъ великой матери, сильно либимой и много страдавшей. Этотъ образъ, полный красоты и страданія, привлекетъ къ себ всякое, особенно женское сердце. Онъ олицетворнетъ собою горе матерей, обреченныхъ рождать чадъ въ болізнікъ

Христіанскій паломинцы останавливаются у этой великой могилы, чтобы поклониться похороненной адесь матери. Еврейки и мусульманки приводять сюда своихъ дётей, чтобы у могилы Рахили молиться о своихъ дётихъ. Сюда приходить мусульманскія дёвушки предъ выходомъ замужъ и склоняются предъ могилой великой жены и матери, чтобы она благословила ихъ.

Есть трогательное обывноверіе,—что мать, потерявшая своего ребенка, приходить плавать сюда. Здёсь она рыдаеть. Здёсь у этой могилы, ищеть себё утёшенія и безмольнаго сочувствія. И они сердцемъ нонимають другь друга—несчастная мать и женщина съ печальными глазами, лежащая тамъ, въ землё.

Эта могила—місто затихающей печали и облегчающих слезь. Сюда приводять добрые люди круглых сироть, потому что Рахиль—мать всёхь, кто лишень материнской ласки.

Эта могила окружена легендой, красивой и трогательной, создавной кристичнами крабами.

Легенда разсказываеть о томъ страшномъ часъ, когда про-

звучить труба веливаго суда. Последнею встанеть Рахиль, прекрасная женщина, съ печальными глазами, язъ своей древней гробницы и поспешеть въ долину страшнаго суда.

И услышить міръ вновь плачъ Рахили. Она падеть на кольши предъ престоломъ лучезарнаго, Милосерднаго Бога и, простирам къ Нему свои прекрасныя, свои дрожащія руки, скажеть ему: — «Именемъ страданій, воторыя перенесла и, именемъ скорби матери, умоляю Тебя—пощади, не осуди тіхъ, кто въ дітстві не зналъматеринской ласки. Прости всі гріжи ихъ черствому, холодному, озлобленному сердцу, потому что въ дітстві это сердце не знало ласки матери, не было пригріто материнское любовью. О, пощади, пощади ихъ, перенесшихъ самое тяжкое наказаніе еще раньше совершенія преступленія!»

И простреть Милосердный Господь надъ нею свой пылающій скиперть, и скажеть Рахили Богь любви и всепрощенія:—Во ими страданій, перенесенныхъ тобою, біздная мать, Я исполняю твою мольбу.

И скажетъ Онъ, обратись въ твиъ, ето не зналъ ласки матери:— Вы, ето не зналъ величайшей любии на землъ, любии матери, вотъ ваша мать.

И припадуть въ Рахили все бездомные, все несчастные, все брошенные, все деть повора, и заплачуть, какъ плачеть больной, страдающій ребенокъ, припавъ на грудь матери.

И этотъ плачь умигчить сердце Бога. И будеть день страха, рыданій, стенаній в воплей,—для нихъ днемъ светлыхъ, ралостныхъ слезъ.

Самая могила Рахили, находишаяся подъ куполомъ, занерта. Разъ въ годъ отпираютъ могилу Рахили, тогда женщины входятъ на поклонение ен гробницъ. И окрестности оглашаются тогда стонами, рыданиями и плачемъ женъ и матерей.

Открыто для всёхъй всегда только предверіе гробнацы, — не высокая комната съ маленькой запертой чугунной дверью въ одной взъ стінъ.

#### НЕКРОЛОГИ.

1902 года 20 сентября въ часъ дня, напутствуемый Тайнами Св Церкви, на 70 году отъ рожденія, скончался благочинный 2-го Старобільскаго округа, настоятель Успенской церкви слободы Маньковки, Кунянскаго уйзда, протоіерей Василій Григорьевичъ Поповъ.

Разлука съ тъложъ врствой душв о. протојерен севершилесь при полномъ сознанів почавилаго.

14 сентября, въ день Воздвиженія честнаго и животворящаго Креста Господия, повойный о. протојерей, отслуживъ литургію, пришель домой и почувствоваль себя нехороше. Онь не придвль особеннаго значенія своему недомоганью, между темъ оно усиливалось быстро и когда прибъгли въ врачебной помощи, то оказалось, что у покойнаго началось крупозвое воспаденіе дегкахъ. Сознавъ опасность своего положенія, онъ проседъ напутствовать ого святыми тайнами: покаянія, причащенія и елеосвященія; что и было исполнено. Предъ совершениеть последняго тениства, дабы утвлить свою плачущую семью, онь подозваль нь себв свою жен; и свазаль ей: "знаешь ли что, моя дорогая? И я болью, и ты часто больешь: давай, вибств пособоруемся святымъ елеемъ"! По совершения св. елеосвященія, повойный о. протоіерей, окруженный любящимъ семействомъ и близиния родствененками, трогательно простился со всими, благословиль наъ и савляль последнія распоряженія, предавая себя и семью свою воль Божіей. Потомъ, какъ бы успокомвшесь, ивсколько разъ повторель: "Нёть. Богъ милостивы! Богъ милостивъ! и тило отощелъ въ въчность.

Повойный о. протоіорей, сынъ священняма, родился въ слободъ Базилеевив, Велчанскаго убяда, Харьковской спархін. Въ 1855 г. окончилъ полимый курсь въ Харьковской духовной семинаріи, а въ 1857 году руконоложемъ во священняма въ Успенской церкви слободы Малой-Рогозянки, Харьковскаго убяда; въ 1859 г., по ходатайству военнаго начальства, былъ переведенъ къ Успенской церкви слободы Маньковки, Купянскаго убяда, гдв и священствовалъ около 43 лётъ до самой смерти.

Маньковскій праходъ первоначально быль малочисленный и бідный, а потому и храмъ устроенъ небольшой и деревянный, но заботами покойваго о протоіерря этотъ храмъ въ настоящее время приведенъ въ такое 
благолійніе, что въ присутствующихъ вызываетъ удивленіе. Прихожане 
слободы Маньковки, прежде не вийвшіе въ слободі приходскаго храма, 
рідко посінцали богослуженіе, рідко слышали поученіе настырей, а потому и въ религіозно-нравственномъ отношеніи стояли на низкой ступени. 
Молодой пастырь, поступивъ на приходъ, сразу вникнулъ въ нравственные недостатии своей новой паствы. Особенное вниманіе онъ обратилъ 
на подрастающее поколініе: открылъ школу и пісколько літъ содержаль 
ее своими средствами. Всегда и везді, а особенно во время посінценія 
домовь прихожанъ съ молитвою предъ праздниками Рождества Христова 
и Пасхи, каскалъ дітей, спрашивалъ ихъ молитвы, учалъ нравильно 
преститься, ділаль наставленія и достойныхъ одаривалъ. Частымъ и благоговійнымъ богослуженіемъ въ храмі, постояннымъ проповідываніемъ

١

слова Божія, покойный неумолимо боролся съ пороками, присущими егомолодой пастив. И труды его были небезуспишны. Лица свитскін, знавшіе маньковцевъ еще до поступленія покойнаго о протоіерея, единогласноговорять, что въ настоящее время прихожане слободы Маньковки севершенно переминальсь: стали богобоязненны, тихи, скромны, уважительных и послушны

Епархіальное начальство цінняю труды понейнаго. Въ 1861 году онть быль награжденъ небедренняюмъ; въ 1874 г сиуфьею; въ 1881 году камилавною; въ 1887 г. награжденъ золотымъ наперенымъ крестомъ; въ 1894 г. орденомъ св. Анны 3 степени; въ 1897 г., за ревность и мастявленіе въ вірів и благочестія дівтей въ маньковской церковно приходской школь, награжденъ отъ Св. Синода библією; въ 1899 г саномъпротоіерея.

Въ 1881 году, навъ человтвъ, выдающийся своими думевными качествами, былъ избранъ духовенствоиъ блигочивнымъ 2-го сгаробильскаго округа, каковую должность съ честию и похвалою несъ 21 годъ, де самой смерти. Выборъ былъ настолько удаченъ, что духовенство екруга изъявило желание за двинаднатилитию примирную и безкорыстную службу его въ должности благочиннаго поднести ему отъ округа золотой, укращеный драгоцинными каминими, наперсный крестъ, каковей крестъ, съ разришения епархіальнаго начальства, 11 октября 1893 г. и былъ поднесень уважаемому покойному о. благочинному съ соотвитетвующею надиясью, при торжественномъ богослужении и себрании духовенства округа и прихожанъ.

Усопшій обладаць редкний душевными качествами: незлобивое сердце\_ добрая душа, готовая сочувственно откликнуться на все доброе, сиромность, безпорыстіе, довольство въ жизни малынь, радушіе, въжливость, гостопрівиство, воть что привленяло въ усопіпему любовь и уваженіе знавшихъ его. Капъ благочинный округа, онъ вовин, зависящами отънего, средствамя стремился въ тому, чтобы духовенсово округа какъмежду собою, такъ и по отношению къ прихожананъ жило миролюбиво; чтобы всякія недоумънія ръшались братоки. За 21 годъ его благочинической службы ни одинь человъкь не можеть упрекнуть его въ умышленныхъ несправедивыхъ дъйствияъ, или побужденияъ своскорыствыть. Въ этомъ отношения поповный быль чисть, какъ ясное солице. Обозувніе: церквей округа и посъщение домовъ духовенства было настоящамъ празд. никомъ для насъ. Тихо, скромно, какъ бы боясь нарушить жанъ полощ, или отвлечь насъ отъ хозяйственных запятій, прівзжаль нь напъ любвеобильный нашь о. благочниный. Въ храмахъ нашихъ овъ обращиль имемяніє на все, а особенно, какъ любитель язящнаго и знатокъ жавописи.

уназываль на недостатки иконописанія и чистоты въ храмахъ Обращеніе его и съ инзіними членами причта было благородное; онъ инкогда не выподнить изъ себя; инкогда не возвышаль голоса, а если дълаль замъ-чанія, то въ формъ не столько начальственней, сколько братской; но слово его было сильно и убъдительно и всегда оказывалось дъйственнымъ. Жаль и совъстно было тому, кто но недосмотру, или унущению, павлекаль за-мачаніе покойнаго котораго мы любили в новиновались не за страть, а за совъсть.

22 сентября посат датургів совершено ногребеніе почившаго по установившиму чину о. дудовникомъ округа, въ сослуженія 13 священниковъ и 8 діаконовъ округа, язъ коихъ 9 священниковъ говорали прочувствовиныя слова и річн, въ которыхъ изображали світлый ликъ покойнаго и выражали скорбь объ утрать дорогого собрата и начальника. Умильтольное отпівваніе, при участім очень хорошаго хора, продолжалось оволо 4 часовъ. Прихоманъ и постороннихъ соседнихъ жителей въ пегребанію собралось такое множество, что церковь могла помістить только четвертую часть; остальныя стояли въ оградь и вив оной. Трогательно было прощаніе паствы съ своимъ любимымъ пастыремъ. Матерл приводвли и приносили дітей и прикладывали къ рукъ усопшаго. Могила была приготовлена въ церковной оградь, гдъ и погребено тіло покойника.

Собравшееся на погребение духовенство округа выразило желание отслужить вебит округомь сорокоусть по усопшень, устроить на могиль его памятивить съ призвичествующею надписью, стоимостию до 300 рублей и взиести капиталь на въчное поминование души приснопамитнаго протойерем Ва или Добрыя желания въ настоящее время уже приведены въ исполнение.

Духовнивъ округа, священиявъ Н. Касьяновъ.

Песенида Дикарева. Реждественскіе праздники въ Семинарів омрачены были смертью цвётущаго здоровьемъ юноши, воспитанника 3 го класса Леонида Дикарева. Покойный за два дня до праздника Рождества Христова заболёль инфлюенцей, которая осложнилась воспаленіемъ мозга, повлекшимъ за собою роковой исходъ. Неожиданная смерть (30 денабря) юноши произвела ошеломляющее впечатлёніе и на проподавателей и на всёхъ товарищей его. Безъ сомивнія, она поразить безутвиною скорбію и его бёдную мать, вдову псаломщика, живущую въ глуши Старобъльскаго уёзда. Скорбь ея должна быть тёмъ сильвёе, что ей не пришлось закрыть очи своему излому сыну, взглянуть на дорогія черты лица его, сказать ему послёднее прости. Знаемъ, что, подобно Рахили, она будеть горько пла-

кать о безвременно умершемъ сынъ своемъ и не захочеть утъщиться: ибо не стало на свътъ того, нъ комъ надъялась ода найги утъху и опору въ своей старости... Если эти слога дойдуть до слуха скорбящей матери, пусть знаеть она, что юный сынъ ея умеръ кавъ истинный христіанинъ: за три часа до своей смерти онъ въ полномъ сознанія исповъдался и Св. Таннъ пріобщился. Пусть знаетъ бъдвая мать, что умершему сыну ея закрыли глаза хоть и не родныя, но близнія къ нему и любящія его руки, что тьло почившаго съ минуты смерти до преданія землів тісною толною окружали сердечно расположенные къ нему товарищи его. Пусть знаетъ она и то, что почившій удостовлся рідкаго, въ наше время немногимъ доступнаго напутствія въ загробный міръ. Высокопреосвященній Владыка Флавіанъ, узнавъ о кончинъ одинокаго сироты, питомца Семвнаріш, какъ родной отецъ, самъ прибыль но гробу почившаго, молился объ упо-коеніи души его и, соборнів совершивъ чвить погребенія, напутствовалъ преждевременно угасшаго для земной жизна юношу въ жизнь вічную.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ

Находится въ продаж в брошюра проф. А. Ө. БРАНДТА:

# "ОТЪ МАТЕРІАЛИЗМА КЪ СПИРИТУАЛИЗМУ".

Ръчь, произнесенная на годичномъ актъ Императорскаго Харьковскаго университета 17 января 1902 года Харьковъ 1902 г. Цъна 50 коп. съ пересылкою. Складъ изданія у автора: Харьковъ, Ветеринарная улица, 13.

# иконостасная фабрика

# Ивана Ефимовича Гетмана съ С-ми

ВЪ ТАМАРОВКЪ.

Курской губерніи, Вългородскаго увада. (Серебр. мед. на всерос. выст. 1887 г. въ Харьковъ) ОРИНИМАЕТЪ ЗАНАЗЫ НА УСТРОЙСТВО

# иконостасовъ и кіотовъ

въ православныхъ церквахъ, написаніе въ нихъ живописи и украшенія станъ альфрейной росписью.

Заказы исполняются прочно, аккуратно и по умъроннымъ цѣнамъ, гдѣ нужио—съ разсрочкой платежа.

ОБЪ ИЗДАНІИ МИССІОНЕРСКАГО ЖУРНАЛА.

# Православный Влагов Встникъ

въ 1903 г.

(Одиннадцатый годъ изданія).

Изданіе миссіонерскаго журнала "Православный Благовѣстникъ" будетъ продолжаться и въ 1903 году.

"Православный Благовъстникъ", какъ органъ Православнаго Миссіонерсваго Общества, имъсть своею цълію—съ одной стороны выясненіе великой нажности миссіонерскаго служенія для Русской православной церкви и Русского государства, а съ другой—возможно-полное и върное изображеніе дъятельности нашихъ отечественныхъ въропроповъдниковъ (миссіонеровъ), я тъхъ условій, среди которыхъ она совершается въ настоящее время.

Программа журнала слъдующая:

1. Отдаль оффиціальный. Постановленія в распоряженія Правительства, касающіяся Миссіонерскаго Общества в его дантельности. Распоряженія Совата Миссіонерскаго Общества. Его отчеты. Сваданія о дантельности Епархіальных в Кошитетовъ Общества.

II. Руководящія статьи по вопросамъ, касающимся миссіонерскаго діла въ

Pocciu.

111. Современное положеніе отечественных виссій. Географическіе очерки містностей, населенных внородцами и служащих поприщем діятельности для наших вітропроповідников. Очерки этнографическіе, изображающіе религіозно-правственныя воззрівня инородцевь, их быт, а также семейным и общественныя отношенія въ связи съ религіозными вітрованными. Русскіе вітропроповідники віт містах вих постолнной дітительности, винішням сторона их жизни. Проповідь, условія, благопріятствующім проповідними е останавливающім ем успіти православім между новообращенными инородцами и сближеніе их ст русскими. Просвітительно благотворительныя учрежденів въ православно русских миссіях.

IV. Очерни и разсназы изъ исторіи перионачальнаго распространенія христіанства въ разныхъ странахъ света и преимущественно въ Россіи. Судьбы оте-

чественныхъ миссій въ бляжайшемъ прошломъ.

V. Миссіонерская дъятельность на западъ. Свёденія о католическихъ в протестантскихъ миссіяхъ и ихъ деятельности преимущественно въ техъ местахъ и странахъ, где эти миссін вступаютъ въ соприкосновеніе и борьбу съ православіемъ.

VI. Извъстія и замътки: краткія отрывочныя свъдьнія, относящіяся въ миссіо-

нерскому двлу и заимствуемый изъ газеть, писемъ и пр.

VII. Библіографія. Отзывы о разныхъ вингахъ в статьяхъ, относящихся въ миссіонерству.

VIII. Извістін о пожертвованіяхь, поступьющихь вы пользу православно русскихъ миссій.

ІХ. Объявленія.

Журналъ выходить *два раза* въ мъсяцъ (15 и 30) кивжкост, въ объемъ не менъе четырест речатныхъ листовъ. Цъна изданія чето о ноп. безъ пересылки и пять рублей съ пересылкою.

Подинска принимается въ редакціи журнала "Православным Благовъстникъ",

а также въ канцеляріи Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества.

Адресъ редакцій и канцелирій: Москва, Срфтенка, домъ Спасской церкви. Остающієся въ небольшомъ количествъ экземилиры журнала за прежніе (съ 1893) годы могутъ быть высланы по три рубля.

Редавторъ Н. Комаровъ.

## отирыта подимена на 1903 годъ

## ШЕСТНАДЦАТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ

→ HA \*-

еженедъльный журналъ

# "ЦЕРКОВНЫЯ ВЪДОМОСТИ".

Журналъ издается при Святъйшемъ Правительствующемъ Суподъ въ духъ частяхъ — офиціальной и неофиціальной.

Въ офиціальной части помъщаются: Высотайшія новельнія по въдомству православнаго псповъданія, руководственныя и разъяснятельныя постановленія Св. Синода, правазы и сообщенія Г. Оберъ Прокурора Св. Синода и распоряженія состоящихъ при Центральномъ Управленіи духовнаго въдомства учрежденій — Хозяйственнаго Управленія при Св. Санодъ, Учебнаго Комитета, Училищнаго Совъта и др. Въ офиціальной части журналъ сей есть органъ Святвйшаго Правительствующаго Сунода.

Въ неофиціальной части помъщаются слова, избранныя изъ тнореній святоотеческихъ, и проповъди современныхъ архипастырей и пастырей Русской церкви и статьи богословскаго и церковно историческаго содержанія примінительно къ нуждамъ и запросимъ времени. Особый огдівль посвящается возможно полному обзору текущей церковной жизни и заилю часть въ себъ свъдънія о монастыряхь и церквахь, о праздникахь и церковныхъ торжествахъ, о выдающихся событіяхъ епархіальной жизни, о распоряженіях архипастырей и состоящих при нихъ епархіальныхъ учрежденій, о духовно учебныхъ заведенінхъ, церковно-приходскихъ школахъ, изъ жизви русскаго раскода и совтантства и пр. Въ журналъ дълается обзоръ богословской журнальной литературы и отивчаются выда ющіяся взъ выходящихъ въ свёть княгь духовиего сод**еженія, т**акже ведется постоянная хроника перковной жизни на православномъ востояв и на инославномъ западъ и даются отвъты на разные запросы и недочивнія возникающія въ пастырской и церковно богослужебной практикъ. Журналь выходить еженедально въ объема трехъ печатныхъ листовъ и расходится въ 42000 экземпляровъ.

Цвна на годъ 8 руб. съ пересылкой, заграницу 4 руб., отдъльный номеръ—10 коп. Объявленія печатаются по слъдующей цънъ: за объявленіе, занимающее страницу—70 р., половану страницы—85 р., за мъсто, занимаемое строкой петита въ два столбца—1 р. и за мъсто, занимаемое строкой петита въ одинъ столбецъ—50 ж. Подписка принимается для городскихъ подписчиковъ въ Конторъ "Церк. Въд." (Конногвард. бульв. д. 5, кв. 7), а для иногороднихъ въ Хозяйственновъ Управленіи при Св. Сунодъ.

Редакторъ Протојерей Петръ Смирновъ.

## ОТКРЫТА ПОДПИСКА

на иллюстрированный журналъ

пля чтенія въ христіанской семьъ

# ВОСКРЕСНЫЙ ДЕНЬ

СЪ ПРИЛОЖЕНІЕМЪ ГАЗЕТЫ

## "СОВРЕМЕННАЯ ЛВТОПИСЬ".

СЕМНАДЦАТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ.

Допущенъ въ библютени духомо-учебныхъ заведеній. АДРЕСЪ РЕДАНЦІИ: Москва, Мясницкая, домъ Николаевской церкви.

За 4 р. въ годъ съ пересылкой и лотавкой въ 1903 г. будетъ дано: 52 мем мурнала излюстрированнаго, въ объемъ 1½ печатныхъ листовъ, большого формата каждый по слъдующей программъ: 1) Церновъ Христова въ ел прошломъ. Очерки и разскази изъ исторіи библейской, общей, русской, перковной в гражданской. Въ виду неоднократныхъ заявленій многихъ подписчиковъ о нааръяшей нуждь въ популярныхъ чтеніяхъ по русской исторіи, въ слъдующемъ году БУДЕТЪ ВВЕДЕНЪ НОВЫЙ ОТДЬЛЪ. "Чтенія въ шиолъ" 2) Церновь Христова въ ел настоящемъ. Жизнеописанія служителей Христовой исторіи, въ слъдующемъ году БУДЕТЪ введень новый отдьльна случав изъ ихъ жизни. 3) Христіанское богослуженіе. Исторія его и его значеніе. 4) Христіанское искусство. Исторія его и современное состояніе. 5) Церновися географія. Путеществія, описанія святыхъ мъстъ Востока и русскихъ святынь. 6) Евангельская проповъды. Подвиги проповъдвиковъ евангелія на окравнахъ русской земля в за предълами опой. 7) Христіанская мысль. Вѣроученіе и вравоученіе. Благодатныя явленія вѣры. Духовно-нравоучетельное изложеніе свѣдфиій изъ ваукъ естественныхъ времъ Вуховно-нравочительное изложеніе свѣдфиій изъ ваукъ естественныхъ времъ Вуховно-нравочительное изложеніе свѣдфиій изъ ваукъ естественныхъ провзведеній свѣтской литературы 9) Церковно-бытовая мизнь. Разсказы, двевники, записки, восноминанія изъ церковно-бытовая имязьь. Разсказы, двевники, записки, восноминанія изъ церковно-бытовая имязьь.

52 NeNs газеты "Современная яттопись" по следующей программе; 1) Статьи по церковно-общественным вопросамь. 2) Церковно-общественная жизнь въ Россіи. 3) Распоряженія епархіальных начальствъ. 4) Среди газеть в журналовъ. 5) Церковно-общественная жизнь заграницой. 6) Разныя известія.

#### Крожь этого, въ 1903 г. будуть даны слъдующія приложенія:

52 Mens "Воскресных» мистновь", пріобрітших» такую извістность, что вхъ каждий голь расходится нісколько миліоновь экземплировь. "Въ Воскресних» Листкахъ" будуть поміщаться простие назидательные разсказы изъ житій святых съ правственными приложеніями для простого народа.

12 княгь поученій "Пастырскія Назиданін" на всё воскресные в праздявчные дви. Княги "Пастырскія назиданін" будуть разсылаться за нёсколько иёсицевъ до произнесенія воученій въ Церкви.

12 книгь вивбогоолужеби. бесват "Восиресный Собестаникъ". Содержаніемъ бесвать будеть объясненіе молитим Господней и евангельских заповідей блаженства съ правственными уровами, примірами изъ жизни святых и обыденной жизни.

Подписная цвиа на "Воскресный День" со всеми приложеннями, съ пересылкой и доставкой, ня годъ 4 руб, на ½ года 2 р. 50 к. Благочивные, выписывающіе журналь не менее 10 экз., получають еще 11 экз. безплатно. Подписка принимается въ Москив, въ редакціи: Мисницкая, д. Николаевской церкви.

Редакторъ-издатель священия С. Усарось.

При наждомъ №, независамо отъ другихъ приложеній, подписчики получать поодной инигѣ, а новне подписчики, выписывающіе также (за 1 р. 50 к., съ перес. 2 р.) первые 12 томовъ соч. Лѣскова, получатъ ихъ при периомъ нумеръ за 1908 г

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1908 ГОДЪ

(з4-й ГОДЪ ИЗДАНІЯ)

## НА ЕЖЕНЕДЪЛЬНЫЙ ИЛЛЮСТРИРОВАННЫЙ ЖУРНАЛЪ

со многими приложеніями

# HIBA.

Гг. подписчики «НИВЫ» получать въ теченіе 1903 года: 52 мме художественно-литературнаго журнала «НИВА», заключающаго въ себѣ въ теченіе года до 2000 столбцовъ текста и 1100 гравюръ, рисунковъ и художественныхъ сникловъ. 40 томовъ "Сборника Нивы" (каждый отъ 10—15 листовъ, въ общемъ около 9000 страницъ), содержащихъ:

полное собраніе сочиненій АНТ. П. Чехова (ціна въ отдільн. продавь 16 томажь АНТ. П. Чехова жі 17 р. 50 к.), которое будеть отпечатано четкнит шрифтомъ на корошо глазированной бумагь и будеть выдано въ теченіе одного 1903 г., и остальные 24 тома полнаго собранія сочиненій Н. С. Ліскова (ціна въ отдільной продажі 17 р.), значительно дополнення прежнія вяданія, въ томъ чесль: По поводу "Крейцеровой сочаты", "Мелочи архіерейской жизни" "Расточитель" и другіе.

12 имигъ "Емемъсячныхъ митературныхъ и популярно-научныхъ приложеній", содержащихъ романы, повъсти, разсказы, популярно-научныя и критическія статьи современныхъ авторовъ и отділы библіографіи, музыки, сміси, шахматовъ и шаметь, спорта, забавъ и разныхъ игръ До 2000 столбень текста стольбень текста и 300 модныхъ граворъ. Съ почтовымъ лициюмъ для отвътовъ на разнообразние вопросы подписчиковъ. 12 листовъ рисунковъ (около 300) для рукодільныхъ и выпильныхъ работъ и для выжиганія и до 300 чертежей выкроекъ въ натуральную вълачину, выходящихъ ежемісячно. 1) "Стънной налендарь" на 1903 г., отпечатанный въ 9 красокъ. Подписная ціна на годовое наданіе со всіжи приложеніями: безъ доставки: 1) въ СПБ. —6 р. 50 к. 2) въ Москвів, въ конт. Н. Н. Печковской (Петровск. линіи) —7 р. 25 к. 3) въ Одессі, въ ки. маг. "Образованіе" (Ришельевск. № 12) —7 р. 50 коп. Съ доставкой въ С.-Петербургі —7 руб. 50 коп. Съ пересилкой во всі города и міствусти Россіи 8 руб За границу — 12 руб. Допускается разсрочка платежа въ 2, 3 и 4 срока. Новые подписчики 2 руб. Допускается разсрочка платежа въ 2, 3 и 4 срока. Новые подписчики 2 томовъ полнаго собранія соч. Ліснова, приложенные при «Ниві» въ 1902 г., доплачивають единовременно при подпискі: безъ доставки въ СПБ. 1 р. 50 к.; безъ доставки въ Москві и Одессі 1 р. 75 к. Съ доставкой въ СПБ. и съ пересилкой иногороднымъ и за границу —2 р., такъ что подписная ціна составною въ С.-Петербургі —8 р., въ Москві у Н. Пачковской — 9 р., 3) въ Одессі въ кинжномъ магазині . Образованіе —9 р. 25 к. Съ доставкой въ С.-Петербургі —9 р. 50 к., съ пересилкой во всі міста Россіи —10 р. и за границу —14 руб.

Требованія просять адресовать: въ С.-Петербургь, въ Главную Контору журнала «Нива» (А. Ф. Марксу), улица Гоголя (бывш. Малая Морская: домъ. № 22.

# листокъ

LAH

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Правила для производства испытаній лицамъ, не окончившить полнаго курса въ духовнихъ семинаріяхъ и желающимъ получить должность псаломщика, санъ діакона или свищенника въ Харьковской епирхін.—Программа для
производства испытаній такимъ лицамъ.—Указъ относительно видачи православнимъ духовенствомъ предбрачнихъ свидътельствъ лицамъ, намърнвающимся встунить въ бракъ въ предблахъ Гермапіи, по тамошнимъ законамъ.—Опредъленіе
Святьйшаго Синола о новыхъ правахъ Епархіальныхъ наблюдателей.—Приказъ
Оберъ-Прокурора о назначенів на должность.—Отъ Министерства Финансовъ.—
Отчетъ о сестояніи Харьковскаго Епархіальнаго Жепскаго Училища въ учебновоспитательномъ отношенія за 1901—1902 учебн. годъ (продолженіе).—Отъ Харьковской Духовной Консисторіи.—Епархіальныя извъщенія.—Извъстія и замътки.—
Обълвленія.

#### ПРАВИЛА

для производства испытаній лицамъ, не окончившимъ полнаго курса въ духовныхъ семинаріяхъ и желающимъ получить делжность псаломщика, санъ діакона или священника въ Харьковской епархіи.

- § 1. Испытанія для полученія сана священнява провзводятся при духовной семинаріи вомиссією, подъ предсъдательствомъ ректора семинаріи, изъ преподавателей тъхъ предметовъ, по которымъ производятся испытанія.
- § 2. Для полученія сана діакона вли должности псаломщива вспытанія производятся при духовномъ училищі экзаменаціонною комиссією, подъ предсідательствомъ смотрителя училища, изъ его помощнива, одного изъ преподавателей, по назначенію каждый разъ смотрителя, и учителя пінія.

Примичание. Если ревторъ или смотритель почему либо не могутъ присутствовать при производствъ испытаній, то предсъдательствуютъ въ коммиссіяхъ инспекторъ семинаріи или помощникъ смотрителя.

§ 3. Къ испытаніямъ допускаются: а) для полученія права на занятіе должности псаломщика лица православнаго испов'яданія, имѣющія не менѣе 16 лѣтъ; б) для полученія сана діакона псаломщики и учители церковныхъ школъ, прослужившіе въ этихъдолжностяхъ не менѣе 3 лѣтъ и вмѣющіе отъ роду не менѣе 24 лѣтъ, и в) для полученія сана священника—діаконы не моложе 30 лѣтъ, прослужившіе въ должности псаломщика, вли учителя церковныхъ школъ, или въ санѣ діакона, всего не менѣе 10 лѣтъ; при чемъ въ санѣ діакона не менѣе 5 лѣтъ.

Примпчаніе. Допущеніе въ испытаніямъ лицъ, окончившихъ курсъ въ среднихъ и высшихъ свётскихъ учебныхъ заведеніяхъ, дёлается каждый разъ по особому усмотрёнію Епархіальнаго Преосвященнаго.

- § 4. Лица, желающія подвергнуться вспытанію для полученія сана діакона или священника и удовлетворяющія требованіямъ § 3 сихъ правиль, подають прошенія на имя Епархіальнаго Преосвященнаго, а лица, желающія получить должность псаломщика, подають прошенія на имя Преосвященнаго Викарія.
- § 5. Къ прошеніямъ прилагаются: 1) лицами, ишущими должности псаломщика или сана діакона, свидътельства: о рожденіи и крещеніи, о званіи, о бытіи у исповъди и св. причастія, и, если имъются, свидътельства о прохожденіи курса въ учебныхъ заведеніяхъ, и 2) діаконами, ищущими сана священника, формуляръ о службъ, засвидътельствованный мъстнымъ благочиннымъ. Прошенія съ документами передаются Преосвященными въ ихъ канцеляріи, которыя провъряють, соотвътствують ли представленные документы §§ 3 и 11 настоящихъ правилъ. Согласно особыхъ на сей предметъ указаній, дълаются всъ нужным справки, и затъмъ отъ усмотрънія Преосвященнаго зависитъ, допустить или нътъ просителей до экзамена.
- § 6. По наложенів резолюцій Преосвященнымъ, прошенія съ довументами поступають въ Консисторію, которая изв'ящаеть комиссію о т'ехъ лицахъ, которымъ дано разр'ященіе держать экзаменъ в препровождаеть въ комиссію при этомъ документы.
- § 7. Испытанія эвзаменаціонными вомиссіями производятся въ среднихъ числахъ каждаго мѣсяца, приблизительно отъ 15 до 20 числа, по особымъ, приложеннымъ при семъ, программамъ.

Примичание. Испытанія не производятся: въ первую в страстную седмицы Великаго поста; также не производятся испытанія: для полученія сана священника съ 1 мая по 1 сентября, а для полученія сана діакона или должности псаломщика съ 1 іюня по-1 августа, кром'в случаевъ экстренныхъ.

§ 8. Для полученія должности псаломпинка испытанія бывають полныя в сокращенныя. Полному вспытанію, т. е. по всёмъ предметамъ въ объемъ приложенныхъ при семъ программъ, подвергаются всё лица съ домашнимъ образованіемъ, а также не окончившіе полнаго курса въ народныхъ школахъ (церковно-приходскихъ, земскихъ, министерскихъ и др.), уволенные изъ 1 класса духовных училищь, или другихь учебныхь заведеній, равныхь имь по программамъ. -- Лица, имъющія свидьтельства объ окончанів полнаго курса въ одномъ изъ народныхъ училищъ, или выбывшія со второго власса духовныхъ училещъ, или другихъ равныхъ имъ по программамъ учебныхъ заведеній, подвергаются сокращенному вспытанію, а вменно-совершенно освобождаются отъ экзаменовъ по русскому языку и ариеметикъ, но держатъ полный экзаменъ по Закону Божію, церковно-славянскому языку, церковному уставу в церковному півнію. Кром'ї того, они испытываются въ ум'йны шисать, которое должно быть таково, чтобы давало возможность вести церковные документы четкимъ почеркомъ и безъ грубыхъ граниатических ощибокъ. Лица же, окончившія полный курсь въ духовимкъ училищахъ, второвляссныхъ церковныхъ школахъ, вли выбывшія изъ духовныкь семинарій до окончанія полнаго курса. если послъ выхода изъ учебнаго заведенія прошло не болье 2 лёть, подвергаются испытанію только по церковному уставу, цервовно-славянскому явыку и церковному пвнік; если же по выходв язь учебныхь заведеній прошло болье двухь льть, то они освобождаются только отъ испытаній по русскому языку и ариометикъ.

Примпчаніе. На лиць, окончившихь полный курсь въ одномъ изь учебныхь заведеній не духовнаго вёдомства, двухгодичный льготный срокь не распространяется, но они подвергаются во всякое время полному испытанію по всёмъ предметамъ, крометрусскаго языка и ариометики.

- § 9.7 Степень познаній подвергающихся испытаніямъ опредвляется установленными баллами или цифрами, при чемъ 5 означаєть познанія отличныя, 4 очень хорошія, 3 удовлетворительныя, 2 по средственныя и 1—слабыя.
- § 10. Лица, получивщія на экзаменѣ по каждому предмету отдільно не менѣе балла 3, признаются выдержавшими испытаніе удовлетворительно.
- § 11. Лица, получившія на полномъ экзамень балль 2 или 1 по одному предмету, допускаются ко вторичному экзамену по этому предмету не ранье, какъ черезъ мьсяць, а получившія по двумъ

предметамъ— не ранве, какъ черезъ 1/2 года по этимъ только предметамъ; получившие же неудовлетворительных отмътки болве чъмъ по двумъ предметамъ допускаются ко вторичному (полному)» экзамену не ранве, какъ черезъ годъ. Въ третій разъ къ испитаніямъ допускаются не ранве, какъ черезъ годъ после вторичнаго экзамена. Испытаніе въ 4 разъ совсемъ не допускается.

Примъчание. Лица, подвергающівся сокращенному всимтанію, т. е. по двумъ или тремъ предметамъ, не пользуются правомъ перезизаменовокъ, но должны держать вторично полное испытаніе по слёдуемымъ имъ предметамъ.

- § 12. Послѣ испытаній составляется о каждомъ подвергавшемся экзамену отдѣльный протоколъ, въ которомъ означается составъ комассів, перечисляются документы, представленные въ комиссію, указывается порядокъ экзамена и предметы, по которымъ производился экзаменъ, съ обозначеніемъ вопросовъ, которые предлагались по каждому предмету, и балловъ, какими комиссія обозначела познанія экзаменовавшагося, и наконецъ—заключеніе комиссіи о результатъ испытаній. Протоколъ со всъме документами представляется предсъдателемъ комиссів Епархіальному или Векарному Преосвященному.
- § 13. Документы и протоволы объ испытаніи лицъ, не выдержавшихъ зезамена, но вибющихъ право на перезезаменовку и желающихъ воспользоваться этимъ правомъ, остаются у предсъдателя вомиссія до перезезаменовки, о результать которой дълается въ протоволъ дополнительная надпись, а потомъ протоволъ съ документами препровождается, согласно § 12, Епархіальному вли Викарному Преосвященному.
- § 14. Вомиссія ведеть хронологическій и алфавитный реэстръ лицамъ, державшимъ испытанія съ отм'єткою о результать этихъ испытаній. Подобный же реэстръ ведется и о лицахъ, которымъ не разръшено держать испытаніе, о чемъ канцеляріи Преосвященныхъ сообщають комиссія.
- § 15. Комиссія предварительно вспытаній дівлаєть справки въреэстрахъ для предупрежденія злоупотребленій со стороны лицъ,. воимъ было отказано держать экзаменъ.

Правила эти утверждены Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвящени в Флавіаномъ, Архіепископомъ Харьковскимъи Ахтырскимъ, 7 января 1903.

### программы

для производства испытаній лицамъ, не окончившимъ полнаго курса въ духовныхъ семинаріяхъ и желающимъ получигь должность псаломщика, санъ діакона или священника въ Харьковской епархіи.

# 1. Для лицъ, ищущихъ должности псаловщика.

### По Закону Божію.

- а) Знаніе наизусть съ объясненіемъ общеупотребительныхъ молитвъ в пізснопізній православной церкви, а именно: молитвы Господней, Св. Духу, утренней и вечерней, предъ обіздомъ и послів обізда, за Царя; тропарей воскресныхъ, двунадесятыхъ и мізстночтимыхъ празднивовъ, пізснопізній литургів, пасхальныхъ часовъ и символа візры.
- б) Священная исторія Ветхаго в Новаго завёта въ объемѣ программы для двухилассныхъ церковно-пряходскихъ школъ.
- в) Краткій катахизись съ подробнымъ знаніемъ изъ прострарнаго катихизиса: ученія о совершеніи нашего спасенія Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ (3 и 4 члены Символа вѣры), ученія о церкви (9 членъ Символа вѣры), таниствахъ (чл. 10), воскресеніи мертвыхъ и жизни будущаго вѣка (чл. 11 и 12) и объ истинности ивонопочитанія въ Православной Церкви (2 запокѣдь Закона Божія).
- г) По церковному уставу. Предварательныя свёдёвія о церковномъ уставё в Богослуженія. Мёсто Богослуженія. Внёшній видъ храма, внутреннее его устройство. Алтарь: престоль в священные предметы, на немъ наклоящіеся, жертвеннякъ и литургійные сосуды. Средній храмъ: нвоностасъ, солея, клиросы, притворъ. Навначеніе и символяческое знаменованіе храма в его принидлежностей. Лица, совершающія Богослуженіе: священнослужители и церковнослужители. Священныя облаченія. Способъ созыванія вёрущихъ къ Богослуженію: звонъ, трезвонъ, перезвонъ. О Вогослуженіи общественномъ. Понятіе о Богослуженіи Православной Церкви й составныхъ его частахъ. Молитвы и пёснопёнія. Различныя навменованія входящихъ въ Богослуженіе молитвъ и пёснопёній, происшедшія отъ а) содержанія ихъ, б) положенія молищихся во время ихъ произнесенія или особаго ихъ изложенія, г) времени, въ которое онё начинаются или отъ словъ, которыя

въ нихъ чаще повторяются. Чтенія взъ книгъ Свящевнаго Писанія. Постановленія устава касательно чтенія изъ книгь Свяш. Писанія; т. е. апостоловъ, евангелій, паремій, каонамъ. Священнодвиствін (обряды), совершаемыя при Богослуженіи: благословеніе священнодъйствующаго, кажденіе овмінмомъ, возженіе свътвльпвковъ, окропление водою, помазание елеемъ, крестное знамение в поклоны, колфиопреклоненіе, возділніе рукь, паденіе виль в т. п. Число чинопоследованій общественнаго Богослуженія в время вхъ совершенія. Различныя соединенія чинопослідованій общественнаго Богослуженія. Понятіе о кругахъ Богослуженія—седмичномъ, годовомъ и подвижныхъ лней. Содержание богослужебныхъ книгъ: часослова, служебника, октонка, миней, тріодей и слёдованной псалтири. Понятіе о церковномъ **VCTAB**B (типивонъ). Постановленія перковнаго устава относительно образа перковнаго пънія. Богослуженіе вруга седмичнаго: а) Богослуженіе простодневное. Чинопослідованіе полуношинцы (вседневной, субботней и воскресной), утрени, часовъ (1, 3, 6 и 9), изобразительныхъ, вечерни в повечерія, какъ они изложены часословъ, съ указаніями дополненій изъ октовка и минев. Цъль установленія этихъ службъ в воспоменанія, соединенныя съ важдою изъ нихъ. Литургія по чину Св. Іоанна Златоустаго, ея установленіе и разділеніе на части: а) совершеніе проскомидін, б) чинъ литургін оглашенныхъ, в) чинъ литургін вірныхъ. Объясненіе непонятных выраженій въ модетвахь в піснопівніяхь ел: символическое значение ся обрядовъ. Особенности литургия Св. Василія Великаго, б) Богосуженіе субботнее. Особенности его на всткъ чинопоследованіяхъ, сравнительно съ простодневнымъ. Вогослужение воскресное. Воскресная вечерня и утреня. Всеношное бавніе. Вогослуженіе въ праздники круга годового. Отличительныя черты праздничного Богослуженія. Степени праздниковъ. Особенности богослуженія дней шестиричных со славословіємъ велькимъ, съ поліелеемъ, со всенощнымъ бдініемъ. Общія особенности въ Богослуженіи великихъ праздниковъ. Частныя особенности въ Богослуженіи неподвижныхъ двувадесятыхъ праздниковъ. Богослужение въ подвижные дни. а) Богослужения по тріоди постной. Особенности Богослуженія въ седмицы приготовительныя къ Великому посту. Общія особенности въ Богослуженін Великаго поста. Чинъ литургів преждеосвященныхъ даровъ. Частныя особенности Богослуженія въ дна Четыредесятницы. Праздникъ Входа Господня въ Герусалимъ. Богослужение Страстной седмицы. б)

Богослуженіе по тріоди цвётной. Особенности Богослуженія Пасхальнаго. Богослуженіе въ дни отъ Паски до Пятидесятницы. Праздникъ Вознесенія Господня. Праздникъ Пятидесятницы. Краткія свёдёнія о церковныхъ требахъ. Содержаніе требника. Практическое знакомство со всёми богослужебными книгами.

### По русскому языку.

Знаніе этого предмета въ объемѣ программы для одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ. Умѣніе четко и безъ грубыхъ грамматвческихъ ошибокъ писать, каковое умѣнье давало-бы возможность правильно вести церковные документы.

#### По церковно-славянскому языку.

Умъніе четко, бъгло в правильно читать богослужебныя вниги. Знаніе этого предмета въ объемъ программы для одновлассныхъ церковно-приходскихъ школъ.

### По аривметикъ.

Знаніе этого предмета въ объем'в программы для одноклассныхъ церковно приходскихъ школъ.

#### По перковному пънгю.

Изъ всенощнаго бавнія: "Благослови, душе моя, Господа", "Блаженъ мужъ", "Господи возвяхъ" обычнаго ряспъва на 8 гласовъ, съ четырымя главными запівами: Изведи изъ темницы душу мою..., Изъ глубины воззвахъ къ тебъ Господи,.. Аще беззаконія назриша, Господи,.. Отъ стражи утреннія до нощи... На "и нынъ" воскресвые богородичные догматики на 8 гласовъ знаменнаго напъва по ввадратнымъ нотамъ церковнаго обихода. "Свете тихій". "Вогородице Дъво". На "Богъ и Господъ" тропари воспресные 8 гласовъ в на всѣ двунадесятые праздники. "Хвалите имя Госполне". Величанія на вст случан, не исключая и общаго Богородицт: "Достойно есть величати Тя". Воскресные приосы 8 гласовъ. Ирмосы Богородичные "Отверзу уста мон", на Св. Пасху и, по возможности, на двунадеситые праздники. "Величить душа моя Господа". Великое славословіе. "Взбранной воеводь". Изъ литургін: "Единородный Сыне". Прокимны предъ апостоломъ 8 гласовъ. Херувимская піснь "Да молчить всякая плоть человіча" (въ Великую Субботу); "Вечери твоен тайныя" (въ Великій четвертокъ). "Милость мира" обычнаго напъва и на литургін Василія Великаго (последнее по квадратнымъ нотамъ изъ церковнаго обихода). Задостойники, положенные на различные праздники, съ ихъ запѣвами. Пѣснопѣнія великопостныя: "Да исправится молитва моя". "Чертогъ твой". "Се женихъ грядетъ въ полунощи". "Егда славнін ученицы". "Благообразный Іосифъ". Пѣніе случайныхъ службъ—молебновъ съ припѣвами. "Тебе Бога хвалимъ" (на мотивъ воскреснаго тропаря 3 гл.) Панихиды. Отпѣваніе: "благословенъ еси Господи"... "Святыхъ ликъ обрѣте источнивъ жизни"... "Со духи праведныхъ скончавшихся". "Со святыми упокой". "Вѣчная память".

Примъчаніе. 1) Півснопівнія, не обозначенныя вакого распівва, поются обычнымъ напівомъ, придворнымъ. 2) Неизмінняемыя пісснопівнія слідуеть уміть піть наизусть, напр. запівны на Господы воззвахъ, тропари на 8 гласовъ, на Богъ Господь и двунадесятыхъ праздниковъ, Світе тихій, Богородице Діво, Вабранной воеводі, Хвалите пмя Господне, Великое славословіе, Херувимскую пісснь, Вірую, Отче нашъ. Да исполнятся уста наши. Видіхомъ світь истинный; остальныя же по книгамъ.

Знакомство съ осмогласіемъ (Господи воззвахъ, Богъ Господь, врмосы в литургійные прокимны) по обиходамъ, указаннымъ по церковному пѣнію для церковно-приходскихъ школъ (Синодальнаго изданія) или же, для желающихъ, по Московскому обиходу.

### 2. Для лицъ, ищущихъ сана діакона.

Лица, вщущія санъ діакона, должны предварительно получить званіе учителя церковно-приходской школы. Затімъ они подвергаются испытанію въ комиссів по церковному уставу и церковному пінію, въ объемі программъ для духовныхъ училиць, при чемъ обращается особенное вниманіе на практическое знакомство съ Тиникономъ в богослужебными книгами. Кромі того отъ нихъ требуются: а) свідінія о містномъ расколі и сектанстві. Пособіємъ при изученія раскола и секть можеть служить приложеніе къ журналу "Миссіонерское Обозрініе" за 1902 г. Марть, отділь У "характеристика ученія раскольническихъ толковъ и мистическихъ и раціоналистическихъ секть" (стр. 261—267).

- б) Умѣніе сознательно в выразительно читоть поученія по вингь, а также передавать наизусть содержаніе проповѣдей—не менье трехъ ваъ вниги "образцы Русскаго Церковнаго Проповѣдинчества XIX вѣка",—Поторжинскаго.
- в) Практическое знакомство съ обязанностями діакона по уборкъ алтаря, умінье вести церковные документы: метрическія книги, приходо-расходным відомости и исповідным росписи.

Лица же, хотя получившія званіе учителя церковно-приходской школы, но затімъ въ теченіе 2 літь не занимавшія должности учителя церковной школы пли псаломщика, подвергаются повітрочному испытанію по предметамъ Закона Божія.

### 3. Для діаконовъ, ищущихъ сана священника.

По Сващенному Писанію Новаго Завіта, по Догматическому и Нравственному Богословію и по Прантическому руководству для пастырей требуются знаніи въ объемів программів для духовных семвнарій. По Священному Писанію Веткаго Завіта знаніе содержанія и объясненія всіхів Мессіанских в мість. По Обличительному богословію—знаніе существенных особенностей католическаго и протестантскаго віроученія въ сравненіи съ православнымъ и знакомство съ містнымъ расколомъ и сектанствомъ. По-Литургиків и по церковному уставу знанія въ объемів программыдля духовных училищь, но только требуется боліве основательное знакомство съ образцами проповідничества въ преділахъ программы для духовныхъ семинарій. По церковной исторіи знанія въ объемів учебника "Исторія Христіанской Православной перкви" протої протої

Программы эти утверждены Его Высокопрессвященствомъ Высокопрессвященнъйшимъ Флавіаномъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, 7 января 1903 года.

# Уназъ ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, САМОДЕРЖЦА ВСЕРОС-СІЙСКАГО, изъ Святъйшаго Правительствующаго Сунода.

По указу ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложеніе Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора отъ 18 Апръля 1902 года за № 94, по возбужденному черезъ Министра Иностранныхъ Дълъ Германскимъ посломъ при Высочайшемъ Дворф вопросу относительно того, какія власти въ Россіи компетентны къ выдачь предбрачныхъ свидътельствъ русскимъ подданнымъ, имъющимъ намфреніе вступить въ бракъ въ предълахъ Германіи, по тамошнимъ законамъ. Приказали: Министръ Иностранныхъ Дълъ обратился въ Г. Сунодальному Оберъ-Прокурору съ отношеніемъ, въ которомъ взложилъ, что Германскій посолъ при Высочайшемъ Дворф просилъ сообщить ему, какія власти въ Россія компетентны къ выдачф предбрачныхъ свидъ-

тельствъ русскимъ подданнымъ, имфющимъ намфрение вступить въ бравъ въ предълахъ Германія в что Министерство Иностранныхъ Дёль полагаеть, что наиболее целесообразное разрешение сего вопроса могло бы быть достигнуто, согласно §§ 1 и 3, 43-й статьи прусскаго закона о введеніи въ дійствіе Германскаго Гражданскаго Уложенія, предоставленіемъ безпрепятственной выдачи предбрачныхъ свидетельствъ приходскимъ духовенствомъ постояннаго мъстожительства брачущихся внутри Имперіи. По разсмотрънів вышевзложеннаго Г. Сунодальный Оберъ-Прокуроръ находить, что въ семъ дълв подлежетъ разрвшению вопросъ о выдачв приходскимъ православнымъ духовенствомъ, по просъбамъ прихожанъ, предбрачныхъ свидътельствъ лицамъ православнаго въроисповъданія, наміревающимся вступить въ бракъ въ Германіи, по тамошнимъ завонамъ, для представленія означенныхъ свидітельствъ Германскимъ чиновникамъ, ведущимъ гражданскіе авты о вступлевін въ бравъ. Въ семъ отношенін Г. Сунодальный Оберъ-Прокуроръ, съ своей стороны, полагаеть, что выдача невесте, вступающей въ бракъ въ другомъ приходъ, предбрачнаго свидътельства отъ ен духовнаго отца допускается нашеми законами и предусмотрена применаниемъ въ статье 26 т. Х, ч. І, Зак. Гражд., а посему упомянутыя свидетельства должны быть безпрепятственно выдаваемы подлежащими приходскими священниками невъстамъ, намфревающимся сочетаться бракомъ въ Германіи, по тамошнимъ законамъ. Что же касается выдачи такихъ же свидетельствъ женихамъ, то, котя о выдачв предбрачнаго свидетельства жениху законъ в не упоминаетъ, но, тъмъ не менве, таковая выдача не можеть почитаться противоричащею закону, поо браки могуть быть совершаемы и не въ томъ приходъ, въ которомъ проживаетъ женихъ. Въ семъ последнемъ случав, по силе § 41 Инстр. Благоч., бракъ можетъ быть совершенъ не прежде, какъ по получени надлежащихъ сведеній о невменів препятствій къ браку отъ того причта, въ приходъ коего женихъ состоялъ или числился. Посему надлежить признать, что предбрачныя свидътельства, для представленія оныхъ Германскимъ властямъ, должны быть выдаваемы также п женику - темъ причтомъ, въ приходе коего пастоянно или временно проживаль просящій о выдачі свидітельства, причемь въ семъ свидътельствъ должны быть пропасываемы тъ свъдънія, вавія оважутся по представленнымъ священнику документамъ н по произведенному троекратному оглашенію. Соглашаясь съ тавовымъ заключениемъ Г. Сунодального Оберъ-Прокурора, Святвиний Сунодъ опредвляетъ: дать знать о вышеизложенномъ по духовному въдомству, для свъдънія и руководства въ потребныхъ случаяхъ, циркулярными указами. Декабря 18 дня 1902 года.

### Опредъленіе Святьйшаго Синода.

Опредъленіемъ Св. Синода отъ 11—20 девабря 1902 года, за № 5470, предоставлено епархіальнымъ наблюдателямъ церковныхъ школъ право носъщенія образцовыхъ школъ при епархіальныхъ женскихъ училищахъ и женскихъ училищахъ духовнаго въдомства съ тъмъ, чтобы свои наблюденія при посъщеніи такихъ школъ названные наблюдатели сообщали словесно или письменно начальникамъ училищъ.

# Приказъ Оберъ-Прокурора Святъйшаго Синода.

Привазомъ оберъ-прокурора Св. Синода, 24 декабря 1902 г. за № 23, назначается учитель Александро-Николаевской, что на полѣ Полтавской битвы, церковно-учительской школы Ульяницкій—на должность учителя греческаго языка въ купянское духовное училище съ 25 октября 1902 года.

# Министерство Финансовъ

объявляеть во всеобщее свъдъніе, что: въ свлу Высочайщк утвержденнаго, въ 19 день декабря 1901 года, положенія Комитета Министровъ кредитные билеты 25 р., 10 р. и 5 р. достоинство образца 1887 года и 100 руб. билеты (радужные) образца 1866 года

### съ 1-го января 1903 года

не принимаются въ казенные платежи и не обязательны къ обращению между частными лицами; съ означеннаго срока билеты эти будуть обмъниваемы исключительно въ центральномъ управлении Государственнаго банка, въ С.-Иетербургъ.

Признави кредитныхъ билетовъ, обмънъ коихъ съ 1 го января 1903 года сосредоточивается исключительно въ Государственномъ банкъ, въ С.-Петербургъ.

### Билеты въ 5, 10 и 25 рублей.

Рисуновъ лицевой стороны билетовъ отпечатанъ густою синею краскою по свётлокоричневому фону.

Года выпуска обозначены внику лицевой стороны билетовъ: въ 5 руб. билетъ (съ 1887 до 1894 г.)—слъва, а въ 10 руб. (съ 1887 г. до 1892 г.) и 25 руб. билетахъ (только 1887 г.)—по срединъ билета.

Оборотная сторона билета содержить поперечный рисунокъ съ Государственнымъ гербомъ посрединъ, крупною цифрою влъво и извлечениемъ изъ Манифеста вправо и отпечатана:

5 рубл. бил.—синею краскою,

10 " — красною 25 . " — ляловою

Сторублевый билеть—радужный съ портретомъ Императрицы Екатерины II.

Образцы этихъ билетовъ выставлены во всёхъ вонторахъ и отдёленіяхъ Государственняго банка и въ казначействахъ.

Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1901-1902 учебный годъ.

(Продолжение \*).

- в) Учители и учительницы необязательных предметовъ.
- 1. Учительница французскаго языка во всёхъ штатныхъ классахъ училища, начальница училища, дёвица Естенія Николаевна Гейцыть, окончила курсь въ Харьковскомъ Институтё Благородныхъ дёвицъ; жалованья получаетъ за 12 уроковъ (по 50 р. за урокъ) 600 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 1 августа 1883 года.
- 2. Учитель музыки (игры на рояли) Николай Александровичь Орловскій, окончиль курсь гимназів и обучался музыкь частнымь образомь; жалованья получаеть 685 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 28-го августа 1882 года.
- 3. Учительница музыки (на рояли) Варвара Петровна Еварницкая, окончила курсъ въ частномъ пансіонъ; жалованья получаеть по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 20 сентября 1883 года.
- 4. Учительница музыки (на рояли) Вильгельмина Рудольфосна Корнильева, домашняго образованія; жалованья получаеть по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 8-го ноября 1888 года.

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 1.

- 5. Учительница музыки (на рояли) дъвица Неонила Васильевна Михайлова, окончила курсъ женской гимназіи; жалованья получаеть по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 21 сентября 1892 года.
- 6. Учительница музыки (на рояли) Өеодосія Васильевна Ляйнвеберь, окончила курсь въ Харьковскомъ музыкальномъ училищъ съ аттестатомъ 1-й степени; жалованья получаетъ по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 20 августа 1893 года.
- 7. Учительница музыки (на рояли) вдова коллежского регистратора, Марія Павловна Ястремская, окончила курсъ женской гимназін; жалованія получаеть по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 22 сентября 1894 года.
- 8. Учительница музыки (на рояли) Софья Леопольдовна Овельта, окончила вурсь женской гимназін, жалованья получаеть по 17 р. 50 к. въ годь съ ученицы; въ настоящей должности съ 11 сентября 1895 года.
- 9. Учительница музыки (на рояди) Ольга Васильевна Андреева, окончила курсь въ Харьковскомъ музыкальномъ училище съ аттестатомъ 1-й степеви; жалованья получаеть по 17 р. 50 к. годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 23 сентября 1895 года.
- 10. Учительница музыки (на рояли) Евгенія Аполлоновна Крыштафовича, окончила курсь въ Харьковскомъ музыкальномъ училищъ, съ аттестатомъ 2 степени; жалованья получаеть по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 29 сентября 1902 года.
- 11. Учительница музыки (на рояли) дъвица Елена Александровна Сухина, окончела курсъ въ Харьковскомъ музыкальномъ училищъ съ аттестатомъ 1-й степени; жалованья пелучаетъ по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 23 сентября 1895 года.
- 12. Учитель музыки (игры на скрипкъ) Александръ Ивановичъ Колесниковъ; жалованья получаетъ 450 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 23 октября 1891 года.

Учитель иконописанія, *Алеьстій II. Комнатскій*, художникъ икононисной живописи; жалованья получаеть 120 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 17 августа 1899 года.

# г) Старшія воспитательницы.

- 1. Въ приготовительномъ классъ, дъвица Людмила, Ефимовна Дъякова, окончила курсъ женской гинизін; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 10-го сентября 1872 года.
  - 2. Въ 1-мъ нормальномъ влассъ, дъвица Марія Яковлевна Павлова,

овончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Училищъ со званіемъдомашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 17 августа 1895 года.

- 3. Въ 1 парадзельномъ классъ, дъвица Серафима Ивановна Пономарева, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Училищъ, со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 20 августа 1893 года.
- 4. Во 2 нормальномъ классв, двина Надежда Ивановни Попова, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ училище, со званіемъдомашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартире состоломъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 23 августа 1887 г. по 8 октября 1896 г. и вторично съ 24 августа 1899 года.
- 5. Во 2 паралельномъ классъ, дъвица Аполлинарія Павловна-Вышемірская, окончила курсь въ Харьковскомъ Епархіальномъ училищъ, со званіемъ домашией учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 11 августа 1894 года.
- 6. Вь 3 нормальномъ классъ, дъвица Зинаида Михайловна Иннокова, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды, въ настоящей должности съ 8 октября 1896 года.
- 7. Въ 3 параллельномъ влассъ, дъвица Анастасія Яковлевна Павлова, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ училищь со званісмъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 6 сентября 1893 года.
- 8. Въ 4 нормальномъ классъ, дъвица Александра Ивановна Левандовская, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 7 февраля 1885 года.
- 9. Въ 4 парадлельномъ влассъ, дъвица Серафима Андреевна Пономарева, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 11 января 1897 года.

- 10. Въ 5 нормальномъ классъ, дъвица Зинаида Ивановна Нелоговская, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ училищъ со званіемъ домашаней учительницы; жалованія получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 10 августа 1884 года.
- 11. Въ 5 парадлельномъ вкассъ, дъвица Ольга Өедоровна Вертеловская, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ, созваніемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящъй должности съ 6 сентября 1890 года.
- 12. Въ 6 нормальномъ классъ, дъвица Анна Гаерилоена Троицкая, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищъ, со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 10 августа 1884 года.
- 13. Въ 6 параллельномъ влассв, двинца Елизавета Андреевна Курасовская, окончила Харьковское Епархіальное женское училище, со званіемъ домашией учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 6 сентября 1890 года.

(Прололжение будеть).

# Отъ Харьновской Духовной Консисторіи.

На прошеніи священника Іоанна Филевскаго о рекомендаців всему духовенству и монашеству его сочиненія "Ученіе православной цервви о священномъ преданів" (Апологетическое изслідованіе) (гор. Харьковъ 1902 г. ціна 3 руб.) послідовала отъ 23 денабря 1902 г. таковая резолюція Его Высокопреосвященства: Рекомендуется для пріобрітенія въ библіотеки тамъ, гді имінотся средства.

# Епархіальныя извъщенія.

# Вакантныя мъста.

Священническія:

При Успенской церкви сл. Поповки, Старобъльского увода.

« Іоанно-Предтеченской церкви с. Знаменскаго, Изюмскаго увзда.

При Пророко-Ильинской церкви, города Сумъ.

« Николаевской церкви с. Семеренекъ, Ахтырскаго увзда.

### Діаконскія:

При Вознесенской церкви с. Зеликовки, Старобъльского убода.

- Успенской церкви с. Камышеватой, Валковскаго увзда.
- « Преображенской церкви сл. Половинкиной, Старобъльскаго увзда.
- « Петропавловской церкви, города Харькова.
- « Казанско-Богородичной церкви с. Должика, Харьковскаго увзда.
- « Архангело-Михайловской церкви с. Верхняго Бишкина, Зміевск. увзда.
- « Николаевской церкви с. Деркачевки, Лебединскаго увзда.
- « Покровской церкви, Харьковскаго Благотворительнаго Общества.

#### Исаломициикія:

При Николаевской церкви сл. Танюшевки, Старобъльскаго увзда.

- « Борисо-Гавбской церкви с. Водянаго, Зміевскаго увзда.
- « Іоанно-Богословской церкви с. Янкова-Рога, Ахтырскаго укада.
- « Вознесенской церкви г. Золочева, Харьковскаго увзда.
- « Преображенской церкви сл. Межирича, Лебединскаго увзда.
- Успенской церкви сл. Поповки, Старобъльского увзда.
- « Вознесенской церкви сл. Лизина, Старобъльского убяда.
- « Спасской церкви сл. Воеводска, Старобъльскаго увзда.
- Покровской церкви сл. Козбевки, Богодуховскаго убзда.
- Тихоновской церкви, сл. Стельмаховки, Купянскаго убзда.
- Николаевской церкви сл. Будовъ, Лебединскаго уъзда.
- « Покровской церкви сл. Радьковки, Купянскаго уйзда.
- Псаломщикъ с. Водинаго, Змієвскаго убяда, Георгій Поповъ перемъщенъ къ Покровской церкви сл. Ръчекъ, Сумскаго убяда.
- И. д. псаломщика с. Павлововъ, Сумскаго увзда, Павелъ *Германъ* перемъщенъ въ Рождество-Богородичной церкви сл. Вздоцкой, Богодуховскаго увзда.
- Бывшій н. д. псаломщика Стефанъ Лисовой опредъленъ н. д. псаломщика въ Архангело-Михайловской церкви сл. Павлововъ, Сумскаго ублуда.
- Сынъ псаломщика Петръ *Рокитянскій* опредёленъ и. д. псаломщика къ Тронцкой церкви сл. Рёчекъ, Сумскаго уёзда.
- Сынъ псалонщика Димитрій *Ковалевскій* опредёленъ и. д. псалонщика къ Николаевской церкви сл. Стараго, Сумскаго убзда.

- Псаломщикъ Успенской церкви сл. Поповки, Старобъльскаго уйзда Досифъ *Прибытковъ* перемъщенъ къ Архангело-Михайловской церкви сл. Соколова, Змісвскаго уйзда.
- Бывшій н. д. псалонщика Михавлъ Попово опредбленъ н. д. псадомщика къ Николаевской церкви сл. Шульгинки, Старобъльскаго убяда.
- Сынъ діакона Григорій *Бутова* опредвленъ н. д. псаломщика къ Пророко-Ильинской церкви с. Лозоватаго, Изюискаго убада.
- Псаломщикъ Преображенской цервви сл. Межирича Лебединскаго увзда Василій *Ормсельскій* переивщенъ къ Вознесенской церкви сл. Ново-Боровой, Старобъльскаго увзда.
- Псаломщикъ Николаевской церкви сл. Будокъ, Лебединскаго удзда Василій *Мигулино* перемъщенъ къ Николаевской церкви с. Семеновки, Изюмскаго утяда.
- Псалонщивъ Покровской церкви сл. Козвевки, Богодуховскаго увзда Павелъ *Потапоез* перемъщенъ въ Николаевской церкви сл. Городища, Старобъльскаго увзда.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. По поводу оживленія пропов'ядняческой д'ялтельности въ Харьков'я.— Извлеченіе изъ окружнаго пославія Епископа Вольнскаго Антонія.—Изъ Саровской пустыни.—Рідкое небесное явленіе.—Хозяйство церковно-приходскихъ школъ.—Высокопреосвященный Феогностъ Митрополить Кіевскій.

19, 20 и 21 января текущаго года въ Харьковскомъ Покровскомъ монастыръ въ церкви въ честь Озерянской Божіей Матери происходили собесъдованія съ раскольниками извъстнаго миссіонера о протоіерея Крючкова. Почтеннъйшій о протоіерей уже не въ первый разъ пріъзжаеть въ Харьковъ, чтобы просвътить заблуждающихся нашихъ братій, отъ насъ отдълившихся, и возвратить ихъ въ лоно православной церкви. И, благодареніе Богу, труды пастыря-миссіонера не остаются тщетными. Въское слово проповъди благотворно дъйствуеть на расколь, ослабляя его у насъ въ Харьковъ. Ослабленію же раскола, какъ и всякаго сектантства, вообще нельзя не порадоваться и трудамъ проповъдниковъ-миссіонеровъ нельзя не оказывать полнаго сочувствія и поддержки.

Но, радуясь отъ полноты сердца воличественному распространенію христіанства, не слідуеть забывать и другой стороны діла. Несомивно, чімь больше христіань—тімь лучше. Но ванихь христіань? Разумічется, настоящихь, а не только по названію. Прекрасно распространять світь Евангелія среди невізрныхь, заблуждающихся, возвращать въ лоно православія "раскольниковь" всехъ оттенковъ, но необходимо также усиливать прособтательнуюдеятельность и среди уже обращенныхъ, среди техъ, которме зовуть себя христіанами, православными, но настелько темны, что далеки оть ученія Христа немногимъ менёе, чёмъ и якычники. И среди нихъ есть что делать пропоиёдникамъ миссіонерамъ, ибо въ миссіонерскомъ слові, въ апостольскомъ подвиті муждается вся наша меньшая братія, которая слышить слово Божіе, но не понимаеть его или понимаеть невёрно, впогда столь же заблуждается, накъ и сектанты.

Извістный всей образованной Россів писатель А. Вругловъ. статьей ногораго, пом'ященной въ Правосл. Русскомъ Слов'я за прошами годъ (стр. 258-260), им и пользуемся, приводить между прочемъ вотъ какія характерные случав изъ живни нашего православнаго марода. У г-на Н. А. Иваницкаго быль слуга, Лаврикъ. Увидель онь въ рукахъ Г. Евангеліе и спрашиваеты Это какая же у тебя книжка?--"Евангеліе".--Это чего?--"Евангеліе. Разв'є ты не знаешь Евангелія"?--Нать.--"Неужели не слыхаль, что есть такая внига-Евангеліе? А въ церкви діаковъ воворить: святаго Евангелія чтеніе". -- Ніть. -- "Да ты шутишь, Лаврикь. Ты відь въ церкви бываль"?--Бываль, да редко. - Что же тамь видель? Что делають повъ в діаконъ? - "Поють. - "А люди, прихожане"? - Молята (молятся).-- "А развъ ты не видълъ, что діаконъ выносиль книгу и чи-таль ?-Видаль, что выносиль, да не кингу. - "А что же"? - Воть книга, а то не внига. ..... Что же "?- Не знаю. ..... Развъ священняви не бывають у вась въ дом'в? Не читають по кинжкв молитвы"?

 Нѣтъ. Они къ намъ заъдутъ, клѣбъ или што другое соберутъ и дальше ъдутъ.

Воть такъ казусъ... подумаль я, замівчаеть писатель.

Нѣть, это ужасъ, —поправимъ мы. Тѣмъ болѣе ужасъ, что Лаврикъ не фантазія беллетриста, а живой человѣкъ. И онъ не еденичное исключеніе. Но развѣ онъ не болѣе жалокъ, чѣмъ раскольшикъ, который прекрасно знаетъ Священное Писапіе? Развѣ Лаврики не нуждаются въ религіозномъ просвъщенія? Человѣкъносить на шеѣ крестъ и не имѣетъ понятія о Христѣ. Куда идти дальше? Неужели такіе христіане выше язычниковъ? Какой можетъ быть разговоръ о сущности ученія, о Богѣ, когда человѣкъ не можетъ отдѣлить понятіе о Богѣ отъ нконы, молится именно вконѣ, а не тому, кто изображенъ на ней. Трудно ли такого человѣкъ смутить и увлечь въ какую угодно ересь, толкъ?

Какъ то, пишетъ еще А. Кругловъ, во время престиаго хода.

несли хоругви. Дівушка літь 18-ти вричить своей матери:— Мама! Иди скорій: нас херувимы несуть.

О печальных драмах средя христань, подвигахь, которые могуть вызывать удивление и отвращение въ сердив честнаго язычника, что сказать? Убивають за гривенникь, быють и тиранить ради развлечения. Идеть человъкъ въ Лавру, чтобы повлониться мощамь, и дорогой убиваеть старика. Зачёмъ? Чтобы отнять двугривенный и купить на эти деньги свъчу угоднику. Разбойникь, вонзившій ножъ въ сердце ближняго, отказывается всть мясо въ пость, говоря: "я православный, а не тачаривъ накой. Съ легкить же сердцемъ, отъ скуки, два парня повъсили собаку, прибили на воротахъ вошку. Она кричала, а они кохотали. Въдьона же кричала?—спросили ихъ. "Страсть!"—А вы... Не жалко было вамъ?—"Смъщо было"...

Заспореде два односельчанена, вкавшіе на чугунев на работы въ Вологду, на Архангельскую железную дорогу.

- Такъ ты такъ-то... Хорошо! погрознять одинъ и спихнуять товарвща подъ колеса вагона.
- Какъ же могь ты это сделать? Вёдь онъ теперь, вожалуй, умретъ... а безъ ногъ то навёрно останется?
  - А не перечь, вотъ!

Можно написать целый томъ о такить фактахъ, говорить А. Кругловъ. И совершають ихъ христане! Но чемъ же они лучше язычниковъ, или раскольниковъ, о просвещении которыхъ заботатся такъ много въ наше время? Сменъ думать, что и эти христане—по имени требують нашего серьезнаго вниманія, ибо тажело видеть выросшихъ въ православін, но и жизнью и понятіями чуждыхъ христіанскому ученію. Мале утёшенія въ одномъ количественномъ приростё христіанъ, ощибка заботиться только о распространеніи христіанства въ ширь, оставдяя восиёть во тьмё окрещенныхъ, т. е. забывая о распространеніи Евангелія въ глубь. Кто будеть радоваться громадной численности армін, двё трети которой слёпые и безоружные? Что радости въ христіанахъ-слёнцахъ? Безоружнаго легко побёдить, теммаго христіанахъ-слёнскахъ-слёнь всякому люкучителю.

Поэтому, признавая религіозно-правственное просв'ященіе, православных христіанъ, еще не знающих своего ученія, д'вломъ неотложнымъ, мы отъ всей души пряв'ятствуемъ открывшіяся въ Харьков'я, во благословенію Высокопреосвящени вішаго Владыки нашего, регулярным религіозно правственныя чтенія и собес'ядованіи съ народомъ. Вестись они будуть въ развыхъ пунктахъ Харькова. Но пока отврытіеихъ состоялось въ Покровскомъ монастыръ послъ вечерни въ Воскресенье, 12 января. Вечерию торжественно совершиль Преосвященный Стефанъ, Епископъ Сумскій, въ сослуженів священняковъпроповедниковъ и монашествующей братів. По окончанів вечерни, Влядыва Стефанъ свазялъ слово о важноств в способахъ релиті-ознаго познанія въ церкви православной, въ концъ котораго привываль слушателей каждый Воскресный день собираться для религіознаго назиданія въ часы вечерней службы. Слово Преосвященивищаго Стефана напечатано въ этой внижев нашего журнала. Послъ слова Владыки, пъвчіе и народъ пропъли молитву Св. Духу. Затемъ священнивъ Іоаннъ Филевскій произнесъ слово о нищеть духа, по заповеди Івсуса Христа, после чего было общее пеніе перваго псалма: "Блаженъ мужъ". Въ заключеніе, священнявъ Н. Зефировъ предложилъ высокопоучетельное житіе мученицы Татіаны, предваривъ его общимъ разсуждениемъ на тему о значенив жетій святыхь, какъ дучшаго источника релегіознаго назиданія. Общимъ пъніемъ молитвы Богородицъ закончились религіозноправственныя дитенія. Народа на первый разъ собралось много. Собестдованія въ Повровскомъ монастырт предположено вести каждый Воскресный день, посл'в вечерни, которая всегда начинается въ 4 часа по полудин. Предметь чтеній на первое время: ученіе о путихъ блаженства Христова и житія святыхъ. Въ составъ вружва проповъдниковъ пова вошли слъдующім лица: законоучетель 3 гимназін, о. В. Бусыгинъ, помощнивъ смотрителя духовнаго училища о. Н. Зефировъ, законоучитель коммерческаго учильща о. І. Филевскій в священных Александро-Невской церкви (на Завковкъ) о. В. Шаповаловъ. Отъ души желаемъ полнаго успала труду этихъ пастырей-проповадниковъ, вооруженныхъзнаніемъ и, безъ сомивнія, проникнутыхъ вврою въ своего Спасителя и любовію въ меньшей темной братів. — Если подвигь — иттина борьбу съ сектантствомъ и язычествомъ, то не меньшій подвигь-и въ борьбъ со тьмой, окутавшей уже обращенныхъ...

Впрочемъ, какъ ни отрадно возникновеніе въ Харьковъ проповъдническихъ кружковъ, поставившихъ цёлію путемъ религіознонравственныхъ чтеній просвъщать темныхъ братій, все-таки мы осмъливаемся думать, что ревнителямъ духовно-нравственнаго просвъщенія возлагать много надеждъ на эти кружки нельзя: послъднимъ не разогнать всего мрака, окружающаго темныхъ людей. Тамъ, на чтеніяхъ, можетъ найти свътъ только тотъ, кто ищеть-

септа, но и то не всегда. Въдь для того, чтобы собесъдование принесло действительно пользу слушателямь, оно необходимо должно быть приспособлено не къ пониманію ихъ только, а и въ душевному состоянию. Проповедникъ долженъ знать души техъ, къ кому онъ обращается съ речью, ясно представлять, чёмъ живуть они, чего ищуть, что тревожить ихъ совъсть, какія въ ней есть язвы.. Только знаніе душевныхъ движеній, настроеція слушателей укажеть пропов'яднику, что онъ можеть съ пользою предложить выс въ своей беседе. Но возможно ли это знаніе для вружва случайных пропов'яднивовь, ведущихъ собесъдованія въ той на другой опреділенной церкви? Думается, что нътъ. Высказывая это, мы имъемъ въ виду какъ то, что составъ слушателей на важдомъ собеседования бываеть различный, такъ в то, что пропов'ядники, за исключениемъ приходскаго пастыря,люди сторонніе виъ, вейшнемъ образомъ связанные съ неме. Единственно близкій въ слушателямъ, знающій душу ихъ, проповъдникъ-это приходскій настырь, духовный отецъ; только его слово можеть возникать на почет духовнаго общенія съ своими слушателями; только его рачь можеть быть направлена на удовлетвореніе дійствительных потребностей души слушателей, такъ что каждый изъ нихъ можеть чувствовать, что проповёдникъ говорить лечно для него, ведеть его душу. Такимъ образомъ мы думаемъ, что религіозно-правственныя бесёды, производимыя при какомъ либо храмъ не однимъ приходскимъ священникомъ, а кружкомъ проведниковъ, не могутъ сопровождаться благотворными последствіние на вспост слушателей. Но пусть даже тамъ найдуть свёть всв, кто вщеть его. Можно-ле успоконться на этомъ ревнителю религіозно-правственнаго просвъщенія меньшей братіи?. Нъть, и нътъ. Сколько среди насъ есть такихъ, которые, живи во мракъ, свывлясь съ нимъ, не знають, какъ пріятенъ світь, и не имівють желаній выйти на него! Воть сюда то, въ эту тьму, думается намъ, н следовало бы направлять вакъ можно больше лучей света. Пусть будуть у насъдентели, просвещающие жаждущих сегота, но пусть явятся среди насъ и такіе пропов'вдини и учители, которые, проникшись любовію къ своимъ меньшимъ братіямъ, не будуть ждать, пова они придуть въ намъ за светомъ, а сами пойдуть въ наиъ на борьбу со тьмой, ихъ окружающей. А такихъ борцовъ со тымой народной пока мы видемъ мало. Наше приходсвое духовенство свои отношения въ прихожанамъ сводить главнымъ образомъ въ совершению для нихъ богослужения и требъ, а

на просвётительную деятельность среди своихъ прихожанъ недостаточно обращаеть вниманія. Что говорить Лаврикь о своемъ священнивъ? Придеть съ молитвой, получить что следуеть, и дальше вдеть. Но развъ только для этого долженъ являться пастырь въ дома прихожанъ? Развъ не обязанъ онъ ходить въ пасомымъ съ целію научать вкъ соблюденію исего того, что заповедаль намь Спаситель нашь?.. Книжными проповедями, которыя мы слышимь въ Церкви и которыя составляются по требованіямь гомелетики, еди реторики, една ли можно достигнуть этого. Чтобы научеть людей темныхъ, нужно ходеть въ немъ на частныя съ неми бесёды съ горячимъ словомъ любви, нужно, чтобы проповъдникъ-пастырь, хорошо зная пасомыхъ, былъ въ постоянномъ духовномъ общеніи съ неми, являясь для нихъ маякомъ света. Пусть онъ несеть на встричу горю свое любищее отдовское сердце, в тогда будуть ему открыты сердца его духовныхъ детей. Что мы видимъ теперь въ видъ правида? (Исключенія остаются исключеніями). Прихожанинъ идеть въ батюшев, или приглашаеть его въ себъ, чтобы окрестить ребенка, уговориться насчеть свадьбы, похоронъ е т. д. Священникъ идеть къ прихожанину съ молитвой, либо съ крестомъ въ праздпикъ... Нъть, пусть пастырь идетъ не только для совершенія требы, по приглашенію, а по влеченію, изъ любви. Больные нуждаются въ помощи, укодів, скорбящіе въ утішенія в дуковной поддержий, сомнівающіеся въ наставленія, темные въ просвіщенія и всё-въ молятві, но въ молитвъ отповской, не выпрошенной, не выторгованной: Этотъ подвигь постоянняго впостольского служенія межеть вытекать только изъ христівнской любии, объясняться ревностью къ религін, поддерживаться глубокой вірой въ слова Спасителя... Всё мы преврасно знаемъ, что часто собесъдованія съ севтантами и расвольнивами не приводять ни къ чему; лучшее оружіе-сама жизнь, само дело. Люди беззаветной любви и горячей верывсегда будуть вметь большое вліяніе, ибо у нихъ объ руку съ словомъ идеть ихъ жизнь. Самое сектантство пустило корни и крепнетъ. благодаря разладу между словомъ и деломъ христіанъ и разобщенности между паствою и пастырами. Что слово горячее, полное въры, имъетъ силу и доходить до сердца-этому есть примъры, потому что было бы ложью утверждать, что настоящихъ отношеній между объими сторонами вовсе и вть. Они есть, какъ есть и пастыри, полагающіе душу за овцы своя. Они не кричать о себъ, но результать ихъ дъль благотворенъ. Вь внигь архан-

гельскаго губернатора А. П. Энгельгардта Русскій Сіверь мы читаемъ между прочимъ следующее объ о. Іоне, живущемъ на Новой Земай: "вскори по прибытін на Новую Земаю, о. Іона убиделся, что религіозныя представленія у самовдовъ врайне смутны. Для о. Іоны предстояла личная діятельность, которую онъ и выполныль съ замічательной любовью и усердіемь; каждое богослуженіе онъ сопровождаль поученіями в беседами, посещаль жилища самовдовъ вли приглашалъ ихъ къ себв, обучалъ ихъ молитвамъ в въ то же время велъ школьныя занатія съ літьми. Колонистысамовды охотно посъщають храмъ и несуть туда посильную лепту. Обученіе дітей грамоті вдеть успішно, всі діти школьваго возраста посъщають школу, а накоторые читають и поють въ первви за богослужениемъ. О. Іона пользуется всеобщемъ уважениемъ н любовью самобдовъ и самъ сильно привизанъ къ пастве. Оставшись на зиму 92 - 93 гг. въ Архангельскъ для поправленія здоровья, онъ сельно скучаль по Новой Земль и съ нетерпъніемъ ждалъ навигаців, чтобы опять отправиться въ эту страну колода H MDaka".

Вотъ, что сделала любовь и вера! Она заставила о. Іону спокойную жизнь въ Архангельски проминять на жизнь въ суровомъ влимать, при тажелыхъ условіяхъ. Вёра дала энергію, любовь согръла и вызвала къ жизни души полудикарей. Если при любви и въръ это возможно среди самовдовъ на Новой Земль, такъ неужели это недоступно среди русскаго народа, въ русскомъ городъ или деревив? Пусть же неше идуть проповидывать въ земляхъ иныхъ ученіе Распятаго, воздвигають новые храмы во вмя Его; пусть другіе борются съ тіми, кто, заблуждаясь, отошель оть Церкви Православной, но пусть, служители Слова почаще являются со словомъ Христовимъ въ твиъ изъ своихъ пасомыхъ, которые исповъдають Христа, но не эначото Его, этого Источника живой воды, пьющіе изъ котораго не знають смерти. Надо открыть доступъ въ этому животворящему Источнику всёмъ тёмъ, которые вийють право жить изъ него, будучи христіанами, но не могуть пользоваться виъ. Лечеть больныхъ людей надо, но вёдь надо в здоровому человъку говорить о томъ, вякъ сохранить здоровье, чтобы не захворать. Неужели только являться въ нему съ помощью тогда, когда онъ заболветь? Въ жизни мы нервдко безучастно относимси въ нуждающемуся брату, а когда онъ совершить преступленіе, мы вдемъ въ нему въ тюрьму, чтобы вывыать у него рас-Не лучше ли не допустить его до паденія? То же самое каяніе.

в относительно релагіозной помощи. Мы пропов'єдуемъ язычнякамъ, вразумляемъ сектантовъ, а забытые нами темные люди въ это время отпадаютъ отъ Церкви и пріобщаются къ сектамъ, впадаютъ въ нев'вріе. Тогда мы сп'вшимъ къ нимъ со словомъ, отчего же намъ во-время не предупредить этого отпаденія?

Это большая работа, — скажуть навёрное. Правда.

Да она и не подъ свлу единицамъ. Эта — работа должна быть общею.

Если мы, міряне, не лицемъры, а истинные христіане, то совмъстно съ пастырями и мы должны поспъщить на помощь темной братів, върукщей, но не проникнутой истинами Евангелія. И медлить нельзя, медлить опасно. Промедлившій прачь можеть найти трупъ вивсто больного. Промедливь, мы можемъ вивсто неосмысленности найти невъріе. Незамътными тропинками оно прокрадывается въ тъмъ, кто оставленъ безъ истиннаго свъта, и потому поддается на уловки лжеученія. Дли невърія это удобная почва.

- Въ Вольнскихъ Епархіальныхъ Въдомостихъ напечатано было окружное посляніе Преосвященняго Антонія въ Волынскому духовенству. Осуждая мірскую школу за то, что въ ней ученикъ разучивается правильно креститься, отучается отъ церковно-славянской різчи, начего не слышеть "о подвигахъ Свитыхъ Угодивковъ на о Кіевскихъ пещерахъ, на о Почаевской Лавръ, что въ своихъ школьныхъ книжкахъ, вийсто картинъ религознаго содержанія, находить дилюстрація въ баснивь Крылова", Владива приглашаеть священниковь въ религіозному воспитанію дітей въ школь. Разберите дътскія народныя книжки по Закону Божію, соберите все, что есть наилучшаго и назидательнаго для дерей и читайте имъ и сами, и чрезъ учители и псаломщика, а еще лучше, если разговорною простою рачью или даже во взаимной бесада съ дътьми будете разсказывать имъ то, что содержать сін вниги. Больше разсказывайте виъ о такихъ событіяхъ, въ которыхъ Богь вывель на свыть правду, дабы дати научились противостоять исвушеніямъ лжи. Разсвазывайте имъ еще больше о томъ, вакъ люди прощали другъ друга, какъ обиженные не мстили врагамъ, какъ сильные и знатные преклонялись предъ добродетельными простецами, - и вы увидите, сколь многіе изъ учениковъ ващихъ сдівлаются подвижниками добродътели, у себя-ли въ деревив, или въ монастырской обвтели". Поступан такъ, прилежа пислъ и детамъ,

вы и весь нароль приведете въ послушание въры, какъ нъвогла-Святитель Леонтій Ростовскій, изгнанный взрослыми, но возлюбленный дітьми, которыя потомъ и взрослыхъ къ нему обратили. Архипастырь разсказываеть для примвра о своей повядкв поепархів. "Какъ радъ бываю выйти хоть не надолго изъ своей неуклюжей кареты и подойти къ этимъ Христовынъ любимцамъ: "Двтя, скажи мев молетву, покажи, какъ изображаещь ты рукой спасительную страсть Христа Бога"! Для дитяти ивть различія между сословінми в положенівми людей. Оно не робъеть, если ласково заговорить съ нимъ. А туть насъ окружили взрослые врестьяне. Глаголы молитвъ, произносимые изъ устъ младенецъ, просвътляють в лица большихъ. Два-три мгновенія такого общаго вниманія къ літской молитий и мы всі ближе становимся къ Вогу, дальше отъ грёха. Священники Вожін! Пусть святой храмъ всегда оглашается детскимъ пеніемъ и чтеніемъ, пусть родители ихъ плачуть отъ умпленія, слыша дітскій голосъ. "О чемъ ты плачень сегодня всю вечерню, добрая женщина"? - "А то мой Опанасъ четае кахвизьму". Старайся объ этомъ десять, пятнадцать лівть, усердный ісрей, и у теби запость вси церковь, и чтевісбудеть вестись по очереди всеми прихожанами, вакь монахами въ хорошей обители".

— За последнее время жизнь Саровской пустыни заметно ожеваетъ, благодаря првлеву богомольцевъ. До сихъ поръ викогда еще не было зайсь такого движенія, оживленія, суетни и толкотив. И это теперь, зимою. Что же будеть летомъ, когда состоятся торжественное празднование открытия мощей святого старца Серафима? Саровская пустынь находится на границь Тамбовской и Нижегородской губерній, въ Темниковскомъ удадь. Обитель окружена дремучимъ лесомъ, такъ что дорога въ ней страшно утомительна: лътомъ-вругомъ несовъ, а зимой глубовій снігь. Гостиница для богомольцевъ здёсь довольно ветхая и мало удобная. Братскія кельи расположены вокругь монастыря - это красивыя двухъ в трехъ-этажныя каменныя зданія. Посреди монастыря два большихъсобора: одинъ летній во имя Успенія Пр. Богородицы, другой зимній-въ честь Пр. Богородицы, именуемой «Живоносный источнивъ». Другія церкви, архіерейскіе покои, трапеза и разныя службы расположены по линіи стіпъ обители. Богослуженіе начинается здісь въ 2 часа ночи утреней, по окончанів которой служатся литургія в панихида.

Недавно у гроба святаго старца Серафима произошелъ следую-

щій чудесный случай. Сынъ суздальскаго міщанина Николай Николаевъ Савиновъ, 16 л., съ іюня 1902 года болівшій ревматизмомъ ногъ въ острой формів (ноги въ коліняхъ не сгибались совсімть), присутствуя на заупокойной литургів по іеромонахів Серафимів, вдругь поднялся на ноги в почувствоваль облегченіе, а чрезъ нісколько дней болізнь его прошла совершенно.

Въ половенъ января адъсь былъ высокопреосвященный Владиміръ, матрополетъ московскій.

Подъ предсъдательствомъ митрополита состоялось совъщаніе духовныхъ властей, по поводу предстоящаго открытія мощей старца Серафина. «Русс. Лист.»

— Какъ сообщають "Бпрж. Въд.", поразительное явленіе привелось видьть 2 января въ Сычевкв, смоленской губернів, а именно: около 5½ часовъ утра съ объихъ сторонъ луны (дуна въ это время находилась въ юго-западной части неба), образовались двъ радугг; надъ луною-же образовалось подобіе полумъсяца большого размъра рогами вверхъ.

Радуги отъ середины своихъ изгибовъ испускали лучи; изображеніе-же полумъсяца было свътло-голубого цвъта. Послъ этого, около 6 часовъ, между сказанными радугами подъ полумъсяцемъ быстро образовался большой, правильный, бълаго цвъта крестъ. Луна вси поврывалась крестомъ и занимала средину его. О величинъ-же преста можно судить, принимая во вниманіе, что луна въ это время находилась высоко надъ землею, а нежній конецъ креста спускался до горизонта. Въ общемъ получилось, какъ будто-бы невъроятно большихъ размъровъ крестъ стоитъ на землъ

Явленіе это не прекращалось до наступленія полнаго разската. — По сваданіямъ училищнаго совата при Св. Синода, взъ общаго числа 42,237 церковно-приходскихъ школъ 7,028 располагають земельными участвами, общая площадь коихъ превышаеть 6,500 десятинъ. Крома того, при 1,340 школахъ находятся школьные сады, ири 1,549 —огороды; при 56—пасаки, и при 26 школахъ—виноградники.

<sup>†</sup> Высокопреосвященный Осогность, митрополить Кісвскій и Галицкій.

<sup>22</sup> января въ Петербургъ скончался Митрополитъ Осогностъ, одниъ изъ старъйшихъ и заслуженныхъ архипастырей Россійской церкви. Уроженецъ Тверской епархів, въ міръ Георгій Ивановичъ Лебедевъ, почивній іерархъ высшее образованіе получилъ въ с.-петербургской духовной ака-

демів. Передъ окончаніемъ курса, 14 марта 1853 г., онъ првняль вночество съ именемъ Осогноста, 6-го сентября того же года, по окончаніе курса со степенью магистра богословія, возведенъ быль въ санъ ісромонаха, а 13 декабря 1866 г. въ санъ спископа.

Особенно много потруднися Высокопреосвященнайшій Феогность въ Подольской епархів въ званів ректора семинарів, викарія в епархіальнаго преосвященного. При немъ устроено главное семинарское зданіе съ каменною оградою, и разведенъ садъ, гдъ и теперь нъкоторыя деревья. вавъ посаженныя выт собственноручно, извъстны подъ именемъ "Осогностовскихъ. При нешъ семинарія была доведена до того благоустройства, которое впосавдствия было признано образцовымъ. Въ звания ректора и викарія подольскаго, высокопреосвященный Осогность быль ближайшимь сотрудникомъ высокопреосвященнаго Леонтія, по устройству въ епархів школъ, учреждению историко-статистическаго комитета, возобновлению братствъ, открытію при церквахъ попечительствъ, постепенной выработкъ устава эмеритальной кассы для духовенства и вообще по всвиъ частямъ управленія. Въ 1878 году высокопреосвященный Осогность занималь каеедру владимірскую и суздальскую, съ 1892 г. святительскую каседру Великаго Новгорода, а съ 1900 г. канедру митрополита Кіевскаго и Галицинго. Почивший ісрарив въ теченіе почти пятидесятильтинго своего служенія церкви быль неутомимь въ отправленіи богослуженій в ревностенъ въ проповъданію слова Божія и дъйствоваль на пасомыхъ въ духъ древнихъ святителей православной церкви. Миръ и любовь, смиреніе и трудъ, безпристрастіе и осторожность-были отличительными чертами его архипастырской двительности. Особенно великую славу стяжаль себв появшій архипастырь возобновленіемъ древнихъ историческихъ храмовъ. Владимірскій канедральный соборъ, этоть драгоценный семивековой паиятиннъ благочестивыхъ русскихъ князей, разрушавшійся и приходившій въ ветхость, стараніями владыки быль обновлень въ его первоначальномъ видъ и великолъпін. По прибытіи въ Новгородъ преосвященный Феогность сразу же ревностно и энергически приняль на себя возстановление еще болъе древняго великаго памятника родной старины-собора св. Софін. Много пришлось потрудиться въ этомъ дълв почившему архипастырю; но при помощи Божіей, забота и терпвніе, трудъ и любовь, смиреніе и незлобіе святителя Феогноста - все превозмогли; и древній храмъ св. Софіи быль возстановленъ и 13 августа 1900 г. былъ торжествение освященъ. Въ этотъ же самый день высокопреосвященный Осогность получиль новое назначеніе -- на каседру кісвскаго митрополита.

#### новыя изданія

# Преосвященнаго Никанора, Епископа Екатеринбургскаго:

Выписывающимъ (изъ канцелярів) на 10 руб. пересылка безплатная, на 25 руб. уступка 10% на 50 руб. 20%. Въ С-Петербургъ этп изданія находятся у И. Л. Тузова, Гост. дв. № 45.

# Въстникъ знанія.

Редакторъ-Издатель В. В. ВИТНЕРЪ.

Иллюстр. "толстый" ежемъс. литературный, художественный и полулярно-научный журналь съ 36 кн. безплатных приложеній для самообразовавія: 12 книж. "Общедоступнаго Университета", являющагося свстематич. курсомъ природовъдънін, составленнымъ по знаменитымъ лекціямъ Буземаниа (физика, метеорологія, механика въ связи съ другими естеств. науками, географ., астроном. и пр.). Изложение живое, вполнъ общедоступное. Масса рисун., табл. и картинъ въ красвахъ. 12 книж. "Энциклопедической Библіотеки для самообразованія", состоящей изъ ряда самостоятельныхъ сочин. по разн. отраслямъ знанія: 1) Веберъ. Панорама въковъ. Очер. всенір. истор.— 2) Бельше. Исторія міросоверцанія до Колумба.—3) Бельше. Ист. соврем. естествознанія.—4) Руководство въ собиранію коллекцій и наблюденію природы. —5) Лоліз. Ист. всемірной литератури.—6) Бреннеръ. Астрономич. всчера.—7) Бансель. Кооператизить, съ доп. о рус. артеляхъ и др. коопер.—8) Бельше. Происхо-ждение органия. жизни.—9) Ру. Прекрасное въ ист. человъчества (Ист. искусствъ).—10) Лассаръ-Конть. Йонулярная химія, съ прилож.; В. Битнеръ. Общедост. жим анализь почвы.—11) Бельше. Основы развитія органич. міра.—12) Бемь — Ваверкь. Ист. полит. экономів. Легкос, жиное и популярное издоженіе избран. сочиненій, при массів рис., портр. я карт. въ краскахъ, отличаетъ эту библіотеку оть другихъ изданій для самообразов. легкою усвояемостью. 12 книж. "Читальни Въстника Знанія", ряда состоящей изъ соч. для легкаго самообразоват. чтенія, им'яющаго въ виду широкое образованіе: 1) Мультатули.—Критико-біографическій очеркъ.—2) Мито Д'Юміакъ. Велекія легенды человічества (Брама, Критива, Прометей, Психея, Мерлевъ—очарователь, Вічный Жидь, Фаусть, Донь-Жуанъ и пр.) сь рис —3) Соціальныя утоціи.—4) Гюдри-Мено. Женщина и женскій вопросъ (полож. и роль ея въ ист. разн. народ.; дитя, дъвушка, жена, мать; новая женщина, ея будущее) съ портр. знам. женщ. и красавицъ. — 5) Бернацкій. Медицина, «рачи и общество (къ вопр. поднят. Вересаевымъ).--6) Общественно-полит. жизнь Запада (съ рис. и портр.).--7) Литературные портреты (съ рис.).—8) В. Битнеръ. Гиннотизиъ и родств. явленія въ наукв и жизни (рис.). -9) Историческія загадки. -10) Жинисти. Современный тевтръ, его жизнь, "звъзды", литература, публика (рис.).—111 М. Нордау. Избран-ные парадоксы.—12) В. Битнеръ. Колыбель русскаго державства (съ рис.). Главное назнач. "Читальни" будить мысль, способствовать развитию гуманности и любин въ знанію. Въ 12 книгахъ самого "Віст. Знан.", являющагося не спеціальнымъ, а общелитературными и притомъ единственнымъ "толстымъ" иливстр. журналомъ, принимаютъ участие лучшие летераторы, профессора, популяризаторы в беллетристы, состоящіе сотруднивами уважаемыхъ журналовъ. Стремленіе въ знанію въ широкомъ смыслів слова, отраженіе жизни и духовныхъ запросовъ общества, всестороннее освещение вопросовъ действительности-составляють задачи "Въсти. Знанія", который, избъгая доктринерства, явится строго прогрессивнымъ органомъ. Подписная изна на 1903 годъ (48 кн.) 7 руб., съ дост. и перес. В руб. Разсрока по 2 руб. за 1/4 года. За границу 10 руб. Первыя четыре книжки высылаются за 1 руб. Адресъ редавціи "Въст. Знав.": С.-Петербургь, Кузнечний, 2.

Съ 1903 года начинается изданіемъ въ С.-Петербургів новый ежемівсячный журналь.

# новый путь.

Задача журнала: Дать возможность выразнться, въ какой бы то ни было литературной формѣ—въ повъствованія, въ стихахъ, въ философскомъ разсужденіи, въ научной статьѣ, или въ бъглой замѣткѣ,—тѣмъ новымъ течевіямъ, которыя возникля пъ нашемъ обществъ, съ пробужденіемъ религіозно-философской мысли. Прежнее утилитарно-познивное міросозерцаніе, не включавшее въ себя ни истусства, ни философія, ни даже науки, во всей возможной ихъ сложности, уже безсильно отвътить на запросы современнаго сознанія и на нашихъ глазахъ смѣнается иними неканіями. Идти на встрѣчу луховной работъ общества, вызываемой этимъ знаменательнымъ переломомъ,—такова пѣль новаго журнала. Журналь держится привципа полной терпимости ко всякому серьезному убѣжденію.

Между прочимъ, къ помещению въ журнале предполагаются записки петербургскихъ религиозно-философскихъ собрани, начавшихся съ осени 1901 года и при-

влекшихъ живое внимание общества.

Разришенная программа журнала: 1) Беллетриствка — орвгенальная и переводная (романы, поивсти, разсказы, драматическія провзведенія, путевые очерки, стехотворенія и проч.) 2) Критика, публицистика и библіографія. 8) Статьи по вопросамъ религіозно-философскимъ и этическимъ. 4) Научный отділь. 5) Статьи по вопросамъ исторія и культуры. 6) Обзорь отечественной и явостранной жезан. 7) Художественная хронака. Театръ и музыка. Отчеты о выставкахъ. 8) Отчеты о ділтельности обществь: научныхъ, философскихъ, художественныхъ и друг. 9) Судебный отділь. 10) Общій отділь (корреспонденція, письма, разныя извістія, мелкія литературныя замітки). 11) Портреты, иллюстрація, планы и чертежи. 12) Объявленія.

Журналъ выходить ежемвсячно, около 15-го числа важдаго мъсяца, книжвами до 20 печатныхъ листовъ, въ формать заграничныхъ ежемвсячивсовъ. Первая внижва (1903 года) выйдетъ около 15-го декабря.

Редакція и контора: С.-Петербургъ, Невскій, 88.

Ибна: на годъ 7 руб. съ доставкой и пересылкой; безъ дост. 6 руб. 50 коп. По полугодіямъ: первое 4 руб., второе 3 руб. За границу 10 руб. Отдільныя книжки не продаются.

Редавторъ-издатель П. Перцовъ.

# ИКОНОСТАСНАЯ ФАБРИКА Ирана Ефикариа Гатиана от С

# Ивана Ефимовича Гетмана съ С-ми

ВЪ ТАМАРОВКЪ,

Курской губерніи, Бългородскаго увада. (Серебр. мед. на всерос. выст. 1887 г. въ Харьковв)

ПРИНИМАЕТЪ ЗАКАЗЫ НА УСТРОЙСТВО

# ИКОНОСТАСОВЪ И КІОТОВЪ

въ православныхъ церквахъ, написаніе въ нихъ живописи и украшенія станъ альфрейной росписью.

Заказы исполняются прочно, аккуратно и по умъреннымъ цънамъ, гдъ нужно—съ разорочкой платежа.

# ОТКРЫТА ПОДПИСКА

HA

# "ХАРЬКОВСКІЯ ГУБЕРНСКІЯ ВЪДОМОСТИ"

газету политическую, общественную и литературную на 1903 годъ.

Въ будущемъ 1903 году "Харьк. Вѣд." будутъ выходить ежедневно, въ прежнемъ форматѣ, вмѣстѣ съ оффиціальной частью. Постоянныя рубрики неоффиціальной части остаются прежнія, а именно:

1) Передовыя статьи по вопросамъ внутренней и внёшней нолитиви;
2) Отдёльныя статьи, посвященныя обсужденію містныхъ и общихъ вопросовъ; 3) Містныя извістія (городскія и изъ уіздовъ); 4) Посліднія извістія (мітропріятія, слухи, провиты и т. п.); 5) Телеграммы;
6) Обзоръ періодической печати (столичной и провинціальной; 7) Корреспонренцій; 8) Новости науки, литературы и искусства; 9) Театръ и музыка; 10) Внутреннія извістія; 11) Земская и городская хроника;
12) Внітнія извістія; 13) Судебный отділь; 14) Фельетонъ (беллетристика оригинальная и переводная, критика и разборъ журналовъ, научные очерки и т. п.); 15) Библіографическія замітки: 16) Смітсь;
17) Справочный отділь. Реданторъ Ефимовичь.

# ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ:

въ Харьновъ, въ конторъ "Харьн. Губ. Въд." Петъровсній пер., д. Шахова.

# УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ:

1 м. 2 м. 3 м. 4 м. 5 м. 6 м. 7 м. 8 м. 9 м. 10 м. 11 м. 12 м. Р. В. Р.

При этомъ № прилагается Краткій каталогъ сіменной торговли Ю. Н. Роте въ Одессі на 1903 годъ.

# листокъ

LAH

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

эр хүйг үү 15 Февраля 👸 № 3. 🧩 1903 года.

Содержаніе. Высочайтій указъ—Высочайтій рескрипть.—Делніе Святейтаго Синода.—Определенія Святейтно Синода 1) касательно новаго порядка педагогических собраній правленій духовных семинарій в духовных училищь для обсужденія дель по учебно-воспитательной части и 2) касательно правъ священно и
церковно-служнителей на древесныя насажденія, находящіяся на церковных земляхъ.—Разыснительное постановленіе Святейшаго Свиода по вопросу о пріеме
въ духовно-учебныя заведенія детей иносословныхъ родителей.—Оть Правленія
Харьковской Духовной Семинаріи. Распоряженіе Министерства народнаго просвещенія о времени говенія для учащихся.—Отчеть о состояніи Харьковскаго
Епархіальнаго Женскаго Училища ву учебно-воспитательномо отношеній за 1901—
1902 учебный годь (продолженіе).—Отъ Харьковской Луховной Консисторіи.—

Епархіальния навещенія.—Известія и заметим.—Объявленія.

# Высочайшій указъ,

данный Святвишему Правительствующему Синоду.

1903 года, Февраля 1 го. Члену Святьйшагс Синода, архіспископу Харьковскому Флавіану—Всемилостивьйше повельнаемь быть митрополитомь Кісвскимь и Галицкимь, Кісво Печерскій Успенскій Лавры священно-архимандритомь.

### Высочайшій рескриптъ,

данный Преосвященному Митрополиту Кіевскому и Галиц-кому, Флавіану.

"Преосвященный митрополить Кіенскій Флавіань.

Многольтніе и полезные для православной церкви труды ваши въ Китав и въ епархіяхъ, преемственно вамъ ввъряемыхъ, побуждаютъ Меня, по кончинъ приснопамятнаго преосвященнаго Өеогноста, призвать васъ на старъйшую кіевскую архіерейскую каседру въ санъ митрополита Кіевскаго и Галицкаго. Уповаю, что на семъ новомъ мъстъ служенія вы явите особливую заботу о благомъ просвътительномъ воздъйствій духовныхъ пастырей на приходское населеніе и объ упроченіи воспитательнаго вліянія церковной школы на подрастающее покольніе. Да усовершается паства кіевская въ въръ и благочестіи в пребываеть неизмънной въ любви и върности Царю и отечеству.

Препровождая вамъ крестъ для ношенія на митрѣ и бѣлый клобукъ и поручая Себя молитвамъ вашимъ, пребываю къ вамъ благосклонный«.

# Дъяніе Святъйшаго Сунода.

29-го января 1903 года.

Во имя Отда и Сына и Свитаго Духа!

Семьдесять леть тому назадь, во 2-й день января 1833 года. въ Саровской пустыни мирно отошелъ ко Господу блаженный старецъ і еромонахъ Серафимъ. Своею высокою истинно христіанскою подвижнического жизнію онъ еще у современниковъ своихъ стяжаль общую въ себъ любовь и въру въ дъйственную силу предъ Вогомъ его святыхъ молитвъ, а послъ его блаженной кончины память о немъ, утверждаемая все новыме и новыме знаменіями милости Божіей, являемыми по въръ въ его молитвенное предстательство предъ Вогомъ за притекающихъ къ нему, широко распространяется въ православномъ русскомъ народе и съ глубокимъ благоговъніемъ имъ чтится. Вся жизнь его представляеть высокопоучительные образцы истинно-христіанскаго подвижничества, пламенной въры въ Бога в самоотверженной любви къ блежнемъ. Еще юношею онъ оставляеть родительскій домъ въ г. Курсків и, никому невъдомый, приходить въ Саровскую обитель. Здъсь онъ начинаеть жазнь свою съ первыхъ ступеней послушанія в смеренно проходять ихъ, отъ всъхъ пріобратая любовь къ себа и уважение за свою кротость и смирение. Восемь лать проходить предварительный искусь въ готовности его вступить на путь иноческой жизни и 13 августа 1786 года принимаеть иноческое пострежение съ вменемъ Серафима, а черезъ два мъсяца поставляется въ санъ іеродіавона. Ограждаемый смиреніемъ, отецъ Серафимъ восходиль отъ силу въ силу въ духовной жизни. Какъ іеродіаконъ, онъ всіз дни, съ утра до вечера, проводиль въ монастыръ, совершая службы, исполняя монастырскія правила в послушанія, а вечеромъ удалялся въ пустынную келлію, проводя тамъ ночное время въ молитећ и рано утромъ опять являясь въ

монастырь для исполненія своихь обязанностей. 2 сентября 1793 года овъ рукополагается въ санъ јеромонаха и съ вящшего ревностію и усугубленною любовію продолжаєть подвизаться въ духовной жизни. Его болве не удовлетворяеть, самъ по себв для друтихъ тяжкій, трудъ иноческой жизни: молитвы, пость, послушаніе, нестижательность. Въ немъ распрывается жажда висшихъ и высшихъ подвиговъ. Онъ покидаетъ монастырское общежитие в удаляется для подвиговь въ одиновую пустынную келлію въ глухомъ сосновомъ Саровскомъ лівсу; пятнадцать лівть проводить здівсь въ совершенномъ уединеніи, соблюдая строгій пость и непрестанно упражнянсь въ молитев, чтенін слова Божін и телесныхъ трудахъ. Подражая древнить святымъ столинивамъ, онъ, подкрёпляемый в утвинаемый благодатною помощью, 1,000 дней в ночей проводить, стоя на камев, съ воздётыми къ вебу рукаме, повторяя молитву: "Воже, милостивъ буди мев грвшному". Окончивъ отшельническую жизнь, онъ снова приходить въ Саровскую обитель и здёсь, какъ бы въ гробе, заключается въ затворъ на 15 лътъ, причемъ на первыя 5 лътъ налагаетъ на себя обътъ молчанія. Весь осіянный благодатію Святаго Духа чрезъ непрестанное молитвенное возношение ума и сердца къ Богу, онъ неодновратно удостоивался видёній изъ горняго міра. Созрівши въ духовной жизни, онъ, уже старецъ, всего себя посвящаетъ на двательное служеніе ближнимъ. И богатые, и б'ёдные, и знатные, и простые ежедневно тысячами стекались въ его келін и, падая ницъ предъ согбеннымъ старцемъ, отврывале тайны своей совъсти, повъряли свои скорби и нужды и принимали съ искреннею любовію в благодарностію наждое его слово. Всехъ онъ встречаль съ любовію в радостію, называя при этомъ: "Ватюшка мой, матушка моя, радость моя". Всвиъ благословляль, поучаль, назидаль; многихь исповымываль; больныхь испыляль; многимь даваль лобызать виствшее у него на груди мъдное распятіе, -его материнское благословеніе-или свитую икону, стоявшую у него на столь, внымъ даваль въ благословение антидору или святой ды, вли сухариковъ, другимъ начертывалъ на челъ знаменіе креста слеемъ взъ лампады, нткоторыхъ обнималь и лобызаль съ привътствіемъ: "Христосъ восиресе". Духовная радость проникла СТАРЦА НАСТОЛЬКО, ЧТО ЕГО НЕКОГДА ВЕ ВИДАЛЕ ПЕЧАЛЬНЫМЪ ЕЛЕ унывающимъ, и это радостное настроеніе духа онъ старался передавать и другимъ. Изъ добродетелей христіанскихъ его боле всего украшали кротость и незлобіе, крайнее смиреніе и нестяжательность. Совершивъ свое земное поприще, чистый душею. смеренный в любвеобильный старець техо и мирно почиль о-Госполь, стоя на кольняхъ предъ вконою Божіей Матери Умаленія, съ понившею главою и руками, приложенными къ персямъ. После его блаженнаго въ Господе успенія, память о его высокомъподвежнеческомъ жетіе не только не ослабъваеть, но постоянновсе болће или болће возрастаетъ и утверждается среди православнаго народа русскаго во всекъ его сословіякъ. Православный народъ въ глубинъ сердца чтить олаженнаго старца истиннымъ угодникомъ Вожіниъ и въруеть, что и по отшествін своемъ изъ сего міра онъ не оставляеть своимь предстательствомъ предъ Господомъ всвяъ притекающихъ въ нему. И Господь Богъ, дивный н славный во святыхь Своихъ, благоволиль явить молитвеннымъ предстательствомъ отца Серафима многія чудесныя знаменія в исцеленія. Вполит разделяя втру народную въ саятость приснопамятнаго старца Серафима, Святьйшій Сунодъ неодновратно признаваль необходимымь приступить въ должнымъ распориженіямъ о прославленія праведнаго старца.

Въ 1895 году преосвященнымъ тамбовскимъ было представлено въ святьйшій сунодъ произведенное особою воммиссіею разслідованіе о чудесных знаменіяхь и испъленіяхь, явленныхь по молитвамъ отца Серафима съ върою просившимъ его помощи. Разследование это, начатое коммиссиею 3-го февраля 1892 года окончено было въ августъ 1894 года, проваводилось въ 28 епархіяхъ Европейской Россін и Свбири. Всёхъ случаевъ благодатной помощи по молитвамъ старца Серафина было обследовано коммессіею 94, причемъ большая часть ихъ была достаточно удостовърена надлежащеми свидътельскими показаніями. Но указавное чесло случаевъ благодатной помоще по молетвамъ старца являлось далеко не соотвётствующемъ вхъ дъйствительному числу: въ архивъ Саровской обители, по свидътельству названной коммиссів, сохраняются сотив писемъ отъ разныхъ лицъ съ заявленіями о полученныхь ими благодініяхь чрезь молитвенное обращеніе въ старцу Серафиму. Тавъ вавъ эти заявленія оставались не только не обследованными, но и нигде не записапными, то свитейшій сунодъ поручилъ преосвященному тамбовскому предписать настоятелю Саровской пустыни собрать и записать свёдёния о наиболёе замъчательных случаяхъ благодатной помощи по молитвамъ старца, не бывшихъ доселъ записанными, и на будущее время тщательно вести запись всёхъ могущихъ быть новыхъ чудесныхъ

знаменій по молитвамъ отца Серафима. Послів сего преосвищеннымъ тамбовскимъ дважды, въ начале и конце 1897 года, представлялись въ святьйшій синоль собранія копій письменныхъ заявленій разныхъ лицъ о чудесныхъ знаменіяхъ и исцівленіяхъ. совершившихся по молитвамъ отца Серафима. Не находя еще тогда благовременнымъ приступать въ овончательному суждению о прославленія Саровскаго подвижника, по поводу упомянутыхъ представленій преосвященнаго тамбовскаго, святьйшій сунодъ дважды настоятелю Саровской пустыни продолжать вести потверждалъ запись могущихъ быть новыхъ чудесныхъ знаменій по молитвамъ старца. Въ минувшемъ 1902 г., 19 іюля, въ день рожденія старца Серафима, Его Императорскому Величеству благоугодно было воспомянуть в молитвенные подвиги почившиго и всенародное въ памяти его усердіе и выразить желаніе, дабы доведено было до конця начатое уже въ святьйшемъ сунодъ дъло о прославления благоговъйнаго старца.

Святьйшій синодъ, разсмотрівь во всей подробности и со всевозможнымъ тщаніемъ обстоятельства сего важнаго діла, нашель, что многочисленные случаи благодатной помощи по молитвамъ старца Серафима, обследованные надлежащимъ образомъ, не представляють никакого сомнения въ своей достоверности и по свойству ихъ принадлежать къ событіямъ, являющимъ чудодійственную свлу Божію, ходатайствомъ и заступленіемъ о. Серафима изливаемую на тъхъ, кои съ върою и молитвою прибъгають въ своихъ душевныхъ и твлесныхъ недугахъ къ его благодатному представительству. Вийсти съ симъ сунодъ, желая, чтобы и всечестные останки приснопамятного старца Серафима были предметомъ благоговъйнаго чествованія отъ всёхъ притекающихъ къ его молитвенному предстательству, поручилъ преосвященному митрополиту московскому произвести ихъ освидетельствование. 11-го января сего года митрополить Московскій Владимірь и епископы тамбовсвій Димитрій и нижегородскій Назарій, присоединивъ къ себъ суздальскаго архимандрита Серафима и прокурора московской синодальной конторы князя Ширинскаго-Шихматова и еще четырехъ духовныхъ лицъ, произвели подробное освидътельствованіе гроба в самыхъ останковъ отца Серафима, о чемъ в составленъ ими особый акть за собственноручною всёхъ подписью. Посему святьйшій сунодь, въ полномъ убъжденів въ истинности и достовърности чудесъ, по молитнамъ старца Серафима совершающихся, воздавъ квалу дивному во святыхъ Своихъ Господу Богу, присно

благодъющему твердой въ праотеческомъ православін Россійской Державъ, и нынъ, во дви благословеннаго царствованія Благочестивъйшаго Государя Императора Николая Александровича, какъ древле, благоволившему явить прославлениемъ сего благочестия подвижника новое и великое знамение своихъ благод тяний къ православному народу русскому, подносиль Его Императорскому Величеству всеподданиващій довладь, въ которомь взложиль следующее свое рашеніе: 1) благоговайнаго старца Серафима, почивавощаго въ Саровской пустыви, признать въ ликъ святихъ, благодатію Божіею прославленныхъ, а всечестные останки его-святыми мощами и положить оные въ особо уготованную усердіемъ Его Императорскаго Величества гробницу для поклоненія и чествованія отъ притекающихъ къ нему съ молитвою. 2) службу преволобному отпу Серафиму составить особую, а до времени составленія таковой, послё дня прославленія памяти его, отправлять ему службу общую преподобнымъ, память же его праздновать какъ въ день преставленія его, 2-го января, такъ и въ день открытія святыхъ его мощей и 3) объявить о семъ во всенародное изв'ястіе отъ свитайшаго синола.

При докладъ семъ представлены были на Монаршее усмотръніе нодлинный актъ освидътельствованія всечестныхъ останковъ отца Серафима и краткое описаніе случаевъ чудодъйственной помощи его прибъгавшимъ къ его заступленію. На всеподданиъйшемъ докладъ о семъ святьйшаго сунода Государь Императоръ, въ 26-й день января сего года, соизволилъ Собственноручно начертать: "Прочель съ чувствомъ истинной радости и глубокаго умиленія".

Выслушавъ сів Всемилостивъйшія слова, Святьйшій Сунодъ, по опредъленію отъ 29-го января 1903 г., постановиль поручить преосвященному Антонію, митрополиту С.-Петербургскому и Ладожскому, совмыстно съ преосвященными Тамбовскимъ и Нижегородскимъ, совершить, въ 19-й день іюля текущаго года, торжественное открытіе мощей преподобнаго отца Серафима, саровскаго чудотворца.

Святьйшій Сунодь возвіщаєть о семь благочестивымь сынамь православной Церкен, да купно съ нимь воздадуть славу и благодареніе Господу, тако изволившему, и да прінмуть сіе явленіе новаго заступника и чудотворца, яко новое небесное благословеніе на царствованіе Августійшаго Монарха нашего, подъемлющаго неусынные труды ко благу православнаго народа русскаго и своею

Царскою любовію в попеченіемъ объемлющаго всёхъ свояхъ вёрноподданныхъ всякаго званія и состоянія.

### Опредъленія Святьйшаго Сунода.

І. Отъ 27 ноября—9 денабря 1902 г. за № 5287, по вопросамъ насательно новаго порядка педагогическихъ собраній Правленій духовныхъ семинарій и собраній Правленій духовныхъ училищъ для обсужденія дёлъ по учебно-воспитательной части.

По указу Его Императорского Величества, Святвишій Правительствующій Сунодъ слушали: предложенные Г. Сунодальнымъ Оберъ-Провуроромъ журналы Учебнаго Комитета за ММ 682 и 726. съ заключеніемъ Комитета, по вопросамъ касательно новаго порядка педагогическихъ собраній Правленій духовныхъ семинарій и собраній Правленій духовныхъ училищь для обсужденія діль по учебно воспитательной части, согласно Высочайши утвержденному 1 іюля 1902 г. опредъленію Святванняго Сунода, отъ 26-го марта-3 мая того же года за № 1402. Привазали: Разсмотръвъ настоящіе журналы, Святьйшій Сунодъ опредьляеть: разъяснить по духовно-учебному въдомству, что 1) согласно взивненнымъ по Высочайшему повежению, отъ 1 июля 1902 г., § 92 Уст. дух. сем. я § 32 Уст. дук. учил., отивняются педагогическія собранія Правленій духовныхъ семинарій в собранія Правленій духовныхъ училищъ для обсуждения вопросовъ по учебно-воспитательной части въ прежнемъ ихъ составъ: взамънъ членовъ Правленій изъ преполавателей-троихъ въ семинаріяхъ и одного въ училищахъ, назначаемыхъ епархіальнымъ преосвященнымъ на три года, въ означенныхъ собраніяхъ присутствують съ правомъ голося всв наставинки семинарів или училища, пользующіеся въ оныхъ правами службы, исключая случаевъ болвани или отпуска, при чемъ, для действительности собранія, въ немъ должно присутствовать въ учебное время не менве половины преподавателей въ каникулярное же время приглашаются въ собраніе тв преподаватели, вое окажутся на лицо въ духовно-учебномъ заведенія; при этомъ председатели собраній обязаны наблюдать, чтобы более нажные вопросы по учебно-воспитательной части или заблаговременно разсматривались въ собраніяхъ, до отъезда наставниковъ въ каникуларный отпускъ, или же отлагались до полнаго собранія преподавателей; 2) что васпется кольнонаемныхъ преподавателей, и приглашаемыхъ Правленіями семинарів или училища изъ другихъ учебных заведеній для временнаго преподаванія какого-любо предмета, то таковые преподаватели приглашаются въ засёданія съ правомъ голоса въ тёхъ случаяхъ, когда въ оныхъ обсуждаются вопросы, имёющіе отношеніе къ преподаваемымъ ими предметамъ; 3) обсужденію педагогическихъ собраній семинарскихъ Правленій въ указанномъ составё подлежать всё дёла, поименованныя въ § 103 Уст. дух. сем., и обсужденію собраній учплищныхъ Правленій по учебно воспитательной части дёла, поименованныя въ первыхъ 10 пунктахъ § 37 Уст. дух. учил., и 4) распорядительныя собранія семинарскихъ и училищныхъ Правленій остаются при прежнемъ составё, т. е. съ участіемъ отъ преподавателей лишь одного члева, по назначенію епархіальнаго преосвященнаго.

II. Опредъленіемъ Святьйшаго Сунода отъ 18-21 декабря 1902 г. за № 5625, Святвишій Сунодъ, разсмотрівь вопрось о правать священно-церковнослужителей на древесным насажденія, находищіяся на церковныхъ земляхъ, опредвленіемъ 18-21 декабря 1902 г. за Ж 5625, призналъ нужнымъ преподать епархі--эдд вінавоського видання слёдующія правола пользованія древесными насажденіями на церковныхъ земляхъ: "Насажденные на перковныхъ усадебныхъ и полевыхъ вемляхъ сады, всякаго рода кустарники и деревьи, составлии принадлежность техъ земель. почитаются церковною собственностію и состоять въ пользованів свищенно и церковнослужителей на следующихъ основанияхъ: 1) Липа, насадившія своимъ трудомъ и иждивеніемъ сады, имфютъ исключительное право пользованія плодами и произведеніями отъ. сдъланныхъ ими насажденій, а также могуть продавать саженны и деревья изъ разведенныхъ ими садовъ и питомниковъ постороннимъ лицамъ. 2) Въ случай оставленія упомянутыми въ пункта 1-мъ лицами служенія въ приході, они сохраняють право на получение въ свою пользу половины доходовъ отъ разведенныхъ име-. саловъ и всякаго рода насажденій: выходящіе за штать по преклонности літь-пожизненно, а переводимые въ другой приходъ по распоряжению начальства-въ течение 10 леть; лица же, пере. мъщаемыя въ другой приходъ по прошенію, лишаются права на получение доходовъ отъ указанныхъ насаждений по прежнему мъсту служенія. З) Вдовы и сироты упомянутыхъ въ пункте 1-мъ лицъ имъють право на получение половины доходи отъ садовъ, разведенныхъ ихъ мужьями или отцами, если последние умерли въ техъ

чирвходахъ, гдъ ими были разведены сады, при чемъ вдовы польвуются таковымъ правомъ пожвзпенно, а свроты до првнятія вуъ на безплатное содержание въ учебныя заведения, въ случав же непоступленія въ оныя, -- дочерв до совершеннолітія, а сыновья до 17 летняго возраста. 4) Не возбраниется преемникамъ по приходамъ входить въ соглашеніе съ предшественниками объ уплатъ посл'Едними единовременняго вознагражденія за разведенные ими сады и сдъланныя насажденія, вибсто сохраненія за насадителями права на пользование частью дохода отъ учиненныхъ насаждений. О семъ долженъ быть составленъ письменный договоръ, засвидътельствованный благочиннымъ, который долженъ храниться церковныхъ документахъ. 5) Насадители садовъ и растеній на церковной земль, желающие сохранить за собою и своимъ семействомъ право на пользование доходами отъ насажденняго ими сада, -- обязаны составить подробную опись сабланных в насажденій, каковая опись, по подписаній оной всеми членами причта съ церковнымъ старостою и по засвидетельствание благочиннымъ, должна быть сохраняема при церковныхъ документахъ.

# Разъяснительное постановленіе Святьйшаго Сунода,

отъ 30 овтября—6 ноября 1902 г. за № 4831, по вопросу о пріємь въ духовно-учебныя заведенія дътей иносословных родителей.

Въ разръшение возбужденнаго правлениемъ одного духовнаго училища вопроса, слъдуетъ ли относить въ инословнымъ дътямъ, принимаемымъ въ духовныя училища не свыше 10°/о на основании Сунодальнаго циркулярнаго указа 14 марта 1900 г. за № 3, такихъ дътей, отцы воторыхъ—лица свътскаго звания, но дъды, дяди по отцу и матери и родные братья суть священно-церковнослужители, Святъйшій Сунодъ, согласно заключенію Учебнаго Комитета, разъяснилъ, что тъ дъти, отцы которыхъ не состоятъ священно-церковнослужителями, хотя бы таковыми были ихъ предки и близкіе родственники, должны быть причисляемы къ дътямъ пносословнымъ, пріемъ которыхъ въ духовно-учебныя заведенія ограниченъ 10°/о отношеніемъ.

# Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Согласно § 155 семинарскаго устава, плата за содержание своежоштныхъ воспятанниковъ Семинарии должна быть вносима по третимъ учебнаго года въ теченіе двухъ недёль нослё начала трети. Посему Правленіе Семинарія покорнёйше просить отцовъ таковыхъ воспитанниковъ озаботиться высылкой на ими Правленія въ теченіе времени съ 1 по 15 марта взносовъ за третью треть сего учебнаго года въ размірі 40 руб. съ воспитанниковъ духовнаго званія, не получающихъ пособія, 20 р.—съ воспитанниковъ, получающихъ пособіе, и 60 р.—съ нносословныхъ воспитанниковъ. Не внесшіе въ указанный срокъ денегь за свое содержаніе воспитанники, на основаніи того же устава, подлежать удаленію изъобщежитія.

Въ виду полученныхъ министерствомъ народнаго просвъщенія свъдъній о томъ, что при назначеніи учебнымъ начальствомъвремени говънія воспатанниковъ не всегда принимаются во винманіе условія дъятельности мъстнаго приходскаго духовенства, состороны министерства послъдовало распоряженіе, чтобы время для говънія воспатанниковъ учебныхъ заведеній назначалось въ каждомъ случать не иначе, какъ съ согласія настоятеля той церкви, въ которой воспитанники должны исполнять христіанскій долгь...

Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго» Училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1901-1902: учебный годъ.

(Продолжение \*).

# д) Младшія воспитательницы.

- 1. Въ приготовительномъ влассъ, дъвица Анастасія В. Капустиянская, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ. Училищъ, со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 29 сентября 1901 года.
- 2. Въ 1 норм. классъ, дъвица Татіана Павловна Потапова—
  окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ созваніемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной:
  квартиръ со столомъ 1 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; вънастоящей делжности съ 29 сентибри 1901 года.

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 2.

- 3. Въ 1 пар. влассв, двища Татіана Николасона Бъликова, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархівльномъ Женскомъ Училище со званіомъ домашней учительницы, жалованья получаетъ при казенной квартире со столомъ 150 р. въ годъ и 30 р ежегодной награды; въ настоящей должности съ 28 октября 1901 года.
- 4. Во 2 нор. классъ, дъвица *Клавдія Михайловна Воскобойни-кова* окончила вурсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіємъ домашней учительницы, жалованья получаеть при казенной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 26 октября 1899 года.
- 5. Во 2 пар. влассъ, дъвица Марія Александровна Стефановская, окончила курсъ въ Харьковскомъ Впархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 9 октября 1900 года.
- 6. Въ 3 норм. классъ, дъвица Ирина Алекспевна Шебатинская, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 7 сентября 1898 года.
- 7. Въ 3 пар. классъ, дъвица Впра Константиновна Аристова, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 150 руб. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 20 Августа 1893 года.
- 8. Въ 4 нори. классъ, дъвица Александра Алексъевна Грекова, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ, со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 7 сентября 1898 года.
- 9. Въ 4 пар. классъ, дъвица Софъя Павловна Реутская, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіемъ донашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 27 августа 1897 года.
- 10. Въ 5 норм. классъ, дъвица Павла Оедоровна Власовская, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казанной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 27 августа 1896 года.

- 11. Въ 5 норм. классъ, дъвица Надежсда Петровна Согина—окончила курсъ въ Харьк. Епархіальномъ Женскомъ Училащъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды, въ настоящей должности съ 24 января 1901 года.
- 12. Въ 6 норм. плассъ, вдова священника Анастасія Васильевна Оаворова, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды.
- 13. Въ 6 парал. классъ, дъвица Александра Ильиниина Энеидова, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при вазенной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 22 сентября 1900 года.

#### е) Другія служащія вт училищь лица.

- 1. Завъдующая фундаментальною, ученическою и музыкальною училищными библіотеками, учебниками и учебными принадлежностями Ольга Герасимовна Перликъ; жалованья получаеть при казенной квартиръ со столомъ 180 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 8 іюня 1896 г.
- 2. Врачь при училищной больниць, дъйствительный статскій совътникъ Михаиль Михайловичь Стефановичь-Севастіановичь, докторъ медицины; жалованья получаеть 600 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 13 января 1877 года.
- 3. Больничная надзирательница, фельдшерица, дочь священника, Платонида Петровна Щербина, имбеть свидътельство на званіе фельдшерицы; жалованья получаеть 242 р. и 60 р. награды; всего 302 р. при казенной квартиръ со столомъ; въ настоящей должности съ 22 сентября 1900 года.
- 4. Помощницы больничной надзирательницы, дъвица Пелагія Петровна Прокофъева, окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ, жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 4 октября 1880 года.
- 5. Помощница больничной надзирательницы, вдова діакона, Татіана Петровна Краснокутская, окончила курсь въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училицъ, жалованья получаеть при назенной квартиръ со столомъ 150 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 5 апръля 1894 года.
- 6. И. д. эконома мъщанинъ Алекстъй Оедоровичъ Васильевз; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 560 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 22 августа 1894 года.

Примъчаніе. Кром'в вышепомиенованных лицъ при Училищъ состояли еще: а) кастеляниа, зав'вдывавшая б'кльем'ь и одеждою воспитанницъ и б) ключница, зав'вдывавшая столовою и буфетом'ъ.

Такимъ образомъ, наличный училищный служебный персональ въ концъ отчетнаго учебнаго года состояль изъ 74 лицъ.

Учебный персональ состояль изъ 19 преподавателей, 17 учительниць, 13—старшихъ воспитательницъ и 13—иладщихъ воспитательницъ.

#### 2. Составъ учащихся.

Харьковское Епархіальное Женское Училище— шестиклассное, съ приготовительнымъ классомъ и шестью парадлельными отдёленіями.

Составъ учащихся въ немъ въ концъ 1901—1902 года показываеть слъдующая таблица:

| классы.               | Общее число учащихся. | Духовнит.  | Иносословныхъ. | Жввущихъ въ общежитін. | Приходицикъ. | На полвоиъ Епаркіальномъ содержанів. | На половивномъ. | Стипендіатки и содержащ.<br>на средства благотворител. | Окончили курст и удостос- |
|-----------------------|-----------------------|------------|----------------|------------------------|--------------|--------------------------------------|-----------------|--------------------------------------------------------|---------------------------|
| Приготовительный      | 58                    | 53         | 5              | 58                     |              | 9                                    | 1               | 8                                                      | -                         |
| 1 нормальный влассь.  | 49                    | 39         | 10             | 49                     | -            | 4                                    | 1               | 2                                                      | -                         |
| 1 параллельн. классъ. | 50                    | 36         | 14             | 50                     | _            | 1                                    | 1               | 2                                                      | <b>-</b> :                |
| 2 нормальный классъ . | 51                    | 40         | 11             | 51                     | _            | 10                                   | 3               | 3                                                      | _                         |
| 2 параллельн. классъ. | 49                    | 36         | 13             | 48                     | 1            | 4                                    | 1               | 2                                                      |                           |
| З нормальный классь.  | 41                    | 35         | 9              | 44                     | _            | 4                                    | 1               | -                                                      |                           |
| З параллельн. классъ. | 44                    | 36         | 8              | 44                     | _            | 9                                    | 1               | 2                                                      | _                         |
| 4 нормальный влассъ . | 39                    | 27         | 12             | 39                     | _            | 2                                    | 1               | 8                                                      | -                         |
| 4 параллельн. классъ. | 42                    | 29         | 13             | 42                     | _            | 3                                    | 2               | 3                                                      | _ '                       |
| 5 нормальный классъ.  | 87                    | 27         | 10             | 87                     | _            | . 5                                  | 2               | 4                                                      | _                         |
| 5 параллельн. классъ. | 42                    | 28         | 14             | 42                     | _            | 2                                    | 3               | 8                                                      | -                         |
| 6 нориальный влассь.  | 39                    | 3 <b>3</b> | 6              | 39                     | -            | 10                                   | _               | 5                                                      | 39                        |
| 6 парамельн. влассъ.  | 86                    | 23         | 13             | 36                     | -            | -6                                   | . 2             | 8                                                      | 36                        |
| Bcero                 | 580                   | 442        | 138            | 579                    | 1            | 69                                   | 19              | 85                                                     | 75                        |

Примъчаніе. За полную пансіонерку взносится 70 р. въ годъ, за половинную (съ уменьшоннымъ взносомъ, но пользующуюся отъ училища всёмъ, наровит съ прочими пансіонерками) 50 р., за дочерей духовенства иноепархіальнаго 180 р. и за дъвицъ свътскаго происхожденія 200 р.

(Продолжение будеть).

#### Отъ Харьковской Духовной Консисторіи.

Изъ отношенія Предсівдателя Совіта Харьковскаго Благотворительнаго Общества, на вмя Его Высокопреосвищенства, видночто Совіть сего Общества возвысиль размірь содержанія для псаломщика, въ сані діакона, при домовой Покровской церкви помянутаго Общества, при которой вмітется вакантное псаломщицкое мітето, 300 руб. въ годъ. Если же лицо, которое будетьназначено діакономъ на вакансію псаломщика при церкви Общества, будеть въ состоянія обучать воспитанниковъ и воспитанниць въ заведеніяхъ Общества пітнію, а также управлять во время богослуженія двумя дітскими хорами, п исполненіе этихъ обязанностей приметь на себя, то производимое содержаніе будеть увеличено до 400 руб.

О семъ Харьковская Духовная Консисторія в сообщаеть на основанів Архипастырской резолюців.

### Епархіальныя извѣщенія.

#### Вакантныя мъста.

#### Священническія:

При Осодоро-Стратилатовской церкви с. Тучнаго. Лебединскаго увзда.

- « Іоанно-Предтеченской церкви с. Знаменскаго, Изюмскаго укзда.
- « церкви сл. Перекопа, Валковскаго увзда.
- Николаевской церкви с. Никольскаго, Старобъльскаго ужида.
- Успенской церкви с. Литвиновки, Старобъльскаго уйзда.

#### Діаконскія:

- При Вознесенской церкви с. Зеликовки, Старобъльскаго укада.
  - « Успенской церкви с. Камышеватой, Валковскаго увзда.
  - « Проображенской церкви сл. Половинкиной, Старобильского убода.

При Казанско-Богородичной церкви с. Должика, Харьновскаго убада.

- « Николаевской церкви с. Деркачевки, Лебединскаго ужада.
- « Покровской церкви, с. Пархомовки, Богодуховского увзда.

#### Псаломициикія:

При Николаевской первые сл. Танюшевки, Старобильскаго увзда.

- с Вознесенской церкви г. Золочева, Харьковскаго увзда
- « Усценской церкви сл. Поповки, Старобъльского увзда.
- « Покровской церкви сл. Козбевки, Богодуховского убода.
- « Тихоновской церкви, сл. Стельмаховки, Купянскаго увзда
- « Вознесенской церкви с. Лознаго, Старобъльскаго увзда.
- « Преображенской церкви сл. Межирича, Лебединского увзда.
- Цервви, с. Радьковки, Купянскаго увзда.
- « Николаевской церкви с. Будовъ, Лебединскаго увзда.
- « Преображенской церкви с. Кременной, Купянскаго убода.
- « Пророко-Ильинской церкви г. Сумъ.
- « Вирилю-Месодієвской церкви с. Райгородскаго, Купянскаго увода.
- « Іоанно-Богословской церкви с Гомольши, Зміевскаго увзда.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Новый Харьковскій Архіспископъ.—Обсужденіе устава релегіознопросв'ятительнаго братства въ Харьков'в.—Релегіозно-правственныя бес'вди въ Харьков'в.—Врачебныя станціи для больныхъ учителей и учительницъ церковныхъшколъ.— Пенсіонныя киссы для преподавателей церковныхъ- школъ.—Сиротскаядесятина.— Некрологъ.

Приснопамитный архівнископъ Харьковскій Амвросій літь 10—11 тому назадь, какъ то разь бесіддя съ окружающими его лицами о своемъ смертномъ часів, незамітно перешель къ вопросу о томъ, кто будеть его преемникомъ по Харьковской каеедрів. «Крещу свое лицо, сказаль Владыка, подумавши и сотворнить крестное внаменіе, что на Харьковской каеедрт посль меня будеть преосвящемнюйшій Арсеній», бывшій въ ту пору еще епископомъ Режскимъ. Візщее слово Владыки Амвросія нынів исполнилось. Божівмъ изволеніемъ и волею Государя Императора Харьковская паства неожиданно лишается любвеобильнійшиго архипастыря Флавіана, послів его 14-ти міскачнаго управленія Харьковскою епархією. Онъ переводится на старійшую въ Россій каеедру митрополита Кієвскаго. Но тімъ же изволеніемъ Божівмъ в, смітемь вірять, молятвами бывшаго предстоятеля церкви Харьковской вірять в предстоятеля церкви Харьковской вірять в предстоятеля церкви Харьковской вірять в предстоятеля церкви Харьковской відента в предстоятеля в предс

архіспискона Амеросія, пастей Харьковской дастся въ руководители мужь по сердин ея, Высокопреосвященнъйшій Арсеній, Архіепископь Казанскій. Высокопреосвищеннъйшій Арсеній извістень, какъ одивъ изъ просвъщенивът и стательнъй шихъ и благонопечительнъйшихъ о пастив архипастырей. Онъ принадлежить къ числу тёхъ немногихъ нашихъ архипастырей, которымъ ввірялся и которые съ честію занимали высовій и ответственный пость ректора Духовной Академів. Высокопреосвященнай продолжительное время быль ректоромъ С.-Петербургской Духовной Академів. Мы знаемъ также, что Высокопреосвященнъйшій Арсеній, жавя въ прошломъ году въ С.-Петербургъ, какъ членъ Святвашаго Синода, почти каждый воскресный и праздничный день въ Церкви Благовъщенскаго подворья совершаль богослужение и проповъдывалъ Слово Вожіе. Благол'япное служеніе в живое слово Владыки собирали въ храмъ множество благоговъйно настроенныхъ богомольцевъ Въ последнее же служение Высокопреосвищениващого Арсенія переподнявшіе храмъ многочисленные богомольцы, по выходъ Владыви изъ алтаря, выразили Ему свою благодарность за то духовное наслаждение, какое оне получале отъ его проповъдей и совершения богослужения. При прощальномъ же благословенів Владыки всё богомольцы, какъ одинь человікт, сділали глубокій, а многіе в земной поклонъ. Какъ архипастырь Казанскій, Высокопреосвященнъйшій Арсеній много содъйствоваль возвышенію и пропетанію своей паствы въ ея духовных нуждахъ и матеріальныхъ. Онъ заботился о построеніи храмовъ въ містахъ нужныхъ и важныхъ въмиссіонерскомъ отношенія, объ обезпеченів сельского духовенствя, о благоустроенів духовно учебныхъ заведеній, начиная отъ Духовной Академів. Обозрвніе архипастыремъ Арсеніемъ епархів всегда доставляло радость его паствё: оно сопровождалось почти ежедневнымъ богослужениемъ и бесфдами съ пастырями и пасомыми. Высокопреосвященавищій Арсенійуроженецъ Смоленской губерній (въ мір'в Александръ Брянцевъ) родился 27 августа 1839 года. По окончанів курса наукъ въ Кіевской духовной академін въ 1867 г., Александръ Брянцевъ былъ назначенъ законоучителемъ Вълоцерковской гимназіи. Въ 1868 г. удостоенъ степени магистра богословія и рукоположенъ во святиенника (4 февраля). Въ 1873 году быль назначенъ ректоромъ Таврической духовной семинарів в возведень въ санъ протоіерея. Въ 1875 году 6 апръля принялъ монашество съ именемъ Арсенія. Въ 1882 г. 13 мая архимандриту Арсенію Высочайше повельно быть епископомъ Ладожскимъ. Въ 1883 году еписконъ Арсенійнавначается ревторомъ С. Петербургской духовной академів, а 28марта 1887 г. епископомъ рижскимъ. 15 мая 1893 г. возведенъвъ санъ архіепископа и въ 1897 г. 4 октября назначенъ архіепископомъ Казанскимъ. Высокопреосвященный Владыка Высочайшенагражденъ: въ 1884 г. орденомъ св. Анны 1 ст., въ 1890 г. св. Владиміра 2 ст., въ 1896 г. св. Александра Невскаго и въ-1901 г. брилліантовымъ крестомъ для ношенія на клобукъ. Кромътого владыка имъетъ Черногорскій орденъ Данівла.

— 4 февраля въ зданів духовной консисторіи, подъ предсёдательствомъ Преосвященняго Стефана, Епискона Сумсваго, состомлось общее собраніе протоіереевъ в священняковъ всёхъ перввей г. Харькова. Предметомъ собранія было обсужденіе проевта уставапредполагаемаго въ отврытію въ г. Харьковъ религіозно-просвътительнаго братства. Проевтъ этого устава выработанъ особой коммиссіей, подъ предсёдательствомъ Преосвященнаго Стефана.

Дело объ учреждения въ Харькове религиозно-просветительнагобратства всегда озабочивало Высокопреосвищеннаго Владыку Флавіана, нын'в Митрополета Кіевскаго в Галицкаго. На доклад'в о. благочиннаго церкией г. Харькова, прот. П. Полтавцева, о собранів городского дуковенства отъ 26 ноября 1902 г., высказавшагося за учреждение въ Харьковъ особаго религиозно-просвътительнаго братства, Высокопреосвященный Владыка Флавіанъ изволельначертать отъ 28 декабря 1902 г. резолюцію: "Бога благословита доброе началоч. Результатомъ этого добраго начинанія была органазація особыхъ проповідническихъ кружковъ для религіознонравственныхъ чтеній въ различныхъ пунктахъ г. Харькова и выработка устава братства, который, по постановлению собранія духовенства отъ 4 февраля, и представленъ чрезъ Преосвященнаго Стефана на архипастырское благовозараніе Высокопреосвященнаго Владыки Флавіана. Жаль только, что Владыкі Флавіану не пришлось организовать на дёлю самое устройство этого братства, затеплеть въ немъ духовную жизнь, осуществеть въ самой жизни его высокія релегіозно-просейтительныя задачи на пользу городского народонаселенія. Остается надежда, что преемникь его, Высокопреосвященный Архіепископъ Арсеній, не оставить незаконченнымъ это великое и нынъ особенно нужное для городского населенія религіовно просвітительное діло городского духовенства игородской интеллигенців, а дасть ему "духь жизни", проведеть еговъ самую практическую жизнь.

- На собранів отъ 4 февраля духовенство впервые узнало достовърное извъстіе взъ С.-Петербурга о назначенів Высоковреосващеннаго Владыки Флавіана Митрополитомъ Кіевскимъ и Галицкимъ. Всёми были высказаны чувства душевной скорби о предстоящей разлукъ съ добрымъ в всёмъ доступнымъ архипастыремъ, всегда отвывавшимся во всему, что клонилось къ истинному благу и пользъ Харьковской паствы в епархіальнаго духовенства. Поръшено чествовать отъъвжающаго Владыку Флавіана поднесеніемъ адреса и иконы въ молитвенную память о Харьковской паствъ.
- Сищенникъ Скорбищенской церкви при мъщанской богадельне о. Н. Жебиневъ, пользунсь удобствомъ въ помещения при богальный, около 2-хълыть назадь, учредня воскресныя в правдничныя чтенія, превмущественно для школьниковъ и подростковъ, которыя и носеле характеръ "детскихъ чтеній" съ световыми картинами. Съ 1903 года тъмъ же священникомъ учреждены, вромъ утренняхъ (отъ 11 до 1 ч. дня) "дътскихъ чтеній", "релитіозно-правственныя беседы в чтенія" для варослыхъ, воторыя ведутся непосредственно послѣ вечернв. Съ января 1903 г. въ кругь сотрудниковь о. Жебинева вошли соседней колодногорской Всехсятской церкви священники: о. А. Луценковъ и о. Н. Кратировъ, и, вромъ того, въ качествъ лекторовъ, принимаютъ участіе воспитанники духовной семинаріи; они же завідывають и свътовымъ фонаремъ. Число посътителей-слушателей съ важдымъ разомъ более и более увеличивается, такъ что, напримеръ, января на вечернихъ чтеніяхъ было не менфе 300 преимущественно вврослыхъ и даже матери съ грудными младенцами. На этотъ разъ, посл'в вечерни, было предложно поучение на евангельскую заповъдь: "блажени плачущіе, яко тів утвшатся", прочитань акаенстъ передъ храмовой вконой при стройномъ пѣніи мѣстнаго хора, а затемъ въ аудиторів прочитаны статьи: о богатстве, житіе св. Есенофонта и Маріи, о трезвости и "царствованіе Императора Александра II съ демонстрированиемъ 32-хъ картинъ.

26-го же января были предложены религозно-нравственныя чтенія:

1) въ Покровском монастырт законоучителем коммерческаго училища, священником о. Іоанном Филевским, —,О второй заповеди блаженства Христова и житіе преподоби. Всенофонта и Марін; 2) въ канедральном соборт настоятелем собора, протоіереем о. Стефаном Любицким, —,О храм и священия ком о. Григоріем Виноградовим в "Житіе преподоби. Ксенофонта и Марін"; 3) на Журавлеве в Петропавловской церкви, —про-

тоіереемъ о. Цавломъ Григоровичемъ—"О символѣ вѣры" и житіе в 4) на паровозостроительном заводю, на Петинской улицѣ, епархіальнымъ миссіонеромъ Д. И. Боголюбовымъ—на тему "О значеніи религіозной вѣры для душевной жизии человѣва".

2-го февраля, въ воскресенье читали 1) въ Покроеском монастырт—свищенникъ о. Владиміръ Бусыгить—о 3 заповъди
блаженства Христова в свищенникъ о. Николай Зефировъ о Срътенів Господнемъ, 2) въ Кафефральном соборт—настоятель протоїерей Стефанъ Любицкій—о. Срътеніи в о блудномъ сынъ, 3)
на Паровозостроительном заводто, на Петинской ул., протоїерей
Петръ Тимофеевъ—о постъ и блудномъ сынъ, 4) въ АлександроНевской церкви, на Занковкъ, священникъ Владиміръ Шаповаловъ—объ искушеніи Христа въ пустынъ, 5) въ Мпицанской
богадлянто, на Холодной горъ, о 3 заповъди блаженства и о
Срътеніи и 6) на Журавлевкъ о символъ въры (продолженіе).
Въ этихъ мъстахъ чтенія будуть вестись послъ вечерни, которая
обыкновенно начинается въ 4 часа

- Въ училищномъ совътъ при Святъйшемъ Свиодъ рознивло предположение объ учреждения въ различныхъ мъстностяхъ Россія врачебныхъ санитарныхъ станцій для пользования больныхъ учителей и учительницъ школъ духовнаго въдомства. На первыхъ порахъ имъется въ виду открыть санаторію на одномъ изъ пунктовъ Чернаго моря, при чемъ для помъщения больныхъ имъется въ виду приспособить нъкоторыя изъ зданий, нынъ занимаемыя церковными школами. Подробный проектъ учреждения врачебныхъ сенаторій поручено разработать врачу—члену при училищномъ совътъ А. Ф. Анисимову.
- -- Въ духовномъ вѣдомствѣ разработанъ проектъ всероссійской пенсіонной кассы преподавателей въ церковныхъ школахъ разныхъ напменованій.

По проекту вассы она будеть производить учителямь и учительницамь церковныхь школь не только пенсіи за выслугу изв'єстнаго числа лёть, но и единовременныя пособія. Всё св'єскіе учителя и учительницы начальныхь церковныхь школь являются обязательными участниками кассы, тогда какъ священноцерковно-служители, служащіе въ церковныхъ школахъ, учители и учительницы, учительскихъ церковныхъ школь могуть быть лишь добровольными участниками той же кассы. Для образованія средствъ им'єстя въ виду установить обязательные вычеты взъ жалованья участниковъ и ежегодное ассигнованіе для этого особыхъ средствъ

отъ казны. Кром'в того касса предполагаеть располагать пожертвованіями и выморочнымъ имуществомъ, остающимся после смерти безнаследных участниковъ вассы. Обязательные вычеты съ участниковъ будутъ производиться ежемесячно въ размере 6 проц. мъсячнаго оклада содержанія; квартерныя деньги в пособія вь разсчеть не будуть принимаемы. Лобровольные участники кассыуплачевають въ ся доходъ сжемъсячно по 12 проц. мъсячнагосодержанія. Пособіе изъ средствъ казны будеть произволимо ежегодно въ размъръ 6 проц. на оклады содержанія обязательныхъ участниковъ киссы. Самыя пенсів имвется въ виду установить двухъ родовъ-обывновенныя в усиленныя. Обывновенныя пенсін по выслугь съ участіемъ въ вассь не менье пятнадцато льть. Усиленныя-по выслугь не менъе ияти лътъ, въ случаяхъ полной утраты способности и при этомъ не только къ продолженіюслужбы въ данной должности, но и къ труду вообще. Съ прекрашеніемъ усиленной пенсіи за смертью участника членамъ егосемьи имфетъ быть назначаема пенсія въ томъ размфрф, какой причитался бы имъ, если бы пенсіонеръ получаль обывновенную пенсію. Проекть обращаеть особенное вниманіе на выдачу пенсій вдовамъ; эти последнія пріобретають права на полученіе пенсіи независимо отъ числа лътъ службы самого участника при слъдующих условіяхь: а) за смертью мужа, б) лишеніемь его всёхь правъ состоянія и в) нахожденіемъ въ безв'єстномъ отсутствів. вогда со дня последней публикаців прошло не мене года. При тъхъ же условіную открываются права на полученію пенсій н CEDOTAME. «Харьк. Въд».

— Св. Г. М—евъ въ "Смол. Еп. Въд.", помъстилъ питересную замътку подъ заглавіемъ "Спротская десятина". Въ этой замъткъ авторъ указываетъ на одинъ изъ способовъ, коимъ можно, оказатъ вдовамъ и сиротамъ духовенства существенную помощь.

Въ каждомъ селъ слъдуетъ выдълить изъ церковной земли десятину для вдовъ и сиротъ полосками ли въ каждомъ причтовомъ полъ, или особнякомъ, гдъ намъ удобно. Средствами мъстнаго попечительства на выдъленной землъ устроить небольшой домикъ, въ который вдова, лишившись своего мужа, и должна перейти, продавъ свой домъ, по оцънкъ его благочиннымъ, или членами Благочиническаго Совъта, члену причта, вновь поступившему на мъсто ея мужа, конечно, при взаимномъ соглашени, такъ чтобы не было обидно ни вдовъ, ни поступившему.

Свротская десятина съ домикомъ должна выдёляться в устрояться

и въ такомъ селъ, гдъ нъть вдовъ и сиротъ. Аренда съ этой земли и домика, пока не будетъ вдовы и сиротъ, должна идти въ попечительство о бъдныхъ духовнаго званія.

При такого рода номощи вдовы духовенства не теряютъ ничего такого, что для нихъ дорого. А дорого для нихъ то, чёмъ они жили десятки лётъ. Дорогъ родной храмъ, дороги могилки родныхъ; дорожатъ вдовы и своими прихожанами—крестьянами, которыхъ они хорошо знаютъ и которые никогда не прочь оказать имъ посильную помощь.

Главнымъ же образомъ, върится, что этой мърой можно устранить тъ печальныя, непріятныя отношенія, которыя йногда возниваютъ у вновь поступившаго священника со вдовами.

Поступаетъ молодой священникъ. Около церкви въ своемъ селѣ онъ находитъ домъ вдовы своего предшественника, который въ большинствѣ случаевъ онъ не можетъ купить, такъ какъ вдовѣ "некуда дѣлься". Долго мается поступившій, устранваясь гдѣ-нибудь въ концѣ усадьбы, или втискиваясь въ средину наличныхъ построекъ духовенства и стѣсняя ихъ и себя.

Сволько на этой почвів, что "некуда дівться" священнику, а также и вдовів, возникаеть недоразумівній, доходящих виогда до жалобь благочинному. Для священника создается совсім безвыходное положеніе. Приходится временно селиться за версту и даліве отъ церкви, а не то, не найдя квартиры, онъ совсім уходить из села, и прихожане остаются нісколько місяцевь безъ священника. А вдові трудно бываеть поддерживать оставшуюся отъ мужа большую постройку.

А между тымъ, развы не естественно священнику желать жить вблизи храма, въ воторый ему првходится ходить и днемъ и ночью, и развы хуже будеть вдовамъ и сиротамъ, когда оны перейдутъ въ сиротскіе домики, продавъ свои постройки вновь поступившему члену причта, за которымъ ихъ доброе во всякомъ случать не пропадетъ. При такомъ порядкъ, устраняется часто безвыходное положение членовъ наличнаго причта и улучшается положение вловъ.

Можетъ быть, трудно будетъ разставаться съ своимъ домомъ только тёмъ вдовамъ, которыя не будутъ имёть нужды, или заштатнымъ членамъ причта, которые въ этомъ отношеніи тоже должны быть на положеніи вдовъ,—и также разставаться съ своими насиженными м'естами,—но должны же они примириться съ этимъ, ибо эта уступка необходима для служащихъ, а сл'ёдовательно и для церкви.

Сиротскіе домики, можно над'яяться, будуть благоустроенными, такъ какъ у священниковъ будуть сильный побужденія заботиться о нихъ: долго ли, или ніть, а имъ придется переселиться ыв нихъ и доживать въ нихъ свои дни, а усадебка при нихъ и полевая земля значительно скрасять вдовью и сиротскую долю.

#### НЕКРОЛОГЪ.

#### + Отець Захарія Добрецкій.

18 сентября 1902 г. въ селъ Рогозномъ, Сумскаго утада, послъ непродолжительной, но тажкой болтани, тако скончался заштатный протојерей Арх.-Миханловской церкви села Павловокъ, Сумскаго утада, Захарія Іоанновичъ Добрецкій на 74 году свой жизни. Господу угодно было даровать усопшему сравнительно долгую по нашему времени жизнь; Его же всеблагимъ Промысломъ и устроялась она. Теперь, когда уже закатился послъденій день этой жизни, въ назиданіе себъ припомнимъ тотъ путь, которымъ велъ Господь избраннаго Своего къ невечернему дию Своего царствія.

Покойный о. протојерей, сынъ священника, родился въ селъ Краснопольв Ахтырскаго увзда въ 1829 году. Изъ разсказовъ его о своемъ дътствъ и юности ярче всего выступаетъ воспоминаніе о крайней бълности его родителей и тъхъ лишеніяхъ, которыя приходилось ему испытывать отъ этого въ годы его ученія. Въ б'ёдности и нужд'ё жили воспитаиники духовной школы въ тъ отдаленныя времена, но онъ и тамъ быль бъднъе другихъ. Неръдко приходилось ему самому чинить свои сапоги-ленегь на починку ихъ не было!. Когда молодому Добрецкому оставался одниъ годъ до окончанія курса, онъ, хотя быль въ числь дучшихъ воспитанияковъ, за недостаткомъ средствъ едва не прекратилъ ученія. Отцу его нужно было отдавать въ ученье младинаго сына; на содержание двоихъ дътей средствъ не хватало, и вотъ старшій - какъ уже поучившійся, долженъ былъ остаться дома... И только случайная помощь одного сердобольнаго помъщика дала возможность сдълать первый взнось за содержание въ семинарів и начать послъдній годъ ученія. А дальше? Слъдующаго взисса отецъ все таки сдълать не могъ. Тогда во вниманіе къ прекраснымъ усить хамъ покойнаго и его бъдственному положению онъ быль назначень, какъ тогда называли, старшимъ къ воспитанникамъ, выбраннымъ въ архіерейскій хоръ, и быль принять на казенное содержаніе. Тяжелое то время было для усопшаго! Все свободное отъ уроковъ время приходилось посващать на занятія со ввъренными ему питомцами-онъ быль и ихъ наставнекомъ и репетиторомъ, освобождался онъ только въ ночи, но опять

для того, чтобы приготовиться из лекціямь слёдующаго дня—приготовить и свои уроки.—Въ это же время успёшнымъ исполненіемъ ввёренняго ему дёла онъ обратиль на себя вниманіе тогдашняго Владыки, Преосвященняго Филарета. Въ 1851 году повойный окончиль курсъ ученія. Какъ лучшему изъ окончившихъ курсъ воспитанниковъ, ему предположено было дать и лучшее изъ виёвшихся тогда свободныхъ священническихъ ийстъ— въ с. Бобрикъ, Сумскаго уйзда. Но въ то время вслёдствіе жалобы высшему духовному начальству помінцицы с. Павловокъ графини Бутурлиной на то, что въ Павловкахъ уже два года остается празднымъ місто священника, надлежала крайняя необходимость назначить священника въ Павловим поскорбе и съ выборомъ. Выборъ палъ на покойнаго о. Захарія. Такъ мимо человіческихъ расчетовъ устроялась Божівиъ Промысломъ жизнь усопшаго.

Покойный вступнав въ бракъ и быль посвящень въ санъ священияма. Въ бъдности онъ выросъ, и подругу жизни избралъ бъдную сироту. Къ тому же времени умеръ его отецъ, и на его заботакъ останась осиротъвшая семья. Отъ службы въ приходъ не предвидълось довольства матеріальнаго. Приходъ въ Павловкахъ былъ многочисленный --- это было вийніе богатъйшихъ помъщиковъ, но въ немъ крестьине-кръпостные буквально нищенствовали. Покойный о. Захарій вспоменаль, какь одень разъ, обходя съ предпразначною молитною дома своихъ прихожанъ, онъ нашелъ старуху, полужевую оть голова; несчастная не могла уже двегаться в объ одномъ молела Господа-поскорве превратить ея страданія-послать ей смерть, потому что уже третій день, какъ она вла!.. И это быль не исключительный случай. Между твиъ отъ щедроть такой бідногы зависъдо все матеріальное благосостояніе священника. Оставалось попросить помощи у сильнаго тогда управителя (сами помъщики не жили тогда въ Павловиять). И попросиль ее о. Захарія... За невивніемъ церковной квартяры онъ быль номвщень въ экономической простой хать-холодной и сырой. Осенью онъ отправнися къ управияющему похиолотать насчеть оконныхъ зимнихъ рамъ, которыхъ не было въ затв. Выслушавши просьбу, о. Захарів, хозявнъ предварительно предложель ему выпить съ нимь по рюмей водин и, когда тоть отназался, отговариваясь темъ, что онъ никогда не пиль ен, то управляющій сказаль: «а ты выпей для меня»... Снова последоваль отназъ. Тогда козявнъ велель убрать водну, а самъ модча направился во внутреннія комнаты, давая темъ понять, что бесьдовать съ батюшкой овъ болъе не желаеть. Такъ и осталась квартира о. Захарів безъ зимнихъ рамъ!.. Не лучше того жилось и въ нравственномъ отношенія о. Захарів, какъ пастырю своихъ прихожанъ. То было время почта неограниченнаго произвола владельцовъ и ихъ управителей надъ крестьянами при полномъ попранів правъ последнихъ. Въ тяжеломъ подоженін оказывадся священнякь. Быть заступникомъ за беззащитныхъзначело навлечь на себя гивъъ сельныхъ; мирволеть последнемъ-значело закрыть свой слухъ и сердце для стоновъ часто безъ вины угиетенныхъ... Первое и болъе тяжное положение избраль для себя о. Закарія-онъ сталь на сторонъ слабъйшихъ и постоянно быль за нихъ ходатаемъ и челобитчакомъ предъ помъщиками. Понятно, какъ на первыхъ порахъ встръчены быле его ходатайства помъщеками. Вскоръ послъ поступленія о. Захарів въ Павловии управляющій павловскимъ имінісиъ донось въ Пстебургъ владълицъ, что вновь поступившій священникъ постоянно ходатайствуетъ за народъ и проситъ для крестьянъ всякихъ льготъ, вившивансь, так. обр., въ дъла управленія. Владълица пишеть управляющему: «вапиши подробно, что это за священникъ-новаторъ? Разузнай подробно о его жизни и если что узнаешь, сообщи, и мы его въ 24 часа удаливъ изъ Цавлововъ». Управляющій одно только могь отвітигь, что ка несчастью, вромъ порока ходатайства и заступничества за крестьянъ, во всемв безупречена. Другой случай быль съ однимь хуторскимь помъщикомъ, жившимъ въ приходъ о. Захаріи. Послъ страшныхъ звърскихъ истязаній женщины помъщикомъ за то только, что она не уберегла отъ вороны цыпленка, о. Захарія написаль этому пом'вщику трогательную просьбу быть хоть сколько пибудь помилостивъе въ врестьянамъ. Но тотъ еще болъе ожесточнися и, не показывая вида, что онъ золъ на о. Захарію, прислаль къ нему лошадь съ любезнымъ предложениемъ пожаловать на чай. Тайно извъщенный добрымъ прихожаниномъ что, его зовуть не на чай, «а панъ хоче побыть, шобъ не мішався до его» о. Захарія, не повхаль. Впрочемь эта борьба злого самоуправства помъщика съ пастырскимъ самоотверженіемъ о. Захарія окончилась въ пользу последняго. Смирился помещикъ, вошель въ дружбу съ о. Захарію и сдълался его послушнымъ прихожаниномъ. Лучше стали относиться въ о. Захаріи и другіе пом'вщики. Съ большимъ успъхомъ принимались и его ходатайства за престъянъ.

Такъ трудно было усопшему пастырствовать на первыхъ порахъ. А между тъмъ Божівмъ смотръніемъ гототился для о. Захарів вресть—одинъ изъ самылъ тяжевхъ въ его жизни. Въ 1856 году послъ четырехътьтней супружеской жизни скончалась его жена. Оставался ранній вдовецъ съ двумя малольтними сиротками. Лишался отецъ ближайшаго и незамънимаго друга, съ которымъ могъ дълиться и радостію, и горемъ; лишались дъти материнской любви и нъжнаго ся попеченія. Тяжкое для всяваго, а тымъ болье тяжкое для священника горе. Но безропотно принялъ о. Захарія втотъ тяжелый кресть отъ Господа, и съ честью пронесъ его чрезъ всю свою долгольтию жизнь! Подросли дъти, упли въ школы,

оставался о. Захарія у себя въ дом'в одинъ, какъ перстъ. Тогла-то со всею силою обнаружилось его всегдашиее стремление послужить своему приходу, всего себя отдать двлу руководительства своихъ духовныхъ чалъ. Не говоря объ исполнения покойнымъ своихъ прямыхъ пастырскихъ обязанностей-не было такой нужды въ приходъ, на которую не отзывался бы онъ со всею горячностію своей цільной натуры. Не было въ Павловвахъ школы, и онъ открылъ ее. Его не остановило то обстоятельство. что школу пришлось помъстить на другомъ концъ села въ 2 верстахъ отъ его квартиры, но тамъ нашлось даровое помъщение, гдъ проживаль н его единственный помощенкъ въ школьныхъ трудахъ-отставной солдать, а свои личныя неудобства, какъ всегда и во всемъ, очевидно, оставались на заднемъ планъ. И о. Захарія ежедневно аккуратно ходиль въ школу н всегда пъшкомъ-лошади не было, да и купить ее не за что было. Ученековъ набралось много-были здёсь и 40 и 30 летніе и дети 7 леть. По отзыву ихъ учителя, съ великовозрастными ученивами заниматься устными предметами было легко-они быстро усвояли ученіе, но учить письму-очень трудно. Сидить, папр. за столомъ такой ученикъ съ перомъ въ одервенъвшей рукъ; потъ градомъ съ него катитъ, но писаніе плоко дается. «Чого, съ недоумвніемъ вопрошаеть онъ батюшку: воно такъ не уморышся съ совирою въ рукахъ, якъ съ перомъ? И эта просвитительная дъятельность въ тиши продолжалась до открытія земских школь, безъ всякаго вознагражденія. Не было въ то время въ деревняхъ никакой медвиньской помощи — онъ началь врачевать и тёлесные недуги своихъ пасомыхъ. Тъ элементарныя свъдънія по медицинъ, которыя онъ пріобръль въ семинаріи, опъ пополнилъ чтеніемъ и разспросами у врачей, пріобрѣлъ медикаментовъ и приступилъ къ лъчению. Лъчение это было весьма просто, но очень успъщно. И какихъ только болъзней не приходилось лъчить о. Захарію. Сохранилась его книга, въ которую онъ подробно вписываль имя паціента, родъ болезни, время заболеванія, средства леченія. Туть встречаются и карбункулы, и сибирскія язвы, которые онъ разрізаль перечиннымь ножемъ, и переломы востей, которыя онъ забинтовываль въ простые лубки, и раны отъ удара лошадинаго копыта, которыя онъ зашиваль иглой. Особенно онъ сдълался извъстнымъ лъчениемъ глазныхъ болъзней. Глаза онъ дъчндъ какою-то примочкою, которую выписывалъ изъ Харькова отъ одной старухи. Капла эти въ свое время были химически изследованы и признаны безвредными. И этими каплями онъ просто чудеса творилъ. Вакъ объ искусномъ глазномъ врачъ молва о немъ разнеслась вездъ, даже въ предълахъ Курской губ.; изъ разныхъ селъ прібажали больные, нанимали себъ квартиры и утромъ и вечеромъ приходили въ нему на лъченіе;

и быле случан, когда даже въ періодъ сильнаго заболъванія больные получали полное выздоровление. Замъчательно, что въ Павловкать за времи пастырства о. Захарів не было ни одного слепого. -- Между бумагами о. Захарін сохранилось отношеніе въ нему Сумской Земской Управы отъ 1873 года; въ этомъ отношения управа ввиду того благодътельнаго участія, какое о. Захарію оказываєть страждущему человічеству просять его провърить донесенія фельдшера относительно оказавшихся въ Павловскомъ приходъ больныхъ заразною бользнію. Льченіе свое о. Захарія производель, безмездно. Но мужнчки ценили трудъ безкорыстного лекоря. По приговорамъ общества они преподносили ему по 100 и 50 руб, не разъ. Помъщаемъ пълнкомъ одинъ изъ такихъ приговоровъ, оказавшійся, между № 171 его преподобію священнику с. Павлововъ О. 3. Добрецкому. Крестьяне собственники Павловской волости общественнымъ приговоромъ определили назначить вамъ денежное пожертвование за ваши труды и безвозмездное авчение больныхъ по Павл. волости; деньги, собранныя по сему приговору самими врестьянами, 103 руб. 80 коп., представлены въ Правленіе; каковыя деньги Павл. Вол. Правл. Вашему Преподобію при семъ имжетъ честь препроводить". О другомъ подобномъ фактъ помъщена замътка въ Епарх. въдомостяхъ за 1879 годъ подъ заглавіемъ "Признательные прихожене". Наступиль знаменательный для крестьянь годъ освобожденія ихъ отъ крвпостной зависимости. Во многихъ селахъ крестьяне. волнуемые ложными слухами и опасеніями, отказвлись принять оть помівщиковъ землю на выкупъ; произошли бунты и экзекуціи. Та же опасность угрожала и Павловнамъ. Но самоотверженно выступиль о. Захарій въ своимъ, уже волновавшимся духовнымъ чадамъ- и здъсь обнаружилось то великое ихъ довъріе въ своему пастырю, которое онъ у нихъ снискалъволнение прекратилось. Признавая въ данномъ случав заслугу исключительно за о. Захарію владільцы с. Павлововъ тогда же выдали ему денежное вознаграждение при следующемъ отношение: "Хотенское вотчинное управление отъ 28 марта 1863 г. № 42 священия у с. Павлововъ о. Захарів Добрецкому. Его сіятельство графъ П. С. Строгановъ изволиль предписать сему правленію выдать вамъ въ возданніе за труды и злопоты по врестьянскимъ дъламъ вашего прихода, а равно и за особую вашу заботдивость въ удоржанію крестьянь въ должномъ повановеніи властямъ н закону во время сильнаго волненія, бывшаго въ сель Ястребенномъ 1),въ предстоящему праздимку Пасхи-100 р. Кромъ того его с-ву угодно было выразать вамъ особую благодарность за то, что порядокъ, спокой-

<sup>1)</sup> С. Ястребенное-сосъднее съ Павловками тъхъ же владъльцевъ.

ствіє и самыя миродюбивыя отношеній между крестьянами и владёльцемъ, весьма рёдкій въ настоящее время въ цёломъ имёній, состоящемъ изъ 6 селеній, водворились наиболее всего вслёдствіе вашего истинно-ревностнаго и безукоризненнаго иснолненія вами священныхъ вашихъ обязанностей и безпредёльной любви вашей къ своимъ прихожанамъ".

Случался-ли въ приходъ о. Захаріи пожаръ, оставлявшій многія семейства безъ крова, пищи и самыхъ необходимыхъ предметовъ домашняго обихода, и о. Захарія съ 2, 3 подводами уже объйзжаль село и приглашаль крестьянь къ пожертвованіямъ въ пользу погорёльцевъ. И жертвовали и отъ набытка, и отъ скудости. И холстъ, и лишняя ветхая одежда, и хлёбъ, и горшокъ, и лишнее колесо — все принамаль онъ съ благодарностію, и потерпъвшіе всегда получали самое необходимое на первыхъ же порахъ. Конечно, первымъ и самымъ щедрымъ жертвователемъ быль самъ о. Захарія. Огорчалась его старушка — мать, видя, какъ онъ опустощаль свое хозяйство, раздавая и направо, и налъво. "Богь дастъ, — все будеть!" утъщаль ее сынъ.

Ревность о. Захарів въ исполненів своихъ прявыхъ пастырскихъ обязанностей доходіла до того, что свидітелямъ его жизни казалась даже превосходящей міру, когда напр., онъ буквально не дойдалъ куска хліба, не допивалъ своего стакана чаю, чтобы спішить напутствовать больного и часто даже не опасно больного. Относительно вознагражденій за требомсправленіе онъ быль настолько нестяжательнымъ, что часто отказывался даже оть предлагаемой платы, если виділь, что это было стіснительно для предлагавшаго. Это происходило нерідко. На первыхъ порахъ члены причта считали себя обиженными и негодовали на таковой образъ дійствій своего настоятеля, яко бы лишавшаго ихъ дохода, добровольно предлагаемаго,—но открылось, что о. Захарія въ такихъ случаяхъ въ книгу братскихъ доходовъ плату за требоисправленіе записываль полностію, какъ нолученную имъ, и так. обр. изъ своихъ средствъ удовлетворяль остальшыхъ членовъ причта.

И поняли простымъ сердцемъ духовныя чада всю сялу любви своего настыря въ нямъ и отвътно возмобили его. Заболълъ о. Захарія одно время катарромъ гортани, лъчился и въ Харьковъ, и въ Кіевъ, насколько нозволяли ему его небольшія матеріальныя средства, задолжаль и лъченія не окончиль за немишніемъ денегъ. Тогда прихожане сами предложили ему помощь. Общественнымъ приговоромъ постановили выдать ему 200 р на лъченіе. Такъ окръпла взавиная любовь между отцомъ духовнымъ и его духовными чадами. Явились, так. обр., самыя благопріятныя условія для съявія слова Божія; съ увъренностію можно было оживать и обильныхъ пло-

довъ съннія, тымъ болье, что усопшій во всю службу свою быль учительный шимъ настыремъ, неопустительно проповъдуя слово Божіе и за богослуженіемъ в при всъхъ удобныхъ для того случаяхъ. Онъ обладалъ всиусствомъ импровизаціи, — и живое слово умудреннаго жизненнымъ опытомъ настыря всегда производило сильное впечатльніе на слушателей. — Примърно настырская дъятельность о. Захарія въ своемъ прихожанъ. Былъ такой случай. Въ сосъднемъ съ Павловками гор. Бълополью при выберъ старосты къ Преображенской церкви произошли недоразумьнія между епархіальнымъ начальствомъ и прихожанами. Было назначено следствіе. Тогда прихожане обратились къ епархіальному начальству съ просьбой назначить для производства слёдствія о. Захарію: "мы ему только одному вёрниъ" мотивировали они свою просьбу. Просьба эта была уважена, хотя о. Захарія не состояль въ то время въ соотвётственной данному случаю должности.

Въ 1874 г. преосвященный Невтарій предложиль о Захаріи мъсто въ богатой слободь Сватовой Лучкь. Это была милость со стороны преосвященнаго. Но не такъ приняль это о. Захарія. Онъ поспышиль въ Харьковь и со слезами просиль преосвященнаго оставить его въ Павловкахъ и тому пришлось успоканвать о. Захарію: "Богъ съ вами—я насильно васъ не перевожу. Я предложиль вамъ это мъсто, какъ достойному, но если вы сроднились съ своею паствою, такъе себъ съ миромъ восвояся". Предложенное мъсто было несравненно богаче Павловокъ, но митніе о. Захаріи было таково: "меня любять прихожане, я ихъ люблю—это для меня самый богатый приходъ!"...

Прошло сорокъ лътъ пастырства о. Захарів въ Павловкахъ; онъ уже быль старикъ. Съ большою увъренностію можно было ожидать, что конець жизни онъ проведеть въ Павловкахъ спокойно, какъ любимъйшій пастырь среди возлюбленныхъ имъ прихожанъ. Но Богъ судилъ иначе.

Съ 1885 года Павловии совершенно неожиданно и случайно сдълались разсадникомъ новаго лжеученія, весьма опаснаго для государства и церкви. Появилась павловская толстовіцина. Распространителемъ новаго лжеученія явился мъстный землевладълецъ, внязь Хилеовъ. Въ этомъ году ки. Хилковъ по выходъ въ отставку изъ военной службы явился въ Павловки горячо убъжденнымъ послъдователемъ гр. Толстого. Сначала онъ часто посъщалъ о. Захарію и велъ съ нимъ продолжительныя бесъды, превмущественно религіознаго характера. Казалось, что поколебавшись въ истинахъ православія, онъ для себя искаль разъясненій правоты православія. Но скоро увидълъ о. Захарія, что не истины ищеть князь—слинікомъ яростно оть началь отстанвать свои неправославные и претивуправитель-

ственные взгляды, а отторженія врестьянь отъ православной вёры. Свльно встревожнися о. Захарія за своихъ возлюбленныхъ првхожанъ. Убёдительно просиль онъ князя не внушать своего ученія довёрчивымъ простымъ поселянамъ, которые могуть увлечься его княжескимъ положеніемъ
и усвоить себё взгляды, въ будущемъ могущіе имъ доставить одно несчастіе. И честью благороднаго дворянина, и во имя человёколюбія заклиналь о. Захарія князя не принимать на себя роли соблазнителя простодушныхъ. Но тщетпо!..

И началъ внязь Хилковъ пропагандировать свое нагубное ученіе, но предварительно постарался всеми мерами расположить нъ себе престыянъодариваль детей (особ. школьниковь) сластями, книжечками, письменными принадлежностями, наконецъ, отдъливши свою часть имънія отъ матеря (около 400 дес. земли), --- онъ подъ видомъ крайне дешевой продажи (по 36 р.) роздаль ее ближайшимь по мъсту жительства крестьянамъ, выдълвши и себъ участовъ въ 3 дес. Проновъдуя необходимость для всъхъ крестьянского физического труда, онъ самъ одълся въ крестьянское платье, собственноручно исполнять всв полевыя работы и домашнія черныя. Въ глухомъ уголив поля на своемъ участив онъ устроилъ себв избу и двятельно принялся за пропаганду. Онъ приглашаль къ себъ крестьянъ, угощаль ихъ, четаль имъ Евангеліе и, превратно толкуя его, убъждаль ихъ не молиться Богу, въ церковь не ходить, не чтить св. креста и иконъ. не присягать, въ военную службу не поступать, судовъ и власти не признавать, при этомъ о Государъ такъ непочтительно говорилъ; что крестьянамъ даже страшно было слушать его, какъ они сами выражались. Немного на первыхъ порахъ было последователей у кн. Хилкова-слешкомъ опасно было его ученіе. Но когда колеблющіеся узнали, что о дъйствіяль князя извъстно начальству и духовному и свътскому, что за немъ учрежденъ тайный полицейскій надзоръ, и что, не смотря на это, князь безпрепятственно пропагандируеть свое пагубное учение, отношение ихъ къ этому новому ученію сразу измінилось. Явились отпрытые уже послідователи его. И около семл лётъ свободно сёялъ Хилковъ плевелы между крестьянами-преграды не было. Обыкновенно свътское начальство отвъчало: это секта чисто религіозная, пусть борется съ ней духовенство. На рамена о. Захарін ложился новый тягчайшій кресть — борьбы за души своихъ пасомыхъ. Всъ способы убъжденія переиспыталь онъ съ колеблющими и совращенными, и одинъ на одинъ, и приглашая ихъ къ себъ на домъ. Сначала на бесъды въ домъ о. З. являлся и самъ Хилковъ, но своро пересталь бывать. Беседы эти не приносили благих результатовъ. вогда на предоженные отъ сектантевъ вопросы давалась полные в исные

отвёты и указывались места Св. Писанія, которыми совершенно уничтожались ихъ взгляды и убъжденія, они при очевидной истинъ, не будучи въ состоянін продолжать вести бесёды, упорно молчали. Что же вы теперь убъдились, что вы заблуждались и неправы были"? спрашиваль о. Вахарій. А они отвічали: "пойдемь нь князю, какь скажеть". А князь опять имъ объяснить недочивнія согласно своимъ предвзятымъ идеямъ. Потомъ, когла число совращенныхъ увеличилось, бесёды стали вестись каждое воспресенье въ школъ, куда неръдко являлся и Хилковъ. Не было такого установленія церковиаго и государственнаго, на которое бы не нападаль Хилковъ и все на основаніи Слова Божін, неправильно, конечно разъисня емаго. На босъдать этихъ, какъ равно и частныхъ, совопросивки воли себя грубо, дерзко, кощунственно- насмъщанво во всему православному. Скоро стало ясно, что не релягіозные вопросы якъ интересують. Какъ ни маскировались они, что якобы "истины они ищуть" очевидно было чего они ищуть н чего хотять. Хилковъ подъ прикрытіемъ религіи проповидываль имъ правній соціализмъ. Сразу поняль о. Захарів ихъ ученіе, цель и желанія и всвиъ указывалъ, что Хилковъ проповъдуеть учение антихристиянское и антигосударственное, но ему не вървив, или не хотъли върить. Разъ пришелъ къ о. Захаріи одинъ изъ совращенныхъ съ раскаяніемъ въ прежией ереси и съ обращениемъ опять въ лоно православия. На вопросъ, что побудило и расположило его обратиться, онъ чистосердечно повъдаль: "Когда князь объясняеть намъ Евангеліе, то кажется, что все то правда, что онъ говорить, а прійду къ вамъ, да вы объясните, то выходить князь ошибается, а вы правы; опять иду къ князю и опять кажется правда на его сторонъ. Я и говорю князю: пойденте вдвоемъ къ батющев, вы съ нивъ будете спорыть, а я буду слушать..., а онъ мив говорить: братець, намь Ввангеліе ни по чемъ; не ввра намъ нужна, а намъ нужно.... и тутъ такого наговориль, что страшно стадо, я перекрестился, да и ушель, чтобь больше не слышать такихь речей. Последнія печальныя событія въ Павловкахъ многое разъяснили уже. А все таки беседы продолжались, да и не вести ихъ нельзя было. Зло ширилось. Нужно было хотя другихъ оградить отъ увлеченія пагубнымъ ученіемъ. Нужно замітить, что въ первые пять лють появленія толстовщины въ Павловкахъ, не было еще на Епархіальнаго Миссіонерскаго Совъта, на спеціальнаго епархіальнаго миссіонера, ни готоваго руководства для беседъ. Но о. Захарія вышель на борьбу во всеоружів Слова Божія, яко доблій вовнъ. Онъ ночи проводиль надъ Библісю и составиль полими конспекть тыль ивсть Библів, которыя необходены были въ беседать съ сектантане, я настолько полеме, что этому удивлялись даже лица спеціально подготовленныя въ иносіонорству. Главное достонество покойнаго было въ этихъ бесбдахъ его кротость, глубокое

смиреніе, любовь сострадательная къ отпадшимъ. Они глумятся, язвять, оскорбляють, а онъ всегда ровный, тихій, любящій, только на лицъ его выражалась та сердечная скорбь, которую онъ переживаль въ данное время.

Тяжела была для о. Захаріи эта борьба. Но какъ ни трудно было это дёло, все таки ничто въ сравненія съ тяжестію нравственною, которую приходилось испытывать при томъ соблазий, которой производили сектанты среди православныхъ. Не говори уже о томъ, что сектанты въ церковь не ходили, не говёли, отказывались крестать своихъ дётей, убрали изъ своихъ домовь св. иконы, они старались не пропустить и малейшаго случая, чтобы не поглумиться надъ всёмъ, что дорого для каждаго вёрующаго.

Настанетъ страстная пятница, православные спёшать въ храмъ поклониться плащаницё послё почти цёлодневнаго поста, а сектантъ стоитъ на
улицё и ёстъ напоказъ всёмъ сало; возвращаются православные отъ перковной службы въ день Св. Пасхи, а сектантъ вывозитъ изъ двора навозъ въ поле. Былъ такой случай. Хоронили умершаго. За гробомъ въ числё другихъ шли и сектанты, всё въ шапкахъ. О. Захарія обратился къ
нимъ съ предложеніемъ снять шапки, ему съ насмёшкой отвётили, что онъ
самъ въ шапкё, а о. Захарія былъ, по обыкновеніи, въ камилавкё. Съ
тёхъ поръ и въ лётній зной и зимній холодъ о. Захарія всегда провожалъ умершихъ на кладбище съ непокрытою головою, совершенно почти
лишенною волосъ.

Для о. Захарін этимъ не ограничилась тяжесть его правственнаго состоянія. Слишкомъ смутно было то время въ жизни Павловскаго прихода, а потому и остественно, что всякому недоразумънію могло быть тамъ мъсто. И воть въ одинъ изъ этихъ тругныхъ годовъ о. Захаріи неоффиціально было предложено однамъ изъ начальственныхъ лицъ въ Епархіи уступить въ Навловкахъ мъсто болъе достойному. Легко представить, съ какими чувствами явился къ Преосвященному Амвросію о. Захарія съ просьбою не о переводъ на другое мъсто, а объ увольнении его заштатъ. "Нътъ, сказаль Преосвященный, не могу-Вы мей еще нужны. Просите миста гди нночдь въ городът. О. Захарія сказаль: "Дайте мив місто въ Воробьевив (сосъднее село съ Павловками). Преосвященный съ удивлениемъ воскликнулъ: "меня это поражаеть. Всякій, даже недостойный проситель, желаеть лучшаго, несоотвътствующаго ему мъста, а вы проситесь въ Воробьевкув. О. Вахарія отвічаль: "мий ничего не нужно. Если мий не суждено умереть въ Павловкахъ, то я кочу котя вблизи Павловокъ дожить"... "Могу и въ Воробьевкъ дать вамъ мъсто, но я васъ не гоню и изъ Павловокъ. Повзжайте съ Богомъ, живите и трудитесь". Между твиъ прихожане, узнавъ о цъли поъздки о. Захаріи въ Харьковъ, возроптали и ръшили отстаивать своего любимаго пастыря. На сходий составили приговоръ о подачв

прошенія Преосвященному, чтобы о. Захарію оставили въ Павловкахъ; назначили и уполномоченныхъ для подачи прошенія лично Преосвященному. Просто, но въ высшей сгепени трогательно исчислили прихожане незабвенные 40 летніе труды своего пастыря, и постановили "покоривние просить Его Высокопреосвященство не оставить ихъ безъ такого добраго и примърнаго приходскаго настоятеля, какъ прот. о. Захарія Добрецкій, а предоставить ему быть ихъ настоятелемъ и блюстителемъ Закона Божія до его жизни". Вскоръ была получена о. Закаріемъ телеграмма отъ ключаря собора слъд. содержанія: "Кром'в глубоваго чувства благодарности за ваши истиню пастырскіе, многольтніе труды Владыка ничего не имветь противъ васъ. Успокойте прихожанъ и себя. Владыка посыдаеть свое архипастырское благословение вамъ и вашимъ прихожанамъ за ихъ сыновнюю любовь къ своему доброму пастырю". Въ числъ подписавинияся подъ приговоромъ было в итсколько сектантовъ, которые выразвлись такъ: "хотя мы его не признаемъ своимъ священнякомъ, но онъ добрый, хорошій человъкъ ... Такого же мивнія быль о немь и ки. Хилковь. "Это лучшій изь жрецовь", говориль онь (называя жрецами всёхь православныхь священив овъ).-Но "спасется претерпъвый до конца" это всегда имълъ въ виду о. Захарія. Близко знавіпіє его и преданные ему люди говорили: "да оставь Павловки, въдь ты достаточно потрудился, ты правъ и предъ Богомъ, и предъ людьми, и предъ своею совъстью, можно на старости и покойнъе найти мъсто". Онъ отвъчалъ: "Какъ! значить быть наеминкомъ, который видить волка грядуща, оставляеть овцы и бъгаеть. Я умру туть. Штундисты угрожаютъ убить меня (онъ неоднократно получалъ анонимныя письма съ подобными угрозами). Чтожъ, если Богу угодно, я готовъ душу свою положить зава.

Тяжель быль кресть, посланный Господомъ о. Захаріи, въ видъ совращенія части его прихожань въ штунду, но Господу же угодно было, чтобы в этоть кресть не быль послъднимъ... Новое горе ожидало его. Въ Сумскомъ увздъ, верстахъ въ 30 отъ Павловокъ, въ селъ Рогозномъ свищенствуеть сынъ о. Захаріи о. Михаиль, котораго онъ навъщаль очень часто. Здъсь, въ кругу многочисленной согласной семьи, онъ видимо отдыхаль душой. Лишенный полнаго семейнаго счастія, давно одинокій, здъсь онъ быль главой счастливой семьи; окруженный внуками, онъ быль похожъ на патріарха, какъ многіе его и называли. Забывалось свротство, тяготы жизни, отогръвалось родственною любовію сердце! Но скоро и здъсь онъ лишелся утьшенія. Въ 1895 скончалась жена о. Михаила, оставивъ послъ себя 6 душъ дътей, изъ которыхъ старшей дочери было около 14 лътъ, а меньшому сыну 1 годъ. Неизиърямо было горе осиротълаго мужа и дътокъ, потерявшихъ въжную мать. Надрывалось сердце посторонняго

зрителя при видъ такого несчастія еще недавно счастливой семьи. Что же пришлось испытать о. Захаріи, извёдавшему на опыть всю горечь ранняго вдовства? Горько рыдаль онъ надъ безвременной могилой, схоронившей такъ нужную для другихъ жизиь! Но не первое это было горе въ жизни о. Захарія, чтобы безплодно проливать слезы. нужно было дъйствовать -- помочь сыну и его семьъ. Приходъ с. Рогознаго весь состоять изъ хуторовъ, нъкоторые изъ никъ удалены отъ Рогознаго на разстояние до 12 версть, въ приходъ 3 школы-слъдовательно, о. Миханаъ долженъ проводить большую часть дня вив дома. Кто же присмотрить за дътьми въ его отсутствіе? Неужели для этого взять изъ училища старшую девочку? Такія мысли занимали въ то время о. Захарію. И, какъ всегда, скорый на двиствование — такъ и теперь о. Захария думаль недолго. Еще не успъли высохнуть первыя слезы осиротълой семьи, какъ имъ уже послано было прошеніе объ увольненіи его за штатъ. Онъ ръщеть сартител прстаном своих мяточетних внаков и помощникомъ удрученнаго горемъ сына. Приносилась въ жертву даже кровная любовь къ Павловкамъ! Не замедлила последовать и резолюція на прошеніе. Преосвященный Амвросій написаль на немъ: "Св благодарностью за долговременную и честную службу увольняю просителя за штата".--Глубово трогательно было прощаніе о. Захарія съ своею паствою. Въ свое время объ этомъ сообщалось на страницахъ журн. "Въра и Разумъ" 1895 г. № 22-й. Отецъ Захарія поселился въ Рогозномъ Жаль было видёть этого воличественнаго старца, уже ослабъвшаго твломъ, но съ свътлымъ, недюжиннымъ умомъ, умудреннаго долголътнимъ опытомъ жизни, со взоромъ проникавшимъ въ самую глубину душислишкомъ узко было поле дъятельности для такого мощнаго духа!...

Съ 1898 г. уже видимо становилось, что о. Захарія медленно, но неуклонно приближается къ закату своей многотрудной жизни. Давнишній ревиатизмъ съ бользнію почекъ постепенно разрушаль его здоровье. Въ Въ іюль наст. года бользнь его обострилась. Стало очевиднымъ, что ему уже немного осталось житъ. 13 августа надъ болящимъ было совершено тамиство елеосвященія и онъ быль напутствованъ св. тайнами Весь августь шъсяцъ и начало сентября состояніе о. Захаріи все ухудшалось. Много тяжкихъ дней приплесь выстрадать о. Захаріи при этомъ медленномъ умираніи!... Только твердая преданность воль Божіей и молитва нъ Богу утьшали его страданія. Когда появился послівдній, сділавшійся роковымъ, приступъ бользви, то для послідняго напутствованія о. Захарія пришлось пригласить молодого священника изъ ближайшаго села. Около часу продолжалась исповёдь. Сильно растроганнымъ вышель отъ о. Захаріи его случайный духовивкъ. "Я счастливъ", говориль онъ послів, "что Господь удостовить меня принять такую святую исповёдь". Послё слёдовавшаго затёмъ причащенія Св. Такить наступили послёдніе часы жизни о. Закарін. Тяжко стредаль онъ, но даже и въ полубезсознательномъ состояніи съ его коснёющаго уже языка срывались только отдёльныя слова молитвъ и ослабёвшая рука его силилась сотворить крестное знаменіе. 18 сентября, въ 6 час. пополудни, о. Захарія тихо скончался. 20 сент, послё утрени, быль совершень вынось тёла почившаго въ храмъ и затёмъ отслужена заупокойная литургія мёстнымъ благочиннымъ, протоіереемъ о. Алексьемъ Чугаевымъ, въ сослуженія 4 скященниковъ. Въ отпёваніи тёла усопшаго участвовали 12 священниковъ, между которыми были и оба павловскіе священники и 5 діаконовъ.

При погребеніи было произнесено два надгробныхъ слова, изъ которыхъ первов было просвящено воспомвнанію выдающейся дичности усопшаго, по истивъ мужа сильнаго вь словъ и дъль. Другое надгробное слово было сказано старшимъ изъ павловскихъ священниковъ; главнымъ предметомъ его было то полное любви воспоминание, которое еще такъ свльно въ бывшвур духовных чадахъ почавшаго-павловскихъ врестьянахъ в воторое, въроятно, не скоро еще тамъ заглохнетъ. По окончанів отпъванія гробъ съ тыомъ усопшаго быль вынесень изъ храма священнослужителями, обнесовъ вокругъ церкви и, согласно завъщанию покойнаго, опущень въ могилу у алтаря, вблизи престола Божія, служенію предъ которымъ онъ посвятилъ большую часть жизни и лучшія силы свои. По возвращение изъ церкви въ домв, гдв жилъ почившій, после краткой литіи, по общему желанію, было прочитано завъщаніе покойнаго о. Захарів, вполнъ дорисовавшее образъ почившаго. Указавъ весьма подробно мъсто для погребенія, о. Захарій въ завъщанів распредълиль и оставшіяся посль него деньги Немного ихъ было - всего - 360 р., собранныхъ уже на поков изъ пенсін. Распредълялись они такимъ образомъ: 100 р. на павловскую церковь, 100 р. на сорокоусть при той же церкви, остальные -повменованнымъ въ завъщания дальнимъ и очень бъднымъ родственникамъ. Сыну и замужней дочери -- отказываль покойной оставшееся посль него платье. "Стыжусь и прощенія прошу, что такъ бідно оставляю" обращался онъ въ завъщания къ своимъ дътямъ. Но кто зналъ жизнь усопшаго, его широкую благотворительность, его взглядъ на деньгв, именно только какъ на средство помочь новмущему-для того ясно было, что завъщаніе и не могло быть инымъ. Не такія сокровища собираль себъ всю жизнь о. Захарій!.. Въруемъ и надвемся, что усопшій о. Захарія, представъ предъ Домовладыку и Судію услышить оть него благостныя слова: "благій и върный рабе, винди въ радость Господа своего".

Только что вышла изъ печати и поступила въ продажу

новая книга:

## ДРУГЪ ЦЕРКОВНАГО ИМПРОВИЗАТОРА.

Практическое пособіе для проповѣдниковъ слова Вожія, содержащее въ себѣ краткіе конспекты проповѣдей догматическаго, нравственнаго и церковно-практическаго характера.

Всъхъ конспектовъ 1000. Стр. XXXIV+576.

Составилъ протојерей, магистръ богословія, Григорій Дьяченко.

Цѣна книги 1 р. 50 к. безъ пересылки: съ перес. 1 р. 80 к. Главный складъ ея у издателя М. Я. Нарадѣлова: Москва, Большая Никитская, противъ Никитскаго монастыря, антикварный магазинъ древностей и рѣдкостей М. Я. Парадѣлова. Книгопродавцамъ, епархіальнымъ книжнымъ складамъ, православнымъ братствамъ, о.о. благочиннымъ уступка отъ 20 до 30% смотря по количеству экземпляровъ.

Означенная книга продается также въ книжныхъ магазинахъ: въ Москвъ у И. Д. Сытина близь Ильинскихъ воротъ, д. Титова, и на Никольской въ домъ Заиконоспасскаго монастыря; А. Д. Ступина Никольская, домъ Ремесленной Управы; у В. В. Думнова (наслъдн. бр. Салаевыхъ) Мясницкая, домъ Обидиной; у Вольфа—Кузнецкій мостъ; Суворина—Неглинный проъздъ; Карбасникова—Моховая и др.; въ С. П-Бургъ у И. Л. Тузова—Садовая, Гостинный дворъ, 45 и во всъхъ лучшихъ книжныхъ магазинахъ имперіи.

Того же автора печатается Искра Божія. Сборникъ разсказовъ и стикотвореній, приспособленныхъ къ чтенію дівочекъ средняго возраста. Изд. М. Я. Нараділова.

#### ИКОНОСТАСНАЯ ФАБРИКА

# Ивана Ефимовича Гетмана съ С-ми

ВЪ ТАМАРОВКЪ.

Курской губерніи, Бългородскаго увада. (Серебр. мед. на всерос. выст. 1887 г. въ Харьковъ)

ПРИНИМАЕТЪ ЗАКАЗЫ НА УСТРОЙСТВО

#### ИКОНОСТАСОВЪ и КІОТОВЪ

въ православныхъ церквахъ, написаніе въ нихъ живописи и украшенія станъ альфрейной росписью.

Замазы исполняются прочно, аккуратно и по умтреннымъ цтнамъ, гдт нужно—съ разсрочкой платежа.

# ФАБРИКАНТЪ ЦЕРКОВНОЙ УТВАРИ

ТОРГОВАГО ДОМА

Имъю честь довести до свъдънія г.г. покупателей въ нашихъ магазинахъ.

I.

#### B<sub>b</sub> Mocres

торговые ряды 🕸 **№**№ 82, 155, 156, 227,

#### Въ г. Воронежѣ

Никольская ул., верх. Московская ул., просисторіи. Магазинъ открытъ съ 1-го октября 1902 г.

Ш.

Въ ярмарнахъ Нижеropogeno<del>ŭ</del>

по шоссв противъ флаговъ.

Въ Вологав и Ро-CTOBÉ Ярославской губ.

Всегда имъется полный и большой выборъ всей церковной утвари, лучшаго изділія, художественной работы, собственной фабрики, всевозможныхъ размъровъ и рисунковъ какъ-то: паникадила, люстры, подсвъчники, лампады, хоругви, запрестольныя иконы, евангелія, кресты, сосуды, ковчеги, вънцы, металлическія свъчи, чаши водосвятныя, плащаницы, гробницы, иконы, парча для облачении и пр. и пр., также имъются и серебряныя вещи  $84^{\rm o}$ , а также принимаются заказы на всевозможную церковную утварь, металлическія, такъ равно и серебряныя 84" и ризы на иконы, одежды на престолъ и жертвенники, царскія двери, кресты на главы, и решетки по солее и пр. и пр., какъ лично, также и звочно, посредствомъ переписки,

По требованію при заказћ, Торговый Домъ высылаеть сміты и рисунки, а также въ случав надобности высылается довіренный, для лич-

ныхъ переговоровъ и принятія заказа.

Принимаются всякаго рода починки и ремонтированіе старыхъ вещей церковной утвари золочение и серебрение исполняются въ точности безъ замедленія.

Цаны на церковную утварь существують одинаковыя какъ въ Московскомъ магазинь, также въ Воронежскомъ магазинь и ярмаркахъ.

При заказъ и покупкъ товаровъ для небогатыхъ храмовъ, дълается

разсрочка въ платежв.

Фабрика наша существуеть болье 50 льть и имьеть при себь около 500 человькъ мастеровъ, благодаря лучшаго производства вырабатываемыхъ въ ней предметовъ и усовершенствованія, всеми необходимыми средствами, для выработки церковной утвари, скораго и аккуратнаго исполненія заказовъ, пріобрыла самый громадный кругь г.г. покупателей и заказчиковъ. Фабрика и главная контора вь г. Переяславла Засласкомъ Влад. губ.

При выпискъ товаровъ, просимъ обозначать адресъ, чрезъ кого посылать товаръ, по жельзной дорогь, до какой станціи, или чрезъ кон-

тору и адресъ почтовый.

Льстимъ себя надеждою, что Вы не оставите насъ своимъ благосилоннымъ вниманіемъ, а также и посъщеніемъ нашихъ магазиновъ въ Москвъ и гор. Воронежь.

Торговый Домъ Андрея Захряпина С-вья.

# листокъ

ЛЛН

#### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Высочайшія ваграды. Высочайшее повельніе.—Опредьденія Святьйшаго Синода: 1) Росписаніе учебныхъ предметовъ и урововъ въ одновлассныхъ,
двуклассныхъ, второвлассныхъ и церковно-учительскихъ школахъ. 2) Объ условіяхъ
допущенія воспитанниковъ свытскихъ учебныхъ заведеній къ пріемнымъ экзаменамъ въ духовныя академіи и 3) о празднованія 19-го февраля.—Къ свытыні
пицъ, желающихъ принести лепту памяти преподобнаго Серафима Саровскаго.—
Отъ училищаю Совыта при Святышему Синодь.—Отчеть о состоянія Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношенія за
1901—1902 уч. г. (продолженіе).—Епархіальныя взявщенія.—Извыстія и замытки.—Объявленія.

#### Высочайшія награды.

Государь Императорь, по всеподданнъйшему докладу Синодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Синода, Всемилостивъйше совзволиль, 31-го минувшаго января, на награжденіе, за 50-льтнюю службу, золотыми медалями, св надписью "за усердіе", для ношенія на шет на Анненской ленть: псалонщиковъ церввей Николаевской, въ слободъ Терновой, Купинскаго уьзда, Степана Селитренникова и Покровской, села Коротича, Харьковскаго уьзда, Ивана Краснокутскаго.

#### Высочайшее повельніе.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему г. Оберъ-Прокурора Святъйшаго Сунода докладу, согласно Сунодальному опредъленю, отъ 13—20 ноября 1902 года за № 5051, Высочайше соизволилъ, въ 18 день минувшаго декабря, на измъненіе § 111 устава духовныхъ академій и дополненіе его примъчаніемъ, въ слъдующемъ изложеніи: «§ 111. Желающіе поступить въ академію допускаются въ повърочному испытанію, если представять установленный аттестать о вполнъ удовлетворительномъ знанія курса наукъ семинаріи, и принимаются не иначе, какъ по успъшномъ выдержаніи

означеннаго испытанія. Примёчаніе. Окончившіе курсь ученія въ классических гимназіяхь и соотвётствующихь имъ свётскихъ учебныхъ заведеніяхъ, для допущенія въ пріемному въ духовныя академіи экзамену, представляють свидётельства объ успёшномъ выдержаніи ими испытаній при духовныхъ семинаріяхъ по всёмъ богословскимъ предметамъ семинарскаго курса ученія».

#### Опредъленія Святьйшаго Сунода.

І. Отъ 15—27 ноября 1902 года за № 5090. Составленныя Училищнымъ при Святьйшемъ Сунодъ Совътомъ ниже помъщенныя росписанія: а) числа уроковъ по важдому предмету обученія въодновляєсныхъ и двухклассныхъ церковно-приходскихъ школахъ, б) учебныхъ предметовъ по годамъ обученія и числа уроковъ по каждому предмету во второклассной школь и в) учебныхъ предметовъ и числа уроковъ по классамъ въ церковно-учительской школь утвердить и напечатать въ "Церковныхъ Въдомостяхъ", для введенія сихъ росписаній въ текущемъ учебномъ году въ вышеупомянутыхъ церковныхъ школахъ.

Росписаніе числа уроковъ по каждому предмету обученія въ одноклассныхъ и двухилассныхъ церковно-приходскихъ школахъ.

|                       |                                                 |                       | Годы                       | обуч       | енія.       |        |
|-----------------------|-------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------|------------|-------------|--------|
| <i>X</i> eXe          | Į.                                              | 1                     | 2                          | 3          | 4           | 5      |
| по по-<br>ридку       | Наименованіе предметовъ.                        | Въ                    | дно <b>кла</b> с<br>школъ. | Въ двухка. |             |        |
| F                     |                                                 | Чи                    | сло ур                     | OROBŁ H    | ъ недъл     | ю      |
| 1                     | Законъ Божій                                    | 6                     | 6                          | 6          | 5           | 5      |
|                       | Цервовное пъніе                                 |                       | 2                          | 2          | 2           | 8      |
| 2<br>3<br>4<br>5<br>6 | Церковно-славянск, грамота                      | 2<br>3<br>6<br>2<br>5 |                            | 4          |             | 3      |
| 4                     | Русскій языкъ                                   | 6                     | 4<br>6                     | 6          | 8<br>6<br>2 | 3<br>6 |
| 5                     | Письмо                                          | 2                     | 2                          | 2          | 2           |        |
| 6                     | Начальная ариеметика                            | 5                     | 6                          | 6          | 4           | 4      |
| 7                     | Рукод. (въ женск. школахъ)                      |                       |                            |            | _ ;         | _      |
|                       | Итого въ одноклассной школѣ                     | 24                    | 26                         | 26         | :           |        |
| 8                     | Краткая церковная и отечествен. всторія         | _                     |                            | _          | 2           | 3      |
| 9                     | Географія, въ связи съ кратк.                   |                       |                            |            | 3           | 3      |
| 10                    | свъдън. о явлен природы<br>Черченіе и рисованіе | _                     | _                          | _          | 1           | о<br>1 |
| -0                    | Top tout a passagate                            |                       |                            |            | i——.        |        |
|                       | Итого въ двухклассной школѣ                     |                       | _                          | _          | 28          | 28     |

Росписаніе учебныхъ предметовъ по годамъ обученія и числа уроковъ по наждому предмету во второклассной школъ.

| Наименованіе предментя   Подъ обучентя   По   | npodmor) so proposition and a |                                  |     |                 |            |                 |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------|-----|-----------------|------------|-----------------|--|--|--|--|
| ТОВЪ.  Т | 1                             |                                  | Год | ъ обуч          |            |                 |  |  |  |  |
| 1   Законъ Божій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 일.                            | l l                              | I.  | 11.             | III.       |                 |  |  |  |  |
| 2       Общая церковныя исторія       1       4       4       3       4       2       1       10       18 уроковъ       18 уроковъ       18 уроковъ       1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | TOBB.                         |                                  |     | ло уро<br>недѣ. | KOBB<br>HO | ми.             |  |  |  |  |
| 3   Церковное пѣніе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1                             |                                  | 4   | 4               | 3          |                 |  |  |  |  |
| 4       Русскій языкъ       6       5       5       18 уроковъ       1-му учетелю         5       Четстоинсаніе.       2       -       -       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1       1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                               | Первовное ижне                   | 3   | 4               | 2          |                 |  |  |  |  |
| 6       Церковно-славнскій языкъ       2       1       1         7       Отечественная исторія—церковная и гражданская       —       3       2         8       Дидактика: а) бесёды о начальном практическіе уроки въ образцовой школё       —       —       2         6) практическіе уроки въ образцовой школё       —       —       5         Начальныя практическія свёдёный по гигіенё       —       —       1         10       Географія, съ сообщеніемъ свёдяній о предметахъ и явленіяхъ прероды       3       2       19 уроковъ         11       Арвеметика       —       4       4       8         12       Геометрическое черченіе и ри-сованіе       4       4       8         18       Рукодёліе (въ женскихъ школахъ)       —       —       —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | - 1                           |                                  | 6   |                 | 5          |                 |  |  |  |  |
| 7 Отечественная исторія—церковная и гражданская                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 5                             |                                  | 2   | ļ —             | <u> </u>   | ) 1-му учителю. |  |  |  |  |
| 8       Дидактика: а) бесёды о начальной может обученій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6                             | Церковно-славянскій языкъ        | 2   | 1               | 1          | 11              |  |  |  |  |
| 8       Дидактива: а) бесёды о начальномъ обученій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 7                             |                                  | _   | 3               | 2          |                 |  |  |  |  |
| 6) практическіе уроки въ образ-<br>цовой школў                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 8,                            | Дидактика: а) беседы о началь-   | _   | ! —             | 2          | 17 урововъ      |  |  |  |  |
| 9 Начальныя практическія свёдёный по гигіенё                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | i i                           | б) практическіе уроки въ образ-  | -   | _               | 5          | 2-му учителю.   |  |  |  |  |
| Теографія, съ сообщеніемъ свѣ- дѣній о предметахъ и явле- ніяхъ природы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9                             | Начальныя правтическія свідів-   |     |                 | 1          |                 |  |  |  |  |
| Ніяхъ природы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 10                            | Географія, съ сообщеніемъ свѣ-   | 1   |                 |            |                 |  |  |  |  |
| 11 Арвеметика 12 Геометрическое черченіе и ри- сованіе Рукоділіе (въ женскихъ школахъ).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                               |                                  | 3   | 3               | 2          | 19 уроковъ      |  |  |  |  |
| 12 Геометрическое черченіе и ри-<br>сованіе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                               |                                  |     |                 | ۱ .        |                 |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 12                            |                                  | 4   | 4               | . 5        | "               |  |  |  |  |
| 24 24 26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 18                            | Рукодъліе (въ женскихъ школахъ). |     | 1               | !          |                 |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | l .                           |                                  | 24  | 24              | 26         |                 |  |  |  |  |

Росписаніе учебныхъ предметовъ н числа уроковъ по илассамъ въ церковноучительской школѣ.

| ,                    |                                                                  |             |       |             |                                         |  |  |  |
|----------------------|------------------------------------------------------------------|-------------|-------|-------------|-----------------------------------------|--|--|--|
| по по-<br>у-         | учевные предметы.                                                |             | JACCI | <b>51</b> . | Распредъленіе уро-<br>ковъ межлу учащи- |  |  |  |
| A AFPHME II LEAMEIN. |                                                                  | I.          | II.   | III.        | MH.                                     |  |  |  |
| 1 2                  | Чтеніе Священнаго Писанія.                                       | 1           | 1     | 2           |                                         |  |  |  |
| 2                    | Христіанское въроученіе и пра-                                   | _           | 2     | 2           | 16 урововъ                              |  |  |  |
| 3                    | Церкови, исторія общая и русск.<br>Лидактика и главныя основанія | 2           | 1     | 1           | законоуянтелю.                          |  |  |  |
| 4                    | педагогики.                                                      | _           | 2     | 2           | J                                       |  |  |  |
| 5                    | Первовное паніе съ обученіемъ<br>регентованію и музыва           | 3           | 3     | 2           | 8 уроковъ учите-                        |  |  |  |
| 6                    | Русскій языкъ, словесность и исторія литературы                  | 4           | 3     | 3           | урожовь учите-                          |  |  |  |
| 7                    | Церковно-славянскій языкъ.                                       |             | 2     | _           | ) 14 уроковъ                            |  |  |  |
| 8                    | Исторія всеобщая в русская.                                      | 3           | 2     | 3           | ) 1-му учителю.                         |  |  |  |
| 9                    | Географія всеобщая и русская.                                    | 2<br>3<br>2 | 2     | _           | ) 16 уроковъ                            |  |  |  |
| 10                   | Черченіе и рисованіе.                                            | 2           | 1     | 1           | ) 2-му учителю.                         |  |  |  |
| 11                   | Математика, ариометика: глав-<br>имя основанія геометрін и       |             |       |             |                                         |  |  |  |
| ľ                    | sensentpie                                                       | 3           | 2     | 3           | <u>'</u>                                |  |  |  |
| 12                   | Свъдънія о природъ, ся силахъ                                    | 1           |       | 1           | 17 уроковъ                              |  |  |  |
| F 1                  | и явленіяхъ                                                      | 2           | 2     | 3           | 3-му учителю.                           |  |  |  |
| 13                   | Гигіена                                                          | j —         | 1     | 1           | ,                                       |  |  |  |
| 14                   | Рукодъліе (въ женскихъ школахъ).                                 |             |       |             |                                         |  |  |  |
| ľ                    |                                                                  | 24          | 24    | 23          | ıl i                                    |  |  |  |

II. Опредвленіемъ Святвишаго Синода отъ 10-22 января 1903 года постановлено: объявать по духовно-учебному ведомству. что а) воспотанники гимназій и другихъ соотв'єтствующихъ сътскихъ учебныхъ заведеній, для допущенія въ пріемному въ духовныя академін экзамену, получають свидітельства объ успінномъ выдержавій ими испытаній при духовныхъ семинаріяхъ лишь въ томъ случав, если познанія ихъ, примвнительно въ требованіямъ синодальнаго циркулярнаго указа, отъ 21-го октября 1869 года, на вспытаніяхъ по всемъ предметамъ богословскаго вурса будуть отмъчены балломъ не ниже 4; баллъ 3 допусвается только по одному предмету, в б) тв изъ воспитанниковъ свътскихъ среднихъ учебныхъ заведеній, кои не изучали древнихъ языковъ, на означенномъ испытаніи освобождаются отъ экзамена по симъ языкамъ, съ обязательствомъ, однако-же, въ случав ступленія въ академію, въ теченіе академическаго курса ученія сдать экзаменъ по одному изъ древнихъ языковъ.

III. Опредъленіе Св. Сунода отъ 5—7 февраля 1903 года за № 667, о порядкі совершенія, въ 19 день февраля місяца, празднованія въ память освобожденія крестьянь отъ кріпостной зависимости.

По указу Его Императорскаго Величества, Святвйшій Правительствующій Сунодъ, имбли сужденіе по предложенному г. Сунодальнымъ оберъ-прокуроромъ, отъ 4 февраля 1903 года за № 1325, отзыву министра Внутреннихъ Дель о порядке совершенія въ 19 день февраля мъсяца празднованія въ память освобожденія крестьянъ отъ крепостной зависимости. Приказали: Въ 1882 году въ Возв почивающему Государю Императору Александру III благоугодно было, въ виду поступавшихъ съ разныхъ сторонъ заявленій, особенно отъ крестьянъ, выразить соизволеніе, чтобы, воспоминаніе дарованнаго последнимь освобожденія отъ крепостной зависимости, день 19 февраля остался днемъ всенароднаго празднованія. Во исполненіе сей Высочайшей воли, Святьйшій Сунодъ 14-го апръля (4 мая) того же года № 712 опредълвлъ, чтобы во всёхъ приходскихъ церквахъ ежегодно, въ 19 день февраля місяца, совершались зауповойныя литургій и панихиды по Императоръ Александръ II. Нынъ министръ Внутреннихъ Дълъ, статсъ-секретарь Плеве, сообщаеть, что, по случаю исполнившагося соровальтія освобожденія врестьянь оть врыпостной зависимости, некоторыми земскими учреждениями вновь возбуждены въ

настоящее время ходатайства о ежегодномъ празднованія дня 19 февраля, съ цёлью запечатлёнія въ благодарной памяти населенія столь знаменательнаго событія. Выслушавъ изложенное и принкмая во вниманіе, что существующій нынё порядокь чествованія дня, посвященнаго воспоминанію законодательнаго акта 19 февраля 1861 года, заключающійся въ совершенів лешь заупокойной литургін и панихиды по въ Бозв почивающемъ Монархв, не исчернываеть вполев изъясненной Высочайшей воли. Святвишій Сунодъ, во внеманіе въ народной потребности, о которой свидівтельствують не прекращающіяся ходатайства, опредвляеть: 1) установить ежегодно, 19 февраля, въ день освобожденія врестьянъ отъ крепостной зависимости, для увековечения въ Русскомъ народе молитвенно-благодарной памяти о въ Возъ почивающемъ Государъ Император' Александр' II, во всехъ православныхъ церквахъ Имперів торжественное служеніе божественной литургів, а посл'в оной благодарственнаго молебствія съ колінопреклоненіемъ в съ провозглашениемъ діакономъ по отпусть: а) Царствующему Государю Императору, Супругь Его, Матери Его, Наследнику и всему Царствующему Дому многольтія по обычаю, б) въ Бозь почвышему Государю Императору Александру II візчной памяти и в) Богохранимой Державъ Россійской и всъмъ православнымъ христіанамъ многолётія и 2) если день 19 февраля случится въ дъльникъ, вторникъ или среду первой седмицы Великаго поста, то празднованіе должно быть переносимо на недёлю (воскресенье) сыропустную, если же въ четвергь или пятницу, то на субботу той же недвли; если же на одинъ изъ дней последующихъ седмицъ поста, то празднованіе совершать по главамь о храмовых в святыхь.

19-го іюля 1903 года въ Саровской пустыни будетъ совершено торжество прославленія и открытія святыхъ мощей преподобнаго Серафима, Саровскаго чудотворца; оно, несомивно, привлечетъ въ Саровскую обитель большое стеченіе народа. Въ заботахъ о порядкв и благолівній ожидаемаго торжества Его Императорскому Величеству благоугодно было назначить для подготовительныхъ мітропріятій къ сему торжеству, а также и на время совершенія самаго торжества суздальскаго архимандрита Серафима и прокурора московской Святійшаго Синода конторы князя Ширинскаго-Шихматова.

Предстоящее всерадостное торжество возбудить у многихь ре-

внующихъ о памяти преподобнаго Серафима желаніе принеств свою посильную лепту. Прим'връ бывшаго въ Чернигов'я торжества прославленія и отврытія мощей святителя Осодосія показалъ, что многіе жертвователи затруднялись назначеніемъ своей лепты на опред'вленный вредметъ, а въ иныхъ случаяхъ, приславъ свои пожертвованія предметами утвари, подсвічниками и т. и., поставили руководителей торжества въ затрудненіе, особенно утварными и ризничными приношеніями. Нын'я въ отвітъ на запросы многихъ, им'вющихъ благочестивое нам'яреніе принести свою жертву, сообщаются тъ м'ястныя нужды, которыя могутъ привлечь особое усердіе желающихъ послужить памяти преподобнаго Серафима. Къ предстоящему торжеству обитель, при содъйствіи чтущихъ память преподобнаго Серафима, считаетъ необходимъ:

1) привести въ благолъпный видъ келлю, въ коей въ Бозъ почиль преподобный Серафимъ; 2) изготовить особыя хранилища для вещей, принадлежавшихъ преподобному Серафиму, и 3) соорудить праздничную соборную ризницу по особому заказу.

Перечисленныя предположенія дадуть жертвователнив возможность принять непосредственное участіе ихъ лептой въ прославленіи памяти преподобнаго Серафима. Для заготовленія однообразнаго соборнаго облаченія, а также для облегченія жертвователей въ пересылкі ихъ лепты въ обители Саровстую и Серафимо-Дивіческую, желательно сношеніе усердствующихъ съ лицами, Высочайше командированными въ устроенію предстоящихъ торжествъ.

. Денежныя пожертвованія могуть быть направляемы:

- а) въ Саровскую пустынь на има игумена Іеровея, гор. Темниковъ, Тамбовской губерніи;
- б) въ Серафимо-Дивъевскую обитель—игуменіи Маріи. Почтовая станція Вертьяново, Нижегородской губерніи;
- в) прокурору московской синодальной конторы. Москва, Кремль. Что касается до приношеній церковною утварью, лампадами в друг. предметами, а также вообще по вопросамъ, имъющимъ соприкосновеніе съ предстоящими торжествами, желательно сношеніе съ Высочайше командированными лицами (Москва, Кремль, синодальная контора). «Правит. Въстн.»

#### Отъ Училищнаго Совъта при Святъйшемъ Синодъ.

Признавая полезнымъ установить однообразный порядовъ записи внигъ, поступающихъ въ библіотеки дерковныхъ школъ, Училищпый Совъть при Святьйшемъ Синодъ журнальнымъ опредълениемъ, отъ 19—27 поября 1902 года, за № 1182, утвержденнымъ Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, одобрилъ особую форму бланокъ библіотечнаго каталога для церковныхъ школъ, которую и постановилъ напечатать, вмъстъ съ указаніями къ правильному веденію записей книгъ, поступающихъ въ школьную библіотеку, въ "Церковныхъ Въдомостяхъ", для руководства завъдывающихъ церковными школами и лицъ, учащихъ въ нихъ.

Форма бланокъ. Первая страница.

# Каталогъ поступленій. КАТАЛОГЪ КНИГЪ, поступившихъ въ библіотеку школы. Отділи окотематическаго каталога. I VI III VII IV VII VII

Вторан страница.

| Счетъ назва-<br>ній ( <i>№</i> М.). | Bpena no-<br>crynaenia<br>khufu (roat,<br>mechut u | Otabis no<br>cectemath-<br>veckomy ka-<br>talory. | НАЗВАНІЯ КНИГЪ.<br>(Авторъ, заглавіе, мёсто и время<br>изданія). |
|-------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
|                                     |                                                    |                                                   |                                                                  |

Третья страница.

| OBT.  O TO- (Hepe- |                           | цън  | I A. | СУМ      | M A. | Hamadanaria  |  |
|--------------------|---------------------------|------|------|----------|------|--------------|--|
| decro el           | Число<br>мовъ (<br>плетов | Руб. | Коп. | Руб. Коп |      | . кінағамифП |  |
|                    |                           |      |      |          |      |              |  |

Указанія къ правильному веденію каталога книгь, поступающих въ школьную библіотеку.

Въ каталогъ поступленій девать графъ: 1) Въ первой (1) выставляются МЛ внигъ по порядку ихъ запися въ каталогъ. Подъ

внигою въ этомъ случав разумвется название. Часто подъ однимъ названиемъ издаются и всколько книгъ (томовъ), составляющихъ одно цвлое сочинение или собрание сочинение всё эти томы одного названия должны быть записываемы подъ однимъ номеромъ. —Если въ библіотеку поступила какая-нибудь книга и записана въ каталогъ (положимъ, подъ № 5), а спустя и вкоторое время поступаетъ другой экземплярт той же самой книги, то не следуетъ ставить предъ записью этой вниги новаго (следующаго по порядку) №, а надо писать такъ: къ № 5,—иначе ЖМ не будутъ служить показателемъ числа названий въ библіотекв. Но если въ библіотеку поступаетъ другое издание книги, уже значащейся въ каталогъ, то она должна считаться какъ бы новою внигой и нумероваться особо.

- 2) Во второй граф'в отм'вчается время записи: а) годъ—вверху каждой страницы, б) м'всяцъ—рямской цифрой и в) число м'всяца—рядомъ, арабскою цифрой.
- 3) Въ третье графѣ римскою цифрой обозначается отдълъ, къ которому отнесена книга въ систематическомъ каталогъ.
- 4) Въ четвертой графѣ выписывается название вниги, т. е. слѣдующія данныя: а) авторъ (напримѣръ: Рачинскій С. А. нли: Ильминскій Н. И., Макарій, митрополить Московскій, и т. п.), б) заглавіе книги, по возможности полное (напримѣръ: "Сельская школа. Сборникъ статей". Изданіе 3-е, дополненное), в) мѣсто и время взданія (напримѣръ: С.-Петербургъ, 1898 г., вли: Казань, 1901 г.).
- 5) Въ пятой графѣ выставляется число экземпларовъ записаннаго названія. Большею частью, книги поступаютъ въ одномъ экземплярѣ. Но книги, наиболѣе распространенныя, и учебники поступають иногда въ двухъ, трехъ и даже во многихъ экземплярахъ.
- 6) Въ шестой графѣ выставляется число томовъ. Подъ томомъ, въ библіотечномъ смыслѣ, разумѣется каждый корешокъ, или переплетъ или каждое мюсто, занимаемое внигой. Здѣсь возможны пра записи такіе случаи: 1) сочиненіе издано въ шести томахъ, а переплетено въ три книги (ради дешевизны или удобства): въ шестой графѣ и выставляется 3, а не 6, ибо сочиненіе занимаетъ на полкѣ три мѣста; 2) сочиненіе издано въ одномъ томѣ, но въ библіотекѣ —два экземпляра этого сочиненія: значить, и два тома; 3) мелкія брошюры переплетены въ одинъ томъ: каждая брошюра составляеть названіе и должна числиться отдѣльно отъ другихъ, подъ отдѣльнымъ №. Но отдѣльно она не составляеть тома, а только какую-нябудь часть тома. Въ такихъ случаяхъ противъ названія брошюры въ графѣ 6 выставляется дробь 1/2 1/3 1/6 1/9 и т. п.,

смотря по тому, сколько брошюръ переплетено въ одномъ томъ-2, 3, 4, 6 или болъе.

- 7—8) Въ седьмой граф'в выставляется ц'вна книги (объявленная). Сумма (гр. 8) вычисляется чрезъ помножение ц'вны на число экземпляровъ (гр. 5).
- 9) Въ девятой граф'я д'ялаются разныя отм'ятки противъ книгъ, наприм'яръ: о пожертвованіи книги въ библіотеку, объ исключеніи ен изъ каталога, при чемъ долженъ быть высгавленъ № по "каталогу книгъ исключенныхъ".

По этимъ же бланкамъ, съ перемвною лишь заглавія каталога, лучше всего вести и запись книга, исключенных взъ библіотеки (за ветхостью, за ненадобностью, вслёдствіе утраты и по другимъ причинамъ). Каталогь поступленій такимъ образомъ есть внига прихода, каталогь всключеній—внига расхода. По этимъ двумъ внигамъ—путемъ вычитанія итоговъ послёдней изъ итоговъ первой, во всикое время можеть быть безъ труда опредълена наличность школьной библіотеки въ названіяхъ и томахъ, а также и ея стоимость.

Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1901-1902 учебный годъ.

(Продолжение \*).

#### 3. Учебно-воспитательная часть.

Учебно-воспитательное дёло опредёлялось, какъ и въ предшествующемъ учебномъ году, требованіями Устава Епархіальныхъ училищъ, циркулярными разъясненіями по духовно-учебному вёдомству и объяснительными записками къ новымъ программамъ.

а) Недъльное распредъленіе уроковт, ст объясненіемь какихт либо уклоненій отт предписаній установленной программы, если таковыя были допущены:

Въ началь учебнаго года, на основания 24 § Устава Епархіальныхъ Женскихъ Училищъ, инспекторомъ классовъ совмъстно съ начальницей училяща и по соглашению съ преподавателями и учительницами составлено было недъльное распредъление уроковъ, разсмотрънное Совътомъ Училища и утвержденное Его Высокопреосвященствомъ. При составления расписания приняты были во внимание требования новыхъ программъ, которыя со-

<sup>\*)</sup> Сы, ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 3.

гласно опредълению Св. Синода, отъ 3-10 июня 1896 г. за Ж 1991. въ отчетномъ году введены были во всехъ классать и по всемъ предметамъ «безъ нарушения общаго плана в хода занятий». При распредъденін уроковъ по днямъ и часамъ имълись въ виду и тъ необходимыя педагогическія требованія, по которымъ болье трудные для усвоенія предметы должны вообще назначаться на первые часы, а сравнительно легије на последніе, когда воспитанницы бывають более или менее утомлены, а также, чтобы въ одинъ день не назначались предметы легвіе, а въ другой-трудные. Въ составленномъ такимъ образомъ расписаніи для всъхъ классовъ назначено было по 24 урока въ недълю, на каждый день по 4 урока, вромъ приготовительнаго класса, гдъ было назначено четыре дня по 3 урова и 2 по 4 урова. Въ общемъ количество урововь во всвять классаять было нормальное, опредвленное уставомъ и новыми програниами, котя въ частности сдълано было отступление отъ указанной нии нормы. Такъ, удержанъ прежній добавочный урокъ 1) въ 6 классв по русской грамматикв; 2) удержанъ также въ 5 классводинъ уровъ по дидактивъ; 3) въ 6 классъ введенъ одинъ урокъ для занятій воспитанницъ въ церковно-приходской школъ. Первое отступление сдвлано было въ видахъ лучшаго усвоенія воспитанняцами этимологіи и синтаксиса русскаго языка при повтореніи въ 6 классь; что же касается добавочнаго урока дидактики въ 5 илассъ, то Совътъ Училища въ этомъ случаъ руководелся разрёшеніемъ, даннымъ объяснительною запискою, приложенной къ новой программъ этого предмета, дозволяющею вводить этотъ уровъ, «осли гдъ окажется возможнымъ по мъстнымъ условіямъ и средствамъ». Такъ какъ по росписанію нікоторые часы во всёхъ классаль оставались свободными, то они употреблялись на рукоделіе, по 2 урока въ первыхъ четырехъ влассахъ и по 1 въ пятомъ, и на влассные диктанты, по 2 урока въ первыхъ четырехъ классахъ въ недълю. Классныя занятія начинались въ 9 часовъ утра и оканчивались въ 1 часъ 30 минуть. Урокъ каждый продолжался 55 минуть. Между уроками быль промежутокъ въ 10 м., а между вторымъ и третьимъ 30 манутъ (на завтракъ). Съ 6 ч. вечера начинались вечернія занятія и продолжались до 8 ч. Занятія необязательными предистами-рисованіемъ и иконописаніемъ-проязводились въ посльобъдное время отъ 3-5 ч. по подудии. Свободное отъ приготовленія уроковъ время посвящалось чтенію внигъ или занятію рукоделіємъ. По средамъ и пятницамъ Великаго Поста, когда совершалась литургія Преждеосвященныхъ Даровъ, уроки начинались въ 9<sup>1</sup>/2 ч., а оканчивались въ 2 ч.

б) Указаніе учебных руководстве, употребляемых ве Училищь, но не указанных ве установленной программь.

Такъ какъ еще съ начала 1896/г учебнаго года въ руководство для преподаванія приняты программы, утвержденныя Св. Сунодомъ 6 сентября 1895 г., постепенное примъненіе которыхъ въ отчетномъ году закончимось во всъхъ классахъ, то и всъ предметы училищнаго курса изучались по учебникамъ, рекомендованнымъ новыми программами. Изъ числа учебныхъ руководствъ и пособій, не указанныхъ программами, въ училищъ употреблялись только едобренныя Учебнымъ комитетомъ при Святвйшемъ Сунодъ или Ученымъ Комитетомъ Министерства Наровнаго Просивщенія. Таковыхъ однако было немного: по Вакону Божію въ 4 и 5 классахъ "Записка по Закону Божію" прот. Лаврова, по русскому языку—Хрестоматіи: Галахова въ 5 и 6 кл., "Курсъ систематическаго диктанта" Смирновскаго во 2 и 3 кл.; Исторія русской литературы Орлова въ 6 кл.; по двдактикъ А. Сосновскаго "Методика предметовъ обученія въ начальной школъ" въ 5 кл.; по церковному пънію— "Практическія упражненія къ методу обученія хоровому пънію" Н. Брянскаго.

### в) Выполнение учебных программъ.

Программы учебныхъ предметовъ училищнаго курса пройдены были преподавателями своевременно во всехъ классихъ, при чемъ согласно предписанію Св. Синода отъ 13 февраля 1893 г., за № 5854, преподаватели заботнамсь не столько о выполнении подробностей въ учебныхъ программахъ, сколько о разумномъ приспособленіи ихъ къ силамъ учащихся и основательномъ усвоения преподаннаго. По сему методы преподавания были употребляемы соотвётственные возрасту и степени развитія учащихся и характеру изучаемыхъ предметовъ, при чемъ особенное внимание обращено было на примънение указаний объяснительныхъ записокъ, приложенныхъ въ новымъ программамъ. Вследствіе этого на урокахъ Закона Божія, при преподаваніи Св. исторіи и церковной исторіи, законоучитель вивлъ въ виду, съ одной стороны, правильную передачу воспитанинцамъ церковно-историческихъ событій съ яснымъ представленіемъ священноисторическихъ мъстностей и преемственности самыхъ событій, съ другой -мравственное приложение въ вуъ жизни священно-историческихъ разсказовъ. При изучении катехизиса особенное внимание обращалось на сознательное усвоеніе текстовъ Священнаго Писанія и главныхъ пророчествъ о Мессін съ точнымъ переводомъ ихъ на русскій языкъ, при чемъ восинтанницы пріучались въ связной передачв учебнаго матеріала, завлючающагося въ катехизись. Изучение Церковнаго Устава велось больше практически чрезъ обращение съ богослужебными книгами и чрезъ участие въ церновномъ чтении и

пвиім. Уроки Закона Божін сопровождались соотвітственным чтеніемъ Священнаго Писанія по славянски, что служило средствомъ къ практическому ознакомленію воспитанняць съ церковно-славянскимъ языкомъ и важнымъ пособіемъ къ лучшему усвоенію приходимаго курса. При изученіи русскаго языка въ первыхъ четырехъ классахъ, вст теоретическія правила предварялись и сопровождались разборомъ отдільныхъ фразъ и цілыхъ статей, а также составленіемъ собственныхъ приміровъ на данныя правила, а въ старшихъ классахъ—изученіе курса словесности и русской литературы сопровождалось чтеніемъ и разборомъ соотвітствующихъ образцовыхъ литературныхъ произведеній.

Нъкоторыя примърныя стихотворенія и характерные отрывки изъ образцовыхъ произведеній заучивались наизусть. Съ теоретическимъ изученіемъ главибйшихъ правиль этимологіи и синтаксиса церковно славянскаго изыка было соединено чтеніе и подробный разборъ наиболье употребительных при росостажении псячновя и мочитвословій изя псячном и часослова. При изучении ариеметики большое внимание обращалось на устное и письменное ръшение задачъ. При прохождении географии въ особенности наблюдалось то, чтобы воспитанинцы пріучались безъ затрудненія указывать упоменаємыя м'ястности какъ на картахъ отдільныхъ частей свъта, такъ и на плоскошаріяхъ и глобусь. Свъдънія изъ физической или математической географіи, необходимыя для пониманія географическихъ торминовъ, воспитанницы усвояли наглядно при помощи глобуса. Преподаваніе всеобщей исторіи велось примінительно къ учебнику Иловайскаго для средняго возраста, преподавание отечественной истории примънительно къ учебнику того-же автора для старшаго возраста и учебнику Рождественского, при чемъ, если сжатое изложение учебника затрудняло учащимся пониманіе исторических фактовъ, болье важныя историческія событія передавались съ нікоторыми дополненіями и подробностями. Карты и хронологическія таблицы составляли необходимую надлежность при изучении исторів, а для возстановленія связи историческихъ фактовъ уроки исторіи почти всегда сопровождались повторенісмъ по вопросамъ и часто систематическимъ повтореніемъ. При изученія дидактики серьезное вниманіе обращено было на усвоеніе воспитанницами способовъ начальнаго обученія предметамъ, указаннымъ въ программахъ церковно-приходских школь; съ этою целью воспитанницы давали пробные можи вр образновой небковно-приходской шкогр при мантище по всриг предметамъ школьнаго курса. Занятія по геометрія и физикъ отивчались болье практическимъ характеромъ и состояли, главнымъ образомъ, въ инсьменномъ рёшенія задачь и производстве опытовъ, благодаря довольно полно и прекрасно сформированному физическому кабинету. Вообще, при протожденій учебныхъ предметовъ, при всякомъ удобномъ случав употреблялись пособія, облегчающія основательное усвоеніе изучаемыхъ предметовъ и отвлеченныхъ свъдвній. Такъ, при преподаванія Закона Божія, географія и исторій употреблялись географическія карты, картины по священной исторій, на урокахъ ариеметики счеты, на урокахъ геометрій и физики показывались геометрическія тъла, различные физическіе приборы и производились опыты съ ними. На урокахъ церковнаго пънія воспитанницы практически изучали весь кругъ воскреснаго и праздинчнаго богослуженія. На урокахъ рисованія воспитанницы выучивались чертить геометрическій фигуры, рисовать контуры предметовъ, цвъты, человъческія лица и фигуры, различные пейзажи карандашомъ, на урокахъ иконописанія—писать масляными врасками вконы. Чистописаніе преподавалось до 4 класса включительно. При изученій французскаго языка воспитанницы были упражняяемы въ переводахъ съ русскаго и французскаго языка по учебнику Игнатовича и Магдот и въ чтеній отрывковъ изъ произведеній французскахъ писаталей.

Все, требуемое программами, выполнено преподавателями въ точности, съ закръпленіемъ въ памяти учащихся пройденнаго въ целомъ объемъ или главнъйшихъ частихъ.

Кромъ учебныхъ предметовъ большое вниманіе обращалось на занятіе воспитанницъ рукодъліемъ и музыкой. На урокахъ рукодълія воспитанницы пріучались къ шитью форменныхъ платьевъ, разнаго бълья, необходимаго въ ихъ быту. Занятія музыкой состояли въ обученіи игръ на рояли и скрипкъ. Начиная съ простъйшихъ этюдовъ и гамиъ, воспитанницы пріучались къ исполненію болъе трудныхъ и сложныхъ пьесъ.

(Продолжение булетъ).

## Епархіальныя извітшенія.

- Надзиратель репетиторъ Харьковскаго Духовнаго училища Валеріанъ Соколово рукоположенъ во священника къ Архангело Михайловской церви с. Тарановки, Змісвскаго утзда.
- Священникъ Рождество-Богородичной церкви, сл. Поповки, Купянскаго убзда, Іоаннъ *Юшково* и священникъ сл. Ново-Александровки Димитрій *Николаевскій* переведены одинъ на мъсто другого.
- Священникъ Николаевской церкви сл. Никольской, Старобъльскаго укзда, Алексий Василевской переведенъ къ Николаевской церкви, сл. 1-ой Николаевки, Волчанскаго укзда.
- Окончившій курсь Семинаріи Наркиссь Сербиново опреділень священникомь въ село Знаменское, Изюмскаго убяда.

- Діанонъ с. Отаничнаго, Валновскаго убода, Андрей Вербицкій нереведень нь Понровскей церкви сл. Пархоновии, Вогодуковскаго убода.
- Сынъ священнява Георгій *Ястремскій*, опредвленъ н. д. псаломщика къ Тронцкой церкви, сл. Перекопа, Валковскаго убзда.
- И. д. псаломщика Борисоглъбской церкви, с. Водяного, Зміевскаго увзда, Андрей Шарый переведень къ Архангело-Михайловской церкви, сл. Мурафы, Богодуховскаго увзда, а на его мъсто опредъленъ и. д. псаломщика Иванъ Рудинскій.
- Сынъ- псаломщика Николай Попово опредъленъ н. д. псаломщика къ Іоанно-Богословской церкви, с. Янкова Рога, Ахтырскаго увзда.
- Бывшій в. д. повлонщика Игорь *Николаевича* епредёлень в. д. повлонщика къ Спасской церкви, сл. Воеводска, Старобъльскаго уёзда.
- Заштатный повлонщикъ Павелъ Столяровской допущенъ въ н. д. исалонщика въ церкви сл. Будовъ, Лебединскаго ужада.
- Сынъ священияма Григорій *Смирискій* опредвленъ и. д. псалоищика къ Вознесенской церкви заштатнаго г. Золочева, Харьковскаго увзда.

#### ВАКАНТНЫЯ МЪСТА

#### Овящениическія:

При Тронцкой церкви, сл. Перекопа, Валковскаго увода.

- Успенской церкви, с. Литвиновки, Старобъльского увзда.
- Трехсвятительской цериви, сл. Ольшаной, Харьковскаго увзда.
- Николаевской церкви, сл. Никольской, Старобъльскаго убзда.
- « Повровской церкви, сл. Огульцовъ, Валковскаго увода.
- « Тихоновской церкви, сл. Сидоренкова, Валковскаго увзда.
- « Рождество Богоредичной церкви, сл. Шуликиной, Старобальск. увада.

## Діаконскія:

При Вознесенской церкви, с. Зеликовки, Старобъльского ужада.

- « Казанско-Богородичной церкви, с. Должика, Харьковскаго укада.
- < Іоанно-Предтеченской церкви, с. Станичнаго, Валковскаго укзда.
- « Пророко-Осієвской церкви, Хярьковскаго Реальнаго училища.
- Николасиской церкви, сл. Деркаченки, Лебединоваго убзда.
- « Іоанно-Предтеческой церкви, сл. Станичнаго, Валковскаго укада.
- « Купянскомъ Соборъ (на псаломщицкой вакансів).

#### Псаломининия:

Мри Успенской церкви, сл. Поповки, Старобъльскаго увзда.

- « Попровской церкви, с. Козбевки, Богодуховскаго ублуда.
- « Тихоповской церкви, с. Стельнаховки, Вупинскаго ублда.
- « Вознесенской церкви, с. Лизина, Старобъльскаго увада.
- « Преображенской церкви, с. Межирича, Лебединскаго убада.
- « Покровской церкви, с. Радьковки, Вунянскаго убада.
- « Пророко-Ильинской церкви, г. Сумъ.
- « Вирилло-Мосодієвской церкви, с. Райгородскаго, Бупянскаго увзда.
- « Ісяню-Богословской церкви, с. Гонольши, Змісвскаго утзда.
- Николаевской церкви, с. Танюшевки, Старобъльскаго убзда.
- · « Соборно-Успенской церкви, г. Вегодухова.
- « Николаевской церкви, сл. Терновъ, Лебединскаго укада.
- « Потропавловской перкви, сл. Павловки, Старобъльского убода.
- « Влаговъщенской перкви г. Харькова (для окончившаго Семинарію).

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

«Седернаніе. Прощавіе Высокопреосвященнійшаго Флавіана съ Харьковскини духовно-учебными заведеніями.— Откритіє братства во ния св. великомученицы Варвары.— Къ прібзду Высокопреосвященнійшаго Арсенія, Архіспискова Харьковскаго.— Религіозно-правотвенныя чтенія въ г. Харьков'я.— Неврологъ.

Во вторникь, 11 февраля, Высокопреосвященный Флавіань, митрополить Віевскій в Галицкій предъ отъйздомъ въ Кіевъ въ послідній разъ вознесъ молитвы Господу вмісті съ начальствующими, учащими в учащимися въ Духовной Семинарів, совершивъ для нихъ божественную литургію. Въ конці ен Владыка митрополить обратился въ воспитанникамъ съ теплымъ словомъ назиданія, благопожеланія в благословенія. Слово это въ приблизительныхъ выраженіяхъ напечатано на стр. 210-й Церковнаго Отділа настоящей книжки нашего журнала.

Вечеромъ, въ 7 часовъ, въ торжественномъ залв зданія семинарів состоялся летературно-музыкально-вокальный вечеръ, который прошелъ, по обыкновенію, очень весело и оживленно. Первое отдівленіе вечера почтиль своимъ присутствіемъ высокопреосвященный Флавіанъ. Передъ началомъ программы былъ пропітъ народный гемнъ.

Въ среду на первой недъли Великаго поста Владыва Митропо-

лить Флавіанъ совершиль прощальную литургію въ храмѣ Епархіальнаго женскаго училища. Въ концѣ ем Владыка обратился къвоспитанницамъ съ такимъ же теплімъ словомъ, съ какимъ обратился и къ воспитанникамъ семинарій. 12-го февраля служащіе
харьковскаго духовнаго училища привѣтствовали высокопреосвищеннаго Флавіана, въ его покомхъ, съ назначеніемъ на кафедру
Митрополита Кіевскаго и Галицкаго. Причемъ А. А. Снегиревъобратился къ владыкѣ приблизительно со слѣдующею рѣчью: "Ваше
высокопреосвищество, высокопреосвищениѣйшій владыко!

Имвемъ честь привътствовать васъ съ возведениеть въ санъ митрополита и назначениеть на высшую јерархическую ступень служенія русской церкви. Осмеливаемся искренно выразить, что это возвышение ваше радостно намъ. Не много дней провели мы подъ вашимъ архипастырскимъ водительствомъ, но и за это короткое время успали вспытать благотворную свлу благостнаго отношенія въ намъ, которое долго, долго будеть жить въ насъ, вызывая чувство живой благоларности къ вамъ. Наше училище представляеть одинъ изъ уголковъ того большого вертограда духовной жизни, которое находилось подъ вашинъ высокимъ архипастырскимъ попеченіемъ-какъ бы духовный питомникъ, въ которомъ возращиваются будущія насажденія для этого духовнаго вертограда. Для воспитанія юныхъ жизней въ церковномъ направленів требуется много ухода, а главное — духовнаго свёта и тепла. Въ васъ, любвеобильный архипастырь, мы нашли богатый источвикъ этихъ живительныхъ блягь.

Въ неоднократныхъ посъщенияхъ родного намъ училища вы являли знаки архипастырского благословения къ намъ, милостиваго внимания, въ которомъ такъ много было оживляющаго, ободряющаго.

Проникнутые этимъ, мы молимъ и будемъ молить Всеблагого Вога—да воздастъ Онъ вамъ возблагая, да укрѣпитъ васъ и подастъ новыя силы для служенія на новомъ высокомъ поприщѣ. Вмѣстѣ съ этимъ просимъ и вашихъ святительскихъ молитвъ за насъ и вашего архипастырскаго благословенія на наши дальнѣйшіе скромные труды".

Поблагодаривъ за выраженныя добрыя чувства, высокопреосвищенный Флавіанъ пожелалъ присутствующимъ благихъ уситковъ въ ихъ дъятельности я затъмъ преподалъ каждому изъ нихъ архипастырское благословеніе.

- Открытіе братства во имя св. великомученицы Варвары. 9-го февраля, при харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училипъ происходило открытие браства во имя св. вмч. Варвары. Въ 9 часовъ утра въ училищной церкви совершена была литургія, а после нея молебенъ св. повровительнице братства. Вечеромъ, въ 6 часовъ, въ залѣ училища состоялось засѣданіе совъта, которое почтыя споимь присутствіемь высокопреосвященный Флавіань, Митроплить Кіевскій и Галицкій, преосвищенный Стефань, епископъ Сумскій, многіе язъ городского духовенства и другія лица, сочувствующія дёлу братства. Въ начале заседанія предсёдатель совъта училища протојерей о. Т. Вуткевичъ, отъ лица совъта училеща, учащихъ и учащихся, поздравиль преосвященнаго Флавіана съ высовить назначеніемъ, благодариль владиву за его сердечное отношение въ училищу и пожеляль многихь лить жизни на новомъ мъсть служенія. Затьмъ, въ краткой рычи протоіерей о. Т. Буткевичъ выяснилъ цель и задачи открываемаго братства, прочиталь уставь братства и въ завлючение просиль высокопреосвященняго Флавіана принять на себя званіе почетняго члена братства, на что владыка изъяниль свое согласіе. Послъ этого, посредствомъ записовъ, приступлено было въ выбору трехъ членовъ правленія братства. Избранными оказались: протојерей І. П. Знаменскій, священникъ І. Н. Гончаревскій и Н. В. Гогинъ. Кром'в избранныхъ, членами правленія братства, по уставу, состоять всв члены совета училища. После выборовь объявлень быль получесовой перерывь, во вгемя котораго гостамь были предложены чай и фрукты. Затемъ состоялся музыкально-вокальный вечеръ, на которомъ исполнителями были исключительно воспитанницы училища.
- Высокопреосвищенный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, прівдеть въ Харьковъ на четвертой недвлів великаго поста; по дорогі въ Харьковъ владыка зайдеть въ Петербургь. 15 февраля, по полученіи синодальнаго указа, консисторіей сділано распориженіе по енархіи о возглашеніи имени Высокопреосвященнаго Арсенія въ монастыряхъ и церквахъ при служеніяхъ по чиноположенію. «Южн. Бр.».

Харьковская Духовная Семинарія въ лицѣ Ректора ея, о. протої рея І. Знаменскаго привѣтствовала Высовопреосвященнѣйшаго Арсенія съ назначеніемъ на Харьковскую архіерейскую каседру, и испрашивала Его архипастырскаго благословенія. Въ отвѣтъ на это о. Ректоръ получиль следующую телеграму: «Влагодарю в благословани Вась, учащих в учащихся. Архісписковъ Арсеній».

Харьковскій городской голова А. Погорілко отъ вмене города Харькова вослаль привітственную телеграмму Высокопреосвященному Арсенію Архіеннскопу Харьковскому в Ахтырскому, слідующаго содержанія: "Обрадованные назначеніемъ Вашего Высокопреосвищенства, граждане г. Харькова, почтительнійше привітствуя Вась, нокорнійше просять молитвь вашихь о благополучів города.

Въ отвъть на привътственную телеграмму, посланную Высокопреосвищенному Арсенію, Архіепископу Харьковскому и Ахтырскому, городской голова А. В. Погорълко получиль слъдующую: "Душевно благодарю за привътствіе. Призываю Вожіе благословеніе на Васъ и всъхъ жителей Харькова. Богомоленъ архіепископъ Арсеній".

4 февраля Архіспископу Арсенію исполнилось XXXV-літіс служенія его русской цервви. По этому случаю Владыкі было принесено множество воздравленій, которыя показывають, что сердцу его близки интересы и духовное преуспівніє всей его наствы. Воть напр., какой адресь поднесень Владыкі обществомь защиты женщинь: "Сегодня, въ знаменательный день исполнившагося XXXV-літія служенія Вашего русской церкви, позвольте принести Вамь, Всемилостивьйшій Владыко, оть глубоко чтущаго Вась Общества ващиты женщинь, искреннійшее поздравленіе и сердечное пожеланіе еще многіє годы служить світильникомъ русской церкви, вообще, паствы Казанской, въ частности, и нашего скромнато Общества, въ особенности. Ваше милостивое вниманіе къ нашему юному Обществу, не разь Вами проявляемое, даеть смізость испрашивать Вашихъ святительскихъ молитьъ для Общества".

Заивчателень также в адресь, поднесенный Высокопреосвищенныйшему Арсенію духовно-учебными заведеніями г. Казани. Въ этомь адресь преврасно характеризуются отношенія Архіенискона Арсенія въ духовно-учебнымь заведеніямь. Для ознакомленія читателей съ свытлою личностью нашего будущаго Владыки приводимь извлеченія изъ этого адреса.

Ваше Высовопреосвящевство,

Милостивій пій Архипастырь и Отепь!

Казанскія духовно-учебныя заведенія, порученныя Вашему жудрому руководительству, счастливы, что на ихъ долю выпало чествовать Васъ, Милоставкатий Архинастырь, въ десь тридцатипатилетилго юбилея Вашего плодотворнаго пастырскаго служения.

Мы, Ваши подчиненные и сотрудники из дёлё пуковнаго просвещения, въ лице начальниковъ, наставинковъ и служащихъ въ духовно-учебныхъ ваведенияхъ собрались сюда, чтобы высказать предъ Вашинъ Высокопреосвищенствомъ скои чувства благодарности и мысли, воличнощи насъ въ день Вашего пастырскаго юбилея.

Казанскіе разсадники духовнаго просвіщенія счастливы, что ввірены руководительству такого опытилго педагога, какъ Вы, Мудрый Наставникъ. Ваше служеніе на Казанской каседрі в управленіе казанскими дуковно-учебными заведеніями являются не первыми шагами Вашей педагогической діятельности, но плодомъ тридцативитилітняго опыта въ школьномъ ділі, когда успіввають вполий сложиться опреділенные взгляды на постановку школы и отношенія къ вачальникамъ, наставникамъ в учащемся.

Не легиан жизнь въ детстви, труды на школьной скамы въ свротской доль при строгих порядкахь въ нашей старой духовной школь, тяжелые удары судьбы во время настырскаго в педагогическаго служенія выработали въ Васъ. Милостив'яйшій Владыко, добраго отца, мудраго наставника и опытнаго руководителя. Вы лечно пережили все, что пережила наша духовная школа болве чемь за полстолетіе, и являетесь живымь носителемь и выразителемъ полувъковой исторів русскаго духовнаго просвъщенія. Будучи администраторомъ, искущеннымъ и окраншимъ въ принципать стараго и новаго воспитанія, Вы, Высокопреосвищеннійшій Владыко, опытомъ прошляго проваряете настоящее. Нына чутьля не на всехъ русскихъ окраннахъ и на разныхъ попращахъ служенія находятся Ваши учениви, вышедшіе изъ Бівлоцерковской гомназів, гдв Вы были законоучителемь, изъ Таврической духовной семинаріи в С. Петербургской авадемін, гдв Вы были ректоромъ.

Обремененный сложными заботами и нелегкими трудама по управленію общирной, разноплеменной и разнов'врной епархів, требующей особеннаго Архинастырскаго вняманія ко всімъ многоразличным внясніямъ м'ястной церковной жизни, Вы, Благостный Архинастырь, ни на минуту не упускаете язь вниманія и ввірочныхъ Вамъ разсадниковъ духовнаго проскіщенія, вникая во всі крупныя и мелкін д'яла казанскихъ духовноучобныхъ заведеній. Внимательностью высшаго духовнаго начальства казанскія

духовно учебныя заведенія всего болве обязаны Вашему мудрому представительству и ходатайству за свои заведенія.

Мы осмъливаемся назвать эти заведенія своими для Васъ, Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ, нь той увъренности, что нужды ихъ всегда являются Вашими нуждами, ихъ радости Вашими радостями, ихъ горе Вашимъ горемъ. Мы живые свидътели того, какъ Вы мужественно стояли и продолжаете стоять за честь Вашихъ заведеній, и всё они сознають, что находится подъ рувоводствомъ опытнаго и надежнаго наставника, руководителя и защитника ихъ интересовъ.

Прошло только пять съ половиной лють, какъ Вы, Милостивъйшій Архипастырь, стали во главъ казанскихъ духовно учебныхъ заведеній, но уже успъли сдълать очень много для всъхъ ихъ вообще и для каждаго въ отдъльности.

Внимательно присматриваясь и чутво прислушиваясь къ нуждамъ ивъренной Вамъ Академіи, Вы съ присущей Вашему Высовопреосвищенству энергіей старались всегда помогать ей въ интересахъ науки и лучшаго обезпеченія студентовъ. Вы, Благостный Владыво, увидъли, что Академія, не имъя денежныхъ средствъ, не можетъ выпускать въ свътъ произведеній полезныхъ для богословской вауки, и поспъщили ей на помощь. При Вашемъ просвъщенномъ содъйствіи Академія успъла издать не одно богословско-научное произведеніе,—на что Вы употребали не одну тысячу рублей изъ собственныхъ средствъ. Въ академическомъ журналъ "Православный Собесъдникъ", по желанію Вашего Высокопреосвященства и на Ваши средства, постоянно печатались статьи патрологическаго содержанія, изъ которыхъ обравовалось восемь вывусковъ и которые составили весьма цънный и важный вкладъ въ нашу патрологическую литературу.

Періодическія академическія изданія "Православный Собесідникъ" и "Извістія по Казанской Епархіна за послідніе годы могли
улучшиться, вачественно в количественно, только благодаря средствамь, пзысваннымъ Вами. Вы, Благостный Повровитель авадемической науки, чутко отозвались на одну изъ существенныхъ
нуждъ ен, исходатайствовавъ средства на изданіе каталога Академической библіотеки. Просвітительныя заботы Вашего Высокопреосвищенства много помогли организація святоотеческой переводческой коммиссій при Казанской духовной Академіи, успівшей
(съ 1898 по 1901 г.) издать пить выпусковь своихъ трудовъ,

-быстро распространяющихся среди богословски образованныхъ людей. Вашими заботами положено начало церковныхъ библіотекъ въ новыхъ приходахъ Казанской епархів. По Вашей иниціативѣ предпринято систематическое историко-статистическое описаніе церквей и приходовъ Казанской епархів. Изданіе Студенческаго Сборника, въ который входять лучшія студенческія сочиненія, всецьло обизано Вашему просвъщенному содъйствію и матеріальной помощи. Два выпуска весьма содержательнаго Сборника переданы Вами въ Общество вспомоществованія бъдныхъ студентовъ Академін.

Входя въ положение студентовъ Академия, Вы, Ваше Высокопреосвященство, исходатайствовали для нихъ двадцать пять новыхъ казенныхъ стипендий. Академическое студенчество не забудетъ Вашихъ отеческихъ заботъ.

Влагодара Вашему Архипастырскому ходатайству Высочайши утверждены 1901 года 27 марта новые штаты существующих при Казанской Академіи Миссіонерских Курсовъ и положеніе о правах и преимуществах служащих в учащихся тамъ лицъ. При новых питатахъ и правахъ Миссіонерскіе Курсы получили характеръ вполнъ организованнаго духовно-учебнаго заведенія.

Всегдашнимъ памятникомъ Вашей заботливости о Духовной Семинаріи будуть тридцать инородческихъ стипендій, исходатайствованныхъ Вашею Архипастырскою заботливостію въ интересахъ містнаго миссіонерства.

Замізная неудобства настоящаго помізщенія Семинарів, Вы не покидаете мысли о постройкі новых зданій в пеоднократно ходитайствовали объ этомъ предъ Высшимъ духовнымъ начальствомъ.

Но у подвёдомственных вашему Высокопреосвященству духовво-учебных заведеній такъ много нуждь, что покончить съ ними нуженъ не патильтній срокъ, а многіе годы, при томъ, такой энергичной діятельности, какую проявляете Вы, Милостивый Архипастырь. Только благодари Вашимъ заботамъ, трудамъ и мощному сольйствію Казанское Мужское Духовное Училише скоро будетъ иміть новое поміщеніе вполні соотвітствующее школьнымъ потребностямъ. Суммы достаточныя для постройки новыхъ классовъ и больницы въ количестві 8000 руб. заимообразно отпущены изъ средствъ Св. Синода. Новые классы и нован больница явится великимъ благодівніемъ для начальниковъ, наставниковъ и учениковъ училища, поміщающагося доселів въ ветхомъ и тісномъ здавіи. Вы, Ваше Высокопреосвищенство, жаво поняла другую оструювужду учалыща и учалыщныхъ наставниковъ, ограниченныхъ въ средствахъ. Вы дала свое согласіе на учрежденіе при учьлищѣ Вратства для вспомоществованія служащимъ и служавнимъ въучалищѣ лицамъ и ихъ семействамъ. Не ограничавшись этимъ согласіемъ и утвержденіемъ Устава Братства, въ прошломъ 1902 г. Вы, Малостивѣйшій Арханастырь, исходатайствовали у Св. Санода служащимъ въ училищѣ единовременное пособіе въ количествѣ 1000 руб. И въ настоящемъ году Вами возбуждено такое жеходатайство.

Увздныя мужскія духовныя училица. Чистопольское и Чебоксарское—также взысваны Вашимъ Архипастырскимъ вниманіемъ. Для перваго изъ нихъ Вашими заботами исходатайствованы средства на достройку и окончательное оборудованіе училищнаго общежитія, для втораго изысканы средства на постройку новаго училищнаго хорпуса: подъ общежитіе.

На образование дочерей казанского епархіального духовенства Вы, Владыво, обращали особенное внимание и быстро спашили здась на номощь всякой нужда. Выстрымъ и цалесообразнымъ ръшениемъ давно назръвшаго вопроса о преобразования в расширенів Казанское Женское Епархіальное Училище всецвло обязано вниціативъ и твердой настойчивости Вашего Высокопреосвященства. Съвздъ духовенства 1899 года, руководиный Вашини мудрыми Архипастырскими совътами, изыскалъ средства на расширеніе училищнаго зданія, а 4 сентября 1900 года училище былопреобразовано изъ трехиласснаго въ шестивлассное. Небогатое Казанское духовенство могло такъ быстро разръшеть такую сложную п трудную задачу только благодаря мудрымъ Вашимъ указаніямъ. Вы, какъ Благопопечительный Отецъ, обратили свое внимание и на другое Вазанское училище для дочерей духовенства-Окружное училище. По Вашему предложенію тесный храмъ его въ настоящее время распространенъ и заново отдъланъ и самое училище близко также въ вреобрагованию изъ трехиласснаго въ шествклассное.

Всёмъ извёстная Ваша Архинастырская благотворительность иотеческая заботливость о бёдныхъ учащихся, порученныхъ Вашему покровительству, не обощли ни одного заведенія. Ваша взносы и пожертиованія въ Общество бёдныхъ студентовъ Академін достигають сумин въ 1000 руб.; въ Попечительстві о бідныхъ ученькахъ Семьнаріи они также очень значительны и составили особий капиталь Имени Вашего Высокопреосвященства; въ Попечительстві Казянскато Мужскаго Духовнаго Училища они превысили 400 руб. Ваша помощь училищу въ неурожайный 1884 годь положительно не оцінима. Тотчась по прівздів въ Казань Вы, какъ Заботливый Архинастырь, приняли самое діятельное участіе при открытіи Попечительства при Женскомъ Епархіальномъ Училищі и уже успіли внести въ его кассу боліве 600 р.

Ваша щедрость не ограничивалась взносами въ Попечательства. Вы не отвазываля въ скорой матеріальной помощи учащимся, лично за нею обращавшимся въ Вамъ. Въ тижелую годину, пережитую населеніемъ Казанской епархів, когда многіе родители, вслёдствіе недорода хліба, очутились въ безвыходномъ положенів и рішительно были не въ состояніи внести деньги за содержаніе своихъ дітей, Вы, Владыко, съ пстинно-отеческою готовностю посившили на помощь родителямъ в дітямъ. Для Женскаго Епархіальнаго Училища вы исходатайствовали у Святійшаго Свиода 1000 руб. пособія на покрытіе недочмокъ по содержанію въ училище бізднихъ воспитаннецъ. Благодаря этому пособію училище вышло изъ крайняго экономическаго затрудненія.

Ваши торжественныя служенія въ училищныхъ храмахъ и задутевныя отеческія фесёды навсегда будуть памятны воспитанникамъ.

Какъ опытный ховяннъ и заботлявый покровитель во время своихъ неоднократныхъ посёщеній подвёдомственныхъ Вамъ учебныхъ заведеній, Вы обращали свое вниманіе на самыя ихъ зданія и внёшиюю обстановку учащихся, и замётивъ хозяйственныя нужды заведеній, старались затёмъ при первой возможности помочь виъ свомъ совётомъ п ходатайствомъ предъ Высшимъ духовнымъ начальствомъ. И мы знаемъ, что эта ходатайства Ваши тамъ—и личныя и бумажныя—всегда уважались и уважаются, хотя знаемъ также и то, что частыя ваши слезницы, направяляемыя Вашимъ Высокопреосвященствомъ въ высшей духовной вистанціи, не могли не доставлять Вамъ иногда и нёкоторыхъ огорченій. Но всё такія огорченія ничуть Васъ не огорчали тамъ, гдё дёло шло объ удовлетнореніи той или другой насущной потребности ввёренныхъ Вашему Архипастырскому попеченію дужовно учебныхъ заведеній.

Влагословенъ Богъ, даровавшій Вашему Высокопреосвященству

крѣпость в силу пройти тридцативатильтіе Вашего достославнаго пастырскаго служенія. Да сподобить общій Нашь Пастыреначальникъ Господь Іисусъ Христосъ,—да сподобить Онъ святыню Вашу и впредь еще долгіе годы свершать также благоносившно и также многоплодно Ваше Архинастырское служеніе.

- Религіозно-правственныя чтенія: Въ воскресенье, 9-го февраля, открыты религіозно правственныя чтенія въ Озерянской деркви, что на Колодной горф. Предъ началомь чтеній, въ 4 час. вечера, отслужена была торжественная вечерня. Чтенія началь виспекторъ дуковной семинарій ієромонахъ Махапль, который предложиль слушателямь православное ученіе "О церкви". Затімь воспитанникъ VI класса семинирій Богуславскій прочель "Исторію Озерянской нвоны Божіей Матери", въ честь которой сооружень храмь. Въ промежуткахъ между чтеніями пізля два хора містный и хоръ воспитанниковъ семинарій Храмъ быль переполнень слушателями. Чтенія здівсь будуть вестись каждый воскресный день послів вечерни.
- Религіозно-правственныя чтенія въ воскресенье, 9 февраля, -были предложены въ следующихъ пунктахъ: 1) въ Покровскомъ монастыръ законоучителемъ 2-й гимназів о. Петромъ Вишняковымъ "О 4 заповъди блаженства Христова" и помощникомъ смотретеля духовнаго училища о. Николаемъ Зефировымъ "О стращномъ судъ" (о дълахъ милосердін); 2) въ Канедральномъ соборъ священивкомъ о. Іоанномъ Гончаревскимъ "О страшномъ судъ" и священникомъ о. Василіемъ Яновскимъ "О плана вавилонскомъ"; 3) на паровозостроительномъ заводъ, на Петипской ул., священикомъ о. Петромъ Скубачевскимъ объяснение воскреснаго Евангель. сваго чтенія в "Житіе св. Осодосія, Черниговскаго чудотворца" (его прославление и чудеса); 4) на Журавлевки, въ Петро-Павловской церкви, протојереемъ о. Павломъ Григоровичемъ "О первомъ членъ символа въры" и священникомъ о. Андреемъ Щелкуновымъ "О значенів поста въ деле спасенія"; 5) на Запковке, въ Александро Невской церкви, священникомъ Владиміромъ Шаповаловымъ "О христіанскомъ смиреніи" и б) на Холодной горф, въ мізщанской богадъльнъ, въ Скорбященской церкви, свищенивкомъ о. Владиміромъ Бусыгинымъ "О кротости" и "Житіе св. мученика Никифора (прочель воспитанникь семинарів Василій Бесіда). Всв эти чтенія велись послів вечерни, которая обычно соверзшается въ 4 час. пополудия.

— Религіозно-правственныя чтенія въ воскресенье 16 февраля: быле предложены въ следующихъ пунктахъ: 1) въ Покровскомъ монастыръ законоучителемъ Харьковскаго коммерческаго училища о. Іоанномъ Филевскимъ "О 5 заповъди блаженства Христова" и "Житіе св. Филарета Милостиваго"; 2) на паровозостроительномъ заводъ, на Петинской ул., священникомъ Николаемъ Шосте "О церкви" (основание ея, составъ и существенныя свойства); 3) на Занковкъ, въ Александро-Невской церкви, свищенникомъ о. Владиміромъ Шаповаловымъ "о второй заповіди блаженства" (святоотеческое ученіе о слезахъ); 4) на Журавлевкѣ, въ Петро-Павловской церкви, инспекторомъ классовъ харьковскаго епархіальнаго женскаго училища о. Іоанномъ Котовымъ "о великопостномъ богослужении и свищенникомъ о. Іоанномъ Петровскимъ "о покаянів"; 5) въ канедральномъ соборъ настоятелемъ протоінреняъ Любицкимъ "о паденіи Адама"; 6) на Холодной горь, въ мъщанской богадельне священивкомо о. Николаемо Жебиневымо "о 4 заповъди блаженства" в "житіе св. муч. Памфила" (прочелъ воспитанникъ семинарін Г. Ястремскій). Всв эти чтенія после вечерия, которая начинается въ 4 час. пополудия.

Религіозно-нравственныя бесподы при Спасо-Преображенской церкви г. Харькова.

Издавна въ Спасо-Преображенской церкви г. Харькова Воскресеньямъ послъ нечерни предлагались молящимся исученія в религіозно-правственныя чтепія. Съ начала же прошлаго 1902 года дъло это мъстными священниками съ благословения Высокопреосвященнаго Флавіана, поставлено болве широко. Совершаются вечерни торжественныя съ участіємъ церковнаго хора и любителей. Веседы предлагаются мёстными священниками съ участіемъ законоучителя 2-й мужской гимназіи о. П. Вишинкова, спархіальнаго миссіонера Д. И. Боголюбова, Епархіальнаго наблюдателя школъ В. О. Давиденко и инспектора Епархіальнаго училища о. Поставлено палію вести бесады библейскія, на почвъ изъяснения вабранныхъ мъстъ Свящ. Писавия Ветхаго Завъта и особенно Евангелія. На ранних воспресных литургіяхъ о. П. Ооминъ ведеть изъяснение нагорной беседы Спасителя по Евангелію отъ Матеея, а на вечерняхъ обънсинетъ другія бесёды Спасители в избранным ифста книги Інсуса сына Сирахова. О. П. Вишнявовъ ваъясняеть евангельское учение о поств. смирения.

чезлобін, о молитвъ Господней, и обличительную прововъдь Спасителя на фариссевъ. О. М. Руминцевъ ведетъ бесвам о храмв и обязанностяхъ въ отношения къ нему. Остальные прововъдники взяли на себя трудъ изъясненія Евингельскаго ученія о прощенін. православнаго погмата о почитание Св. ввонъ в Животворащаро Жиеста Госполня. Проязносятся поученія в слова на общія темы. тавъ о. Ооменъ, въ формъ жевой импровизаціи, произносиль слова: \_о страхв Божіемъ и воспитанів дітей«, объ ухолів за престарівными родителями, о доброй женй, о добромъ мужи, о изгубилсти пьянства, объ обществахъ трезвости, о силъ добра, о совъсти и судъ Вожіемъ. После таковыхъ вечеренъ происходить обучение хоровому пенію молитил всехъ молящихся. Опыть весьма удался и теперь общенародное пъніе совершается здісь нерідко хоромъ человікъ 500-600. Кромв этого предпринято завсь после вечерни можно болье широкое распространение въ приходъ проповъдническихъ листковъ. Теперь, послъ каждой вечерни, разлается моляшимся свыше 500 "Тронцкихъ книжекъ и листковъ". Народъ съ глубовою благодарностію принимаеть эти листви, придаеть виъ провиденціальное значеніе и читаеть ихь въ своихъ семьяхъ, съ благоговъніемъ храня ихъ возлів св. пконъ.

При сей же Спасо-Преображенской церкви, съ благословенія Высокопреосвященнаго Флавіана, вознаваеть пока въ скромныхъ размѣрахъ Общество трезвости для борьбы съ пьянствомъ и для распространенія началь трезвой жизни въ окружающей средв. Общество восвищается вменя Св. прор. Іоанна Врестителя \_съ своимъ Храмовымъ праздникомъ 7 января. Уставъ Общества выработанъ: Общество будетъ носить перковно-приходской карактеръ. Въ недалекомъ будущемъ, по утверждении Устава подлежаниею властію, посл'ядуеть отврытіе Общества. Въ члевы общества принимаютия и иноприходные. Общество будеть функціонеровать и въ благотворетельномъ смыслѣ. Средства для борьбы съ пьянствомъ, помимо техъ, кавія уважуть практива и живнь, намівчены слідующія: усердное и частое участіє трезвенинковь въ церковныхъ богослуженияъ, торжественные молитвенные объты трезвости; церковныя и частныя бесёды о нагубности пьянства, взаниная поддержка друга друга, организація общедоступныхь чтеній о трезвости, обученіе трезвенниковъ грамоть, воскресная школа трезвенниковъ, библіотека съ читальней, чайнан Общества, возможно практическое обучение треввенниковъ ремесламъ и привладнымъ знаніямъ, паломинчества и т. п. Чдены помогаютъ Обществу своями членсками взносами и единовременными жертвами. Управляется Общество Совътомъ подъ наблюденіемъ Владыка. Проповъди о возникающемъ Обществъ провеносятся въ Спасо-Преображенской церкви на литургіяхъ и воскресныхъ вечерняхъ. Интересующіеся возникающимъ благимъ дъломъ обращаются късвященнику Петру Оомину (Единовърческая улица, № 3).



## Константинъ Нинолаевичъ Сильченновъ.

(НЕКРОЛОГЪ).

Умодила цавница, которая возглашала, Спаситель нашъ, словеса Духа Святаго.

Да огласить она чертогь Твой! Умолкла громкая цівница, возглашавшая Законь Твой; безмольной слідала ее смерть.

Да возгремить она на брачной вечери Твоей! Привержень онь быль кь истина в другимь возващаль правое ученіе.

Да защитить его истина Твоя; да повроеть его правое ученіе Твое въ часъ отвровенія Твоего! Съ твиъ же упованісиъ, какое вибли святие отни отъ въва, усердно трудился очъ.

Да уповонтся же онъ въ пристани Твоей! Хвала Тебъ Господи, слава Отцу Твоему, повлоневіе и прославленіе Святому Духу Твоему во всъ времена! (Изъ твор. св. Ефрема Сирина).

20 февраля текущаго года послё напутствія Св. Таннами скончался преподователь Харьковской Духовной Семинарів Константинь Николаєвичь Сильченковъ. Покойный быль сынь священика въ одномъ изъ сель Воронежской губернів. По окончанів курса въ Воронежской Духовной Семинарів К. Н-чъ въ 1889 году поступиль въ Московскую Духовную Академію, въ которой помимо общеобязательныхъ предметовъ, изучиль еще полный курсъ спеціальныхъ, именно: исторію и разборъ западныхъ исповъданій, исторію и обличенію русскаго раскола, общую гражданскую и русскую исторію, латинскій языкъ и его словесность и нёмецкій языкъ. При неутотимомъ трудолюбів и прекрасныхъ дарованіяхъ онъ во все время образованія своего въ Академіи занималь первое мъсто въ разряд-

номъ спискъ студентовъ Академін, и потому при екончаніи курса Совътомъ Академіи быль удостоень степени кандидата Богословія и утверждень въ ней съ правомъ при исканіи степени магистра не держать новаго устнаго экзамена. Какь лучшій студенть своего курса, овъ быль оставлень при Академіи профессорскимъ стипендіатомъ для приготовленія къ профессорской канерръ. Въ 1894 г. въ февраль, за невижніемъ свободной канерры при Академіи, К. Н.чъ быль опредълень преподователемъ Богословія въ Харьковскую Духовную Семинарію. Кавъ прекрасному знатоку французскаго языка (покойный быль женать на француженть, имъ же самимъ обращенной въ православіе), К. Н.-чу Правленіемъ Семинаріи было поручено преподаваніе французскаго языка въ Семинаріи. Въ 1896 г. за представленное въ Совъть Академіи сочиневіе Прощальная Бестада Спасителя съ учениками, К. Н.-чъ быль удостоенъ Совътомъ Академіи и утвержденъ Святъйшимъ Синодомъ въ степени магистра Богословія.

Роковая болезнь, сведшая К. Н-ча въ могилу, чахотка, издавна подтачивала силы его, и онъ таялъ какъ свъча, такъ что и для него самого и для всъхъ знавшихъ и посъщавшихь его лицъ съ каждымъ днемъ становилось ясиве и ясиве, что жизнь его постепенно угасала. Такимъ образомъ смерть не застала К. Н-ча не подготовленнымъ къ ней. Въ послъдніе дни жизни своей онъ нъсколько разъ причащался Св. Таниъ, пріобщился онъ ихъ и за три часа до смерти.

Личность В. Н-ча какъ преподователя хорошо извъстна его сослуживцань и ученикамь. Поэтому говорить что нибудь о немъ въ этомъ отношении совершение валишне. Достаточно замътить вдесь только, что по богатству познаній своихъ и серьезному отношенію къ преподавательскому дълу ему следовало-бы запимать место не учителя Семинаріи. а профессора въ какомъ лебо высшемъ учебномъ заведенін. Излишне здівсь говорьть в о лечных, частных отношениях почившаго въ своимъ сослуживцамъ в воспатанникамъ, въ которыхъ (отношеніяхъ) ярко обнаруживались обантельныя качества души почившаго. Это быль, какъ всв мы знаемъ, воистину благородивний человвиъ, который всегда умълъ отдать должную дань чужому мивнію и стоялъ выше разныхъ медочей, такъ часто вплетающихся въ нашу жизнь. Мы напомнимъ здъсь объ удивительной въ наше время глубокой религіозности почившаго и необыкновенной отзывчивости его на вопросы и явленія современной религіозно-правственной жизни. Онъ не только слёдиль за ними, обсуждаль въъ въ бесъдахъ съ близкими къ нему лицами, но еще не смотря на свой злой недугь, находиль время и силы початно отзываться о них ъ какъ это взвъстно читателямъ "Въры и Разумъ" и другихъ Богословскихъжурналовъ, При обсуждении и освъщении этихъ вопросовъ К. Н-чъ всегда стоядъ на строго — православной почвъ. Это былъ убъжденный православный христовъ, всецъло возлюбивший истину-Христову и служивший ей не щадя ни силъ своихъ, ни здоровья, пока, какъ созръщий плодъ, не былъ взитъ рукою Господа въ тотъ міръ, гдъ сілетъ не вечерий свътъ небеснаго царствія.

21 февраля въ 8 ч. утра, последоваль вывось повойнаго К. Н-ча изъ его квартиры въ Семинарскую церковь о. Ректоромъ, протойереемъ І. Знаменскимъ, о. Инспекторомъ и о. Духовинкомъ Семицаріи. Заупокойную литургію и зинъ погребенія совершаль совывстно съ Семинарскамъ духовенствомъ и ключаремъ собора Преосвященнъйшій Владыка Стефанъ. Величественное Архіерейское служеніе съ особенною силою будило лучшія стороны дущи дицъ бывшихъ въ хранв, и потому всв стоявийе вокругъ гроба товарищи и ученики покойнаго съ особеннымъ чувствомъ модились объ уповоенів души благородивишаго человыка, талантливаго и благожелательнаго преподавателя и истиннаго христіанина. Теперь, когда волненіе душевное, вызвандое смертію К. Н-ча, немного успоковлось, мы не можемъ не принести отъ лица всей Семинарской корнораціи глубочайшей благодарности Владыкъ Стефану за то вниманіе, которое онъ проявиль въ Семинаріи, прибывши помодиться надъ тідомъ свромнаго по подоженію преподавателя Семинарім и напутствовать его въ міръ загробный. Въ наше время, когда такъ часто забывають, что воспитание и наука важны для общества не тъмъ, что дають разнаго рода привиллегін, а тъмъ, что вывють въ себъ свойство поддерживать подъемъ духа воспитанниковъ въ ихъ благородныхъ стремленіяхъ, поистинъ поучительно было видъть какъ нашъ і ерархъ въ воспоминаніе о трудовой діятельности почившаго и въ назиданіе встить учащимъ и учащимся благоволиль разделить скорбь Семинарской семья и выразиль это совершениемъ зауповойной литургіи и отивнаність почившаго К. Н-ча. Да продавть Господь жизнь Владыки за это на многіе голы.

На Божественной литургів во время причастна память почившаго почтиль следующимь словомь преподаватель Семинарів С. И. Чистосердовь.

"Скажи ми, Господи, кончину мою, и число дней моихь—кое есть, да разумню, что мишаюся азъ" (Псвл. 38, ст. 5).

Всякій разъ, когда смерть напоминаеть о себъ своимъ грознымъ и неожиданнымъ похищеніемъ кого лебо изъ среды пашей,—самъ собою выростаеть вопрось о смерти,—вопрось роковой для каждаго изъ насъ,—

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema  $\mathcal{ABK/FR}$ 

вопросъ неизбъжный, въчный, такой вопросъ, который самою неизвъстностью своею смущаеть нашъ духъ. Въ жизни много бываетъ скорбей в неудачъ, разныхъ бъдъ и тревогъ, безыслодныхъ нуждъ и невыразнимиъ страданій: но во всёхъ подобныхъ обстоятельствахъ, какъ бы ни были они тяжелы и безнадежны, всегда остается лучъ надежды, вызывающій человъка на борьбу съ ними, всегда остается искра огня въ сердцахъ, ободряющая насъ, хотя бы и неосуществимой на дълъ возможностью, что вотъ еще немного подождать и потерпъть, —и бъда пройдетъ, положеніе изивнится въ лучшему, обстоятельства жизни улыбнутся счастьемъ! И нътъ на землъ такого состоянія, гдъ бы не было надежды на возможность выйти изъ него. Но вопросъ о смерти не можетъ обольщать насъ никакими надеждами.

Во всемъ человъкъ можетъ сомнъваться и все отрицать, но не было еще случая, чтобы кто-либо нзъ людей могь усумниться въ дъйствительной неизбъжности своей собственной смерти! Эта истина выше даже всякой возможности сомнънія въ ней: съ каждымъ вздохомъ, съ каждымъ ударомъ сердца, съ каждымъ мгновеніемъ своего существованія на землъ мы идемъ неизбъжной дорогой къ осуществленію ен, мы приближаемся къ своей цъли—къ своей смерти. Да, смерть неизбъжна для каждаго изъ насъ, и эта то неизбъжность свидътельствуетъ намъ о безпомощности нашей противъ нея.

Стоя предъ гробомъ невольно скажещь въ душъ: жалкій человъкъ въ своей безпомощности!.. Страшить насъ такая безпомощность,— страшить она ужасомъ самой смерти, которая безпощадно истребляеть все.

Странить насъ смерть и самою неизвъстностью за гробомъ. "Никто не оживалъ, чтобъ намъ сказать, что чувствують, что мыслять тамъ отщы, супруги, дъти... И тамнъ жизни за могилой никто не въ силахъ разгадать"...

Мрачна могила, грозенъ послъдній часъ. Но этотъ мракъ ужасенъ тамъ, гдъ въры нътъ, гдъ править всъмъ порокъ и заблужденіе. Душа же върующаго озарена божественнымъ свътомъ среди ужасовъ смерти, и аще пойдеть посреди съни смертной, не убонтся зла, п. ч. она въ Богъ... Смертъ теряетъ грозный видъ для человъка глубоко върующаго. Не стращитъ путь смертный, не стращить могила того, кто пронякнутъ върой во Христа! Этотъ путь уже освященъ: имъ шелъ нашъ Искупитель, безконечно возмюбившій насъ. Не стращны и бользни смерти тому, кто сердцемъ взиралъ на распятаго за пасъ Страдальца, ибо что значатъ наши страданья, если сравнять ихъ съ тъмъ, что претерпълъ за насъ нашъ Спаситель на Крестъ.

Тоть спокойно встричаеть смерть, кто въ жизни своей не зарываль данныхъ ему отъ Бога талантовъ, но возрасталь и совершенствовался духовио, руководимый закономъ Христовымъ.

Что же скажень мы объ отношения вы смерти почивнаго? Какъ назовемъ мы его жизненный путь? Поистинь, смерть была для него пріобрътеніемъ. "Скажи мив, Гсноди, кончину мою и число дней моихъ, кое есть", вотъ постоянный вопль его возвышенной христіанской души Этима словами псалмопъвца, этимъ постояннымъ памятованіемъ о конечной цёли своего земного странствованія опредълился и весь путь жизни нашего почившаго сослужвица.

Его жизненный путь всегда быль залогомъ того блаженнаго пути, на который теперь вступила душъ усопшаго. Вся жизнь его, насколько она была открыта для насъ, является самымъ убъдительнымъ подтверждениемъ того, что почившій быль глубоко върующимъ человъкомъ, истиннымъ христіананомъ.

Не въра-ла живая и сердечная, служила для него свъточемъ на жизненчя ис-чаодом эн Зансиж оле очтей вгчу ит-чтеледоодом эн Залли чжон Богу в ближнимъ лежитъ въ основания всей его дъятельности, которой онъ всецело посвятиль свой богатоодоренный умъ, многообразныя знанія и прекрасныя качества своего сердца и воли. Вто изъ насъ не знаетъ объ его усиленныхъ учетвенныхъ занятіяхъ, проистекавшихъ не изъ честолюбиваго желанія пріобръсти извъстность, а столько-же изъ за любви къ знанію, сволько и изъ стремленія оказать поспльную помощь другимъ. Тавое-же доброе употребление постоянно дълаль онъ и изъ прекрасныхъ качествъ сердца и воли. Щедро надълила его этими качествами природа, прекрасно развиль и направиль ихъ онъ самъ. Доброта, теплота души, готов ность быгь полезнымъ для своихъ ближнихъ, служить имъ: таковы отличительныя качества его сердца И не зарываль онь въ землю этихъ тадантовъ; не замыкался самолюбиво съ своими добрыми качествами въ себъ самомъ, а всецело посвятель ихъ на пользу близвихь. Въ горячемъ желаціи принести посильную пользу лицамъ, интересующимся вопросами религін, пролить свъть и разъяснить существующія нь области Богословія недоразумънія и тымь оградить и укрыпить "слабыхъ духомъ" просиживаль онь иногда цълыя ночи надъ изложеномъ своихъ богословскихъ взглядовъ и мивній, не щадя и бозъ того недорваннаго здоровья.

Училь онъ пстинамъ въры и нравственности не наукою только,—но и своею жизнью. Его жизнь была подтвержденіемъ тъхъ высокихъ нравственныхъ началъ, какія излагалъ онъ съ каседры предъ учениками, по обязанности наставника. Эта жизнь въ Богъ и служитъ основаніемъ того

высоконравственнаго настроенія, котороє проникало всю жизнь почившаго, выражаясь при этомъ въ глубочайшемъ смиренія. Довольство своимъ скромнымъ положеніемъ, проистекавшее изъ полной преданности Промыслу Божію, опредвляющему жребій человъческій, было самою видною чертою его отношеній къ самому себъ, къ своему положенію.

Последнее время его жазни весьма ясно свидетельствуеть о его высокой настроенности о великой преданности воле Божіей. Господь судиль ему нести тяжелый кресть продолжительной тяжкой болезни. Но имкогда не было слышно оть него ропота на этоть кресть; инкогда въ разоказахъ его о своей болезни мы не слышали ни раздраженія, ни нетеритенія. Всегда была видна такан покорность и преданность воле Божіей, такое невозмутимое спокойствіе, что казалось, онь ведеть рёчь о чужихъ недугахъ, и не тяжкихъ недугахъ. А то спокойствіе, съ которымъ онъ смотрёлъ на приближавшійся часъ смертный, ясно говорить намъ, что уйъ его вёриль въ отрадныя истины вёчной жизни и воскресенія, а въ этой вёрё находиль оружіе противъ страха смерти. Многократное очищеніе себя отъ грёховъ исповёдью и пріобщеніемъ св. Таннъ тёла и крови Хр. въ послёдніе дни ясно свидётельствують, что усопшій нашъ сослуживець испаль себъ оправданія и очищенія отъ грёховъ въ крестныхъ заслугахъ Божественнаго Искупителя.

Послѣ этого можно спросить: скорбѣть-ли намъ только у гроба сего? Не всякій-ли и изъ насъ пожелаетъ себѣ такой многоплодной жизни, при ея чрезмѣрной краткости,—а главное такой христіанской кончины? По истинъ, угодна Господу душа его: почему и взялся онъ отъ среды лукавствія въ мѣсто вѣчнаго упокоенія.

Возлюбленный собрать и товарищь! Не ввнець похваль намъревался я сплести тебв настоящимь словомь, въдь похвалы не нужны тебв. Подвигнула меня къ этому слову личная къ тебв любовь, слившаяся съ любовью къ тебв нашихъ общахъ сослуживцевъ. Цвътокъ общей любви да увънчаеть твою главу, служа залогомъ нашего непрестающаго общенія, ибо любы николиже умираетъ.

Выраженіемъ этой нашей любви къ тебѣ пусть будеть выполненіе твоей послѣдней, безмолвной просьбы, влагаемой въ твои уста св. Церковью: "всѣхъ прошу я и молю, взываешь ты, непрестанно о миѣ молиться Христу Богу ..., да вчинить мя идѣже свѣть животный".

Мы въруемъ, что со духи праведныхъ почістъ душа твоя и ты услышишь сладчайшій гласъ Господа—Вседержителя: "рабе благій и върный, о малъ быль еси въренъ, надъ многими тя поставлю: винди въ радость Господа твоего. Аминь".

Предъ отивначень же обратился въ почившему съ следующею рачью воспитания въ 6 кл. Платоновъ.

## Дорогой наставникв!

Еще не много временя, още нестемью молительных вздоховь о тобе, — в им въ последній разъ дадиме тобе целованіе нашей любел; още, затемь, абоколько мумевеній—и грозно прозаучить тоть роколой гляголь времень, когда ты будень принять колодной землей и сероеньем на веки оть нашихь взоровь. Въ этоть то тормественный для твоей души и нечальный для воёхъ насъ моменть нальня удержалься оть торо, ятобы не запечальный для воёхъ насъ моменть нальня удержалься оть торо, ятобы не запечальный для воёхъ насъ моменть нальня удержалься оть торо, ятобы не запечальный для восходний разъ и навосгра твоего духовнаго облика такимъ, ваковь оть остался у насъ после твоего последняго обяданія оть нама. Конечно, не мна слабому характеризовать твою личность: на это не хватить у мени ин силъ, ни умения и вкратце линь скажу о томъ, ежновы чувства ты оставиль въ насъ, твоихъ ученивахъ, по своемъ отнествів.

Прежде всего чувотво уваженія нь тебъ, какъ образцу въ тернъливомъ обхожденім съ нами. Вотъ припоминается жив по этому случаю оданъ изъ твоихъ уроковъ, но карактеру большею частію между собою сходныхъ. Поднимается вто то изъ учениковъ и просить тебя разръщить его недоумвије. Ты отвъчаснь... но видно не сразу понимають теби, не тотнасъ обинмають со всёхь сторонь тоть предметь, о которомь говоринь ты,почему вновь вопросъ за вопросомъ предлагають тебъ, представляють возраженіе за возраженіеть... Тяжелая работа предотонть въ такомъ случав: въдь и на этотъ вопросъ необходемо подно, точно отвътить, и тотъ не оставить безъ надлежащаго разсмотранія; трудно разобраться не волнуясь въ предлагаемомъ противоръчивомъ матеріаль и здоровому человъку... А ты быль боловь... Твой продолжительный и изнурительный недугь казалось бы давно долженъ надломить твою кръпкую волю, сдълать тебя истериъливіјить и чрезъ то неспособнымъ безпристрастно отнестить въ предлагаемымъ вопровамъ... Но ты винмаеть имъ, ты теривливо разбираешь то одно недоумъніе, то другое, внося свътъ въ смущенную душу, разрешая запросы пытливаго ума...

Такое отношение возбуждало въ насъ смълость говорить съ тобой, такъ что ръдкій изъ уроковъ твоихъ проходилъ безъ оживленныхъ бесъдъ. Но очень можеть быть, что иногда мы увлекались ревностію не по разуму, можеть быть злоупотребляли твоимъ добрымъ отношеніемъ къ запросамъ нашего ума и сердца, доставляли тебъ непріятныя минуты, тъмъ самымъ можеть быть усугубляли твою бользиь, поэтому, здъсь предъ гробомъ, оть души

просимъ себъ прощенія: "прости намъ, нашъ дорогой страдалецъ; забудь, терпъливецъ, наши оскорбленія"!...

Но не однимъ терпъніемъ ты возбуждаемь въ насъ уваженіе—нъть; помнимъ и не забудемъ того, какъ ты въ каждомъ несовершенномъ нашемъ отвътъ на свей вопросъ,—отвътъ, гдъ было лишь слабое напоминаніе върной мысли,—ты умъль найти и развить полностію дъйствительное ръшеніе; ты ободрялъ насъ этимъ, возбуждалъ болье сильное желаніе ожидать твоихъ новыхъ вопросовъ и ръшать ихъ.

Ты, затъмъ, отарался находить въ насъ все доброе, все высовое, все благородное; ты съ сожалъніемъ высказывалъ свое разочарованіе по поводу того или другого дурного пашего поступка; ты не могъ удержаться отъ радости, когда видълъ, что мы или предполагаемъ сдълать что нибудь доброе или уже сдълали в конечно всти силани своего больного организма старался поддерживать это доброе и укръплять его... Ты старался видъть въ насъ юношей, не слъпо повинующихся авторитету другихъ, или твоему, произносящихъ за тобою безъ разсужденія тоть или иной приговоръ чему лябо—нъть, ты обращался въ нашему "я", старался его вызвать въ дъятельности, всъмъ показывалъ, что хочешь нашего свободнаго отношенія въ тому, что читали мы бывало въ илассъ, вывода о немъ нашего личнаго.

Сказать ле о томъ, каковъ былъ ты у себя, когда мы по какому любо дёлу приходили къ тебъ.

Тамъ вовсе не было оффиціальности, тамъ мы говорили съ тобою, какъ съ хорошимъ знакомымъ, чувствовали себя вполив дома, такъ что уходи отъ тебя постоянно говорили: "хорошо къ нему ходить, прелестно онъ насъ принимаетъ!"

Наконецъ, долженъ ты стяжать уваженіе своею строгостью и взыскательностію, этими свойствами своей педагогической дъятельности по отношенію къ намъ. Симъ свойствамъ ты остался въренъ до конца, потому что сознавалъ ихъ значеніе, потому что считаль ихъ проявленіемъ своей дюбви къ намъ. Ты понималъ, что цълью твоей дъятельности должно быть наше благо, воспитаніе въ насъ добрыхъ началъ; потому повазывалъ на дълъ, что любовь не слъдуетъ сившивать со слабостью, которая потворствуетъ дурнымъ наклонностямъ человъка, которая бонтся прибъгнуть къ строгимъ итрамъ для исправленія порочныхъ; ты показывалъ поэтому, что здравай любовь можетъ быть строга и бдительна только бы при песредствъ ен предохранялись питомцы отъ увлеченія дурнымъ. Такъ что . за эту строгость и взыскательность ты по истянъ достоинъ нешего уваженія и почтенія. Но такъ какъ по ученической слабости мы тебя часто въ этомъ отношения не понимали; такъ какъ нашей лени порою были непріятны твои сіи добрыя качества; такъ какъ мы часто учебными свомим неудачами доставляли тебъ много непріятностей, то во ямя той любви, ученіе о которой ты намъ много разъ излагаль, прости доставленныя нами тебъ такія непріятныя минуты!.... Когда-же предстанешь предъ престоломъ Господа Славы, Праведнаго Мздовоздантеля, то во имя той-же любви, помолись за насъ, да просвътить Господь нашъ умъ, да вразумить наше сердце, да направить Онъ на благое нашу волю!.... Мы же, въ свою очередь, такъ какъ самъ ты теперь нуждаешься въ молитвенной нашей помощи, помолимся отъ всего сердца любящему всъхъ богу о твоемъ упоковине. "со святыми упокой, Христе душу раба Твоего Константина, идъже нъсть бользиь, ни печаль, ни воздыханіе, но жизнь безконечная".... А если у гроба этого позволительно и земное выраженіе признательности тебъ предъ разлукой съ тобою, то воть тебъ нашъ оть сердца земной поклонъ.

По окончанія отпівнанія тіло усопінаго было вынесено взъ храма на рукахъ учениками его и при пініи "Святый Боже" препровождено на Холодногорское кладбище при участіи Семинарскаго духовенства, а также о инспектора классовъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища, въ сопровожденія всей Семинарів и многочисленнаго народа. На гробъ покойнаго были возложены вінки отъ сослуживцевъ его и отъ воспитанниковъ.

Многіе изъ бывшихъ учениковъ покойнаго Константина Николаевича состоять въ санъ ісреевъ и совершають безкровную жертву у престола Божія. Да вознесуть они свои усердныя молитвы въ милосердному Богу объ упокоеніи души усопшаго раба Божія Константина.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ

## иконостасная фабрика Ивана Ефимовича Гетмана съ С-ми

ВЪ ТАМАРОВКЪ,

Курской губерніи, Вългородскаго увада. (Серебр. мед. на всерос. выст. 1887 г. въ Харьковѣ)

## принимаетъ заказы на устройство

## ИКОНОСТАСОВЪ и КІОТОВЪ

въ православныхъ церквахъ, написаніе въ нихъ живописи и украшенія стъ́нъ альфрейной росписью.

заназы исполняются прочно, аннуратно и по умітреннымъ цінамъ, гді нужно—съ разорочной платежа.

## ОТКРЫТА ПОДПИСКА

на иллюстрированный журналь

для чтенія въ кристіанской семьъ

# BOCKPECHЫЙ ДЕНЬ

СЪ ПРИЛОЖЕНІЕМЪ ГАЗЕТЫ

## "СОВРЕМЕННАЯ ЛЪТОПИСЬ".

СЕМНАДЦАТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ.

Допущенъ въ библіотеки духовно-учебныхъ заведеній. АДРЕСЪ РЕДАКЦІИ: Москва, Мясницкая, домъ Николаевской церкви.

Ва 4 р. въ годъ съ пересылкой и дотавкой въ 1903 г. будеть дано: 52 кмм мурнала напострированнаго, въ объеме 11/2 печатных листовъ, большого формата каждий по следующей программе: 1) Церновь Христова въ ел прошломъ. Очерки и разскази изъ исторіи библейской, общей, русской, церковной и гражданской. Въ виду неоднократнихъ вальленій многихъ подписчиковъ о назрівшей нужде въ популирныхъ чтеніяхъ по русской исторіи, въ следующемъ голу БУДЕТЬ ВВЕДЕНЬ НОВЬЙ ОТДЕЛЬ. "Чтемя въ шноль" 2) Церновь Христова въ ел настенцемъ. Жизнеопясній служителей Христовой исторіи, въ следующемъ голу будеть въ случай изъ ихъ жизни. 3) Христіанское богослуженіе. Исторія его и его значеніе. 4) Христіанское исторія его и современное состояніе. 5) Церновма географія. Путешествія, описанія святыхъ мёсть Востока и русскихъ святныь. 6) Евангельская проповедь. Подвиги проповедниковъ евангелія на окраннахъ русской зоман и за пределани оной. 7) Христіанская чысть. Вероучевіе и вравоучевіе. Влагодатныя явленія веры. Духовно-правоучительное изложеніе сведеній изъ наукъ естественныхъ 8) Религіозно-правственная оценна художественныхъ провзведеній светской литературы 9) Церновно-бытовой в религіозно-правственной жизнь. Разскавы, дневникъ, записки, воспоминанія изъ церковно-бытовой в религіозно-правственной жизнь.

52 №№ газеты "Современная льтопись" по следующей программе; 1) Статьи по церковно-общественным вопросамь. 2) Церковно-общественная жизнь въ России. 3) Распоряжения епархіальных начальствъ. 4) Среди газеть и журналовъ. 5) Церковно-общественная жизнь заграницой. 6) Разныя известия.

## Еромь этого, въ 1903 г. будуть даны слыдующія приложенія:

- 52 Nove "Воскресныхъ мистковъ", пріобративих такую извастность, что вих каждый годи расходится насколько милліоновъ зазвипларовь. "Вь Воскресныхъ Листкахъ" будутъ помащаться простые назидательные разсказы изъ житій святихъ съ нравственными приложеніями для простого народа.
- 12 книгь поученій "Пастырскія Назиданія" на всів воскресные и праздивчные дни. Книги "Пастырскія назиданія" будуть разсылаться за нівсколько мівсяцевь до произнесенія поученій въ Церкви.
- 12 книгь визбогослужеби. бестать "Воспресный събсовдинкь". Содержанісив бестать будеть объясненіе молитин Господней и евангельских заповідей блаженства съ правственнями уроками, примірами изъ жизни святых и обыденной жизни.

Подписная ціна на "Восиресный День" со всіми приложеніями, съ пересылкой и доставкой, на годь 4 руб, на ½ года 2 р. 50 к. Благочинане, вывисивающіе журналь не менье 10 экз., получають еще 11 экз. безплатно. Подписка принимается въ Москей, въ редавніи: Мясиникая, д. Николаевской церкам.

Редакторъ-издатель священия С. Усаросъ.

## листокъ

ЛЛН

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Высочайшее повельніе.—Высочайшія награди.—Высочайшій прижазь.—Опредьденіе Святьйшаго Синода.—Оть Харьковской Духовной Консисторін.—Оть Харьковскаго Впархіальнаго училищнаго сов'яз.—Оть Правленія Братства св. Великонученням Варвары.—Отчеть о состоянів Харьковскаго Епаржіальнаго Женскаго Училища въ учебно воспитательномъ отношенія за 1901—1902 учебный годъ (продолженіе).—Евархіальныя нзвіщенія.—Извістія и зам'ятки.—

Объявленія.

#### Высочайшее повельніе.

Гооударь Императоръ, 8-го февраля сего года, Высочайше утвердить соизволелъ Всеподданевйшій докладь Святвйшаго Синода о бытіи Преосвищенному Казанскому Арсенію — Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ.

## Высочайшія награды.

Государь Императоръ, по Всеподданнъйшему докладу Синодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Синода, Всемилостивъйше соизволилъ, 8-го февраля сего года, 1) на сопричисленіе за 50-льтиюю службу, къ ордену св. Анны 3-й стемени діавона Вознесенской церкви въ слободъ Большой Рогозинъв Іоанна Добрецкаго; 2) на награжденіе золотою медалью, съ надписью "за усердіе" для ношенія на шев, на Аннинской ленть, псаломщика Рождество-Богородичной церкви, села Будылки, Лебедвискаго увзда, Павла Петрусенкова.

## Высочайшій приказъ.

Высочайшимъ приказомъ по гражданскому въдомству отъ 25-го минувщаго января за Ж 8-мъ преподаватель Харьковской Духов-пой Семинаріи Василій Логиновъ, за выслугу л'ятъ, произведенъ изъ коллежскихъ ассесоровъ въ надворные совътники со старшинствомъ съ 23 іюня 1902 года.

## Опредъленіе Святьйшаго Сунода.

Опредъленіемъ Святьйшаго Сунода отъ 29 анваря—9 февраля 1903 года, за № 513, постановлено: уволивъ протоіерея Панкратія Иванова, согласно его прошенію, отъ должности штатнаго члена Харьковской духовной консисторіи, назначить на сію должность состоящаго сверхъ штата при Харьковской кладбищенской Іоанно-Усъкновенской церкви протоіерея Никандра Оникевича.

## Отъ Харьновской Духовной Консисторіи.

I.

Хозяйственное Управленіе при Святвищемъ Спнодъ въ отношеній отъ 22 ноября 1902 г. за № 26143 на имя Харьковской Духовной Консисторія изложило, что въ ознаменованіе имѣющаго всполниться 20 мая 1904 г. стольтія со дня рожденія основателя русской музыкальной школы, М. И. Глинка, Государь Императоръ, по всеподданньйшему докладу Г. Министра Внутреннихъ Дълъ, въ 4 день мая 1901 г., Высочайше соизволилъ на открытіе понсемъстной въ Имперіи подписки для пожертвованій на сооруженіе въ С.-Петербургъ памятника Глинкъ и на образованіе при Главной Дврекціи Императорскаго Русскаго Музыкальнаго Общества, подъ предсъдательствомъ Его Императорскаго Высочества, Великаго Князя Константина Константиновича, особой Коммиссіи для завъдыванія сими сборами, а также для разработки проэкта памятника и постановки онаго, съ Высочайшаго Его Императорскаго Величества соизволенія.

Озабочиваясь наиболе успешнымъ сборомъ пожертвованій на предполагаемый намятникъ величайшему представителю русскаго музыкальнаго искусства, Коммиссія обратилась въ Хозяйственное управленіе съ просьбой оказать содействіе къ распространенію подписки по учрежденіямъ Православнаго вёдомства, при этомъ Коммиссія пояснила, что не желая стёснять кого либо изъ жертвователей ни размёромъ взноса, ни срокомъ его, она находить возможнымъ желающимъ принять посильное участіе въ подпискё разсрочить взносъ на извёстный періодъ времени, хотя бы на годъ. Пожертвованія на означенный предметь принимаются всёми учрежденіями Государственнаго Ванка и Казначействами, а также непосредственно Высочайше утвержденною Коммиссіею по сооруженію въ С.-Петербургъ памятника М. И. Глинкъ (С.-Петербургъ зданіе С.-Петербургской Консерваторіи).

Хозяйственное Управленіе, по порученію Г. Оберъ-Прокурора Св. Сявода просило Консисторію вижющіе поступить пожертвованія отсылать непосредственно по указаному выше адресу.

Сообщая о вышевзложенномъ духовенству и благочиннымъ Харьконской епархів, Харьковская Духовная Консисторія присововупляеть, что жертвователи могуть направлять свои пожертвованія въ подлежащимъ мъстнымъ благочиннымъ, а эти послёдніе имъють представить собранныя пожертвованія по истеченіи годового срока въ Консисторію.

#### II.

Изъ отношенія Председателя Совёта Харьковскаго Благотворительнаго Общества, на имя Его Высокопреосвященства, видно, что Совёть сего Общества возвысиль размёрь содержанія для псаломщика, въ санё діакона, при домовой Покровской церкви помянутаго Общества, при котсрой имёется вакантное псаломщицкое мёсто, 300 руб. въ годъ. Если же лицо, которое будеть назначено діакономъ на вакансію псаломщики при церкви Общества, будеть въ состояніи обучать воспитанниковъ и воспитанниць въ заведеніяхъ Общества пёнію, а также управлять во время богослуженія двумя дётскими хорами, и исполненіе этихъ обязанностей приметь на себя, то производимое содержаніе будеть увеличено до 400 руб.

О семъ Харьковская Духовная Консисторія в сообщаеть на основанів Архипастырской резолюців.

## Отъ Харьновскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта.

T.

Согласно журнальному постановленію Епархіальнаго Училищнаго Совъта Его Высовопреосвященство резолюцією, оть 1 января н. г., изволиль преподать Архипастырское благословеніе за отлично ревностные и полезные труды по народному образованію, со внесеніемъ сего обстоятельства въ послужные списки, завъдующимъ и завоноучителямъ цервовныхъ школъ: Ахтырскаго упзда: Яменской—священнику Антонину Сапухину, Мурафской, Архангеломиханловскаго прихода—священнику Алексъю Мигулипу; Волчанскаго упзда: Терновской—священнику Василію Егецкому, Мартовской—священнику Іоанну Дьяконову, Шяповатской—свя-

щеннику Николаю Самойлову, Больше-Бабчанской — священнику Василію Иванову, Варваровской-священных Іоанну Васильеву-Графско-Сельской - священнику Порфирію Ведринскому, Нажне-Писаревской — свищеннику Владиміру Попову. Юрченковской — свищеннику Ізкову Попову, Ивановской - свищеннику Василію Эннатскону: Змісоскаго упода: Бригадировской—священнику Василію Збукиреву, Тарановской-священнику Іоанну Богославскому, Отраповской — священнику Алексию Жадановскому: Изпомского упода: Славянской, Всвхсвятского прихода, -- священнику Василію Полтавцеву, Куньевской-священнику-Митрофану Лазаревскому, Славянской, Тронцкаго прихода, -- священнику Павлу Данилову, Голодолинской - священнику Евгенію Проскурникову, Рай-Александровской-священнику Александру Дикареву, Ямпольской-священнику Евгенію Титову, Дробышевской-священнику Александру Лонгинову: Купянского упъда: Вабанской, Вознесенского прихода. -- свяшеннику Никить Жукову; Лебединскаю упода: Ворожбинской (второвляссной) - свищеннику Петру Рубинскому, Бобрицкой, Маріе-Маглалининскаго прихода, — священнику Михаилу Кремповскому, . Каменно Пригородской - священнику Георгію Никулищеву; Старобъльского упода: Лиманской-свищенняку Симеону Наумову, Черниговской — священнику Николаю Матвъеву, Бъловодской, Тронцкаго прихода, - свищеннику Леониду Пономареву, Епифанской-священнику Александру Григоровичу, Волкодавовской-свяшеннику Митрофану Торанскому, Лизинской-священнику Миханлу Согину, Кочинской-священнику Михаилу Феневу, Осиновской. Успенскаго прихода, -- священнику Василію Капустинскому, Вондаровской - свищеннику Гаврінлу Макаровскому. Воеводской свищеннику Григорію Попову, Закотнинской-свищеннику Николаю Розову; Ново-Россошанской - священнику Гоанну Жуковскому, Тимоновской - священнику Стефану Любицкому, Мостовской, Покровскаго прихода, - свищеннику Іоанну Котлиревскому, Старобельской, при монастыръ, - свищеннику Алексвю Любарскому и Рудовской — свищеннику Іакову Любарскому; Сумскаго упода: Вировской — священнику Виктору Флоринскому; Харьковского упода: Русско Тишкогской - свищеннику Іоанну Кипріанову и члену дівлопроизводителю Харьковскаго увзднаго отделения Совета свяшеннику Константину Дьякову..

II.

Харьковскій Епархіальный Училищный Сов'ять, согласно журнальному постановленію своему, утвержденному Его Высокопрео-

-священствомъ резолюцією оть 1 января н. г., самъ выражаеть свою благодарность за стлично усердные и успъшные труды по обученію дітей, со внесеніемъ сего обстоятельства въ послужные списви, учителямъ церковно-приходскихъ шволъ Богодуховскаго ипода: Колонтаевской, Николаевского прихода, діакону Василію Ястремскому, Красновутской, Арханголо-Миханловского прихода, псаломщику Григорію Стесенко; Волчанскаго упода: Вілоколодевской — діакону Михавлу Петровскому, Второ-Николаевской — діакону Водрату Мухину, Перво-Николпенской-діакону Николаю Колчановскому, Петро-Павловской-діакону Павлу Гревезирскому, Рубежансвой — діакону Адріану Дашкіеву, Старо-Салтовской — діакону Сергію Хорошвову, Мало-Волчьевской-діакону Іоанну Давидовевому; Изюмскаю увада: Александровской - діакону Евгенію Линецкому, Селимовской - діакону Леониду Николаевскому, Шандриголовской - діакону Ниволаю Мухину; Купянскаго упода: Повровской, Тронцваго прихода, -- діавону Георгію Жувовскому; Старобъльского упода: Монсеевской-священнику Александру Попову, Песчанской - діакону Іустину Корнвенко, Ввлолуцкой, Покровскаго прихода, - діакону Петру Войтову, Тимоновской - діакону Симеону Туранскому, Старобъльской, при соборъ, - діакону Іоанну Мухину, Ново-Айдарской, Архангело-Миханловскаго прихода,діакону Павлу Попову в Петренковской-свищеннику Николаю Григоровичу.

## Отъ Правленія Братства св. великомученицы Варвары.

26 февраля отврыло свою двятельность при местномъ Епархівльномъ женскомъ училище Правленіе Братства св. вмч. Варвары,
вмёющаго целію оказывать помощь нуждающимся воспитаннящамъ
этого училища. Свое первое засёданіе Правленіе Братства посвятило внясненію некоторыхъ вопросовъ, связанныхъ съ отврытіемъ его деятельности и усившностію ея. Въ этомъ же засёданіи
было заслушано несколько прошеній, поданныхъ въ Советь
Училища о принятіи детей, обучающихся въ училище, на
епархіальное содержаніе. Советь Училища, за невмёніемъ свободвыхъ вакансій, поставленъ былъ въ печальную необходимость
отклонить эти просьбы, хотя недостаточность средствъ просителей
была несомивнив. Правленіе же Братства нашло возможнымъ оказать пособіе доплатою за содержаніе въ училищномъ общежитіи
четырехъ воспитанницъ, дочерей следующихъ лицъ: діакона пса-

ломщика при церкви Харьк. Земледъльческаго училища, І. Дегтиренко, безивстваго псаломщика О. Сидорова, псаломщика церкви слободы Деркульскаго завода Старобъльскаго увзда, А. Константинова и псаломщика церкви слободы Петропавловии Купинскаго увзда В. Лидскаго.

Отчеть о состояніи Харьновскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ учебно-воспитательножь отношеніи за 1901-1902 учебный годъ.

(Продолженіе \*).

i) О распредълении письменных упражнений и о степени достигаемых ими успъховъ

Совижетно съ устнымъ усвоениемъ изучаемыхъ предметовъ воспитанницы всель классовь Апражнитись вр чомашимхр и классних инсриенних работахъ. Воспитанницы трехъ маадшихъ классовъ списывали съ книги, писали заученныя стихотворенія, диктанты на изученныя этимологическія в синтактическія правила, писали также (воспитанницы 3 класся) переложения небольшихъ разсказовъ и стихотворений по плану, выработанному въ влассъ. Воспитанницы трехъ старшихъ влассовъ писели самостоятельныя работы въ извъстные сроки и на данныя темы. Сочиненія эти состояли въ 3 классъ изъ разсказовъ и описаній по даннымъ статьямъ, въ 4 классв темы давались описательнаго, повъствовательнаго и сравнительнаго характера, въ 5 и 6 классъ сочинения носили характеръ описаній и разсужденій. Срокъ для писанія сочинскій опредвлялся въ 20 дней, а промежутовъ времени между подачей одного сочинения и назначениядругого въ 5 дней. Темы назначались преподавателями по соглашению съ инспекторомъ влассовъ въ сроки, указанные особымъ росписаниемъ. Въ теченіе года ученицы З власса написали 7 сочиненій по русскому языку, 2 влассныхъ и 5 домашнихъ; ученицы 4 власса написали 7 сочиненій, одно влассное и 6 домашнихъ, въ томъ числе три сочинения по русскому языку, 1 по Закону Божію, 1 по географія и 2 по исторін; ученицы 5 власса написали 7 сочиненій, одно плассное и 6 домашнихъ, въ томъчисле 4 сочинения по русскому языку, 1 но Закому Божию, 1 но географін и 1 по исторін; воспитанницы 6 класса написали 7 сочиненій - одноклассное и 6 домашнихъ, въ томъ числъ 3 сочинения по русскому языку. 1-по Завону Божію, 1-но Исторів, 1-по Географія в 1-по Двдантивъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра в Разумъ" за 1903 г. X 4.

Къ сочинениять предъявлялись такия требования: ясно, кратко, опредъленио и по извъстному плану излагать свои мысли. Возвращая работы воспитанивцамъ, преподователя не только указываля общия достоинства и недостатки, но и разбирали подробно ибкоторыя изъ нихъ, выдающияся съ какой-либо стороны-—положительной или отрицательной.

Кромъ указанныхъ сочиненій воспитанницы 3, 4, и 5 классовъ составляли въ мъсяцъ по одному письменному армеметическому отвъту, въ которомъ подробно излагали весь ходъ рашенія данной задачи. Предъ экзаменами воспитанницы всъхъ классовъ написали по одному экзаменному экспромптовому сочиненію, которое въ 1 и во 2 кл. состояло въ диктантъ, въ 3-мъ въ пересказъ данной статьи и въ старшихъ классахъ—въ самостоятельномъ осчиненіи на данную тему.

Объ успъхахъ воспитанницъ въ письменныхъ работахъ можно судить по следующей таблицъ балловъ по сочинениямъ.

| КЛА                                                                                                                     | С | ſ | L   | <br>[ |   |  | нините.<br>В предости                        | Число получившихъ баллы.        |                                             |                                             |                                 | оказавш<br>Ховъ.           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|-----|-------|---|--|----------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------|----------------------------|
| N. A. A                                                                                                                 |   |   | IH. | <br>  |   |  | Общее числе<br>воспитании                    | 5.                              | 4.                                          | 3.                                          | 2.                              | Не ок<br>усп'вх            |
| 3 нормальный. 3 параллельный. 4 нормальный. 4 параллельный. 5 пормальный. 5 параллельный. 6 нормальный. 6 параллельный. |   |   |     |       | • |  | 43<br>48<br>39<br>41<br>37<br>42<br>39<br>36 | 7<br>8<br>8<br>3<br>5<br>5<br>5 | 18<br>14<br>15<br>15<br>20<br>19<br>17<br>5 | 14<br>13<br>16<br>22<br>9<br>18<br>17<br>26 | 4<br>6<br>-<br>1<br>3<br>-<br>- | -<br>2<br>-<br>-<br>-<br>- |

Примъчание. Во всъхъ классахъ въ эту таблицу внесены баллы только тълъ воспитанинцъ, которыя представили всъ или большую часть годичных сочиненій и сочиненіе экзаменное.

Средній балль по всёмь классамь за сочиненія 3<sup>2</sup>/<sub>8</sub>. Согласно циркуляру по духовно-учебному вёдомству № 13, баллы за письменныя работы самостоятельнаго значенія не имёли, а принимались во вниманіе при оцёнке успёховь воспитанниць въ изученій учебныхъ предметовъ, особенно при выводё общаго балла по русскому языку, а также при назначеній наградь за успёхи въ наукахъ.

д) Продолжительность учебнаго года и время экзаменовъ.

Учебная двятельность училища въ отчетномъ году началась перезязаменовками и пріемными испытаніями, бывшими 16—18 Августа 1901 года. Классныя-же занятія начались 20 Августа и продолжались по 6-е Апрала. Время разаменаціонных испытаній воспитанниць всахъ классовъ (пром'я приготовительнаго, которому Его Высокопреосвященствомъ разрівшено было держать разаменъ на 6-й недалів Великаго поста) распреділено было между 26 Апраля и 27 мая включительно, согласно расписанію, составленному Инспекторомъ классовъ, разсмотр'янному Сов'ятомъ Училища и утвержденному Его Высокопреосвященствомъ. Экзамены производиля коммессін, состоявшіл мать преподавателей подъ предс'ядательствомъ Предс'ядателя Сов'ята Училища, Начальницы, Инспектора классовъ и Членовъ Училищнаго Сов'ята. Посл'я испытаній общимъ собраніемъ педагогическаго Сов'ята, по разсмотр'яній результатовъ испытаній в годичныхъ усп'яловъ, были составлены переводные списки воспитанниць. Учебный годъ закончился торжественнымъ актомъ 28 го Мая, на которомъ были розданы аттестаты окончившимъ курсъ ученія (воспитанницы младшилъ классовъ отпускались по окончаній экзаменовъ въ каждомъ классъ.) Переэкзаменовки воспитанняцъ произведены 22—23 Августа 1902 г.

(Продолженіе будеть)

## Епархіальныя извіщенія.

- Священникъ Архангело Михайловской церкви г. Ахтырки Наконъ Панкратьевъ перемъщенъ къ Покровской церкви сл. Огульцовъ, Валковскаго убзда.
- Священнякъ Іосифо-Обручницкой церкви сл. Мечебиловой Изюмскаго убзда Сергій *Перцево* перемъщенъ къ Архангело-Михайловской церкви г. Ахтыркв.
- Священнять Преображенской церяви сл. Новой Водолаги Петръ Антоново назначенъ и. д. благочиннаго 2 Валковскаго округа.
- Священникъ с. Одринии Николай *Сильванскій* назваченъ помощникомъ благочиннаго 2 Валковскаго округа.
- Настоятель Богодуховского собора священия Алексы Станиславский назначень благочиннымь Богодуховского округа.
- Священнявъ Преображенской церкви сл. Бълолуцка, Старобъльскаго увзда, Павелъ *Щелоковский* перемъщенъ въ Николаевской церкви сл. Николаевской церкви сл. Николаевской, Старобъльскаго увзда.
- Священникъ Іоанно-Предтеченской церкви с. Станичнаго, Валковскаго убзда Александръ *Вербицкій* перемъщенъ къ Воскресенской церкви сл. Новой Водолаги, Валкокскаго убзда.
  - Священнить Неколаевской церкви сл. Групи, Лебединскаго укада,

Іоаннъ Закрицкій перемъщевъ въ Іоанно-Предтеченской церкви сл. Станичнаго, Валковскаго увзда.

- Учитель Гавриловскаго народнаго училища Харьковскаго ублда Васимій *Григоровича* рукоположенъ во діакона къ Воскресенской церкви сл. Ольшаны, Харьковскаго ублда.
- Псаломинкъ Тронцкой церкви сл. Сънной, Богодуховскаго увзда, Навелъ Каравановъ перемъщается къ Благовъщенской церкви сл. Тростянца, Ахтырскаго увзда.
- Псаломщикъ Воскресенской церкви сл. Боголюбовки Купянскаго увода Миханлъ Христіановскій перемвщенъ къ Тихоновской церкви сл. Стельмаховки, Купянскаго увода.
- Псаломщикъ Александро-Невской церкви сл. Александровки Антоній Филесскій перемъщенъ къ Успенской церкви сл. Поповки, Старобільскаго убяда.
- Учитель церковно-приходской школы с. Велинаго Волчанскаго убяда Григорій *Молчанова* опредблень и. д. псаломщика въ Вознесенской церкви сл. Лизина, Старобъльскаго убяда.
- И. д. псаломщика Николаевской церкви, сл. Новой-Айдари, Старобъльскаго убада Михаилъ *Капустина* перемъщенъ въ Петро-Павловской церкви сл. Павловки, Старобъльскаго убада.

## ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

#### Священническія:

При Преображенской церкви, сл. Бълолуцка, Старобъльскаго увзда.

- « Рождество Богородичной церкви, сл. Шуликиной, Старобъльск. увада.
- « Тихоновской церкви, сл. Сидоренкова, Валковскаго увзда.
- « Успенской цериви, с. Литинновки, Старобъльскаго укада.
- « Тронцкой церкви, сл. Перекона, Валковскаго убода.
- « Треховятительской церкви, сл. Ольшаной, Харьковскаго укада.
- « Іосифо-Обручничской церкви, с. Мечебиловой, Изюмскаго укада.
- Николаевской церкви, сл. Груни, Лебединскаго увзда.

## Діаконскія:

При Николаевской церкви, сл. Деркачевки, Лебединскаго увзда.

- « Вознесенской церкви, с. Зеликовии, Старобъльскаго укада.
- Тоанно-Предтеченской церкви, с. Станичнаго, Валковскаго увзда.
- « Васильевской церкви, с. Сергвевки, Изюнскаго увзда.
- « Тропцкой церкви, сл Ричекъ, Сумскаго уйзда.

#### Псаломининкія:

При Благовъщенской церкви, г. Харькова (для окончивш. дух. Семинарію).

- « Покровской церкви, с. Козвевки, Богодуховского увзда.
- « Николаевской церкви. с. Новой Айдары, Старобъльскаго убяда.
- « Преображенской церкви, с. Межирича, Лебединскаго увзда.
- « Повровской церкви, с. Радьковки, Купянскаго увзда.
- « Пророко-Ильинской церкви, г. Сумъ.
- « Вирилю-Месодієвской церкви, с. Райгородскаго, Купянскаго увада.
- « Іоанно-Богословской церкви, с. Гомольши, Зміевскаго увода.
- « Ниволаевской церкви, с. Танюшевки, Старобъльского убзда.
- « Успенскомъ Соборъ, г. Богодухова.
- « Покровской Соборной церкви, г. Купянска (въ санъ діакона).
- « Тронцкой церкви, с. Сънной, Богодуховского увзда.
- « Воскресенской церкви, с. Боголюбовки, Купянскаго ублада.
- Успенской церкви, с. Осиновой, Старобъльского убзда.
- Николаевской церкви, г. Краснокутска, Богодуховскаго увзда.
- Успенской церкви, с. Вольнаго, Богодуховскаго увзда.
- « Николаевской церкви, сл. Терновъ, Лебединскаго увада.
- « Александро-Невской церкви, с. Александровки, Валковскаго убода.

#### **ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ**.

Седержаніе. Время прітала въ Харьковъ Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіспископа Харьковскаго и Ахтырскаго — Юбилейный день Высокопреосвященнъйшаго Арсенія въ Казани.

Высокопреосвищенный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій в Ахтырскій, по полученнымъ въ Харьковъ свёдёніямъ, 11-го марта предполагаетъ выёхать изъ Петербурга и прибыть въ Харьковъ 15 марта въ 9 часовъ 10 минутъ утра. Съ вокзала владыка прослёдуетъ въ Успенскій каоедральный соборт, гдё состоится подобающая встрача и благословеніе народа. Изъ собора Владыка профазомъ Озерянской Божіей Матери будетъ отслужено молебствіе, послё котораго Владыка прочитаетъ молитву и отпускъ и благословить народъ. Вечеромъ въ тотъ же день въ Покровскомъ монастырѣ Владыка будетъ присутствовать на исенощной. Вь воскресенье, 16-го марта, Высокопреосвященный Арсеній предполагаетъ совершать Божественную литургію въ Успенскомъ каоедральномъ соборѣ. 17-го марта Владыкѣ будутъ представляться начальствую-

щіе в учащіе въ духовныхъ учебныхъ заведеніяхъ, консисторія в духовенство. Пріємъ свътскихъ лицъ, желающихъ представиться Владыкъ, будетъ происходить нъ субботу, воскресенье в понедъльникъ.

— Въ предыдущей книжкъ нашего журнала въ Листкъ для Харьковской епархів была сдълана краткая замътка о томъ, что 4 февраля 1903 года исполнилось 35-лътіе служенія въ свищенномъ санъ Высокопреосвищеннъйщаго Арсенія, нынъ Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго. Въ настоящее время до Харькова дошли уже довольно подробныя свъдънія о томъ торжествъ, которое, неожиданно для Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, устронла своему Архипастырю паства Казанская. Это торжество, видимо, вызвано было единственно сердечною потребностью пасомыхъ—выразить переполнявшія ихъ душу чувства любви и благодарности къ своему благопопечительному Владыкъ. Полагая, что читателямъ Листка для Харьковской Епархів не безъпитересно будеть поподробнъе узнать объ юбилейномъ днъ Богомъ дарованнаго намъ Архинастыря, сообщимъ объ этомъ днъ тъ свъдънія, какія мы извлекли при Казанскихъ періодическихъ изданій.

По чувству пастырскаго смвренія Владыка нам'врень быль уклоняться оть шумных прав'ятствій въ знаменательный въ его дуковной жизни день, разсчитывая провести посл'ядній въ Седьміозерной пустыни среди нич'ямъ непарушимаго молитвеннаго уединенія. Рано утромъ означеннаго числа Архіепископъ выйхаль изъгорода, об'ящая возвратиться домой не ран'яе вечера, — ко времени открытія предположеннаго на этоть депь Общаго Собранія оо. благочинныхъ и миссіонеровъ Казанской епархіи.

Торжественная литургія и молебень о здравіи Высовопреосващенньйшаго юбиляра были совершены въ качедральномъ соборѣ Преосвященными викаріями Казанской епархіи Епископомъ Чистопольскимъ Алексіемъ и Епископомъ Чебоксарскимъ Іоанномъ, въ сослуженія сонма городскаго и прівзжаго духовенства. Вмѣстѣ съ пастырями возносила свои горячія молитвы и паства Казанская, наполнявшая въ этотъ день качедральный соборъ и другіе храмы города. На клиросахъ качедральнаго собора въ этотъ день пълъ полный хоръ архіерейскихъ пѣвчихъ, воспитанники семинаріи и училища, діаконы и псаломщики городскихъ церквей. Въ числъ молящихся были воспитанники всъхъ духовно-учебныхъ заведеній и церковно-приходскихъ школъ г. Казани. Въ обычное время за литургіей Преосвищеннъйшимъ Викаріемъ Алексіемъ былопроизнесено назидательное Поученіе о нранственной силъ христіанскаго единенія въ въръ, молитвъ и добродъланіи. Поученіе свое Преосвященнъйшій Алексій закончилъ слъдующимъ ножеланіемъ:

"Настоящее церковно-епархіальное торжество наше, собравшее такой тісной толпой вірующих членовь Казанской церкви вовругь своего маститаго Архипастыря въ день свершившагося 35-ти літія Его пастырскаго діланія на ниві Христовой, да укріпить нашу надежду на то, что духовно-благодатное единеніе паствы и Архипастыря и ныні, какъ во дни оны, поможеть нашь, если не искоренить, то по крайней мірів ослабить силу окружатощаго насъ невірів и нравственнаго растлівнія.

Послів литургів на вия Высовопреосвященнаго были получены многочисленныя поздравительныя телеграммы съ изъявляніемъ Владывів самыхъ сердечныхъ добрыхъ пожеланій. Первою была получена телеграмма Высовопреосвященній паго Антонія, Митро-полита С. Петербургскаго и Ладожскаго: "Сердечно привітствую Васъ, Владыво, съ XXXV літіемъ ревностнаго и благоплоднаго служенія Вашего святой Цервви. Молитвенно желаю Вамъ здоровья и преуспівнія въ ділахъ Вашего святительскаго служенія. Митрополить Антоній. За этой телеграммой слідовало много другихъ телеграммъ, въ которыхъ засвидітельствованы Владывів тів-же искреннія молитвенныя благопожеланія.

Лично прибыли въ нокон Архіепископа привѣтствовать Владыку и, за отсутствіемъ его, оставили свои карточки: Его Высокопревосходительство Казанскій Губернаторъ, Его Высокопревосходительство Попечитель Казанскаго учебнаго округа, его Помощникъ, Директоръ народныхъ училищъ, Предсѣдатель военно-окружного суда съ супругою, Предсѣдатели Департаментовъ Судебной Палаты и многіе другіе.

Вечеромъ Владыка возвратился въ Казань. Велеко было его удивленіе, когда онъ узналъ здёсь, что пзбёгнутое вмъ утромъ должно было неизбёжно произойти вечеромъ: ляца и учрежденія, подвёдомственныя Его Высокопреосвященству, не могли позволить себё опустить случай торжественно, предъ всёми, засвидётельствовать чувства своей глубокой благодарности неизмённой преданности Архипастырю и вмёстё—свои сердечныя пожеланія ему. И такъ, день 4 февраля 1903 года долженъ былъ сдёлаться днемъ выраженія предъ Владыкой общественнаго сознанія его многополезной центельности на ниспосланномъ ему поприщё, — во благо Св. Церкви и Отечеству.

Къ 6 ч. вечера въ покои Архіепископа собрались: Преосвищенные викаріи Казанской епархіи Епископъ Чистопольскій Алексій: н Епископъ Чебоксарскій Іоаннъ, члены корпорацій духовнойакадеміи, духовной семинаріи, мужского и женскихъ духовныхъ училищъ; Секретарь и Члены Духовной Консисторіи; духовенствои ктиторъ Кафедральнаго собора; оо. благочинные и миссіонеры Казанской епархів, а также нъкоторые изъ свътскихъ высокопоставленныхъ лиць.

Ровно въ 6 ч. отворились двери изь внутреннихъ покоевъ Его-Высокопреосвященства, в Высокопреосвященнъйшій Владыка вышель въ зало. Дружно, какъ однимъ челокъкомъ, исполненное-"Ис-полла-эти, деспота" привътствовало его. Произли "Царю Небесный и опять "Ис-полла-эти, деспота". Когда Его Высокопреосвященство обратился после этого на собраншимся, исе заметилина его лиць сльды глубокаго волненія. Чувство этого волненія сквозило во всей его рачи, сообщая ей характеръ той сердечности, воторан невольно покоряеть сердця слушающихь в соединяеть. вкъ съ говорящимъ единимъ братскимъ союзомъ. "Влагодарю васъ, отцы и братіе, началъ Владыка, глубово благодарю за ту мольтву, которую вы сегодня вознесли за меня; нынъ в особенно вуждаюсь въ ней: вотъ уже въсколько недёль, какъ и не знаю, что яначить быть вполив здоровымь; немолодые годы, утомленіе,. наша непостоянная казанская погода дають себя чувствовать. Върую, что ваша общая сердечная молитва престоломъ. Всевышняго не будетътща: сообщить май прежнюю крипость и силу...

Какъ вы знаете, у меня не было намъренія устраввать сегодня то, что называется юбилейнымъ торжествомъ: взо-дня въ день все болье учащающіеся юбилеи, устраввающіеся иногда повидимому безъ всякихъ серьезныхъ основаній, дали поводъ и обществу и нашей прессъ относиться къ нимъ подъ часъ съ нескрываемымъ недовъріемъ... Во взбъжаніе этвхъ-то лишнихъ разговоровъ да пересудовъ, чтобы не вводить людей въ гръхъ, я и ръшилъ уклониться отъ торжества, — какъ-бы ни было сердцу трудящагося человъка пріятно услышать то, что даетъ увъренность, что жизнь его не даромъ прошла, что, благодаря Бога, онъ не менъе другихъ потрудился на пользу того дъла, къ которому былъ призванъ. Придя къ этому ръшенію, я написалъ Преосвященному Алексію письмо такого содержанія.

"Ваше Преосвященство! Я не желаю ослаблять усердія и вниманія во мив паствы, но опасаюсь разнаго рода праздныхъ разтоноровъ по поводу юбилейных торжествъ. По желанію в усердію, 4 февраля можетъ быть скромное богослуженіе въ каседральномъ соборь, оть котораго я лично уклоняюсь. Въ этоть день до вечера меня не будетъ дома. Въ 6 ч. вечера ко мив соберутся оо. благочиные и миссіонеры на заобданіе, предъ конмъ желающіе могутъ меня скромно попривътствовать. И только".

Неожиданное для меня многолюдное собрание чествующихъ, единолушие пожелавшихъ почтить меня своимъ присутствиемъ меня удивило, но вмъстъ и растрогало, до глубины сердца растрогало... Еще разъ приношу вамъ свою глубокую благодарность за ваше желание привътствовать меня и своимъ привътствиемъ ободрить меня для перенесения новыхъ трудовъ в заботъ. Молю Господа Бога, чтобы мои непрестанныя многолътии молитвы предъ престоломъ Всевышняго послужили во здравие и спасение какъ мнъ самому, такъ и тъмъ, за кого я молился, молюсь и буду молиться самому, такъ и тъмъ, за кого я молился, молюсь и буду молиться самому, такъ и тъмъ, за кого я молился, молюсь и буду молиться самому.

Когда замолкли слова Владыки, предъ нимъ выступилъ Преосвященный Ректоръ мъстной духовной академіи, Епископъ Чистопольскій Алексій съ адресомъ отъ духовно-учебныхъ заведеній Казанской епархіи. Ставъ предъ Владыкою, Преосвященный прочиталъ уже помъщенный въ предыдущей внижкъ нашего журнала адресъ (стр. 112—116 листка). При этомъ Владыки поднесъ Высокопреосвященнъйшему Арсенію отъ духовно учебныхъ заведеній икону Спасителя.

Принявъ и облобызавъ св. икону, чествуемый Архипастырь произнесъ: "Давно успѣлъ я повабыть тѣ многочисленныя заслуги, которыя Вы, Ваше Преосвященство, только-что перечислили, да и не слѣдуетъ мнѣ помнить о нвхъг все, что Господь сподобилъ меня сдѣлать во славу Его, я долженъ былъ сдѣлать, такова моя обязанность. Слава и благодареніе Тому, Кто далъ мнѣ свлы для этихъ дѣлъ. Вамъ-же моя благодарность за то искреннее чувство, которое Вы выразали сейчасъ: оно для меня дорого какъ успокоеніе для моей совѣсти, какъ ободреніе для моихъ селъ".

Послѣ Преосвященнаго Алексія выступиль Преосвященный Іоаннъ, Епископъ Чебоксарскій, второй викарій Казанской епархіи, предсёдатель Епархіальнаго Училищнаго Совѣта и Совѣта Братства Св. Гурія. Преосвященный Іоаннъ прочиталь два адреса: а) отъ Епархіальнаго училищнаго совѣта и б) отъ совѣта Братства Св. Гурія.

Въ первомъ адресъ Владыва Іоаннъ живо изобразилъ, вавъ подъ воодушевляющимъ воздъйствиемъ Высокопреосвященнъй шаго

Арсенія школьное церковно приходское діло ва Казани движется внередъ и впередъ, какъ годъ отъ году в число школт возрастаетъ, и число учащихся увеличивается, и матеріальных средства прибывають, а главное — внутренній школьный строй улучшается, и христіанское просвіщеніе укореняется и расширяется. Въ адресіє глубокою признательностью и яркою наглядностью описана неизмінно-отеческая поддержка Архипастыря во всіхъ міронріятіяхъ по благоустроенію церковно-школьнаго діла, по поощренію лицъ, доблестно трудящихся на немъ, и строгимъ требованіемъ съ лицъ нерадищьхъ о немъ.

Оъглубовою признательностью въ адрест вспоминается 1898 годъ, вогда, по случаю постигнаго Казанскую губернію неурожая, съ благословенія в подъ нокровительствомъ в поощреніемъ Архинастыря, открыть быль при Епархіальномъ Училищномъ Совътъ Повечительный Комитеть, который съ успъхомъ дъйствоваль на помощь нуждающимся учащимъ и учащимся церковныхъ школъ.

Съ неменьшею признательностью адресь отъ Совита вспоминаеть в о томъ, что Владика изыскивалъ большія средства на ностройку в содержаніе церковно-приходскихъ школъ, а при Архіерейскомъ домъ открылъ и содержитъ школу на собственныя средства.

Во второмъ адресъ Владыка Іоаннъ указаль на неусыпную заботливость Высовопреосвящениващию Арсенія о развитія и расширени двятельности Братства св. Гурія, о поддержанів, ободренів в воодушевленів лиць, дівствующихь въ утверждевіяхь его. Благодаря этой заботливости: 1) Число братчиковъ витсто десятковъ теперь считается сотнями, и сь тымъ вивсты матеріальныя средства Братства получили существенное улучшение. 2) Сознавая вижнение кристівнского просвіншенія внородцевь посредствомь сямихъ же внородцевъ въ санъ священника в діакона, Высовопреосвященняй мій Арсеній опредвляль въ священнями и діяконы достойныхъ внородцевъ, въ приходы съ татарскимъ, чуващскимъ и черемисскимъ населеніемъ. 3) Лучшихъ и многолічне потрудившихся учителей братскихъ школъ удостоивалъ сана діакона, а затъмъ и священника, чъмъ усиливалось благородное соревнованіе между нами. 4) Матеріальное положеніе учителей Братскихъ школъ значительно улучнилось, и 5) Братскія школы получили -код утс ва вінерваван аседр йелетароковн опіравначеніе на эту должность, соответственно влеменному составу школь, природныхъ инородцевъ - священниковъ наиболъе опытныхъ въ школьномъ дъив. Кромв этого Владыков, для нанболве успвинаго двйствованія среди вэрослаго населенія внородцевъ какъ крещеныхъ, такъ в не врещеныхъ, поставлены особые миссіонеры противомусульманскіе и противоязыческіе; а для борьбы съ расколомъ и сектантствомъ миссіонеры противораскольническіе и противосектантскіе.

После прочтенія адресовь оть Епархіальнаго Училищваго Совъта и отъ Совъта Братства Св. Гурія, Преосвященный привътствоваль и благодариль Владыку, какъ его младшій сотрудникъ въ дъл епархіальнаго управленія. Интересно въ этой ричи укаваніе на добрые плоды отъ трудовъ Архиластыри среди Казанской пастны. "Недавно, по Вашему распоряжению, говорилъ преосв. Іоаннъ, и фадрат по селамъ, обозръван Церкви в школы управлиемой Вами Епархіи. Сколько туть свёта и христіанской радости я увидаль! Храмы Вожів почти всюду въ техъ селахъ, которыя я посртять, олягоустроенные в благоукращенные, настыры ревностные въ своему долгу. Куда на прівдешь, вездв слышащь, за малыни исключеніния, церковное пініе или хоровое или общецерковное, болве или менве стройно организованное, вездв встрвчають толпы дътей -- мальчиковъ и дъвочекъ, учащихся въ шволахъ и наперерывъ другъ передъ другомъ спѣшащихъ высказать свои познанія по Закону Божію. Посвіщаль я и школы: в церковно-приходскія и Братства св. Гурія, -- и тамъ діло идетъ утішительно, благоусившно". Въ заключение преосв. Іоаннъ сказалъ: "Вы сейчасъвысказали, что за последнее времи, недуги стали посещать Васъ-Мое душевное пожеланіе: бульте Вы, Владыка, крівние тівловъ в бодры дукомъ и Светъ Вашъ какъ Светильника Церкви Божіей да горить въ должайщее время немерцающимъ свётомъ, возжигаяи воспламении собою стоящіе въ своехъ паствахъ светильникипастырей церкви, учителей в учительницъ подростающихъ мелодыхъ поколеній, миссіонеровь в ренителей веры и благочестія. Въ видимый же знавъ монкъ молитвенныхъ благожеланій прошу принять оть меня неону св. мучениковъ Кизическихъ, Небесному Покровательству которыхъ вверена та обитель, где а вмею пребываніе, какъ второй викарій Казанской епархів".

Обращаясь въ своимъ викаріямъ, Владыка отвѣчалъ: "Вы, Ваши Преосвященства, не только мои помощники по долгу своей службы, Вы—мои самые близкіе совѣтивки и друзья, съ которыми я дѣлю свои труды, свои духовныя радости и горе... За привѣтъ отъ Епархіальнаго Училищнаго Совѣта и Совѣта Братства Св. Гурія благодарю. Просвѣщеніе иновѣрцевъ и внородцевъ свѣтомъ

божественнаго ученія по рувоводству св. православной Церкви было всегда роднымъ для меня діломъ. Одному Госводу Вогу извістно, сколько я выстрадаль душою, какъ больло мое сердце, когда я виділь, что многія необходимыя начинанія въ указанномъ направленів не могуть получить скораго осуществленія ва недостаткомъ къ тому средствъ!.. Да, не легко мні тогда бывало. Но я не надаль духомъ, я надівяйся, что богь воможеть мні въ Его сиятомъ діль. И богь, дійствительно, помогаль мні. По мовмъ клопотамъ, Высочайшею Волею ассигнована на нужды Казанскаго церковнаго в школьнаго діла не одна сотня тысячъ рублей. Слава Вогу, хвала—нашемъ высокемъ покровителямъ св. віры православной.

Вследъ за векарными епископами выступилъ съ привътствіемъ представитель Духовной Консисторіи, ея Секретарь Кандидать Вогословія А. И. Орловъ. Онъ сперва изобразилъ Высокопреосиященнай маго юбилира, какъ одного изъ выдающихся деятелей на нивъ Божіей, ревностнъйшаго Архипастыря, вси жизнь и деятельность котораго была одушевлена апостольскою ревностью о славъ церкви Христовой и о распространеніп свёта православной истины.

"Какъ ревностный стражъ православія, Вы, Высокопреосвященнъйшій Владыко, волею Промысла Вожія, призваны были въ началъ своего самостоятельнаго Архипастырскиго служения на одну изъ иновірныхъ окраинъ нашего отечества, туда, гдів малое, угнетенное православное стадо давно съ нетеривніемъ ожидало энергичнаго мужественнаго архинастыря, твердо державшаго жезлъ правленія; и тамъ, среди разноплеменнаго населенія, подъ напоромъ вониствующаго протестантизма, Вы, какъ неусыпный в мулрый ревентель церковных интересовъ и опытный администраторъ, твердо держали кормило правленія, болро стояли на стражв стада Христова. Время Вашего управления Рижскою епархіей является по истині выдяющейся эпохою въ ся жизин. Угнетаемому тамъ православію Вы возвратили подобающую славу в величіе; Вы собрали во едино разевянное православное стадо и пріумножили его. Дотолъ робиви и слабая православная паства оврвила и воспринула духомъ. Тамъ, гдв ботослужение прежде совершалось въ жалкихъ лачугахъ, Вашими трудами воздвигнуты и блатоукрашены, достойные имени православія, храмы. Духовенство возвышено и огражденно въ своей дъятельности отъ всикихъ незаконныхъ посягательствъ. Во всф стороны епархіальной жизни виесено оживленіе.

Въ настоящее время Вы, Ваше Высокопреосвященство Господу споспешествующу, являетесь руководителень релегіозной жизин на другой, противоположной, но также разноплеменной, окраний, гий эначительная часть населенія еще блуждаеть во тыть язычества; и здесь Вы проявляете ту же неусыпную ревность о славе перкви Христовой; также неутомимо право правите слово истины; висово держите знами пранославия и дъйствуете, какъ небранный Апостольскій мужь, Самень Господонь посланный для управленія слабыхъ, иля поддержанія падамщихъ, для окраненія отъ расхименія стада Христова; и здісь главною Вашею заботою является возможно шерокое распространеніе світа евангельскаго, возможно полное удовлетворение религіозныхъ нуждъ и запросовъ пасомыхъ и обращение на дуть вствны блуждающих во тым'я религовнаго невълднія. Во множество воздвигаємые Вашими заботами храмы. въ самыхъ отдаленныхъ в глухниъ уголкахъ Казанской еваркін, служать постоянными свидетелями Вашей свитой ревности о славе имени Христова. На въ одниъ періодъ предыдущаго существованія Казанской епаркін мы не видемъ такого обильнаго, въ такой короткій срокъ, построенія храмовъ, какъ въ правленіе Вашего Высокопреосвищенства. За пятвивтній періодъ Вашими заботами оть частныхь благотворителей, изъ Государственнаго Кавначейства привлечено на первовное стровтельство въ Казанской епаркін болве 400 тысячь рублей. Въ такой, сравнительно короткій, срокь Вашими заботами воздвигнуто более ста храновъ и молитвенныхъ домовъ... Вспыхнуло болве ста новыхъ светельнавовъ для людей, сидищихъ во тымъ и съни смертной. Цълыя тысячи ипородцевъ получили возможность слушать на своемъ родномъ языкъ глубоконазидательное православное богослужение!.. Изъ тысячи усть и серденъ возносятся въ Господу Богу молитвы о здравів и благоденствів своего дорогого Владыки в просвітителя.

Затемъ г. Орловъ охарактеризовалъ Высокопреосващениващиго Арсенія, какъ начальника, твердо держащаго бразды правленія, право правляща, не зрящаго на лица.

"Предъявляя требованія къ священно в церковно-служетелямъ въ прохожденія вми служебныхъ обизанностей, Вы въ отношенія въ виновнымъ въ нарушенія служебнаго долга являете вмёстё съ властной строгостью в любвеобильную снисходительность: въ Вашахъ резолюціяхъ на судебныхъ дёлахъ о преступленіяхъ и проступкахъ духовныхъ лицъ всегда гармонически сочетаваются милость и астичал, правда и миръ. Своею энергією и опытомъ, личнимъ примъромъсвоей пинучей діятельности, Вы вносите оживленіе во всії стороны
емархіальнаго управленія. Лично во все вникая, во всіїхъ діялахъ
и вачинаніяхъ стоя внереди, сами за всімъ наблюдая, Вы, Ваше
высокопреосиященство, въ то же время облекаете широкимъ довъріемъ и нодчиненныхъ Вамъ соработичновъ, охотно принимаете
имъ соображенія, клонящіяси къ пользії діла. Обладая сийтымъ
умомъ и широкимъ опытомъ, при своей простоті, откровенности
и доступности въ обращеніи, Вы яклиетесь для нась, Вашихъ
нодчиненныхъ, надежнымъ, незамінимымъ руководителемъ, всегда
но первой просьбії готовымъ разъяснить всякое недоумініе, испразапть опущеніе, поддержать и обедрить въ трудахъ и занятіяхъ.

Влизки Вашему любвеобильному сердцу, Милостивый Архинастырь, и наши личным печали, нужды и невзгоды. Въ тяжелую шишуту жизни каждый изъ насъ смёло придеть къ своему Архипастырю, какъ любвеобильному отцу, и не уйдеть отъ него безъ одобренія, поддержки и утішенія. Закончиль свое поздравленіе г. Орловъ пожеланіемъ Владыкі кріпости и силы въ Его многотрудномъ архипастырскомъ подвигі и многихъ літь жизни во одлаву православія и на многую пользу пастырей и паствъ».

На это приевтствіе Высокопреосвищеннъйшій Владыка отвътиль: Радуюсь выраженнымь чувствамь Консисторів, глубоко благодаренъ ей за привитствие. А Вамъ, уважаемый Александръ Ивановичь, благодарень за то, что Вы своей энергичной и умълей дъятельностью на предназначенномъ Вамъ посту оправдали всь мон ожиданія. Не спрою отъ Васъ, что когда я провожаль **мрежняго** Секретаря Консисторіи, я опасался—приведеть-ли мев Вогь видеть на этомъ ответственномъ месте другого такого-же опытнаго человъка. На мой запросъ мив сообщили, что прежній Севретарь, Вашъ предшественникъ, какъ получившій очень короштую подготовку въ Казанской духовной консисторіи, будеть полеженъ въ другомъ мъстъ; и утъщили, что преемникомъ ему носыдается человъвъ, зарекомендовавшій себя въ отношеніи предстоищей ему деятельности съ лучшей стороны. Вижу, Александръ Ивановичь, что всё мои былыя опасенія оказались напрасными. Дай Богь Вамъ здоровья и сель нести Ваше трудное служение!»

Затемъ было прочитано Владыве о. Каседральнымъ Прототересиъ А. П. Яблоковымъ сердечное сыновнее приветствие причта Каседральнаго собора, приписной къ нему Куртинской церкви и критора собора. Каседральный соборь въ ряду другахъ храмовъ епархів занамасть особое положеніе и имветь въ церковной жазна спархів особенное значеніе по тому непосредственному отношенію, въ которомъ стовть въ нему Архинастырь. Каседральный соборь есть превмущественное місто молитвеннаго общенія Архинастыря съпасомыми; здісь часто слышится Архинастырское назидательное религіозно-просвітительное слово; сюда, какъ въ молитвенный объединительный центръ, собпраются благочествые христіане изъразныхъ мість не только города, но и весей. Такимъ образомъизъ этого святилища, какъ изъ центральнаго містя, Архинастырское религіозно-просвітительное вліяніе простирается на всюепархію.

"Въ сознани такого важнаго и великаго значени Каседральнаго собора, говорилъ о. протојерей, Вы, Ваше Высокопреосвищенство, имъете особое, неусыпное попеченје о немъ. Вы съ первыхъ дней своего пребыванія на Казанской каседрі старались дать ему виншнюю красоту и благоліпіе, а также порядокъ и строй внутренней его діятельности, чтобы онъ вмілъ дійствительно соотвітствующее своему положенію значеніе въ епархіи.

Совершение богослужения въ восвресные и праздвичные дви въ Каосдральномъ соборъ было Вашею внутреннею потребностію; Вы своровли и безповоились, вогда по навимъ-либо обстоятельствамънельзя было Вамъ выполнить эту потребность. И въ этихъ случанкъ Вы никогда собора не оставляли безъ Архіерейскаго служенія, поручая совершить его кому-либо изъ своихъ ближайшихъ помощив ковъ-викаріевъ. Богослуженіе Вами совершалось всегла съ особенною торжественностію, истово, благоговійно, безъ торопливости. Вы всегда сами предусматривали и опредвляли заранве всв подробности состава того или другаго богослуженія и порыдокъ въ отправленія его. Ваше благоговъйное, сосредоточенное, внимательное спокойствіе в умиженіе при высокоторжественномъ и истовомъ отправленіи богослуженія производили всегда сильное впечатление на молящихся, невольно отрешая души ихъ отъ землв в наполняя сердца священными чувствами. Намъ особенно памятны Ваши службы въ высокоторжественные праздения в дня святыхъ и спасительныхъ страстей Господиихъ. Такого же образцоваго совершенія богослуженія Вы требовали всегда и оть нась.

Съ богослужениемъ Вы соединяли и свое Архипастырское слово назадания въ молящимся. Эти слова поучительныя, трогательно-

назидательныя всегда отвівчали современнымъ религіозпо-правственнымъ нуждамъ и запросамъ пасомыхъ. Ни одно событіе радостное или печальное въ жизни церковной или общественной, по поводу котораго совершалось Вами въ соборів то или другое богослуженіе, не оставалось обойденнымъ въ Вашемъ тепломъ Архипастырскомъ словій...

О. протојерей увазалъ въ адресъ и на то, что предметомъ Архипастырской неусынной заботливости было и вившнее благоустройство, вившнее благольніе собора. Въ первый же годъ пребыванія
въ Казани Владыка обратилъ сное вниманіе на бъдную соборную
ризницу и на несовсьмъ приглидный вившній видъ стыть собора;
и несмотря на скудость средствъ соборной кассы, въ тотъ же годъ
устранилъ этотъ недостатокъ во вившнемъ благольніи собора,
изыскавъ потребныя средства на это до 10000 руб.

Въ своихъ благоплодныхъ заботахъ о соборѣ Архипастырь не забывалъ и причтъ соборый, недостаточно обезпеченный въ матеріальномъ отношеніи. Благодаря Архипастырскому милостивому мощному содъйствію, причтъ нмѣлъ счастіе нѣсколько разъ получить денежное пособіе отъ Святѣйшаго Сунода. Съ чувствомъ глубокой благодарности воспоминалъ о. протоіерей и о томъ, что заботами и содъйствіемъ Высокопреосвященнѣйшаго Арсенія канитально отремонтированъ въ истекшемъ году принадлежащій собору ветхій домъ дли помѣщенія соборнаго духовенства.

Въ выражение и всегдащнее свидътельство исвреннихъ сыновшихъ чувствъ благодарности, преданности и молитвенныхъ благопожеланій соборнаго причта въ Владыкъ о протойерей поднесъ Ему образъ Влаговъщения Пресвятыя Богородицы, а староста собора Б. А. Григорьевъ полное Архіерейское облачение изъ преврасной бълой парчи съ золотымъ рисункомъ.

Владыва благодариль дуковенство и старосту собора. При этомъ замвтиль, что каседральный соборь— самый дорогой для него храмъ и что его постоянно озабочиваеть мысль о благолвини и благо-украшении этого св. храма.

После этого настоятель Свіяжскаго монастыря о. Архимандрить Аванасій принесь приветствіе Владыве оть всёхъ мужскихъ монастырей Казанской епархіи: Свіяжскаго Успенскаго, Чебовсарскаго Троицкаго, Макарьевской и Муроносицкой Пустынь, и женскихъ монастырей: Свіяжскаго Іоанно-Предтеченскаго и Царевомовшайскаго Богородице-Сергіевскаго.

Смиреннай те привытствуя Его Высокоп реосвященство съ всисинившимся 35 латіемъ службы въ священномъ сана, о. Архимимдрить между прочвиъ говориль Владыка: "Мы счастливи, чтогоснодь Богь сподобиль насъ быть участниками Вашей радостивъ такой дорогой и приснопамятний день Вашей жизни. Мы радуемся отъ всей души, отъ всего сердца тому, что состоимъ недъуправленіемъ такого мудраго, многоонытнаго и любнеобильнагоАрхинастыря и Отца. Да и какъ намъ не радоваться? Ваше Архинастырскіе труды во монастырямъ вваренной Вачь енаркін—
въ
высшей степени благотворны. Вы всегда для насъ служите образцомъ благоговъйнаго служенія Господу Богу и образцемъ въ нишей:
жизни и двательности. Монашествующіе, посла присутствія ври
Вашемъ Бослуженія, всегда возвращались въ кельи свои съ чувствомъ особеннаго молитвеннаго настроенія.

Вы постоянно и неусыпно печетесь о внутреннемъ преуспъявів монашествующих, и вотъ, благодаря Вашему почеченію в внушенію, монашествующіе дъйствительно стараются о нравственномъсамоусовершенствованіи, видя Вашу отеческую любовь къ себъ.

Заботясь о внутреннемъ благоустройстве монашествующихъ, Вы Владыво Святый, весьма много положили трудовъ и по внешнему благоустройству монастырей: Вы прилагали очень много полечения о внешнемъ ихъ благоления. За время Вашего управления епархією, сколько храмовъ Божінхъ благоукрасилось въ монастыряхъ! Сволько построено вновь корпусовъ и сколько исправлено старыхъ! Сволько исхлопотано разныхъ угодій для монастырей, отчего монастыри и въ матеріальномъ отношеніи улучшились!

За всё вышеожначенныя, и далеко нами здёсь неперечисленныя; труды Ваша и отеческую заботливость о нашемъ недостоинстве, осмеливаемся принести Вашему Высокопреосвященству серкечную и глубокую благодарность, а въ доказательство нашей сыновней, любви къ Вамъ всенижайше просимъ Ваше Высокопреосвященствопринять оть насъ икону Тріупостаснаго Вожества.

Мы всегда будемъ молить Тріединаго Вога, да продлить Онъ-Вашу живнь на многія и многія льта— на радость и утвисніе нетолько монашествующихъ, но и всей Вашей паствы".

Вром'в Св. Иконы, отъ монастырей была поднесена Владым'я. св. панагія.

Благодаря за поздравленія и даръ, Архинастырь высказалъ, нежду прочимъ, то доброе пожеланіе, чтобы монашествующіе, забетясь о возведеніи и украшеніи стінъ вещественнаго храма, не забывало-бы заботаться о поддержанія духовной крізности в красоты в своихъ внутренняхъ храмовъ, какъ жилищъ Всесовершеннаго Духа.

Оть лица былаго духовенства Казанской епархів привытствоваль Высокопреосвищенный привытствоваль Высокопреосвищенный привыто Владыку о благочанный Казанских церквей, священных П. Руфимскій. Уподобивь Казанскую наству семью, о. Руфимскій говориль вы своемы привытствія: "Что обычного изъ знаменательних дней вы своей жизни? Кы нему собираются и сродники, и знаемін, и други, и прінтели. Всё они, наперерывы другы преды другомы, стараются высказать свои чувства преды виновникомы торжества.— Не то же ли самое, Владыка, Ты видишь и здёсь: вы Твой знаменательный день собрались около Тебя всё Твои близкіє; всё они, другы за другомы, старались высказать свои мысли, свои думы, навёнными имы настоящимы днемь.

Глава семьи, соверцая сколо себя почитателей своякъ, ралуется при вида изъ радости.—Возрадуйся и Ты, глана церковной семьи, видя насъ церковно веселящимися въ Твой знаменательный день.

Въ семейномъ торжествъ сначала высказивають свои чувства вредъ главой семьи гости почетные, люди общественнаго служенія, высокаго положенія в званія; они беруть на себя смълость судить, оцінивать труды главы семьи, и по заслугамъ воздають должное ему.—Тоже самое происходить и имий: доселів Тебя привітствовали, неречислили Твои добрыя діла, какъ бы оцінивали вкъ, люди почетные, люди и сами высшаго положенія и званія.

На семейномъ торжествъ дъти главы семьи, вида все совершающеся, не ръшаются цънить труды своего отца, они только радуются за своего родителя, съ любовью вираютъ на его прошлое, съ надеждой смотрять на будущее. — И въ настоящемъ торжествъ Твов дъти, духовенство Казанской епархіи, по чувству съновнему, не беруть на себя смълость судить о Твоей дъятельности, а съ благодарностью за прошлое, съ върою въ будущее Твоего земного бытія, любовію связуеми, объемлють Тебя любовію своею.

Наконецъ, какъ дътв являють свою любовь родителю видимымъ внаномъ, каквиъ либо даромъ, въ которомъ родитель и не куждается, не съ любовію принимаєть его, такъ и мы, дуковенство Казанской епаркін, въ лицѣ его представителей, выражаемъ любовь свою не словоль только, но дъломъ и истычною: прінив сей

скромный даръ любви, прінми съ любовію, возложи его на пер сяхъ своихъ и съ любовію вибщай въ сердцѣ своемъ принесшихъ его<sup>и</sup>.

При семъ Высокопреосвященнъйшему юбяляру была поднесена цънная золотая панагія, украшенная камнями.

"Ввжу, что вы не сердитесь на меня за то, что я иногла бываль съ вами и строгъ, отвъчаль Архинастырь. Въдь строгость и жестокость не одно и то же. Жестокость является выходомъ мучительскихъ инстинктовъ жестокаго, разумная же отеческая строгость направлена на искоренение нравственныхъ недостатковъ любимыхъ существъ и, свидътельствуя о люби проявляющаго ее, имъетъ въ виду только благо тъхъ, на кого проявляется..

Помню, въ бытность мою Ректоромъ Семинарів и Академів, мов ученьки и студенты несравненно болье любили мов уствыя резолюців, хотя и съ нескрываемой строгостью высказанныя, чьмъ спокойныя резолюців въ родь: "Въ правленіе на разсмотрыніе"... "Правленіе разсмотрить"... и пр. Бъжить, бывало, посль моего выговора, ученнкъ. "Ну, что?" спрашиваеть его товарищъ. "Ничего, теперь все хорошо, слава Богу!"... Не такъ себя чувствовали провинившіеся, заслужившіе по своему дълу писанную резолюцію. На вопросъ заинтересованныхъ товарищей они отвъчали понуря голову: "Плохо, брать, слъдствіе!"...

Нужно только знать, гдё в вакую мёру взысканія нужно употребять. Иногда требуется длинное бумажное разслідованіе, а вногда вполнё достаточно ограничиться строгимъ отеческимъ внушеніемъ. Чтобы не унявляться посдіднимъ, нужно помнить только, что оно вызывается сознаніемъ дійствительныхъ недостатковъ и вмість любовію къ тому святому ділу, которому мы служниъ.

За привътствіемъ духовенства Базапской епархів Владыку привътствовали адресами Общество защиты женщинъ, Иконописная пкола при духовной семипарін, Архіерейскій домъ, о.о. миссіонеры и другіе.

На всё эти прив'ютствія Высокопреосвященный юбилярь отв'ючиль своей глубокой благодарностью.

Когда смолклв привътственныя рѣчи, хоръ архіерейских пѣвчихъ псполнилъ великолѣпный концертъ: "Живый въ помощи Вышняго" и Многолѣтіе. Подъ звуки священныхъ пѣснопѣній чествовавшіе Владыку походили подъ благословеніе своего Архипастыря. Съ многими изъ своихъ гостей Его Высокопреосвященство изволилъ при этомъ милостиво разговаривать. Общее собраніе оо. благочиных п массіонеровъ епархіи, навначенное на этоть вечеръ, за позднимъ временемъ и утомленіемъ, Владывп, было отнесено на слъдующій день. Гостепріямный Домокознить предложилъ раздълить съ нимъ вечерній чай лицамъ, почтившимъ его своимъ поздравленіемъ въ знаменательный день его жизни. Въ ожиданіи чан и легкой транезы, Его Высокопреосвященство, находившійся всецьло подъ впечатлівніемъ только-что пережитыхъ имъ великихъ минутъ, бестьдовалъ со своими гостими, воскрешая въ своей помяти случан и событія изъ своей ранией, школьной, жизни и многолітней просвітительной, пастырской и Архипастырской дівтельности.

"Я говорилъ Владыка, сынъ дьячка Юхновскаго убада, Смоленской губернів, родплся въ 1839 году, в въ мір'в посиль вмя Александръ (Бринцевъ). Кромъ меня, говорилъ Владыка, въ семьв были еще два старшіе брата и одинь младшій. Не смотря на крайнюю бъдность, отецъ употребляль всь усилія дать порядочное образованіе своимъ дітямъ. Старшіе братья были свезены въ Вявемское духовное училище. Меня-же, за недостаткомъ средствъ, решили современемъ поместить въ монастырь, где бы и могь научиться читять, писать и петь въ церкви. Но этому намеренію не суждено было осуществиться. Старшій брать, - перешедшій уже въ семинарію, - присладъ отцу письмо, въ которомъ язвыщаль, что его приняли въ семинарію на казенное содержаніе. Обрадованный отель тотчась же рышель и меня отдать въ дуковное училище. Отправили меня въ городъ Вязьму, поивстили на ввартиру. - за 50 копфекъ въ мъсяцъ. Благополучно кончивъ свое ученіе въ училищь, и перешель въ Смоленскую семинарію, н, благодари тому, что мой брать пользовалси особымъ благоволеніемъ со стороны виспектора семвнарів о. Вакторина, я помістился при корпусь; въ число казенныхъ воспитанниковъ я быль зачислень, а жиль на правахь такъ-сказать "зайца". т. е. питался темъ, чемъ случалось, --пногда однимъ клебомъ съ квасомъ. Види мое хорошее поведение и усифхи, инспекторъ нашелъ, наконецъ, возможность принять меня на половинное содержаніе. Смінившій его другой инспекторь, о. Іона, порекомендоваль меня для репетированія дітей ванедральному протоінрею, Павлу Жданову. О. протојерей былъ преврасный семьянивъ, строгій христіанинъ, замъчательный пъвецъ и пмпровизаторъ. У него и прожилъ 5 лътъ, помъщаясь за ширмами въ передней. Въ это время

ректоромъ быль архимандрить Павель, известный пропонедникъ в профессоръ, а Епискономъ Сиоленскимъ-присвонамятный Антовій (оба почили въ сант архіспископа въ Казани). За свое прилежаніе я пользовался яхъ замітнымъ расположеніемь: и потому. по окончанів курса въ семинарів, когда у меня не было різшительно никавить средствъ на запуманную мною поездву въ Академію, они и протоіерей Ждановъ, дали мив 50 р. на дорогу. Съ этемъ то вапеталомъ и в отеравился въ Кіевскую Авадемію. Товарищи, прибывшіе на казенный счеть, приняты были въ корпусъ; а же должевъ былъ поселяться на квартиръ. Нечего дълать, взиль номерь въ гостинний, и сразу почувствоваль его прелесть: За удовольствіе перепочевать одну только ночь пришлось заплатить рубль. При незначительных в средствакъ, какія у меня оставались, такая сумма не могла не показаться громадной. Приходилось отыскивать если не даровое, то по крайней мъръ болбе дешевое помъщение. Въ этихъ видахъ и отправился въ Злато-Верхо Михайловскій монастырь, гді въ то время жиль викарный епископъ Серафимъ, которому объщаль написать Преосвященный Антоній Смоленскій. Сначала келейнявь не хотель мени пустить, но и просиль только объ одномъ: доложить Преосвященному обо мић, -- въ надежаћ, что вышеуказанное пясьмо уже получено виъ. Дъйствительно, письмо было получено, в Преосвященный Сервфинъ вельдъ пристроить меня въ монастыръ, гдъ я и кормился около вяти недъль, славан пріемные экзамены. По окончанів экзаменовъ и поступаль въ академію на вавенное содержание. Съ течениемъ времени я устроился въ авадемів очень недурно: профессора Щеголевъ в Терновскій предложели мев должность письмоводители въ редакціи академикоскихъ изданій, съ вознагражденіемъ по 7 рублей въ місяцъ. Теперь я могъ не только удовлетворять свои несложныя потребности, но даже делиться своимъ достаткомъ съ товарищами. Въ академів и пріобрать репутацію очень старательнаго и аккуратнаго студента. Товаряща относились ко май хорошо, начальство-благо склонно. Въ 1867 г. и окончить курсъ Академів со степенью магястра.

Вкать изъ Академія было не куда: отець уже померь. Пока я размышляль о своей дальнейшей судьбе, ректорь примандрать Филареть предлагаеть мне место законоучителя гвиназів въ местечке Велая Церковь. Я согласился и, съ согласія Помечителя уче-

биаго округа и благословенія Высокопреосвященнаго Митрополита Кієвскаго Арсенія, быль зачислень законоучителемь. Оставалось только женится. Но на комъ? Знакомыхъ у меня не было. На мое счастіе на академическомъ двор'в повстрівчался со мною профессоръ А. Д. Вороновъ. Онъ предложилъ мив отправиться съ намъ къ одному протојерею, у котораго было три дочери-невъсты. Пришли, объявили зачёмъ; приняли насъ ласково, но проводили отнюдь не подавъ никакихъ надеждъ. На другой день, въ то времи, какъ и недоумъвалъ, что мев теперь предпринять, прівжаеть во мив самъ протојерей: дело со сватовствомъ улаживается; мой выборъ палъ на старшую его дочъ Марію, поторан вскорв и стала моею женою. 4 февраля 1868 года я быль рукоположень во священняка (Викарнымъ Епископомъ Порфиріемъ) в отправился на мъсто своей службы. Два года, проведенныхъ мною въ мъстечкв "Ввлая Церковь", быле счастливвишимъ временемъ моей жизнв. Въ августъ 1869 г., согласно прошению, изъ Вълой Церкви мевя перевеля въ Кіевъ, назначивъ настоятелемъ Кіево-Печерской Воскресенской церкви и вийсти преподавателемъ Закона Божія въ Кіево Подольской прогимназів, въ Кіевской военной гимнавів в Кіевскомъ училищі дівниць дуковнаго званія. Въ матеріальномъ отношения быль такимъ образомъ вполнъ обезпеченъ. воть - Богь посвщаеть меня великимъ испытаніемъ: начала хворать жена. Бользнь продолжалась прина годъ и была признана неизлвчемой. Съ грустью ожидаль и давно рвшеннаго врачами исхода бользни моей любимой супруги. Одно только утышало меня: больная знага, что ожидаеть ее в готовилась къ этому невзобжному съ чувствомъ истинной христіанки. Почувствовавъ прыближеніе смерти, сама павъявния желаніе пособороваться и даже танствъ елеосвященія, сама прочитала всь молитвы ngu **B** DB чемъ сполобилась христіанскаго разъ ствія св. Дарами.

Въ 1872 году я назначенъ былъ законоучителемъ и настоятелемъ церкви Віевскаго виститута благородныхъ дѣвицъ. Осенью этого года Высокопреосвященный Митрополятъ Кіевскій Арсеній отправлялся въ Петербургъ для присутствованіи иъ Св. Синодъ. Въ скоромъ времени послѣ этого въ Св. Синодѣ выступилъ на очередъ вопрось о назначеніи Ректора во вновь открываемую Таврическую Духовную Семинарію; по указанію митрополита Арсенія, высшей власти благоугодно было назначить меня Ректоромъ Семинарів.

Весной 1873 года и произведенъ быль въ протојерен. По прибытіп въ Спиферополь, містный Преосвященный Гурій, кромв обычныхъ запятый по Семинарів, возложиль на меня разныя порученія по епархівльному управленію. - Обязавности для мена не были трудными. Ученики меня скоро полюбили, служебныя обязаности утёшали. Двѣ бывшія ревизів ствовали предъ высшемъ начальствомъ о должномъ благоустройствъ моей семинарів. - По принятів монашества 26 апръля 1875 года я былъ возведенъ въ санъ Архимандрита. Не могу не вспомнить одного случам, бывщаго при моемъ пострежение. Когда нужпо было надъвать на меня клубокъ, то предназначеннаго для меня на мёсть не обазалось, надели первый попавшійся, -- какъ потомъ оказалось-клобукъ Преосвященняго Гурія. Нашлись люди, которые при этомъ случав предсказали мив архіерейство. Въ апрвлв 1882 года я неожиданно получиль извъстіе о томъ, что Митрополить Исидоръ остановиль на мий свой выборъ въ викарів Петербургской епархін. Вслідъ за этимъ пришла и телеграмма отъ него; въ телеграммъ говорилось, что и дъйствительно назначаюсь Петербурскимъ викаріемъ, но что сего назначенія и не долженъ пова нивому объявлять, а, въ ожиданів Указа, приготовляться въ сдачь семинарів. Вскорь быль получень в Указь. Я сдаль семинарію и тотчась же отправилсь въ Петербургь; по дорогѣ завхаль въ Кіевъ, къ митрополиту Платону, который благословиль меня панагією; она хранится у меня до сего времени, подъ именемъ походной.

Въ Петербургъ прибылъ я 8-го мая. 12-го мая, въ здавів Св. Синода, совершено было мое нареченіе во епископа, а 17-го, въ Александро-Невской Лавръ, хиротонія во епископа Ладожскаго, перваго викарія Петербургской епархів. Вмъстъ съ тъмъ я былъ назначенъ наблюдателемъ за преподаваніемъ Закона Вожія въ свътскихъ мужскихъ и женскихъ учебныхъ заведеніяхъ г. С.-Петербурга и его окрестностей, предсъдателемъ историко-статистическаго комитета, и вскоръ первымъ членомъ синодальной конторы, открывшейся въ С. Петербургъ, по случаю пребыванія членовъ Св. Синода въ Москвъ во время священнаго коронованія Ихъ Императорскихъ Величествъ Государы Императора Александра III и Государыни Императорицы Маріи Феодоровны. Прошелъ годъ. Однажды и вышелъ гулять (по своему обыкновенію на кладбище), встръчается со мною ниспекторъ семинаріи Нечаевъ и сообщаетъ, что Митрополитъ

Испдоръ желаетъ поручить мив Ректуру въ духовной Академіи На другой день утромъ тоже самое и услышалъ отъ самаго Ми трополита. Я отказывался, говоря, что и раньше то не занимался наукою для академической канедры, а после 16 летъ службы и совсемъ отсталъ отъ нея. Видя однако непреклонное желаніе Митрополита, решилъ предать себя въ полное его распоряженіе. Докладъ о назначеніи меня Ректоромъ С.-Петербургской Академіи, съ оставленіемъ въ должности перваго викарія, утвержденъ Государемъ Императоромъ 22 октября. 1883 г. 8 ноября и вступилъ нъ должность Ректора. На первыхъ порахъ студенты Академіи встрітили новаго Ректора съ предубъжденіемъ, такъ какъ давно уже не было въ академіи Ректора въ пноческомъ званіи и санъ Архіерея. Въ академіи болье всего было обращено вниманіе на развитіе въ студентахъ духа церковности. Начались среди студентовъ дебаты о монашествъ а затемъ— развилось и стремленіе къ монашеству.

Первый студенть 4-го курса, Михаилъ Грибановскій, скончавшійся въ санъ епископа Таврическаго, -- быль первый мой постриженець. Всёхъ постриженцевъ при мий въ академіи было 9 человъбъ, тогда кабъ ранве, въ продолжения 20 летъ, не было ни одного подобнаго случан. Занимансь делами Академів, я не могъ не принимать участія, въ качестві викарнаго епископа, в въ ходъ епархіальной живни. Однимъ изъ полезныхъ дълъ, совершен ныхъ мною для учебныхъ нуждъ Петербургской епархів, я считаю построение 6 власснаго "Исидоровскаго" Епархіальнаго женскаго училища.—28 марта 1887 года и назначенъ былъ Епископомъ Ражскимъ и Митавскимъ. По прибытіи въ Ригу, долженъ былъ обратить внимание на недостатокъ и крайнюю скудость містныхъ православныхъ храмовъ. Благодари выхлопатаннымъ мною ассогновкамъ изъ казны (болве милліона рублей) и частнымъ пожертвованіямъ: острыя нужды епархів были удовлетворены. При Божіей помощи, мив удалось построить около 80 храмовъ. Заведенабыла миссія: устроены городскіе склады книгь духовно-правственнаго содержанія; учреждень при дуковной семинаріи историко. статистическій комитеть по описацію церквей спархів; кореннымъ образомъ преобразованы Рижскія Епархіальныя Відомости и мн. другое...

4-го октября 1897 года и получиль назначение на Казанскую Архіепископію. Моя здёшняя дёнтельность вамь извёстна. Кавъ видится,—труды мои и среди вась не остались безплодными. На стоящее утвинительное и трогательное торжество, которое мев неожиданно устроила Казанская паства, свидвтельствуеть о томъ. Цедобная оцвика трудовъ паствою— саман лучшая награда для архіерея, за что приношу вамъ, братіе, искрениюю мою благодарность!

Вотъ краткое повъствование о моемъ житии и служении. Благодарение Господу за Его великия благодъяния ко мив; благодарение всъмъ тъмъ лицамъ, которые благодътельствовали мив на всъхъ путяхъ моего жития и во всъхъ мъстахъ моего служения; благодарение вамъ, отцы и братие, вознесшимъ сегодня свои молитвы о моемъ здравии и кръпости силъ для дальнъйшаго служения на ввъренной мив нивъ Господней!

Прощансь съ своимъ чтимымъ Архипастыремъ, присутствовавшіе пропъли Владыкъ многократное "ис-полла эти-деспота" и "Многая, многая, многая лъта!"

### объявленія

У протојерен Іоанна Лукича Чижевскаго (Харьковъ, Конторская улица, домъ № 64) можно получать его изданія:

вновь вышедшую книгу

## Златое сочиненіе Самуила Раввина Іудейскаго.

Харьнось. 1903 г. Црна 40 п. сь перес,

Сочиненіе это, заключающее въ себъ безпристрастныя о Христъ разсужденія, основанныя на пророчествахъ и дъйствительномъ ихъ исполненін, писано въ началь одиннадцатаго стольтія, и болье 200 лють хранилось еврении въ тайнъ и только въ 1339 г. съ арабскаго переведено на латинскій языкъ, а въ 1787 г.—на русскій и Св. Сунодомъ книга эта была разослана въ 1828 г. во всь церкви Россіи.

### ИКОНОСТАСНАЯ ФАБРИКА

### Ивана Ефимовича Гетмана съ С-ми

ВЪ ТАМАРОВКЪ,

Курской губернін, Бългородскаго увада. (Серебр. мед. на всерос. выст. 1887 г. въ Харьковъ)

принимаетъ заказы на устройство

### ИКОНОСТАСОВЪ и КІОТОВЪ

въ православныхъ церквахъ, написаніе въ нихъ живописи и украшенія станъ альфрейной росписью.

заказы исполняются прочно, аккуратно и по умітроннымъ цінамъ, гді нужно—съ разсрочкой платежа.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА

## "БОГОСЛОВСКІЙ ВЪСТНИКЪ"

1903 года (двънадцатый годъ изданія) съ приложеніемъ

### ТВОРЕНІЙ СВЯТАГО АОАНАСІЯ,

АРХІЕПИСКОПА АЛЕКСАНДРІЙСКАГО.

Въ 1903 году Московская Духовная Академія будеть продолжать изданіе «Богословскаго Въстника» ежемъсячно, книжками въ пятнадцать и болве печатных листовъ, по следующей программе: 1) Творенія Св. Отцовъ въ рус-скомъ переводё; 2) Изследованія и статьи по наукамъ богословскимъ, философскимъ и историческимъ, составляющія въ большей своей масси труди профессоровъ Академін; 3) Изъ современной жизни: обозранія важнайшихъ событій изъ церковной жизни Россіи, православнаго Востока, странъ славянскихъ и западно-европейскихъ и сообщенія изъ области внутренней жизня Академін; 4) Систематическій обзоръ текущей русской журналистики, преимущественно духовной, а также критика, рецензів и библіографія по наукамъ богословскимъ, философскимъ и историческимъ; 5) Приложенія, въ которыхъ будуть печататься автобіографическія записки Высокопреосвященнаго Савви, Архіепископа Тверскаго (время пребыванія его на харьковской канедрів) и протоколы Совіта Аладемін за истекающій 1902 годъ (полностью). Въ вачества собственнаго приложенія въ журналу "Богословскій Вістникъ" всімъ подинсчивамъ его въ 1908 году будутъ даны: третья и четвертая части ТВОРЕНІЙ СВЯТАГО АӨАНАСІЯ, Архіеписнопа Александрійскаго, въ исправленномъ и дополненномъ изданіи. Высокія 60гословскія достоинства твореній св. Ананасів, ихъ догматическая и церковноисторическая важность, глубокая назидательность правоучительных посланій и сочинений его и вытекающая отсюда необходимость для всякаго православнаго. имущаго здраваго наученія и назиданія въ предметахъ своей віры и поведенія, ближе ознакомиться съ ники-не требують объясненія. Не многимъ изъ своихъ дъятелей церковь усвоила имя "Великихъ", и къ сонму ихъ принадлежить св. Аванасій, котораго она въ своихъ песнопеніяхъ вненуеть "столномъ православія. Какъ высоко ціннянсь творенія его ві древности, объ этомъ евидътельствуетъ замъчательный отзывъ о нихъ, сдъланный однимъ подвижникомъ Саввой Космою) въ такихъ словахъ: "если ти найдешь сочинение Асанасия, и у тебя не будеть бумаги, запиши его на своей одеждъ". Удовлетворяя этой давно чувствуемой потребности въ новомъ и лучшемъ переводъ твореній св. Аевнасія, редакція Бог. Вістн. съ 1902 года приступила ко второму, тщательно исправденному и дополненному, изданию ихъ; изъ полученныхъ въ истевшемъ году первыхъ двухъ частей поваго изданія читатели могли непосредственно уб'ядиться въ томъ, что по своимъ вившиниъ и внутреннимъ качествамъ оно вполив отвычаетъ всьих требованіямь, какія могуть быть предъявлены къ предпріятінив подобнаго рода. Предлагаемыми на 1903 годъ третьей и четвертою частими заканчивается все изданіе, в такимъ образомъ постоянные подписчиви "Бог. Въсти." получають возможность, при незначительныхъ матеріальныхъ затратахъ, въ полному собранію твореній св. Василія Великаго, разосланному въ 1899—1901 гг. приссединить еще и твореній св. Асанасія Александрійскаго тоже въ полномъ составъ.

Подписная ціна на Богословскій Вістникъ совийстно съ приложеніемъ третьей и четвертой части твореній св. Аванасія Александрійскаго восемь рублей съ нересылной. Прим.: безъ пересылки семь рублей, за границу—десять. Прим: Новые подписники, желающів получить первую и вторую части твореній св. Аванасія, сверхъ подписной ціны, уплачивають по одному рублю за каждую часть, а всего десять рублей. Адресъ редакціи: Сергієвъ посадь, Московской губерній, въ ре-

дакцію Богословскаго Вестинка.

Редакторъ проф. А. Спасскій.

### ФАБРИКАНТЪ ЦЕРКОВНОЙ УТВАРИ

ТОРГОВАГО ДОМА

## АНДРЕЯ ЗАХРЯПИНА СЫНОВЬЯ.

Имъю честь довести до свъдънія г.г. покупателей въ нашихъ магазинахъ.

I.

#### Br Mocket

Никольская ул., верхніе торговые ряды № 82, 155, 156, 227, 228, 229. II.

### Въ г. Воронежѣ

Московская ул., противъ Духовной Консисторіи. Магазинъ открытъ съ 1-го октября 1902 г.

III.

Въ приаркамъ Нижегородской
по шоссъ противъ

флаговъ. Въ Вологдъ и Ростовъ

Ярославской губ.

Всегда имфется полный и большой выборъ всей церковной утвари, лучшаго издълія, художественной работы, собственной фабрики, всевозможныхъ размъровъ и рисунковъ какъ-то: паникадила, люстры, подсвъчники, лампады, хоругви, запрестольныя иконы, евангелія, иресты, сосуды, ковчеги, вънцы, металлическія свъчи, чаши водосвятныя, плащаницы, гробницы, иконы, парча для облаченіи и пр. и пр., также имъются и серебряных вещи 84°, а также принимаются заказы на всевозможную церковную утварь, металлическія, такъ равно и серебряных возможную церковную утварь, металлическія, такъ равно и серебряных возможную на иконы, одежды на престолъ и жертвенники, царскія двери, кресты на главы, и ръшетки по солев и пр. и пр., какъ лично, также и заочно, посредствомъ переписки.

По требованію при заказѣ, Торговый Домъ высылаетъ смѣты и рисунки, а также въ случаѣ надобности высылается довѣренный, для лич-

ныхъ переговоровъ и принятія заказа.

Принимаются всякаго рода починки и ремонтированіе старых в вещей перковной утвари золоченіе и серебреніе исполняются въ точности безъ замедленія.

Цаны на церковную утварь существують одинаковыя какъ въ Московскомъ магазина, также въ Воронежскомъ магазина и ярмаркахъ.

При заказъ и покупкъ товаровъ для небогатыхъ храмовъ, дълается

разсрочка въ платежъ.

Фабрика наша существуеть болье 50 льть и имьеть при себь около 500 человькъ мастеровъ, благодаря лучшаго производства вырабатываемыхъ въ ней предметовъ и усовершенствованія, всюми необходимыми средствами, для выработки церковной утвари, скораго и аккуратнаго исполненія заказовъ, пріобръла самый громадный кругь г.г. покупателей и заказчиковъ. Фабрика и главная контора въ г. Переяславль Засльскомъ Влад. губ.

При выпискъ товаровъ, просимъ обозначать адресъ, чрезъ кого посылать товаръ, по желъзной дорогъ, до какой станціи, или чрезъ кон-

тору и адресъ почтовый.

Пъстимъ себя надеждою, что Вы не оставите насъ своимъ благосилоннымъ вниманиемъ, а также и посъщениемъ пашихъ магазиновъ въ Москвъ и гор. Воронежъ.

Торговый Домъ Андрея Захряпина С-вья.

## листокъ

ЛЛН

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

স্থানী স্থানী

Содержаніе. Высочайтій манифесть. — Высочайтая отмінка. — Приказь Оберь-Прокурора Святійтаго Синода. — Разъяснительныя постановленія Святійтаго Синода: 1) по вопросу объ оплаті гербовымь сборомь актовь и документовь епархіальныхь свінныхь заводовь и 2) касательно норядка производства оканчивающимь семинарскій курсь воспитанникамь дополнительных испытаній для полученія звавія студента семинаріи. — Журналы Съёзда духовенства Сумскаго округа, бывшаго 4-гофевраля 1903 года. — Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго. Училища въ учебно воспитательномь отношенія за 1901—1902 учебный годь (продолженіе). — Оть Харьковской Духовной Консисторіи. — Епархіальныя извіщенія. — Извістія и замінки. — Объявленія.

### высочайшій манифесть.

**БОЖІЕЮ МИЛОСТІЮ** 

# МЫ, НИКОЛАЙ ВТОРЫЙ, императоръ и самодержецъ всероссійскій,

Царь Польскій, Великій Князь Финляндскій,

. ВАРОЧП И , КАРОЧП И , КАРОЧП И

Объявляемъ всёмъ вёрнымъ Нашимъ подданнымъ:

Изволеніемъ Промысла Божія, вступивъ на Прародительскій Престоль, Мы пріяли священный об'єть, предъ Лицомъ Всевышняго и сов'єтью Нашею, свято блюсти в'єковые устои Державы Россійской и посвятить жизнь Нашу служенію возлюбленному Отечеству.

Въ неусыпныхъ заботахъ о подданныхъ Нашихъ Мы обръли пути къ осуществлению народнаго блага въ разумъ приснопамятныхъ дълъ Державныхъ Нашихъ Предшественниковъ и, прежде всего, незабленнаго Родителя Нашего.

Богу Всемогущему угодно было, въ неисповъдимыхъ путяхъ Своихъ, прервать преждевременною кончиною Державные труды возлюбленнаго Родителя Нашего и тъмъ возложить на Насъ священный долгъ довершить начатое Имъ дъло укръпленія порядка и правды въ Русской землъ въ соотвътствіи съ возмикающими потребностями народной жизни. Къ глубокому прискорбію Нашему, смута, посвянная отчасти замыслами, враждебными государственному порядку, отчасти увлеченіемъ началами, чуждыми русской жизни, препятствуетъ общей работь по улучшенію народнаго благосостоянія. Смута эта, волнуя умы, отвлекаетъ ихъ отъ производительнаго труда и неръдко приводить къ гибели молодыя силы, дорогія Нашему сердцу и необходимыя ихъ семьямъ и родинъ.

Требуя отъ всёхъ исполнителей Нашей воли, какъ высшихъ, такъ и низшихъ, твердаго противодёйствія всякому нарушенію правильнаго теченія народной жизни и уповая на честное исполненіе всёми и каждымъ ихъ служебнаго и общественнаго долга, Мы, съ непреклонною рёшимостью незамедлительно удовлетворить назрёвшимъ нуждамъ государственнымъ, признали за благо:

Уврѣпить неуклонное соблюденіе властями, съ дѣлами вѣры соприкасающимися, завѣтовъ вѣротерпимости, начертанныхъ въ основныхъ законахъ Имперів Россійской, которые, благоговѣйно почитая Православную Церковь первенствующей и господствующей, прелоставляютъ всѣмъ подданнымъ Нашимъ инославныхъ и иновѣрныхъ исповѣданій свободное отправленіе ихъ вѣры и богослуженія по обрядамъ оной.

Продолжать деятельное проведение въ жизнь мероприятий, направленныхъ къ улучшению вмущественнаго положения православнаго сельскаго духовенства, усугубляя плодотворное участие священнослужителей въ духовной и общественной жизни ихъ паствы.

Въ соотвътствів съ предлежащими задачами по упроченію народнаго хозяйства, направить дъятельность государственныхъ кредитныхъ учрежденій, особливо дворянскаго и крестьянскаго повемельныхъ банковъ, къ вящшему укръпленію и развитію благосостоянія основныхъ устоевъ русской сельской жизни—помъстнаго дворянства и крестьянства.

Предначертанные Нами труды по пересмотру законодательства о сельскомъ состояніи, по ихъ первоначальномъ выполненів въ указанномъ Нами порядкі, передать на міста для дальнійшей ихъ разработки и согласованія съ містными особенностями въ губернскихъ совіщаніяхъ при ближайшемъ участіи достойнійшихъ діятелей, довіріємъ общественнымъ облеченныхъ. Въ основу сихътрудовъ положить неприкосновенность общиннаго строя крестьянскаго землевлядінія, изыскавъ одновременно способы къ облегченію огдільнымъ крестьянамъ выхода изъ общины.

Принять безотлагательно мёры къ отмёнё стёснительной для крестьянъ круговой поруки. Преобразовать губернское и увздное управленія, для усиленія способовъ непосредственнаго удовлетворенія многообразныхъ нуждъ земской жазни трудами мъстныхъ людей, руководимыхъ сильной и закономърной властью, предъ Нами строго отвътственною.

Поставить задачею дальнейшаго упорядочения местнаго быта сближение общественнаго управления съ деятельностью приходскихъ попечительствъ при православныхъ церквахъ тамъ, где это представится возможнымъ.

Призывая всёхъ Нашихъ вёрноподданныхъ содёйствовать Намъ къ утвержденію въ семьё, школё и общественной жизни нравственныхъ началъ, при которыхт, подъ сёнью Самодержавной Власти, только и могутъ развиваться народное благосостояніе и увёренность каждаго въ прочности его правь, Мы повелёваемъ Нашимъ министрамъ и главноуправляющимъ отдёльными частями, къ вёдомству коихъ сіе относится. представить Намъ соображенія о порядкё исполненія предначертаній Нашихъ.

Господь Вседержитель да ниспошлеть благословение на Царственный трудъ Нашь и да поможеть Овъ Намъ, при тъсномъ единения всъхъ върныхъ сыновъ Отечества, исполнить Наши помышления объ усовершенствовании государственнаго порядка установлениемъ прочнаго строя мъстной жизни, какъ главнаго условия преуспъхния Державы Нашей на твердыхъ основахъ ъбры, закона и власти.

Данъ въ С.-Петербургѣ въ 26 й день февраля, въ лѣто отъ Рождества Христова тысяча девятьсотъ третье, Царствованія-же Нашего въ девятое.

На подлинномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою подписано:

н и н о л а й.

### Высочайшая отытка.

Оть Харьковскаго епархіальнаго преосвященнаго поступило къ Оберъ Прокурору Святвйшаго Сунода сообщеніе о томъ, что въ памить и въ ознаменованіе Священнаго Коронованія Ихъ Императорскихъ Величкствъ на средства Высочайше утвержденнаго товарищества производства фарфоровыхъ и фаннсовыхъ изділій "М. С. Кузнецова", а также служащихъ п рабочихъ фабрики сего товарищества при деревні Будахъ, Харьковскаго уїзда, на землі товарищества, построена каменная церковь во имя святителя чудотворца Няволая, стоимостію свыше 30,000 руб.; при чемъ назначенному въ сей церкви самостонтельному причту изъ священника и псаломщика названное товарищество выдаетъ содержаніе.

На всеподданнъйшемъ довладъ дъйствительнаго тайнаго совътника К. Побъдоносцева о таковомъ выраженів върноподданнческихъ и религіозно-патріотическихъ чувствъ Его Имивраторскому Виличеству благоугодно было, въ 31-й день минувшаго инвари, собственноручно начертать: «Прочель съ удовольствіемь».

### Приназъ Оберъ-Прокурора Святъйшаго Синода.

Приказомъ Оберъ-Прокурора Святьйшаго Синода 28 февраля 1903 года № 5 назначается надзиратель Перервинскаго Духовнаго училища Сергъй *Покровскій* на должность (3 го) помощника инспектора въ Харьковскую Духовную Семинарію

На должность (4-го) помощника инспектора въ Харьковскую Духовную Семинарію опредъленъ кандидать Московской Духовной Академіи Николай *Пискаревъ*.

#### Разъяснительныя постановленія Святвищаго Синода.

1) Отъ 11—27 дева ря 1902 года за № 5478, по вопросу объ оплать гербовым сбором актов и документов епархіальных свычных заводов.

Одинъ изъ епархіальныхъ свічныхъ заводовъ, находя, что діятельность завода по снабженію имъ церквей епархіи свічами, масломъ, виномъ, ладаномъ в другими предметами церковнаго употребленія в полученію за нихъ денегь не можеть быть разсматриваема въ качествъ торговопромышленной и могла бы быть производима въ формъ внутренняго дълопроизводства по духовному въдомству, съ устранениемъ оплачиваемыхъ гербовымъ сборомъ счетовъ, какъ документовъ торговопромышленныхъ, возбудилъ ходатайство объ устранении счетовъ изъ сношений свъчного завода съ церквами. По предмету сего ходатайства были затребованы сведенія отъ департамента обладныхъ сборовъ, который н увъдомилъ Сунодальную ванцелирію: 1) что устраненіе изъ помянутыхъ сношеній епархіяльныхъ заводовъ съ церквами счетовъ в замѣна ихъ перепискою не можетъ служить основаніемъ въ освобожденію сихъ сношеній отъ гербоваго сбора, такъ какъ по п. 1 ст. 51 в п. 3 ст. 57 уст. Герб. гербовые акты и документы по сділнямь торговымь в неторговымь подлежать гербовому сбору, въ какой бы формъ эти акты и документы изложены и какимъбы порядкомъ заключены на были; 2) что епархіальный свічной

ваводъ не можеть быть признань учреждениемъ правительственнымъ, а долженъ быть отнесенъ въ учрежденіямъ сословнымъ. при чемъ заводъ этотъ, котя и обезпечивается обязательною повупкою свъчей всъми церквами и монастырями епархів, но самъ составляеть совершенно независимое оть церквей и монастырей учрежленіе, и 3) что въ силу этого, а равно и потому, что епар хіальный заводъ снабжаеть церкви и монастыри не только изділіния своего производства, но также и другими предметами церковнаго употребленія, -- масломъ, виномъ, лаланомъ и тому подобнымъ, - пріобретаемыми имъ для продажи, акты и документы этого завода по закупкъ имъ разпыхъ матеріаловъ, какъ для выдълки церковныхъ свъчей, такъ и другихъ вздълій в по продажь таковыхъ, котя бы церквамъ, не могутъ быть, по мивнію департамента, освобождены отъ гербоваго сбора ни по п. 1, ни по п. 12 ст. 72 действующаго гербоваго устава. Въ виду такого отзыва департамента окладныхъ сборовъ означенное ходатайство епархіальнаго свъчного завода опредълениемъ Святьйшаго Свиода, отъ 11 -27 декабря 1902 года за № 5478, отклонено.

2) Отъ 13—25 девибря 1902 г. за Ж 5554, касательно порядка производства оканчивающим семинарскій курсь воспитанни-камь дополнительных испытаній для полученія званія студента семинаріи.

Въ разръшение возбужденныхъ правлениемъ одной духовной семинаріи вопросовъ относительно порядка производства оканчивающимъ семинарскій курсь ученія воспитанникамъ дополнительныхъ испытаній по богословскимъ предметамъ первыхъ четырехъ классовъ семвнаріп для полученія званія студента семинарів, Святвишій Сунодъ, согласно заключенію Учебнаго Комитета, разъясниль, что: 1) на основании Сунодального определения, отъ 16-23 сентября 1898 года, въ дополнительнымъ испытаніямъ по богословскимъ предметамъ низшихъ классовъ семинаріи могутъ быть допускаемы только тв изъ ованчивающихъ семинарскій курсь воспитанниковъ, которые по поведенію, способностимъ и успъхамъ, обнаруженнымъ ими въ V и VI классахъ, будутъ признаны семинарскими правленіями достойными званія студента, но не пифють соотвътствующихъ сему званію балловъ по богословскимъ предметамъ, проходимымъ въ первыхъ четырехъ классахъ семинаріи; поэтому тв изъ оканчивающихъ курсъ воспитанниковъ семинаріи, жоторые по богословскимъ предметамъ V и VI влассовъ и сочи-

ненію будуть иметь въ окончятельномъ выводе более одного второразряднаго балла (3), не могутъ быть допусваемы для нолученія званія студента къ дополнительнымъ испытавіямъ по богословскимъ предметамъ низшихъ влассовъ; 2) дополнительныя испытанія разрішаются по богословскимъ предметамъ, проходимымъ въ первыхъ четырехъ влассахъ семвнарів, следовательно в по такимъ, которые начинаются въ низшихъ классахъ, а заканчиваются въ V и VI классахъ, но ни въ какомъ случав не по предметамъ, проходимымъ только въ последнихъ двухъ влассахъ семинаріи; 3) оканчивающіе семинарскій курсь воспитанники, признанные по своимъ успъхамъ въ У и VI классахъ достойными звапія студента, но не вивющіе соотв'ятствующих сему званію балловъ по богословскимъ предметамъ первыхъ четырехъ классовъ, должны держать дополнительныя испытанія по всёмь, безь изъятія, богословскимъ предматамъ везшехъ классовъ, по которымъ оне вивють второразрядный балль 3, и 4) дополнительныя испытанія желающимъ держать оныя могутъ быть производимы, по усмотрънію правленій, или во время выпускныхъ экзаменовъ предъ л'ютними каникулами, или во времи переэкзаменовокъ послъ канивуль, до начала отврытін влассныхь учебныхь занятій въ семинаріяхъ.

### Журналы Съѣзда духовенства Сумскаго училищнаго округа, бывшаго 4-го февраля 1903 года

### Журналь № 1.й.

Уполномоченные отъ духовенства Сумскаго училищнаго округа, въ числъ восьми человъкъ, прибывъ въ 9 часовъ утра въ собраніе, состоявшееся въ зданіи Сумскаго духовнаго училища, и, по молитвъ, избравъ, посредствомъ закрытой баллотвровки предсъдателемъ Съъзда свищенника Алексъ Станиславскаго, а дълопровиводителемъ свищенника Симеона Недъльку, разсматривали экономическій отчетъ Правленія училища за 1901 годъ, исправленный онымъ согласно указаніямъ временно-ревизіоннаго комитета, отмъченнымъ въ журналъ очереднаго Съъзда духовенства училища наго округа № 3, ст. 1, сентября 20 дня 1902 года.

Справка: Съвздъ духовенства училищнаго округа въ засъданів 20 сентября 1902 года, провъривъ неправильности отчета Правленія училища за 1901 годъ, отміченныя временно-ревизіоннымъ комитетомъ, постановилъ: "признать отчетъ Правленія училища за 1901 годъ по нікоторымъ статьямъ составленнымъ неправильно, расходъ въ нікоторыхъ случаяхъ произведеннымъ не по смітному.

назначенію и просить Правленіе училища исправить отчеть в представить оный будущему Съйзду духовенства Сумскаго училищнаго овруга.

Постановили: признать экономическій отчетъ Правленія училища за 1901 годъ исправленнымъ, согласно постановленію Съвзда духовенства 1902 года.

- 1. Слушали объяснительную записку Правленія училища о результатахъ заключенія экономическаго года по содержанію Сумскаго духовнаго училища за 1902 годъ следующаго содержанія: "І. Смета расхода по содержанію Сумскаго духовнаго училища на 1902 годъ, принятая Съездомъ духовенства училищнаго округа и утвержденная Епархіальною властію, предусматривала дефицить въ 828 руб. 38 коп.
- 2. Къ 1-му января 1902 года неоплаченных счетовъ отъ 1901 года за училищемъ оставалось на 3228 руб. 53 коп. На уплату сей суммы у Правленія училища вмізлось долгу за родителями посодержанію ихъ дівтей въ 1901 году и разныхъ запасовъ по продовольствію учениковъ и содержанію училища всего на 2874 р 89 к.
- 3. Мізропріятія предложенныя Правленіємъ училища Съйзду духовенства въ 1901 году, принятыя посліднимъ и утвержденныя Епархіальною властію, съ одной стороны, опытныя и мудрыя руководственныя указанія Преосвященній шаго Стефана, Епископа Сумскаго относительно экономической жизни училища въ теченіє всего 1902 года, съ другой стороны, при заключеніи истекшаго 1902 года дали слідующіе результаты:
  - а) Смъта на 1902 годъ исполпена безъ дефицита.
- б) Долговъ, или неоплаченныхъ счетовъ отъ 1902 года не имфется ни на копфику.

Кром'в сего, училище, по заключенія экономическаго года, им'ветькакь чистый остатокъ:

| 1. Долгу за родителями по содержанію ихъ дітей   |                                |
|--------------------------------------------------|--------------------------------|
| въ 1902 году                                     | 294 р. — к.                    |
| 2. Стараго долгу, за содержаніе въ 1901 году.    | 80 <sub>m</sub> - <sub>m</sub> |
| 3. Долгу за духовенствомъ училищняго округа за   |                                |
| портретъ Высовопреосвященнъйшаго Амвросія        | 125 , 50 ,                     |
| 4. Развыхъ запасовъ по продовольстію учениковъ   |                                |
| и содержанію зданій                              | 400 , 5 ,                      |
| 5. Писчей бумаги, стальныхъ перьевъ и карандашей | 96 , 45 ,                      |
| 6. Княгъ, заготовленныхъ къ продажѣ въ 1903 г.   | 377 , 55 ,                     |
| 7. Наличными деньгами                            | 39 , 92 ,                      |
| Bcero.                                           | 1413 р. 47 в                   |

4. Временно-ревизіонный комитеть оть училищнаго округа въ полномъ состав'я своемъ быль приглашенъ на экономическое засъданіе Правленія училища 16 января с. г., на которомъ разсматривался экономическій журналъ Правленія за декабрь 1902 года и доложены были всё результаты истекшаго года.

Справка. Събядъ духовенства Сумскаго учелещнаго округа въ засъдания 20 сентября 1902 года, по разсмотрения отчета Правленія училища за 1901 годъ и выслушанів акта, составленнаго коммиссіей, избранной Събздомъ духовенства для подсчета суммъ. поступившихъ изъ мъстныхъ источниковъ въ 1901 году по содержанію духовнаго училища, постановиль: "вибя въ виду что: я) ни отчетомъ съ приложенными документами въ нему, на объяснительной запиской Правленіе училища не устанавливаеть ясно, на какую именно сумму отъ 1901 года осталось неоплаченныхъ счетовъ в въ какой сумми имвется дефицить по содержанию училища, что можеть повтореться в при представленів отчета за текупій 1902 годъ, б) что неясность экономического положенія училима вносить нежелательную неопределенность отчетности и путаницу при очистий статей расхода оправдательными документами и г) готовность духовенства въ случав нужды поврыть дефицить по содержанію училища съ тёмъ, чтобы въ будущемъ сумиы. ассигнуемыя на извъстный годъ, своевременно и расходовались по назначенію, просить Правленіе училища по истеченіи сего 1902 года. собрать вск безъ исключенія счета, какіе окажутся къ 1-му января 1903 года неоплаченными средствами, поступнишими на содержаніе училища въ теченіе 1902 года и при непрем'виномъ участін членовъ временно ревизіоннаго комитета выяснить: какан сумма составляеть дефицить училища къ указанному сроку, т. е. 1 январи 1903 года и въ видъ особиго доклада представить щему быть экстренному Съйзду духовенства Сумсваго учелищнаго округа".

Слушали докладъ временно-ревизіоннаго комитета при представленный духовномъ училащъ, **PRCTDEBBOMV** Съвзду духовенства следующаго содержанія: Вследствіе становленія Съвзда духовенства училищнаго округа отъ утвержденнаго сентября 1902 Его Высовопреосвященгода, временно-ревизіоннаго KOM BTOTA, CTBOMB, члены MЫ, приглашены Правленіемъ училища 16 января 1903 года училищное экономическое заседяние, где выслушали прочитанный о. Председателемъ Правленія журналь объ экономическомъ состояніи училища за истектій 1902 годь, въ которомь, между

прочимъ, вначилось, что протекшій 1902 экономическій годъ закончился безъ дефицита и неоплаченныхъ счетовъ къ 1-иу января 1903 года не вивется. Такъ какъ мы Правленіемъ училища небыли приглашены для участія въ составленія в проверке читаннаго отчета, то просили Правленіе дать намъ приходо-расходныя книги со всеми документами за 1902 годъ. Правдение въ то время не могло дать, такъ какъ по заявлению о. Председателя Правленія счета в журналь за декабрь місяць истекшаго гола не быля утверждены Его Высокопреосвященствомъ. Тогда мы просили назначить срокъ для полученія означенных книгь и документовъ. ваковой, съ общаго согласія, и былъ назначенъ на 28 января с. г. Получивши 28 января приходо-расходныя книги за 1902 годъ съ документами и разсмотржиъ ихъ, убедились, что безъ годового отчета за 1902 годъ, каковой еще не составленъ Правленіемъучвлища, невозможно съ точностію определить, имфются ли неоплаченные счета за прежніе годы или нізть«. Постановили: принять въ свёдёнію. На семъ журналё последовала резолюція Его-Преосвященства: 11 февраля 1903 года, Утверждается. Епископъ-Стефанъ.

Журналъ № 2, февриля 4 дня.

Уполномоченные отъ духовенства Сумскаго училищнаго округа, въ числъ девяти человъкъ, прибывъ въ собраніе въ 6 часовъ вечера, по молитвъ,

1. Слушали докладъ Его Преосвященства, Преосвященивашаго Стефана, Епископа Сумскаго, Его Высокопрессвященству, Высокопреосвящений йшему Флавівну, Архіепископу Харьковскому в Ахтырскому и резолюцію Его Высокопреосвищенства на ономъ следующаго содержанія: "Разсматривая экономическіе журналы Правленій духовныхъ училищъ, я обратилъ вниманіе на то, чтослужащіе въ духовныхъ учелещахъ получають, кром'в штатнаго жалованы, еще пособія изъ містныхъ средствъ. Справки, дівлаемыя о такихъ пособіяхъ, повазываютъ, что эти пособія въ нѣкоторыхъ случаяхъ съ измёнившимися обстоительствами ніемъ штатнаго жолованья отъ вазны, или новымъ ассигнованіемъ пособій изъ містныхъ же средствъ) утратили свое первоначальное значение и не должны бы имёть уже мёста... Признавая, съ одной стороны, дъйствительную необходимость въ квартирномъ вспомоществованів учителямъ Харьковскаго и Сумскаго училищъ, какъ такихъ центровъ, гдв и квартиры, и жизнь несомивно дороги, съ другой стороны, и не могу найти нормальнымъ получение такихъ пособий, которыя съ измёненіемъ условій ихъ первоначальнаго назначенія.

утратили теперь свое значеніе, а также пособій столомъ начальствующемъ лицамъ, такъ вакъ последнія, по поступающимъ жалобамъ, не довольствуются ученическимъ столомъ, но требують себъ особо приготовленныхъ вушаній в не только для себя лично, но в на всю семью. Ля и вообще пособія начальствующемъ лицамъ, какъ лучше прочихъ служнщихъ обезпеченнымъ, пользующимся, кромъ положенных по Уставу казенных ввартиры и отопленія, обычно я освъщеніемъ, прислугой в содержаніемъ этой прислуги (что по Уставу не положено), и считаль бы ненормальнымъ, вакъ лишаюшія яхь самостоятельности и независимости оть духовенства, даюшаго эти пособія. А посему я подагаль бы нужнымь, если будеть на то архипастырское соизволение Вашего Высокопреосвященства, сділать предложенія окружнымъ Събздамъ духовенства пересмотръть сдъланныя вив ранбе постановленія о пособіяхъ изъ мъстныхъ средствъ и свести ихъ къ одной формъ квартирнаго пособія, вля вовсе отивнить: а) пособія начальствующимъ лецамъ, вавъ столомъ, такъ в деньгами, б) пособія "за особые труды" в такія же "на чав", а также в) жалованье членамъ Правленія отъ дуковевства и членамъ временно-ревизіоннаго комитета, какъ не предусмотрвнное Уставомъ". "Копів сего довлада преосвищеннаго представеть въ вмітющіяся собранія обружные Събзды духовенства для всесторонняго и тщательнаго обсужденія, кому и какія пособія духовенство признаеть нужнымъ сохранить на будущее время, по какимъ побужденіямъ я на какомъ законномъ основаніи и какія отмвнить, какъ утратившія въ настоящее время всявдствіе вамвнившихся обстоятельствъ и лицъ, свое первоначальное назначение и невивющія подъ собою законнаго основанія. Причемъ, нікоторыя пособія могуть быть сохранены за лицами яхь нынв получающими, но съ тъмъ, чтобы преемники ихъ пособіями этими уже не пользовались".

Постановили: подвергнуть пересмотру всё дополнительных пособія изъ містныхъ средствъ въ семъ засёданіи. По пересмотрів единогласно постановили: а) квартирное пособіе учителямъ и добавочное содержаніе надзирателямъ признать подлежащими выдачів на основаніи прежнихъ постановленій Съйздовъ духовенства, б) смотрителю училища протоіерею о. Аркадію Грузову вмісто 200 рублеваго пособія вслідствіе его отказа отъ 150 руб., выдавать ежегодно по 50 руб., согласно постановленію Съйзда духовенства 1895 года, назначенное въ видів награды за изысканіе въ пользу училища нісколькихъ тысячъ рублей, въ видів пожертвованій отъ разныхъ лиць, в) членамъ Правленія отъ духовенства



выдавать по прежнему по 100 рублей въ годъ каждому. Вопросъ о выдачв пособія помощнику смотрителя священнику о. Іакову Матусевичу, въ размірів 160 рублей въ годъ, выдававшихся его предшественникамъ, оставить открытымъ впредъ до улучшенія училищныхъ средствъ.

- 2. Слушали прошеніе помощнька смотрителя училища священника о. Іакова Матусевича, въ которомъ онъ просить Събздъ дужовенства выдать ему денежное вознагражденіе примінительно къ § 62 Устава духовныхъ училищь за понесенные имъ труды по занятіямъ съ учениками 2-го класса греческимъ языкомъ за болізнію въ 1901 году учителя Алексім Литкевича, всего за 40 урожовъ, считая по 1 руб. 13 коп. за каждый урокъ, 45 руб. 20 коп. Постановили: выдать священнику Іакову Матусевичу просимую сумму изъ училищныхъ остатковъ.
- 3. Слушали заявленіе члена Правленія училища протоіерея Николая Фесенкова о томъ, что онъ, радъя о пользъ училищнаго дъла при лучшемъ обезпеченіи лицъ, служащихъ въ ономъ училищъ, изъявляетъ согласіе выдать въ удовлетнореніе просьбы помощника смотрителя священника Івкова Матусевича въ текущемъ 1903 году изъ своихъ средствъ 160 рублей. Постановили: жертву протоіерея Николая Фесенкова принять и благодарить его.
- 4. Имели суждение о див очереднаго собрания Съезда духовенства училищнаго округа въ текущемъ 1903 году.

Справка. Съёздомъ духовенства 1902 года очередное собраніе Съёзда было назначено на 27 сентября 1903 года, что неудобно для членовъ Съёзда, такъ какъ это число приходится въ субботу, о чемъ и было заявлено въ собраніи. Постановили: очередной Съёздъ духовенства училищнаго округа въ семъ 1903 году назначить на 23 сентября. На семъ журналъ послёдовала резолюція Его Преосвященства: 11 февраля 1903 года. Утверждается. Епископъ Стефанъ.

Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1901-1902 учебный годъ.

(Продолжение \*).

Число воспитанниць, переведенных в из класса вы классы, число окончивших полный курсы сы аттестатами и число выбывших изы Училища по разнымы причинамы.

По окончаніи годичныхъ испытаній и перезвзаменововъ постановленіемъ Педагогическаго Совъта, утвержденнымъ Его Высокопреосвященствомъ, одив

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 5.

воспитанницы переведены были въ следующіе классы, другія оставлены на повторительный курсь и несколько уволено по прошенію родителей.

Нажеследующая таблица показываеть число веспитанниць, выпущенных среди учебнаго года, принятых вновь, а также результаты экзаменово и переэкзаменовокъ.

| классы.               | Число воспитаннить въ<br>классвив началу учебн. года. | Сколько выбыло изъ учи- | Сколько принято вновь<br>въ учылище. | Сколько состояло восии-<br>танницъ къ концу года. | Сколько воспитан. переве- | Сколько удостоено на-<br>градъ. | Сколько держало пере-<br>экзаменовки. | Сколько усифино выдержа-<br>ло переэкзаменовки. | Сколько переведено безъ<br>экзамена. | Число оставшихся на пов-<br>торит. курст по малоусиви. | Число оставшихся по про-<br>шенію родителей. | Число уволенныхъ по ма-<br>лоусившности. | Число уволенныхъ по про-<br>пенію родителей. |
|-----------------------|-------------------------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------------------|---------------------------|---------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Приготови-<br>тельный | 57                                                    | 2                       | 3                                    | 58                                                | 50                        | 1                               | 4                                     | _                                               | 3                                    | 2                                                      | _                                            | 1                                        | 2                                            |
| 1 нормаль-<br>ный     | .51                                                   | 2                       | 3                                    | 49                                                | 41                        | 5                               | 3                                     | _                                               | 3                                    | 1                                                      | _                                            | 2                                        | 2                                            |
| 1 параллель-<br>ный   | 49                                                    | 2                       | _                                    | 50                                                | 42                        | 2                               | 3                                     | 1                                               | 3                                    | 2                                                      | _                                            | _                                        | 3                                            |
| 2 нормаль-<br>ный     | 49                                                    | _                       | 2                                    | 51                                                | 39                        | 3                               | 8                                     | _                                               | 3                                    | 1                                                      | 2                                            | 1                                        | 5                                            |
| 2 параллель-<br>ный   | 47                                                    | _                       | 2                                    | 49                                                | 40                        | 5                               | 4                                     | _                                               | 7                                    | 1                                                      | _                                            | 1                                        | -                                            |
| ный                   | 46                                                    | 2                       | _                                    | 44                                                | 36                        | 2                               | 5                                     | 1                                               | 3                                    | 2                                                      | _                                            |                                          | 3                                            |
| З параллель-<br>ный   | 44                                                    | 1                       | . 1                                  | 44                                                | 28                        | 1                               | 10                                    |                                                 | 6                                    | 2                                                      |                                              | 2                                        | 6                                            |
| 4 нормаль-<br>вый     | 89                                                    | -                       | -                                    | 39                                                | 37                        | 3                               | 2                                     | _                                               | -                                    | -                                                      | -                                            | -                                        | 2                                            |
| 4 параллель-<br>ный   | 40                                                    | _                       | 2                                    | 42                                                | ช <b>7</b>                | 1                               | 3                                     | _                                               | 1                                    | -1                                                     | _                                            | _                                        | 3                                            |
| 5 нормаль-<br>ный     | 39                                                    | 2                       | _                                    | 37                                                | 32                        | 2                               | 2                                     | _                                               | 4                                    | _                                                      | _                                            | -                                        | 1                                            |
| 5 параллель-<br>ный   | 41                                                    | _                       | _                                    | 42                                                | 37                        |                                 | 5                                     | 1                                               |                                      |                                                        | -                                            | _                                        | 5                                            |
| ный                   | 39                                                    | _                       | _                                    | 39                                                | <b>3</b> 8                | 1                               | 1                                     | _                                               | _                                    | _                                                      | -                                            | _                                        | 1                                            |
| 6 параллель-<br>ный   | 36                                                    | _                       | -                                    | <b>3</b> 6                                        | 33                        | 3                               | 3                                     | ·<br>-                                          | _                                    |                                                        | _                                            | _                                        | 3                                            |
| Итого .               | 577                                                   | 11                      | 14                                   | 580                                               | 490                       | 29                              | 58                                    | 8                                               | 38                                   | 12                                                     | 2                                            | 7                                        | 36                                           |

Такимъ образомъ изъ 580 воспитанияцъ выпущено съ установленными аттестатами объ окончаніи курса 75, переведено въ следующіє влассы 526, оставлено на повторительный курсъ 45 и уволено изъ Училища 9 ученицъ.

За выключеніемъ воспитанницъ выпущенныхъ 75 и уволенныхъ 9, въначалу текущаго 1902—1903 учебнаго года изъ отчетнаго состава воспитанницъ оставалось 496. Въ Августъ 1902 года вновь принято въ число воспитанницъ 158 дъвицъ: въ приготовительный классъ 117, въ 1-й кл.—35, въ 4-й—3 и въ 5 й кл.—3 ученицы.

Учебный годъ начался при 654 воспитанницахъ. По классамъ оне распределены такъ: въ приготов. 60, въ приготов. параллельн. 62, въ 1 норм. 48, въ 1 пар. 48, во 2 норм. 50, во 2 пар. 50, въ 3 норм. 49, въ 3 пар. 48, въ 4 норм. 39, въ 4 пар. 39, въ 5 норм. 43, въ 5 пар. 43, въ 6 норм. 33 и въ 6 пар. 42 воспитанницы.

(Продолжение будетъ).

### Отъ Харьковсной Духовной Консисторіи.

При храмѣ Христа Спасителя на мѣстѣ чудеснаго спасенія Царской Семьи (близь станція Борки К.-Х.-С. ж. д.) въ настоящее время вмѣется свободное мѣсто псаломщика.

На это мѣсто приглашается такое лицо, которое, получивъ законченное образованіе в будучи хорошо знакомо съ дѣломъ церковнаго пѣнія, могло бы успѣшно исполнять обязанности какъ преподавателя въ существующей при храмѣ Христа Спасителя церковной школѣ, такъ и регента церковнаго хора. Въ случаѣ же, если не окажется лицъ съ законченнымъ семинарскимъ образованіемъ, на мѣсто псалощика можетъ быть опредѣлено и лицо, имѣющее учительское свидѣтельство съ правомъ преподаванія церковнаго пѣнія.

На содержаніе псаломщика положено 250 руб. въ годъ; но сверхъ сего еще ассигновано 120 руб. за обученіе пінію, на полученіе которыхъ псаломщикъ и можетъ расчитывать при означенномъ выше условів.

### Епархіальныя извъщенія.

### ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

### Священническія:

При Преображенской церкви, сл. Бълолуция, Старобъльскаго укзда.

- « Рождество-Богородичной церкви, сл. Шуликиной, Старобъльск. уведа.
- « Тихоновской церкви, сл. Сидоренкова, Валковскаго увзда.
- < Успенской церкви, с. Литвиновки, Старобъльскаго укада.
- Тронцкой церкви, сл. Перекопа, Валковскаго убода.

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema ABK/FR

### Діаконскія:

При Іоанно-Предтеченской церкви, с. Станичнаго, Валковскаго увзда.

- « Тронцкой церкви, сл. Ричекъ, Супскаго укада.
- « Николаевской церкви, сл. Высокополья, Валковскаго убзда.

### Псаломщицкія:

При Благовъщенской церкви, г. Харькова (для окончивш. дух. Семинарію).

- « Нокровской церкви, с. Козвевки, Богодуховского убяда.
- « Николаевской церкви, с. Новой Айдари, Старобъльского увзда.
- « Преображенской церкви, с. Межирича, Лебединскаго увзда.
- « Покровской меркви, с. Радыковии, Купянскаго увзда.
- Кирилло-Месодієвской церкви, с. Райгородскаго, Купанскаго убзда.
- « Іоанно-Богословской церкви, с. Гомольши, Зміевскаго увода.
- Николаевской церкви, с. Танюшевки, Старобъльскаго ублуа.
- « Успенскомъ Соборъ, г. Богодухова.
- « Покровской Соборной церкви, г. Купянска (въ санъ діакона).
- « Тронцкой церкви, с. Сънной, Богодуховского увзда.
- « Воскресенской церкви, с. Боголюбовки, Купянскаго убода.
- и Николаевской церкви, г. Краснокутска, Богодуховскаго ужида.
- Успенской церкви, с. Вольнаго, Богодуховскаго увзда.
- « Николаевской церкви, сл. Терновъ, Лебединскаго увзда.
- « Александро-Невской церкви, с. Александровки, Валковскаго убода.
- « Преображенской церкви, сл. Котельвы, Ахтырскаго увзда.
- « Николаевской церкви, сл. Новой-Водолаги, Валковскаго увзда.
- Успенской церкви, сл. Коломака, Валковскаго убзда.
- « Владимірско-Богородичной церкви, с. Должинка, Харьковскаго увада.

### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Посімненіе Высовопреосвященній шивь Арсеніемь Духовно-учебнихь заведеній г. Харькова и Института Благороднихь дівнць.—Религіозно-нравственным чтенія въ Харькові».

Первое посъщеніе Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ, Архіеямскопомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, Харьковской Духовной Семинаріи.

19 марта сего года навсегда запечатлівтся въ сердців начальствующихь, учащихь и учащихся въ Харьковской Духовной Семинаріи. Въ этоть день Высокопреосвященнівній Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, оказаль Семинаріи великую честь и доставиль питомцамь ен и служащимь въ ней во всю жизнь не забываемую духовную радость: первую Литургію Преждеосвищенныхь Даровь въ своей новой Харьковской паствъ Владыка пзволиль совершить въ домовой церкви Духовной Семинаріи 1).

Благословенъ Господь Богъ, вложившій въ сердце нашего новаго Архипастыря желаніе проявить свое первое отношеніе во врёденнымъ его попеченію Харьковскимъ Духовно-учебнымъ заведеніямъ не въ оффиціальномъ ознакомленів съ ними, въ родъ посъщенія **УЧАЩИХСЯ ВО Время ихъ классныхъ занятій. Осмотра ихъ помъ**щеній, представленія ихъ ему въ актовой заль, а въ молитвенномъ общения въ храмъ Божіемъ. Здёсь, въ мёсть особеннаго присутствія Божін, Архинастырь увидёль въ первый разь питомцевь духовныхъ Харьковскихъ школъ съ ихъ руководителями и преподалъ имъ свое благословеніе на путь добра. Здёсь же предъ лицемъ Всемогущаго Бога Влядыка показалъ учащимъ и учащимся свой духовный обликъ, совершивъ важиващее христіанское Вогослуженіе, Литургію. на которой дерзновенно предстательствоваль за свою юную паству предъ престоломъ Всемогущаго Господа, какъ отвътствующій нее предъ Богомъ Ангелъ церкви Харьковской, котораго ифкогда будеть судить самъ Господь за дела паствы, и которому вивнятся какъ гръхи, такъ и добродътели пасомыхъ (Апок. гл. 2 и 3).

Въ такомъ своемъ первомъ дъйствіи по отношенію къ нашимъ Духовно-учебнымъ заведеніямъ Владыка проявилъ, безъ сомнівнія, глубокое пониманіе своихъ Архипастырскихъ обязанностей въ отношеніяхъ къ воспитывающемуся юношеству, необыкновенную чуткость духовную къ нуждамъ и потребностямъ всякой другой души, чуткость, соединенную со святымъ великимъ чувствомъ любви, которою, какъ мы знаемъ, всегда неизмівню пользовались всё подвідомственныя ему Духовно-учебныя заведенія.

Умилительно и прежде всегда бывало видёть молитвы нашихъ Архипастырей въ семинарскомъ храмѣ за молодыхъ людей, готовищихся къ пастырскому служенію и за ихъ руководителей; но особенно трогательно было видёть это нынѣ, въ покаянные дни Великаго Поста.

<sup>1) 21</sup> марта Владыка совершилъ Преждеосвященную Литургію въ Церкви Епаржіальнаго женскаго училища. Предполагалъ Владыка следующую Литургію совершить въ Церкви мужского Духовнаго училища, но болезнь помещала ему совершить это благое дело.

Въ самомъ дёлё, какую дивную картиву представлялъ убёленный сёднами Архипастырь, молящійся съ сонмомъ священнослужителей, предъ престоломъ Всевышняго, за юное стадо и во главѣ этого стада! Какимъ благоговейнымъ трепетомъ наполнялось сердце и священно-дёйствующаго Владыки, и всёхъ молящихся съ нимъ, при мысли, что Богослуженіе отъ начала до конца совершается предъ Агнцемъ Божіимъ, истинымъ, дёйствительнымъ Агнцемъ Божіимъ, закланнымъ нашего ради спасенія. Надобно было имёть не юношеское сердце, быть слишкомъ черствымъ и грубымъ душею, чтобы при такой трогательной обстановкѣ всей душой не присоединиться къ вдохисвенной молитвѣ стоявшаго предъ лицемъ Госиоднимъ Архипастыря и съ этимъ вмёстѣ не испытать сладости отъ общенія въ молитвѣ съ нимъ.

Сладость отъ общенія въ молетвів съ Архипастыремъ должна была еще боле усиливаться темъ, что оно происходило на Ли-Преждеосвищенныхъ Даровъ. ОтС Богослуженіе BCe начала до конца содержить въ себв TARG словій в представляеть ціпь священнодійствій, которыя, осопри Архіерейскомъ служенів, необывновенно трогають душу, возбуждая въ ней чувство грёховности, и заставляя ее переживать сладость расваннія вийстй съ стремленіемъ, освободившись отъ тяжкаго бремени гръховнаго, и умомъ и сердцемъ вознестись въ Небу. Чтобы убёдиться въ этомъ, обратимъ вниманіе на три, только три указанные намъ самимъ Владыкой момента на Преждеосвященной Литургів, когда съ особенною силою, какъ бы невольно, душа наша порываетъ связь съ обыденною жизнію в сопривасается съ другою духовною, небесною, вследствіе чего неизъяснимымъ восторгомъ наподняется и радостно трепещеть наше сердце. - Сколько говорить уму и сердцу, напр., умиляющее душу пеніе: "Да исправится молптва мон, яко кадило предъ Тобою (т. е. Да летить молитва моя въ Теб'в на небо, вавъ дымъ вадильный)". Затьмъ, "Господи, воззвахъ въ Тебъ, услыши мя..," "Положи Господи храненіе устамъ мовмъ", (ковми и такъ часто прогивыяю Бога и обижаю своихъ ближнихъ)". "Не уклони сердце мое въ словеса лукавствія, непщевати вины (т. е. чтобы пе выдумывать извиненія) о гресехъ моихъ". И какая умилительная картина представляется намъ въ это времи. Три юноши, стоя предъ царскими вратами, впереди молящихся, поють эти трогательныя слова. Сквозь открытыя царскія врата видно, какъ въ рукі стоящаго предъпре-

столомъ Архипастыри дымится кадило. Дымъ кадильный бёлыми клубами волнуется въ алтаръ, несется вверхъ, застилая престолъ, в какъ будто уноситъ въ небу молитвы дерзновенно-стоящаго предъ престоломъ Архипастыря в его колвнопреклоненныхъ пасомыхъ. -- Или вотъ наступаетъ время Великаго выхода. Съ влироса послышалось величественное прніе: "Нынр свлы небесныя ст нами невидимо служать; се бо входить Царь слави..." Слова церковной прсни напоминають вромощимь о наступлении великой минуты, когда среди нихъ дъйствительно явится Самъ Царь славы, въ видъ жертвы, несомой на главъ священно-служителя. Неизъяснимымъ благоговъніемъ наполняются сердца молящихся, когда послё пёнія "Нынё силы небесныя", среди водворившейся тишины во храмъ, оне (молящіеся), павши ницъ, слыпать тихіе мърные шаги священнослужителей да звуки отъ кадилъ, потрисаемыхъ діяконами, которые идя впереди несомаго Агица Божія, устиляють Ему путь овміамомъ, и по нему, точно по волнамъ, шествуетъ Царь Славы... И мнится намъ, что въ эту минуту силы небесныя съ нами невидимо служать Господу. - Или вакое молитвенно-покаянное настроеніе возбуждаеть въ насъ двукратное чтеніе на Преждеосвященной Литургіи молитвы преполобнаго Ефрема Сирина: "Господи и Владыко живота моего", особенно когда чтеніе этой молетвы, какъ это замъчалось у насъ, бываетъ естовое, вразумительное, проникновенное... Усердно творятся въ это время въ церкви земные поклоны; тамъ и здёсь слышатся глубокіе вздохи; тамъ и вивсь повторяются шепотомъ слова Евапгельскаго мытаря: Воже, милостивъ буди мив, грвшному... Не можемъ не прпнести здёсь сужденія объ этой дивной молитве, высказанняго нашимъ знаменитымъ писателемъ А. С. Пушкинымъ, который въ последніе годы своей жизни внимательно изучаль наши церковныя молитвы. Воть оно:

"Отцы пустынивки и жены непорочны,
Чтобъ сердцемъ возлетать во области заочны,
Чтобъ укръплять его средь дольныхъ бурь и битвъ,
Сложили множество Божественныхъ молитвъ;
Но ни одна изъ нихъ меня не умиляетъ,
Какъ та, которую священникъ повторяетъ
Во дни печальные Великаго поста;
Всъхъ чаще мив она приходитъ на уста
И падшаго живитъ невъдомою силой.
«Владыко дней моихъ! духъ праздности унылой,

Апбоначалія, змін совритой сей, И празднословія не даждь душі моей; По дай мні зріть мон, о Боже, прегрішенья, Да брать мой отъ меня не приметь осужденья, И дукъ смиренія, терпінія, любви И цізомудрія мні въ сердці оживнь.

Являя въ своемъ содержанія, молитвословіяхъ, пѣснопѣніяхъ и священнодѣйствіяхъ, могущественное средство къ возбужденію поваявнаго, умилительно-трогательнаго настроенія, Литургія Преждеосвященныхъ Даровъ, совершенная Высокопреосвященнѣйшимъ Арсеніемъ, еще болѣе усиливала въ насъ это религіозное настроеніе, благодаря образцовому совершенію ея. По истинѣ нашъ новый Архипастырь явилъ намъ образецъ рѣдваго въ наше время, трудно передаваемаго словами служенія Господу Богу. Рѣдко можно видѣть такое внимательное, неторопливое, внятное, величаво-спокойное, истовое и благоговѣйное Богослуженіе, какое Господь сподобилъ насъ видѣть въ выше упомянутые дни. Несмотря на 21/2 часовое служеніе Литургів, (не считая совершенія часовъ), время это прошло какъ одинъ мигъ.

Когда литургія приближалась и концу, всё бывшіе въ храм'є съ замираніемъ сердца ожидали услышать слово просвёщеннёй-шаго Владыки, извёстнаго своимъ краснорёчіемъ и свойственною его пропов'ёдямъ помазанностію и задушевностію речи. И вотъ, после пенія "Буди ими Господне благословенно отъ нынё и до в'єка", Владыка произнесъ глубоко назидательное слово, при чемъ онъ преподаль своимъ новымъ слушателямъ изъ своей богатой со-кровищницы продолжительнаго Архипастырскаго опыта много цённыхъ, жизненныхъ указаній относительно нравственнаго воспитанія, устроенія спасенія и будущей жизни и деятельности своихъ слушаетлей.

Отъ сердца выходящая, глубоко прочувствованная и потому благотворно дёйствовавшая на сердца молодыхъ слушателей, рёчь Архипастыря лвлась плавно и стройно, подобно свётлому ручью, текущему ввъ чистаго источника по веленому лугу и благотворно орошающему растительность. Въ каждомъ слове Архипастыря ощущалось нёчто такое, что невольно приковывало къ нему внимание слушателей, отвлекая ихъ отъ суетныхъ земныхъ чувствъ и мелочныхъ житейскихъ стремленій. Въ каждомъ выраженіи Владыки замічалось какое то особенное умінье приміниться къ ду-

шевному состоянію и развитію своихъ слушателей, умінье, которое мътко охарактеризовалъ св. Апостолъ Павелъ словами: быхъ всёмъ вся, да всяко накія спасу (1 Кор. 9. 22). Глубокимъ чувствомъ дюбви дышало все слово Владыви оть начала до вонца, при видъ мододыхъ духовныхъ юношей, готовящихся къ пастырскому служенію. Въ лиць ихъ онъ видьлъ не просто своихъ чадъ пасомыхъ, а еще и своихъ сотрудниковъ на нивъ Христовой, тъ драгоцънныя цёпи, которыя должны приковать къ его Архипастырскому сердцу всю его почти двухъ милліонную Харьковскую паству, управлять и руководить которой онъ призванъ свыше. При глубовомъ чувствъ любен къ своимъ слушателямъ въ ръчахъ Владыки весьма ощутительно слышалось еще в весьма редкое у современныхъ проповедниковъ чувство жалости къ поучаемымъ. Везъ сомивния, всъ лица, вмъвшія счастіє присутствовать на Литургій и слышать поученіе Владыки во Семинарскомъ крамів, не одинь разъ видівли слезы на очахъ его и во времи Богослуженія, и особенно въ то время, какъ юные слушателе жадво внимали ръчамъ его.

Надъясь, что съ теченіемъ времени страницы нашего журнала украсятся замъчательными словами къ юношеству. Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, мы пока сдълаемъ общій набросокъ, слабое отображеніе того слова, которое произнесъ онъ при первомъ служеніи въ Харьковской Духовной Семинаріи.

Указавъ на строгое соблюдение устава церковнаго при Богослужения въ Семинарской церкви, какъ на побуждение, которое заставило Владыку оказать предпочтение Семинарии совершениемъ въ ней Божественной Литургии раньше, чёмъ въ другихъ Духовныхъ учебныхъ заведенияхъ Харькова, Высокопреосвищенивйший Арсений продолжялъ приблизительно такъ:

"Я, возлюбленные юноши—надежда Харьковской церкви, съ великимъ утёшеніемъ и радостію, самою святою и духовною радостью, вступилъ въ общеніе съ вами. Общеніе наше, какъ вы видите, началось въ храмѣ Божіемъ, во время Богослуженія, на которомъ я, какъ Архипастырь вашъ, молился за васъ предъ престоломъ Божіимъ и преподалъ вамъ свое благословеніе... Такое начало нашего взаимнаго общенія другь съ другомъ пусть будетъ валогомъ и послідующаго нашего общенія духовнаго, нашей связи, не мірской; а духовной связи, залогомъ тіхъ надеждъ и чаяній, какія я всегда возлагалъ на Духовно-учебныя заведенія, особенно же на семинарія, гдѣ воспитываются будущіе служителя

Церкви, строители таннъ Вожінхъ, руководителя и воспитатели народа въ духв религіозномъ и строго-православномъ. Тому обстоятельству, что наше первое знакомство другь съ другомъ началось не въ классъ на урокатъ, не въ актовомъ залв чрезъ оффиціальное, чиновничье представление, а въ храмъ Божиемъ, и при томъ на Литургів Преждеосвященныхъ Даровъ, я придаю большое значеніе, какъ для себя, такъ для васъ. Я являюсь здёсь вамъ въ своемъ служения предъ престоломъ Божимъ предъ лицемъ всевидищаго Господа несомитино такимъ, каковъ и на самомъ дълъ еснь: да и вы, участвуя со мною въ молетев на Преждеосвищенной Литургін, естественно, должны повазать во всей свий свое религіознонравственное настроеніе, такъ вакъ участіе въ молитвъ на Литургів Преждеосвященныхъ Ларовъ можеть обнаружить нашъ духовный обликъ болве, чвиъ участие во всякомъ другомъ Богослужения. Вы, конечно, хорошо знаете различіе между полной Литургіей Василія Великаго и Іоанна Златоуста и неполной Литургіей Преждеосвященных Даровъ. Тъ Летургів, правда, болье торжественны; за то эта, совершаемая во дни Великаго поста, вся отъ начала до конца своими молитвословіями и прснопрніями, какт нельзя болье, возбуждаеть въ насъ молитвенно-пованнное настроеніе, зоветь душу нашу къ сокрушению о гръхахъ, къ жизни святой и богоугодной. Стоять только внимательно вдуматься въ нѣкоторыя молитвословія и песнопенія на Преждеосвищенной Литургія, чтобы убедиться въ этомъ.

Вслушайтесь, напр., въ давныя молитвенныя пѣснопѣнія, гдѣ высказываются вопли приснувшейся отъ грѣховнаго сна души: «Да исправится молятва моя, яко кадило предъ Тобою». «Госноди, воззвахъ къ Тебѣ, услыши мя. Вонми гласу моленія моего». «Не уклони сердце мое въ словеса лукавствія непщевати вины о грѣсѣхъ». «Положи, Господи, храненіе устомъ мовмъ». Лишь только мы услышимъ первыя слова этихъ пѣснопѣній, душа наша наполняется высокимъ религіозно-нравственнымъ чувствомъ смиренія, покаянія, жаждой избавленія отъ грѣховъ, томленіемъ по небесному отечеству. Едва-ли мы можемъ какъ-нибудь пными словами лучше выразить сердечное сокрушеніе о грѣхахъ своихъ и свое безсиліе спастись безъ милосердія и благости Божіей. Или обратите вниманіе на пѣснопѣніе предъ Великимъ выходомъ: «Нынѣ силы небесныя съ нами невидимо служатъ. Се бо входить царь славы».— Что должны чувствовать, слыша эти слова, стонщіе въ храмѣ? Каково должно

быть въ это время состояние молящихся?-Сознание того, что они -пракъ в ничтожество, полжны наполнить икъ пушу!-- Можеть быть, вы сважете, что в на полной Литургіи поется «Иже херуввим» и совершается Великій выходъ. Правда, но тамъ только воспоминается шествіе Господа нашего на вольныя страданія за грвия міра, тамъ переносится только приготовленные дары для тавиства, а здёсь Онъ Самъ действительно и существенно является предъ наме, сопутствуемый селами небесными... Какъ же намъ, гръшнымъ, не повергнуться ницъ предъ Святьйшимъ Святыхъ, въ сознание своей граховности! А что за дивная покаянная молетва препод. Ефрема Сврина, двукратно читаемая на Литургін Преждеосвященных Даровъ: «Господи и Владыко живота моего!» Не слышится-ли въ каждомъ слове ея, дающемъ богатый матеріалъ для размышленія и поученія, не слышится-ли вопль души человъческой, рвущейся отъ оковъ гръха и неправды къ забытому нами въ сустъ житейской Источнику правды и святости... Вы видъля, юноши, когда я читалъ эту молитву, слезы на главахъ моихъ. И не стыжусь я ихъ. Не стыдитесь и вы своихъ слезъ при молетев. Име, какъ благотворнымъ дождемъ, увлажняется, умягчается и делается способнымъ къ воспріатію и возращенію въ себъ благодати Божіей сердце наше; ими привлекается на насъ, соврушающихся о грёхахъ, благоволеніе Отца Небеснаго в радость небожителей. Ими орошается и укореняется въ сердце умиление сердечное.

Потому-то, повторяю вамъ, юноши, я отъ всего сердца радуюсь, что Господь суделъ мив положить начало моему общению съ вами Вогослужениемъ и притомъ совершениемъ Преждеосвященной Литурги. Я представился вамъ у самаго престола Божія, какъ служитель Христовъ и Архипастырь вашъ; я въ единодушій, полагаю, и согласіи съ вами возносилъ молитвы ко Всевышнему. Молитва же къ Богу особенно въ храмѣ Вожіемъ единодушная и согласная, когда всё молящіеся—славословять Бога и проситъ Его о своихъ нуждахъ единымъ сердцемъ и едиными устами, тажая молитва есть лучшее выраженіе религіознаго чувства, которое невогда не должно въ васъ охлаждаться, а напротивъ должно развиваться до степени закаленія, и такой степени закаленія, чтобы вы, вооруженные еще знаніемъ преполаваемыхъ вами наукъ, могли избѣжать всякаго соблазна, сказавъ соблазнителю: "Пойди прочь отъ меня, сатана! Я воспитанъ на другихъ твердыхъ началахъ; я

самъ проникъ въ Священное Писаніе; я самъ взучилъ его, и не умомъ только, а всёмъ сердцемъ воспринялъ его.

Глубовое религіозное чувство, естественно, соединается въ человъкъ съ любовію ко храму Божію, какъ мъсту особеннаго присутствія Господня, съ любовію къ Богослуженію вообще, и въ особенности къ Литургін, какъ такому священнодъйствію, на которомъ совершается Святьйшее возношеніе, на которомъ предлагается намъ въ таниствъ причащенія, истинное Тъло и истинная
Кровь Самого Господа нашего Ічсуса Христа, чтобы намъ и здъсь
на землъ сдълаться участниками въчной жизни.

Въ основани же любви человъка къ храму Вожію в Вогослуженію, какъ вившнему выраженію религіозности, лежить чувство въры въ Бога и благоговънія предъ Нвиъ. Кто въруетъ въ Бога, постоянно имъетъ Его въ своемъ сердцъ, тотъ будетъ всегда обращаться къ Нему съ молитвою, любить добро и отвращаться отъ зла... Вамъ, будущимъ пастырниъ словеснаго стада Христова, будущимъ служителямъ Церкви и дъятелямъ въ средъ простого народа необходимо знать все это и помнить, чтобы явитьси въ свое время назидательнымъ примъромъ религіозности, которую такъ любить нашъ православный народъ, которую желаетъ видъть въ васъ и даже вправъ требовать отъ васъ, какъ своихъ руководителей.

Вы—будущіе служители Церкви; цель вашего продолжительнаго обученія и воспитанія заключается въ томъ, чтобы выработать вяв васъ заботливыхъ и попечительныхъ пастырей ея. Весь строй вашей жизни, все содержаніе преподаваемыхъ вамъ наувъ прямо или косвенно направляется въ этому одному. Стремитесь же быть истинными сынами Церкви, чтобы потомъ быть вёрными служителями ея! Между вами есть уже и зрёлые юноши, которые, внивнувъ въ слова мои, могутъ убёдиться въ томъ, какъ слова эти благовременны и полезны для всёхъ васъ. Вы пока еще ученики; ваше дёло моляться и учиться. Есль вы будете усердны въ молитей и ученіи, то явитесь истинными сынами церкви и отечества.

Заключу свое слово тёмъ, чёмъ и началъ я его. Я горю радостью при мысли о томъ, что Господь судилъ мий представиться вамъ въ первый разъ въ моемъ Богослуженіи у васъ. Отъ всей души желаю, чтобы слова мои убёдительно подёйствовали на васъ въ дёлё приготовленія вашего къ будущему служенію. Да сохранить же васъ Господь отъ всякаго зла, и да явится будущее служеніе ваше утёшеніемъ вашимъ родителямъ и воспитателямъ

Церкви же и Отечеству на пользу. Благословеніе Господне да будеть на Вась".

По окончанія Литургів Высокопреосвященнёй пій Арсеній преподаль свое Архипастырское благословеніе начальствующимь, учащимь и учащимся, каждому въ отдёльности. О. Ректорь предъ полученіемъ благословенія отъ Владыки обратился къ нему съ прочувствованнымъ привётствіемъ. Онъ сказаль слёдующее:

"Ваше Высокопреосвященство, Высокопреосвященнъй шій Владыко, Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ!

Волею Божіею, по опредъленію Высшей духовной Власти, утвержденному изволеніемъ Благочестивъйшаго Государя Императора Николая Александровича, Вы назначены управлять Харьковскою паствою и руководьть ея внутреннею духовную и внъшнею жизнію, и нынъ Харьковская Духовная Семинарія имъла духовное утъшеніе участвовать въ Вашемъ первомъ святительскомъ служеніи въ ея храмъ и слышать пергое слово Вашего Архипастырскаго назиданія.

Привътствуя Ваше Высокопреосвященство, какъ своего Архипастыря, отъ лица Харьковской духовной Семинаріи, начальствующихъ въ ней, учащихъ и учащихся, и смело и уверенно заивляю, что Духовно-учебныя заведенія Харьковской епархія счастливы Вашимъ назначеніемъ. Мы радуемся Вашему назначенію къ намъ, потому что мы знаемъ, что въ лицъ Вашего Высовопреосвищества мы получили Архипастыря, умудренняго продолжительнымъ опытомъ, благопопечительнаго, добраго, близко принимающаго въ сердцу состояніе Духовно-учебныхъ заведеній, какъ свое собственное, близкое любимое дело. Мы знаемъ это изъ описаній Вашей педагогической и архипастырской діятельности въ Кіевъ, Симферополь, С.-Петербургъ, Ригь и Казани. Мы знаемъ это изъ свидътельства очевидцевъ, Вашихъ учениковъ, питомцевъ С.-Петербургской в Казанской академів. Наконецъ я самъ являюсь живымъ свидътелемъ Вашей благопопечительности и мудрой опытности въ управлении учебными заведениями, такъ какъ я имълъ счастіе начать свою педагогическую деятельность подъ Вашимъ мудрымъ руководствомъ. Я корошо помию, какъ Вы принимала близко къ сердцу всякое дъло, касавшееся бывшей подъ Вашимъ управленіемъ Таврической Семинаріи; какъ Вы радовались всякому ен успъху въ учебномъ, воспитательномъ отношения, или въ отношение вившняго благоустройства, и какъ Васъ огорчало, если что либо не ладилось! Не было ни одной стороны въ жизни

Семинарів, которая не была бы предметомъ Вашего начальственнаго вниманія. И лучшее обезпеченіе преподавателей Семинарів, и лучшая постановка учебнаго діла, усиленіе въ учащихся религіозно-правственнаго настроенія, развитіе въ нихъ духа церковности, и забола объ улучшеніи ихъ матеріальнаго быта,—все было предметомъ Вашей самой внимательной заботливости.

Мы твердо увёрены, что и Вожественная благодать, преподанная Вамъ чрезъ возложение рукъ священничества (1 Тям. IV, 14), и послёдующее свыше двадцатилётнее служение Ваше въ санё Святителя, которому поручалось управление и высшими Духовно-учебными заведениями, и цёлыми епархими, и притомъ съ значительнымъ инородческимъ элементомъ населения, еще болёе умудрили Васъ.

Посему, взирая на Ваше Высокопреосвященство, какъ на благопопечительнаго отца, которому дорого наше благосостояніе и блазки наши нужды, мы съ своей стороны съ полною искренностію и готовностію даемъ объщаніе быть послушными Вашему Архипастырскому гласу и въ точности исполнять Ваши Архипастырскія указанія и велёнія относительно наилучшаго благоустроенія Харьковской Духовной Семинаріи".

Послъ литургіи Высонопреосвященнъйшій Арсеній посътиль ввартиру о. Ректора, гдъ ему быль предложень чай. На чай были приглашены лица, принимавшія участіе въ совершеніи Литургіи: о. Инспекторъ Семинаріи, О. Ключарь, о. Духовникъ Семинаріи и два священника изъ ближайшихъ къ Семинаріи приходовъ: о. П. Ооминъ и о. М. Клячновъ, а также и преподаватели Семинаріи. Владыка около часу провель у о. Ректора, сердечно бесъдун съ лицами, его окружавшими.

При отъйздів Владыку встрітили у дверей квартиры о. Ректора всі воспитанники Семинаріи и провожали до выхода изъ семинарскихъ зданій съ пізніємъ "ис-полла-эти деспота", и "многан лізта".

Первое посъщеніе Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ, Архіепискокомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища.

21-го марта—въ пятняцу—Его Высокопреосвященство, Высокопреосвящени в то просения другий другий Харьковский, совершалъ Божественную Литургию Преждеосвященныхъ Даровъ

въ церкви Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища. Прибывь въ училище въ 9 час. 30 мнн. утра. Его Высокопреосвященство быль встречень въ вестибюле председятелемъ Совъта, начальницею училища в воспитанницами двухъ 6-хъ классовъ, которыя в предшествоваля Ему до входа въ церковь съ пѣніемь храмового тропаря "Варвару святую почтимъ". Благоговівное, молитвенно-сосредоточенное настроение Владыки при совершенів Божественной литургів, Его громкое п отчетливое произноmeнie возглясовъ и чтенie молитвы за Царя и молитвы св. Ефрема Сирина производили на всёхъ присутствовавшихъ въ храмъ сильное и глубокое впечатление. Въ конце литурги, въ положенное время, Его Высокопреосвященство, принявъ въ руки свой архипастырскій жезль, произнесь глубоко-назидательное и по-истинь сердечное слово: исходи отъ сердца оно находило свободный доступъ и въ сердца слушателей. Благодаря громкому и чистому произношению Владыки, каждое Его слово было отчетливо слышно не только присутствовавшими въ храмъ, но в стоявшими на площадив предъ дверьми храма. Нельзи не пожалеть только объ одномъ: по своему обыкновенію, Владыка провзнесъ свое слово экспромтомъ, безъ предварительной записи, и мы, лишенные возможности напечатать его въ томъ самомъ видъ, какъ оно было пропзнесено, должны ограничиться лишь приблизительнымъ изложеніемъ мыслей, высказанныхъ Его Высокопреосвященствомъ.

драдъ, дъти, что мое первое общеніе съ вами и вашимъ училищемъ (такъ приблизительно говорилъ Владыка) началось въ св. храмъ молитною и благословеніемъ. Благословеніе Божіе, преподаваемое не только чрезъ архипастырей нашей православной церкви, но в чрезъ пасты рей, получившихъ отъ Бога власть -- сообщать его людамъ, -- дв. до великое, святое и для жизни человъка весьма важное. Что совершается съ благословеніемъ Божівмъ, то всегда бываетъ тверлымъ, жръпкимъ и несомивнио благотворнымъ. Безъ благословения Божия не можеть совершиться никакое истиню доброе дело,-и трудъ человъва будетъ Напрасенъ, если на немъ не будетъ почивать благословеніе Божіе. Нашъ русскій народъ вірно поняль святую истину, что безъ Бога ни до порога. А то, что совершается въ ствнахъ этого учебнаго заведенія - воспитаніе юношества, дочерей духовенства, предназначаемыхъ для служенія обществу и устреснію христіянской жизни въ семействяхъ, - діло въ особенности важное и въ особенности нуждающееся въ благословения Божиемъ.

\_Но преподанію Божія благословенія здісь еще предшествовада в мольтва и -- какая мольтва, -- совершение Божественной Льтургін Преждеосвященных Даровъ! Со времене своего епископства вотъ уже болье 20 льть-я приняль за правило-совершать эту Вожественную Литургію въ домовыхъ перввяхъ Духовно-учебныхъ заведеній, а. при возможности, п въ перквахъ учебныхъ завеленій свётскихъ, при которыхъ вивются церква, потому что Богослуженіе это чрезвычайно умилительно, трогательно, оно проникаеть въ самую глубину человъческого сердца. А это особенно важно лля юныхъ душъ дътей воспитываемыхъ въ христіанскихъ училищахъ. Если въ литургія Златоустаго или Василія Великаго при совершенів великаго входа мы воспоминаем только шествіе Господа нашего Інсуса Христа на Его вольное страданіе; то здёсь въ истинномъ Своемъ тълъ и въ истинной Своей крови вкопить Самъ Царь Славы; здёсь дориносится Жертва тайная и уже совершенная, Которой приличествуеть только служение небесныхъ силъ-ангеловъ. Какъ же намъ не пасть ницъ, не повергнуться на вемлю предъ этою величайшею Святынею, въ сознанія всей своей граховной нечистоты и всей своей порочности! А какъ чуленъ этотъ вопль кающейся души грешнаго человека, изливаюшійся въ четырехъ стихахъ богодухновеннаго псалма Давидова! Да исправится молитва моя, Господи, предъ Тобою, какъ кадило! Пусть она взойдеть въ Тебв какъ чистый овијамъ! На нее только и на милосердіе Твое и возлагаю свою надежду. Но не допусти меня, Госполи, до того, чтобы я сталь еще взиышлять какія либо взвиненія своимъ грахамъ и порокамъ. Положи, Господи, храненіе устомъ монмъ и дверь огражденія о устнахъ монхъ! Что можно еще прибавить къ этой молитий, чтобы глубже выразить сокрушение о гръхахъ кающагося человъка и его безсиліе спасти себя безъ мидосердія в благости Божіей? Глубоко-трогательна и чрезвычайно умилительна въ совершенномъ нами Богослуженіи также и молитва св. Ефрема Серина. Я увъренъ, что ваши наставниви уже объяснали вамъ ея смыслъ съ достаточною ясностію и полнотою, а потому я теверь долго и не буду останавливаться на ней. Напомию вамъ только о томъ, что въ этой чудной молетей мы находимъ все, что возбуждаеть у человека чувства, необходимыя при истинномъ поканнів. Гибеленъ для нашей души духъ праздности, унынія, любоначалія и празднословія. Господи и Владыко живота моего! не допусти же этимъ гръховнымъ страстямъ проникнуть въ мое сердце и завладёть имъ! Вийсто нихъ даруй мий, рабу Твоему, спасительный духъ цёломудрія, смиренномудрія, терпіннія и любве, дабы я могъ арёть только одни могь прегрішенія и не осуждать брата моего! Мий ли судить другихъ, когда я самъ весь погруженъ въ свои тяжкія прегрішенія?

"Совершеніе Божественной литургів Преждеосвященныхъ Даровъ-это дивное Богослужение нашей Православной Церкви и само по себъ, во мнв нынв вызывало, двти, особенное молитвенное настроеніе, благодаря вашему преврасному в стройному пінію, а также благоговъйному в неспешному чтенію. И я радуюсь, что въ вашемъ храмв тавъ чинно, уставно и благоленно совершается Вогослуженіе. Начто не виветь такого важнаго в начвив незамівнимаго значенія для жизни человіна-частной, семейной и общественной, какъ правильно поставленное религіозно-правственное воспитание въ духв нашей Православной Церкви. Такое воспитаніе необходимо для всёхъ. Но особенно благотворнымъ оно оказывается въ жизни и деятельности женщины. Женщина, воспитанная въ дукъ кристіансваго благочестія, есть великая зиждительная сила. Въ семъй ся вліяніе свазывается в на діятельности мужа, котораго она подвращиеть въ тижелыя менуты его жевни, утъшая, ободряя и усповаввая его, и на христіанскомъ воспитанів дътей, младшихъ братьевъ и сестеръ, къ которымъ она исегда относится съ истинно-христіанскою любовію и для которыхъ она не жальеть трудовь, и, наконець, на поведении прислуги, на любовь отвъчающей любовію. Не менъе же благотворно вліяніє женщины, воспитанной въ духъ христіанскаго благочестія, и въ народной школь, гдь она часто занимаеть должность учительницы. Детн любять такихъ учительниць и легко становятся подъ ихъ вліяніе. Въ жизне своей я виділь много такихъ учительницъ, которыя по-истинъ совершали дъло Божіе. Жизнь требуеть отъ насъ подвиговъ, труда, лишеній и самоотреченія. Такихъ подвиговъ она потребуеть, дати, и отъ васъ. Но съ достоинствомъ совершить эти подвиги, перенести скорби и лишенія можеть только человъкъ върующій, благочестивый, получившій истинно-христіанское воспитаніе. И я зналь двухь такихь подвижниць, о которыхь я теперь не могу вспомнеть, не разстранваясь до слезъ. Я видель, дети, ихъ жизнь, ихъ труды и подвиги, но я видълъ и ихъ погребение...

"Въ основу вашего воспитанія въ этомъ учебномъ заведеніи прежде всего полагаются начала религіозно-правственыя, указы-

ваемын нашею православною Церковію. Цівните ихъ, діти, и дорожите пми. Они вселять въ васъ твердость и мужество, столь необходимым дли жизни, они дадуть вамъ силы дли благотворнаго служенія ближнему и сділають васъ полезными членами общества...

"Объ этомъ-то я сегодня и молился вмёстё съ вами въ вашемъ св. храмъ. Я просилъ благословенія Божія на дёло вашего христіанскаго воспитанія и на ваши дётскіе труды. Не забывайте и вы постоянно и усердно молиться объ этомъ.

"Да пребудеть же благословение Господне на васъ Того благодатію и человъколюбіемъ всегда, нынъ и присно и во въки въковъ!".

Это слово Владыки, переданное нами—повторяемъ—только въ валожении главныхъ мыслей, безъ тъхъ преврасныхъ образовъ, которыми самъ Владыка укращалъ свою ръчь, —было выслушано всъми съ глубокимъ вниманіемъ и произвело на воспитанницъ сильное впечатлівніе, которымъ онів ділились между собою въ теченіи всего дня.

По окончания Литургия Его Высокопреосиященство благословиль всёхъ присутствовавшихъ въ храмё—до тысячи человёкъ. Въ это время воспитанияцы пёли догматики, а потомъ, по желанію самого Владыки, пропёли "Покаянія отверзи ми двери" и "Душе моя". Затёмъ предсёдатель Совёта, обратившись въ Его Высокопреосвищенству, отъ лица всёхъ начальствующихъ, учащихъ и учащихся въ епархіальномъ женскомъ училищё, сказалъ приблизительно слёдующее:

"Ваше Высовопреосвященство, Высовопреосвященный владыко, Милостиванній Архипастырь и Отець! Приносимь Вамъ пубочай шую благодарность за Ваше вниманіе K.P и ушвкару за Ваши св. молетвы, которыя Вы вознесле сегодня въ нашемъ храмв. Наше желаніе, наконецъ, всполнилось. Въ каоедральномъ соборъ, въ день своего прибытія въ Харьковъ, Вы высказали мысль, что Ваше назначение на харьковскую архипастырскую васедру состоялось не безъ участія Божественнаго промышленія. Мы имбемъ твердое основаніе върить въ эту истину. Уже много лъть, какъ мы стали питать надежду. что руководительство воспитанісмъ дочерей духовенства въ этомъ училищъ и совидание нашего спасения будуть принадлежать Вамъ. Въ Бозъ почивающій высокопреосвященнъйшій Архіописковъ Амвросій неоднократно указываль намь вменно на Васъ, какъ на своего будущаго преемника. И мы вървли ему, какъ архіерею льту тому. Вскоръ послъ его смерти, еще въ октябръ 1901 года, до насъ дошелъ слухъ изъ Петербурга, что Вы назначаетесь нашемъ Архинастыремъ. Этотъ слухъ намъ назался правдоподобными: им думали, что уже тогда наступило время исполнения для предсказанія покойнаго Владыки. Онъ любиль и глубово уважалъ Васъ, Высокопреосвищенивний Владыка, а потому съ особенною любовію и останавливался мыслію на Васъ, какъ на своемъ преемнивъ. Съ давнихъ поръ онъ внимательно следилъ за Вами в Вашею двительностію. По письмамъ преосвищеннаго Гурія онъ зналъ Васъ еще какъ ректора таврической семинарів в ревностнаго сотрудника своего архипастыря. Его привела въ восторгь Ваша ричь, произнесенная при наречении Вашемъ во епископа, когда Вы съ достовиствомъ, приличествующимъ православному Архіерею, указывали на высоту епископскаго служенія в на необходимость вести стойную борьбу съ распространившимся въ нашемъ обществъ невърјемъ в заблужденіями лжевменнаго разума, въ чемъ, какъ извъстно, онъ и самъ всегда былъ искренно убъжденъ. Съ великимъ удовольствіемъ онъ прочиталъ Вашу первую рвчь, произнесенную въ церкви С.-Петербургской Духовной Академін, въ которой Вы указывали и профессорамъ, и студентамъ на церковность в повиновение власти, какъ на единственное средство спасенія Россів, которая страдала тогда отъ ложнаго направленія умовъ в пережила свой позоръ въ ужасномъ события 1-го марта. Онъ следиль за Вами, когда Вы прибыли въ Ригу на место своего перваго самостоятельнаго епископскаго служенія и ясно увидівли, съ ввиъ Вамъ прійдется вести борьбу за торжество православной въры в какіе тяжелые труды Вамъ предстояли въ этой Русской окраний.

Въ свою очередь в мы, Высокопреосвященнъй Владыко, не могли равнодушно относиться къ вопросу о томъ, кто будетъ нашимъ Архипастыремъ. Въдь еще и нынъ есть люди, которые считаютъ образование дочерей духовенства дъломъ не только излишимъ, но даже и вреднымъ. Не таковы, къ счастію, были Ваши преемники, а наши знаменитые, Богопросвъщенные и научно образованные Архипастыри: Филареть, любовію котораго было основано это училище первоначально въ видъ небольшого спротскаго пріюта, — Макарій, трудами котораго оно было расширено и возведено въ училище дъвицъ духовнаго званія, — Нектарій, съ

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema  $\mathcal{ABK/FR}$ 

особенною любовію всегда относившійся къ цему и преобразовавшій его въ епархіальное женское училище. Д'ятельность въ Бов'я почивающаго Архіепископа Амеросія еще такъ св'яза въ нащей памяти, что на ней н'ять нужды останавливаться: о ней зд'ясь и камни говорать. Вс'я наши незабвенные архипастыри, духъ которыхъ зд'ясь несомивнио витаеть среди насъ, высоко ц'янили значеніе образованной женщины въ христіанской семь'я в обществ'я, а особенно значеніе женъ и матерей приходского духовенства, равно какъ и учительницъ народцілью школъ.

Вы, Высокопреосвищеннъйшій Владино, какъ сами высказали сейчась, во взглидъ на значение образования и христинскаго воспртанія женщины не расходитесь съ своими славными предшественниками. oτG Вы доказали уже и своеми достойными удивленія трудами на пользу образованія дочерей духовенства не одной енархів. Мы внасиъ, что С.-Петербурговое Исилоровское епархіальное училище вмещно Вамъ и накому другому обязано и своимъ существованіемъ, и скоимъ благоустройствомъ. Мы знаемъ, сколько стовло Вамъ труда и какую борьбу, достойную всяваго удявленія, Вы должны была вынести но поводу самаго учреждения его. Упросивъ своего маститаго Архинастыря ножертвовать его стотысячный юбилейный капиталь на основание училища для дочерей енархіальнаго дуковенства, Вы, въ должности перваго Преосвященнъй шаго предсъдателя совъта этого училища лично и непосредственно принимали самое близвое участіе въ построенів его зданій и въ устроенін въ нахъ прекраснаго храма Божія, въ которомъ и я, восхищаясь его благольнісмъ, имълъ счастье возносить Богу свою недостойную молитву. Мы знасиз, Ваше Высокопреосвищенство, съ какимъ участіемъ Вы относились въ женскому духовному училищу въ Рижской спархів и съ какою энергією Вы хлопотали о преобразования его въ шестиклассное спаркіальное училище. Знаемъ мы, наконецъ, и ту любовь, которою Вы дарили вазанскім женскім училища духовиаго відомства.

Послё свазаннаго понитно, ночему, благодаря Бога за вручение воспитывающихся здёсь дётей заботамъ и понечению Вашего Высокопреосвищенства, мы съ радостию и полною надеждой смотримъ въ будущее и отъ всей души взываемъ иъ Вамъ: "благословенъ грядый во имя Господне"!..

Послѣ Литургів Высовопреосвищеннѣйшій Архипастырь посѣтвлъ квартвру г-жи начальницы училища, гдѣ ему предложенъ овить чай и гдв овохо чиса от бесвдоваль съ вочетного почечительницею училища Д. Д. Оболенской, начальнието училища, председателемь совета и инспекторомъ влассовъ. Затемъ Его Высокопрессийшейству были представлены всё воспитательници училища, которыхъ Владына благословиль и съ ноторыми опъ милостиво бесвдоваль. Увнавъ, что младшін воспитательници получають только по 11 р. 46 к. въ мёсяцъ жалованья, Владыка нашель это вознагражденіе за тижелый трудъ очень скуднимъ и предложель председателю совета подумать объ источнике для его увеличенія.

При выходъ Владыви изъ квартиры начальницы, его истрътили воснитавницы и съ пънічнъ "многан ліста" сопровождали до нарадмаго выхода.

Первое посъщение Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, Харьковскаго Института Благородныхъ дъвицъ.

20 марта, въ 11 ч. дня, Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященнёйшій Арсевій, Архівнископъ Харьковскій и Ахтырскій, осчастивнию своимы посвіщеніемы Харьковскій Институть Благородныхъ дъвицъ. При входъ въ зданіе Института Владыва былъ встречень г начальницей института Е. М. Ершовой, гг. миспекторомъ классовъ С. В. Булгаковимъ и некоторыми преподавателими. Преподавъ имъ всимъ свое архинастырское благословение, Владыка направился въ институтскую церковь, гдв въ ожиданія Его были собраны всв воспитанници. При входе въ хранъ Владыва быль встрёчень законоучителемь института, священникомъ о. Павломъ Грома съ святымъ Крестомъ и водою, а хоръ восимтанницъ исполнилъ тропарь храма. Приложившись къ Св. Кресту и окропивъ себя св. водою, Высокопреосвищениващий просивдоваль въ алгарь, совершиль земной поклонь предъ престоломъ, облобываль св. Евангеліе и престоль и вышель на амконь. Затвиъ было совершено обычное краткое молебствіе. Въ концв молебствія о діакономъ провозглашено било многольтіе Влагочестивъйшему ГОСУДАРЮ ИМПЕРАТОРУ и всему Царствующему дому, Св. Правительствующему Суноду и Высокопреосвященнъйшему Арсенію, Архіепископу Харьковскому и Ахтырскому, а Владыва самъ провозгласниъ многолетіе начальствующимъ, учащимъ, учащимся и всёмъ служащимъ въ Институте. После сего Его

Высокопреосвященство, стоя на амвонв, подозваль въ себв всвуъ воспитанницъ и обратился въ нимъ съ словомь назиданія, которое представляло собою простую, задушевную бескду отпа ст датьми. "Первое знакомство мое съ вами, дъти, говорилъ (приблизительно) Вланика, я начинаю молитвою въ вашемъ храмъ. Если всякому христіаниву приличествуеть начинать каждое дівло молитвою, то темъ более Архипастырю"; далее, Высокопреосвященнѣйшій ораторъ убёдительно разъясниль великое значеніе молитвы въ жизни христіанина. Затемъ, продолжая свою бесёду, Архипастырь говориять о томъ, почему Онъ такъ скоро после вступденія своего на Харьковскую каседру посётиль Института: причина этого вроется въ его искренией любви въ институтамъ, а дюбовь эту въ его сердцъ создало и увръпило доброе христівнское настроенје воспитанницъ нашихъ институтовъ, въ которомъ онъ убъдился въ бытность свою законоучителемъ Кіевскаго института и наблюдателемъ за преподаваніемъ Закона Божія въ институтахъ Петербургскихъ. "Кромъ того, продолжалъ Владыва, и еще есть одна причина, почему я такъ поспъшиль въ вамъ, дъти; у меня есть о обенное поручение къ вамъ отъ Его Сіятельства Графа Бахиетева-Протасова, Главноуправляющаго по учрежденіямъ Императрицы Марін. Когда я передъ мониъ отъйздомъ нзъ Петербурга въ Харьковъ виделся съ Графомъ, Его Сіятельство просиль меня посётить Харьковскій Институть и передать вамъ отъ Него повлонъ". Свою добрую и милостивую бесъду Владыка закончилъ ръчью о силъ архипастырского благословенія, а затемъ, преподавъ свое благословение важдой воспитанницъ и всёмъ присутствовавшимъ, вышелъ изъ храма. Такъ какъ послё этого сряду начались урови, то Владыва посётиль и вкоторые влассы,--именно: I, II и V, гдъ предлагалъ дътямъ вопросы по Закону Божію. На вст вопросы дтт давали разунные ствты, чъмъ искренно радовали Высокопреосващеннъй шаго Посътителя. Простившись съ дътьми, Владыва направился въ квартиру г. Начальницы и въ 1 ч. 45 м. убхалъ изъ Института.

Посъщение Владыкою Института Благородныхъ Дъвицъ, его сердечное обращение произвело самое приятное впечатлъние на всъхъ видъвшихъ его въ Институтъ, особенно же на воспитанницъ

— Въ воскресенье, 9 го марта, открылись религіозно-правственныя чтенія и въ залѣ харьковскаго реальнаго училища, по иня ціативѣ законоучителя училища о. Алексѣя Юшкова. Участниками

этихъ чтеній пока будуть вромі о. А. Юшкова, о. П. Ооминъ и о. П. Грома (законоучитель института благородныхъ дівниъ). Чтенія будуть начинаться въ 6 час. вечера и сопровождаться туманными картинами; завідывать фонаремъ будеть одинь изъ преподавателей реальнаго училища. Объ отврытіи этихъ чтеній директоръ училища В. В. Шиховъ довель уже до свідінія попечителя учебнаго округа М. М. Алексівнко. Первое чтеніе было предложено о. А. Юшковымъ на тему: "Чему училь людей Господь пашъ Інсусъ Христосъ".

— Въ воскресенье, 9-го марта, на паровозо-строительномъ заводъ состоялось интересное религіозно-нравственное чтеніе для народа, предложенное епархіальнымъ миссіонеромъ Д. И. Боголюбовымъ на тему "О почитанів св. Креста" и привлекшее многочисленныхъ слушателей.

Обширная столовая, служащая аудиторіей и вивщающая до 1,000 человікъ, была полна. Чтеніе скоро приняло форму собесідованія вслідствіе присутствія среди слушателей сектантовъ, которымъ г. Воголюбовъ предложилъ выступить съ своими возраженіями. Одинъ изъ нихъ приняль вызовъ и взялся, съ Евангеліемъ въ рукахъ, найти въ Св. Писаніи возраженія противъ установленнаго Церковью почитанія св. Креста.

Пренія, продолжительныя и оживленныя, кончилось, однако, тёмъ, что принавшій вызовъ обнаружилъ полную свою несостоятельность.

Собесйдованіе, начавщееся и дважды прерываемое пініемъ молитвъ и затанувшееся почта на два съ половиною часа, прошло въ порядкі, ни разу не нарушенномъ, несмотря на то, что залъ быль до того переполненъ, что нікоторые взъ слущателей принуждены были взобраться на окна. Надо было видіть эти напряженно-внимательныя лица, эти плотно сжатыя губы, эти глаза, не отрывавшіеся оть лица говорившаго, чтобы понять, что этихъ людей въ такомъ огромномъ числі собрала сюда не жажда развлеченія, не праздное любопытство, но стремленіе удовлетворить свои душевным потребности, разрішить назойливые и мучительные вопросы.

Несомивино, также, что они и получили желяемое удовлетвореніе; для нихъ, наконецъ, стало ясно, что побъда остается не за противникомъ православнаго ученія. Послышались со всёхъ сторонъ одобрательныя восклицанія по адресу ведшаго побъду...

Г. Боголюбовъ завлючиль свою річь энергичнымъ пожеланісмъ,

чтобы всв его многочисленные слушатели, при всёхъ возникаю щихъ среди нихъ недоумвиняхъ, останались неизмвино и неуклоино на почив учения православной Церкий. Пожелание это было встрвчено громкими: "благодаримъ! благодаримъ!"

Вследъ затемъ свящ, о Петръ Скубачевскій въ краткомъ, но горячемъ и убедительномъ слове напомнялъ слушателямъ о томъ, что они, какъ люди мало сведующіе въ Св. Писанів, должны относительно всехъ своихъ недоразуменій обращаться въ служетелямъ Церкви, у которыхъ они всегда найдутъ и правильное толкованіе Св. Писанія и искреннюю готовность помочь нуждающимся.

Эта сильная, образная и одушевленная ръчь вызвала замътное сочувственное оживление среди слушателей, тъснымъ кольцомъ обступившихъ каеедру.

Въ заключение коръ, подъ управлениемъ о. діакона Свято-Духовской церкви, стройно и съ одушевлениемъ исполнилъ квалебную пъснь Пр. Богородицъ.

#### **ВИНЯКАКА**

### ХУЛОЖЕСТВЕННАЯ

# MECHOCIACHAE M MOSOLOTHAE

**MACTEPCKAЯ** 

# Аленстъя Петровича ПЕТРОВА съ С-ми.

*МОСНВА, Мѣщанская ул., дошь №* 98. ПРИНИМАЮТСЯ ЗАКАЗЫ

НА ХУДОЖЕОТВЕННО-РЪЗНЫЯ, ЖИВОПИСНЫЯ и ИКОНОВИСЬЫЯ. РАБОТЫ.

какъ-то: Церковные вколоотаом (и военно-походные) въ развих отрого видержанних стиляхъ, мъстные и запрестольные кіоти, бандалили надъ престолами, гробивци подъ плащаницу, запрестольные креоти и рами съ тумбами, креоти от предотоящим съ ръзной горой, анадок, престоли, жертвенники, свъчные ящим и зерцали для присутственныхъ мъстъ,

А ТАНЖЕ ПРОИЗВОДИТСЯ РЕСТАВРАЦІЯ

ИКОНОСТАСОВЪ, ИКОНЪ, ВНУТРЕШНЕЙ и НАРУЖНОЙ ЖИВОЛИСИ ВЪ ДРАМАХЪ и пр.

И ЗОЛОЧЕНІЕ ГЛАВЪ и КРЕСТОВЪ.

Рисунки, смъты и чертежи высылаются по первому требованію.

У протојерен Іоанна Лукича Чижевскаго (Харьковъ, Конторская улица, домъ № 64) можно получать его изданія:

вновь вышедшую книгу

# Златое сочинение Самуила Раввина Іудейскаго.

Харьновъ. 1903 г. Црна 40 н. въ перес.

Сочинеціє это, заключающее въ себь безпристрасным о христь равсужденія, основанныя на пророчествахъ и двиствительномъ ихъ исполненіи, имсано въ началь одиннадцатего стольтія, в болье 200 льтъ хранилось евреями въ тайнъ и только въ 1339 г. съ арабовато переведено на латинскій языкъ, а въ 1787 г.—на русскій и Св. Сунодомъ книга эта была разослана въ 1828 г. во вев церкви Россіи.

## ИКОНОСТАСНАЯ ФАВРИКА

# Ивана Ефимовича Гетмана съ С-ми

ВЪ ТАМАРОВКЪ,

Курской губернін, Бългородскаго увада. (Серебр. мед. на всерос. выст. 1887 г. въ Жарьковв) ПРИНИМАЕТЪ ЗАКАЗЫ НА УСТРОЙСТВО

### ИКОНОСТАСОВЪ И КІОТОВЪ

въ православныхъ церквахъ, написаніе въ нихъ живописи и украшенія стінъ альфрейной росписью.

заназы нополияются прочио, аккуратно и по унтромиымъ цтнамъ, гдт нужно—съ Вазерочной платерна.

Отирыта подписка на журналъ на 1903 года (сорока четвертый)

# Труды Кіевской Духовной Академіи.

Цъна за годовое изданіе 7 р. за границу 8 р. Журнадъ виходить еженъсялно кингани отъ 10 до 12 анстовъ

Въ немъ печатаются статьи по всёмъ отраслямъ наукъ, преподаваемыхъ въ Духовной Академін, по предметамъ общезанимательныя и по изложенію достушныя большинству читателей, а также переводы твореній блаж. Іеронима и блаж. Августина, которые, въ отдёльныхъ оттискахъ, будутъ служить продолженіемъ изданія нодъ общимъ названіемъ "Вибліотека твореній свв. отцевъ и учителей церкви Западныхъ".

Указомъ Св. Синода отъ 3/20 февраля 1884 года подписка какъ на "Труды", такъ и на "Виблютеку твореній св. отцевь и учителей церкви Запалныхъ" рекомендовава для духовныхъ семинарій, штатныхъ мужскихъ монастырей, каседральныхъ соборовъ и болёе достаточныхъ приходскихъ церквей.

за 2 мѣсяна съ дост. и перес. 77

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1903 годъ (изд. XVIII годъ)

дост. и перес.

наимогрированный журналь для сомы.

подъ редакцією А. И. ПОПОВИЦКАГО и при участіи Отца ІОАННА КРОНШТАДТСКАГО.

NeNe журнала до 2000 столбц. бытового, правственнаго и историческаго народа и православной церкви, очер-содержанія, воспоминанія и предан. русск. ки и разскази изъ исторіи библей-старины, отклики на вопросы современ- ской, общей и церковной, описаніе ной живни.

книгъ до 2400 страи, убористой темста и до 300 иллюстр. Очерки, 2 печати, завлючающих въ себъ разсвазы, стихотворенія, статьи 2 повъста изъ исторів русскаго CBETHEL E T. II.

И кромъ того БЕЗПЛАТНО будетъ выдано:

книгъ до 1000 стран. всемірно-изв'єстнаго труда досточтимаго автора отца ЮАННА КРОНШТАДТСКАГО

### жизнь во христъ

Это сочиненіе, переведенное почти на всв европейскіе языки, служить прекраснымъ руководствомъ въ духовной жизни для всёхъ, кто стремится приблизить и свою личную жизнь их тому идеалу, их которому призываеть читателей всероссійскій пастирь апостольский заватомъ: "Подражайте ина, какъ и я Христу".

книги (болъе 400 страницъ, 105 фотогравюръ, карта и 3 плана) ИЛЛЮСТРИРОВАННЫЙ ПУТЕВОЛИТЕЛЬ ПО СВ. МЪСТАМЪ ВОСТОКА

Составиль А. А. Павловскій, спеціально въ началі 1902 года командированный отъ редакціи "Русскаго Паломинка" на Авонъ и въ Палестину.

ДВЪНАДЦАТЬ КНИГЪ "Русск. Пал." БУДУТЪ СОДЕРЖАТЬ:

1) Отоцъ Герасииъ. Пов. изъ жизня серб- ? скаго народа подъ тур. игомъ. Д. Илича

2) За братьевъ-славянъ. (По поводу 25-л. войны 1877-78гг.). И. В. Преображенскаго.

3) Старецъ Серафимъ и Саровская пустынь. С. А. Архангелова,

4) Минувшія судьбы Петербургскаго прая. Церковно-истор. оч. О. В. Четырвина

5) Оедосеевскій Владыка. Пов'ясть наъ исторін раскола XVIII в. Н. Н. Алекстева-Кунгурцева.

6) Аденій годъ (Гезунты въ Россія) Цер- 3

7) Богомъ отмеченный. Выль изъ жизни старца подвижника. Г. Т. Овнерцева

8) Жизиенные вопросы (По сочинению Ооны Франка). Н. П. Двигубскаго. 9) На стран в православія. Понасть изъ

жиз, украни, дух. XVIII в. В. А. Радича. 10) Сонъ великаго хана. Историческая

повъсть М. Н. Лебелева. 11) "Господь воцарится". Десять кар-

тинъ славы Господа Інсуса Христа. В. Моно. Перев. С. Моложаваго.

12) Подъ гнотемъ унів. Истор. пов. изъ вовно-истор. хроника. Н. О. Ликарева. Сбыта Бълорус, XVIII в. Н. Стръщнева.

ПОДПИСНАЯ ЦВНА на журналь: безъ доставки въ Спб. пять руб., съ доставкой и перес. во всв горола Російской виперіи Шесть р., за границу 8 р. Допуснается разсрочна: при подписке 2 р., къ 1 апреля 2 р. и къ 1 іюля остальные,

ГЛАВНАЯ КОНТОРА С.-ПЕТЕРБУРГЪ, Стремянная ул., № 12. собств. демъ.

# листокъ

HLJ

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Списокъ діль, подлежащихъ відінію и ріменію Преосвященнаго Викарія Харьковской Епархін.—Епископа Сумскаго.—Высочайшая отмітка.— Приказь Оберь-Прокурора Святійшаго Свиода.—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношенія за 1901—1902 учебный годъ (продолженіе).—Отъ Правлеція Братства св. Великомученицы Варвары.—Извістія и замітки.—Объявленія.

### Списокъ дълъ, подлежащихъ въдънію и ръшенію Преосвященнаго Викарія Харьковской епархіи—Епископа Сумскаго.

- 1. Опредъление на псаломщиции мъста во всъмъ сельскимъ церквамъ.
- 2. Посвящение въ стихарь достойныхъ псаломщиковъ съ выда-
  - 3. Дозволеніе псаломщикамъ вступать въ бракъ.
  - 4. Увольнение псаломщиковъ въ отпускъ.
- 5. Увольненіе псаломіциковъ за старостію ихъ или болівнію за штать.
- 6. Утвержденіе опекувовъ в попечителей въ малольтнимъ сиротамъ по смерти духовныхъ лицъ; прошенія, доклады и журналы по дъламъ Попечительства о бъдныхъ духовнаго званія, кромъ годовой отчетности и выдачи полугодичныхъ пособій.
- 7. Опредъление къ сельскимъ церквамъ старостъ и увольнение ихъ отъ должности.
- 8. Опредъленіе послушниковъ въ Куражскій монастырь и уволь-
- 9. Разрівшеніе браковъ въ дозволенномъ родстві и при недостачі шести місяцевь до совершеннолітія.
  - 10. Консисторскія діла, не нивющія принципіальной важности.
- 11. Наблюдение за преподаваниемъ Закона Вожия въ низшихъ учебныхъ заведенияхъ, посъщение оныхъ и производство экзаменовъ по Закону Божию.
  - 12. Утверждение законоучителей въ народныхъ школахъ.

- 13. Распоряженія, по утвержденій росписаній Епархіальнымъ-Архіереемъ, и наблюденіе за религіозно-правственными чтеніями въ храмахъ и залахъ.
  - 14. Утвержденіе росписаній выдачи жалованья духовенству.
- 15. Прошенія о выдачі Св. мера и о выдачі сборных внигына храмы и обители.
- 16. Дѣла по преступленіямъ, судныя в спорныя, каковыя поразсмотрѣнів, Преосвященный Викарій представляеть на воззрѣніе Епархіальнаго Архіерея.
  - 17. Следственныя дела о метрикахъ.
  - 18. Опредъление в преремъщение въ селахъ просфоренъ.
- 19. Объ отсылкъ по назначенію переходищихъ сумиъ Духовнов Консисторін.
- 20. О выпискъ и разсылкъ въ церкви вънчиковъ и листовъ разръшительной молитвы, а также листовъ для метрическихъ, исповъдныхъ, приходо-расходныхъ и обыскныхъ книгъ и ревизіи ихъ.
  - 21. О выдачь свидьтельствъ о личности дътей духовныхъ лицъ.
- 22. Донесенія духовниковъ о бывшихъ и небывшихъ у испов'вди и Св. Причастія духовныхъ лицъ.
- 23. Для предварительнаго разсмотрѣнія бракоразводныя дѣла, каковыя для окончательнаго рѣшенія поступають въ Епархіальному Архіерею.
  - 24. Дёла по Сумскому и Купянскому духовнымъ училищамъ, кром'й дёлъ, им'йющихъ особую важность, а также и по пріему и переводамъ учениковъ (годовыя и пріемныя в'йдомости при журналахъ), представленія къ наградамъ и опредёленія на должность.

Примъчаніе. Что-же васается прочихъ дуковно-учебныхъ заведеній, то діла таковыхъ на предварительное разсмотрівніе передяются Викарію самимъ Епархіальнымъ Архіереемъ по его усмотрівнію.

- 25. Представательствование въ Комитетъ Харьковскаго Отдъла Православнаго Миссіонерскаго Общества.
- 26. Діза по Епархіальному Свічному Заводу, кромі особенно важных в отчетныхъ.
- 27. Дела по Эмеритальной кассе, кроме особенно важных в отчетныхъ.

#### Высочайшая отивтка.

Къ Оберь-Провурору Святвитаго Синода отъ Епархіальнаго Преосвященнаго поступило сообщеніе о томъ, что прихожане По-

жровской церкви слободы Селимовки, Изюмскаго увяда, Харьковской епархів, въ память выздоровленія Его Виличиства отъ постигней въ 1900 году болізви, пожертвовали 1,550 рублей на возобновленіе и укращеніе ивоностаса въ приходской Церкви.

На всеподданнъйшемъ довладъ дъйствительнаго тайнаго совътника К. Побъдоносцева о таковыхъ выраженіяхъ вървоподданни-ческихъ и религіозно-натріотическихъ чувствъ Его Императорскому Виличеству благоугодно было въ 28-й день февраля текущаго года собственноручно начертать: «Прочела са удовольствіема».

### Приказъ Оберъ-Прокурора Свитайшаго Синода.

Приказомъ Г. Оберъ-Прокурора Святвинаго Синода преподаватель Курской Семинарів *Кратиров*т, съ 12-го марта, переводится на должность преподавателя основнаго догматическаго и нравственнаго богословія въ Харьковскую Духовную Семинарію.

Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1901-1902 учебный годъ.

(Продолжение \*).

ж) Общія свыдънія объ успъхахь, поведеніи и состояніи здоровья воспитанниць.

Усивхи воспитанниць въ отчетномъ году наглядно изображаются въ нижеслъдующей таблицъ, показывающей число воспитанницъ каждаго класса, получившихъ баллы 5, 4, 3, 2 по всъмъ предметамъ виъстъ и не оказавшихъ успъховъ.

Въ наждомъ нлассв поназаны только тв воспитанияцы, которыя нивкотъ годовые и экзаменскіе балды по всёмъ предметамъ.

Примъчание. Въ составъ общаго балла по Русскому языку въ 3, 4, 5 и 6 влассахъ вошли и баллы письменныхъ упражисий по всёмъ предметамъ, а въ составъ общаго балла по Дидактике вошли и отметки за практическія занятія воспитанниць этого власса въ церковно-приходской школе при Училице.

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 6.

| классы.          | Общее число<br>воспитанницъ | Число получившихъ баллы. |    |    |    | DBT.                     |
|------------------|-----------------------------|--------------------------|----|----|----|--------------------------|
|                  |                             | 5.                       | •  | 3. | 2. | Не оказавш.<br>успѣковъ. |
| Приготовительный | 58                          | 14                       | 20 | 21 | _  | 3                        |
| 1 нормальный     | 49                          | 17                       | 17 | 12 | -  | 8                        |
| 1 параллельный   | 50                          | 11                       | 26 | 9  | 1  | 8                        |
| 2 нормальный     | 51                          | 18                       | 22 | 13 | 1  | 2                        |
| 2 параллельный   | 49                          | 15                       | 22 | 10 | -  | 2                        |
| З нормальный.    | 44                          | 13                       | 18 | 10 | -  | 3                        |
| З параллельный   | 44                          | 9                        | 15 | 15 | _  | 5                        |
| 4 нормальный     | 39                          | 11                       | 24 | 4  | _  | _                        |
| 4 парадзельный   | 42                          | 11                       | 23 | 7  | _  | 1                        |
| 5 нормальный     | 37                          | 13                       | 15 | 9  | -  | -                        |
| 5 параллельный   | 42                          | 11                       | 20 | 11 | -  | _                        |
| 6 нормальнай     | 39                          | 21                       | 18 |    | -  | -                        |
| 6 параллельный   | 36                          | 21                       | 14 | 1  | _  | _                        |

Такимъ образомъ, какъ вядно изъ представленной таблицы, успъхи воспитанницъ за отчетный годъ могутъ быть признаны вполит удовлетворительными, особенно если принять во вниманіе ограниченность времени,
которымъ располагають воспитанницы (старшихъ классовъ) для приготовленія уроковъ, такъ какъ кромъ классныхъ уроковъ у воспитанницъ
есть не мало и другихъ занятій. Къ такимъ занятіямъ относятся: 1) приготовленіе срочныхъ письменныхъ работъ; 2) посъщеніе воспитанницами
6 и 5 класса образцовой школы и вечерняя подготовка къ занятіямъ въ
ней; 3) занятіе воспитанницъ музыкой, рукодъліемъ, которымъ онъ занимаются во внъклассное время; 4) очередныя дежурства въ классныхъ комнатахъ, спальнъ и столовой, 5) участвованіе наканунъ праздничныхъ и
воскресныхъ дней на спъвкахъ для подготовленія къ Богослуженію.

Вполив удовлетворительными также были успёхи и по необязательнымъ предметамъ: французскому языку, чистописанію, рисованію, рукодёлію и иконописанію.

Французскому языку обучалось во всёхъ классахъ 147 воспитанияцъ, изъ нихъ въ первомъ классе 28, во 2 кл.—35,—въ 3—19, въ 4 кл.—20, въ 5 кл.—19 и въ 6 кл.—26. Музыке обучалось 270 воспитанияцъ

стри 9 учительницать и 2 учителяхъ. Кромъ того 32 воснитанницы развыхъ влассовъ обучались игръ на сарицив. Рисованію обучалось 54 воспитанницы и иконописанію 20.

Лучшін воспитанницы по успахамъ и поведенію, согласно постановленію, Педагогическаго Совата, Его Высовопреосвященствомъ утвержденному, удостоены награды княгами и похвальными листами. Въ приготов. кл. удостоены награды 1 восп., въ 1 норм. 5, въ 1 пар. 2, во 2 норм. 3, во 2 пар. 5, въ 3 норм. 2, въ 3 пар. 1, въ 4 норм. 3, въ 4 пар. 1, въ 5 иорм. 2, въ 6 норм. 1, въ 6 пар. 3 воспитанницы. Награды давались воспитанницамъ, ямъющимъ по каждому предмету годовой и экзаменскій балаъ "5".

2) Поведеніе воспитанняць, за которымь, согласно § 29 училиш. Устава, нивла наблюдение главнымъ образомъ начальница училища лично и чрезъ воспитательницъ, за отчетный годъ было отивчено въ общемъ балав "5". Одна воспитанинца имветь по поведению 4 за годъ за нарушеніе училищной дисциплины и правиль поведенія. Воспитанницы обнаружили въ своемъ поведении религозность, трудолюбіе, почтительность въ старшимъ. Христіанскія обязанности воспитанняпами исполнялись неопустительно, сь должнымъ усердіемъ и благоговъніемъ: всь онь исправно присутствовали на утренних и вечерних политвахъ, жуъ конхъ одив читались очередною воспитанницею, а другія были петы всвия воспитанинцами. На молитвахъ присутствовали начальница училища ж дежурныя воспитательницы. На утреннихъ молитвахъ читалось лиевное Квангеліе. Уроки начинались и заканчивались молитвою. Въ воскресные и праздинчные дни воспитанницы присутствовали при Богослужении въ училищной церкви, при чемъ сами исполняли все церковное чтеніе и пъніе. Для того, чтобы чтенів было разумнов, громков в внятнов, воспитанняцы побуждаемы были заранъе изучать то, что инспекторомъ классовъ назначалось имъ читать въ церкви. Въ церковномъ пъніи на правомъ и лъвомъ влиросахъ принимали участіе всъ воспитанницы 5 и 6 классовъ, по очередно, а послъ Рождества пъли на лъвомъ влиросъ и ученицы 4 власса, составляя лъвый хоръ. По временамъ за Богослужениемъ нъкоторыя иъенопънія исполнялись встии воспитанницами.

Предъ праздникомъ Рождества Христова, съ 18 по 21 ноября и въ постъ Св. Четыредисятницы всё воспитанинцы говъи, исповъдывали съ и причащались Св. Таннъ. Установленные церковью посты строго соблюдались какъ воспитанинцами, такъ и воспитательницами. Ученическія обизанности выполнялись воспитанинцами добросовъстно и аккуратно; замъчавшанся же мало-успъщность нъкоторыхъ изъ нихъ имъла причинами своими неразвитость и малоспособность. За поведеніемъ воспитанинць въ классное время и во время

приготовленія уроковъ наблюдали воспитательницы и начальница училища.

3) Какъ и въ прежніе годы, Совътомъ училища обращалось надлежащее вниманіе на здоровье воспитанницъ. При непосредственномъ и всегданнемъ наблюденія начальницы училища, во всъхъ помъщеніяхъ училища надлежащимъ образомъ освъжался воздухъ и производилась въ потребныхъслучанхъ дезинфекція. Воспитанницы гуляли въ училищномъ саду въ благопріятную погоду. Чрезъ двъ недъли воспитанницы ходили въ баню. Обращалось такъ же особенное вниманіе на доброкачественность продуктовъ, доставляемыхъ въ училище для питанія воспитанницъ, на доброкачественность воды для питья, а также на улучшеніе вечерняго освъщенія классныхъ помъщеній. Въ отчетномъ году устроено во всъхъ зданіяхъ училища влектрическое освъщеніе, на что израсходовано 20,000 руб.

Всё необходимыя мёры приниванесь Совётомъ училища для сохраненія здоровья воспитаниць и состояніе здоровья воспитаниць въ отчетномъгоду было вообще удовлетворительно. Всёхъ случаевъ заболёванія и лёченію въ училищией больниць было 194. Болёзни были слёдующія: брюшией тифъ 1 случай, грипить—12 случаевъ, бронхить—10 сл., катарръ гортани—5 сл., катарръ дыхательныхъ вётвей—9 сл., плеврить—1 сл., ревматизиъ—15 сл., нарывъ наружнаго слухового прохода—2, восналеніе средняго уха—1 сл., нарывъ на щекъ—1 сл., восналеніе лимфатаческой желёзы—4, пузырчатая жаба 24 сл., костоёдъ зуба—1 сл., лимай—6 сл., вритема—6 сл., рожа—6 сл., малокровіе—4 сл., трахома—4 сл., восналеніе соединительной оболочки глазъ—1 сл., краснуха—18 сл., скарлатинъ—14 сл., корь—38 сл., дифтерить—5 сл., коклюшь—5 сл., восналеніе внутренией оболочки сердца—1 сл.

Смертный случай быль одинь—оть воспаленія внутренней оболочив сердца (воспитанинца 1 пар. класса, Ввгенія Аггеева).

з) Число уроковъ, пропущенныхъ въ отчетномъ году преподавателями училища.

Законоучителемъ, священникомъ Іоанномъ Котовымъ (20 уроковъ вънедълю) пропущено 9 уроковъ, по болъзни. Ваконоучителемъ, священиикомъ Николаемъ Любарскитъ (6 уроковъ въ недълю) пропущено 2 урока, 1 по болъзни и 1 по обязанностямъ приходскаго священника. Ваконоучителемъ, священникомъ Павломъ Тимофеевымъ (3 урока въ недълю) пропущено 10 уроковъ, 6 по болъзни и 4 по обязанностямъ приходскагосвященника. Законоучителемъ, священникомъ Іоанномъ Гораннымъ (8 уроковъ въ недълю) пропущено 15 уроковъ, — 9 по болъзни и 6 по обязанностямъ приходскаго священника. Законоучителемъ священникомъ Іоанномъ-

Толиачевымъ (8 урокомъ въ недвлю) пропущено 9 уроковъ, по случаю вызова въ окружной судъ для привода къ присягъ. Преподавателемъ русскаго языка М. В. Добронравовымъ (10 уроковъ въ недълю) пропущено 16 уроковъ, по обязанностямъ присяжнаго засъдателя въ окружномъ судъ. Преподавателемъ русскаго языка Н. В. Гогинымъ (12 уроковъ въ нелълю) пропущено 8 уроковъ, по обязанностямъ присяжнаго засъдателя въ окружномъ судъ. Преподавателенъ русскаго языка М. А. Кокоревынъ (22 урока въ недълю) пропущемо 26 уроковъ, по обязанностямъ присяжнаго засъдателя въ окружномъ судв. Преподавателемъ физико-математическихъ наукъ Я. М. Колосовскимъ (23 урова къ недълю) пропущено 41 уровъ, 26 по бользна и 15 по семейнымъ обстоятельствамъ. Преподавателемъ физикоматематических наукъ В. Н. Мощенко (17 уроковъ въ недълю) не пронущено на одного урока. Преподавателемъ географія, священнякомъ Андреемъ Балановскимъ (8 уроковъ въ недълю) пропущено 30 уроковъ, 20 но болъзни и 10 по обязанностямъ приходскаго священиява. Учительницей географія, Л. Е. Дьяковой (4 урока въ недёлю) не пропущено ни одного урока. Преподавателемъ географін и исторін, Е. П. Трифильевымъ (20 ур. въ недълю) пропущено 23 урока, 8 по бользии и 15 по домашнивъ обстоятельствамъ. Преподавателенъ гражданской исторів А. Ө. Вертеловскимъ (8 уроковъ въ недълю) пропущено 9 уроковъ, по болъзии. Преподавателемъ дидактики Н. Н. Страховымъ (6 уроковъ въ недълю) пропущено 13 уроковъ (присутствоваль на засъданіяхъ въ Учебновъ Комитетъ при св. Сунодъ). Учительницей ариеметики М. Д. Динтріевой (12 уроковъ въ недваю) не пронущено на одного урока. Учителемъ церковнаго панія, свящ. Ісанновъ Петровскивъ (24 урока въ недвис) пропущень 1 уровь, по обязанностямь казначея въ училище. Учителемь чистописанія и рисованія А. Д. Дмитрієвынъ (8 уроковъ въ недвлю) про-- пущено 33 урока, 21 по болъзии и 12 по случаю вызова въ окружной судь въ качествъ эксперта. Учительницей чистописания Е. А. Ергольской (12 уроковъ въ недълю) пропущено 29 уроковъ по болъзни. Учительницей французскаго языка Е. Н. Гейцыгъ (12 уроковъ въ недёлю) пропущено 8 уроковъ, по обязанностинъ Начальницы Училища. Учительницей мириготовительнаго власа Т. А. Шелкуновой (15 уроковъ въ недълю) не промущено ни одного урова.

Всего преводавателями пропущено 283 урока, воспитаниящами пропуацено 14,237 уроновъ, по болъзни 8,316 уроновъ.

(Продолжение будетъ).

### Отъ Правленія Братства св. Велиномученицы Варвары.

Правленіе Братства св. Великомученицы Варвары при Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищь увъдомляеть, что вънастоящее время въ составъ братства входять слъдующія лица.

### Почетные члены Братства.

Высокопреосвященнъйшій Флавіанъ, митрополеть Віевскій в Галицкій.

Повровитель Братства, Высовопреосвящени в то Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій.

Преосвященнъйшій Стефанъ, Епископъ Сумскій, Викарій Харь-ковской епархіи.

### Иожизненные члены Братства.

Прот. Т. Буткевичъ, Свящ. М. Быковцевъ, О. А. Бѣляевъ, Прот. І. Вертеловскій, Свящ. Г. Виноградовъ, П. С. Владвмірскій, Прот. І. Знаменскій, семинарів ректоръ, А. Н. Кузьменко, Прот. С. Любицей, Прот. П. Мигулинъ, Д. Д. Оболенская, Прот. П. Полтавцевъ, Свящ. В. Самойловъ, Прот. П. Тимоесевъ, П. В. Токаревъ, С. Я. Токаревъ, К. П. Уткинъ в Е. А. Оомина.

### Дъйствительные члены Братства.

Св. А. Балановскій, Е. А. Березовская, М. Д. Воршъ, А. П. Буткевичъ, Е. Т. Буткевичъ, Р. Г. Буткевичъ, А. И. Быковцева, Т. Н. Белекова, Свящ. І. Белогорскій, Свяш Г. Белоусовъ, О. И. Бълоусова, А. А. Василевская, А. О. Васильевъ, М. С. Васильева, Свящ. А. Венедиктовъ, Протод. В. Вербицкій, А. О. Вертеловскій, О. О. Вертеловская, Свящ. П. Вертеловскій, А. Г. Виноградова-И. А. Виноградовъ, П. О. Власовская, А. М. Войтова, П. Н. Воронинъ, К. М. Роскобойникова, А. П. Вышемірская, М. П. Вышемірская, П. П. Гавриловъ, Е. Н. Гейцыгъ, Н. Н. Гейцыгъ, В. Г. Гогина, Свящ. М. Гогинъ, Н. В. Гогинъ, Свищ. О. Горбачевскій, Свящ. І. Гончаревскій, В. И. Гончаревская, А. Д. Горячкина, М. С. Гольбергъ, А. А. Грекова, Прот. П. Григоровичъ, Свяш. П. Грома, В. О. Давыденко, С. Т. Давыденко, М. Д. Дмитріева, Л. И. Добронравова, М. В. Добронравовъ, В. П. Дьякова, Свящ. К. Дыяковъ, Л. Е. Дьякова, О. П. Елагана, Е. А. Ерголіская, Свящ. Н. Жебиневъ, А. Н. Жуковская, А. А. Зайцева, Свящ. А. Залетовъ, Свящ. Н. Зефировъ, М. П. Иваненко, Прот. П. Ивановъ, З. М. Иннокора, Свящ. І. Инноковъ, Свящ. І. С. Инноковъ, А. П. Ипа-

това, Свящ. М. Клячновъ, С. Н. Коваленко, А. В. Капустянская, М. А. Вокоревъ, А. А. Колокольцова, Я. М. Колосовскій, А. П. Кондратенко, Діан. Г. Коробчанскій, А. П. Котова, Свящ. І. Котовъ, Д. В. Кочинъ, П. М. Врасинъ, Е. И. Кратирова, С. В. Крутьева, Е. А. Курасовская, Ю. А. Курасовская, Е. И. Лаврова, С. К. Лазаревъ, А. И. Левандовскан, Прот. І. Левитскій, В. Т. Леонтовичь, Н. И. Лойко, А. Луценко, Свящ. А. Луценко, Н. Ю. Ляйнвебергъ, Ө. В. Ляйнвебергъ, Діак. А. Мартьяновъ, І. П. Мельниковъ, Іером. Миханлъ, семенарів виспекторъ, Л. В. Михайлова, М. В. Михайлова, М. Д. Мищенво, В. Н. Мощенко, П. П. Назарьевъ, N. N., Н. А. Орловскій, А. Я. Павлова, М. Я. Павлова, Е. Д. Парманина, О. Г. Перлинъ, А. И. Петровская, Е. П. Петровская, Свящ. І. Петровскій, Д. К. Полтавцева, В. Д. Пономарева, С. А. Пономарева, С. И. Пономарева, А. И. Попова, М. П. Попова, Н. И. Попова, Свящ. С. Поповъ, А. М. Посельская, Свящ. С. Посельскій, Н. П. Прейсъ, В. В. Прядвина, Діан. В. Равшевскій, Д. М. Рогальскій, В. Г. Савельева, И. О. Самойловъ, М. М. Севастьяновичъ А. А. Сильванская, Свящ. М. Сильванскій, Свящ. Н. Сильвансвій, А. Т. Смирнова, С. А. Смирнова, А. А. Снегиревъ, Е. П. Соровина, М. А. Стефановская, Н. Н. Страховъ, Свящ. В. Сушковь, В. Г. Съдашева, М. Г. Съдашева, Я. В. Сърый, А. Н. Тимоесева, Свящ. П. Тимоесевъ, Т. Г. Тимоесева, С. П. Тимоесевская, Діав. В. Толмачевъ, Е. Ф. Толмачева, Е. П. Трифильевъ, М. Н. Трофимовъ, И. М. Туровъровъ, Л. А. Уманцева, Свящ. С. Уманцевъ, З. П. Фадънчъ, С. В. Черепова, П. И. Чернявская, Діяк. О. Чернявскій, Прот. І. Чижевскій, С. И. Чистосердовъ, Е. А. Челпанбаева, П. П. Шварцъ, А. И. Шейко, Н. Н. Шкорбатовъ, Прот. п. Шокотовъ, Т. А. Щелкунова, А. И. Энендова, В. П. Эваринцван, Свищ. А. Юшковъ, С. Г. Юшкова, А. Н. Якимовъ, А. Н. Явимова, М. Н. Явимова, Л. А. Явимова, А. В. Яновская, Свящ. В. Яновскій, Прот. А. Осдоровскій, Свищ. М. Осдоровскій, М. А. Осдоровская, Е. А. Оомина и Сващ. П. Ооминъ.

### Члены соревнователи.

Псал. Г. Авимовъ, І. К. Воривенко, М. И. Любарская, N. N., Г. А. Парманина, Діак. І. Поповъ и А. М. Рахманинова.

Отъ всёхъ вышеозначенных лиць въ кассу Братства поступило членскихъ взносовъ и пожертвованій 1712 рублей.

### N3B6CTIA N 3AM6TKN.

Содержаніе. Архіерейскія Богослуженія въ Страстную в Святую сецмеци.—Обозраніе Епархів Высокопреосвященнайшимъ Арсеніемъ.—Общее годичное собраніе членовъ Харьковскаго отдаленія правосланняю Миссіонерскаго Общества.—Чинъ умовенія ногъ, совершенный Высокопреосвященнайшимъ Арсеніемъ въ великій Четвертовъ.—Торжественное служеніе литургін въ Воскресенской первыя.—Пріемъ Владикою Арсеніемъ Харьковскаго духовенства и представителей духовно-учебныхъ заведеній въ день Сватлаго Христова Воскресенія.

. Посъщеніе Москви Государень н его семействонь. -- Священный огонь Гроба

Господня. - Празднованіе Пасхи у современных евреевь.

Архіерейскія богослуженія въ Страстную и Святую седмицы. 29-го марта, суббота. Всенощное бдівніе (6 час. веч.), а) въ соборів совершиль Преосвященный Стефань, б) въ Покровскомъ монастырів—Высокопреосвященній пій Арсеній.

30-го марта. — Вербное воскресеніе — Литургію (9½ час. утра), а) въ собор'в — совершиль Высокопреосвященный шій Арсеній, б) въ Покровскомъ монастыр'в — Преосвященный Стефанъ.

2-го апрали, среда. Часы в Преждеосвященную Литургію (9 час. утра): а) въ собора совершиль Высокопреосвященнай шій Арсеній, б) въ Покровскомъ монастыра—Преосвященный Стефанъ.

3-го апріля, четвергь. 1) Литургію (9 час. утра), а) въ соборів (омовеніе ногъ) совершиль Высокопреосвященній Арсеній, б) въ Покровскомъ монастырів—Преосвященный Стефанъ. 2) Всенощное бдініе съ 12-ю евангеліями (6 час. веч.): а) въ соборів—Высокопреосвященній шій Арсеній, б) въ Покровскомъ монастырів—Преосвященный Стефанъ.

4-го апрёля, пятница. Вечерню съ выносомъ плащаницы (1 ч. дня): а) въ соборе совершилъ Высокопреосвящение міне Арсенів, б) въ Покровскомъ монастыре—Преосвященние Стефанъ.

5-го апрёля, суббота. 1) Утреню (въ ноловин 5-го час. утра): а) въ собор в совершилъ Преосвященный Стефанъ, б) въ Повровскомъ монастыр — Высокопреосвященный преосвященный Стефанъ. (11 ч. дня), въ Покровскомъ монастыр в — Преосвященный Стефанъ.

6-го апріля — Світлое Христово Воскресеніе. 1) Утреню в литургію (12 час. ночи): а) въ соборі совершиль Высокопреосвященній Арсеній, 6) въ Покровскомъ монастырі — Преосвященный Стефань; 2) вечерню (4 часа дил): а) въ соборі — совершиль Преосвященный Стефань, 6) въ Покровскомъ монастырі — Высокопреосвященній Арсеній.

7-го апраля, понедальникъ. Литургію (9 час. утра): а) въ собора совершилъ Преосвященный Стефанъ, б) въ Воскресенской церкви—Высокопреосв ященнайшій Арсеній.

- Обозрпніе епархіи Высокопреосвященний шим Арсеніем т. На четвертый день Пасхи высокопреосвященный Арсеній, архіепископъ Харьковскій в Ахтырскій, выйхаль въ Богодуховь, Сумы, Білополье, Лебединъ в др. города. Къ 22 апріля Владыка прибудеть въ Харьковъ. «Южн. Край».
- Общее годичное собрание членова харъковскаго отдъления православнаго миссіонерскаго Общества. Въ воскресенье, 30 марта 1903 года, послѣ божественной лвтургів, совершенной Высоко-преосвященнымъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, въ Харьковскомъ Каеедральномъ Соборѣ, члены православнаго миссіонерскаго Общества собрались въ часъ дня въ по-кояхъ Его Высокопреосвященства. На собраніи присутствоваль управляющій Харьковскою губерніею, Харьковскій вице-губернаторъ С. Н. Гербель.

Протојереемъ о. Т. И. Буткевичемъ былъ прочитанъ отчетъ о двятельности комитета за 1902 годъ (27-й годъ существованія).

Въ 1902 году число членовъ, обезпечившихъ свои членскіе взносы въ пользу миссіонерскаго Общества вкладами на въчное время, увеличилось тремя лицами: высокопреосвященный Флавіанъ, архіепископъ Харьковскій, нынъ митрополитъ Кіевскій, пожертвовалъ 100 руб., преосвященный Стефанъ, епископъ Сумскій, пожертвовалъ также 100 р., священникъ с. Большихъ Проходовъ, Харьковскаго увзда, Григорій Лобковскій, нынъ уже умершій, завъщалъ комитету 300 р. Ряснянскій монастырь увеличиль уже имъющійся на въчное время вклалъ его въ пользу миссіонерскаго Общества еще на 100 р. Такимъ обравомъ, дъйствительныхъ членовъ православнаго миссіонерскаго Общества въ 1902 году въ харьковской епархія состояло 530, въ томъ числів 14 лицъ, обезпечившихъ свои взносы вкладами на въчное время.

Комитеть въ засъдании своемъ 13-го марта 1902 года, вслъдствіе уменьшенім числа членовъ харьковскаго отдъленія православнаго миссіонерскаго Общества въ 1901 году на 126 человъкъ и общаго прихода суммъ на 1,229 руб. 6 коп., просилъ харьковскую духовную консисторію извъстить объ этомъ циркулярно все духовенство харьковской епархіи и просить его не охладъвать своимъ усердіемъ въ свитому дълу распространенія православной въры Христовой среди язычниковъ, усиливая кружечный сборъ на этотъ предметь по церквамъ и приглашая своихъ прихожанъ въ число членовъ. А такъ какъ членами православнаго миссіонерскаго Общества могутъ быть не только лица, но и учрежденія, ваковы: монастыри, соборы, приходскія церкви, волостныя в сельскія общества, попечительства, школы, кредитныя в правительственныя учрежденія, то предложить и имъ войти въ числочленовъ Общества.

16-го марта, въ субботу 2-й недъли Веливаго поста, въ харьковскомъ каоедральномъ соборъ предсъдателемъ комитета Преосващеннымъ Стефаномъ, епископомъ Сумскимъ, была совершена паняхида по усопшимъ членамъ Общества; предъ совершеніемъ этой
нанихиды Владыкою скавано было приличествующее сему случаюслово, а послъ совершенія оной,—произведенъ былъ сборъ пожертвованій въ пользу православнаго миссіонерскаго Общества,
причемъ собрано 146 руб. Движеніе суммъ комитета въ отчетномъ
году представлялось въ слъдующемъ видъ: къ 1902 году оставалось 8164 рубля 35 коп. Въ 1902 году поступило 5486 рублей
38 коп. А всего съ остаточными отъ 1901 года, въ 1902 г. въ
комитетъ было 13,650 р. 73 к. Въ 1902 году взрасходовано было
5,982 руб. 46 к. Къ 1903 году осталось 7,668 руб. 27 к.

По прочтенів отчета собраніе избрало вновь прежнихъ уполномоченныхъ для повърки отчета въ финансовомъ отношеніи, а именно священниковъ: о. Николан Любарскаго, о. Петра Оомина и о. Леонида Твердохлъбова.

Затемъ его высокопреосвященство благодарилъ присутствовавшихъ за посещение собрания и объявилъ его закрытымъ. «Южи. Кр.»

— Чинг умовенія ного, совершенный Высокопреосвященный шимо Арсеніємо во великій Четвертоко. Среди умилительных обрядовь седмицы страстей Господних особенно трогателень быль совершенный Владыкой чинь умовенія ногь, въ которомъ воскрешены были предъ нами черты глубочайшаго смиренія и высочайшей любии Спасителя нашего Іисуса Христа.

Чинъ умовенія ногъ совершень быль въ каседральномъ соборь, по установленію св. Церкви, непосредственно послів литургій въ великій Четвертовъ въ память того, что Спаситель, возставь отъ вечери, умыль ноги ученикамъ свопмъ. Воть каковы были обстановка и порядовъ совершенія этого трогательнаго обряда. На нарочито устроенномъ большомъ амвонів поставлено было сіздалище для архіерея и 12 стульевъ, по 6 въ рядъ, для сослужащихъ съ Архіепископомъ священниковъ. Предъ сіздалищемъ быль поставлень столь для сосудовъ и другихъ принадлежностей умовенія, а съ ліввой стороны архіерейскаго сіздалища аналой для Евангелія. Послів

заамвонной молитвы Владыка вышель изъалтаря на амвонъ, прелшествуемый протодіявономь и двумя діавонами, изъ конхъ первый несъ Св. Евангеліе, а посл'ядній сосуды для умовенія. Св. Евангеліе положено было на аналов, а Владыка свлъ на преготовленное для него мъсто. Послъ этого протодіаконъ съ однимъ изъ діаконовъ привели изъ алтари 12 свищенниковъ, по два каждый разъ, в посадели ихъ на стульяхъ по направленію въ царскимъ вратамъ. Въ это время пъвчіе пъли умилительный вриосъ страстной седмецы: "Союзомъ любве связуеми Апостоли, владычествующему всеми себе Христу возложие, красны ноги очищаху, благовъствующе всемъ миръв. Затъмъ они пропели стихиры, въ которыхъ изображается умовение ногъ совершенное Господомъ на Тайной вечери. Когда выведены быле на амвонъ все двенадцать священниковъ, изображающихъ учениковъ Спасителя на вечери, протодіановь произнесь великую евтенію, въ которой, между прочимъ, провзнесъ моленіе: "о еже благословитися в освятитися умовенію сему силою и дійствомъ и насажденіемъ Св. Дука, и о еже быти ему на умовеніе скверны согрѣшеній нашихъ. Во время ектеніи Владыка в священники сидъли; по окончания же ея всталъ тольво Владыка, который и произнесъ следующую молятву: "Господи и Воже преблагій, неприступный Вожествомъ, въ врац'я рабін служителя образъ воспріемый, в во изображеніе спасительнаго смиренія ученькомъ Твоимъ нові пречистыми руками омывый и лентіемъ отерый! призри и нына на насъ недостойныхъ рабовъ Твоихъ, толикаго Твоего снисхожденія подражающихъ преславное, и сподоби илотских сквернъ измытися намъ и душевныя нечистоты воды сія прикосновеніемъ, даруй намъ Пресвятаго Духа невидимое петаніе, утверди наши души и телеса отъ блюдущаго нашу пяту змія льстиваго, да чисты бывше, послужинь благопріятно тебъ, верху змія в скорпів и всея селы вражія преходящев. Попрочтенія этой молятвы Влядыка снова сіль. Непосредственно за семъ, протодіавонъ протяжно прочель изъ Св. Евангелія о томъ, кавъ Христосъ на Тайной вечери умыль ноги ученикамъ своимъ (Іоан. 13, 1—17). Когда протодіаконъ произнесъ слова Евангелія: "возставъ отъ вечери", Владыва всталъ; при словахъ же Евангелія: положи "ризы своя", онъ сняль съ себя епископскія отличія в облаченія: панагію, кресть, омофорь, палицу в саккось. При чтенін протодіакономъ "в пріємъ лентіонъ препоясася", Владыка опоясался полотенцемъ, а при словахъ "потомъ влія воду во умывальницу налиль воды въ чашу. Протодіавонь продолжаль чятать: "в начать умывати воги ученикомъ и отпрати лентіемъ, имъ же бѣ препоясанъ"; въ это время Владыва умывалъ-ноги священникамъ, начиная съ свлящаго съ лъвой стороны отъ него и оканчивая тымъ, который сидить съ правой стороны. Омовение совершалось такъ: Владыка своею рукою трижды лелъ воду на ногу важдаго священника, отиралъ полотенцемъ и цёловалъ руку свяшенника, а священникъ послъ это цъловалъ митру Владыки и руку его. Пока совершалось омовеніе ногъ одиннадцати священиякамъ, протодіявонъ повторяль слова Евангелія: "и начать умывати ноги ученнюмъ и отирати лентіемъ, имже бъ препоясанъ". При чтенів же протодіакономъ словъ Евангелія: "прінде въ Симону Петру и глагола ему той", Владыка подошелъ въ священнику, сидищему первымъ съ правой стороны (о. архимандриту, изображавшему собою Апостола Петра); сей послёдній всталь и произнесъ слова Евангелія: "Господи, ты-ли мои умыещи нозв? Владыка отвъчаль ему также словами Евангелія: "еже Азъ творю, ты не въся нынъ, разумъещи-же по сихъ". О. Архимандрить говорилъ: "не умыещи ногу моею во въки". Владика отвъчалъ: "аще не умыю тебв, не виаши части со мною". Тогда первый произнесъ: "Господи! не ножъ мои товмо, но и рупъ и главу", причемъ указалъ на свое руки и голову и сълъ на мъсто. Владика, отвъчая ему словами Евангелія: "измовенный не требуеть, токмо ноз'в УМЫТИ; есть бо весь чисть, и вы чисти есте, но не всва, омыль ногу его, потомъ взошелъ на свое мъсто и сняль съ себя волотенце, а протодіанонъ дочиталь Евангеліе: "відяще бо предающаго Его, сего рада рече: не всв чисти есте". Когда пъвчіе пропъли "Слава Теоть, Господи, слава Теоть, протодіаконъ снова пригласелъ къ внимательному слушанію Евангелія в началь чтеніе: "Во время оно, егда умы Інсусь нозв ученикомъ, пріять ризы своя". При многократномъ повторенів послёднихъ словъ пріять ризы своя", Владыва облачился, а при словать "возлегь паки"-сёль на свое мъсто, а священники встали. Владыка затъмъ самъ докончиль чтеніе Евангелія: "образь дахь вамь, да яко же Азь сотворихъ и вы творите".

Въ заключение онъ произнесъ молитву, въ которой испращивалъ: "да омывше прилъпившійся намъ отъ согръщеній прахъ и лентіемъ любве другь друга отерше, возможемъ благоугодити Господеви вся дни живота нашего и обръсти благодать предъ немъ". По окончаніи молитвы предстоящіе окроплены были водою умовенія. Владыка и священники ушли съ амвона при пъніи тропаря:

"Умывше нозв и предочистившеся Тайны Божественныя причащеніемъ, нынв, Христе, Твои служителіе, отъ Сіона въ Елеонствіввелицви горв съ Тобою взыдоша, поюще Тя, Человаколюбче!"

Обрядъ умовенія ногъ глубово умилителенъ и трогателенъ, какъпо священнымъ воспоминаніямъ, такъ и по духу смиренія и любви,
которыми онъ запечатлівнъ и преисполненъ. Онъ надревле вошелъвъ обычаи христіянъ 1), такъ что и сильные весьма часто отлагали величіе свое и совершали его частно, въ дворцахъ своихъ.
Византійскіе императоры въ великій четвергъ вводили въ свои
чертоги нищихъ и странныхъ, собственными руками умывали имъноги, и щедро оділяли ихъ, конечно, представляя себі въ назиданіе неизреченное смиреніе и любовь Господа и Спасители нашего Інсуса Христа.

- Торжественное служение литургии въ Воскресенской церкви. 7-го апрвля въ Харьковской Воскресенской церкви, по случаюея храмового правдника, происходило торжественное служение литургін, которую изволиль совершить Высокопреосващеннайшій Арсеній, Архіепископъ Харьковскій. Въ служеніи съ нимъ участвовали протојерев: о. Т. Буткевичъ, о. П. Полтавцевъ, о. Н. Соволовскій и священники: ключарь Собора о. Г. Виноградовъ, о. П. Скубачевскій и о. Іоаннъ Гораннъ. Обширный Воскресенсвій храмъ былъ переполненъ молящимися, собравшимися со всвхъ концовъ г. Харькова, чтобы принять участіе въ молитві со своимъ новымъ Архинастыремъ и послушать его задушевныхъ и назвлательных поученій. Вром'в того въ оград'в церковной и при дверяхъ храма толпилась масса народа, жаждавшаго увидёть. в послушать Владыку, уже успъвшаго пріобръсти симпатіи Харьковцевъ. Всв виввшіе возможность присутствовать въ храмв при совершенів литургів были несказанно утішены благоліпнымъ служеніемъ и особенно тронуты проповёдью Владыки, сказанноюимъ после пенія "Вуди имя Господне благословенно". Проповедьэта, напечатанная въ настоящемъ № нашего журнала, была свавана съ такою теплотою и задушевностію, что до слезъ растрогала и умилила всехъ бывшихъ въ храме. Когда Владыка распрывалъ своимъ слушателямъ значение для рода человъческаго воскресения

<sup>1)</sup> Еще св. Апостоль Павель упоминаеть объ "умовенів ногъ святимь" (1 Тим... 5, 10). Блаженний Августинь свидітельствуєть, что въ его время было уже въ обыкновенів, по крайней мірт, въ ніжоторыхь церквахь совершать этоть обрядь, именно въ Четвертокъ страстной седмицы, въ воспоминаніе Госнода, умывшагоноги Апостоламъ. (См. Новг. Ец. Від. Ж. 6).

Хрестова, то оне буквально всё отъ перваго до последняго человъна плавали... Не могь удержаться отъ слезъ и самъ Владыка. очевидно, умилившиесь какъ талантливо взображенной имъ картиной величайщаго въ исторіи человіческой событія, такъ и лійствіемъ словъ своихъ на сердца слушателей... Богослуженіе 7-го апръля въ Воскресенской перкви напомнило старожиламъ Харьковскимъ незабвенные дни Иннокентія, когда вдохновенное слово пропов'ядинка жгло сердца слушателей, заставляя рыдать ихъ. Только здесь слово проповедника не жгло сердца, а нежно, лю. бовно, трогало ихъ, призывая къ Источнику жизни въ живой водъ, способной возродеть наши угасающія силы и находящейся такъ недалеко отъ насъ. Въдь Тотъ, Кто смертію Своею уничтожиль власть смерти, не унесь отъ насъ съ Собою источника благодати, но оставиль его доступнымь міру въ Своей Церкви. Тамъ, въ оградъ церковной, у престола Вожія, среди пастырскихъ поученій всякій нуждающійся въ духовномъ оздоровленію найдеть источникъ для своего исцеленія. Тамъ, въ ограде церковной, отойдеть оть нась все влекущее къ смерти и окружить нась все то, что велетъ къ жизни въчной.

 Пріємт Высокопреосвященный шимт Арсеніємт Харьковскаго духовенства и представителей духовно-учебных заведений въ день Пасхи. Въ первый день св. Пасхи въ 10-ти, часамъ утра, въ покояхъ Высокопреосвященнъйшаго Архіепископа Арсенія для поздравленія его съ праздникомъ собралась вся монашествующая въ Харьковъ братін, а также городское духовенство в всв начальствующіе в учащие въ Харьковскихъ духовно-учебныхъ заведенияхъ. Въ 10 часовъ Владыка вышелъ изъ внутреннихъ своихъ покоевъ и, пообычаю, быль привътствовань собравшимися пъніемъ пасхальныхъ пасней "Христосъ воскресе", "Ангелъ вопінше благодатнай в "Свётися, свётися". Затёмъ, послё того какъ іеродіаконъ возгласиль Владывъ многольтіе, а всь присутствующіе пропели многая льта. Владыка обратился къ прибывшимъ поздравить его со диемъ Светлаго Христова Воспресенія съ теплымъ словомъ благодарности и благожеланій и, призвавъ на всёхъ ихъ Божіе благословеніе, похристосовался сперва съ монашествующими, потомъ съ городскимъ духовенствомъ в наконецъ съ начальствующеми в преподавателями духовно-учебныхъ заведеній. Всё христосовавшіеся со Владыкой имели счастіе получить отъ него по писанкей: монашествующіе по врасному янчку, городское духовенство-по врасному явчку в княжкі, а начальствующіе в преподающіе въ духовноучебныхъ заведеніяхъ по красному явчку я по двіз княжки. За посліддвія двадцать три года, которыя мы провеля въ Харьковів, это былъ первый случай, когда Харьковскіе Епархіальные Владыки, въ день Світлаго Христова Воскресенія, кристосуясь съ подчиненными своими, благословляли ихъ красными явчками. Да пошлетъ Господь Владыкі за воскрешеніе этого ясконнаго христіанскаго обычая многая літа.

— Царское послещение Москвы. Въ нашемъ Русскомъ монархвческомъ государствъ, съ его высоко-духовнымъ содержаніемъ, пронивнутымъ началомъ внутренняго единенія, событія почти частныя, почти домашняго характера, иногда больше говорятъ сердцу, и исполнены большимъ внутреннимъ значеніемъ, нежели торжественныя офиціальныя происшествія, на которыя скорѣе всего обращаютъ вниманіе Европейскіе народы и правительства. Таковы были дни пребыванія Царскаго Семейства въ Москвъ на истекшей Страстной и Свътлой седмицахъ. По офиціальной внъшности, это пребываніе казалось бы, ничъмъ не разнилось отъ лътняго отдохновенія въ Крыму. А между тъмъ, какое безмѣрно-глубокое содержаніе эти счастливыя двъ недъли имъли для всего народа Русскаго, чутко отражающаго въ себъ все, что духовно переживается Москвой.

Да, это было царское говине съ молитвой, это быль отдыхъ. Но отдыхать в молиться можно вездй, здйсь же была совийстная, нераздилимая молитва Царя съ Его народомъ, здйсь быль не простой отдыхъ отъ диль, но отдыхъ въ непосредственной жизни Царя съ Его народомъ. Маститый іерархъ Московской церкви въ своемъ краткомъ, но выразительномъ привитственномъ слови прекрасно уловилъ и выразилъ главную сущность событія, пережитаго Москвою въ теченіе послиднихъ двухъ недйль.

Владыка-митрополить указаль на то, что общение Цари съ народомъ на почей религіозно-церковной есть самый животворный источника единства и силы государства. Православная вёра есть душа русскаго народа,—свазаль преосвященный,—а церковь,—его мать и воспитательница.

Русскій народъ воспитанъ церковью и въ церкви.

"Воть почему всюду изв'встная хюбовь и преданность русскаго народа въ своимъ царимъ и царицамъ никогда не вспыхиваетъ такимъ ярвимъ пламенемъ, какъ при единеніи ихъ съ церковью,

при общенія якъ съ народомъ въ его религіозныхъ событіякъ в торжествакъ".

Тъсное единение верховной власти съ народомъ есть главиъйшій оплоть культуры, народнаго прогресса в самого царскаготрона. Навболье же плодотворнымъ и жизненнымъ бываетъ этоединение въ томъ случав, когда оно происходить на перковной почвъ, проникая такимъ образомъ въ самую основу и сердцевину нашего національнаго міросозерцанія. Потому-то нельзя непризнать въ высшей степени справедливыми словами слова Высокопреосвященнъйшаго Владыки о той опоръ, которую Тронъ православныхъ-Государей имъетъ у подножія Алтарей Божійхъ.

"Враги нашего Отечества такъ много употребляють усилій къподрыву нашей Віры и Церкви, конечно выходя изътого убіжденія, что тамь, гди падають алтари—падають и престольки...

Незабвенные Московскіе дни общенія Государя со своимъ народомъ напоминли намъ другое, на видъ незначительное, но посвоему внутреннему содержанію чрезвычайно крупное и могущеепорадовать истинно-русски чувствующихъ православныхъ людей. Разумѣемъ посѣщеніе Государемъ Императоромъ и Государыней-Императрицей Высокопреосвященнъйшаго митрополита Антонія.

Это было на первой недълъ Великаго Поста. Государь Императоръ и Государыня Императрица Александра Өеодоровна, въ товремя говъвшіе, наканунъ принятія Св. Таннъ, въ пятницу около 4 часовъ пополудни, посътила Александро-Невскую Лавру. Въ соборъ Лавры Ихъ встрътилъ митрополитъ. Ихъ Величества приложились къ ракъ мощей Св. Александра Невскаго и потомъ, вмъстъ со Владыкою, окруженные группой случайныхъ богомольцевъ, прослъдовали пъшкомъ въ митрополичьи келліи.

Здёсь митрополить Антоній пригласиль своихъ Высокихъ Гостейоткушать чаю, и Царь съ Царицей, съ истинно-царскою простотой, сёли къ чайному столу, на которомъ кипёлъ русскій самоваръ, стояли сушки, калачъ, медъ и др. великопостное угощеніе. Чай наливалъ Владыка самъ, по постоянному своему домашнему обычею.

Повушавъ чаю и побесъдовавъ со Владыкой о разныхъ предметахъ изъ церковной жизни и богословской литературы, Ихъ Величества посътили Крестовую церковь и осматриваля всъ келлівмитрополята, причемъ обратили Свое вниманіе на картину художника Боровиковскаго: «Муропомазаніе невъсты Императора-Александры I Елисаветы Алексъевны».

На память объ этомъ первомъ постщения митрополичьихъ повоевъ, Владыка благословелъ Ихъ Величества нконой Вожіей Матери. Преложившись къ иконъ и поблагодаривъ митрополита за гостепрівиство, Государь в Государыня простились со Владыкой. проводившимъ Ихъ до кареты, и отбыли взъ Лавры при восторженных привътствіяхъ собравшагося народа. "Церк. Въстн.", извъставшій объ этомъ событін, справедливо замічаеть, что это великое въ своей христізнской простотв событіе, напоминающее завътныя времена древней святой Руси, радостно отзовется въ сердцахъ всехъ истинно-Руссвихъ людей. Действительно, нигде общение Царское не умиляеть такъ глубоко народной души, какъ въ отношении Церкви при сердечномъ общении Цари и Предстоятеля Церкви, когда Царская Правда в Правда Дерковная какъ бы воочію сходятся воедино. Это общеніе какъ будто лично трогаеть народъ. Нашъ владыка-это какъ будго мы самя, и притомъ въ самомъ глубовомъ существъ души. Да пошлетъ же Господь Богь и Помазаннику Своему, и народу Своему побольше минутъ этого согравающаго сердца общенія.

— Селщенный отонь Гроба Господня. Предлагая вниманію нашихъ читателей замітку Стараго Паломинка (изъ Нивы за 1892 г.) о священномъ огий Гроба Господня, мы считаемъ нелишнимъ предварительно сділать краткое описаніе храма Воскресенія Господня, гді накануні Світлаго Христова Воскресенія иногда чудеснымъ образомъ нивлиется священный огонь. Отъ этого-то огня, хранящагося въ неугасимой лампадів, въ пещерів гроба Христа Спасителя, Патріархъ въ Страстную Субботу и зажигаетъ свічи въ случаї, если Господь не удостоитъ чудесно послать новаго огня отъ Гроба Своего.

Храмъ Воскресенія Христова, гдё находится Гробъ Господень и місто распятія—главная святыня Іерусалима. Въ храмі нісколько приділовь, принадлежащихъ разнымъ візронсповіданіямъ. Направо отъ входа въ храмі дві мраморным лістницы изъ 17 ступеней ведуть на Голгову. Надъ Голговою устроена церковь, разділенная на два приділа: одинъ принадлежить православнымъ, а другой католикамъ. Скала горы Голговы выстлана желтыми мраморными плитами. Предъ алтаремъ католиковъ мраморный четвероугольникъ означаеть то місто, гді простерли Спасителя на кресть и вонзили въ Него гвозди. Предъ греческимъ престоломъ большое Распятіе и горитъ множество лампадъ. Подъ престоломъ видно круглое въ скалі отверстіе, обложенное серебрянымъ окладомъ.

Здесь стояль Вресть Спасителя. Подлё, направо оть престола, видна глубовая в шировая трещина ужаснувшейся скалы въ минуту смерти Спасителя.

Войдя въ храмъ Воскресенія, богомольцы останавливаются предъ камнемъ, лежащимъ на полу подъ балдахиномъ на четырехъ столбахъ. По угламъ балдахина стоятъ четыре подсвёчника; подъ крышей висять лампады. Это камень помазанія, на которомъ Іосифъ и Никодимъ помазывали ароматами, по еврейскому обычаю, тёло Господа Інсуса предъ погребеніемъ.

Около задней ствим храма выведень огромный куполь на 18 столбахъ, связанныхъ сводами. Здёсь, подъ этимъ куполомъ, находится пещера Гроба Господня. Надъ нею выстроена небольшая мраморная часовня. По объимъ сторонамъ входа въ нее стоятъ больше водсвёчники; надъ входомъ—образъ Воскресенія Христова. Дверь въ часовнё узкая в низенькая.

Внутри часовня раздёляется на двё части: первая часть отъ входа навывается придъломе Ангела. Здёсь Ангелъ Господень, отваливши камень отъ гроба Христова, сидёлъ на немъ. Обломокъ отъ этого камен служитъ престоломъ для совершенія об'ёденъ. Надъ нимъ по потолку виситъ рядами дорогія лампады.

Изъ придъла Ангела узвій, малый входъ, безъ дверей, ведеть въ другую часть—въ ту самую пещеру, въ которой положено было тьло Спасителя. Пройти въ нее надо согнувшись. Пещера вырублена вся изъ скалы и очень не велика—аршинъ около трехъ длиною и двухъ шириною. Вся она, и снаружи, и внутри выложена мраморомъ; половина пещеры во всю длину ез занята каменнымъ выступомъ, вырубленнымъ, словно лавка, въ скалѣ, изъ которой сдѣлана вся пещера. Этотъ-то выступъ и есть тотъ гробъ или каменное ложе, на которомъ возлежало пречистое тѣло Іисуса Христа до Его воскресенія. Надъ гробомъ на стѣнѣ стоить мраморный образъ Воскресенія Христова. По своду пещеры виситъ множество ламиадъ, которыя теплятся день и ночь. Около гроба стоять благовонные цвѣты въ фарфоровыхъ вазахъ.

«Святой свёть—у гревовь, пишеть Старый Паломникь, или Священный Огнь русских паломниковь, "искони" являемый во храмё Воскресенія въ Іерусалимі въ послідній день Страстной Седмицы въ два часа пополудни,—торжество, коему подобнаго ніть во всемъ христіанскомъ мірів. Предъ этимъ храмовымъ актомъ происходить троекратный около часовни Св. Гроба ходъ греческаго духовенства съ хоругвими и півснопівніемъ, что длится нівсколько минуть. Май до-

велось быть очевидцемъ происходящаго въ это время во храмѣ Воскресенія два раза. Испытываемое внёшними чувствами при этомъ арѣлищѣ передать съ надлежащею точностью не легво.

Обывновенно въ Великую Субботу, въ половинъ второго часа, раздается колоколь въ патріархів. Начинается оттуда шествіе. Длинною, черною лентой входить греческое духовенство во храмъ, предшествуя его блаженству патріарху. Онъ въ полномъ облаченів, сіявіцей митрі, орденахь и панагіяхь. Духовенство медленною поступью минуеть камень муропомазанія, идеть въ помосту. соединяющему кувуклію 1) съ соборомъ, и затвиъ между двукъ рядовъ вооруженной турецкой рати, едва сдерживающихъ натискъ толпы, исчезаеть въ большомъ алтаръ собора. Патріархъ останавдивается предъ царскими вратами. Два архимандрита съ јеродјаконами его разоблачають. Безъ метры и всёхъ архипастырскихъ отдечій, въ бълой полотняной хламедь, подпоясанный кожанымъ ремнемъ, онъ возвращается, въ сопровождения метрополитовъ и архіереевъ, ко входу въ часовию. Входъ запечатанъ турецкою печатью, охраняемою офицерскимъ нарауломъ. Наканунъ въ храмъ уже всв сввчи, лампады, паникадила потушены.

Послё троевратнаго обхода духовенствомъ, предшествуемымъ коругвеносцами, часовни Св. Гроба, съ пѣніемъ шестаго гласа воскресной стихиры: «Воскресеніе Твое, Христе Спасе, Ангеля поють на небесѣхъ, и насъ на земли сподоби чистымъ серцемъ Тебѣ славити», патріархъ останавливается на помостѣ предъ наружнымъ входомъ въ часовню. Здѣсь его ожидаетъ армянскій епископъ въ облаченіи. Турецкій офицеръ снимаетъ печать. По входѣ натріарха, а за нимъ и армянскаго епископа, дверь снова запирается. Оба раза и епископа не замѣчалъ, но если онъ, по увѣренію нѣкоторыхъ, а между ними и знаменитаго паломника нашего Андрея Муравьева, и входить за патріархомъ, то остается въ предѣлѣ Ангела бездѣйствующимъ свидѣтелемъ. Греческій же іерархъ прониваетъ чрезъ низкое отверстіе поперечной стѣны ко Св. Гробу.

Следують страшныя... страстныя минуты... вногда четверть часа, иногда двадцать минуть... Это—целый векь трепетнаго ожиданія... Гробовое молчаніе... Представьте себе мертвенную тишину многотысячной, дивой толны, такую, что пролети птица—слышевь быль бы шумь крыльевь, и поймете тогда степень напра-

<sup>1)</sup> Такъ называется часовня съ пещерою Гроба Господня.

женнаго ожиданія этого люда. Только вмівшіє случай пережить эти минуты въ состояніи понять, какъ быются тогда сердца.

Въ кувукліи, въ предъд Ангела, въ съверной и южной стънъ два отверстія, овальныя, величиною въ большое столовое блюдо. Въ съверномъ... вдругъ покавывается длинная свъча... посломися! "Влагодать!.. Господи помилуй! Киріе элейсонъ!... Воля динъ, иля динъ, эль-Мессія!" (арабское: нъть въры иной, какъ православная!) Крвки, вопли, неумолкающіе, неистовые несутся снизу, снерху, съ балконовъ, галлерей, ложъ, карнизовъ, отовсюду оглушительные возгласы, звонъ колоколовъ, торжественные звуки деревянныхъ билъ, трескъ барабановъ, ръзкія трели металлическихъ молотковъ, все скачетъ, кричить, все лъзетъ на плечи другъ къ другу; страшные вопли женщивъ, дътей... Мив сдается, что я въ громадномъ зданіи, безъ выхода, охваченномъ пожаромъ. Огонь моментально сообщается всюду, у всъхъ горятъ пучки свъчъ, ихъ спускаютъ на веревкахъ съ галлерей, зажженныя летять вверхъ. Весь храмъ объятъ пламенемъ.

Съ невмовърными усиліями солдаты едва усиввають очистить путь вышедшему изъ кувуклін патріарху. Блёдный, со страдальческими чертами лица отъ глубокаго душевнаго потрясенія, патріархъ медленно приближается къ соборному алтарю. Такъ во время оно Монсей оставляль выси Синайскія. Патріархъ простираеть въ об'є стороны зажженныя св'єчи. Кто усивваеть тушить свой пукъ и ловить пламя патріаршей св'єчи... Существуеть обыкновеніе являться къ торжеству съ 33 св'єчами, связанными въ пучокъ, — воспоминаніе о числ'є годовъ земной жизни Спасителя.

Въ алтаръ патріархъ отдыхаеть не болье пяти минуть, и затьмъ удаляется; мало-по-малу и все духовенство исчезаеть изъ храма.

Что же произошло? откуда же взялся огонь у патріарха? Тако-, разум'єтся, вопросы у скептика на язык'в.

старъмий архипастырь, не обращая вниманія на то, что тось въ тонъ вопроса, невозмутимо отвъчаль такъ (мною записано въ слово въ слово записано было слышанное):

нлостивый государь, извольте знать, безь очновъ уже не

чтецъ. Когда виервые вошель я въ предвлъ Ангела и за мною вакрылись двери, тамъ царилъ полумракъ. Свётъ едва провикалъ чрезъ два отверстія взъ ротонды Св. Гроба, тоже слабо освіщаемой сверху. Въ придълъ же Св. Гроба я не могъ различитьмолитвенникъ ли у меня въ рукахъ, или что другое. Едва-едва замвчалось какъ бы бълесоватое пятно на черномъ фонв ночи; то очеведно, бълъла мраморная доска на Св. Гробъ, Когда же я отврылъ молитвенникъ, въ удивленію моему, печать стала вполяв доступна моему зрвнію безъ помощи очковъ. Не успвлъ и прочесть съ глубокимъ душевнымъ волненіемъ строки три-четыре, какъ, взглянувъ снова на доску, бълъвшую все болъе в болъе в тавъ, что мев явственно представились уже всв четыре ея края. заметиль я на досей оной какъ бы мелкій разсыпанный бисерь разныхъ цветовъ, вернее сказать какъ бы жемчугъ съ булавочную головку и того меньше, -- доска начала уже положительно издавать яко бы свътъ. Безсознательно сметая взряднымъ кускомъ ваты этоть жемчугь, который началь сливаться подобно каплямь масла. и почувствоваль въ ватъ нъкую теплоту и столь же безсознательно воснулся ея фитилемъ свёчи. Онъ вспыхнулъ, подобно пороху, и - свъча горъла, и три образа Воскресенія озарила, какъ озарила ликъ Св. Богоматери и всв металлическія наль Св. Гробомъ лампады. Предоставляю за свыъ вамъ, мелостевый государь, судить о моемъ въ ту минуту душевномъ волненіи и за симъ вывести отвътъ на сдъланный вопросъ".

Сказанія о явленін огня на Св. Гроб'в восходять до II стол'єтія нашей эры. Указывается на свидетельства отцовъ Церкви-Григорія Нисскаго в Іоанна Дамаскина. У перваго читаемъ: "Петръ вършлъ, видълъ же не токмо чувственными очима, но и высовимъ апостольскимъ умомъ: исполнена убо была гроба свъта, такъ что котя в ночь была, однако двима образы видиль внутренняя: чувственно и душевно". У вторато же: "Петръ предста ко гробу и свътъ зря во гробъ ужасашеся"... На стражъ Св. Гроба уже нъсколько въковъ стоятъ православные ісрарки. Теперь, если даже и допустить и всоторую основательность въ сомивніяхъ нев врующухъ, возможно-ли подумать, что въ длинномъ рядъ наслъдниковъ престола Св. Іакова не овазалось бы не единаго ставленника во главъ Герусалимской Церкви, который бы, впервые приступая въ священнодъйствію у Св. Гроба въ Великую Субботу в, познавъ свитотатственное, діаволу угодное дело на Гробъ Господнемъ, не возмутился бы душою и не явилъ, во ими предержимой вмъ хоругви Православія, всю ложь діянія и обмань, подозрі-

Теперь сділаемъ краткій перечень сказаній древнихъ и новійшихъ паломниковъ о явленій священнаго огня при Гробії Господнемъ.

Первый изъ русскихъ паломинковъ, игумена Ланіцав, путешествовавшій по Св. Землі въ конпі XI в началі XII віка, пишеть: "И се ми показалъ Богъ видъти худому и недостойному рабу Своему. Ланінду вноку: видъхъ бо очима своима грешныма, какъ сходить свёть святый во Гробу Животворящему Господа. Бога и Спаса нашего. О томъ скажу, яко же видъхъ поистинев. Игуменъ Данінлъ обращался за покровительствомъ къ королю Балдунну I. «Видель, какъ въ Великую Пятницу, по вечерие, потврають Гробъ Господень, и помывають кандила, сущая надъ Гробомъ и наливають кандила вси та масла деревиний, чиста и не вжигають свётиленъ в запечативють Гробъ Госполень во второй часъ ноши». Съ разръшения Балдунна и онъ (Данияль) поставиль тогда средъ Св. Гроба Господня русское кандило, - еже поставихъ азъ грашный. Заутра же въ Великую Субботу, въ шестый часъ дня, собираются вси люди предъ церковію Воскресенія Христова.. и ждуть, дондеже внязь Балдвинь прівдеть съдружиною, в бываеть тогда отвератіе дверемъ перковнымъ и входять вси людіе въ церковь въ тесноте велицей и наподняють церковь и виж церкви, около Голговы и около Краніева м'вста и дотол'в, ид'яже Кресть Господень, -- все полно будеть людей... И яко бысть сельный чась дня субботняго, пойде князь Балдвинъ ко Гробу Господню и съ друженою своею взъ дому своего-вси боси и пъщи. И повелъ же (Балдуннъ) игумену Святаго Саввы стати надъ Гробомъ со всёми чернецы и съ правовърными попы, а менеже худаго повелъ поставити высоко надъ самыми дверьми гробными противу великому алтарю, яко дозръти ми бяше во двери гробныя. Двери же гробныя всё трои замчены и запечатаны печатью царскою... Яко почаша паремьи чести Субботы Великія, и на первой паремьи изыде епископъ съ діакономъ изъ великаго алтаря и прінде къ дверямъ гробнымъ, и призръ въ гробъ сквозь хрестцъ дверей тъхъ и не узръ свъта во гробъ и возвратится всиять во алтарь. Епископъ съ діакономъ паки припаде къ дверемъ гробнымъ и не увидъ ничто же во гробъ. Тогда вси людіе возопиша со слезами: лейсонъ (Господи помилуй)!» Яко бысть 9-му часу минущу начаша пъти проходную: «Госполеви посли»; тогда внезапу туча мала оть востока и ста верхомъ непокрытымъ налъ

тоя церкве, и одожди надъ Гробомъ Господнимъ. И тогда внезапу возсія свёть во гробі святімь и изыде блистаніе страшно и свётло изъ Гроба Господня. И прінде епископъ съ четырьма діаконами и отверзоша двери гробныя. И взяща свіщу у князя того Балдвина и вниде, взже свіщу княжу первое отъ світа того святаго, изнесше изъ гроба свіщу и вдасть ю самому князю тому въ рупі; и ста князь на місті своемъ, держа свіщу ту съ радостію великою... Світь же святый ність яко огнь земный, но чудно инако світься изрядне, пламя его «червлено» яко киноварь. И тако вси людіє стоять со свіщами горящими, вопіють же вси непрестанно: «Господи помилуй!»—съ радостію великою и веселіємъ, видівши світь Божій святый».

Путеществовавшій по Св. Землів въ половинів XV столівтія іеродіаконт Зосима, монахъ Сергіевской пустыни, свидітельствуеть о невидимомъ зажженій лампадъ надъ гробомъ.

Московскій купець Трифонт Коробейниковт, путешествовавшій въ 1583 году по повельнію царя в великаго князя Іоанна Васильевича, сообщаєть слёдующее: "Прівде же патріархъ къ дверемъ и повель турнамъ придёль отпечатати; патріархъ же отверзе двери гробницы и—узревше вси людіе благодать Вожію, сошедшую съ небесь на Гробъ Господень въ огненномъ образь, отно ходящу по Гробу Господню по дски мраморни и всякими цепты, что молнія съ небеси. Патріархъ же вниде единъ въ придёль Гроба Господня, имуще въ обоихъ рукахъ свыщи многія, приступи ко Гробу Господню, держа свыщи вскрай Гроба Господни и сниде огонь съ Гроба Господня, яко же молнія на патріаршу руку и на свыщи, и абіе загорышася свыщи въ патріаршихъ рукахъ предъ свыми людьми и наст сподобилт Бого видпти».

Антіохійскій монахъ, уроженецъ русскій, В. Барскій, описыван свое путешествіе въ началі XVII в. въ Іерусалимъ, говорить: "Заутріе въ Великую Субботу всі лампады и свіщи сами турки съ иноками греческими и арминскими, вся престолы и углы церковныя, горі и внизу созирають, аще могуть, гді какого либо світило буде обрісти и всюду угашають. Бывшу же яко полчасу осьмому дня намістникъ патріарха взыде со всімъ священнымъ соборомъ и творяху обхожденіе окресть каплицы Гроба Христова, поюще: «Воскресеніе Твое, Христе Спасе нашъ, Ангели поють на небесіхъ» ... общедше же прежде священницы вси завратишася въ великій олтарь... Намістникъ же, турчину отрішившу печать и отверзшу двери, вниде внутрь гроба со свічами невоз-

женными... ввупъ же съ архіереемъ греческимъ и епископъ армянскій внутрь вниде, обаче не дъйствуеть, токмо зрить чудо творимое и стоить за первыми враты великими при камени, иже отваленъ есть отъ гроба (въ придълъ Ангела). Архіерей же греческій во внутреннъйшія входить врата, идъ же есть Гробъ Христовъ мраморенъ, и тамо, не въмъ како и каковымъ образомъ, запаляетъ свъщи мнози и даетъ единъ связань свъщь отъ руки своея армянскому архіепискому, таже износить вонъ къ народу. Сіе азъ самъ видъхъ, и тогда утвердихъ маловъріе мое.

Іеромонахъ Мелетій, бывшій въ Іерусалимь въ вонць XVIII стольтія, также, описавъ происходящее въ Великую Субботу у Св. Гроба, передаетъ слова архіепископа Мисавла, отправлявшаго тогда при явленіи огня служеніе: "Вшедше мив, сказаль с. Мисавль,—внутрь ко Св. Гробу, видимъ бъ на всей крышь Гробной блистающъ свъть, подобно разсыпанному мельому бисеру, въ видъ бълаго, голубаго, алаго и другихъ цвътовъ, который потомъ сово-купляяся красньль, и претворялся въ теченіе времени въ вещество огня; но Огонь сей, въ теченіе времени, какъ только можно прочесть не спѣша четыредесять крать "Госноди помилуй!" не жжеть и отъ сего-то огня уготованныя кандила и свъщи возжигаются. Но, впрочемъ, присовокупляеть онъ,—какъ и откуду сіе бываеть? сказать не моги!"

То же самое по существу говорить и знаменный паломникъ Андрей Муравъевъ, бывшій въ Іерусалимь при томъ же митрополить Петры Аравійской Мисанль... "Прежде его (торжества) начала отворяють на мигь двери часовни (прежде запечатанныя) игумену храма и онъ ставить на Св. Гробъ незажженную лампаду, выбсть съ двумя пуками свъчь, изъ 33 каждый, въ память годовъ Христовыхъ, и кладеть хлопчатую бумагу, дабы собирать ею Св. Отонь, появляющійся, какъ говорять, малыми искрами на мраморной плить.

Почти въ тъхъ же выраженіяхъ повъствуеть о Св. Огнъ путешествовавшій три года спустя другой знаменитый паломнивъ нашъ, Аераама Сергъевича Норова. Въ его свидътельствъ поразителенъ однако сообщаемый вмъ такой фактъ, что митрополитъ, направляясь въ часовнъ Гроба Господня для принятія Св. Огня, удостоилъ дать ему съ тремя другими особами разръшеніе слъдовать за нимъ въ придълъ Ангела. "За нами, говоритъ онъ, затворились двери. Никогда не угасающія лампады надъ Гробомъ Господнемъ были уже потушены; одно слабое освъщеніе приходило

въ намъ изъ храма сквозь боковыя отверстія часовии... Одинъ только митрополить вошель (далве) въ вертепъ Гроба Господия. Я виділь, продолжаеть Норовь, какь престарільй митрополить. свлонясь предъ низвимъ входомъ, вошелъ въ вертепъ и повергся на колвин предъ Святымъ Гробомъ, предъ которымъ ничего не стояло и который быль совершенно обнажень. Не прошло минуты, какъ мракъ озарился свётомъ и митрополить вышель къ намъ съ пылающимъ пукомъ свъчей... Я очень желадъ, добавляеть А. Норовъ, сойтись съ латинскими монахами дружественно. Беседуя однажды съ ними въ душевномъ прискорбіи о распрахъ, разділяющих христіанскія церкви (въ Герусалим'в въ особенности, прибавлю отъ себи), я слышаль жалобы отъ ихъ настоятеля на грековъ; онъ упрекалъ ихъ, между прочимъ, за Святой Огонь. Онъ прибавляль, что говорить мий о томь, какь европейцу. Я отвічалъ, что если онъ принимаеть это за обрядъ, то и въ такомъ случав обрядь этоть освящень столетіями, в что Римская церковь не виветь права на такой упрекъ; что мив Италія коротко знакома, что в и такъ же отнесусь къ нему, какъ европейцу, о совершаемомъ обрядъ въ Неаполъ, въ церкви Св. Януарія, когда хранимая въ склянкъ кровь мученика, будучи вынесена передъ народомъ, начинаетъ кипъть. Туть настоятель воскливнулъ: "но въдь это-настоящее чудо" и не внималъ никакимъ возраженіямъ. "Если это такъ, сказалъ я ему, -- то позвольте мив болве вврить чуду, совершающемуся на Гробъ Самого Спасителя, чъмъ чуду Св. Януарія"

Если сопоставить мною испытанное два раза, мною слышанное изъ устъ глубовопочитаемаго іерарха, свищеннодъйствовавшаго при чудномъ ивленіи Св. Огня, съ безчисленными сказаніями богобоязненныхъ паломниковъ, повторившихъ почти слово въ слово то же объ этомъ ивленіи, то сомнінію въ чудесномъ по временамъ явленіи священнаго огня при гробів Господнемъ нівтъ міста».

— Празднование Пасхи у современных вереевт. Праздникъ Пасха, —это «торжество изъ торжествь» въ Христовой церкви, — является также великимъ праздникомъ и для правовърнаго еврея. Мы, христівне, здъсь «смерти празднуємъ умерщвленіе и иного житія въчнаго начала», а они вспоминають и торжествують величайшій моменть въ исторіи еврейскаго народа, освобожденіе отъ рабства въ Египть и начало особеннаго промышленія Вожія о немъ. Поэтому в во времена библейскія и въ настоящее время евреи торжественно празднують свою Пасху.

Во времена ветхозавътныя празднованіе Пасхи у евреевъ опре-

двлялось предписаніями закона Монсеева.—Эти предписанія устанавливали порядокъ торжества общественнаго,—при скиніи, а затвиъ при храм'в Іерусялимскомъ,—и семейнаго, домашняго.

Въ кн. Левитъ (XXIII, 5-14) находится слёдующія санія: «въ первомъ місяці въ 14 день місяца между вечерними Пасха Господу. И въ 15 день месяца перваго праздникъ опреснововъ Господу; семь дней опреснови да ясте. И день первый нареченъ свять будеть вамъ, всякаго дела работня не сотворите. И да принесете всесожжения Господу 7 дней, и день седьмый нареченъ свять будеть вамъ: всякаго дела работая не сотворите. И рече Господь въ Монсею: глаголи сыномъ Изранлевымъ: егда вивдете въ землю, юже Азъ даю вамъ, и пожнете жатву ея и првнесете снопы начатокъ жатвы вашея въ жрецу. И вознесеть снопъ предъ Господа пріятенъ вамъ; на утріе перваго дне субботы да вознесеть его жрецт. И сотворите... овча непорочно, единолите во всесожжение Господу. И жертву его двѣ десятины муки ишенечны спряжены въ елев... в возліяніе его вина четвертую часть вна <sup>1</sup>) и хлъба и приженыхъ класовъ новыхъ да не сиъстъ даже до того дне самаго, дондеже првнесете вы дары Вогу нашему» ...

Въ этихъ предписаніяхъ ничего не говорится о празднованія Пасхи домашнемъ, семейномъ, потому что они были даны раньше, при самомъ установленіи праздника. Въ кн. Исходъ (ХП, 1—14) говорится объ этомъ слёдующее:

«Рече Господь въ Монсею и Анрону въ земли Египетстви, глаголя: рцы во всему сонму сыновъ Изранлевыхъ: въ десятый день мъсяца сего (нисана) да возметь кійждо овча по домамь отечествъ, війждо овча по дому. Аще же мало вхъ есть въ дому, яко не довольнымъ быти на овча, да возьметъ съ собою соседа ближняго своего по числу душъ; кійждо довольное себв сочтеть на овча. Овча совершенно, мужескъ полъ, непорочно и единолътно будеть вамъ, отъ агнецъ е отъ козлещъ прівмете. И будеть вамъ соблюдено даже до четыренадесять дне місяпа сего: и заколють то все множество собора сыновъ Израиленыхъ къ вечеру. И прівмуть отъ врове в помажуть на обою подвою и на прагать въ домекь, въ нихъ же севдять тое. И севдять мяса въ ноще той печена огнемъ, в опреснови съ горькимъ зеліемъ снедать. Не спесте отъ нихъ сурово, неже варено въ водъ... Не оставите отъ него до утрія, п вости не сокрушите отъ него, останки же отъ него до утра огнемъ сожжете. Сице же сибсте е: чресла ваша препоясана и сапози ваши на ногахъ вашихъ и жезлы ваши въ рукахъ ва-

<sup>1)</sup> Инъ мира для жидеостей около 12 стакановъ.

шихъ и сийсте е со тщаніемъ: Пасха бо есть Господня... И будетъ вамъ день сей въ память и празднуйте той праздникъ Господу во вся роды ваша»...

Согласно вышевзложеннымъ узаконеніямъ и праздновалась у евреевъ Пасха во времена ветхозавѣтныя.

Какъ же теперь у евреевъ празднуется этотъ веливій праздвивъ? Много віковъ тому назадъ пересталь существовать храмъ Іерусалимскій, прекратилось священство и жертвы Богу по закону Моисееву... Містомъ общественной молитвы евреевъ стали синагоги, надъ закономъ Моисеевымъ нагромоздилось пространное и мелочное толкованіе въ роді Талмуда и Каббалы; сами евреи разсівнись по лицу земли и утратили національную самостоятельность... Естественно, что благодаря всему этому въ значительной степени взийнился и характеръ праздниковъ еврейскихъ.

Не лишенное интереса описаніе праздника Пасхи у современныхъ евреевъ мы и думаемъ предложить вниманію читателей.

Еще въ вечеру кануна праздника Пасхи 1) всв еврейскія жилища избавлены отъ негоднаго хомеца (вив-праздничной пици); все прибрано, вездв чисто в пріятно на взглядъ. Правда, оставляется еще немного пищи, но только на ужинъ и на завтракъ.— За всвиъ твиъ требуется еще совершить последній актъ окончательнаго уничтоженія хомеца. Придя вечеромъ изъ синагоги и наскоро поужинавъ, глава семьи принимается за выполненіе этой важной заповеди. Часомъ раньше, жена уже позаботилась приготовить, что нужно, для этой священной церемонів. Размельчивъ на крошки кусовъ чернаго хлёбя, она разделила ихъ на маленькія кучки и разложила по разнымъ потленнымъ м'естамъ комнаты, чтобы мужу не легко было найти ихъ, черезъ что заслуга его передъ Богомъ будетъ больше.

Въ сопровождения жены и всёхъ домочадцевъ хозяинъ отправляется отыскивать комецъ—съ большой деревянной ложкой въ одной рукъ и гусинымъ крыломъ въ другой; онъ обходитъ комнаты, внимательно осматривая каждый потаенный уголокъ; найдя кучку крошекъ, тщательно сметаетъ ее крыломъ въ ложку.

— Когда собраны будуть всй крошки, ложку съ комецомъ обвязывають бълою тряпицею и вмёстё съ крыломъ прячуть въ надежное мёсто.

На следующій день, тотчась после утренней молитвы, все семейство наскоро завтракаеть остатвами хомеца, после чего онъ

<sup>1)</sup> Описаніе это извлечено изъ ст. «Пасхальная пѣснь»—Историческій Вѣстнивъ 1901 г. вв. 2-я.

уже абсолютно воспрещается и тотчасъ же глава семьи вчерашнюю ложку съ комецомъ и крыло бросаеть въ пылающую печь на всесожжение, прочитывая при семъ особую краткую молитву.

Вечеромъ наступаетъ праздникъ. — Мужской полъ, безъ различія возраста, отправляется въ синагогу, на вечернюю молитву, а женскій — принимается приготовлять все, что нужно для пасхальнаго стола, и царскій престолъ 1) для главы семьи, пристраиваемый у самаго стола.

Накрыть столь чистой скатертью. Посреди его стоять въ рядь три подсвичника; близь нихъ объемистый графинь съ виномъ домашняго издиля и вокругь него стоять спеціально пасхальные "кейсесы" (стаканы) по числу душь семейства; затымъ немного поодаль поставлены три блюдечка, на одномъ головки хрйна, на другомъ—пучекъ зеленой петрушки, а въ третьемъ т. н. "харейсесъ" (родъ тиста желто-бураго цвйта изъ смиси толченыхъ грецкихъ ориховъ, изюма, имбиря, корицы и т. п.), возли нихъ двитарелки,— одна съ легкимъ тузлукомъ (разсолъ), а другая— съ поджареннымъ говижьимъ мосоломъ, напоминающимъ пасхальнаго агнца; въ заключеніе же всего передъ мистомъ, гди находится сйдалище главы семейства, поставлена тарелка съ тремя мацами. — Убравши столъ, хозийка облачается въ праздничныя одежды.

И вотъ глава семейства является домой. Послѣ обычнаго взаимнаго привѣтствія, онъ облачается въ царское одѣяніе, состоящее изъ т. н. кителя (длинная рубаха съ широкими рукавами и большимъ воротникомъ), бѣлаго широкаго пояса и бѣлой ермолки, и возлегаетъ на своемъ импровизированномъ тронѣ.—Начинается праздникъ. Одинъ изъ старшихъ членовъ семьи разливаетъ изъ графина вино по всѣмъ стаканамъ, берутъ ихъ въ руки, и прочитывая молитву выпиваютъ до дна; затъмъ усаживаются вокругъ стола по старшинству.

Тотчасъ за этимъ дверь комнаты запирается на влючъ. Глава семейства правою рукою береть за врай тарелки съ мацами, остальные также, и всё монотоннымъ полугрустнымъ голосомъ читаютъ слёдующій монологъ: "Вотъ хлёбъ убожества, который ёли наши предки въ землё Египта. Кто голоденъ, приди в ёшь!

<sup>1)</sup> Талиудъ увъряетъ, что въ этотъ вечеръ все еврен, глави семействъ, возводятся Богомъ въ царскій санъ, и ови должни именоваться всё въ этотъ вечеръ—царями и вести себя по царски: облачаться въ царскій одежды и возсъдать на царскихъ тронахъ. Царскій тронъ, устранваемий въ этотъ вечеръ,—это обыкновенная кровать, мягко и роскомно убранная съ высокимъ изголовьемъ, приспособленнимъ къ возлежанію на манеръ древнихъ.

Кому требуется, приди и соверши съ нами Пасху! Въ нынѣшнемъ году мы здѣсь (на чужой землѣ); на будущій годъ будемъ въ землѣ Изранля. Въ нынѣшнемъ году — мы рабы, на будущій же годъ всѣ будемъ сыны свободы<sup>а</sup>.

Когда монологъ кончент, младшій сынъ, взгромоздившись на столъ, обращается въ отпу съ следующими четырьмя вопросами: 1) почему это сегодня мы ёдимъ одну мацу, а въ прочее время всякій хлёбъ, какой вздумается; 2) почему сегодня ёдимъ горькія коренья, а въ другое время сладкія на вкусъ овощи; 3) почему въ другіе вечера года мы ни разу не макаемъ зелень (въ тузлувъ), а сегодня дважды; 4) почему въ другіе вечера во время трапезы мы сидимъ обыкновенно, а нынѣ возлагаемъ? Эти вопросы предварительно разучьваются дётьми въ школахъ.

Окончивъ вопросы, мальчикъ садится на свое мѣсто, а глава семейства, а за нимъ всъ остальные, какъ бы въ отвъть на эти вопросы, разомъ вслухъ начинають читать исторію рабства Евреевъ въ Египтъ и освобожденія отъ него. Чтеніе продолжается часъ и два.

Чтеніе кончается, в глава семья береть головку хрвна, макаеть ее въ блюдечко съ хайресесъ и цвликомъ глотаеть; потомъ съвдаеть нвсколько стеблей зеленой петрушки, предварительно обмавнувъ ихъ въ тузлукъ....То же въ точности исполняется и всвми остальными.

Затемъ, глава семьи беретъ изъ тарелки верхнюю мацу и, разломивъ ее на куски, раздаетъ сидящимъ за столомъ, которые, по прочтении краткой молитвы, събдаютъ эти куски. Потомъ, разломивъ вторую мацу, но такъ, чтобы каждому досталось по два куска, онъ кладетъ между кусками хрвнъ и жуетъ все это вместв, предварительно произнеся слова: "такъ делалъ Гилелъ въ то время, когда храмъ Герусалимский существовалъ"... То же повторяется и другими членами семьи.

Вслідь за этимъ глава семейства береть посліднюю мацу разламываеть ее на 2 части, одну оставляеть для стола, а другую причеть подъ подушку своего изголовья, послі этого начинается настоящая трапеза.—Сперва ставится на столь тарелка съ крутосваренными яйцами, которыя ідять, накрошивь въ соленую воду; затімь, крошать мелко хрупкую мацу въ большую миску съ горячимъ борщемь; потомъ—рыбу, т. н. кнейделы подъ куринымъ соусомъ, курицу съ різдькой въ прикуску; наконець, въ виді дессерта т. н. цимесъ изъ моркови и пастернака.

Ставаны наполняются вышеупомянутымъ напиткомъ; важдый

ставить свой стаканъ предъ собой, мизницемъ правой руки макаетъ въ жидкость и образовавшуюся отъ этого на кончикъ пальца каплю стряхиваютъ на нелъ. — И это повторяется до 10 разъ по числу казней, посланныхъ Богомъ на Египтинъ за ослушание фараона, при чёмъ нарасийвъ произносится название казней.

Ставаны выпиваются до дна и наполняются вновь. Этотъ моменть одинъ изъ важныхъ во всемъ паскальномъ обрядъ: теперь ждуть дорогого желаннаго гостя, воторый въ этотъ вечеръ посвщаетъ всв Еврейскія жилища. Этотъ гость—Илія пророкъ. Ему очищаютъ почетное мъсто у стола, ставятъ стулъ или вресло и на столв предъ нимъ полный ставанъ вина.

Кто-лябо изъ сидащихъ за столомъ отворяетъ запертую дверь и всё быстро поднимаются съ своихъ мёстъ, со взорами, обращенными къ двери, громко разомъ привётствуютъ вошедшаго невидимаго гостя.—И тотчасъ, въ присутствии Великаго пророка, евреи начинаютъ изливать свою горечь на свою судьбину въ чужой землё, въ землё враговъ своихъ гоевъ. Плачевнымъ голосомъ всё читаютъ псаломъ Давида.

Затемъ ставаны вейсесъ выпиваются и наполняются вновь; глава семьи разламываеть оставленную половинку мацы, по кусочку даетъ каждому изъ трапезующихъ, которые и съёдаютъ ихъ.—Вновь выпиваются ставаны-вейсесъ в начинается пёніе паслальныхъ пёсенъ.

Этимъ пеніемъ и заканчивается пасхальное торжество.

«Холм. Еп. В.»

#### объявленія

# подписка на 1903 годъ "БУДЬТЕ ЗДОРОВЫ!"

Семейный гигіеническій журналь (7-й годь изданія).

Въ 1903 году программа журнала остается та же, какъ и въ первые 6 лътъ. Статъи по различнымъ вопросамъ сохраненія здоровья и самопомощи и въ бользняхъ, популярная медицина, домошняя гигіена, леченіе безъ помощи врача, безплатные медицинскіе совъты. При этомъ общедоступное изложеніе, легко исполнимыя наставленія и рецепты, немедленные отвъты подписчивамъ на вопросы касательно ихъ здоровья, исключительно практическій свъдънія. Каждый читатель найдеть много полезнаго для себя въ журналъ "Будьте здоровы!" Лем выходять два раза въ мъсящъ. Подписная цъна съ пересылкой: годъ 4 рубля, полгода 2 рубля, четверть года одинъ рубль. Адресъ: С.-Петербургъ, редакція "Будьте здоровы!"

#### ХУДОЖЕСТВЕННАЯ

# RAHTOLOGOII M RAHDATOOHOAM

**MACTEPCKAS** 

# Алексты Петровича ПЕТРОВА съ С-ми.

——» Существуетъ съ 1852 года. «——

*МОСКВА, Мѣщанская ул., домъ № 98.* ПРИНИМАЮТСЯ ЗАКАЗЫ

НА ХУДОЖЕСТВЕННО-РЪЗНЫЯ, ЖИВОПИСНЫЯ и ИКОНОПИСНЫЯ Р А Б О Т Ы,

какъ-то: Церковные иконоотаси (и военно-походные) из развих отрого видержанних стиляхъ, мъстные и запрестольные кіоти, балдахини надъ престолами, гробинци подъ плащаницу, запрестольные крести и рами съ тумбами, крести оъ предотожнии съ ръзной горой, аналом, престоли, жертвенник, свъчные жиние и зердали для присутственныхъ мъстъ,

А ТАКЖЕ ПРОИЗВОДИТСЯ РЕСТАВРАЦІЯ

МКОНОСТАСОВЪ, ИКОНЪ, ВНУТРЕННЕЙ и НАРУЖНОЙ ЖИВОПИСИ ВЪ ХРАМАХЪ и пр-

и золоченіє главъ и крестовъ.

Рисунки, смёты и чертежи высылаются по первому требованію.

# ИКОНОСТАСНАЯ ФАБРИКА

# Ивана Ефимовича Гетмана съ С-ми

ВЪ ТАМАРОВКЪ,

Курской губерніи, Бългородскаго увада. (Серебр. мед. на всерос. выст. 1887 г. въ Харьковв)

ПРИНИМАЕТЪ ЗАКАЗЫ НА УСТРОЙСТВО

# ИКОНОСТАСОВЪ И КІОТОВЪ

въ православныхъ церквахъ, написаніе въ нихъ живописи и украшенія стінъ альфрейной росписью.

заказы исполняются прочно, аккуратно и по умітреннымъ цімамъ, гді нужно—съ разсрочкой платема.

# ФАБРИКАНТЪ ЦЕРКОВНОЙ УТВАРИ

ТОРГОВАГО ДОМА

# АНДРЕЯ ЗАХРЯПИНА СЫНОВЬЯ.

Имъю честь довести до свъдънія г.г. покупателей въ нашихъ магазинахъ.

I.

### Въ Москвв

Никольская ул., верхніе торговые ряды 82, 155, 156, 227, 228, 229.

IL.

#### Въ г. Воронежв

Московская ул., противъ Духовной Консисторіи. Магазинъ открытъ съ 1-го октября 1902 г.

Ш

Въ приаркахъниже-

по шоссъ противъ

Въ Вологай и Ростови

СТОВВ Ярославской губ.

Всегда имъется полный и большой выборъ всей церковной утвари лучшаго издълія, художественной работы, собственной фабрики, всевозможныхъ размъровъ и рисунковъ какъ-то: паникадила, люстры, подсвъчники, лампады, хоругви, запрестольныя иконы, евангелія, кресты, сосуды, ковчеги, вънцы, металлическія свъчи, чаши водосвятныя, плащаницы, гробницы, иконы, парча для облаченіи и пр. и пр., также имъются и серебряныя вещи 84°, а также принимаются заказы на всевозможную церковную утварь, металлическія, такъ равно и серебряныя 84° и ризы на иконы, одежды на престолъ и жертвенники, царскія двери, кресты на главы, и ръщетки по солев и пр. и пр., какъ пично, также и заочно, посредствомъ переписки.

По требованію при заказѣ, Торговый Домъ высылаетъ смѣты и рисупки, а также въ случаѣ надобности высылается довѣренный, для лич-

пыхъ переговоровъ и принятія заказа.

Принимаются всякаго рода починки и ремонтированіе старыхъ вещей церковной утвари золоченіе и серебреніе исполняются въ точности безъ замедленія.

Цаны на церковную утварь существують одинаковыя какъ въ Московскомъ магазина, также въ Воронежскомъ магазина и ярмаркахъ.

При заказъ и покупкъ товаровъ для небогатыхъ храмовъ, дълается

разсрочка въ платежь.

Фабрина наша существуеть болье 50 льть и имьеть при себь оноло 500 человьнь мастеровь, благодаря лучшаго производства вырабатываемых въ ней предметовь и усовершенствованія, всьми необходимыми средствами, для выработки церковной утвари, скораго и авкуратнаго исполненія заказовь, пріобрыла самый громадный кругь г.г. покупателей и заказовь. Фабрика и главная контора въ г. Переяславль Заслыскомъ Влад. губ.

При выпискъ товаровъ, просимъ обозначать адресъ, чрезъ кого посылать товаръ, по жельзной дорогъ, до какой станціи, или чрезъ кон-

тору и адресъ почтовый.

Пьстимъ себя надеждою, что Вы не оставите насъ своимъ благосилоннымъ вниманіемъ, а также и посъщеніемъ нашихъ магазиновъ въ Москвъ и гор. Воронежъ.

Торговый Домъ Андрея Захряпина С-вья.

# листокъ

ЛЛН

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

80 Апръля № 8. № 1908 года.

Содержаніе. Дин и часы прієма у Его Высокопреосвищенства, Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго.—Высочайшее повелівіе.—Высочайшія награды.—Оть Совіта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училица.—Отчеть о состоянія Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отвошенія за 1901—1902 учебный годь (окончаніе).—Епархіальныя навінщенія.—Извістія и замітки.—Объявленія.

# ДНИ и ЧАСЫ ПРІЕМА

у Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго.

Въ Понедъльнинъ Его Высокопреосвященствомъ принимаются должностныя лица различныхъ учрежденій духовнаго вѣдомства, а именю: въ 10<sup>1</sup> з час. утра Преосвященный Викарій, съ 11 час. до часу дня: Ректоръ Семинаріи, Предсѣдатель Совѣта и Начальница Епархіальнаго Женскаго Училища, Смотритель Мужскаго Духовнаго Училища, Епархіальный Наблюдатель, Епархіальный Миссіонеръ, Городскіе Благочинные, Предсѣдатель Правленія Епархіальнаго свѣчнаго завода и др.

Во Вторнинъ въ  $10^{1}$  час. утра Севретарь и члены Консисторія; съ 11—до часу свътскія лица, священники и прочіе просители.

Въ Среду и Четвергъ отъ 11 час. утра до часу пріемъ тѣхъ же лицъ, что и во Вторникъ.

Въ Пятницу въ 10<sup>1</sup>/2 час. утра Севретарь в члены Консисторіи, а прочіе просители съ 11 до часу дня.

Въ Субботу, Воскресенье и вообще по праздникамъ пріема не бываеть.

Примъчанія: 1) Въ лётнюю пору, въ тё же дни и часы, Владыка принимаетъ просителей на дачё, кромё Среды, когда онъ принимаетъ съ 11 час. утра до часу дни всёхъ лицъ, имёющихъ къ нему надобность, ез городском домю.

2) Посвящающіеся въ духовный санъ (ставленники) съ ставлен-

ническими дёлами являются къ секретарю Его Высокопреосвященства, говёють предъ посвящениемъ въ Покровскомъ монастырё не менёе трехъ дней, потомъ направляются къ духовнику для исповёди; послё исповёди являются съ дёломъ къ Владыке и отъ него направляются къ посвящению.

3) Ключарь и регенть архіерейскаго хора являются въ Владыв'в въ 8 часовъ утра за день до архіерейскаго богослуженія.

#### Высочайшее повельніе.

Государственный Совыть, въ соединенныхъ департаментахъ промышленности, наувъ и торговли и законовъ и въ общемъ собраніи, разсмотрывъ представленіе Министерства Народнаго Просвыщенія о пенсіонныхъ правахъ законоучителей православнаго исповыданія женскихъ гимназій и прогимназій выдомства Министерства Народнаго Просвыщенія, мишніемъ положиль—въ изміненіе в дополненіе подлежащихъ узаконеній, постановить:

Законоучители православнаго исповъданія женскихъ гимназій и прогимназій въдомства Министерства Народнаго Просвъщенія и другихъ равныхъ имъ учебныхъ заведеній пользуются по пенсіи правами наравнё съ законоучителями православнаго исповёданія мужскихъ гимназій и прогимназій того же вёдомства.

Время, проведенное законоучителями православнаго исповъданія въ женскихъ гимназіяхъ и прогимназіяхъ Министерства Народнаго Просвъщенія въ сихъ должностяхъ послъ изданія Высочайше утвержденнаго, 10-го іюня 1900 года, мивнія Государственнаго Совъта о пенсіонныхъ правахъ служащихъ въ женскихъ гимназіяхъ и прогимназіяхъ Министерства Народнаго Просвъщенія (Собр. узак., ст. 1863), зачесть имъ на пріобрътеніе пенсіи на основаніяхъ, указанныхъ въ настоящемъ узаконевіи.

Его Императорское Величество изложенное митие Государственнаго Совта 24-го ноября 1902 года Высочайше утвердить соизвоиль и повелта исполнить. (Циркуляръ по Московскому учебному округу № 1, 1903 г.).

# Высочайшія награды.

Всемилостивъйше пожалованы въ 6-му апръля 1903 г., во дню Св. Пасхи, медалями, съ надписью "за усердіе": для ношенія на щев: золотою на Владимірской ленть: попечетель Александро-Невской г. Харькова 2-хъ классной церковно-приходской школы, пот. поч. гражд. Өеодоръ Енуровскій; на Анненской ленть: попечитель Славянской, Тронцкаго прихода, церковно-приходской школы, Изюмскаго уйзда, 2-й гильдін куп. Яковъ Асокина в отставной унтерь-офицерь Василій Иванова. Для нощенія на груди: золотыми на Анненской ленть: попечитель Висовской, Сумского-Повровскаго прихода, церковно-приходской школы, сумской мінц. Севастіянъ Деревянко; на Станиславской ленть: младшій в вольнонаемныйй писецъ при канцеляріи правленія Харьковской духовной семипарів, мінц. Неколай Олейниковь; серебряными: на Александровской ленть: учитель Сумской Тронцияго-прихода, церковноприходской школы, сынъ священника Яковъ Евечкій; на Анненской ленть: учитель церковнаго пвнін въ Харьковской духовной семинарів, крест. Николай Ковинь; на Станиславской ленть: попечитель Залушанской школы грамоты Богодуховского соборно-Успенскаго прихода, богодуковскій 2-й гильдій купецъ Григорій Панченко; попечитель Больше-Писаревской второвлассной шволы Богодуховскаго увада, 2-й гильдів купець Іметрій Демьяненко; попечитель Коломакской Николяевской церковно-приходской школы Валковскаго убада, престыянинь Хрисанфъ Близнюковъ.

# Отъ Совъта Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища г. Харькова.

Съ разръшенія Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, обычный актъ и выпускъ воспитанницъ 6-хъ классовъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища Совътомъ училища назначенъ на 8 е Іюня н. г.

Отчеть о состояніи Харьновскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1901-1902 учебный годъ.

(Окончаніе \*).

Обстоятельства, благопріятствовавшія или препятствовавшія успышному веденію дпла, мыры принятыя къ возвышенію учебно-воспитательнаго дпла въ Училищь.

Учебно-воспитательное дёло въ отчетномъ году находилось въ удовлетворительномъ состоянія и велось правильно, вполив согласно § 83 Устава

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1903 г. № 7.

Епархіальных женских училищь. Въ обстоятельстванъ благопріятствовавшимъ успёшному веденію учебнаго дёла наде отнести главнымъ образомъ то, что училище имбетъ преподавателей съ высшимъ образованіемъ и нёкоторые изъ нихъ путемъ долговременной службы пріобрёли большую опытность въ дёлё преподаванія.

Всъ преподаватель и преподавательницы въ течение отчетнаго учебнаго года относились въ своимъ обязанностямъ съ полнымъ усердіемъ в винманіемъ; влассныя занятія производились ими своевременно; содержаніе уроковъ и, вообще, распредъление учебнаго материала по влассамъ было выполняемо согласно программамъ; въ отношения присмовъ и методовъ преподаванія они сообразовались съ требованіями современной педагогики. Начальница училища и воспитательницы съ въятельнымъ участіемъ относились къ разнообразнымъ нуждамъ ученицъ, руководя ихъ къ сознательному выполнению ученическихъ обязанностей и причая къ скромности и въжливости въ отношении общежития. Посъщение уроковъ преподавателями было исправное и случаевъ опущения уроковъ безъ уважительныхъ причинъ не было. По принятому порядку преподаватели и учительницы, не вывышіе возможности явиться на урокъ, заблаговременно извіжнали о томъ начальницу училища для зависящихъ отъ нея расположеній. вавшихъ преподавателей обыкновенно замъняли воспитательницы, полъ руководствомъ которыхъ читались воспитанницами кимги, виввийя отношеніе къ данному уроку, или ясполнялись данныя учителемъ письменныя работы или повторялись пройденные отдёлы курса.

- 1. Какъ и въ прежніе годы, чрезъ каждые два мѣсяца инспекторъ классовъ вносиль въ Совъть вѣдомость объ успѣхахъ воспитанницъ, составленную на основанім общихъ отмѣтокъ преподавателей. Эта вѣдомость разсматривалась въ Совѣтѣ при участіи всѣхъ преподавателей и преподавательнить, при чемъ выяснялись причины неуспѣшности ученицъ и указывались мѣры для ихъ исправленія. Малоспособныя и недостаточно развитыя ученицы поручались особому вниманію преподавателей, а невимательныя и нерадивыя подвергались взысканію.
- 2. Въдомость о числъ малоуспъвающихъ воспитанницъ по истечения двухъ мъсяцевъ представлялась Совътомъ при журналахъ Его Высокопреосвященству.
- 3. Для поднятія уровня развитія воспитанницъ Совътомъ училища и преподавателями въ отчетномъ году, какъ и прежде, обращалось винианіе на вивклассное чтеніе воспитанницами книгъ. Совътъ училища озаботился пополненіемъ библіотеки взданіми религіозно-нравственнаго и литературнаго содержанія, которыя одобрены для вивкласснаго чтенія учащихся въдуховно-учебныхъ заведеніяхъ. При постановить и веденіи вивкласснаго чтенія были приняты къ руководству особыя правила, выработанныя Со-

вътомъ училища още въ предисствующіе годы. По примъру прошлыхъ лътъ, и въ отчетнемъ году практиковались общія для всего класса чтенія книгъ, особенно во время механическихъ занятій рукоділість.

- 4. Кромъ употребленія наглядныхъ пособій для болье нонаго и отчетляваго усвоенія знаній, неодновратно во вивлассное время показывались воспитанницамъ при помощи волшебнаго фонаря туманныя вартины, имъвшія своимъ содержаніемъ священно-историческія событія, изображенія замъчательныхъ историческихъ дъятелей, физическія явленія, замъчательные виды на земль, архитектурныя сооруженія, типы народовъ, при чемъ велись соотвътствующія картинамъ чтенія или давались надлежащія разъясненія. Таковыя чтенія велись по классамъ въ праздничные дна въ продолженіе всего почти года.
- 5. Для развитія литературнаго вкуса воспитанниць, для пріученія ихъ правильному и выразательному чтенію, а вийстй съ тимъ и для доставленія виъ прівтнаго и полезнаго развлеченія, иногда устранвались въ присутствів близнихъ училещу лицъ литературно-вокальные вечера, на которыхъ воспитанницы произносили заученныя стихотворенія, піли хоромъ и играли на музыхальныхъ инструментахъ приготовленныя пьесы. Для той же ціли заботами начальстьующихъ лицъ былъ приглашенъ въ училище 18 февраля хоръ И. М. Туровърова, который доставилъ своимъ прекраснымъ исполненіемъ народныхъ пісенъ большое удовольствіе присутствующимъ.
- 6. Въ видахъ поощренія къ трудолюбію лучшихъ по успъхамъ и поведенію воспитанняцъ, Совъть Училища награждаль ихъ книгами и похвальными листами. Съ той же цълью при отпускахъ воспитанняцъ въ дома родителей ихъ баллы по успъхамъ и поведенію выставлялись въ отпускныхъ билетахъ, а въ концъ каждой недъли списокъ воспитанняцъ, получившихъ неудовлетворительные баллы представлялся начальницъ училища, которая дълала означеннымъ воспитанницамъ внушенія и подвергала ихъ извъстному взысканію. Инспекторъ классовъ съ своей стороны при удобномъ случать побуждаль ихъ къ усердному отношенію итъ дълу.
- 7. Въ старшихъ классахъ весьма много способствовали развитію педагогическихъ способностей воспитанницъ ихъ практическія занятія въ образцовой церковно-приходской школъ при училищъ, которыми руково-дилъ завъдующій школою Харьковскій Епархіальный наблюдатель.

Особыхъ обстоятельствъ, препятствовавшихъ усившному веденію учебновосиятательнаго дёла, въ отчетномъ году не было.

### 4. Библіотека и физическій набинетъ.

Библіотека училища раздъляется на три отдъла: 1) фундаментальную, 2) ученическую и 3) музыкальную.

- 1) Въ фундаментальной училищной библютевъ въ концу отчетнаго года числилось 1612 названій книгь въ 4122 томахъ. Въ отчетномъ году библютека увеличилась на 38 названій книгъ, въ 97 томахъ.
- 2) Въ ученической библіотекъ состояло названій кимгь 1481, томовъ 2998, пріобрътемо въ теченіе года 243 тома въ 94 наименованіяхъ. Всъ княги пріобрътены на училищный счеть.
- 3) Въ музыкальной библіотекъ къ концу отчетнаго года состояло 499 названій нотъ, въ 649 экземплерахъ; пріобрътено въ теченіе года 19 названій нотъ, въ 20 экземплерахъ.

Изъ періодическихъ изданій Совътомъ Училища выписывались слёдующія: въ фундаментальную библіотеку: "Церковныя Въдомости", изд. при Св. Синодъ, "Въра и Разумъ", "Въра и Церковь", "Народное Образованіе", "Странникъ", съ приложеніемъ, "Общедоступной Богословской Библіотеки" и новой серіи богословско-апологетическихъ трактатовъ, "Богословскій Въстникъ", съ приложеніемъ Твореній Св. Василія Великаго, изд. при Московской Духовной Академіи, "Труды Кіевской Духовной Академіи", "Церковный Въстникъ" съ "Христіанскимъ Чтеніемъ" и съ "Твореніями Св. Іоанна Златоуста", издан. при С.-Петерб. Духови. Академіи, "Русская Старина", "Русскій Въстникъ", "Историческій Въстникъ", "Нива", "Музыка и Пъніе", "Миссіонерское Обозръніе", "Московскія Въдомости", "Харьковскія Губернскія Въдомости" и "Южный Край".

Въ ученическую библіотеку: "Душеполезное Чтеніе", "Русскій Палошникъ", "Церковно-приходская школа", "Дътскій Отдыхъ", "Родникъ" (безъ педагогическаго отдъла), "Дътское Чтеніе" и "Природа и Люди".

Учебными, учебными пособіями и учебными принадлежностями всё воспитанницы были снабжены въ достаточномъ количествъ отъ Училища, безъ взноса за это особой платы. Книги изъ ученической библіотеки выдавались воспитанницамъ ежедненно, при чемъ важдому классу былъ назначенъ опредъленный день для полученія и возвращенія книгъ. Въ выборъ книгъ для чтенія воспитанницы руководствуются особыми каталогами, заключающими въ себъ списки книгъ изъ ученической библіотеки, назначенныя для каждаго класса въ отдёльности.

Въ теченіе отчетнаго года воспитанницами всёхъ классовъ училища взято было для чтенія 7856 книгъ, а именно: воспитанницами 6 нори. кл.—837 кн., 6 парал.—726 кн., 5 нори.—720 книгъ, 5 пар.—905 кв., 4 нори.—818 книгъ, 4 пар.—722 кн., 3 нори.—1091 кн., 3 пар.—986 кн., 2 нори.—200 кн, 2 пар.—269 кн, 1 пори.—184 книгъ, 1 пар. 273 кн. и приготов. класса—125 книгъ. При библіотекъ имъются: каталоги систематическіе, 2) матеріальная книга, 3) справочная книга и, кромъ того, правила храненія и выдачи книгъ.

Въ физическомъ кабинетъ имъется до 120 названий существенно-необхо-

димыхъ приборовъ, изъ которыхъ 23 пожертвовано, а 97 пріобрётено въ разное время на училищныя средства. Въ отчетномъ году пріобрётено 19 праборовъ. На пріобрётеніе матеріаловъ, необходимыхъ при производствё опытовъ отпускается одному изъ преподавателей физики 25 р. въ годъ.

Въ географическомъ кабинетъ числилось 44 предмета на сумму 700 р. Пріобрътены они на средства училища, 40 предметовъ пожертвовано.

На библіотеку, учебники, учебныя пособія и учебныя принадлежности по сміть ассигновано 1500 р. въ годъ.

#### 5. Средства Училища

| По дъйствовавшей въ 1901 экономическомъ году смътъ   |        |       |           |    |
|------------------------------------------------------|--------|-------|-----------|----|
| училище на свое содержание должно было получить .    | 98335  | p.    | 67        | ĸ. |
| Эта сумма слагалась изъ слъдующихъ статей:           |        |       |           |    |
| а) Проценты съ неприкосновеннаго училищнаго ка       |        |       |           |    |
| питала                                               | 3225   | ,,    | 15        | ,, |
| б) Доходъ съ принадлежащей училищу части дома        |        |       |           |    |
| въ г. Харьковъ                                       | 1696   | ,,    | 8         | "  |
| в) Изъ Впархіальныхъ средствъ                        | 32656  | ,,    | 64        | :, |
| r) 10/0 съ получаемаго духовенствомъ епархін жало-   |        |       |           |    |
| ванья                                                | 1759   | • • • | <b>62</b> | ,, |
| д) Изъ прибылей Епархіальнаго свёчнаго завода        | 7071   | "     | _         | "  |
| е) Пожертвованія отъ монастырей, церквей и дру-      |        |       |           |    |
| чать учрежденій и лиць                               | 2420   | "     | 46        | ,, |
| ж) Отъ Хозяйственнаго управленія при Св. Синодъ:     |        |       |           |    |
| ая) На содержаніе училищной образцовой церковно-     |        |       |           |    |
| приходской школы                                     | 500    | p.    | _         | ĸ. |
| бб) На покрытіе 5% государственнаго налога съ        |        |       |           |    |
| капиталовъ училища                                   | 36     | ,,    | 86        | "  |
| з) Пансіонерскій взносъ за своекоштныхъ воспитан-    |        |       |           |    |
| ницъ                                                 | 47510  | "     | _         | "  |
| и) Взносъ на первоначальное обзаведение со вновь     |        |       |           |    |
|                                                      | 1125   |       |           |    |
| i) Отъ училищной эконошіп                            |        |       |           |    |
| Расходъ той-же сивтою опредвлень въ                  | 100521 | "     | <b>55</b> | ,, |
| Въ дъйствительности въ 1901 экономическомъ году      |        |       |           |    |
| поступило на приходъ                                 |        |       |           |    |
| Въ расходъ было въ томъ-же году                      | 104116 | ,,    | 40        | "  |
| Примъчание. Въ смъту не вошин воносы за обу-         |        |       |           |    |
| ченів воспитанниць необязательнымь предметамь, равно |        |       |           |    |
| какъ и расходы по этой статьъ, такъ какъ на осно-    |        |       |           |    |
| ванін примъчанія къ 80 § "Устава Епарх. жен. учи-    |        |       |           |    |

лищъ", распоряжение этою суммою не подвергается контролю Епархіальныхъ съйздовъ.

#### 6. Дополнительныя свъдънія.

Въ истеншемъ учебномъ году Харьновское Епархівльное женское училище понесло тяжелую утрату въ ляцъ почившаго покровителя, Высокопреосвященивнияго Амеросія бывшаго Архіепископа Харьковскаго. Въ теченів 19 лътъ почившій Святитель всегда относился въ училищу съ равною любовію и блапопечительностью. Его заботамъ училище обязано всемъ своимъ благоустройствомъ какъ во вившней, такъ и во внутренией жизни. При немъ перестроенъ старый училищный корпусъ, на что было взрасходовано 38 тысячь рублей; кромъ того вновь устроены: классный корпусъ стоимостью 112000 р., церковный корпусъ стоимостью-114000 р., баня съ умывальнею стоимостью 9000 р., паровая прачешиля стоимостью 12000 р., собственный водопроводъ и т. д. Съ другой стороны почившій Архинастырь много заботился и объ улучшенін учебнаго дъла; при его содъйствіи введены новыя программы преподаванія учебныхъ предметовъ, увеличенъ окладъ жалованья г.г. преподавателей, устроена пенсія для всёхъ служащихъ въ училищъ лицъ, обогащена училищияя библіотека и физическій кабинеть, введено обученіе иконописанію и игръ на скрипкъ. Заботясь постоянно о благосостоянія училища, почившій Владыка изволиль пожертвовать въ пользу училища изданіе всёхъ своихъ сочиненій, которое принесеть большую матеріальную помощь училищу, воспитывающему сиротъ епархіальнаго духовенства.

Въ течение всего года училище поминало своего благодътеля. По его кончивъ оно совершало непрерывное сорокодневное служение заупокойныхъ литургій въ училищной церкви, которыя отправляли всё 
служащіе въ училищъ священники поочередно; а въ 9, 20, 40, полугодовой и годовой дни кончины воспитанницы старшихъ клагсовъ ходили въ Покровскій монастырь, гдъ въ Трехсвятительской церкви, у мо
гилы почившаго, пъли каждый разъ заупокойную литургію и панихиду,
совершенную предсъдателемъ совъта о. Тимоесемь Буткевнчемъ въ сослуженіи инспектора классовъ и членовъ училищнаго Совъта.

Кромъ сего, 7 лекабря и 17 марта (въдень Ангела почившаго Святителя) Епархіальное училяще вибсть съ молитвеннымъ поминовеніемъ усопшаго Владыки на литургіи и панихидъ почтило памить Его устройствомъ въ эти дни въ училищъ литературно-вокальныхъ вечеровъ, на которыхъ были произносими воспитанницами и вкоторыя проповъди и отрывки изъ

сочиненій архієпископа Амвросія и исполнялись духовнаго содоржанія пъснопънія.

Утъщениемъ для училеща послужило лишь то, что пользовавшенися всегла особенною любовью и расположениемъ Своихъ Архинастырей Училащу Господь дароваль достойнъйшаго преемника въ лицъ Высокопреосвящениванаго Архіепископа Флавіана, уже давно стяжавшаго себв имя любвеобильнъйшаго и иногозаботливаго Святителя. Его Высокопреосвященство съ сердечною заботливостью вникаль во всв стороны училищной жизни. неоднократно посвщаль училище, присутствоваль на урокахъ и экзаменахъ и совершалъ литургію въ училищной церкви. Свое благорасположеніе къ училищу Высокопреосвященный Флавіанъ изволиль явить на другой-же день после прибытія своего въ Харьковъ, 7 денабря 1901 г., удостоявъ училище посвщениемъ литературно-вокальнаго вечера, посвященнаго памяти Преосвященнаго Амвросія. На вечер'в были: Преосвященный Инновентій Нарвскій, архимандриты в игуменів монастырей Харьковской епархів и все городское духовенство. Чтевіє воспитанняцами пропов'ядей п нъкоторыхъ отрывковъ изъ сочиненій покойнаго Архіепископа Амвросія, а также исполнение нъкоторыхъ духовныхъ пъснопъний, посвященныхъ его памяти, произведо на всъхъ присутствующихъ самое благопріятное впечатавніе; 12 декабря Высокопреосвященный Флавіанъ также посвтиль училище, входиль въ классы и оспатриваль все зданіе; 29 декабря Его Высокопреосвященство посетнать и осматриваль училяще вийсти съ экзархомъ Грузін Высокопреосвященнымъ Алексвенъ; 12 января Высокопреосвященный Флавіанъ посьтнять уроки въ училищь и церковно-приходской школы; 3 февраля Его Высокопреосвященство совершиль литургію въ учелещной церкви, по окончании которой преподалъ благословение каждой воспитанницъ и учащимся въ церковно-приходской школъ. 8 марта Его Высокопреосвященство служиль литургію Преждеосвищенных даровъ, 17 марта присутствоваль на литературно-вокальномъ вечерв, посвященномъ памяти (день рожденія) Преосвященнаго Амеросія. 18 апраля снова посътнаъ училище. 29 апръля, 4 мая присутствоваль на экзаменахъ въ нъсколькихъ классахъ и по различнымъ предметамъ. 5 мая присутствовалъ на экзаменъ по музыкъ, при чемъ воспитанницамъ, лучшимъ по музыкъ, Его Высокопреосвященство раздаваль награды, пожертвованныя почетною попечительницею Д. Д. Оболенскою. 29 мая, въ день годичнаго акта, Его Высокопреосвященство совершиль литургію въ училищной цериви въ сослуженім архимандрита Ефрема, предсёдателя Совёта и членовъ училищнаго Совъта. За дитургіей было свазано инспекторомъ классовъ выпускнымъ воспитанинцамъ слово. Послъ литургін въ заль состоплся акть, на которомъ быль прочитанъ краткій отчеть о состоянім училища и Его Высокопреосвященство благоволиль раздать выпускнымъ воспитанницамъ аттестаты и наградныя книги, при чемъ благословилъ каждую изъ нихъ Ввангеліемъ. Въ концъ акта Его Высокопреосвященство обратился къ окончившимъ курсъ ученія съ словомъ назиданія, высказаль имъ свои благоножеланія и преподаль всёмъ архипастырское благословеніе. На актё присутствовала родители и родственницы воспитанниць. Преосвященный Стефанъ, Епископъ Сумскій, Викарій Харьковской спархів, также неоднопратно посвщаль училище и участвоваль въ его торжестваль. Такъ. 12-го марта, онъ посвтиль уроки и осматриваль все училище; 17-го марта въ училищной церкви въ сослужении Председателя и членовъ Училищияго Совъта совершаль заупокойную литургію и панихиду по усопшемъ Архіепископъ Амвросів. Въ концъ литургів Преосвященный произнесъ слово о врестъ, такъ какъ была недъля врестоповлонная. Вечеромъ этого дня присутствоваль на религіозно-правственномъ чтенін и півній въ память (день рожденія) Преосвященнаго Амвросія. 2 мая присутствоваль на экзаменахъ въ ивсколькихъ классахъ и по различнымъ предметамъ. Посвщали училище и другія высокопоставленныя лица: Преосвященный Иннокентій, бывшій Епископъ Сумскій, который совершиль всенощную и литургів 4 декабря въ день храмового училищнаго праздивка Св. Великомученицы Варвары; А. Н. Комобакинъ-контролеръ въдоиства учреждений Императрацы Марів, М. И. Скворцовъ, чиновникъ особыхъ порученій при Св. Синодъ, городской голова Погорълко, почетная попечительница Дарья Д. Оболенская и др.

- б) Ревизіи со стороны членовъ учебнаго Комитета при Св. Синодъ училище въ отчетномъ году не подвергалось.
- в) Пожертвованія на разныя училищныя нужды въ отчетномъ году поступили отъ следующихъ учрежденій и лицъ:
- аа) Нъкоторыми монастырями и церквами Харьковской епархів на нужды училища пожертвовано 21 р. 60 к.

Отъ благочинныхъ 2 Купянскаго округа, 1 Богодуховскаго округа, 2 Изюмского округа на устройство храма при училище пожортвовено 236 р.

- 66) Отъ Экзарха Грузін, Высокопреосвященнаго Алексія 10 р. на лакомства воспитанницамъ, остававшимся на праздникъ Рождества въ училищъ.
- вв) Отъ почетнаго блюстителя по хозяйственной части Н. О. Лещинскаго сто экземпляровъ "полнаго собранія сочиненій Архіепископа Ашеросія на память 75 воспитанницамъ, окончившимъ курсъ въ годъ кончины Преосвященнаго, и 26 воспитательницамъ училища.
- гг) Отъ почетной попочительницы училища Д. Д. Оболенской пожертвовано 30 экземпляровъ нотъ въ роскошныхъ переплетахъ, 2 прекрасныхъ несессера, 2 скрипки и 4 ящика съ красками въ награду лучшимъ воспитанницамъ по музыкъ, рукодълю и вконописанию. Отъ нея же пять-

десять руб. (50 р.) для біздивійной воспитанняцы спроты, окончивнюй курсь, и нівсколько пудовъ конфекть.

- дд) Отъ Преосвященнаго Иннокентія, епископа Сумскаго десять экземшаровъ "Словъ и рачей" для раздачи лучшимъ воспитанивцамъ 6 классовъ и 2 экземпляра для библіотеки училища.
- ее) Отъ Преподавателя училища Н. Н. Страхова— книги его сочиненія: "Ученіе о Богів по началамъ разума", "Методика Закона Божія", "Методика руской грамоты", "Исторія философія", "Христіанское ученіе о бражів"— 5 книгъ.
- жж) Отъ членовъ Совъте и преподавателей собрано на елку воспитанницамъ семъдесятъ четыре рубля (74).
- 33) Отъ протојерен г. Харькова Петра Мигулина на тотъ-же предметъ 25 руб.

Отъ него-же (100) сто рублей четыремъ беднейшимъ сиротамъ, оканчивающимъ курсъ. На эти деньги приготовлено для нихъ бёлье.

- іі) Оть Московскаго, церкви Св. Василія, протоіерея Дмитрія Петровича Некрасова—большой фотографическій портреть Высокопреосвященнаго Амеросія.
- ки) Отъ священнява с. Райгородка, Изюмскаго уйзда, Василія Спъсивцева---коллекція первобытныхъ древностей.
- 11) Пожертвовано умершимъ купцомъ Коваленко на стипендію 70 р. Такимъ образомъ, въ теченіе отчетнаго года на разныя нужды училища, не считая пожертвованій вещами, денежныхъ пожертвованій поступило 536 р. 60 к.

# Епархіальныя извъщенія.

# ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

### Священническія:

Николаевская церковь с. Груни, Лебединскаго утзда.
Рождество-Бородичная церковь с. Шуликиной, Старобъльскаго утзда.
Тихоновская церковь с. Сидоренкова, Валковскаго утзда.
Тронцкая церковь с. Перекопа, Валковскаго утзда.
Успенская церковь с. Литвиновки, Старобъльскаго утзда.
Преображенская церковь с. Бълолуцка, Старобъльскаго утзда.
Николаевская церковь с. Лихачевки, Богодуховскаго утзда.
Григоріевская церковь с. Турья, Ахтырскаго утзда.
Гоанно-Предтеченская церковь с. Рябушекъ, Лебединскаго утзда.

Покровская церковь с. Верхней-Покровки, Старобильскаго убяда. Трехсвятительская церковь с. Лутищъ, Ахтырскаго убяда. Николаевская церковь с. Болондаева, Богодуховскаго убяда.

### Діаконскія.

Іоанно-Предтеченская церковь с. Станичнаго, Валковскаго увзда. Николаевская церковь с. Высокополья, Валковскаго увзда. Покровская церковь с. Малой-Писаревки, Богодуховскаго увзда.

### Псаломицицкія:

Покровская церковь с. Козвевки, Богодуховскаго увзда. Покровская Церковь с. Радьковки, Купянскаго увзда. Кирилло-Менодівнская перковь с. Райгородскаго, Купянскаго убода. Іоанно-Богословская церковь с. Гомолыши, Зміевскаго убзда. Покровская Соборная церковь г. Бупянска (въ санъ діакона). Воспресенская церковь с. Боголюбовки, Купянскаго увзда. Николаевская церковь г. Краснокутска, Богодуховскаго увзда. Николаевская церковь с. Новой-Айдари, Старобильскаго увзда.. Николаевская церковь с. Ново-Александровки, Старобъльскаго убзда. Успенская церковь с. Вольнаго, Богодуховскаго увзда. Влаговъщенская церковь г. Харькова. Покровская церковь Харьковскаго Благотворительнаго Общества. Преображенская на мъстъ крушенія, на станців "Борки". Александро-Невская церковь с. Александровки, Валковскаго ублда. Харьковскаго Реальнаго Училища. Николаевская церковь с. Новой-Водолаги, Валковскаго увзда. Успенская церковь с. Коломака, Валковскаго убзда. Владимірско-Богородичная церковь с. Смольяниковой, Старобильск. увзда. Архангело-Михайловск. церковь г. Краснокутска, Богодуховск. увзда. Введенская церковь с. Студенка, Изюмскаго увзда. Николаевская церковь с. Гіевки, Харьковскаго ужада. Іоанно-Предтеченская церковь с. Знаменскаго, Изюмскаго увзда. Воскресенская церковь с. Надеждовки, Изюмскаго увзда. Покровская церковь с. Старой-Водолаги, Валковскаго убода.

#### извъстія и замътки.

Седержаніе. Освященіе церкви и посъщевіе Высокопреосвящени війминь Арсеніемъ містинкь духовно-учебных заведеній. — Торжественное служеніе Владнкой Литургів въ Мироносицкой церкви. — Присутствіе Высокопреосвящени віймаго Арсеній на экзамент по Закону Божію въ Коммерческомъ училищъ. — Присутствіе Высокопреосвящени віймаго Арсеній на экзамент по Закону Божію въ Институтъ Благородныхъ дъвиць. — Торжественное Богослуженіе 23 апріли. — Посъщеніе Высокопреосвящени війминь Арсеніемъ Духовной Семинаріи. — Перенесеніе чудотворной Озерянской насони Божіей Матери. — Озерянская насона Божіей Матери. — Пещери въ Куряжскомъ монастыръ — Возобновленіе религіозно-нравственныхъ чтеній. Реформа средней свътской школи. — Некрологъ.

— Освящение церкви и постщение Высокопреосвященный мимь Арсеніемь духовных училищь. По возвращенів навобозрівнія Епархів 1) 16-го впрізня, Высокопреосвященній Арсеній на другой же день (17 апрізня) совершиль освященіе церкви при вновь открытомь харьковскомь исправительномь арестантскомь отділеніи. Съ Высокопреосвященнымь Арсеніемь участвовали въ служенія 6 священниковь. Послів чина освященія и литургів было отслужено молебствіе съ многолітіємь Царствующему Дому. На богослуженія присутствовали начальникь главнаго тюремнаго управленія А. М. Стремоуховь, прітхавшій нать Петербурга спеціально на торжество освященія, и чины судебнаго відомства.

Церковь оборудована на средства, пожертвованныя директоромъ карьковскаго губерискаго тюремнаго комитета И. Е. Коваленко. Иконостасъ въ ней мраморный; царскія врата и мебель дубовыя, живонись работы художниковъ Уварова и Криштофовича. «Южн. Кр.».

— 18 числа Владыка посётиль мужское Духовное училище, при чемъ въ высшей степени внимательно отнесся ко всёмъ сторонамъ училищной жизни. Владыка прежде всего посётилъ училищный храмъ Вожій, гдё быль встрёченъ священникомъ со св. крестомъ и святою водою, при чемъ хоръ воспитанниковъ исполнилъ тропарь храму. Приложившись ко кресту и окропивъ себя св. водою, Владыка вошель въ алтарь, совершилъ поклоненіе престолу, облобызалъ его и св. Евангеліе и вышелъ на амвонъ. Затьмъ было совершено обычное краткое молебствіе съ провозглашеніемъ многолітія. Послі возглашенія многолітія Высокопреосвященнійшему Арсенію, Архівнископу Харьковскому и Ахтырскому, Владыка самъ провозгласиль многолітіе начальствующимъ, учащимъ и учищимся въ Духовномъ училищь. Вслідъ за этимъ, преподавщи имъ свое благословеніе, Владыка, не выходя изъ храма, произвелъ серьезное

<sup>1)</sup> Составляемое о. Г. В-их описаніе этого обозрінія Владыкою Епархін будетъ напечатано сряду по полученін его редакцією. Ред.

невъ совершенно отъ дътей учителя пънія, Владыка самъ назнанивъ совершенно отъ дътей учителя пънія, Владыка самъ назначиль изъ каждаго класса по одному регенту и заставляль каждий классъ и въ отдёльности и вмёстё съ другими, самостоятельно, безъ номощи и руководства учителя, пъть церковныя ивсин. Его Высокопреосвященство быль доволенъ пъніемъ дътей, похвалиль ихъ и объщаль имъ порадовать ихъ въ скоромъ времени совершеніемъ литургіи въ ихъ храмъ.

Побываль затемь Владыва и на уроваль во всёхъ влассать, вре чемь ень не только выслушиваль отвёты учениковь на предлагаемые преподавателями вопросы, но и самь предлагаль ихъ. Изъ вопросовь Владыви и его разъмсненій учащісся могли ясновидіть, что главною цёлью при воспитаніи вых въ духовной школі должно быть развитіе въ никъ религіозно-правственнаго чувства, той чистоты сердна, которой, какъ особенной милостиросиль у Бога себі богопросвіщенный пророкъ Давидъ, взывая: Сердце чисто созижди во мий Боже, и очевидно тімь показывая, что для праваго пути и благой діятельности человівку необходию сердце, чуждое лукавства, злобы, нечистыхъ, гріховныхъ пожелавій.

Посётиль наконець Владыка спальныя в рекреаціонныя комнаты в вездё отечески вникаль во всё мелочи училищнаго быта, мелочи, изъ которыхь слагается вся жизнь учащихся. Такъ, обозрёвая спальни воспитанниковъ, Владыка не удовлетворился былымъ осмотромъ вполиё прибранныхъ комнатъ и постелей, а приказалъ еще показать ему, насколько чисты простыньки на постеляхъ, каковы матраци, нётъ-ли пыли полъ кроватямв. На самихъ дётяхъ Владыка осматриваль не только верхиюю одежду, но и нижнее облье: рубашки, кальсовы, нески. Конечно, не преминулъ Владыка освёдомиться и о томъ, носять-ли дёти на шеё крестики.

— Съ такимъ же вивманіемъ отнесся Высокопреосващениваній Арсеній и къ мѣстному женскому Епархіальному училищу, которое онъ посѣтилъ 19 апрѣля.

Прибывъ въ училище въ 9½ ч. утра, Его Высокопресевященство отправился на урокъ въ 1-й классъ, гдв былъ встрвченъ Начальняцей училище и О. Инспекторомъ классовъ. Его Высокопрессвященство во время 1, 2 в 3 уроковъ посътилъ всъ почта классы: нобывалъ на урокахъ Русскаго языка въ I норм. и I пар. классъ, Географія въ IV норм., Закона Божія въ III норм. и II пар. классъ, Географія въ VI норм., Гражданской Исторів

четь У норм. и Географіи въ V пар. вл. Высокопреоснящениващій Архипастырь живо интересовался содержаніемъ урока по каждому предмету, самъ предлагалъ вопросы ученицамъ, заставлялъ писать ученицъ на классной досет отдъльныя фразы по Русскому языку, разсматриваль тетради учениць, сирашиваль учениць повазывать на географической карть тв вли другія міста или города по географів и гражданской всторін, спрашеваль молетвы по Закону Вожію, изъ Богослуженія Православной Церкви в т. под. Отвітами ученицъ особенно по Закону Божію Высокопреосвященный Архипастирь остался доволень. Изъ влассовъ Владыва въ сопровожденів начальствующихъ лицъ и о. Предсёдателя Совёта прошель въ актовый заль, гдв обратиль внимание на портреты -бывшихъ Харьковскихъ Архипастырей, на влассныя работы воспитанцин по иконописанию, оттуда посетвлъ спальни воспитанницъ, старый залъ, столовую и дортуары. Обе всемъ Высокопре--освященный Архипастырь разспраживаль подробно сопровождавшихъ его лицъ. Оставшись виденнымъ доволенъ, Высокопреосвященный изъ училища въ половинъ 1-го часа пъшкомъ, въ сопровождени начальствующихъ лицъ, отправился въ находящуюся при немъ образцовую церковно-приходскую школу, при входъ въ воторую быль встрычень завылующимь школой. Карык. Епар. Набл. В. О. Давиденко, законоучителемъ школы и учительницей. Въ школь Владыка обратиль внаманіе на недавно возникшій церковношкольный вабинеть, находищіеся предметы въ немъ, при чемъ объясненіе даваль завідующій школою. Пройдя за тімь вь отдівленія школы, Его Высокопреосвищенство слушаль пініе ученивовъ в ученицъ щволы подъ управлениемъ воспитанницы училища.

Преподавъ засимъ благословеніе сопровождавшимъ его лицамъ, Его Высокопреосвищенство около 1 часу отбылъ изъ школы.

— Торжественное служение литурии. 20 априля Высовопреосвященный Арсеній совершиль литургію въ Мироносицкой церкви. Стеченіе народа на архіерейское богослуженіе было громадное. Несмотря на продолжительное почти трехчасовое служеніе литургій и потому вполні естественное утомленіе, Владыка не захотіль отпустить многочисленных молящихся безъ слова назиданія... Около подучаса говориль онъ своимъ слушателямъ о Женахъ мироносицахъ, Іосифі и Никодимі, ихъ любви къ Спасителю, ихъ безкорыстныхъ трудахъ и подвигахъ! Съ чувствомъ глубокаго благоговінія вникали слушатели въ сердечисе поученіе своего Архинастыря и, можно надіяться, всіхъ яхъ талантли-

вое взображение Владыкою двятельности Женъ Мироносицъ, Іосифав Неводима, заставило заглянуть въ свою душу в признать вполыв безспорной, святой правдой, что первой помізхой на пути добраваждому двятелю является онъ сямъ, и что необходимое условіе для разумно нравственной и полезной двятельности заключаетсяне вив человъка, а въ немъ самомъ. Не общественное неустройство, не бъдность наша, не грубость среды, не вымышленное безправіе личности, а наше собственное правственное безсиліе, нашедегкомысліе, наща черствость, неискренность, извиненіе себя вовсемъ-вотъ недуги наши, наши язвы, оть которыхъ мы страдаемъи отъ которыхъ намъ следуеть избавиться. Къ такимъ мысламъ, думаемъ мы, должно было привести поучение Владыки, какъ приводеть въ нивъ е самая жезнь. Въ самомъ деле, окружающая насъ вителлигентная среда жаждетъ преобразованія всего кругомъ себя, забывая въ то же время о своихъ душевныхъ безпорядкахъ. Мы недовольны всёмъ: недовольны литературой, недовольны искусствомъ, недовольны строемъ жизни. Глубокій пессимизмъ подтачиваетъ душу каждаго. Онъ вкрадывается въ сердце и отравляеть самыя дорогія минуты въ жизни. И мы готовы превратеться въ Калигулу, желавшаго, чтобы всв люде имвле одну голову, дабы если не отсёчь ее однимъ вамахомъ меча, топереустроить по своему. Но въ то же время мы, подобно рамскому же виператору, страдаемъ поливащимъ безсиліемъ: всякое діловалится изъ рукъ нашихъ, творчество низведено до минимума, а жалобы, тоска и самолюбіе до максимума. Въ концъ концевъ подучается страшная разрозненность, замкнутость, одиночество. Люди теряють образь и подобіе Бога, превращаясь въ носителей• самолюбивато и мелкато я, которому все приносится въ жертву: и честь, и совъсть, и разумъ, и долгь. Такъ мало по малу возниваетъ общество безъ общественной жизни, подобное сожительству, замъняющему собою бракъ и семью, подобное большой гостиницъ, гдъ люди встръчаются безъ радости и разстаются безъ сожальнія, гдъ н самая рёчь о врёпкихъ моральныхъ связяхъ представляетсячёмъ-то дивинъ, страннымъ, смёшнымъ.

Поистинь, въ основани теперешней нравственной разрозненности людей, ихъ замътнаго безучастія, духовнаго одиночества и глубокой неудовлетворенности лежить не иное что, какъ отсутствіедуховно-правственныхъ основъ жизни—понятія долга и правилъвъры нашей. Безъ этихъ основъ жизни невозможно любить не только чужихъ, но и родныхъ своихъ, о чемъ свидътельствуютъпостоянно повторяющіеся случан распаденія семействъ, или случан самоубійствъ въ тоскі о своемъ нравственномъ одиночестві. Безь этих основъ живни, моральныя цити, связывающія людей въ духовно-правственный организмъ, порваны. А гді ніть моральной связи, гді ніть лиць въ роді Женъ Мироносицъ, Іосифовъ и Никодимовъ, тамъ мелкій эгонямъ, пошлое самолюбіе, тщеславіе. Да даруеть же намъ Господь силь откликнуться на призывъ Архипастыря и взамінь мятежной и неудовлетворенной жизни нашей спокойно и благодущию вступить на путь служенія братолюбію.

- Присутствие Владыки на экзамент по Закону Божію въ Коммерческом училищь, Институть Благородных двишь и эксенской гимназіи. Высовопреосвященній шій Арсеній присутствовалъ 21-го апрвля на выпускномъ экзаменв по Закону Вожію въ Харьковскомъ Коммерческомъ училищь. Встрюченный въ вестибюль предсыдателень попечительнаго совыта И. К. Велитченко. двректоромъ И. А. Виноградовымъ, настоятелемъ собора протоіереемъ С. П. Любициимъ и законоучителемъ о. І. І. Филевскимъ, Владыва прошелъ въ церковь училища. Приложившись къ престолу в осмотравъ церковь, Владыка высказалъ свое желаніе послужить въ столь велечественномъ храмъ. Прв выходъ изъ храма о. законоучитель вручиль Владыкі, въ молитвенную памать объ этомъ первомъ посещения учелищной церкви, составленное вмъ описаніе этой церкви въ бархатномъ переплетв. Въ актовомъ залів, гдв происходиль экзамень, Владыку встратиль паніемь церковный ученическій корь. Экзамень Владыка производиль самь, а посль экзамена сказаль воспитанникамь теплое отеческое наставленіе о томъ, какъ необходимо имъ въ дальній щей жизни беречь добрыя нравственныя настроенія, полученныя ниш въ домів, въ семьв, въ школв, въ церкве. Свое впечатлвніе объ училищь владыва высвазаль въ "Книгв почетныхъ посвтителей" тавъ: "Съ удовольствіемъ присутствоваль на экзамень по Закону Божію и съ любовію преподаль наставленіе воспитаннявамъ". Посфтивъ квартиру даректора, высокопреосвященный Арсеній убхаль наы училища въ 12 час.
- 25 апръля Владива присутствовалъ на эвзаменъ по Закону Божію въ Институть благородныхъ дъвицъ, а 26-го въ гимназіи Драшвовской.
- Торжественное Богослужение и войсковой парада. 23 апраля въ день Тезовиенитства Ея Императорскаго Величества Государыни Императрицы Александры Осодоровны въ мастномъ Успенскомъ каеедральномъ собора Архіепископомъ Харьковскимъ п Ахтырскимъ Высовопреосвященнымъ Арсеніемъ (соборна) совершена

была торжественная литургія, а послів нея благодарственное Господу Богу молебствіе, съ провозглашеніемъ многолівтія всему Императорскому Дому. Послів торжественнаго Богослуженія, въ 12 час. дня, на Соборной площади состоялся церковный войсковой парадъ. «Харьк. Въд.».

- Посъщение Высокопреосвященный шимь Арсениемь Лухов. ной Семинаріи. 24 апрыя Высокопреосвященный шій Арсеній посътвлъ в Ауховную Семвнарію. Владыка прибыль въ Семвнарію въ 9 часовъ утра в, сряду по прівздв, приказаль собраться всвиъ воспитанникамъ съ начальствующими и учищими въ Перковь. Вогда воспитанники стали на свои мъста въ храмъ, въ него вошель Владыва, проследоваль въ алтарь, сотворель повлонение св. престолу, вышель на солею и обратился въ собравшимся въ крамв съ задушевнымъ отеческимъ словомъ по поводу совершившагося наканунъ горькаго для всей Семинарів событія, -- внезапной смерти воспетаннева 3-го власса П. Бълоусова, юноше, цвътущаго здоровьемъ, богато одареннаго умственными способностями и съ успъхомъ занимавшагося науками. Искреннее сочувствие старца-Владыки, отечески расположеннаго къ семинарів въ постигшемъ ее горь; его трогательныя наставленія юношамъ, кавъ имъ слёдуеть поступать въ трудныя жинуты жизни; его указанія на случан изъ своей богатой опытомъ архипастырской жизни, внесли лучь свёта въ грустно настроенныя сердца начальствующихъ, учащихъ и учащихся въ Семинаріи.-Преподавъ затімъ всімъ свое благословеніе, Владыва пожелаль побывать и на урокахь. Въ теченіе 3-хъ часовъ овъ посётиль почти всё классы, причемъ вездъ самъ предлагалъ вопросы воспитанникамъ, освъдомлянсь, насколько усвоено ими преподанное. Не упускаль Владыка при случав преподать учащимся и назиданіе. Особенною сердечностью пронивнуты были его наставленія воспитаннивамъ 6-го власса. Владыва съ настойчивостію внушаль виъ, по выході язъ семинарів, служить обществу на церковномъ, а не на другомъ какомъ поприщь. Къ сожальнію, пишущій эти строки не вивль возможности слышать слово Владыки, съ которымъ онъ обратился къ воспитанникамъ въ 6 классъ, но ему въ другомъ мъстъ приходилосъ внимать слову Высокопреосвищеннаго Архипастыря на эту тему. Вотъ что, между прочимъ, приблизительно говорилъ въ ней Владыка питомцамъ духовной школы.

"Вы, дътв духовенства и питомцы духовной школы, и есть и должны оставаться неотъемлемымъ достояніемъ Церква. Въдь во всемъ вашемъ организив нътъ ни одной капли крови, не одного

атома, которые не быле бы церковными, не принадлежали бы Церкви. вакъ собственность, купленная си ценою. Целыя поколенія вашихъ отцовъ вли хлебъ церковный. Въ домахъ родителей вы выросли на хлёбе перковномъ. Затемъ вы воспитаны въ учебныхъ заведеніяхъ. Сообразите, на чей счеть вы получаете свое образованіе: не на счеть-и пота в крови, черноты в бідности, чравственной скудости и невъжества чернаго русскаго человъка, стародавняго врестьяница, всегдашняго неваженнаго христіанина? Отъ скуднаго прибытка чернаго труда своего онъ и сегодня, и завтра, в после-завтра несеть въ храмъ на свечку въ жертву Богу свой грошъ. Изъ этихъ жертвенныхъ грошей ежегодно составляются сотни тысячь, посвященных Богу и принадлежащих Цервви. И воть на счеть этихъ-то жертвъ съ мянуты зарожденія вашего вы росле, воспетывались, в стали носетелями умственняго свёта, маявами, зажженными во мракћ ночи. Можно-ли послћ этого кому либо изъ васъ отринать то, что вы-народная жертва Вогу, что вы -- собственность Цервви до мозга вашихъ костей, что вы--куплены потомъ в кровью темнаго православнаго русскаго человъка для определенной жертвенной цели, что вы-церковная свеча, воторую русскій человікь затерыня святымь світомь, и молется на нее, в вланяется, в во время священнослуженія глядить на нее н глиди радуется, или плачеть и умиляется. Уклонившись оть служения Церкви, какъ вы сотрете съ себя эту печать принадлежноств Церквв? Она на вашемъ челъ неунячтожима, какъ влеймо у древних рабовъ, особенно же у бъглыхъ. Бъгледъ можетъ только желать, чтобы люди это забыли вли не видели, но народное сознаніе, народное чутье постоянно будеть видёть и чуять въ немъ перебъячия, измённика. Самодумно избирать вамъ, воспитаниикамъ духовной школы, не церковное, а иное поприще для своей двятельности значить вступать не на тоть путь, который указанъ вамъ Промысломъ в логикою всей вашей прошлой жизни".

Посл'я пос'ящения влассовъ Владыка со свойственнымъ ему вниманіемъ наволиль осмотр'ять спальныя, занятныя комнаты воспитанниковъ, столовую, кухню, гд'я попробовалъ кушанья, приготовленныя на об'ядъ воспитанникамъ, и больницу.

— Перенесеніе чудотворной иконы. 22-го апріля, происходило обычное перенесеніе Озерянской иконы Божіей Матери изъ Харьковскаго Покровскаго въ Курижскій Преображенскій монастырь.

Погода стоила прекрасная. Съ ранняго утра масса, по праздничному разодътыхъ, горожанъ в множество прибывшихъ въ этому дню изъ разныхъ мъстъ богомольцевъ спъшили занять мъста по пути сл'ёдованія торжественной процессіи. Народъ сплошнымю стінами стояль на тротуарахъ, тёснился на площадяхъ и въскверахъ, занималь міста у открытыхъ оконъ и на балконахъ; находилось много желающихъ смотріть на величественную картину процессіи съ скрышъ зданій и даже съ деревьевъ. Въ толнахъ народа ходили сборщики пожертвованій на храмы, слышались просьбы нищихъ и причитавія слібпцовъ, и доброхотныя лепты щедрій, чімъ въ другое время, раздавались и тімъ и другимъ.

По пути отъ Повровскаго монастыря до Озерянской цервви на Холодной гор'я въ разныхъ м'ястахъ были устроены помосты для совершенія зд'ясь краткихъ молебствій и благословенія народа чудотворной иконой. На этомъ же пути были разставлены для поддержанія порядка полицейскіе нижніе чины и конные стражниви, въ помощь имъ, нижніе чины отъ войскъ гарнизона.

Послів литургій въ Покровскомъ монастырів, которую совершаль высокопреосвященный Арсеній, архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, въ сослуженій преосвященнаго Стефана, епископа Сумскаго, архимандритовъ и городскаго духовенства, около 12 часовъ дня, подъ непрерывный звонъ колоколовъ, процессія тронулась по направленію къ Холодной горів, и народъ обнажиль головы. Впереди несли цеховые значки, мізщанское и городское знамена и хоругви; за ними шло духовенство въ золоченныхъ ризахъ и архіерейскій хоръ вь парадныхъ кафтанахъ. Два архимандрита предшествовали святой иконів, которую, нодъ сінію рипидъ, несли командиръ 10-гоармейскаго корпуса генераль-лейтенантъ К. К. Случевскій и в. д. губернатора С. Н. Гербель; за иконой слідовали Высокопреосвященный Арсеній (до Каредральнаго собора) в Преосвященный Стефанъ. Въ процессія, среди массы народа, находились генералитетъ в представители правительственныхъ и общественныхъ учрежденій.

При выходъ процессіи нат монастырскаго двора, расположившаяся оволо него пъхотная войсковая часть со знаменемъ взяла, "на караулъ" и раздались торжественные звуки «Коль славенъ»; затъмъ эта часть и эскортъ оренбургских вазаковъ присоединились къ процессіи. У каеедральнаго собора впереди процессіи народъ понесъ три громадныхъ фонаря, украшенныхъ искусственными цвътами и лентами и увъщанныхъ крестиками и образками.

Чудотворную вкону поочередно несли участвовавшія въ процессів лица. По пути слідованія процессів, на встрічу ей выходило изъ ближнихъ церквей духовенство съ хоругвими. На помостатъслужились враткія литіи, и преосвященный Стефанъ благословляль на четыре стороны иконою народъ.

Возл'в Озерянской церкви на Холодной гор'в процессію встр'втила братія курижскаго Преображенскаго монастыря, и икона, сопровождаемая преосвищеннымъ Стефаномъ, была отнесена въ этотъ монастырь, гді и будетъ находиться до 30-го сентября,—временю обратнаго перенесенія ея въ Харьковъ.

- Озерянская икона Божіей Матери. Эта свитан икона съ давняго времени вавъстна по чудеснымъ благотвореніямъ. Въ первый разъ отврылись чудеса ея въ Озерянской пустынъ, почему в называется она Озерянскою, Она написана на колстъ кистію древняго малороссійскаго художника; на холств примътны еще: складен – следы путевого храненія святыни. Всё эти особенности подають мысль, что св. вкона писана однамъ изъ страдальцевъ православія, орошавшимъ слезами молитвы изображаемый имъликъ Богоматери и взывавшимъ о помощи небесной для гонимыхъ чадъ православія, в что она принесена была изъ-за Дивпра. При отврытів перваго чуда ея не знало, кто поставрять ее въ монастырской трапезъ. Озерянской пустыни настоятель, Ефремъ Мокренскій, во исполненіе предписанія отъ 26 ноября 1762 г., представиль эрхимандриту Покровского монастыря следующій письменный отзывъ о сей вконъ города Мерефы старожилаго человвка подпрапорнаго Григорія Кононовича Долинскаго: "виделъ в помню я, пишеть Долинскій, въ церкви Озерянской пустыни стояла чудотворная икона; а отвуда в къмъ поставлена, въдать не могу. Первое чудо отъ нен явелось о. архиманд. Севастівну в при стронтель ісром. Варсонофія Хвастиченкъ".

По заврытів Озерянской пустыни (1787 г.) ваъ Куряжа св. вкона перенесена была въ Покрорскій монастырь; а при возстановленіи разореннаго Куряжа, для освященія его, поставлена была (въ 1797 г.) въ томъ монастыръ. Въ 1843 г., по представленію Преосвищеннаго Иннокентія о желанін жителей города Харьвова видеть благодатную святыню среди своихъ жилищъ, Государь Императоръ въ 16 день октября 1843 г. Высочайме утвердить сонзволиль опредъление Св. Синода ежегодно приносить 30 сентября Оверянскую вкону Божіей Матери въ Харьковскій Покровскій храмъ, в после того, навъ она будетъ оставаться въ семъ храме во всю виму, 22 апреля относить въ Куряжскій монастырь. На месте Куряжскаго Преображенскаго монастыря, куда нынъ сится вкона Божіей Матери, въ половинъ 17 стольтія, быль глухой льсъ. Основаніе Куряжскаго монастыря относится къ-1663 году.

— Пещеры въ Куряжъ. Однить изъ весьма достопримъчательныхъ церковно-археологическихъ памитниковъ древне-монастырскаго благочестія служать недавно открытыя, съ благословенія и по указанію преосвященнаго Иннокентія, бывшаго епископа Сумскаго, пещеры Куряжскаго монастыря.

Пещеры вдуть подъ горою, на которой стоять монастырь. Начало вкъ у церкви св. Онуфрія Велькаго (1753 г.), у самой подошвы горы, заканчивающейся отвіснымь обрывомь, съ сіверной стороны. Теперь здісь устроень небольшой кирпичный пещерникъ", т. е. особый входъ въ никъ. Въ пещеракъ нътъ ступеней, а одна сплошная возвышенность, постепенно поднемающаяся до самаго верха горы, по направленію въ церкви Преображенія. Пока отврыто в отремонтировано пещеръ на протяжения 102 сажень. По своему внутреннему устройству, пещеры напоминають Святогорскія в Кіевскія в. віроятно, сооружены кіевскими выходцами. Это узкій, темный и длинный подземный ходь въ вид'в корридора, изгибающагося въ различныхъ направленіяхъ, около 1 сажени высоты в 1 аршина ширины, в прерываемого многими особыми помъщеніями (камерами) не одинаковой величины, съ купольными сводами, съ небольшими нишами (loculi) въ ствнахъ. Ствны этихъ помъщеній покрыты незатьйлявымь орнаментомь изъ малороссій-СВИХЪ ЦВВТОВЪ В ВИСТЕЙ ВИНОГРАДНОЙ ЛОЗЫ, СЛУЖАЩИМЪ ЖИВОПИСнымъ фономъ для вконописв. Внутреннее убранство пещеръ составляють св. кресты в иконы. Иконы написаны или на особыхъ жельзныхъ листахъ, окаймленныхъ деревянными рамамы, или альфреской, по штукатурки стинь. У никоторых в нковы были, какъ видно, јампадки, а у другихъ только желъзные прутья для свъчъ. Иконы, вообще хорошаго письма, монастырской работы, большею частью это строгіе дики святыхъ основателей православнаго греко-русскаго монашества и великихъ подвижниковъ, "въ молитев, поств и воздержаніи просіявшихъ", - идеальные образы для духовнаго подражанія. Въ ряду иконь достоприм'вчателень образъ Алексія, человіна Божія, по особой надписи, взятой изъ житія святого: "Се оставляю славу, и честь, и царскій дворець, и гряду во вмя Господне".

Особено обращають на себя вниманіе 3 больших пещерныхь поміжненія. Очевидно они были назначены для общихь молитвенных собраній или для первовно-общественнаго богослуженія, о чемъ свидітельствують и находящієся здісь засыпанные нескомъ отдушники (вытяжки), выходящія на поверхность земли. Первое изъ нихъ, віроятно, пещерная церковь. Алтарная часть—

особое отделение, соединяющееся двумя ходами собственно цервовью; по среденъ-ваменное 4 угольное возвышение на подобіепрестола съ незначительными остатками испецелившейся олежды: на горнемъ мъстъ якона Воскресенія Христова въ особой нишъ. служавшей, въроятно, и жертвенникомъ; царскія в свверныя врата-это 2 узкихъ прохода, сходащихся въ алтарной части. Собственно церковь (корабль) продолговатый четыреугольникъ.. около 2 саж. дляны и 1 саж. ширины, весь расписанный орнаментомъ и живописью. Другое помъщение -- скорбное мъсто молитвеннаго уединенія, воздыханій и подвиговъ неизвістваго монастырскаго подвижника-аскета. Здёсь 2 келів: одна въ сажень, съ ваменнымъ ложемъ и другая, меньшая, съ каменнымъ, столомъ и сидвнісиъ, въроятно трапеза. Третья пещерная комната продолговатый четыреугольникъ, сажени въ 4 длины, --- назначена для общихъ мольтвенныхъ собраній: въ передней части-икона Денсусъ. по сторонамъ рядъ вконъ 12 апостоловъ съ изображениемъ мученической кончины кажлаго.

— Возобновление религіозно-нравственных чтеній. Съ доминой неделя въ Харьковъ возобновились прерванныя по случаю-Светлаго праздника религіозно-правственныя чтенія. 13 апреля. въ Воспресенье, литургію и вечерню въ каседральномъ соборъ совершиль Преосвященнъйшій Стефань, епископь Сумскій. Послів вечерни въ соборъ предложено было чтеніе свящ. Василіємъ Яновскимъ "О невърів апост. Оомы". Въ этотъ же день были предложены чтенія въ следующехъ пунктахъ: 1) ез Покровском монастырь законоучителень 2-й гимназін о. Петромь Вишняковымь "О молитев и ея религіозномъ значевій и помощникомъ смотрители духовнаго училища о. Николаемъ Зефировымъ на тему: "Ложь іудеевъ, доказывающая истину воспресенія Христова"; 2) на Па-Hacoento. By Barohhuxy Mactedchexy (By 5 4. Beq.), Sakohoyybteлемъ коммерческаго училища о. Іоанномъ Филевскимъ "О путякъ отвровенія Божія в епархіальными мессіонероми Д. И. Воголюбовымь ,,О способахъ укрвплени въры евангельской въ душахъ христіанскихъ" 3) на Заиковки, въ Александро-Невской церкви священникомъ Владиніромъ Шаповаловымъ "О христіанскомъ благочестін" (на Евангелиста Матеел 5, 13-16) и о. діакономъ В. Рудивковскимъ "О средней части храма и о притворъ"; 4) на: Холодной горго, въ Скорбященской церкви въ мещанской богадъльнъ свищенникомъ Николаемъ Жебиневымъ на тему: "Христосъ-веселіе въчное.

— 20 апръля религіозно-нравственныя чтенія были предложены.

въ следующехъ пунктахъ: 1) въ Покровском в монастыръ помощникомъ смотрителя духовнаго училища о. Николаемъ Зефировымъ "о значенія воскресенія Христова" и законоучителемъ 3 гимнавін о. Владиміромъ Бусыгинымъ "о призываніи молитвы Господней"; 2) въ каседральнома соборъ настоятелемъ прот. С. Любицкимъ "о св. женахъ муроносицахъ" и свящ. Л. Твердохлебовымъ "жетіе св. царацы Александры в великомуч. Георгін"; 3) на Панасовки въ вагонныхъ мастерскихъ законоучителемъ коммерческаго училища о. І. Филевскимъ "о словъ Божіемъ, какъ источникъ откровенія Божія в епархіальнымъ миссіонеромъ Д. И. Боголюбовымъ "о союзъ въры въ Бога съ добрыме дълами"; 4) на Заиковить, въ Александро-Невской церкви о. В. Шаповаловымъ "о ветхомъ и новомъ завътъ Бога съ человъкомъ" (на Ев. Мате. 5, 17-19) и о. діакономъ В. Рудниковскимъ "о почитанін св. нконъ"; 5) въ Вознесенской церкви свящ. Д. Поповымъ "объ истинъ воскресенія Христова и ея значенів для христіанина<sup>я</sup> и прот. Г. Чеботаревымъ "о св. муроносецатъ и св. Марів Магдалинь (6) на Журавлески въ Петро-Павловской перкви прот. П. Григоровичемъ "о вознесени на небо и второмъ приществии на землю Господа Інсуа Христа" (изъяснение 6 и 7 членовъ символы въры); 7) на паравозо-строительном заводю, на Петинской ул., о. Н. Шосте по Христ. любви, какъ основъ нравственной жизния; 8) на Холодной горть, въ мъщанской богадъльнъ о. А. Луценвомъ "о полезномъ употребление свободнаго времени и о вредъ карточной игры" и житіе св. евангелиста Марка (прочель воспитанникъ семинарів 6 вл. Г. Ястремсвій); 9) въ Арханиело-Михайловской *черкви* о Г. Введенскимъ объяснение воскреснаго евангельскаго в апостольскаго чтенія. Всё эти чтенія велись послё вечерни, которая начинается въ 5 ч. пополудни.

— Реформа средней совтской школы. Вы "Правительственномъ Въстивъ" напечатано:

15-го минувшаго марта Государю Императору благоугодно было Высочайше преподать управляющему Министерствомъ Народнаго Просвъщенія нижеслідующія указанія, долженствующія служить главными основаніями подлежащихъ разработкі законодательныхъ проектовъ о средней школі:

- 1) Гимназів сохраняють восьмивлассный составъ; въ нихъ преподаются оба древніе языка, но обученіе греческому языку въ большей части ихъ не обязательно. Усвоеніе гимназическаго курса открываеть доступъ къ высшему университетскому образованію.
  - 2) За реальными училищами, коихъ учебный планъ подлежитъ

тоже пересмотру, сохраняется составъ шестя основныхъ влассовъ в седьмого дополнительнаго. Овончаніе курса сего последняго власса отврываеть доступъ въ высшія техническія заведенія.

- 3) Помимо гимназій и реальных училищь, должны быть организованы среднія учебный заведенія съ законченнымъ общеобразовательнымъ курсомъ при шестиклассномъ составъ. Окончаніе курса въ этихъ учебныхъ заведеніяхъ даетъ право на службу въ тубернів.
- 4) Шпрокое развитие должно быть дано среднему техническому в профессиональному образованию, разсчитанному на удовлетворение практическихъ потребностей жизни.
- 5) Особливое вниманіе должно быть обращено на изысканіе способовъ въ поднятію религіозно-нравственнаго и вообще воспытательнаго воздійствія школъ всіхъ типовъ на учащихся, а также на укріпленіе въ нихъ преданности русской государственности и народности.
- 6) Въ видахъ возможно полнаго разрѣшенія воспитательныхъ задачъ должны быть учреждены пансіоны, въ которыхъ могли бы пользоваться соотвѣтственнымъ руководствомъ питомцы извѣстной труппы учебныхъ заведеній даннаго города.
- 7) Въ соотвътствія съ требованіями, предъявляемыми къ преобразуемой средней школъ, должны быть безотлагательно установлены способы болъв цълесообразной подготовки учителей для оной.

#### некрологъ.

1903 года, апрвля 13-го, скончался, неоднократно напутствованный Св. Таинствами, заштатный свищенникъ Ново Водолажской Воскресенской церкви, Валковскаго убода, Александръ Андреевичъ Вербицкій 56 лоть порока сердца. По окончаніи учебнаго курса наукъ въ Харьковской Духовной Семинаріи, съ аттестатомъ второго разряда, въ 1870 г. покойный состояль учителемъ Ольшанскаго народнаго училища, затемъ быль рукоположенъ въ священнява къ Тронцкой церкви, села Протопоповки, Харьвовскаго увада въ 1871 г., далве, по прошенію, перемвщенъ въ Воскресенской церкви, слободы Новой Водолаги, Валковского увода, вторымъ овященникомъ въ 1872 г., въ 1900 г. назначенъ былъ старшимъ священникомъ и, наконецъ, въ 1903 г., въ мартъ мъсяцъ, по болъзни, уводенъ за штатъ. Покойный о. Александръ несъ следующія обязанности: законоучителя въ министерскомъ двухъ-классномъ и женскомъ народномъ Ново-Водолажскихъ училищахъ съ 1874 г. по 1903 г., блюстителя за преподаваніемъ Закона Божія въ народныхъ училищахъ 2-го Валковскаго овруга съ 1887 г. по 1903 г., депутата по тому же округу съ 1894 г. по 1896 г., Валковскаго убзднаго наблюдателя съ 1896 г. по 1903 г. н

члена благочиническаго совъта съ 1902 г. по 1903 г. За отличное исполненіе пастырской авятельности и свонів обязанностей онь быль награжденъ опархіальнымъ начальствомъ вилючительно до ордена св. Анны 3-й степени и удостоенъ получить два раза архинастырскую благодарность со внесеніемъ въ послужной списокъ. Помимо сего, покойный о. Александръ пользовался любовію, почетомъ и уваженіснь всёхь знавшихь его. Побужденість къ этому служели отличительныя черты его характера: кротній и добрый правъ, мягное сердце и отзывчивость. Въ особенности сочувствіє выразилось - при погребеній его 16 сего априля. Вынось тала изъ дома въ церковь, служение вечерии, утрени, литургии и погребение надъ усопшимъ были совершены при участіи и. д. благочиннаго священника Петра Антонова, заштатного протојерея Ново-Водолажской владбищенской Тронцкой церкви Петра Леонтовича, -- шести еще священии ковъ и. пяти діаконовъ. При этомъ было такое громадное стеченіе народа, какое бываеть только при врестныхъ ходахъ. Было произнесено четыре прочувствованныхъ рвчн.

Миръ праху твоему добрый и усердный пастырь!

И д. Благочиннаго 2-го округа Валковскаго ужада, священнять Петръ Антоновъ-

#### ОВЪЯВЛЕНІЕ

## ХУДОЖЕСТВЕННАЯ

## RAHTOLOGOII H RAHUATOOHORH

**MACTEPCKAS** 

## Алекстья Петровича ПЕТРОВА съ С-ми,...

——∞ Существуетъ съ 1852 года. ⊶---

МОСКВА, Мѣщанская ул., домъ № 98. ПРИНИМАЮТСЯ ЗАКАЗЫ

на художественно-ръзныя, живопионыя и иконопионыя Р А Б О Т Ы,

какъ-то: Церковные иконоотаск (и военно-походные) въ разнить отрого видержинить стиляхъ, мъстные и запрестольные кіоти, бакративи надъ престолами, гробини подъ плащаницу, запрестольные преоти и рами съ тумбами, крести оъ предотоящим съ ръзной горой, акалои, престолы, жертвеннике, свёчные ищим и зерцали для присутственныхъ мъстъ,

А ТАНЖЕ ПРОИЗВОДИТСЯ РЕСТАВРАЦІЯ

ИКОНОСТАСОВЪ, ИКОНЪ, ВНУТРЕНИЕЙ и НАРУЖНОЙ ЖИВОЛИСИ ВЪ ХРАМАХЪ и бр.

И ЗОЛОЧЕНІЕ ГЛАВЪ и КРЕСТОВЪ.

Рисунин, сметы и чертежи высылаются по первому требованію.

# листокъ

BLL

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Высочайшій указъ.—Высочайшіе приказы.—Списокъ священняковъ перквей Харьковской епархін, которые за отлично-усердную службу удостоены награжденія ко дню рожденія Его Императорскаго Величнотва: І) по опредёленію Святьйшаго Синода II) по опредёленію Епархіальнаго начальства и III) по опредёленію Епархіальнаго училищнаго Совъта.—Сообщеніе "Правит. Въсти" о полученіе пассажирами скидки съ въса багажа по билетамъ, них не принадлежащикъ.—Отчеть о состоящей при Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ училить образцовой одноклассной церковно вриходской школь за 1901—1902 уч. г. — Епархіальныя извъщенія.—Извъстія и замътки.—Объльденія.

## Высочайшій уназъ.

Высочайшимъ указомъ, даннымъ 6-го текущаго мая, на вия Капитула Россійскихъ Императорскихъ в Царскихъ орденовъ Всемилостивъйше сопричисленъ въ ордену св. Владиміра третьей степени викарій Харьковской епархів, епископъ Сумскій Стефанъ.

## Высочайшіе приказы.

Высочайшемъ привазомъ 1) по Въдомству Православнаго Исмовподанія 6 го мая т. года в) производится за отличіе изъ статсвяхь въ дъйствительные статскіе совътники бывшій писпекторъ Харьковской Духовной Семинарів Константинъ Истоминь; б) награждаются орденами: св. Станислава 2-й степени учитель Харьковскаго духовнаго училища, надворный советникъ Владемірь Марченко; св. Станислава 3-й степени: надворные советнеки: членъ Вогодуховскаго убяднаго отделенія Харьковскаго епархіальнаго училищнаго совъта, Николяй Экка, учителя духовных училешъ: Купявскаго Неколай Александрово; Харьковскаго, Иванъ Буликово в Сумского, Неколай Гальковский; членъ Изюмскаго увзднаго отдвленія Харьковскаго епархіпльнаго училищнаго совета титулярный совытникь Евфимій Гридина, неимеющіе чина: преподаватель Харьковской духовной семинарів, кандидать богословія «Сергви Чистосердова и помощникъ инспектора Харьковской дужовной семинаріи Леонидъ Багрецовъ.

2) По Епархіальному Выдомству награждаются орденами св. Владиміра 4 й степени: протоіерей Купянскаго собора Іоаннъ Левандовскій; св. Анны 2-й степени: протоіерев: Преображенской въ Харьковъ церкви Михаилъ Румянцевъ и соборной церкви въ Сумахъ Фесенковъ.

Списовъ священниковъ церквей Харьковской Епархів, которые за отлично-усердную службу удостоены награжденія ко дию рож-денія Его Импираторскаго Виличества.

І. По Опредоленію Святийшаго Синода, награждаются за заслуги по духовному в'йдомству санома протогерея священнями въ Харьков'й Рождество-Вогородицкой церкви Василій Добровольскій и Повровской Андрей Любарскій, члень консисторія Андрей Балановскій, Хорошевскаго монастыря Александръ Вербицкій, слободы Ольшаной Николай Житлова, Козеевки, Богодуковскаго у'йзда, Іоаннъ Владыкова, Новопавловки, Староб'йльскаго у'йзда, Алеистій Грекова, села Новопокровскаго, Зміевскаго у'йзда, Павелъ Вышемірскій.

11. По опредълению Епархіальнаго Начальства, за отличноусердную службу награждаются: а) скуфьею: священники церквей: заштатнаго города Недригайлова, Лебединскаго укада, Василій Петруссько слоб. Малой Волчьей, Волчанскаго увада, Стефанъ Чиркинь, слоб. Кургана, Лебединсваго увада, Стефанъ Толмачевь, слоб. Николаевки, Изюмскаго увзда, Арсеній Лонгиновъ, слободы Лимана. того же увада, Наколай Яновский, села Прелестнаго, Изюмскаго увада, Неколай Никулищевь, слободы Мироновки, Харьковскаго увада, Симеонъ Петровскій, слободы Воробьевки, Сумскаго увада, Миханль Рогальскій, слободы Искровщины, того же увяда, Андрей Клементьевь, слободы Николаевки, того же увада, Петръ Ставровскій, слободы Степановки, того же увада, Алексви Артиссовскій, слободы Подлесновки, того же уезда, Павель Ильинскій, цервве при станців "Славинскъ", Александръ Шепинскій, слободы Турья, Ахтырскаго увяда, Сергій Любарскій (перемвщенный въ цервви слоб. Мечебиловой, Изюнскаго увада), села Песчанаго. Купянсваго убеда, Николай Капустинь, слободы Балакиев. Зміевскаго увяля. Ісаннъ Косалесскій, слободы Ивановки, Харьковскаго увзда, Маркіанъ Оедоровскій, слободи Бабаевь, того же увзда, Николяй Лобковскій, слободы Кручика, Богодуковскиго убеда, Владиниръ Подольскій, села Хухры, Лебединскаго увяда, Мизанлъ Яковлева и б) набедренникома: священники церквей: при Харь-

ковсномъ Земледвльческомъ училище, Александръ Терягов, слоб. Колупаеван, Харьковскаго ужада, Василій Степурскій, слободы Черкасских Тишковъ, того же убяда, Алексъй Щепинскій, слоб. Липецъ Николаевской церкви, тего же увяда, Николай Ладенно, Христорождественской, той же слободы, Алексий Левандовский, Николаевской, города Золочева, того же увада, Іоаннъ Иванова, слободы Карасевки, того же уваза, Георгій Волобусов, села Кочина, Старобъльскиго увада, Миханлъ Фенево, слободы Араповки, Купянскаго увада, Петръ Заводовскій, слободы Новаго Мерчика, Валвовскаго увзда, Александръ Смирнскій, слободы Котовов, Волчансваго увзда, Григорій Пебенко, слободы Біляго Колодези, того же уёзда, Некодий Яновскій, слободы Верхней Писаревки, того же увзда, Іаковъ Отульковъ, слободы Межирича, Лебединского увзда, Миханль Венгеровскій, слободы Студенка, Изюмскаго увзда, Осодоръ Столяревскій, села Капитольского, того же увяда, Платонъ Кутеповъ, села Закотнаго, того же убяда, Андрей Панкратьевъ, села Райскаго, того же убада, Іосифъ Любарскій, слободы Золотого Колодези, того же увзда. Наколий Ковалевскій, села Валвенниив, того же увяда, Павель Фенесь, Николаевской церкви города Ахтырки Алексей Солофиенко, слободы Тростинца, Ахтырскаго увада, Александръ Оедоровъ, слободы Тетлеги, Зміевскаго увада, Іоннъ Губановъ, села Соколова, того же увада, Григорій Орловскій, слободы Боровой, того же утада, Іоаннъ Колосовскій, села Зведокъ, того же уезда, Двивтрій Вербицкій, слободы Андреевко, того же увзда, Тихонъ Нюмчиновъ, слободы Павлововъ, Сумскаго ували, Іоннъ Иваницкій, слободы Николаевки, того же увада Іоаннъ Кудрявцево и Лебединской Соборной цервви Константинъ Стешенко.

III. По опредплению Епархіальнаго Училищнаго Совтта, за труды по церковной школі: а) скуфьею: свищенняви: слободы Тростянца, Актырскаго уйзда, Александръ Яновскій, слободы Гомольши, Зміевскаго уйзда, Митрофанъ Крутьевъ, села Виеденскаго, того же уйзда, Николай Щепинскій, слободы Соколова, того же уйзда, Александръ Чудновскій, слободы Песовъ, Старобільскаго уйзда, Георгій Грековъ, села Рогова, того же уйзда, Феодоръ Грековъ, слободы Большой Чернетчины, Сумскаго уйзда, Василій Крыжановскій, слободы Біловода, того же уйзда, Павелъ Будянскій, города Сумъ, Покровской церкви Дамитрій Виноградскій, слободы Русской Лозовой, Харьковскаго уйзда, Димитрій Иваницкій, города Чугуева, Покровской церкви, Зміевскаго уйзда, Өеофанъ

Дейнеховскій в 6) набедренникомя: священника: слободы Ліськовки, Вогодуковскаго уізда, Григорій Ступницкій, села Гуляй Поля, Зніевскаго уізда, Өеодоръ Лободовскій, села Павленвова, Лебединскаго уізда, Василій Оедоровскій в села Татарки, Харь-ковскаго уізда, Димитрій Курской.

#### Полученіе пассажирами скидки съ віса багажа по билетамъ, имъ не принадлежащимъ.

Статьею 33-ею общаго устава россійскихъ желізныхъ дорогь установлено, что каждый пассажирскій билеть даеть право на безплатный провозъ въ багажномъ вагонв одного пуда багажа. Въ последнее время въ Министерстве Путей Сообщения стали поступать отъ некоторыхъ железнодорожныхъ управленій ходатайства о принятів міръ противъ злоупотребленій по означенному безплатному провозу багажа. Злоупотребленія заключаются въ томъ, что различные мелкіе торговцы и поставщики, возвращансь съ товаромъ изъ крупныхъ центровъ, и желая перевезти товаръ безплатно, собирають отъ другихъ нассажировъ, не вывющихъ багажа, билеты, предъявляють ихъ въ кассу и сдають по немъ свой товаръ въ перевозвъ, въ видъ багажа, получая установленную свидку по числу билетовъ. Въ большинствъ такихъ случаевъ, число билетовъ соотвътствуетъ числу пудовъ груза, который, такимъ образомъ, перевозится совершенно безплатно, притомъ въ пассажирскомъ повядв. Предоставляя безплатный провозъ одного пуда багажа по каждому билету, законъ, однако, не устанавливаеть вовсе обязательства, чтобы багажь принадлежаль непремвино тому липу, которое вдеть по данному билету, а потому добровольная переуступва своего права воспользоваться сведкою со стоимости провоза багажа другому лицу не можеть считаться съ формальной стороны влоупотребленіемъ. Затімъ, если бы даже пассажиры, действительно, и были лишены права перевозить по своимъ билетамъ чужой багажъ, то такое запрещение въ сущности не вићло бы никакого практическаго значенія, въ виду невозможности для жельзныхъ дорогь следить за этимъ деломъ и доказывать, что данный багажь принадлежеть не тому, а другому пассажиру. Наконенъ, и матеріальный ущербъ, причиняемый железнымъ дорогамъ подобными злоупотребленіями, не представляется особенно значительнымъ. Въ виду такого положенія діла, Министерство Путей Сообщенія разъяснию всімъ желізнымъ дорогамъ, что оно не признаетъ нужнымъ вздавать накія-небудь особыи постановленія для предотвращенія случаевъ полученія пассажирами скидки съ въса багажа по билотамъ, имъ не принадлежащимъ. "Прав. Въст. № 93 т. г.".

#### отчетъ

о состоящей при Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ образцовой одноклассной церковно-приходской школъ за 1901—1902 учебный годъ въ учебно-воспитательномъ отношеніи.

- 1. Личный составъ служащих при школъ въ отчетномъ году былъ слъдующій: а) завъдующій учебно-воспитательною частью въ школъ и практическими занятіями въ ней воспитанницъ Училища, Харьковскій Епархіальный наблюдатель церковныхъ школъ, Василій Давыденко; б) законоучитель школы священникъ Харьковской Основниской Іоанно-Предтеченской
  церкви, Михаилъ Клячновъ и в) учительница школы, окончившая курсъ
  въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіемъ домашней
  учительницы, дъвица Анна Ладенкова.
- 2. Число учащихся за отчетный годъ было не одинаково: въ началъ учебнаго года было 80 учащихся, —37 мальчиковъ и 43 дъвочки; къ концу года количество это уменыпилось до 73, въ числъ которыхъ было 33 мальчика и 40 дъвочекъ. По тремъ отдъленіямъ школы учащіеся къ концу года распредълялись такъ: въ 1 отдъленія числилось 30 учащихся, во 2—31, а въ 3—12. По происхожденію своему учащіеся принадлежали къ сословіямъ мъщанскому, крестьнискому и къ цеховому классу, а по въроисповъданію всё православные.
- 3. По духу, характору, объему и методамъ преподаванія воспитаніе и обученіе велось во всемъ согласно утвержденной Св. Синодомъ программъ учебныхъ предметовъ для одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ и объяснятельнымъ къ ней запискамъ.

Содержаніе учебныхъ программъ выполнялось слёдующих образомъ:

а) по Закону Божію въ 1 отд. школы были изучены общеупотребительныя молитвы и изъ Свящ. Исторія Новаго Завёта двунадесятые праздинки, во 2 отд. изучены Свящ. Исторія Ветхаго и Новаго Завёта, въ 3 повторенъ курсъ первыхъ двухъ отдёленій и вновь усвоены катихизисъ и ученіе о Богослуженів; б) по церковному нёнію учащіёся 1 отдёленія пізли съ голоса обычнымъ напівомъ общеупотребительныя молитвы, а во 2 и 3 піснопівнія всенощнаго бдёнія и литургій; в) по церковно-славянскому языку преслёдовалось главнымъ образомъ двё ціли: научить дётей

правидьно читать и разуметь прочитанное. Для достиженія первой цели: учащіє заботились о томъ, чтобы чтеніє было не только правильнымъ, свободнымъ, отчетливымъ, съ соблюденіемъ удареній и знаковъ препинація, но виёстё съ тёмъ и церковнымъ, истовымъ, молитеннымъ. Средствами для достиженія сознательнаго чтенія были: объясненіе непонятныхъ словъ церковно-славянскаго текста, переводъ и заучиваніе наизусть наиболёе употребительныхъ церковно-славянскихъ словъ и выраженій и практическое ознакомленіе учениковъ съ иёкоторыми грамматическими особенностями церковно-славянскаго языка сравнительно съ русскимъ.

- г) По русскому языку преследовалась та цель, чтобы а) научить детей правильно, было и сознательно читать и передавать содержание прочитаннаго и б) научить писать безь звуковыхь и грубых граиматических опибоив. Инсьменныя упражнения направлялись из тому, чтобы научить детей писать согласно съ требованиями ореографии, научить писать правильно въ граиматическомъ отношения и но возможности излагать свои мысли на бумаге. Съ этою целью въ 1 отд. учащиеся списывали съ книги и писали подъ диктовку отдельныя слова, краткия предложения и небольшия статьи; во 2 отд. упражнялись въ письме по книге Непрасова правтический курсь правописания, писали диктовку и въ 3 отд. делали те же упражнения и кроме того занимались переложениемъ легкихъ статей.
- д) По счисленю занятія начинались устными, а затёмъ и письменными упражневіями въ предълахъ перваго десятка. Дале переходили къ счету до 100 устнымъ и письменнымъ упражненіямъ въ производстве 4 действій въ предълахъ этого числа и упражненіями въ решеніи задачъ. Ознакомленіемъ съ правилами сложенія, вычитанія, умноженія и деленія, усвоеніемъ таблицы умноженія на память и ознакомленіемъ съ общеприннятыми названіями чиселъ каждаго изъ четырехъ действій полагалось основаніе для письменныхъ упражненій въ 4 арменетическихъ действіяхъ надъ числами любой величины отвлеченными и именованными, и рёшеніе арменетическихъ задачъ. Особенное вниманіе удёлялось упражненіямъ въ устномъ счеть и упражненіямъ на счетахъ.
- е) Чистописаніє преподавалось во всёхъ отдёленіяхъ школы в ниблосвоею пёлью усовершенствовать механизиъ письма, а также пріучить дётей писать красиво, четко и скоро. Эта цёль достигалась обынновенно путемъ копированія и подражанія готовынъ образцанъ письма, предлагаемымъ дётямъ или въ видё прописей или же даваемымъ учительницей.
- 4. Учебники и учебныя пособія употреблялись слідующія: а) по Закону Божію—, Наставленіе въ Закон'в Божіємъ" прот. ІІ. Спирнова и, какъ пособіе въ преподаванію сего предмета, священно-историческія картины, изд. Фену и К°; б) по русскому языку употреблялась разрівзная

азбука в "книга для чтенія" Одинцова и Богоявленскаго. При упражиеніяхъ въ грамматикъ и правописаніи учительница пользовалась книгами:
"практическій курсъ правописанія" Некрасова, курсы систематическаго
диктанта "Сивриовскаго; в) по церковно-славянскому языку въ 1 отд.
чтеніе велесь по книгъ "Ильминскага, во 2 отд. по Евангелію и Часослову и въ 3 отд. по Евангелію и по книгъ Свиръдина, "Чтеніе изъ книгъ
Священнаго Писанія Ветхаго и Новаго Завъта", г) по церковному пънію
"Курсъ церковныхъ пъснопъній Московской епархіи"; д) по счисленію
употреблялись задачники Гольденберга, Лубенца и торговые счеты и с)по чистописанію—, прописа" Гербача и "руководство къ обученію письму" В. Гербача.

- 5. Библіотена шволы къ концу отчетнаго года заключала въ себъ 244 названія книгь въ 1076 томахъ. Въ составъ ен входятъ: а) руководства и пособін для учителей по элементарному преподаванію; б) учебники в учебныя пособія в в) книги для дътскаго чтенія, разръшенныя къ употребленію въ церковныхъ школахъ Св. Синодомъ. Какъ полезное пособіе для законоучителя и учительницы, въ библіотеку выписывался журналь "Церковно-приходская школа".
- 6. Учебный годъ начался 20 августа и окончился 4-го мая. Ежедневное распредёленіе учебныхъ занятій въ школю было слюдующее: уроки начинались въ 9 часовъ утра и продолжались до 1 ч. дня; при чемъ между 1 и 2, 3 и 4 уроками назначалось дютямъ для отдыха по 1 с, а между 2 и 3 уроками 1 часа. Каждый урокъ предварялся и заканчивался молитею, которую учащіеся читали по очереди. Во всё воскресные и праздничные дим учащіеся подъ надзоромъ учительницы и дежурныхъ воспитаниць училища присутствовали при Богослуженіи въ церкви Епархіальнаго училища, а въ дни Св. Четыредесятницы тамъ же были у исповъдил причастія Св. Тамнъ. Ученики старшихъ отдёленій, по назначенію, прислуживали въ алгарь, подавая кадило, возжигая свёчи и преднося свётильники.
- 7. Годичныя переводныя испытанія ученковь 1 и 2 отділеній были произведены 4 мен 1902 года коммиссіей изь завідующаго школой, законоучителя и учительницы. На основаніи сихъ испытаній, удостоены: перевода изъ 1 отділенія во 2—24 учащихся и изъ 2—3—14 учащихся; оставлены на повторительный курсь по малоуспішности и мало-літотву и 1 отділеніи—6 учениковь, во 2 отділ.—18, а из 3 отд. З. Выпускные окзанены учениковь 3 отд. школы на льготу ІV разряда поотбыванію вониской повинности и учениць того же отділенія на правополученія свидітельствь объ успішномь окончаніи ими одноклассной: перковно-приходской школы произведены были 2 мая того же года ком-

миссіей въ составъ предсъдателя, Епархіальнаго наблюдателя перковныхъ школъ Василія Давыденко, законоучителя о. Михаила Клачнова и учительницы Анны Ладенковой, и въ присутствіи инспектора классовъ Епархіальнаго женскаго училища священняка Іоанна Котова. Испытаніямъ подвергались 6 ученковъ и 3 ученицы и всъ выдержали испытанія удовлетворительно, почему и удостоены правъ на полученіе установленныхъ свытрательноствъ.

Наградъ вингами удостоились 8 ученивовъ изъ 1-го отдъленія и 4 изъ 2-го, 7 лучшихъ ученивовъ старшаго отдъленія за благонравное поведеніе и отличные успъхи признаны достойными награжденія похвальными листами отъ Совъта училища выдаваемыми.

- 8. Учебный годъ закончился благодарственнымъ Господу Богу молебствіенъ, которое совершено было 5 мая законоучителенъ школы о. Михаиломъ Клячновымъ.
- 9. Содержаніе школы входить въ общія средства Харьковскаго Женскаго Училища съ пособіємъ отъ Училищнаго Совъта при Св. Синодъ въ размъръ 500 руб.

Практическія занятія воспитанниць училища въ образцовой при немь школь.

Педагогическія занятія воспитанниць Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ образцовой при немъ церковно-приходской школь вибли следующій характеръ. Воспитанницы училища посещали состоящую при ней церковно приходскую школу въ целяхъ: 1) самостоятельныхъ учебныхъ занятій съ учащимися, 2) присутствованія при образцовыхъ уровахъ учительницы и наблюденія надъ учебными занятіями своихъ подругь въ школь, 3) слушанія руководственныхъ педагогическихъ бесёдъ завёдующаго школой и 4) очереднаго дежурства по школь.

- 1. Воспатанницы 5 и 6 влассовъ вела самостоятельныя утреннія занятія въ школь съ учениками подъ непосредственнымъ руководствомъ учательницы школы и по указаніямъ завъдующаго оною.
- а) Наканунъ очередныхъ занятій воспитанницами были нодаваемы учительниць конспекты назначенныхъ имъ уроковъ для просмотра и исправленія.
- б) Темы означенных уроковъ назначалясь учительницей школы въ порядкъ прохождения школьной программы того или другого учебнаго предмета, причемъ виблось въ виду, чтобы каждая воспитанница по порядку давала уроки по всъмъ предметамъ школьнаго курса, а не по одному жакому нибудь въ отдъльности.
  - в) Воспитанницы V и VI классовъ вели подаго гические диевики, въ

составъ которыхъ, кромъ конспектовъ преподаваемыхъ ими уроковъ, входила: аа) замъчанія по поводу преподавныхъ имъ уроковъ, бб) наблюденія:
надъ преподаваніемъ своихъ подругъ, вв) характеристика учащихся, гг)
впечатлівнія по новоду прочитанныхъ ими педагогическихъ княгъ и статей,.
дд) записи руководственныхъ указаній завідующаго школою в учигельницы и ее) другіе, относящієся къ области обученія и воспитанія предметы.

- г) Педагогическіе дневники воспитанниць VI класса во второмъ полугодін были просматриваемы завъдующимъ школою, провърку же дневниковъ всёхъ воспитанницъ дълала учительница по мъръ ихъ веденія.
- д) Экзаменаціонныя испытанія воспитанниць VI класса во второмъ полугодів производились коминссієй въ составъ завъдующаго школою и учительницы опой.

Учащіеся въ церковно приходской школь пітли одинь разълитургію въ-

- е) Планы экзаменаціонных уроковъ, предварательно осмотрѣнные в одобренные завѣдующимъ были переданы въ Совѣтъ для храненія и справовъ вмѣстѣ съ педагогическими дневниками и соотвѣтствующей оцѣнкой балломъ успѣховъ каждой воспитанивам въ отдѣльности.
- 2. Учительница школы давала примърные уроки въ присутствіи воспитанницъ 5 и 6 классовъ по мъръ нужды, съ въдома завъдующаго.
- а) Ежедневно въ учебное время школа посъщалась восинтанницами въчесть 8 человъкъ по двъ изъ каждаго класса.
- б) Практическіе уроки въ количествъ 12 распредълялись съ такимърасчетомъ, что каждой изъ 4 очередныхъ практикантокъ было дано по 2
  урока, а остальными по одному; при чемъ при дальнъйшихъ назначеніяхъ
  виблось въ виду, чтобы въ концъ учебнаго года всъ воспитанницы имъли
  приблизительно одинаковое число. Всъхъ практическихъ уроковъ за отчетный годъ каждой изъ воспитанницъ было дано не менъе 10 и не
  болъе 20.
- в) Воспитанивцы, свободныя отъ занатій присутствовали на урокахъ свояхъ подругъ, излагая по поводу ихъ своя наблюденія и замічанія въпедагогическомъ дневникъ.
- III. Для практическаго руководства всёхъ воспитанивцъ VI класса назначался завёдующимъ 1 часъ въ недёлю; въ отсутствии же его, по егоуказанію, учительница школы обыкновенно давала въ присутствии тёхъже воспитанищъ образцовые уроки.
- IV. Изъ числа 8 назначенныхъ для практическихъ занятій воспитанницъ избирались 3 дежурныхъ по одной въ каждовъ отдёленіи школы.

Обизанности дежурныхъ по школъ воспитанивцъ подробно были изложены въ составленной завъдующимъ и утвержденной Совътомъ училища: миструкцін. V. Назначеніе воспитанняць на очередныя практическія занятія по 2 язъ каждаго класса и на дежурства принадлежало начальницъ училица Квренін Николаевиъ Гейцыгъ.

Такимъ образомъ, церковно-приходская школа при училищъ, давая воспитаніе въ церковномъ духъ дътямъ обдившимъ. жителей г. Харькова, вибств съ тъмъ практически нодготовляеть воспитанивить его въ преподаванію въ начальныхъ школахъ и развиваеть въ инхъ стремленіе въ педагогической дъятельности. Сотии окончившихъ курсъ дъвицъ съ давнихъ лътъ состояли и состоять учительницами земскихъ школъ, а ео времени открытія въ Епархіи церковныхъ школъ они являются учительницами и въ этихъ послъднихъ

Тавъ въ отчетномъ году въ церковно-приходскихъ школахъ и школахъ грамоты состояло учительницъ окончившихъ курсъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища — 86.

## Епархіальныя извъщенія.

#### ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

#### Священническія:

Рождество-Бородичная церковь с. Шуликной, Старобъльскаго увзда.

Тронцкая церковь сл. Перекопа, Валковскаго увзда.

Преображенская церковь с. Бълодуцка, Старобъльскаго увзда.

Николаевская церковь с. Лихачевки, Богодуховскаго увзда.

Григоріевская церковь с. Турья, Ахтырскаго увзда.

Гоанно-Предтеченская церковь с. Рябушекъ, Лебединскаго увзда.

Покровская церковь с. Верхней-Покровки, Старобъльскаго увзда.

Александро-Невская церковь с. Ново-Александровки, Волчанскаго увзда.

Рождество-Богородичная церковь с. Смольяниковой, Старобъльск. увзда.

## Діаконскія.

Іоанно-Предтеченская церковь с. Станичнаго, Валковскаго утада. Николаевская церковь с. Высокополья, Валковскаго утада. Покровская церковь с. Ново-Астрахани, Старобъльскаго утада.

#### Псаломишикія:

Кирилло-Месодієвская церковь с. Райгородскаго, Купянскаго увзда. Ісанно-Богословская церковь с. Гомольши, Змісвскаго увзда. Покровская Соборная церковь г. Купянска (въ санъ діакона).

Восиресенская церновь с. Боголюбовии, Купянскаго убада. Никодаевская церковь г. Красионутска, Богодуховскаго увзда. Николаевская церковь с. Новой-Айдари, Старобъльскиго увзда... Успенская церковь с. Вольнаго, Богодуховскаго уведа. Благовъщенская церковь г. Харькова. Покровская перковь Харьновскаго Влаготворительного Общества. Преображенская церковь на мёстё крушенія, на станців "Борки". Александро-Невская церковь с. Александровка, Валковскаго увзда. Харьковскаго Реальнаго Училища. Николаевская церковь с. Новой-Водолаги, Валковскаго увзда. Успенская церковь с. Коломана, Валковскаго увзда. Вляд.-Богородичи. церковь с. Должика, Харьковского увода. Рожд.-Богородичная церковь с. Смольямиковой, Старобильского увада. Арханг.-Миханловск. церковь г. Краснокутска, Богодуховского увзда. Ввененская церковь с. Студенка, Изюмскаго увзук. Николаовская церковь с. Гіовки, Харьковскаго увзда. Тоанно-Предтеченск, церковь с. Внаменскаго, Изюмскаго увана. Воспросенская цервовь с. Надеждовин, Изюмскаго увада. Повровская церковь с. Старой-Водолаги, Валковскаго убла. Николлевская церковь с. Ново-Александр., Старобъльскаго увода. Ронд.-Богородичи. церковь с. Сънкой, Богодуховского увада. Іоанно-Предтеченся. церковь с. Ново-Ивановин, Зміовскаго убяда. Покровская церковь с. Глазуновки, Змісвскаго увзда. Покровская церковь с. Городища, Старобъльскаго увада.

## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе: Первое обозрвніе Высокопреосвященный шимъ Арсеніемъ Харковской Епархін: посъщеніе Владыкой городовъ Вълополья, Сумъ, Лебецена и Богодукова.—Посъщеніе Высокопреосвященный шимъ Арсеніемъ крама Христа Спасителя и Спасова Свита.—Посъщеніе Высокопреосвященный шимъ Арсеніемъ Александро-Невской школы, Епархіальнаго женскаго училища и другихъ учебныхъ
заведеній въ гор. Харьковъ —Служеніе Высокопреосвященный шамъ Арсеніемъ
литургіи въ церкви мужского дуковнаго училища.—Торжественное богослуженіе
6-го мая.—Отъйдъ Высокопреосвященный шаго Арсенія въ Св. Горы.—Религіозно-правственныя чтенія.

Первое обозрѣніе Харьковской епархіи Его Высокопреосвященствомъ Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ, Архісянскомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ.

#### І. Постичніе г. Билополья.

10-го Априля, въ четвергъ Пасхальной недили, въ 10 час. 24 мин. вечера, Его Высокопреосвященство, согласно зарание составлен-

ному маршруту, изволилъ вывхать изъ Харькова по Сумской желдорогъ, въ сопровождения соборнаго ключаря свящ. Г. Виноградова и протодіакона В. Вербицкаго—въ заштати. г. Вълополье. (Иподіаконы вывхали туда наканунъ).

11-го Апрыл утромъ въ 7 час. 32 м., повадъ, въ которомъ слъдовалъ Высокопреосващениващій Владыка, прибылъ на ст. Вълополье. Здёсь Его Высокопреосващенству (въ вагонъ) представились: \*) г. городской голова гор. Вълополья г. Ральфъ съ полнымъ составомъ гласныхъ городской думы, при чемъ городской голова преподнесъ Его Высокопреосващенству отъ лица всёхъ гражданъ г. Вълополья—хлёбъ соль—и привътствовалъ Владыку. Милостиво принявъ хлёбъ—соль, Высокопреосващениващій Владыка похристосовался съ г. Ральфомъ и съ гласными и бесёдовалъ съ ними несколько минутъ, а затёмъ, сопровождаемый торжественнымъ колокольнымъ звономъ всёхъ церквей г. Бълополья, отправился въ Богородице-Рождественскую церковъ, где назначено было въ этотъ день Архіерейское служеніе литургів. На станціи и по пути слёдованія въ церковь было масса народа. Владыка. всёхъ осёнилъ архипастырскимъ благословеніемъ.

По прибытів въ Вогородице Рождественскую церковь Высокопреосвященивший Владыка былъ встрвченъ всвиъ городскимъдуховенствомъ. Облачившись въ мантію, поцвловавъ св. крестъ и преподавъ оный для цвлованія всему духовенству, Владыка благосклонно выслушалъ привётственную рфчь, сказанную священникомъ Покровской ц. гор. Бёлополья о. Н. Борисоглюбскимъ-Вотъ эта рфчь:

Ваше Высокопреосвященство,

Высокопреосвященнъйшій Владыко,

Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ!

Прибытіе Твое въ нашъ отдяленный городъ Твоей Епархіи въэти свътлые дни духовной радости—праздника въ честь Жизнодавца Христа—усугубляеть и возвышаеть нашу духовную радость.

Мы теперь имвемъ счастіе в возможность видіть Тебя, нашего Архипастыря, лицомъ въ лицу, имбемъ возможность сослужить Тебі въ принесеніи Везкровной Жертвы, участвовать въ совершеніи Святьйшаго Таинства Причащенія, во вкушеніи Агица Божія, "раздробляемаго и нераздівляемаго, всегда ядомаго и ни-

<sup>\*)</sup> О. Благочинный гор. Білополья протоіерей А. Чугаевь встрітняє Его Високопреосвященство еще раньше на ст. Сумы, при чемь подаль Владний ночетный рапорть.

вожда же иждиваемаго, но причащающихся освищающиго"...— Пользуясь настоящимъ случаемъ, исполнившимъ сердца наши этою высокою радостью, мы смиренивище просвиъ Тебя, Высокопреосвященивший Владыко, помолись о насъ, пастырихъ Твоихъ, да украпитъ насъ, немощныхъ, Пастыреначальникъ нашъ Господь Іисусъ Христосъ своею благодатію къ вящшему прохожденію многотруднаго пастырскаго служенія.

Настоящее время—время злобы враговъ церкви Христовой, время, исполненное всякой джи, ненависти и лукавства, а потому мы болъе, чъмъ когда либо, нуждаемся въ содъйствіи намъ благодати Божіей.

Просимъ Тебя, Высокопреосвященнёйшій Владыко, не оставить и насъ своимъ отеческимъ, мудрымъ руководствомъ. Ты, какъ свътильникъ, поставленный на свъщницъ, горъвшій и свътившій на окравнахъ дорогого отечества нашего: на съверъ и югъ, на востокъ и западъ, всегда, вездъ и всюду являлъ свое отеческое, просвъщенное попеченіе о ввъренныхъ Тебъ паствахъ; не оставь и насъ своею любовію, своимъ отеческимъ просвъщеннымъ руководствомъ. Помолись, Высокопреосвященнъйшій Владыко, и о предстоящихъ въ этомъ святомъ храмъ жителяхъ сего города, да сохранитъ ихъ Господъ върными и послушными чадами Своей Церкви, а мы съ своей стороны,—пастыри и пасомые,—булемъ всегда возносить за тебя молитвы Пастыреначальнику нашему Господу Інсусу Христу, да укръпитъ онъ Твои силы и здоровье для счастія Харьковской паствы Твоей на многая лъта.

Выслушавъ эту рѣчь, Владыва сказалъ говорившему: "Спасибов в затъмъ направился въ царскимъ вратамъ храма, гдъ выслушавъ входныя молитвы, сталъ на срединъ храма на возвышенномъ амвонъ для облаченія. Послъ облаченія и пѣнія пасхальныхъ часовъ, началась Божественная литургія, которую совершалъ Высокопреосвященный Владыка съ 8-ю сослужащими Ему: Протоіереемъ и настоятелемъ Богородице-Рождественской ц. А. Чугаевымъ, ключаремъ Г. Виноградовымъ, священниками г. Бълополья: о. Н. Борисоглъбсвимъ, о. М. Ракшевскимъ, о. М. Подлуцкимъ, о. П. Лысенковымъ и двумя священниками ихъ сельскихъ приходовъ. Въ служеніи участвовали также прибывшій съ Владыкою о. протодіаконъ В. Вербицкій и пять мъстныхъ діаконовъ. Пълъ литургію мъстный жоръ, подъ управленіемъ учителя городского училища г. Волкова. Пъніе было стройное и пріятное. — Обширный храмъ былъ наполненъ массой народа.

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema ABK/FR

Въ концѣ литургіи Высокопреосвященный ій Владыка обратился къ народу съ глубоко назидательнымъ в сердечно-прочувствованнымъ поученіемъ о значенів для христіанная праздника Воскресенін Христова. Въ живой вмпровизированной бесѣдѣ, въ духѣ простого народа, Высокопреосвященный ораторъ, изъясниеъ смыслъ привътственныхъ праздничныхъ словъ: "Христосъ воскресе!" и "Воистину воскресе!", указалъ слушателямъ, что Воскресеніе Христово есть величайшее чудо, въ которомъ проявилась неизреченияя слава и божественное могущество Сына Божія Інсуса Христа, что оно было послѣднимъ заключительнымъ и самымъ важнымъ дѣломъ спасенія нашего искупленія отъ первороднаго грѣза всего рода человѣческаго, и потому составляеть для насъ, христіанъ, предметь величайшей радости и духовнаго торжества. Вотъ что приблизительно говорилъ Владыка:

#### "Xpuctocs Bocspecel

### Воистину Воскресе!

Понимаете ли вы, православные христіане, всю силу, все значеніе сихъ четырыхъ словъ?

По ученію св. апостоловъ, въ сихъ четырехъ словахъ заключается самая сущность нашей въры. Если, говорить апостолъ, Христосъ не возста, тща убо въра наша, тще и упованіе наше, т. е. и въра наша и надежда наша не имъють основанія. Прекрасно это выражено въ одной церковной пасхальной пъсни. Она поется такъ: Нынъ вся исполнишася свъта, небо и земля, и преисподняя! Воть какое значеніе имъетъ Воскресеніе Христово! Воскресеніемъ Своимъ Господь исполнилъ радости и веселія и небо, и землю, и преисподнюю. Что такое небо? Ето не небъ пребываеть? На небъ престоль Божій, на небъ святые ангелы. Какимъ же образомъ, воскресеніемъ Своимъ Господь исполнилъ радости и свътлаго торжества небо?

Богъ создаль человъка чистымъ, безгръшнымъ. Человъкъ же палъ и этимъ огорчилъ и оскорбилъ и Бога, и ангеловъ. Богъ сотворилъ человъка единственно по любви Своей и сотворилъ его для блаженства. Онъ такъ возлюбилъ человъка, что и Сына Своего Единороднаго отдалъ для спасенія его, а человъкъ палъ! Падепіе его исполнило печали и Бога, и св. ангеловъ.

Воскресеніемъ же, явившимся печатью всей жизни, всего ученія и діль Інсуса Христа, Господь спасъ человіна и этимъ примирилиль его съ Богомъ, что исполнило радости все небо: Вога и ангеловъ. Но Господь исполниль світа, Своимъ воскресеніемъ,

не только небо, но п землю, какъ сказано въ пъсни. Кто на землъ? Человъкъ и вся окружающая его одушевленная и неодушевленная и природа. Что воскресеніе Христово исполнило радости человъка, объ этомъ и говорить нечего, ибо воскресеніемъ Своимъ Господь открылъ ему входъ въ царство небесное. Свъта и радости исполнилась и природа. Какъ за преступленіе человъка, своего царя, природа, повинулась суетъ и подверглась проклятію Божію, ибо сказалъ Богъ: "проклята земля за тебя"; такъ точно, чрезъ обновленіе человъка воскресеніемъ Христовымъ вся тварь, т. е. пририда земная, обновилась, получила Божіе благословеніе, возрадовалась и возликовала.

"Нынъ вся исполнишася свъта, небо п земля, и преисподняя". Что же это-преисподняя? Это адъ! Неужели же и адъ исполнился свъта? Да, православные! Въ аду до воскресенія Христа находились не только бъсы, но и всъ люди, умершіе до этого всерадостиващиго события. Тамъ находились и величайтие праведники Ветхаго Завъта: Авраамъ, Иславъ, Іаковъ, Моисей; пророки: Ислін. Іеремія, Даніплъ и даже Предтеча Христовъ Іоаннъ! Правда, бѣсы не возрадовались, а вострепетали. Они всё силы употребили то, чтобы утвердить вереи ада, дабы не допустить въ свое ство Сына Божія Іпсуса Христа. Но Господь силою Божества Своего разрушилъ ихъ препятствія п, лежа во гроб'в, какъ поется въ другой церковной насхальной писни, Вожествомъ быль на небъ, Теломъ во гробъ, Душею же Своею пронивъ во адъ. Явленіе Его, какъ молнія, облистало это темное царство, и бъсы испытали при этомъ такое поражение, какого не видали съ тъхъ поръ, какъ за свое гордое противление Богу были свержены съ неба во адъ. Но зато, какова была радость праведниковъ при появленіи во адъ! Какъ возрадовались они! Объ этой радости говорилъ Христосъ Спаситель, когда сказалт, что "Авраамъ виделъ день мой и возрадовался". Возрадовался потому, что, сошедши во адъ, Христосъ вывелъ оттуда всъхъ праведниковъ въ рай. Объ этомъ говорить и св. Іоаннъ Златоусть въ своемъ словъ, которое всегда читается на первый день св. Пасхи: "воскресе Христосъ, и мертвый ни единъ во гробъ".

Какое же, православные, мы выведемъ для себя изъ нашей бесёды нравоучение? Воскресениемъ Своимъ Інсусъ Христосъ докаваль, что Онъ—Богъ. Воскресениемъ Своимъ Господь примирилъ насъ съ Богомъ, открывъ намъ доступъ въ рай, на небо, такъ что уже нътъ въчной смерти для върующихъ въ Него, — они по смерти

не вдуть во адь, а после временного пребыванія во гробе, есле, конечно, своею жизнью заслужать того, пойдуть въ рай, къ Богу. Будемъ же стойко держаться того, что принесь Онь на землю для нашего спасенія. Будемъ стойки въ вёрё православной, такъ чтобы никто и ничто не могло совратить нась съ пути праваго на путь заблужденій. Будемъ псполнять уставы св. Церкви Православной: исповёдываться, говёть коть разъ въ годъ. Пусть и жены, и дёти ваши, по крайней мёрё, коть разъ въ годъ, очищають свою совёсть покаяніемъ. Будемъ охогно и съ радостію пользоваться святыми, богоустановленными таниствами, ибо въ нихъ подается благодать Божія во спасеніе наше. Если же явится люди, которые будуть совращать васъ, то бёгите, бёгете отъ нихъ! Не слушайте таковыхъ, православные! Слушайте пастырей своихъ, на обязанности которыхъ лежить проповёдывать истинное Слово Божіе, и которые дёйствительно проповёдывають его вамъ".

Служеніе литургіи завершилось провозглашеніемъ многольтія Царствующему Дому, Св. Синоду, Высокопреосвященньйшему Арсенію съ богохранимою его паствою, братіи св. храма и встить цравославнымъ христіанамъ.

Послѣ литургів Высокопреосвященный Арсеній отправился въ ввартиру о. прот. Чугаева и здѣсь выкушаль чашку чая и немного отдохнуль, а затѣмъ поѣхаль въ Ильинскую церковно-приходскую школу, въ которой были собраны дѣти всѣхъ бѣлопольскихъ школь, числомъ около 600 человѣкъ, вмѣстѣ съ учителями и учительницами. При входѣ Его Высокопреосвященства дѣти дружно и стройно пропѣли "исъ полла эти деспота". Владыко, осѣнивъ всѣхъ Архипастырскимъ благословеніемъ, предложилъ дѣтямъ пропѣть "Христосъ воскресе", что они и исполнили хоромъ три раза. Послѣ этого уѣздиый наблюдатель церковно-приходскихъ школъ Сумского уѣзда священникъ о. С. Недѣлька обратился къ Его Высокопреосвященству съ слѣдующею рѣчью:

Высокопреосвященство,

Высокопреосвященнъйшій Владыко,

Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ!

Церковныя школы въ Сумскомъ увадъ, ввъренныя моему наблюденію, первое время, когда Державной волъ почившаго Императора Александра III благоугодно было оживотворнть ихъ, встръчены были съ недовъріемъ, предубъжденіемъ, даже не преувеличимъ, если скажемъ, съ

отврытою въ нъкоторыхъ случахъ враждебностію. Церковнымъ школамъ окружающіе ставили въ укоръ: неудобство пом'вщеній, білность швольной обстановки, недостаточность педагогической полготовки учащихъ и не хотели верить въ жезнеспособность и полезность ихъ. Правда, наши церковныя школы въ первое десятильтіе своей діятельности находились въ крайне стісненныхъ ветшева уловіять существованія, что неблагопріятно отзывалось и на внутреннемъ ихъ содержанів, т. е. на учебно-воспитательномъ дёлів. Въ настоящее время осмібливаюсь предъ Вами, Высокопреосвя щени в шій Владыко, засвид в тельствовать, что большое число въ увадв такихъ школъ, которыя могли бы служить вствинымъ образцомъ народной школы; но и теперь еще раздаются голоса протввъ церковныхъ школъ, и теперь еще накоторыя лица не хотять видёть дъйствотельныхъ достопиствъ нашихъ школъ и той пользы, которую онв приносять народу. И мы, учащіе въ свять школахъ, скромные работники въ этомъ святомъ деле, нуждаемся въ ободреніи и поддержив, Такимъ ободреніемъ, такою нравственною поддержкою для насъ является благосклонное вниманіе Архипастырей. Велика наша радость въ настоящія минуты, Милостивъйшій Архинастырь и Отецъ, что мы удостоились съ своеми петомпами предстать предъ Тобою и пифемъ возножность лично просить Твоего Свитительского благословенія на насъ, нашахъ петомпевъ, в наше скромные труды. Сыновне молю Тебя, Высокопреосвищенный владыко, въ лиць предстоящихъ благословить и всёхъ учащихъ и учащихся въ церковныхъ увада, да по Твовиъ Святительскинъ молитвамъ Небесный Учитель ниспошлеть намъ, учащимъ, разумъ п ревность въ трудахъ, а питомцы наши да возрастуть Ему, Создателю нашему, во славу, родителямъ своимъ на утъщение, Церкви и отечеству на пользу.

Выслушавъ благосклонно эту рѣчь и принявъ рапортъ о состоянів школъ въ Сумскомъ уѣздѣ, Владыка съ необыкновенною простотою и ласковостью обратился къ дѣтямъ и сталъ предлагать имъ вопросы изъ Закона Божія, при чемъ предварительно заставляль ихъ читать хоромъ Символъ вѣры, останавливая ихъ на нѣкоторыхъ членахъ и спрашивая объясненія, а также и другія молитвы.

Оригинальный дидактическій пріемъ, пропиношеніе молитвъ хоромъ, доказывающій глубокое пониманіе Высокопреосвященнымъ постителемъ педагогическаго дъла, вмёсть съ простотою и ласковымъ обращеніемъ, сразу внушили дътымъ полное доверіе п

расположеніе къ вопрошавшему и произвели на исѣхъ прпсутствующихъ въ піколѣ чарующее впечатлѣніе. Отвѣты дѣтей были бойки и осмысленны, п Владыка остался ими доволенъ. Въ завлюченіе, Владыка заставиль дѣтей пропѣть: "Ангелъ вопіяще", "Свѣтися, свѣтися" и "Спаси Господи" и благословиль отдѣльно исѣхъ учителей и учительницъ, вручивъ при чемъ каждому по крестику. Потомъ, вручивъ о. Наблюдателю нѣсколько книжевъ своего изданія (жизнь св. Гурія, Варсонофія и Германа Казанскаго чудотворца) и болѣе 400 крестиковъ для раздачи ученикамъ и осѣнивъ всѣхъ общимъ благословеніемъ, на каковое дѣти отвѣтили пѣніемъ исъ полла эти деспота, Высокопреосвященнѣйшій Владыка вышелъ изъ школы и отправился обозрѣвать цервви г. Бѣлополья.

Порядокъ обозрѣнія церквей быль таковъ: 1-я Покровская, 2-я Петропавловская, З-я Михаило-Архангельская, 4-я Ильинская, 5-я Преображенская. 6-ю церковь Богор.-Рождественскую Владыка осмотръль послъ служения въ ней, а алтари и св. антиминсы-во время причастного стоянія. Въ каждой церкви Владыка, послів осмотра, беседоваль съ прихожанами. Предметами беседъ были храмовые праздники, въ честь которыхъ устроены св. храмы. Вестды были необыкновенно просты п умилительны. Въ Ильинской и Преображенской церквахъ Владыка заставляль детей разсказать исторін св. пророка Илів и Преображенія Господня-и особенно остался доволенъ разсказомъ о св. Пророкѣ Иліѣ. А въ Петропавловской церкви, слыша добрый отзывъ прихожанъ о священникъ о. Павлъ Лысенко, похвалилъ всъхъ за мирную жизнь во Христв. - Кромв церквей Владыка, по приглашению городского головы, посътиль городское 2-хъ классное министерское училище. При посъщени Влядыка высказалъ неудовольствие, что не было учениковъ (распущенныхъ по случаю праздниковъ).

Въ 5 часовъ пополудни, окончивъ обозрѣніе, Владыка возвратился въ квартиру о. протоіерея Чугаева, гдѣ ему предложена была скромная трапеза. За столомъ съ Владыкою были всѣ сослужившіе съ нимъ въ этотъ день и церковный староста Богородице-Рождественской церкви Пономаренко. За обѣдомъ о. протоіереемъ Чугаевымъ былъ предложенъ тостъ за драгоцѣнное здоровье Милостивѣйшаго Архипастыря, удостоившаго посѣтить этотъ отдаленый городъ своей епархіи и доставившаго ему честь первымъ, въ числѣ другихъ городовъ, принять Высокаго гостя—своего глубокочтимаго Святителя. Присутствующіе громко пропѣди трое-

кратно: Многая лъта! Такъ закончился знаменательный для бѣлополья день 11-го апръля, память о немъ долго будеть жить въ сердцахъ благодарныхъ жителей этого города!

#### Постщение г. Сумъ.

Утромъ въ 9 час. Его Высокопреосвященство, при колокольномъ звонъ встать церквей, отбыль изъ г. Бълополья па станцію ж. д. того же вмени, въ сопровождения благочиннаго протойерея Тугаева, городского головы г. Ральфа, ивстнаго пристава г. Решетилова и многихъ гражданъ. На вокзаль собрадась большая толпа народа, желавшая проводить своего Архіопископа. Владыка, преподавъ свое Архипастырское благословеніе, каждому отдельно, вошель въ вагонъ и, съ полошедшимъ къ тому времени потводомъ, отправился въ г. Сумы, куда и прибыль въ 11 час. дня. Здёсь, на станціонной платформ'в. Его Высокопреосвященство встрівченъ быль благочиннымъ гор. Сумъ Протојереемъ В. Никольскимъ, Сумскимъ городскимъ головою В. Н. Золотаревымъ, Начальникомъ Сумскаго Кадетскаго Корпуса генераломъ Піотухъ-Кублицкимъ, Помощникомъ увзднаго Исправника, полицейскими чинами и массою народа. Поздоровавшись съ начальствующими лицами и преподавъ всёмъ общее благословеніе, Владыва отправился въ Сумское духовное училище, находящееся не вдалекъ отъ вокзала, по дорогъ въ Сумской соборъ. Встреченный при входе въ здание училище Смотрителемъ его Протоіереемъ о. А. Грузовымъ, Его Высокопреосвищенство просатдоваль въ училищиую церковь, въ которой, прослушавъ обычвыя встрачныя молитвословія, съ возглашеніемъ многольтія и осмотрывь св. алтарь и цервовную утварь, отправился для осмотра классныхъ и спальныхъ помъщений учениковъ, при чемъ заходиль и въ квартиру Смотрителя и его Помощника. Уважая изъ Духовнаго училища. Владыка поручиль о. смотрителю совершить отъ его имени панихиду по усопшемъ стронтель училища высокопреосвященномъ Анвросіи передъ началомъ учеб. ныхъ занятій, когда соберутся всё восинтанники. Изъ училища Его Высокопреосвященство при торжественномъ звоит встать дерквей города отправился въ Сумской Преображенскій соборь, гді быль встрічень массою народа и всемъ городскимъ духовенствомъ, съ крестомъ и св. водою. Облачившись въ мантію и поцеловавь св. кресть и окропивъ себя св. водою, Владыка выслушаль следующую приветственную речь, произнесенную соборнымъ Протојеремъ Н. Фесенковымъ.

Высовопреосвященнъйшій Владыка,

Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ!

Воть и Ты, Святитель Божій, съ нами, воть и мы—дёти твои—съ . Тобою!.. Съ живъйшею радостію стеклись мы встрётить Тебя, своего Отца, котораго посладъ Самъ Царь Небесный... Отъ лица всёхъ чадъ твоихъ свидётельствую предъ Тобою,—всё мы готовы съ покорностію исполнять Твои Архипастырскія наставленія и велёнія, такъ какъ мы вёримъ, Владыка Святый, что Твои велёнія—велёнія Св. Духа, благодать Котораго сугубо почиваетъ на Тебё.

Съ радостію встрічая, съ упованіемъ и просимъ Тебя, Святитель Божій, обньми насъ всіхъ теплою любовію Отца, чтобы, согріваемые ею, тімъ съ большею ревностію спішили мы на предлежащій намъ подвигъ, подвигъ добра, чести, долга, правды, преданности Престолу и Отечеству, и подъ Твоимъ мудрымъ руководствомъ неуклонно шли по Той дорогъ, Которая прямо ведетъ въ рай.

Послё этого въ предшествін духовенства, при пѣніи имъ тропара храма, Владыка вошель въ алтарь и приложился къ св. престолу. Выслушавь затёмъ встрёчныя модитвословія и многолётіе, Владыка съ св. крестомъ въ рукахъ самъ произнесъ многолётствіе жителямъ города Сумъ и привётствоваль ихъ Архинастырскими благожелаеніями. Затёмъ преподавъ всёмъ, находящимся въ храмѣ, общее благословеніе, Высовопреосвященнёйшій Владыка отправился для обзора ближайшихъ къ собору церквей: Покровской, Воскресенской и Николаевской.

Во всёхъ этихъ церквахъ Архипастырь встрёчаемъ былъ множествомъ людей, желавшихъ получить святительское благословеніе и услышать изъ его устъ живое назидательное слово, въ чемъ и были утёшены... Затёмъ, по приглашенію г. инспектора народныхъ училищъ г. Жубро, Высокопреосвящениёйпій Владыка посётилъ городское училище, въ которомъ собралось бол'є ста учащихся — мальчиковъ и дёвочекъ. Дёти пропёли нёсколько молитвъ. При спрашиваніи вхъ по Законуї Божію Владыка употреблялъ тогь же способъ, что и въ Бёлопольё. Отвёты дётей были удовлетворительны, и Владыка ими остался доволенъ. Въ заключеніе дёти пропёли: "Спаси, Господи" и "Боже Царя храни". Владыка оставиль имъ для раздачи нёсколько книжекъ и крестиковъ.

Въ 6 час. вечера въ Преображенскомъ сумскомъ соборѣ началось всенощное бдініе. Владыка выходиль на литію и величаніе и затѣмъ до конца всенощной помазываль св. едеемъ всѣхъ молящихся, которыми величественный и огромный соборъ быль переполненъ.

На другой день—13 Апраля въ Оомино воскресенье—въ 9 часовъ угра Высокопреосвященнайший Арсений прибыла въ соборъ для совершения Божественной Литургии. Въ служени оной съ Его Высокопреосвященствомъ участвовали: протоіерей В. Никольскій, смотритель дужовнаго училища протоіерей А. Грузовъ, протоіерей Н. Фесенко, влю-

чарь свящ. Внеоградовъ, двое законоучителей — мужской гимназіи и реальнаго училища, — и священники І. Дметріевъ и А. Церковняцкій, о. протодіаковъ Вербицкій и три діакона сумскаго собора. — Литургію, а наканунт всенощное бдініе, піль соборный хоръ, подъ управленіемъ регента О. В. Коваленко. Пініе было стройное и безукоризненное. Владыка имъ остался очень доволент и хвалить регента. Въ конці литургій Владыка произнесть слово, въ которомъ раскрыль предъ слушателями значеніе двухъ воспоминаемыхъ въ неділю св. Оомы событій: во 1-хъ) сошествія Спасителя во адъ и во 2-хъ) явленія его въ 8-й день по воскресеніи своимъ ученикамъ вмістів съ невітрующимъ въ его воскресеніе Оомою.

Въ первой половинъ своего слова Владыка разъясниль, что Спаситель инсходиль въ адъ для того, чтобы соврушить верен адови, разорвать оковы, конин были овязаны княземь тымы души умершихь, и вывести ихъ изъ чрева адова въ пресвётный рай. Съ какою радостію, завлючить Владыка первую часть слова, встрётили Господа въ адё Адамъ. Авраамъ и другіе ветхозавётные праведники, такъ давно ожидавшіе его пришествія! Во второй половив'я своего слова, Владыка наномнить слушателямъ, что они должны были слышать въ Евангельскомъ чтенін о явденін Христа апостодамъ въ 8-й день по воспресенін для увъренія Ап. Оомы въ дъйствительности своего воскресенія. Св. Ап. Оома, хогя и слишаль отъ другихъ апостоловь о воспресеніи своего Вомественнаго Учителя, но, не видя его, не вибль для сего въ душь свой твердой выры. Явившись св. Оомы и убыдивши его вы истины воспресенія, Христось полазаль ему, а вийстй съ типъ и намъ, что "въра предпочтительнъе видънія и осизанія, потому что вводить въ общение съ Христомъ болъе глубокое, чъмъ вившиее чувственное привосновеніе къ Нему, не всегда сопровождающееся в врою, какъ покавываеть примерь многихь очевидцевь жизни и чудесь Христовыхь, не только не уверовавших въ Него, но еще старавшихся отвлечь другихъ отъ върш въ Него":

Послѣ интургін и кратваго отдыха въ домѣ о. Протоіерея В. Никольскаго, Владыка отправнися обоерѣвать церкви г. Сумъ, оставшіяся
неосмотрѣными наканунѣ. Осмотрѣвъ Ильинскую церковь, гдѣ собралась масса народа и преподавъ всёмъ общее благословеніе, Владыка
отправнися пѣшкомъ въ Ильинскую дерковно-приходскую школу, въ
которой, какъ въ одной изъ обширнѣйшихъ, собрано было со всёхъ
щерковно-приходскихъ школъ г. Сумъ до 800 учащихся дѣтей, встрѣтившихъ Архипастыря троекратнымъ пѣніемъ: "Христосъ Воскресе" и
исъ полла эти деснота. Послѣ сего наблюдатель церковно-приходскихъ

школь Сумскаго убада о. С. Недблька привътствоваль Его Высокопрессвященство ръчью.

Ваше Высокопреосвященство,

Высокопреосвященный шій Владыко,

Милостивьйшій Архипастырь и Отець!

Вновь имъю великое счастье предстать предъ Вами, Высокопреосващеннъйшій Владыко, съ учащими и учащимися цервовныхъ шкогъ, ввъренныхъ мосму наблюденію. Здъсь собраны 800 дітей, учащихся въ городскихъ церковныхъ школахъ.

Открытіе церковныхъ школь въ городъ Сумахъ не было новостію въ тотъ достопамитний для всей Россіи 1884 годъ, когда почившему Государю Императору Александру III благоугодно было вызвать къ жизни старый типъ школы церковной и высказать належду. Что прыходское духовенство окажется достойнымъ своего высокаго призванія вь святомъ, деле народнаго обученія. Две изъ наличныхъ церковныхъ школь города, при Спасо-Преображенском Соборв и Покровской церкви, начали свою просвытительную двительность еще въ патидесатыхъ годахъ прошлаго стольтія. Было время, когда эти школы являлись единственными разсадниками обученів грамать среди граждань. Почти всь нывь адравствующіе старике-граматек, разумью коренныхъ жителей города, были учениками церковныхъ школъ. И въ настоящее время наши школы пользуются полнымы расположением гражданы, что свидетельствуются темъ, что оне переполнены учащимися, зданія, въ корыхъ номещаются, добавлю-внолие отвечающія своему назваченію, устроены почти исключительно на пожертвованія понечителей -- граждань, отъ нихъ же школи получають и средства содержанів. Городскому дуковенству остается только съ любовію, ревностію в усижкомъ трудиться въ святомъ деле обучения детей. Предстоя въ настоящія минуты лицомъ въ лицу предъ Тобою, Милостивъйщій Архипастырь и Отецъ, нашимъ главнымъ руководителемъ и попочителемъ школьнаго дъла, ны просимъ Тебя благословить насъ, да дастъ намъ Божественный Учитель силы и крепость оправдать надежды, возлагаемыя на духовенство Высочайшею Властью и свято исполнять завёть Царя, чтобы питомиы нашихъ шволь были истиниыми сынами Церкви и върными слугами Его. Тебъ же, Преосващениваний Владыно, за Твоеблагостное внимание въ намъ мы сейчасъ единымъ сердцемъ и устами пъли и будемъ пъть: "исъ полля эти. Деспота, исъ нолля эти, Деснота, исъ полла эти, Деснота"! Владыка сназаль въ ответъ, что если раздаются еще голоса противъ церковныхъ школъ, то многіе прежиіе враги

REPROBELIATE MINORE TEMPORAL TEMPORA щаться голосами противниковъ церковныхъ школъ, такъ какъ народъ за нихъ. Архипастыря окружили дети. Ласковость обращенія Владыки и не сходившая все время съ лица его добрая улыбка, въ нёсколько минуть привлекли въ нему дітскія сердца, и діти безь робости, съ особенною радостью и воодушевленіемъ старались одинъ спорве другого давать ответы на вопросы Владыки. Наконецъ, по желанію Владыки. дъти спъли иъсколько священныхъ пъсней и въ заключение-народный гимъъ. Отвътами и пъніемъ дътей Высовопреосвищенный Владыка, видимо остался доволень. Что и выразнав въ следующихъ словахъ, написанных вижь вы школьной книгь для почетных постителей: "1903 года, апръля 13-го дня. Истинно святое высожое духовное утешеніе получель я отъ учениковъ сумскихъ церковно-приходскихъ школъ". Благословивъ учащихъ и учащихся святыми крестивами и поблагодаривъ о. наблюдателя и учителей за отличеме успёхи учащихся, Высокопреосвященный Владыва при пеніи всеми присутствовавшими дись полла эти деснота", повхаль въ кадетскій корпусь, куда прибыль около двухъ часовъ.

Здёсь Владыка встрёчень быль Начальникомъ корпуса и всёми служащими въ вестибюлё корпуснаго зданія, отсюда въ сопровожденім ихъ направился въ церковь, гдё были собравы кадеты. Осмотрёвъ св. алтарь, Владыка обратился къ кадетамъ съ рёчью и, по поводу того, что храмъ освященъ во имя св. Іоанна Богослова—апостода любви, говорилъ о любви къ Богу, Царю и отечеству. Приблизившись затёмъ къ кадетамъ, Владыка подёлился съ ними воспоминаціями изъ своей службы въ Кіево-Владимірскомъ корпуст въ должности законоучителя и о тёхъ прямыхъ и сердечныхъ отношеніяхъ, которыя установились у него съ воспитанниками. Изъ церкви Владыка заходилъ въ квартиры Начальника Корпуса и Священника, посётнять и лазаретъ, гдё было 4 больныхъ.

Изъ корпуса Владыка проследоваль въ кладонщенскую Покровскую церковь. Къ пріёзду Владыки храмъ былъ переполненъ народомъ. Вступивъ въ церковь, Высокопреосвященный Архипастырь вмёсто архіерейской встрёчи велёлъ причту совершить литію по усопшимъ. Настало время пёнія "со святыми упокой... Вдругъ Архипастырь сказаль: "Пойте всё", и молящіеся вмёстё съ хоромъ стали цёть эту трогательную священную пёснь. Это общее цёніе, эта общая молитва производнии глубокое впечатлёніе. Послё совершенія лятіи, Владыка обратился къ народу съ словомъ, въ которомъ выясниль великое значеніе для усопшихъ и вообще для всёхъ людей Воскресенія Господа

Інсуса Христа. Совровождаемый городскимъ головою и церковнымъ старостою Н. И. Скубенко, Владыка осмотрълъ кладбище и выдающіеся по своему художественному исполненію памятники.

Отсюда Владыка повхаль въ Богородице-Рождественскую церковь. Здёсь встречень быль множествомъ народа, котораго церковь по тёсноте не могла виёстить. Замётивь это Владыка предлагаль прихожанамъ поваботиться о расширенін храма. Прихожане отвётили готовностію на сіе доброе дёло.

Затёмъ Вдадыка посётнять два пріюта для дёвочевъ—г. Н. М. Харитоненко, гдё дёти встрётням Его прекраснымъ пёніемъ,—и—г. Сухановой, гдё есть молельная домовая церковь, въ которой дёти пёли тоже довольно стройно.

Возвратился Владыко довольно утомленный въ квартиру о протоiерея Никольскаго въ 5 часовъ дня.

#### Постщение г. Лебедина.

Въ 6 час. утра Высокопреосвищенный Владыка выбхаль изъ гор. Сумъ и по дорогь къ вокзалу завхалъ въ Тронцкую церковь. Побывавъ въ церкви и осмотръвъ ее, Владыка пожелалъ взглинуть настроющуюся рядомъ новую церковь. Церковь и колокольня доведены до крыши, но снаружи и внутри загромождены лёсами. По разм'врам'в церковь очень велика. Строится на средства Н. М. Харитоненко. Въ 7 час. съ повздомъ ж. д. Владыка отбылъ со ст. Сумъ. На станцію собралось проводить Его все Сумское духовенство. Вы 10 час. съ 1/2 утра пойздъ съ Его Высокопреосвященствомъ прибылъ въ г. Лебединъ. На вокзальной платформъ Владыку встретили: предводитель дворянства А. Л. Величко, председатель земской управы г. Кучеровь, городской голова, представитель земства в земскій начальникъ 5 участка съ депутаціей волостныхъ старшинъ всёхъ 5 волостей. Городской голова и волостные старшины поднесли Владывь хльбъ-соль. Принявь хльбъсоль и поблагодаривъ встричавшихъ, Владыка призвалъ на всехъ благословение Божие и направился къ ожидавшей его варетв. Тысичная толпа народа ожидала Владыку на площади передъ вокзаломъ. Влагословивъ народъ, Влядыка направился въ городскому собору при торжественномъ звоив во всехъ городскихъ церквахъ.

У собора Владыку ожидала еще большая толиа народа и духовенство всъхъ городскихъ перквей въ золотыхъ облаченияхъ. Выйда изъ кареты, приложившись ко кресту и окропивъ себя святой водой, Владыка благословилъ народъ. При входъ Владыки въ со-

боръ, выстроенные въ два ряда учащієся всёхъ семи лебединскихъ городскихъ приходскихъ школъ, встрётили его пеніемъ пасхальнаго тропаря. После обычнаго моленія и установленнаго многолетія Владыка со св. крестомъ въ рукахъ, обратившись къ народу, произнесъ многолетіе православнымъ жителямъ богоспасаемаго города Лебедина. Настоятель собора протоіерей Стефанъ Прокоповичъ сказалъ приветственную речь, въ которой благодарилъ архипастыри за посещеніе Лебедина в выразилъ чувство радости населенія. Обратившись затёмъ къ народу, Владыка указалъ на бедность соборнаго храма и на необходимость привести его въ достойный видъ, что составляеть обизанность не однихъ только прихожанъ, но и жителей всёхъ другихъ городскихъ приходовъ, для которыхъ соборъ долженъ быть главной свитыней.

Тёмъ временемъ учинеся городского 4-хъ класснаго учинища в всёхъ начальныхъ в церковно-приходскихъ школъ, въ числё до 1000 мальчиковъ и дёвочекъ, были собраны въ залё Народнаго Дома, куда изъ собора и прибылъ Владыка, въ сопровождени предводителя дворянства, предсёдателя земской управы, инспектора народныхъ училищъ, представителей администраціи, законоучителей и учителей и учительницъ всёхъ школъ. По желанію владыки, дёти пропёли "Христосъ Воскресе", послё чего Владыка провёрялъ знанія дётей по Закону Божію.

Около двухъ часовъ архипастырь провелъ съ дѣтьми въ оживленной бесѣдѣ, которая раза два—три смѣнялась общимъ пѣніемъ церковныхъ пѣснопѣній. Въ заключеніе Владыка предложилъ всѣмъ пропѣть гимнъ "Боже, Царя храни". Владыка обратился затѣмъ съ краткою рѣчью къ учащимъ.

"Вы слышите эту мощь, говориль онт, вы видите, какая сила въ вашихъ рукахъ. Не дай же Богь кому-либо изъ васъ вести эту салу не по надлежащему пути, вит единенія съ св. Церковью и ея ученіемъ, а особенно храни васъ Вогь даже отъ мысли стять на этой нивъ дурныя стмена. Ваша дтательность, говориль далте Владыка, есть по пстинт высокій подвигь, это вашъ жизненный кресть, поэтому я и благославлю васъ знаменіемъ креста".

При этихъ словахъ Владыка роздалъ учащимъ врестики. **К**рестики же для роздачи учащимся передалъ отцу наблюдателю и учителю инспектору 4-хъ класснаго городского училища.

При пѣніи "исъ полла эти, деспота" Владыка оставилъ Народный Домъ и отправился въ квартиру отца благочиннаго.

Кроне церквей, Владыка посетиль также и женскую прогим-

назію, гдв провернав знанія воспитанниць по Завону Божію в, прослушавь пёніе, роздаль имь вь благословеніе крестики. Къ четыремь часамь по полудни осмотръ церквей быль закончень, послё чего архипастырь приняль обёдь, предложенный ему увзднымь предводителемь дворянства А. Л. Величко. За обёдомь присутствовали представители дворянства, духовенства, города и земства, земскіе начальники, уёздный члень суда, инспекторь народныхь училищь и др.

Въ застольныхъ рѣчахъ предводитель дворянства и В. В. Даниловъ въ сердечныхъ выраженіяхъ благодарили Архипастыря за скорое, по вступленіи на каседру, посъщеніе города Лебедина и за участливое отношеніе къ дѣлу народнаго образованія и желали ему много лѣтъ управлять епархісй.

Предсъдатель вемской управы Я. В. Кучеровъ произнесъ ръчь, въ которой указалъ на одинаково благожелательное отношение Владыки какъ къ церковно-приходскимъ, такъ и земскимъ школамъ.

15-го априля въ Соборй его Высокопрессвященство служилъ дитургію, въ сослуженіи всего лебединскаго духовенства, и въ конци литургіи обратился къ наполнявшему церковь народу съ простымъ по изложенію глубокс-назидательнымъ словомъ о номиновеніи усопшихъ.

Посл'я кратковременнаго отдыха въ квартир'й отца благочиннаго, Владыка, сопровождаемый на вокзалъ представителями всйхъ в'едомствъ и множествомъ народа, съ ближайшимъ по'йздомъ выйжалъ изъ г. Лебедина.

## Поспинение г. Богодухова.

15-го апръля, въ 4 часа пополудни, въ городъ Богодуховъ прибылъ Высокопреосвященный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, встріченный на станціи містнымъ о благочиннымъ, свящ. Ал. Станиславскимъ, всправникомъ Е. А. Дистерло и депутаціей отъ города съ городскимъ головой. На станціи собралась масса народа. Въ сопровожденіи означенныхълицъ Владыка прежде всего посітилъ соборъ, гді находился въ числі другихъ лицъ, предводитель дворянства А. М. Селастенниковъ. У вороть ограды церковный староста генералъ-маїоръ М. Д. Воейковъ привітствовалъ Владыку хлібомъ-солью. При вході въ Соборъ Владыки о благочинный, настоятель собора свящ. Станиславскій, привітствоваль его слідующею річью.

Высокопреосвященнъйшій Владыво,

Милостивъйшій Нашъ Архипастырь и Отецъ! Духовенство 1-го Богодуховскаго округа и населеніе града сего, превсполненное радостных чувствь, въ лицѣ моемъ привѣтствуетъ Тебя вавъ высоваго гостя, горячо желаннаго нашего Архипастыря съ Твоимъ благополучнымъ пути бытіемъ.— Не правила этикета и оффиціальнаго приличія къ Твоему высокому сану заставили насъ собраться въ встрѣчѣ Тебя при такомъ совить священнослужителей и многочисленномъ стеченіи населенія, а болі е сыновняя любовь къ Тебѣ, желаніе лицезрѣть Тебя, услышать Твое любвеобильное, отеческое всегда полное убѣжденности и искренней задушевности наставленіе и вразумленіе, получить отъ Тебя Святительское благословеніе и испросить Твоихъ Архипастырскихъ молитьъ.

Не сирашивай насъ, Владыко Святый, откуда мы знаемъ о Тебъ, что уже в любимъ Тебя? Тридцать инть лътъ Твоей служебной и общественной жизне есть такая многоназидательная книга, золотыя страницы которой краснорфино всёмъ говоритъ о неусынной Твоей Апостольской дёнтельности и о неоцёненныхъ качествахъ в совершенствахъ Твоего Святительскаго духа. Эта книга Твоей жизни говоритъ, что мы въ лицё Тебя встрфиаемъ Архипастыря, извъстнаго своею мудростію въ дёлахъ управленія обширными наствами, —многонопечительнаго Святителя и любвеобильнаго отца, отершаго слезы десяткамъ тысячъ бёднявовъ въ годину голода, — эта книга говоритъ, что мы въ лицё Тебя встрфиаемъ Святителя, интающаго всегда свою паству живымъ Святительскимъ словомъ и усерднейшаго и неутомимейшаго Миссіонера, стремящагося къ просвёщенію свётомъ Христова ученія не познавшихъ Христа и заблудшихъ овецъ стада Его.

Встречан Тебя таковымъ, мы не сумняся веримъ и надеемся, что те же блага Ты сделаешь и въ новой Твоей пастве Харь ковской. Желаніе постоянной деятельноств у Тебя, Владыко Святый, такъ велико, что Ты, не окрепши после недуга своего, вопреке даже совета врачей, не желая терять дорогого времени послешилъ къ намъ обоереть часть своей паствы, ознакомиться съ ней на месте, чтобы право ею править. Есть еще, Милостивейный Архипастырь, побуждение встречать Тебя съ искреннею любовію. Блаженной памяти Высокопреосвященнёйшій Амвросій, мужъ великаго разума и дёла, при мысли о своей кончине гадаль и о своемъ преемнике, при чемъ остановился онъ на Тебе. Паства Харьковская, слёдя за твоею плодотворнейшею деятельностію мечтала имёть Тебя своемъ Архицастыремъ и воть Господь внялъ

голосу нашему в далъ Тебя намъ кавъ Архвиастыря по сердцу нашему.

Гряди же, благостивйшій Владыко, съ миромъ вь нашъ Святый храмъ, благослови пастырей и насомыхъ, да и мы купно съ Тобою помолимся, чтобы Господь далъ крипость Твоимъ душевнымъ и телеснымъ силамъ на многіе годы святительствовать на пользу Св. Церкви и Твоей новой Богодарованной паствы.

Поблагодаривъ за привътствіе и осмотръвъ соборъ, Владыка обратился въ народу со словами: "Христосъ Воскресе!"... послъ чего связаль, что ему въ высшей степени пріятно видёть такое множество народа въ храмъ, что свялътельствуеть о религозности населенія. Затёмъ Владыка совершиль при участія всего соборнаго духовенства молебствіе. По окончаніи молебна, благословивъ народъ. Владыка отправился осматривать церкви Покровскую и Тровцкую; въ последней быле собраны ученики всехъ богодуховсвихъ церковныхъ школъ съ учителими. Владыка спрашивалъ учениковъ по предметамъ Закона Божія и церковнаго пінія, толковыми и бойкими отвётами учениковъ остался доволенъ, всёмъ учащимъ и учащимся раздалъ по крестику и книжев. Отсюда Владыва отправился въ городское училище и женскую прогимназію, гдь также довольно долго спрашиваль учащихся в раздаваль крестики и книжки. Владыка после этого посетиль домъ о. благолиннаго, гдъ была ему предложена вечерняя трапеза, за которой присутствовали духовенство и местныя власти. Владыка посетиль и церковнаго старосту, гепералъмајора М. Д. Воейкова.

Изъ Богодухова Высокопреосвященный отправился въ Богодуховскій женскій Свято-Тронцкій монастырь.

16-го апрёля была совершена торжественная литургія въ Богодуховскомъ женскомъ Свято-Троицкомъ монастырё Высокопреосвященнымъ Арсеніемъ, въ сослуженія о. ключаря, свящ. Г. Виноградова, благочиннаго монастырей Харьковской епархів, архамандрита Вассіана, мёстнаго благочиннаго, свящ. А. Станиславскаго,
тринадцати священняковъ округа и восьми діаконовъ; всё служащіе были въ бёлыхъ облаченіяхъ; пёли два хора: соборный и монастырскій. Въ концё литургів, въ положенное время Владыка
сказалъ назидательное слово о значеніи въ исторів и въ настоящее время иночества и монастырей. По окончаній литургів Его
Высокопреосвященство благословилъ тысячную массу присутствовавшихъ въ храмѣ; пройдя въ покои игуменьи, гдѣ былъ поданъ
чай, Владыка принималъ представлявшихся ему. Затёмъ Владыка

осматриваль монастырскія аданія в невостроящуюся громадныхъ разміровь монастырскую церковь, посітиль келія старшихь монахинь в О. И. Боярской, живущей въ монастырів в пожертвованней на новый храмъ до 100 тысячь рублей. Послів обіда Владыка при волокольномъ авомів всіхъ церквей проіхаль на станцію желізной дороги. Духовенство, когда тронулся поіздъ, проціло "Исъ полла эти, десцота", а Высокопреосвищенный Владыка изъ окна вагона благословляль всіхъ, собравшихся проводить архипастыря.

Постичение храма Христа Спасителя и Спасова Скита Высо-копреосвященным Арсеніем, архіепископом Харьковским.

28 апръля съ спеціальнымъ поъздомъ, въ 8 час. 44 мнн. утра, выъхалъ на мъсто событія 17 октября 1888 г. Высокопреосвященный Арсеній, архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій.

Ко времени прибытія потяда, на такъ называемой Парской платформ'в храма Христа Спасителя Высокопреосвященнаго Владыку встретили архимандрить святогорожаго монастыри Вассіань, настоятель храма свящ. Ісаннъ Фильпповичь, завёдывающій Скитомъ ісромонахъ и м'ястное вачальство. Здёсь же были прибывшій изъ С. Петербурга управвионий делами инвалиднаго дома Императора Александра II, камергеръ І. П. Скаржинскій, непремънные члены Харьковскаго губерискаго. присутствія Д. В. Деконноръ и Н. П. Савицкій (члень завідующій выями попечительства о молитвенных памятникахь въ "Боркахъ"). начальникъ движенія К.-Х.-С. жел. дороги Н. Ф. Королевъ, епархівльный наблюдатель церковныхъ школъ В. Ф. Давыденко, Харьковскій, купеческій староста И. К. Величенко, и другія лица, а также благочинный Харьковских церквей протојерей П. Т. Полтавцевъ и ключарь собора, свящ. Г. Виноградовъ. Владина архісписковъ, снустившись съ лъстницы, вощель прежде всего въ часовню, а залемъ, благословляя по пути собравшійся народь, вступиль въ преділы храма, гді приняль окропленіе св. водою. Облачившись въ алтаръ, высокопреосвищенный Арсеній вышель на солею и произнесь приблизительно следующее слово:

Съ тёхъ поръ, вогда вся русская земля была потрясена страшнымъ событіемъ. 17 октября, я не переставаль лелёять мысль побывать на семъ святомъ мёстё, чтобы вознести Господу Богу и свои горячія моинтвы за живыхъ и мертвыхъ членовъ Августёйшей семьи. Исполневный глубокамъ чувствомъ религіознаго умиленія и великой духовной 
радости, дважды проёзжалъ я чревъ сіе стращное мёсто и дважды 
издали любовался всёмъ, что воздвигнуто здёсь любовію русскаго на-

рода. Въ настоящій день, благодареніе Богу, мое давнее сердечное желаніе исполнилось.

Вступая въ сей святой и величественный храмъ Божій, я снова испытываю глубовое волненіе религіозныхъ и патріотическихъ чувствъ, объемлющихъ меня при воспоминавій о томъ величайшемъ чудѣ милости Божіей, какое сотворилъ Госнодь на этомъ мѣсгѣ, даровавъ жизнь всей Царской семъв во время страшнаго крушенія желѣзнодорожнаго поѣзда. Я сознаю, что не всегда бываетъ удобно дѣлиться съ церковной кафедры своими личными впечатлѣніями и чувствами; но не могу въ настоящій разъ, ради назиданія, не повѣдать вамъ тѣхъ святыхъ чувствъ и высокихъ воспоминаній, какія связаны во мнѣ съ величайшею личностью въ Бозѣ почивающаго Государя Императора Александра III и его Августѣйшей семън.

Образъ великато Царя Миротворца глубоко запечатиться во мит на всю жизнь. Удостоенный неоднократно величайшей чести и невыразимаго счастья быть представленными великому Государю, я имёль случай вести съ нимъ продолжительныя бестам. И какъ драгоцены, какъ поучительны и назидательны сіи бестам! Дороги были сердпу Августейшаго Монарха Церковь и религія. Кртико втрик онъ въ ихъ нерушимость и тверды были его упованія на милость Божію. Вст заботы его направлялись къ тому, чтобы русская земля украшалась храмами Божійми, чтобы боле и боле утверждалась въ ней втра православная, чтобъ повсюду распространялось въ народе истинное образованіе въ духт втры и Церкви православной со встан благами христіанскато просвёщенія.

Рядомъ со въ Бозѣ почивающимъ Царемъ-Миротворцемъ возетаетъ предъ нами обаятельный образъ благоденствующей нынѣ Государыни Императрицы Маріи Осодоровны. Состоя въ должности наблюдателя за преподаваніемъ Закона Божія въ учебныхъ заведеніяхъ вѣдомства Императрицы Маріи, я также часто имѣлъ случай бесѣдовать съ Великой Государыней и восхищаться высокими добродѣтелями сей царственной личности. Любовь, благопопечительность, милосердіе и щедродательность— вотъ христіанскія добродѣтели, коими украшена она. А сынъ ея, тогда еще наслѣдникъ Престола всероссійскаго, благополучно нынѣ шествующій по стопамъ Родителя своего, Государь Императоръ Николай Александровичъ, а съ нимъ и всѣ остальные члены семьи, не составляютъ ли они счастья и благоденствія Россіи, не въ нихъ ли заключается главная сила и опора могущества державы россійской.

Отъ этихъ великихъ Августъйшихъ лицъ мысль наша переносится къ шъсту сему.

Не на семъ ди мъстъ была вся эта царская семья, не по симъ ди высовимъ ходиамъ несся съ ужасающей быстротой въ роковой день 17 октября Императорскій жельнодорожный повядъ, не ей ди угрожало неминуемой смертью ужасное крушеніе. Сердце содрогается при одной мысли, что вся Августъйшая семья была именно на семъ страшномъ мъстъ, что всь они одинаково подвергались смертной опасности, всь по разуму человъческому должны были погибнуть.

Но воть соверинлось величайшее чудо милости Вожіей, исторгшей всю парскую семью изъ рукъ смерти. Спасающая десница Божія вывела всёхъ изъ обломковъ разрушенныхъ колесницъ здравыми и невредимыми. Тамъ, гдё не оставалось никакой надежды на спасеніе, Царь съ Царицей и дётьми, по милости Божіей, остались неприкосновенными. Какъ велико чудо сіе! Слушая разсказы очевидневъ о семъ ужасномъ событіи и приноминая всё подробности страшнаго крушенія, мы невольно пронижаемся глубокимъ чувствамъ благоговёнія предъ Всемогущимь Богомъ и не знаемъ, что дёлать, дивиться ли могуществу Его, или же радоваться спасенію царской семьи отъ грозившей опасности.

А какова радость народа нашего о Царћ? Мы видимъ здѣсь очевидныя тому доказательствя. Его любовію воздвигнутъ сей благоукрашенный храмъ, въ вемъ же онъ постоянно возноситъ свою благодарственную молитву за Цари и его семью. И радость сія нонятна. Что было бы съ дорогимъ нашимъ отечествомъ, если бы произошло противное и если бы оно лишилось возлюбленнаго своего монарха со всей августѣйшей семьей? Одна мысль о семъ, ужасная и страшная, отнимаетъ у насъ силы и приводитъ въ содроганіе. Гибелью и разрушеніемъ отечеству нашему угрожало это событіе.

Но Господь нощадиль народь русскій, Господь оказаль великую и безмірную милость ему. Она спась царя, царицу и дітей иха за иха по истипів высокія добродітели и снова дароваль иха народу своему за его непрестанныя молитвы о царів.

Что же намъ, братіе, остается въ настоящемъ случай ділать, какъ не благодарить Госнода за Его великія благодіннія, не прославлять Его за величайшее чуло спасевія семьи царской, не просить Его о продленіи милостей Его къ народу русскому и не молиться объ убіен-лыхъ здісь вірныхъ слугахъ царя нашего

Помолнися же Господу Богу и Спасителю благодъявшему намъ!

Затим Владина прошень на средну храма и здісь биль отслужентблагодарственный молебень, въ которомъ принимало участіе, цань містное, такь и прибывшее изъ Харькова духовенство. Молебетвіе опончилось провозглашеніємъ Цароваго минетолітія и вічной цамати въВосі почивающему Императору Алаксандру III. Затімъ АрхіспископъАрсеній съ престишнь ходомъ навравался въ часовно, гді такие соборий была отслужена литія по Императорі Александрі Александровичі; при восплащеніи вічной памати почившему Гооударю всі превионим коліни. Изъ часовни тімъ же порядковъ крестимі кодъ возвратилом обратив въ крамъ, въ которомъ Высокопрессващенний Арсеній расимення всей царотвенной Семьи и воздвигнутихъ здісь величественникъ моличвенныхъ ваматниковъ.

Непосредственно после Вогослуженія начался осмотра вивалиднагодома, со вобым его отділеніями, козяйственных сооруженій и устроемной при храмів церковно-приходской шводы. Вольшую часть объясненій 
даваль камергерь Скаржинскій. Вездів Высокепреосращенный Владика, 
виназываль большое вниманіе из объясненіямь и вступаль ва бестій 
накъ съ призрівнеными, такъ и различными служащими, а въ инволів, 
тді, по случаю канниулярнаго времени, осталось сравнительно небольное число ученнювь, Владыка подробно провірких знанія учащимися 
Закона Божія и пониманіе нии правиль віры. Пехваливь достигрутнюуспіхи и оділивь вобкь престиками, Высокепреосвищенный Владика, 
при пініи "исъ полла эти, деснота", прошель въ храмъ Спасова Скита, 
гді, по севершенів пратваго молебнаго пінія, Владыка обратился пъбратія Свита приблизительно со слідующимъ словомъ.

Къ вамъ обращаю слово мое, всечестные иноки обители сей, васъ. призываю ко взаимной бесёде и духовному навидацію.

Размишляти ли вы, братіе, трудясь и молясь въ сей обичели святой, о томъ, какой дуковный смысль и какое христіанское значеніе нифетьсіе місто ванихъ духовныхъ подвиговъ и какое спасенія. Вдумай тесь нынів въ сіе и поразмыслите вмісті со мною.

Съ первыхъ двей существовавія пристіанства и во вой дни его исторической жизни истивние христіане старались запечативань ийстеособаго присутствія Вожія и явленія особенной милости Божіей ийстонь богослуменія и ийстемь мелитиці. На сихъ містать они создавали храмы Божіи и въ нихъ военосили свои усердина мелитиці. Певсюду, но мірі оредствь своихъ, они старались воздвигвуть храмы сіль желичественными, вездё благоупрашали ихъ, со всёмъ усердіемъ добровольно вринося въ жертву имъ свои посильныя лепты. Благодаря этому жей христіанскіе страни украснись храмами Бежьний, вотеркіе служать нагляднымь выраженіемъ религіознаго чувства христіанскихъ народовъ. И въ нашемъ православномъ отечестве, подобне ввёздамъ, отоженду сілють храмы Божій своими златоглавыми вершивами.

Въ чемъ же нужно ислать объясневія такой повоюдной любви народовъ жь Господу и Богу, въ чемъ заключается вричина ихъ религіозжаго усердія?

Въ самомъ человъкъ, братіе. Такова потребность луши человъчесной, такова его духовная приреда, повсюду онъ ищетъ Бога, вездъ кочетъ теониться Ему, любить и преславлять Его, вездъ кочетъ свопиъ религюнимъ чувствамъ дать достойное вившнее вираженіе. Всякій человъть по природъ своей рождается набожнимъ, религіонияъ, а по свидътельству одного великаго христіанскаго учителя даже кристіанивомъ. Душа но природъ своей кристіанка, сказаль онъ.

И примъчательно особенно то, что чёмъ важийе то или другое событие, въ коемъ явно сващвается дъйствие Проимсла Божия, чёмъ ворозвительные оне и чёмъ большее значение имбеть оне въ жизни народовъ, тёмъ величественные на мыстахъ сихъ воздвижнотся мрамы Всемогущему Богу, тёмъ больше благоукращаются они и тёмъ большее число върующихъ притекаетъ къ иммъ, выражая свое религесное усердіе молитест и материальными пожертвованиями.

Устремите взорывани на береть Екатеринискато канала въ парствуювий градъ. Какой величественный храмъ Госноду Богу воздвигла православная Россія на місті убіснія своего возлюбленного Цара— Освободителя,
дабы вдісь непресманно возносить свои молитвії объ упокоснів Царя—
Мученника. Не то же ли самое видимъ и здісь, на місті чудеснаго
списенія Царя—Миротворца со всей его нарствующей семьей? Всів
сослевія сотни городовь, обществь, учрежденій и тисячи православнято народа везломили на алтарь свои носвльным жертви для сооруженія здісь величественнаго храма въ честь Госнода Спасители царствующей семьи.

Но что же означаеть, что рядонь съ этимъ стель величественнымъ жрамомъ создана еще сія сиромная святая обитель? Неужели ведосталочне одного этого величественнаго памятвика для вираженія религіоннях и ватріотическихъ чувствъ народа русскаго?

Событіе, происщеджее на м'юст'я семъ, столь знаменательно, чудо «снасенія парской семьи столь поразительно, значеніе его для нашего отечества и всего міра столь велнко, что для полноты выраженія глубокихъ религіозныхъ чувствъ оказалось недостаточно сооруженія одного
храма Вожія. Надлежало основать еще здёсь Св. обитель, гдё бы честные иноки, давшіе обёть воздержанія, нослупанія и молитвы, непрестанно возносили свои моленія на мёстё семъ, прославияя Госнода своего за спасеніе царской семьи отъ лица всего русскаго народа. Если
въ приходскомъ храмё міряне молятся только въ установленные дин
то въ обители сей будеть совершаться и всегда совершается молитва
каждодневная. Въ приходскихъ храмахъ по немощамъ человёческимъ
служба Вожія бываеть кратковременна, въ обители она бываеть продолжительна. Св. обитель открыта для всёхъ вёрующихъ; здёсь каждый христіанинъ можетъ найти истинное религіозное утёменіе. Этохрамъ молитвы для всего народа, поставленный вверху горы, чтобы
для всёхъ видимо было сіе мёсто духовныхъ подвиговъ и непрестанной молитвы.

Таково истинное навначение и всёхъ другихъ обителей христіанскихъ. Но если таковъ духовный смыслъ всёхъ православно-христіанскихъ монастырей и если таково назначеніе и Спасова Скита, то знаёте, братіе, что отъ васъ самихъ, отъ вашей богоугодной жизни и вашихъ духовныхъ подвяговъ будетъ зависёть вся ея будущая слава и ея дальнёйшее процвётаніе. Когда народъ, ищущій духовнаго утёшенія, будетъ обрётать его здёсь, когда онъ увидитъ ваши добрыя дёла, когда онъ въ совийстныхъ молитвахъ съ вами, при благолённомъ пёніи и чтеніи, найдетъ здёсь полное удовлетвореніе своей жаждущей религіовно-настроенной душё, тогда и обитель ваша угодна Богу и любезна народу православному.

Вспомните исторію Тронце-Сергієвой Лавры. Вначаль она была свудна и бъдна. Не было свъчей — жгли лучину; не было парчевыхъ ризъ—облачались въ полотняння одежды; не было хлъба — ъли мявниу. А что видимъ нынъ? Мы видимъ ее богатою, славною и знаменитою. Не то же ли самое находимъ мы и въ Кієво-Печерской Лавръ, сілющей добродътелями своихъ подвижнивовъ.

Но съ другой стороны немьзя не вспомнить съ грустыю и такъ многочисленныхъ обителей, которыя прекратили свое существование по винъ самихъ иноковъ. Великій гръхъ, братіе, принимаютъ на себя тъ, которые живутъ не достойно званія своего. Помните, что ваше призваніе высоко предъ Богомъ. Стойте же на высотъ призваніа своего. Молитесь усердно. Подавайте примъръ въ молитвъ и всъмъ мірянамъ, видящимъ въ лицъ вашемъ лицъ, посвященныхъ Богу. Подвигомъ добрымъ подвизайтеся въ трудахъ вашихъ. Помните, что труды ваши не должны составлять препятствія къ молитвѣ. Госифъ Просфорникъ, мирно нынѣ почивающій въ Кісво-Печерской Лаврѣ, несмотря на свое скромное занятіе, удостовлся отъ Господа за свои молитвы нетлѣнія. Пойте Богу и молитесь ему, работая въ полѣ, и въ пекариѣ, и въ келін своей уединенной, и въ храмѣ Божісмъ. Воздержаніе есть важнѣйшая иноческая добродѣтель. Будьте воздержны въ словѣ, въ пещѣ, питіи.

Тогда и обитель ваша святая процвітеть. Повсюду въ народі пройдеть о ней добрая слава. Ставуть стекаться къ вамъ народъ православный, ищушій духовнаго утішенія въ своей суетной жизни. Сей скромный и деревянный храмъ Божій преобразится въ величественный и благоукрашенный. Будеть сіять обитель сія на всі четыре стороны, подобно
солицу, согрівающему в освіщающему грішный человіческій міръ.

Закончить свое слово Владыка приглашеніемъ братіи возгласить хоромъ различния церковныя півснопінія, что и было исполнено.

Провожаемый всею братією и народомъ Владыка посётиль архієрейскіе покон Скита, а оттуда отправился въ ожидавшій поёвдь, гдё І. П. Скаржинскимъ была предложена трапева. На пути отъ Спасова Скита до платформы были разставлены призрёваемые инвалиды, которые нолучили изъ рукъ Высокопреосвященнаго брошюры духовно-правственнаго содержанія. Въ 48/4 часа всё, посётившіе Скить, возвратились въ Харьковъ.

Посъщение Высокопреосвященный шимь Архіепископомь Арсенієм харыовской Александро-Невской мужской церковно-приходской николы. 1-го ная, въ 9 часовъ угра, Высокопреосвященнъйшій Арсеній, въ сопровожденіи о. благочиннаго градскихъ перквей протоіерея П. Полтавцева, прибыль въ Александро-Невскую церковно-приходскую мужскую школу, гдв встречень быль учителями школы. Владыка, сопровождаемый благочиннымь Полтавпевымь, завъдывающимь **МЕОЛОЮ** СВЯЩЕНЕНКОМЪ СОВОЛЬСКИМЪ, ЗАКОНОУЧИТЕЛЕМЪ СВЯЩЕНИКОМЪ Шаповаловымъ и десятью учителями, посётиль всё 5 отделеній шволы и въ каждомъ отделенін подолгу спрашиваль утениковъ въ виде бесъды по предмету Закона Божія; обратиль особенное винманіе на должное правильное употребление ученивами престнаго знамения, благоговъйное отношение въ святимъ нконамъ, на знание и понимание ученивами Символа Вёры, утревнихъ и вечернихъ молитвъ и заповіздей Господнихь. Необывновенная простота, наглядность и живость речи дълали наставления Владыки чрезвычайно интересными для учащихъ и

учащихся. Простое, васковое, задушенное обращение Владани от двугии ободрало ихъ и они отвёчали бойно и съ большимъ меданіемъ выравить свои виалія; удачные отвёти учениковъ Владына ободраль отеческого похвалою. Высомопреосващеннёйшій пробыль въ меолё до начама перваго часа и при прощаніи благословиль ученивовъ крестиками 
и книжками, а также благословиль и преподавателей крестиками и 
вромё того помертаоваль значительное количество привезенныхъ виввингь для школьной библіотеки. Владыка оставиль школу, сопровождаемый радостинить, восторженнымъ, громжить вёніемъ одникъ ученивосторга за каретою Владыки другахъ, бёмавшихъ отъ сильнаго 
восторга за каретою Владыки дётей "ура, ура". Владыка утёшиль 
дётей обёщаніемъ посётить школу още разъ въ скоромъ времени и 
дёти въ особо радостномъ настроеніи разошлись по домамъ; всёхъ 
учащихся въ мужской школё светие 500.

- Поспицение Высокопреосвященныйшим Арсением мистных духовно-учебных заведеній Висовопреосвящевиваній Видыва Арсеній вродолжаєть новрежнему относиться съ нолимъ винианісив къ местинив духовно-учебниць заведеніямь. Начавинісся со 2-го мая экзамены въ Епарківльновь Жевсковь училинь, а съ 10-го въ Духовной Семинарін Владина не равъ удословль спониъ посвиюніемъ. Съ особеннить винианіемъ Аркирастирь относится из экзаменамъ оканчивающихъ курсъ воспитанниковъ и воспитанникъ по предметамъ богослуженія и въроученія христіанскаго. Такъ, 8-го и 5-го мая Высовопреосвященный Арсеній, присутствоваль на экзамень по Закону Божію въ 6 нормальномъ и 6 нарадлельнемъ классахъ Харьковекаго Епархіальнаго Женскаго Училища. Прибывъ въ Училище ровно въ 9 час. утра, Высовопреосвященный на парадновъ вкодъ быль встръчевъ о. председателовъ совета Т. И. Бутковичевъ, начальницей учидища Е. Н. Гейцыгъ, о. ниспекторомъ и закомоучителемъ, священивоиз I. Котовыив, членомъ совета священникомъ П. Тимофесвымъ, преподавателенъ овященнякомъ В. Яковскимъ и отеюда проследованъ **ирамо въ классъ на экзамонъ.** 

Владыка самъ производнять экзаменть ученицамъ, предлагать вопросы изъ Церковной Исторіи, Катихизаса, еправивалъ молитвы, при чемъ въ связи съ тёмъ или другимъ церковно-историческимъ собитіммъ предлагалъ ученицамъ разълонить православно-ириотіанское въроученіе или дегматъ нашей въры.

Спрашивая у учениць тъ или другія медитви, Владына преподаль наставленіе о важности и необходимости молитви—угренией и ветер-

мей для велкато православнаго христівнива вообще и для воснятанминь училища въ особенности. Пробывь на экзанене еколо 8-хъ часовъ, Высокопрессвященный оттуда посітнять квартиру начальници училяща, гді отечески бесідовать съ сопровождавними его лицами и въ первомъ часу дни отбыль изъ училища.

— Совершение Высокопреосвященняй Арсеніви. А-го мая, въ Воспресенье, Высокопреосвященняй Арсеній, Аркіонченоть Харьковскій и Ахтырскій, совершаль Божественную Литургію въ доновой церкви Духовнаго училища въ сослуженія о. ректора Духовной семинарія, протойерея Знаменскаго, и вомощника спотрителя училища в. Н. Зефирова Піли Божественную Литургію, во желанію Владжи, всі ученики училища. Въ комув богослуженія Архинастырь обратился въ намъ прибливительно со слідующими словами:

Навно, воздюбленныя дети, я желаль и обещаль служеть у вась литургію, но болівнь мішала мий исполнить это и ны назались обейденними много. Теперь и исполния объщанное и, кажется, еще въ лучшее и болье важное для вась время. Въдь теперь вастасть для васъ, MAR'S H LIS BODY'S YVANIHUNGS, ROCKS SECRECEDES, BROWN HO TOULED TOYдовь, но и волискій, когда каждый нов вась думасть: какъ то окончится учебний годь? перейну ин а въ себлующій классь, нин Ауковную семинарию, какъ навърное думають ученики 4 класса? Мив всод-BOMPATHO BO JEH SKRAMCHOR'S HPHROGHROCK MEGTER CLOSEL HA LEASAN'S -учениковъ, когда желянія них не сбывались. И это вножив остественно, потому что детскій восрасть-возрасть не зрёлый, восьма впочетичесьніцій. Роть новтому то и нужна вамъ, детямъ, номещь, которал посывается оть Вора чрезъ восредство молитвы, воесинасной из Престолу Божно во время богослуженія, въ особевности совершавнаго Архівреемъ, потому что онь получень сугубую благодать. Правда, священних тоже HOCHTELL GARTOMETH BORGER H ETO MONHYBS & GASTOCKOBONIC HEMOTS TOже важное висченіе, но в'ядь его посвящаеть въ этоть сань однеь Архіерей, а из саны Архіерея—ийсполько, и такнить образоны оны явдвется сугубо облагодатечнованнымъ. Вотъ поэтому то и важна для вось литургія, осйчась совершенная миою, и благословскіе, которос л проводал вамъ съ нюбовію. И я твердо увірень, что обоюдная наша молитва, если вы моливнов и ивли съ усердіемъ и благоговъніемъ, не сотамется тидетново, и Господъ висношлеть вамъ Свою немощь.

Когда я быль у высь первый разь, то предупредняль, какъ мужно шеть, и указаль даже образцы для панія, а также выразня желаніе, чтобы при совершеніи Богослужнія вы піли всів. Теперь я могу сказать, что желаніе мое удовлетворено, хотя и не вполив, такъ какъмий желательно было бы, чтобы на хорахъ не было учениковъ, а всів вы стояли въ рядахъ и всів до одного піли піснопінія на Богослуженіи, какъ это ділалось въ Каванскомъ училищі, которое находилось у меня подъ бокомъ и въ которомъ я весьма часто присутствоваль на Богослуженіи. Для удобства въ пініи тамъ раздавались ученикамъ листки съ пінснопініями, что возможно ділатъ и у васъ. Все это я вамъ говориль, точно также, какъ и то, какъ нужно степть въцеркви регенту и півнимъ. Здівсь (въ Харьковів) я быль и служиль въ пяти церквахъ и вездів регенть и половина хора нівникъ стояли задомъ въ св иконамъ. Что это за небреженіе въ святынямъ храмаї Развів нельзя раставить хоръ такъ, чтобы півніе и регенть ніли, стоя лицемъ въ иконамъ, а вмістів съ тімъ и молились, нотому что півніе также есть молитва?

Пъть вы должны все: не только литургію но и всенощное бдівніе, а такъ же молебны, водоосвящения и панихеды, при отправлении ко торыхъ, замвчу истати, у васъ вездв, кажется, пропусвають после-"Со святыми уповой очень трогательную надгробную неснь: «Самъединъ еси безсмертный», а поютъ только одно «Надгробное рыданіе». У меня же въ Казанскомъ духовномъ училище бывало такъ пропоютъэто, что трудно удержаться отъ слевъ. Вы доджны знать на память все: догмативи, ирмосы, чтобы могли пропеть ихъ, зажмуривъ глаза. Стихиры на «Господи возвахъ» тоже должны пъть, по крайней мъры коть двъ, на память Надёюсь что вы более усовершенствуетесь въ ценін въ осени, когда я думаю отслужить у вась опять литургію. Кстати, воть у вась своро наступять продолжительныя лётнія вакацін, во время которыхъ, находясь дома, вы должны неопустительно посёщать Богослуженіе, піть и читать на кинросъ. Мат извъстно, что нъвоторые питожам здешняхъ духовныхъ училищъ, являясь дома въ храмъ Божій, становятся не на ливросъ, а вдали отъ него, какъ бы прячутся по закоулкамъ, инме просыпають утрени, а из вечернямь вовсе не ходять. Что это будеть за порядокъ, когда тъ, которые должны подавать другимъ примъръ исправнаго посъщенія Богослуженія, первые нарушають его? Плохи дъти, которыя усерднымъ посъщеніемъ Храма Божьяго и участіемъ въ Богослужени не заботятся о развити въ себе религознаго чувства; плохи и родители, которые не понуждають своихъ детей посещать Богослуженія, которые не разбудять сына или дочь въ богослуженію. Не забывайте, что мы съ вами-соль міра, какъ сказаль Самъ Спа-

ситель объ апостолахъ, а потому должны находиться среди народа, ане прятаться отъ него. Если вы будете на высотъ своего положенія: будете не только сами исправно постщать Богослуженія, читать и пітьна кинросф, но и другихъ (деревенскихъ дфтей) тому научать, тогда **У** ВАСЪ И У НИХЪ ШИРОКИМЪ ПОТОКОМЪ ПОЛЬЕТСЯ ЖИВАЯ ВОЛА. О КОТОРОЙ говорилось въ ныев чтенномъ Евангелін, когда Самарянка просила у Інсуса Христа живой воды, чтобы ей не приходить въ колодцу вовък, но если вы не будете исполнять своихъ обязанностей относительно Богослуженія, то живая вода у вась хоти и не перестанеть течь, потому что вы изучаете въ классахъ: уставъ церковный, катежизисъ и Священную Исторію Ветхаго и Новаго Завъта, но течь онабудеть увкой струей. Теперь Вамь понятно, почему вы должны воспитывать въ себв любовь въ Храму Вожію, Богослужевію, пвийо и чтенію церковному. Пусть же поможеть вамь благодать Божія и пустьпольется широкой струей у вась вода живая, чтобы вы не жаждала во въкъ. Пусть же почість благословеніе Господне на васъ, Того благодатію и человъколюбіемъ всегда и нывъ и присно и во въки въковъ. Аминь.

Простое вадушевное отеческое наставление Владыки произвело на всёхъ глубокое впечатлёние.

По окончаніи богослуженія Высокопреосвященный Арсеній постильквартиру смотрителя училища, гдт быль встрічень съ хлітбомъ и солью, причемъ смотритель училища А. А. Снегиревъ произнесъ привтственную гібчь

Высокопреосенщенный Арсеній 4 го двя, вечеромъ, посьтить Александро-Невскую церковь, на Занковив, и после вечерни долго бесевдоваль съ присутствующими врихожанами, переполнившими крамъ-Божій; темой для бесевды послужиль вопрось о сектахъ.

— Торжественное богослужение. 6 мая, въ высокоторжественный день рождения Его Императорскаго Величества Государя Императора Николая Александровича въ городскомъ Успенскомъ каседральномъ соборв высокопреосвященнымъ Арсеніемъ, въ сослужении соборнаго причта совершена была начавшанся въ 91/2 ч. утра Божественная лятургія, а послё оной торжественное Господу Богу молебствіе съ провозглащеніемъ многолётія всему Императорскому Дому.

Проповъдь на литургін была сказана о. ректоромъ семинарін протої среемъ І. Знаменскимъ. На торжественное молебствіе въ соборъ явилось городское духовенство. На богослуженін въ соборъ присутствовали и. д. начальника Харьковской губ. Гербель, генералы, штабъ в: оберъ-офицеры и плассные чиновники мастнаго гаринаона, а также представители многихъ правительственныхъ и общественныхъ у срежденій.

— 8 мая въ день тевоименитства Высокопреосвящений шаго Арсенія, Архіенископа Харьковскаго и Антырскаго, были отслужеви литургін съ молебствіемъ Господу Бегу о здравін Владшен ве всіль городскихъ и сельскихъ церквахъ Харьковской внархін. Многочисленные
ночитатели Владшен, являвніеся къ нему съ поздравленіемъ, въ сожальнію, не могли ему лично выразить своихъ благожеланій, такъ
какъ онъ день своего ангела рівниль провести въ Святыхъ горахъ.

Религозно-правственныя чтенія въ восересенье, 4-го мая, были indeligrent by circyromany myertany: 1) by Horpoberony monacture ваконоучителемъ 2 гимиялін о. Владиміромъ Бусыгавынъ "О 2 и 3 прошеніяхь можитвы Господней" и помощенкомь смотрителя духовнаго училища о Николаемъ Зефировымъ: "Почему Христосъ носяв своего воскресенія не явился всёмь іудеямь?" 2) на Занковий вы Александро-Невской церкви священнивомъ о. Владиміремъ Шановаловинъ Одукъ и силь 7 заповъзи Синайскаго ваконолательства, по учению Христа" (Мат. 5, 21-24) и о. діакономъ В. Рудниковскимъ "О св. пронамъ"; 3) въ Михайловской церкви свящевникомъ о. Георгіемъ Введенскимъ "Бесъда Христа Спасителя съ самарянкой" (Іоан. 4, 5-42); 4) въ васедральномъ соборъ священиями о. Григоріємъ Виноградовимъ сбъясненіе воскреснаго Евангелія и настоятелемь собора протоіореемь о. Стефаномъ Любыцквиъ "О преполовенін Пятидесятняци"; 5) на наровозостроительномъ заводъ, на Петинской улиць, епархівльнымъ миссіонеромъ Д. И. Боголюбовымъ "О воклоненін Богу духомъ и истиною" (Іоан. 4, 23); 6) на Панасовив, въ вагонных мастерских въ 5 час. вечера законоучителемъ коммерческого училина о. Ісанномъ Филевскимъ "О священномъ преданіи, какъ источникъ божественнаго откровенія"; 7) на Холодной горь, въ мещанской богальных священикомъ о. Александромъ Луценкомъ "о поклоненін Богу духомъ и истиною" и житів св. мученицы Пелаген (прочель восинт, семинарів 6 вл. Г. Ястремскій). Всё эти чтенія велись послё вечерин, поторая начинается **ВЪ 5 час. по волуден.** 

### ХУДОЖЕСТВЕННАЯ

# RAHTOLOGOII E RAHDATODEOZE

MACTEPCKAR

# Алекста Петровича ПЕТРОВА съ С-ми

— т Существуетъ съ 1869 года. т

*МОСНВА, 1-я Мѣщанская, домъ № 98.*ПРИНИМАЮТСЯ ЗАКАЗЫ

НА ХУДОЖЕСТВЕННО-РЪЗНЫЯ, ЖИВОПИОНЫЯ и ИКОНОПИОНЫЯ.

РАБОТЫ.

какъ-то: Церковные иконоотаси (и военно-походные) из развить отрого видержанных стиляхъ, мёстные и запрестольные июти, балдахини надъ престолами, гробинци подъ плащаницу, вапрестольные ирести и рами съ тумбами, ирестиоъ предстоящим съ рёзной горой, акалов, престолы, жертвенника, свёчные жиние и зерцали для присутственныхъ мёстъ,

А ТАНЖЕ ПРОИЗВОДИТСЯ РЕСТАВРАЦІЯ

ВКОНОСТАСОВЪ, ИКОНЪ, ВНУТРЕННЕЙ и НАРУЖНОЙ ЖИВОПИСИ ВЪ ХРАШАХЪ и пр И ЗОЛОЧЕНІЕ ГЛАВЪ и КРЕСТОВЪ.

Рисунки, сметы и чертежи высылаются по первому требованію.

# ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ БРОШЮРА Профессора А. ГУСЕВА:

"Старокатолическій отв'ять на наши тезисы повопросу о Filioque и пресуществленіи".

(полемико-апологетическій этгодъ).

КАЗАНЬ. 1908 Г. ЦЪНА 1 РУБ.

Складъ изданія въ книжныхъ магазинахъ А. А. Дубровина въ-Казани: 1) на Воскресенской ул, д. Мартинсонъ и 2) въ Гостинномъ дворѣ № 1-а.

за 2 мѣсяца съ дост. и перес. 717

# ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1903 годъ

(изд. XVIII годъ)



илиюстрированный журналь для семьи

подъ редакцією А. И. ПОПОВИЦКАГО и при участіи Отца ІОАННА КРОНШТАЛТСКАГО.

2 NeNe журнала до 2000 столбц. Такить до 2400 стран. убористой текста и до 300 иллюстр. Очерви, печати, закиючающихь въ себъ разсвачы, стихотворенія, статьи пов'єсти изъ всторіи руссваго бытового, правственнаго и историческаго народа и православной церкви, очерсодержанія, воспоменанія и предан, русск. ки я разсказы изъ исторія библейстарины, отклики на вопроси современ- ской, общей и дерковной, описаніе ной жизни.

· СВЯТЫВЬ И Т. П.

И кромъ того ВЕЗПЛАТНО будетъ выдано:

книгъ до 1000 страи, всемірно-извъстнаго труда досточтимаго автора отца ЮАННА КРОНШТАДТСКАГО

# моя жизнь во христъ.

Это сочиненіе, переведенное почти на всь европейскіе языки, служить прекраснымъ руководствомъ къ духовной жизни для исъхъ, вто стречится приблизить и свою личную жизнь къ тому ндеалу, къ которому призываеть читателей всероссійскій пастырь апостольскимъ завътомъ: "Подражайте инъ, какъ и я Христу".

книги (болъе 400 страницъ, 105 фотогравюръ, нарта и 3 плана) X ИЛЛЮСТРИРОВАННЫЙ ПУТЕВОЛИТЕЛЬ ПО CB. MЪСТАМЪ ВОС**ТОК**А.

Составиль А. А. Павловскій, спеціально въ начале 1902 года командерованный огъ редавців "Русскаго Паломинка" на Авонъ и въ Палестину.

ДВЪНАДЦАТЬ КНИГЪ "Русск. Пал." БУДУТЪ СОДЕРЖАТЬ:

- скаго народа подъ тур. нгомъ. Д. Илича 🤅 старца подвижника. Г. Т. Свверцева.
- 2) За братьевъ-славянъ. (По поводу 25-л.)
- 8) Старецъ Серафиять и Саровская пу-стынь. С. А. Архангелова.
- 4) Минувшія судьбы Петербургскаго края. Церковно-истор. оч. О. В. Четыркина.
- 5) Оедосеевскій Владына. Пов'ясть изъ исторіи раскола XVIII в. Н. Алексъева-Кунгурцева.

- 1) Отецъ Герасимъ. Пов. изъ жизни серб- с 7) Богомъ отмъченный. Быль изъ жизни
- 8) Жизненные вопросы (По сочиненію войны 1877 78гг.). И. В. Преображенскаго. Оомы Франка). Н. П. Двигубскаго.
  - 9) На стражѣ православія. Повѣсть изъ жаз. уврани. дух. XVIII в. В. А Радича. 10) Сонъ великаго хана. Историческая
  - повъсть М. Н. Лебедева. 11) "Господь воцарится". Десять картинъ славы Господа Інсуса Христа. В. Моно. Перев. С. Моложаваго.
- 6) Адскій годъ (Гезунты въ Россів) Цер-ковно-истор. хроника. Н. О. Лихарева. Сыта Бълорус. XVIII в. Н. Стремнева.

ПОДПИСНАЯ ЦВНА на журналь: безь доставки въ Спб. ПЯТЬ руб., съ доставкой и перес. во всъ города Російской имперів ШОСТЬ р., за границу 8 р. Допускается разорочка: при подписки 2 р., къ 1 априла 2 р. и къ 1 іюля остальные.

-ГЛАВНАЯ КОНТОРА С.-ПЕТЕРБУРГЪ, Стремянная ул., № 12, собств. домъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА

# "БОГОСЛОВСКІЙ ВЪСТНИКЪ"

1903 года (двінадцатый годь изданія) съ приложеніси в

# ТВОРЕНІЙ СВЯТАГО АОАНАСІЯ.

АРХІЕПИСКОПА АЛЕКСАНДРІЙСКАГО.

Въ 1903 году Московская Духовная Академія будетъ продолжать изданіе «Богословскаго Въстинка» ежемъсячно, книжками въ пятнадцать и болъе нечатныхъ листовъ, по следующей программе: 1) Творенія Св. Отцовъ въ русскомъ переводъ; 2) Изследованія и статьи по наукамъ богословскимъ, философскимъ и историческимъ, составляющія въ большей своей массь труды профессоровъ Авадемін; 3) Изъ современной жизни: обозрвнія важиващихъ событій изъ церковной жизни Россін, православнаго Востока, странъ славянскихъ и заподно европейскихъ и сообщенія изъ области внутренней жизни Академін; 4) Систематическій обзоръ текущей русской журналистики, преимущественно духовной, а также вритика, рецензін и библіографія по наукамъ богословскимъ, философскимъ и историческимъ; 5) Пр ложенія, въ которыхъ будуть печататься автобіографическія записки Высокопреосвященнаго Савви, Архіспископа Тверскаго (время пребыванія его на харьковской канедрів) и протоколы Совіта Аладемін за истекающій 1902 годъ (полностью). Въ качестві собственнаго приложенія къ журналу "Богословскій Візстникъ" всімъ подписчикамъ его въ 1908 году будутъ даны: третья и четвертая части ТВОРЕНІЙ СВЯТАГО АӨАНАСІЯ, Архіеписнопа Александрійскаго, въ исправленномъ и дополненномъ изданіи. Высокія богословскія достоинства твореній св. Ананасія, ихъ догматическая и церковноисторическая важность, глубокая назидательность нравоучительных посланій и сочиненій его и вытекающая отсюда необходимость для всякаго православнаго, ищущаго здраваго наученія и назиданія въ предметахъ своей візры и поведенія, ближе ознакомиться съ ними-не требують объясненія. Не многимъ изъ своихъ дъятелей церковь усвоила имя "Великихъ", и въ соиму ихъ принадлежить св. Аванасій, котораго она въ своихъ піснопівніяхъ именуеть "столпомъ православія. Какъ высоко ценились творенія его въ древности, объ этомъ свидътельствуетъ замъчательный отзывъ о нихъ, сдъланный однимъ подвижникомъ Саввой Космою) въ такихъ словахъ: "если ты найдешь сочиненіе Аоанасія, в у тебя не будеть бумаги, заниши его на своей одеждь". Удовлетворяя этой давно чувствуемой потребности въ новомъ и дучшемъ переводъ твореній св. Асанасія, редакція Бог. Вістн. съ 1902 года приступила во второму, тщательно исправленному и дополненному, изданію ихъ; изъ полученныхъ въ истекшемъ году первыхъ двухъ частей новаго изданіи читатели могли непосредственно уб'ядиться въ томъ, что по своимъ витшинмъ и внутреннимъ качествамъ оно вполнъ отвъчаетъ всьих требованіямь, какія могуть быть предъявлени въ предпріятіних подобнаго рода. Предлагаемыми на 1903 годъ третьей и четвертою частими заканчивается все изданіе, и такимъ образомъ постоявные подписчики "Бог. Въсти." получають возножность, при незначительных матеріальных затратахъ, къ полному собранію твореній св. Василія Великаго, разосланному въ 1899—1901 гг. присоединить еще и твореній св. Асанасів Александрійскаго тоже въ полномъ составъ.

Подписная ціна на Богословскій Вістник совийстно ст приложеніем третьей и четвертой части твореній св. Аванасія Александрійскаго восомь рублей съ пересымкой. Прим: безъ пересылки сомь рублей, за границу—десять. Прим: Новые подписчики, желающіе получить первую и вторую части твореній св. Аванасія, сверхъ подписной ціны, уплачивають по одному рублю за каждую часть, а всего десять рублей. Адресь редакціи: Сергієнь посадъ, Московской губерніи, въ ре-

давцію Богословскаго Вестника.

Редакторъ проф. А. Спасскій.

# ФАБРИКАНТЪ ЦЕРКОВНОЙ УТВАРИ

ТОРГОВАГО ДОМА

# АНДРЕЯ ЗАХРЯШИНА СЫНОВЬЯ.

Имъю честь довести до свъдънія г.г. покупателей въ нашихъ магазинахъ.

T.

#### Въ Москвъ

Никольская ул., верхніе торговые ряды №№ 82, 155, 156, 227, 228, 229. 11.

# Въ г. Воронежв

Московская ул., противъ Духовной Консисторіи. Магазинъ открыть съ 1-го октября 1902 г. III.

Въ приприменти городской

по шоссь противъ

Въ Вологдъ и Ростовъ Яросланской губ.

Всегда имъется полный и большой выборъ всей церковной утвари лучшаго издълія, художественной работы, собственной фабрики, всевозможныхъ размъровъ и рисунковъ какъ-то: паникадила, люстры, подсевъчники, лампады, хоругъи, запрестольныя нконы, евангелія, кресты, сосуды, ковчеги, ввицы, металлическія свъчи, чаши водосвятния, плащиницы, гробницы, иконы, парча для облаченіи и пр. и пр., такжа имъются и серебриныя вещи 84°, а также принимаются заказы на всевозможную церковную утварь, металлическія, такъ разно и серебриныя 84° и ризы на иковы, одежды на престоль и жертвеники, царскія двери, кресты на главы, и ръщетки по солет и пр. и пр., какъ лично, также и заочно, посредствомъ переписки.

По требованию при заказъ, Торговый Домъ высываеть сметы и рисунке, а также въ случав надобности высылается довъренный, для лич-

ныхъ переговоровъ и принятія заказа.

Принамотся всякаго рода починки и ремонтированіе старых вещей церковной утвари золоченіе и серебреніе исполняются въ точности безъзамедленія.

Цаны на церковную утварь существують одинаковыя вакъ въ Московскомъ магазина, также въ Воронежскомъ магазина и прмаркахъ.

При заказъ и покупкъ товаровъ для небогатыхъ храмовъ, дълается

разсрочка въ платежъ.

Фабрика наша существуеть болъе 50 лътъ и имъетъ при себъ около 500 человъкъ мастеровъ, благодаря дучшаго производства вырабатываемыхъ въ ней предметовъ и усовершенствованія, всьми необходимыми средствами, для выработки церковной утвари, скораго и аккуратнаго исполненія заказовъ, пріобръла самый громадный кругъ г.г. покупателей и заказчивовъ. Фабрика и главная контора въ г. Переяславль Засльскомъ Влад. губ.

При выписка товаровъ, просимъ обозначать адресъ, чрезъ кого посылать товаръ, по жельзной дорогъ, до какой станціи, или чрезъ кон-

тору и адресъ почтовый.

Пьстимъ себя надеждою, что Вы не оставите насъ своимъ благоселоннымъ вниманіемъ, а также и посъщеміемъ нашихъ магазиновъ въ-Москвъ и гор. Воронежъ.

Торговый Домъ Андрея Захряпина С-вья.

# ЛИСТОКЪ

ЛЛН

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

31 Мая % № 10. 1903 года.

Содержаніе. Высочайшін награды.—Лица духовнаго званія, кои Святвйщим Синодонь награждены за заслуги по духовному и гражданскому вѣдоиству 6-го мая.— Новыя правны относительне акаженовь въ царковно-приходскикъ швелада и выдачи свидътельствъ на льготу по воинской повинности. —Отчетъ Братства св. Амеросія Медіоланскаго при Сумскомъ духовномъ училищь для вспомоществованія пужлающимся ученивамъ, съ 18-го септябри 1901 г. по 20-е сентября 1902 г.— Отъ Совъта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища. —Епархіальных извъщенія. —Извъстія и замътки. —Опечатка въ 8 № Листка. —Объявденія.

# Высочайшія награды.

По всеподданнъйшему докладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Сунода, въ 6-й день сего мая, Всемвлостивъйше удостоены награжденія слідующія духовныя лица.

# А. За службу по епархіальному въдомству.

Наперсным крестом из Кабинета Его Императорскаго Величества ст украшеніями—законоучитель 1-й : Харьковской мужской гимнязів, протоіерей Павель Солнцевъ.

# Б. За службу по гражданскому въдоиству:

Орденомо св. Анны 3-й степени—Пророко-Ильинской цервви гор. Вълополья, Сумского убода, священникъ Максикъ Подлушкій.

Лица духовнаго званія, кои Святьйшимъ Сунодомъ награждены за заслуги по духовному въдомству ко дню Рожденія Его Императорскаго Величества.

По Харьковской епархів награждены: а) наперсным крестома, от Святийшаго Стнода выдаваемым — Харьковскаго архіврейскаго дома івромонать Феофиланть; законоучитель Харьковскаго коммерческаго училища, священникь Іоаннь Филевскій, гор. Купинска, Наколаевской первы священникь Михаиль Сильванскій; гор. Богодухова, соборной Успейской первы священникь Алексій

Станиславскій; гор. Богодукова, Тропцкой церкви священникъ Васнлій Власовь; церкви слободы Ново-Красной, Купянскаго увада, священникъ Григорій Кусичинскій; церкви слободы Краснянки того же увада, священникъ Василій Рождественскій: церкви слободы Савинецъ, Изюмскаго убзда, священнякъ Павелъ Дьяково; церкви слободы Котельвы, Ахтырского увода, священникъ Николай Артемьевъ; церкви села Березоваго, Харьковскаго увада, священникъ Адріанъ Мухина; настоятельница Хорошевскаго Вознесенскаго женскаго монастыри, вгуменія Алеетина; 6) камилавкою-церкве Харьковскаго вистетута благородных девецъ священникъ Павелъ Грома; духовникъ Харьковской духовной семанарін, священнявъ Сергій *Посельскій*; гор. Харькова, Христорождественской церкви священникъ Константинъ Дьякова; гор. Харькова, церкви пересыльной тюрьмы священникъ Іоаннъ Толмачест; г. Волчанска, соборной Троицкой церкви священныкъ Іоаннъ Яковлевь; церкви села Пристайлова, Лебединскаго убада, священникъ Іаковъ Хорошкова; церкви слободы Марковки, тогоже убада, священникъ Стефанъ Попова; церкви села Будылки, того же увада, священникъ Павелъ Брайловскій; церкви слободы Караячной, Старобъльскаго убада, священникъ Димитрій Жиковскій; церкви слободы Повровска. Купянскаго увада, священникъ Георгій Лонгиново; Тровцкой церкви заштатнаго города Славянска, Изюмского увада, свищенникъ Михаилъ Пономарево; церкви села Богодарова, Змієвскаго увада, священнять Василій Насполина; цервви слободы Завутнихъ хуторовъ, того же увада, священнивъ Левъ Базилевичь; церкви слободы Отрады, того же увада, свя-Жадановскій; церкви слободы Алексвевки, шенникъ Алексій Валковскаго убада, священникъ Анарей Пономореев; неркви слободы Хрущевой Никитовки, Богодуховского убада, свищенникъ Іоаннъ Поповъ, первы слободы Русскихъ Тишковъ, Харьковскагоувада, священникъ Іоаннъ Кипріановъ, цервви села Комаровки, того же убада, священникъ Петръ Шебатинскій; церкви слободы Ивановки, Зміевскаго убяда, священникъ Василій Макухинь, церкви слободы Пристена, Купянскаго уёзда, священникъ Монсей Петроев; церкви слободы Маньковки, того же убада, свищенникъ Веніаминъ Попово; цериви села Вольнаго, Вогодуховскаго увада, священникъ Александръ Артюховскій; церкви слободы Бакировки, Актырскаго убзда, священникъ Василій Сумково; перкви слободы Рубцевой, Изюмскаго убада, священныкъ Алексій Попова; церкви слободы Верхней Сыроватки, Сумскаго убяда, священникъ Викторъ Eвоимово; церкви села Стараго, того же увада, свищенвыть Петрь Гумилевскій; в) благословеніем Соптийшаго Стнода безь грамоть-Святогорской Успенской пустыни і еромонахь Родіона: Хорошевскаго Вознесенскаго женскаго монастыря протојерей Полекарнъ Пономарева; гор. Старобильска, соборной Покровской церкви вротојерей Александръ Касьяновъ: церкви слободы Подгоровки. Старобыльского убада, протојерей Василій Аристова; церкви слободы Лергачей. Харьковского убяда, священникъ Трофинъ Антонова: гор. Сумъ. Вознесенской церкви священникъ Павелъ Хижнякова: первые слободы Хотвин. Сумскато увада, свищенникъ Павелъ Любарскій; Преображенской церкви заштатнаго гор. Белополья, того же убада, священникъ Митрофанъ Ракшевскій; цервви села Янкова. Актырского увада, священнять Стефанъ Филиппово; церкви села Вольнаго, Богодуховскаго увзда, священникъ Александръ Грызодубово; первы села Караванска, Валковскаго увада, свищенникъ Іоаннъ Ястремскій; церкви слободы Минковки, того же увада, священникъ Левъ Дейнеховскій; деркви слободы Ямполя, Изюмскаго убада, священникъ Евгеній Титовь: перкви слободы Студенка, того же убада, священникъ Іоаннъ Бълоусова; цервва слободы Крючковъ, того же увзда, священникъ Николав Линишкій: церкви слободы Радьковских Песокъ, Купянскаго увзда, свещенникъ Димитрій Сокальскій; церкви слободы Славгородна, Ахтырскаго увзда діаконъ Василій Ковалевскій.

Лища духовнаго званія, кои Святтйшимъ Сунодомъ награждены за заслуги по гражданскому втдомству ко дию Рожденія Его Императорскаго Величества.

По Харьковской епархін награждены: а) наперсным в крестому, от Святойшаго Стнода выдаваємыму—законоучитель Харьковскаго реальнаго училища, священникъ Алексій Юшкову; церкви слободы Куземовки, Купянскаго уйзда, священникъ Михаилъ Съгмускій; б) памилавкою—гор. Изюма, Цекровской кладонщенской перкан священникъ Владморъ Григоровичу; законоучитель ахтырской мужской гимнавів, священнякъ Михаилъ Кочемову.

Государь Императоръ, по исеподланнъйшему докладу Синодальмаго Оберъ-Провуроръ, согласно опредъленію Святьйшаго Сунода, Всемилоствение сонволиль, 3-го токущаго ман, на награжденія, за 50-льтиюю службу золотой медалью, съ надписью "за усердіе", для ношенія на шеть на Антинской лентъ, псаломщика Тихоновской цервви села Ницахи, Актырскаго убяда, Ивана Мокринскаго

Новыя правила относительно экзаменовь въ церковне приходскихъ школахъ и выдачи свидътельствъ на льготу по воинской повинности.

Согласно определению Св. Сунода, въ церковныхъ шволахъ разныхь тицовъ должны быть введены новыя правила для выдачи свидьтельствъ о знаніи курса начальныхъ училищь восцитанневовъ церковныхъ школъ, желающихъ при отбыванія воянской повинности воспользоваться льготою, и въ то же время отмънены правила о семъ прежде дъйствовавшія (изд. въ 1886 г.). Особенности новыхъ правилъ, сравнительно съ прежними, следующія: 1) выдача свидётельствъ выдержавщимъ испытаніе производится отдъленіями епархіальныхъ училищныхъ советовъ, а не советами, какъ это практиковалось ранње; 2) къ испытаніямъ могуть быть донускаемы и тв воспитанники школь, коимь исполнится 11 леть не ко дию производства испытаній, а къ 1 сентября того же года, въ накомъ производилось испытаніе; 3) должны производиться испытанія и по церковному пінію (раніве этого не быдо), причемъ отъ экзамена по этому предмету могутъ быть освобождены лишь тв, вто обажется лишеннымъ слука и голоса и, навонецъ, 4) на письменномъ испытаніи по русскому языку, наряду съ диктовкой, не возбраняется экзаменаторамъ давать изложение небольшихъ статесть повъстновательного содержания. Вижетъ съ свиъ Святвишемъ Сунодомъ выработаны и утверждены образцы льготныхь свидетельствь и кингь для записи выданныхь свидетельствь. (См. № 11-й Церк. Въд. 1903 г.).

# отчетъ

Братства св. Анвросія Медіоланскаго три—Сумсковъ духовновъ училищѣ для вспомоществованія нуждающимся ученикавъ сего училища, за періодъ времени съ 18-го сентибря 1901 года по 20-е сентибря 1902 года.

Въ отчетномъ году Вратство св. Амиросія Медіоланскаго, состоявшее подъ высовимъ нопровительствомъ Его Высовопрессвященства. Высовопрессвященивния о Фланіана, Архіепискова Харьковскаго и Ахтырскаго, имъло въ своемъ состявъ 166 лицъ, изъ коикъ 9 были пожизненными и почетными, а имено: 1) Статскій Совът-

навъ, потомотвенный дворянанъ, Павелъ Ивановичъ Харитоненко: нотоиственный почетный гряжданиих города Сумъ Николай Іосифоввал Лещинскій; жене его Марія Мативевна Ленцинскан; потомственный сочетный гражданинь города Сумъ Павелъ Николаевичъ Лешинскій; 5) Смотратель Сумскаго духовнаго учелища протоіерей Аркадій Ослоровичь Грузовь; Благочинный 2-го Ахтырскаго округа протојерей Василій Оедоровъ; протојерей Сумской Соборной церкви О. Николай Фесевковъ, законоучитель Сумскаго надетскаго коршуса сващеннявъ Василій Васильевичъ Вимоградовъ: ччитель ивнія при Сумскомъ кадетскомъ кормуск, Василій Монсесвичь Посельскій и 157 лиць дійствительными членами, хотя 43 лица жать нежь не возобиовиль своого членского миноса за отчетный годъ; кромъ того Правленіе Братетви съ прискорбіемъ должно здёсь отметить, что 28 лиць исключаются изъ списия членовъ Братства, какъ не возобновившие своего членскаго каноса въ продолженіе 2-къ посавденть літь; зато, въ утібшенію своему, Братство пріобредо въ отчетнома году 20 новыхъ членовъ, и проме того Высокопреосвященнтищій Флавіант, Архіелиского Харьковскій н Ахтырскій, высовій повревитель Братства, пожертвоваль на усиленіе средствъ Братства 1 билеть 4% Государственной решты въ 100 рублей.

На основания § 15 Уст. Брат, въ общемъ годичномъ собрания членовъ Братства, бывшемъ 18 сентября 1901 года, проваведены были выборы на должности предсъдателя правления Брадогва, членовъ бравленія, кандидатовъ къ нимъ в членовъ равизіонной коммиссін, причемъ оказались вновь взбранными прежиля лица т. е. предсвителемъ Правленів смотрятель Сумскаго Духовнаго училища протојерей Аркадій Оедоровичь Грузовъ; чледами правленія; протојерей города Сумъ Соборной церкви О. Николей Фесенковъ; потомственный ночетный гражданина г. Сума Павела Николаевана Лещинскій; учитель Сумского духовнаго училище Василій Васильсвичь Попровскій; помощнить смотрителя Сумскаго дуковчаго училеша сващения Гаковь Матусевичь в надверажень-реполнторы гого-же училища Иванъ Трифоновачъ Бугуцкій; послідніє два иа основания § 19 уст. Брат. по выбранию Правления Братотва, втворжденному. Его Преосвященствомъ, педолинав обяванности нервый казначел, второй деловроивводителя Братства; вандидатами еть членить были: свищениять соборной церкви г. Стиъ о. Алек--сандры Церковинцкій, священникъ Сумской Восиресенской церкви о. Навель Истровичь Хижниковь и надапратель-рецетиторъ Сум--скаго духовнаго училища Василій Монсвовичь Посельскій, членами

ревизіонной коммиссів состояли: священнивъ сл. Большой Писаревви Богодуховскаго убяда о. Алексий Станиславскій, учитель Сумскаго духовнаго училища Василій Николаевичь Яновскій, священнивъ г. Вилополья о. Максимъ Подлуцкій и кандидатами къ нимъ, священнивъ Сумской кладбищенской церкви о. Николай Петровичъ Мощенковъ и учитель Сумскаго духовнаго училища Николай Михайловичъ Гальковскій.

Въ течение отчетнато года Правление Вратства вивло 4 заседанія: 8 очередных в одно общее, годичное. Предметами занятій въ этихь заседаніяхь служили: слушаніе періодическихь отчетовь вазначея Братства о положения и движения Братсвихъ обсуждение промений ученивовъ и родителей ихъ о вспомоществованів; обсужденіе и принятіе міръ къ увеличенію средствъ Братства и исполнение другихъ обязанностей, налагаемыхъ на правление уставомъ Братстви. Въ заботъ о способахъ въ увеличению средствъ Правленіе Братства обращалось въ мерь уже всимтанной и принестев въ предыдущіе годы благія последствія, вменно: 1) въ разсылкъ подписныхъ листовъ о.о. благочиннымъ Сумскаго училищиаго округа съ просьбой въ намъ содъйствовать увеличению средствъ Братства приглашениемъ подведомыхъ имъ о.о. јереевъ, діаконовъ и псаломщивовъ въ пожертвованіямъ на Братство и 2) въ вылачъ членамъ-ревинтелямъ Вратства вветанціонныхъ внижечевъ для сбора по немъ пожертвованій. Нанбольше количество пожертвованій, какъ и въ прежије годи, поступило черезъ о.о. благочвиныхъ 2 го Ахтырскаго округа протојерен о. Василія Оедорова-114 руб.; 3-го Ахтырскаго округа врочојерея о. Грегорія Попова-62 руб. 70 коп., в 1-го Актырскаго округа свыщенива о. Гаврінля Візоусова-60 руб. 50 коп., которымъ Правленіе Братства посему выражаетъ глубовую благодарность за такое теплое и даятельное ихъ участіе, а также и предсёдателю Правленія Братотва протоісрею о. Аркадію Оедоровичу Грузову, собравшену въ пользу братства по ввитанціонной книжей 159 руб. Кром'й того съ Архимастырскаго разрёшенія Его Высокопреосвященства Высокопреосвященнай паго Флавіана, бывшаго Архіепископа Харьковскаго и Аханрскаго, хоромъ воспитаннивовъ училища быль дань духовный концерть въ пользу Братства св. Амвросія Медіоланскаго, принеслій чистаго дохода Братству 350 рублей; по сему Правленіе Братства поставляетъ долгомъ также выразить глубокую благодарность: а) Председателю Правленія Братства протої рею о. Аркадію Грувову, какъ главному устроителю этого концерта; б) члену Братства, бывшему учителю пенін Сумскаго духовнаго училища ныне Сумскаго кадетскаго. корпуса Василію Монсеевнчу Посельскому, и о.о діавонамъ Сумской соборной церків Оедору Евенмовнчу Юрковскому и Порфирію-Ивановичу Подлункому, столь содёйствованшимъ усийку ковцерта своимъ благосклоннымъ участіємъ въ корії; въ особенности же членамъ Братотва: жент потомственнаго почетнаго гражданняя г. Сумъ Маріи Матвібевнъ Лещинской и потомственному почетному гражданину Павлу Николаевнчу Лещинскому; первой за помертвованные ею на Братство по случаю блестящаго усийка концерта 100 руб.; второму кавъ принившему на себя весь расходъ но устройству концерта, въ количестві до 200 рублей.

Всв суммы Вратства въ началу отчетнаго года состояли: а) изъ свидътельства Государственной 40/о ренты въ 1000 руб.; и б) наличными деньгами по внижей ссудо-сберегательной кассы Сумсваго Отделенія Государственнаго Банка на имя Братства 456 руб. 18 коп. Въ теченіе отчетнаго года эта сумма увеличилясь на 1336 руб. 85 коп., членскихъ взносовъ и другихъ поступленій. По требованію постановленія Общаго Собранія изъ вобкъ этихъ денежныхъ поступленій, исключая двухъ свидфтельствъ Государственной 4°/о ренты по 100 р. каждое, поступивымих какъ единовременные пожизненные членскіе взносы и потому полностіюотчисленных въ неприкосновенный капичаль, подлежало обращенію въ запасной капиталъ 100/о, остальные же 90% равно какъ и полученные по истекшимъ купонамъ отъ бумагъ Братства проценты, за вычетомъ 50/о Государстваннаго налого, въ количествъ 57 р. 95 кон. и проценты по книжкъ ссудо-сберегательной кассы на имя Братства 17 руб. 80 кон., а также возвращенный долгъ въ размере 4 руб., составлили расмодную сумму на удовлетвореніе потребностей Братства безъ вычета нев нихъ 10°/е для внесенія въ запасной вапиталь, сюда же должны быть отнесены и 23 р. сбереженій отъ расходиой сумны за прошлий годъ.

Согласно главной цёли своей и въ исполнание требованій Устава своего, Братство главнымъ образомъ помогало исдостаточнымъ ученикамъ училища уплатою за имъ содержаніе въ училищномъ общежити и выдачею на вріобрітеніе одежды, обуви, учебниковъ и на другіе нужды. Танниъ образомъ въ теченіе 1900—1901 учебнаго года Братствомъ израсходовило: на уплату за содержаніе въ училищномъ общежити 19 ученимовъ, со взносомъ за каждаго изъ нихъ суммы пособія въ размірахъ отъ 5 руб. до 40 руб. въ полугодіе—477 руб. 50 коп., кромів того сділанъ взносъ въ Правленіе Харьковской духовной Семинарів за содержаніе въ семинарскимъ общежитіи воспитанника 3-го класса, Алексів Ниволасико—20 р.; на одежду и обувь 28 ученивамъ выдано 318 р. 96 коп., на учебники для 6 ученивовъ израсходовано 32 руб., и кромътого пріобрётено въ Братскую библіотеку учебныхъ книгъ на 50 руб. для выдачи таковыхъ, по указанію нужды, воспитанникамъ училища въ безплатное полькованіе; и отчислено изъ расходной суммы Братства 60 руб. на непредвидённые расходы для оказанія не позволяющей отлагательства помощи нуждающимся ученикамъ. Всего же израсходовано на воспитанниковъ училища 958 р. 46 коц. Сверхъ того на устройство шкафа для храненія Братскаго имущества израсходовано 50 руб; на канцелярскія, типографскія и почтовыя потребиости—12 р. 55 коц.

Всего въ 1901—1902 году ноступило на приходъ: Взносовъ: 1) по подниснымъ листамъ чревъ о.о. благочинныхъ 390 р. 95 к, а именио:

| a        | RMOHHO:                                          |       |      | ;    |             |       | •   |     |            |      |            |    |            |    |
|----------|--------------------------------------------------|-------|------|------|-------------|-------|-----|-----|------------|------|------------|----|------------|----|
|          | І Актырскаго округа                              | •     | •    |      | ٠,          |       |     |     |            |      | <b>6</b> 0 | p. | <b>5</b> 0 | ĸ. |
|          | II Ахтырскаго округа.                            | ٠     |      | • ,  |             | •     | •   |     |            |      | 114        | 27 |            | 17 |
|          | .Ш Ахтырскаго овруга                             |       |      |      | •           | ••    |     |     |            | •    | 62         | 77 | 70         | ,, |
|          | І Богодуховскаго опрга                           |       |      |      | •           | ٠.    | ٠.  |     |            |      | 18         | 79 | 90         | 27 |
|          | И Богодуховского округа                          |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    |            |    |
|          | I Лебединскаго округа.                           | •     |      |      | • .         |       |     |     |            |      | 24         | 77 | 15         | 27 |
|          | II Лебединскаго округа                           |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    |            |    |
|          | III Лебединсваго округа                          |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    |            |    |
|          | I Сумскаго округа                                |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    |            |    |
|          | II Сумскаго округа                               |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    |            |    |
|          | 2) Отдельныхъ членских                           |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    |            |    |
| <b>H</b> | невери же онве <mark>втоде</mark> ропе           |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    | _          | ** |
|          | 3) По квитанціонным в                            |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    |            |    |
|          | равленія Братства                                |       |      |      |             |       |     |     |            |      | 159        | 77 | -          | ,, |
|          | б) Казначел Братства .                           |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    |            |    |
|          | в) Делопроизводителя Бр                          | at(   | TB   | la . |             |       | . • | • , |            |      | <b>3</b> 9 | ,, | _          | 1, |
|          | т) Протојерен о. Николал                         |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    |            |    |
|          | д) Священника сл. Буйне                          | pa    |      | •    |             |       |     |     | •          |      | 2          | •• | 5          | ,, |
| ٠.       | 4) Выручено отъ продажи                          | T . 6 | HJE  | TO   | <b>3</b> T6 | . H\$ | . A | TEO | BHI        | ИÄ   |            |    |            |    |
| Ŧ,       | омпертъ съ 100 руб., пом                         | ер    | TBQ: | ван  | HM          | MH    | по  | c.  | уч         | R IO |            |    |            |    |
| B        | овце <mark>рта Мар</mark> іей Мага <b>ре</b> вис | Ħ.    | Лед  | (HH  | (CE)        | À.    |     |     |            |      | 850        | ,, |            | ,, |
|          | 5) Процентовъ по четы                            | pe    | MB.  | B    | yno         | HM    | ľЪ  | 0   | ДĦФ        | ra   |            |    |            |    |
| -6       | илета въ 1000 р. тремъ в                         |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    |            |    |
| .B       | ь 500 р. и двухъ билетов                         | 6 B   | ъ 1  | 00   | p4          | Го    | суд | apo | TBE        | H-   |            |    |            |    |
|          | ой ренты                                         |       |      |      |             |       | -   | _   |            |      | 57         | ,, | 95         |    |
|          | 6). По внижей ссудо-сс                           | 5ep   | era  | Te.  | ьн          | ой    | K8  | ССБ | <b>E</b> : | HA.  |            |    |            |    |
| H        | мя Братства                                      |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            | ,, | -80        | •  |
|          | <b>-</b>                                         |       |      |      |             |       |     |     |            |      |            |    |            |    |

| 7) Возвращеннаго долга                              |       | •        | •    |       |              |            |             | •   | 4           | p. |            | <b>K.</b> . |
|-----------------------------------------------------|-------|----------|------|-------|--------------|------------|-------------|-----|-------------|----|------------|-------------|
| 8) Остатка отъ прошлаго                             | года  | <b>.</b> | •    | •     |              | •          | •           | •   | 23          | ,, |            | 17.         |
| ·                                                   |       |          |      |       | _            | Ит         | 00          | •   | 1336        | p. | 85         | K.          |
| Израсходовано:                                      |       |          |      |       |              |            |             |     |             |    |            |             |
| 1) На уплату за содержа                             |       |          |      |       |              |            |             |     |             |    |            | )           |
| питаннивовъ: а) въ училищ                           | ŧ.    | •        | •    | •     | •            | •          |             | •   | 477         | ,, | <b>5</b> ) | ,,          |
| б) Въ Семинаріи                                     |       | •        | •    | •     |              | •          |             | •   | 20          | ,, |            | 97 ·        |
| 2) На одежду, обувь, кин                            | en n  | ι δ£s    | LЬO  | б¥    | ЦΗ           | ŠĎI        | 5 (C)       | ľЪ  |             |    |            |             |
| воспитанникамъ                                      |       |          | •    | •     |              |            | •           | •   | 400         | ,, | 96         | "           |
| 3) На устройство икафа                              | RLE   | xpa      | a He | BiB   | <b>6</b>     | рат        | C <b>Ka</b> | ro  |             |    |            |             |
| имущества                                           |       | •        | •    |       |              |            | •           |     | 50          | ,, |            | <b>,,</b> . |
| 4) Отчислено въ неприко                             | HOE   | нны      |      | CA II | HT           | al.        |             |     | 303         | 1, | 42         | **          |
| 5) На переписку нотъ д.                             | ia b  | онце     | рта  | a, j  | <b>La</b> H  | наі        | 10          | зъ  |             |    |            |             |
| пользу Братства                                     |       |          |      |       |              | •          |             |     | 4           | ,, | <b>5</b> 0 | , 23 ·      |
| 6) На канцелярскіе и поч                            | ITOBE | 10 PI    | CX   | ОДЬ   | 1.           |            |             |     | 12          | ,, | 55         | ,,          |
| 7) Выдано тремъ членам                              | ь пр  | авле     | His  | Б     | pa:          | rc T       | <b>BB</b> 1 | на  |             |    |            |             |
| удовлетвореніе въ ближайще                          | мъ б  | удуг     | цез  | (B)   | E <b>e</b> 0 | TAO        | X H         | ΟÄ  |             |    |            |             |
| нужды восшитанниковъ                                |       | •        | •    | •     |              | •          | •           |     | 60          | ,, |            | , 23 ·      |
|                                                     |       |          |      |       | •            | Ит         | oro         |     | 1328        | p. | 93         | ĸ.          |
| Осталось ко 20                                      | )-му  | сен      | тя   | бря   | 1            | <b>9</b> 0 | 2 10        | рдe | <b>7:</b> . | ,  |            |             |
| 1) Въ свидетельствахъ гос<br>2) По книжет ссудо-сбе | pera: | гель     | ной  | i B   | ac           | ы          | Cy          | M - |             | ,, | نت         | ,,          |
| скаго отдъленія Государст                           |       |          |      |       |              |            |             |     |             |    | _          |             |
| Братства                                            |       | •        | •    | •     | •            | •          | •           | ٠   | 75<br>-     | "  | 8          | 9.7         |
| 3) Наличными деньгами                               |       | •        | •    | •     | ٠.           |            | •           | •   | 7           | 1, | 92         | "           |
|                                                     |       |          |      |       |              | Ит         | ого         | •   | 1783        | p. | _          | K.          |
| <b>~</b>                                            |       |          |      | _     |              |            |             |     |             |    | -7         |             |

Списокъ иленовъ братства св. Амвросія Медіоланскаго при Сумскомъ духовномъ училищь за 1901—1902 годъ.

Покровитель братства Высокопреосвященнъйшій Флавіанъ, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій 100 р.

### 1. Почетные члены:

1. Харитотенко Павелъ Ивановичъ, коммерціи совѣтникъ, потомствен. дворян. Лещинскій Николай Іосифовичъ, потомственный почетный гражданинъ г. Сумъ, Лещинская Марія Матвѣевна, жена потомствен. почет. гражданина, Лещинскій Павелъ Николаевичъ-потомствен. почетн. гражд. города Сумъ. 5. Грузовъ Аркадій Өе-

доровичь, протоіерей смотритель Сумскаго духовнаго учидища, Осдоровь о. Василій, протоіерей благочинный 2-го Ахтырскаго округа, Фесенковь о. Николай протоіерей Сумской соборной церкви. Виноградовь Василій Васильевичь, законоучитель Сумскаго кадетскаго корпуса, Посельскій Василій Моисеевичь, учитель пінія при Сумскомъ кадетскомъ корнусь.

# 2. Дъйствительные члены:

(съ обозначениемъ членскихъ взносовъ за 1901 и 1902 г.г.).

1. Ависентьевъ Ниволай, свящ. (5 р. 3 р.); Артемьевъ Стефанъ, свящ. (6 р. 3 р.); Артюховскій Александръ, свящ. (3 руб.).

Барышковъ Григорій Ивановичъ (3 руб.). 5. Бибичъ Косьма Филипповичъ (3 руб.); Воголюбовъ Дишитрій Ивановичъ (3 р. 3 р.); Бѣлогорскій Іоаннъ, свящ. (3 р. 3 р.); Бранловскій Іоаннъ, свящ. (4 р. 3 р.); Бѣлоусовъ Гавріилъ, свящ. (3 р. 3 р.). 10. Бойковъ Стефанъ, свящ. (3 руб.); Быковъ Адріанъ, свящ. (3 р. 3 р.): Бугкевичъ Іоаннъ, свящ. (5 р. 5 р); Буткевичъ Тимоеей, протоіерей (5 р. 30 р.); Бугуцкій Иванъ Трифоновичъ (8 р. 3 р.). 15. Будянскій Павелъ, свящ. (3 р. 3 р.).

Василевскій Адевсандръ, свящ. (3 р. 4 р.); Веніаминова Екатерина Ивановна, вдова прот. (3 р. 3 р.); Вербицкій Адевсъй, свящ. (3 руб.); Василевскій Григорій Николаевичъ (3 руб.). 20. Вербицкій Михаилъ, свящ. (3 р. 4 р.); Ведринскій Платонъ, свящ. (6 руб.); Виноградскій Стефанъ, свящ. (5 руб.); Виноградскій Димитрій свящ. (3 р. 6 р.); Виноградовъ Василій свящ. (3 руб.). 25. Власовскій Павелъ, свящ. (1 руб.).

Гальковскій Николай Михаиловичь (3 р. 3 р.); Гончаревскій Аполлонь, свящ. (3 р. 3 р.); Гревезирскій Георгій, свящ. (2 руб.); Грековь Николай, свящ. (3 руб.). 30. Грищенко Іоаннь, свящ. (6 р. 3 р.); Грищенко Алексьй, свящ. (3 р. 1 р.); Григоровичь Филареть, свящ. (3 р. 3 р.), Григоревичь Андрей, свящ. (6 руб.); Грызодубовь Александрь, свящ. (3 руб.).

35. Добрецкій Захарій, протоіерей (3 р.); Добрецкій Маханлъ, свящ. (3 р.); Доброславскій Василій, протоіерей (3 р.); Дубянскій Андрей Петровичъ (3 р. 3 р.); Дьяковъ Александръ Григорьевичъ (3 р.). 40. Дудка Иванъ Петровичъ, церковный староста (5 р. 3 р.).

Золотаревъ Георгій, свящ. (3 р.); Закрицкій Іоаннъ, свящ. (3 р.); Заграфскій Александръ, свящ. (3 р.); Загоровскій Николай, свящ. (3 р.).

45. Ильинсвій Павелъ, свищ. (3 р.).

Кавацкій Іссифъ Михайловичь, Сумской купець (3 р. 8 р.); Коваленко Оедоръ Васильевичь, почет. граждан. (3 р.); Кипоренко Іоаннъ, діаконъ (3 р.); Ковтунъ Илія, священ. (6 р. 50 к. 8 р.). 50. Козловъ Димитрій Григорьевичь (3 р. 5 р.); Костювовъ Георгій, купецъ г. Сумъ (5 р. 10 р.); Котенко Андрей Филиповичъ, купецъ г. Сумъ (10 р. 20 р.); Кохановскій Іоаннъ, свящ. (1 р.); Клементьевъ Андрей, свящ. (3 р.). 55. Клементьевъ Цавелъ, протоіерей (10 р.); Красновутскій Алексьй, свящ. (3 р. 3 р.); Краснопольскій Петръ, протоіерей (3 р. 3 р.); Краснопольскій Пикита, свящ. (5 р. 50 к. 3 р.); Куанецовъ Петръ, свящ. (3 р. 3 р.). 60. Котляревскій Стефанъ, псаломщикъ (3 р.); Куклярскій Димитрій, законоучитель Сумскаго реальнаго училища (3 р.).

Ладенковъ Андрей, псаломщивъ (5 р.); Лихницкій Адексій свящ. (5 р. 3 р.); Литкевичъ Алексій Михайловичъ (3 р. 3 р.). 65. Лободовскій Михаилъ, протоіерей (1 р.); Любарскій Сергій, свящ. (5 р. 4 р.); Любарскій Арсеній, свящ. (8 р. 7 р.); Люминарскій Андрей Алексівничъ (3 р.); Люминарскій Петръ, свящ. (3 р. 2 р.). 70. Луценковъ Александръ, свящ. (3 р.).

Максимовичъ Іоаннъ, протоіерей (15 р.); Малиженовскій Іоаннъ, свящ. (3 р. 3 р.); Матусевичъ Іаковъ, свящ. (3 р. 3.); Мильскій Іоаннъ, свящ. (3 р. 3 р.). 75. Мигулинъ Алексъй, свящ. (5 р.); Михайловскій Арсеній, діаконъ (3 р.); Могилянскій Сергъй, свящ. (3 р. 3 р.).

Недълька Семенъ, свящ. (3 р. 3 р.); Назаревскій Григорій, свящ. (3 р.). 80. Никольскій Василій, протоіерей (3 р. 3 р.); Николаевскій Іоаннъ, свящ. (6 р. 3 р.); Никулищевъ Павелъ, свящ. (3 р. 3 р.); Никулищевъ Петръ, свящ. (3 р. 3 р.).

Орловъ Николай, свящ. (3 р.).

85. Пахненко Василій Ананьевичь, (3 р.); Пантельевь Александрь, свящ. (3 р. 5 р.); Павловскій Александрь, свящ. (3 р.); Перовь Михаиль Степановичь (9 р. 3 р.); Петровскій Василій, протоіерей (3 р.). 90. Поповь Михаиль, свящ. (6 р. 3 р.) Подлуцкій Максимь, свящ. (3 р. 3 р.); Покровскій Александрь, свящ. (3 р. 3 р.); Покровскій Василій Василій Васильевичь (3 р. 3 р.); Покровскій Василій, свящ. (3 р.). 95. Пономаревь Іоаннь, свящ. (3 р.); Поповь Григорій, протоіерей (6 р. 8 р.); Посельскій Василій Моисеевичь (3 р.); Прокоповичь Стефань, протоіерей (3 р. 3 р.); Петрусенко Василій, свящ. (3 р.). 100. Прядкинь Леонидь, свящ. (3 р.); Приходинь Іоаннь, діаконь (3 р.); Поморцевь Стефань, свящ. (3 р.) з р.).

Раевскій Павель, свящ. (3 р. 3 р.); Ракшевскій Евгеній діаконъ

(3 р.): 105. Ракшевскій Митрофанъ, свящ. (3 р.); Романовъ Андрей, свящ. (5 р. 5 р.); Раздольскій Станиславъ Адамовичь, врачь (3 р. 3 р.); Рубинскій Іоаннъ, свящ. (3 р.); Рубинскій Петръ, свящ. (3 р. 3 р). 110. Рубинскій Георгій, свящ. (3 р.); Рудневъ Антоній, свящ. (4 р. 50 к. 3 р. 50 к.).

Сазановъ Иванъ Егоровичъ, купель г. Сумъ (5 р.); Семеновъ Анисимъ, свящ. (3 р.); Серединъ Евсеній Игнатьєвичъ, купель г. Сумъ (3 р. 3 р.). 115. Сильванскій Миханлъ, свящ. (3 р. 3 р. 50 к.); Сиромахинъ Іоаннъ, діакомъ (3 р.); Сперанскій Константинъ, свящ. (3 р.); Стеллецкій Петръ, свящ. (25 р.); Семеновъ Иванъ, исаломщикъ (3 р.). 120. Сапухинъ Іоаннъ, свящ. (3 р.); Слюсаревъ Поликарпъ, свящ. (8 р.); Смъсаревскій Алексьй, протоїерей (6 р. 4 р.); Сокольскій Василій Флегонтовичъ (3 р.); Сокальскій Алексьй, свящ. (6 р. 4 р. 10 к.) 125. Сорочинскій Платонъ, свящ. (3 р. 3 р.); Станровскій Андрей, протоїерей (5 р. 8 р.); Станиславскій Алексьй, свящ. (3 р.); Сусловъ Иванъ Федоровичъ, Сумской купецъ 1-й гильдін (10 р.). 130. Сукачевъ Владимиръ Васильевичъ (3 р. 3.); Сушковъ Василій свящ. (3 р. 3 р.); Сушковъ Сергьй Яковлевичъ (8 р.).

Тригубовъ Петръ Тихоновичъ, Сумской купецъ (3 р.); Тумановъ Абрамъ Мурафа, Сумской купецъ (5 р. 10 р.). 135 Труфановъ-Иванъ Константиновичъ, провизоръ (3 р.); Таранскій Александръ, діаконъ (3 р.).

Фесенковъ Николай, протојерей (10 р. 3 р.).

Хижняковъ Павелъ, свящ. (3 р. 3 р.); Хорошковъ Іаковъ, свящ. (3 р. 3 р.).

140. Филипповъ Стефанъ, свящ. (5 р.).

Церковницкій Александръ, свящ. (3 р.).

Черниговскій Николай, свящ. (3 р. 6 р.); Чернявскій Мелетій, свящ. (1 р.), Чугаевъ Алексвій, протоіерей (6 р. 3 р.).

145. Шебатинскій Григорій свящ. (4 р. 75 к.); Шевченко Василій Романовичъ, крестьянинъ (3 р. 3 р.).

Щелкуновъ Кириллъ, протојерей (3 р. 3 р.).

Юшковъ Алексей, свящ. (33 р. 30 р.); Юрковскій Өедоръ, діа-конъ (3 р.).

150. Яковлевъ Павелъ, свящ. (3 р. 3 р.); Яковлевъ Михаилъ, свящ. (3 р. 3 р.); Яновскій Василій Николаевичъ (3 р.); Ястремскій Виталій, свящ. (3 р. 3 р.); Ястремскій Евфимій, свящ. (3 р.).

155. Өедоровъ Василій, протоіерей (3 р. 3 р.); Мощенковъ Николай, свящ. (10 р.); Скубенко Николай Ивановичъ, Сумской купецъ 1 гильдін (25 р.).

## Отъ Совъта Харьновскаго Епархіальнаго Менскаго Училища.

Пріємъ дівнць въ Жарьковское Епархіальное Женское Учили ще въ августі місяці н. г. Совітомъ Училища будеть производиться только въ приготовительный, пятый и шестой классы, и въ остальные классы прієма не будеть за невмініємъ вакансій.

# Епархіальныя извъщенія.

# ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

#### Соященническія:

Рождество-Бородичная церковь с. Шуликиной, Старобъльскаго увзда.
Тронцкая церковь си.: Перекопа, Валионскаго увзда.
Преображененая церковь с. Бълолуши, Старобъльскаго увзда.
Николаевская церковь с. Лихачевки, Богодуховскаго увзда.
Григоріевская церковь с. Турья, Ахтырскаго увзда.
Іоанно-Предтеченская церковь с. Рябушекъ, Лебединскаго увзда.
Александро-Невская церковь к. Ново-Александровки, Волчанскаго увзда.
Рождество-Богородичная церковь с. Скольяниновой, Старобъльск. увзда.

### Діаконскія.

Іоанно-Предтеченская церковь с. Станичнаго, Валковскаго убзда. Николаевская церковь с. Высокополья, Валковскаго убзда. Покровекая церковь с. Ново-Астрахани, Староббльскаго убзда.

#### Псаломицицкія:

Попровеная церковь с. Городища, Старобъльского убзда.

Кирилю-Месодієвская церковь с. Райгородскаго, Купанскаго убзда.

Попровекая Соборная церковь г. Бупянска, діаконское.

Воспросенская церковь г. Бупянска, діаконское.

Воспросенская церковь г. Краснопутска, Богодуховскаго убзда.

Николаєвская церковь г. Краснопутска, Богодуховскаго убзда.

Николаєвская церковь с. Новой-Айдари, Старобъльскаго убзда.

Успенская церковь с. Вольнаго, Богодуховскаго убзда.

Благовбаценская церковь г. Харькова.

Покровекая церковь Карьковскаго Благотворительнаго Общества.

Ісонне-Предточенск. церковь с. Ново-Ивановки, Знісвскаго убзда.

Александро-Невская церковь с. Александровин, Валковскаго убзда.

### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Пойздва Высокопреосвященній шаго Арсенія, Архіонискова Харьковскаго и Ахтырскаго, въ Славянскъ я Святыя Горы.— Посіщеніе Высокопреосвященній шаго Арсеніемъ Арсеніемъ въ Славянскі школы Министерства Народнаго Цросвіщенія.—— Архіерейское служеніе 11 мал и релагіозно-правственныя чтенія въ этотъ день. — Возвращеніе Высокопреосвященній шаго Арсенія въ Харьковъ и посіщеніе имъ 2-й женской гимназіи.— Архіерейскія служенія 14 и 15 мал.— Посіщеніе Высокопреосвященній шаго Арсеніемъ Духовной Семпиаріи. — Посіщеніе Высокопреосвященній шаго Арсенія въ Ахтарку.— Паломинчество учениковъ церковно-приходскихъ школь г. Лебедина.

Попъдка Высокопреосвященнийшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, въ Славянскъ и Святыя горы.

Выбхавъ изъ Харькова по Севастоп. ж. д. 6-го мая въ 7 час. 54 мин. вечера, Высокопреосвященнъйшій Арсеній прибыль 7-го ман въ 51/2 час. утра на ст. "Славянскъ". Тотчасъ, какъ только остановился побадъ, въ вагонъ, въ которомъ следовалъ Владыка, вошли и представились Его Высокопреосвящейству Святогорскій Архинандрить о. Вассіанъ, помощнивь благочиннаго священникъ о. М. Пономаревь, Изюмскій увадини исправникь баронь А. Раушъ фонъ-Траунбербергъ и начальнивъ отделения службы пути Севастоп. ж. д. В. С. Голосиянъ. Между темъ на вокзаль Славянскъ, не смотри на ранній часъ утра, собралось для встрівчи Высокопреосвященнъйшаго Владыки множество народа, ставители управленія гор. Славянска, съ городскимъ головою П. М. Ламзинымъ, церковные старосты Я. М. Осокинъ, А. В. Шнурковъ, В. П. Борявинъ, дуковенство гор. Славянски в Инспекторъ родных училищь Инфистаго: увяда г. Виноградовъ. Городской голова г. Ламзинъ подресъ Его Высокопресерищенству отъ лица граждана хавов-соль и сказаль привътствіе. Милостиво принявь

ильбъ-соль и ласково отвътивъ на привътствіе, Владыка преводалъ всвиъ благословение в отправился въ Александро-Невскую церковь, находящуюся близь станціи. Здісь, послі обычной истрічи и возглашенія многолітствія, Владыва связаль праттую річь о томъ, что ему пріятно видоть благодопный храмъ и слишать въ немъ стройное паніе, при чемъ съ похвалою и благодарностью отнесся въ строителю храму В. С. Голосняку. Такъ какъ храмъ этотъ предположено расшарить пристройками, которыя уже и начались. то Владыка пожелаль успаха въ начатомъ дала и призваль на него Вожіе блягословеніе. Въ заключенія рачи Влядыка самъ произнесъ иногольтие строителямъ, благодътелямъ и прихожанамъ св. храма сего. Посять этого, обратившись въ ученивамъ желъвнодорожной и церковно-приходской школь, собраннымъ въ церкви. Владыка заставель ихъ прть нресторыя перковныя прсноприя хоромъ в предлагалъ вопросы изъ Закона Божія. Отвіты дітей были основательны, и Владыва осталси ими, а также и пъніемъ. очень доволенъ. После этого, подълнянымъ управлениемъ Владыки. 250 ученвковъ, совывстно съ пъвчими, процели тропарь "Спаси, Господи, люди Твоя".

Высокопреосващенный высказаль пожеланіе, чтобы въ храм'в пізли всів молящіеся, а особенно учащіяся дітв. Затімь Владыка осмотрівль работы въ новостроящемся приділів храма и обінцаль совершить въ немъ первую молитву.

После сего, оставивь для раздачи детямъ врестиви, Владыва преподаль народу общее благословение и отправился въ Св. Горы. По пути въ Св. Горы, верстахъ въ 10 отъ Слависска, расположено село Христищи, а вблизи Св. Горъ, верстахъ въ 2 отъ нихъ, село Богородичное. Владыва зайзжалъ въ эти села, осматривалъ церкви, бесёдовалъ съ прихожанами... Въ Христищахъ, въ церкви, были собраны дети школы грамоты. Владыка испытывалъ ихъ въ знании молитив, символа вёры и заповедей съ объяснениями и остался доволенъ ответами. Въ Богородичномъ церковноприходской школы нетъ; есть школа земская, но ученики этой школы не были собраны въ церкви. Владыка былъ огорченъ этимъ обстоятельствомъ и выразилъ по этому поводу свое неудовольствие.

Въ 12<sup>1</sup>/з час. дня Высовопреосващеннъйшій Арсеній прибыль въ Святыя Горы. Здёсь о. Настоятель Святогорскаго монастыря Архимандрить Вассіань, со всею братією монастыря, съ врестомъ в св. водою, встрётиль Владыку въ святыхъ вратахъ. Облаченный въ мантію, съ посохомъ въ рукахъ, въ предшествіи всёхъ

женим ествующихъ съ пенісме, сопровождаемый колокольнымъ эврномъ, Влядына вошель въ соборный храмъ. Здёсь, приложивпрись въ престолу и въ св. нконамъ и выслушавъ эктенію и мнотолиствіс, Владына обратился къ братін съ поученіемъ, въ воторомъ главнимъ образомъ увязалъ на то великов значение, которое вывють монастири вы дель релегіозно-правственнаго восавтанія народа. Монастыри, говориль Владыва, есть світочи православія. По нина стремется нашь добрый русскій народъ затывь, чтобы в помолиться поусердные, и видыть, и слышать чиное, полное, истовое Вогослужение и умилительное приис. и поучиться доброй правственной жизни у монашествующихъ, полражать имъ въ подвитахъ поста и молатвы и въ теривнів разнаго рода лешеній и скорбей. Народу извистим имена великихъ полвижнивовъ: преподобныхъ Антонія в Осодосія Печерскахъ, Сергія Радонежскаго, Нила Сорскаго, Серафима Саровскаго и другихъ. По этимъ великимъ именамъ онъ судить о монастыряхъ, какъ о высших вивствлещахъ блигочестій и свитости жизни, нидъясь и нына выдать среди мовашествующихъ добрые примары въ этомъ отношения. А посему, чтобы надежды эти не оказались обманчивы, чтобы ожиданія народа-найти въ монастырів высшее дуковное утвшение не были тщетны, монашествующие должны строго за собой следить, свято и нерушимо исполнять всё свои иноческие объты, дабы какимъ либо уклонениемъ отъ нихъ не смутить въры народной, не произвести въ душахъ простыхъ людей соблазна и твиъ навлечь на себя нареканіе". Послѣ сихъ словъ, преподавь общее всемь благословеніе, Владыка, сопровождаемый всей братіей, прослідоваль вы назначенные ему покон.

Въ 6 часовъ вечера раздался звонъ ко всенощной. Высокопреосвящений Владыка "со славою прошель въ соборный храмъ. Всенощное бдъне совершалось полнымъ праздничнымъ чвномъ, по монастырскому уставу и продолжалось до 11 часовъ. Владыка взволялъ выходять на лятію и на величаніе и помазывалъ св. елеемъ молящихся почти до окончанія всенощной. Богомольцевъ въ Св. Горахъ, по случаю праздника въ честь Св. Николая и совершаемаго накануять его крестнаго хода въ Святогорскій скитъ, всегда бываетъ много. Нынт же, по случаю прітада Высокопреосвященнъйшаго Архипастыря, ихъ собралось около 10 тысячъ. Огромный Святогорскій соборъ не могь вмъстить всей этой массы; поэтому для не вошедшихъ въ соборъ служилась другая всенощнан яъ часовнъ, находящейся во дворт монастыря, близь собора.

8-го мая - день тезоименитства Высокопреосвящениващаго

Apcenia. By Avance yrps. Bacteins on bearons indenter in the боръ и адреь быдъ облачана, въ полное серперейскови облачания. Затемь онь благословиль предущей коль и отпривился по главе его, въ дредпритеји друка аркимидрители (Септичнити Вассіана и Рисинго Лова и мнових і сроменнямова, і сроменнямова ц<sub>і</sub>првинда — на Сантигорскій жинть, пиваче называенній "Святое мѣсто", въ дремъ Пренодобията Ансенія Вединаго: винен потораго праздружки възорот донь. Кростава пода соворшайся на лодерху но рана Донцум вредставляль жобой парелну радкой выс соты в велины. Впереди пра водин от придами, петорие и пре LACKARAUHE, MONGE S. JA /HOS. MAS. GOSSELAE - MOLES. BU MUTUME MAдодилов "Высоворосовищеннай инй Вледыне съ диговенсивоми, пречомъ індоминани держали вы ружний св. провы и кресты черодіарды былы сь вадряны во трефесы (в трефесы до предости ругви. За впорой глоддой шла: приме: фиосплая ловова, наскоторыев было мионения наррда в межлу пречина 20 воснити вакова Пивлоградской гинцарія; съ своемъ; заприбучателемъ. Штибивъ ви овать (вр. 81/0, нас.), Васамия повершиль литурию. Пость летур-TIR, CALLE OTCLYMONE, MOSECOUS I DOUGLOGOOMY ADDOUGH, DRIMARS ROтораго правличетам въ отогъ донь. Въ помет иолобия (посей: мос чторія Евопролія) кростивії кодь ва чомь же серидей в состиві; отправился обратно въ мовестирь. По приходе въ собърв; Виадина сдвивиъ отпускъ, а о. протодіавонъ возгласнив високому нияниннику, Высокопреосвященнайшему Арсенію, многолатіе. Посла сего Владыку "со славою" проводели въ поков, гдъ ему в сослужащемъ съ нимъ предложены были чай и трапеза.

Въ 6 чес. пенера на соборной Успекской церкви началось нееномное бубије и продолжалось така же, кака и накачуна, до 11 ч. ночи. Владика выходить на лятію и попичаніе и помичивать св. еднемъ молящихся: до окончанія всепощисй. Во-диора монястиря, пъ часопить, служалась для ботомольцевы, непоместившихся въхорамъ, другая всепошчая.

9-го мая Вледива совершиль дитургію из той же Успенской соборной перкан. Посл'в дитургів быль отслужень молебень Св. Николаю съ проволищенівнь многольюйй Гесударю Императору и всему Парствующему Дому, Светій шему Свиоду, Высокопрессиященнуванему Архієпновову Арсенію, наспелтедю в бритів монастиря.

Вторую подовану этого для. Высоксирсоснященный пій Арсеній посвятиль на обсервніе зданій въ монастирсисмі хуторів—больничной перван и самой больнаци,—затівня—Преобраменской перван, перван-школы въ куторі. Примибів и школы въ селеніи Банчомъ. Въ больничной перини Виндына бесвдовать съ братіею (среди которой было довольно много глубовить старцевъ) — о жизни загробной, о приготовленіи къ оной...

Въ Преображенской церкви обратить вниманіе на худомественную манопись въ вконостасахъ, а съ прилегающей ко храну галлеров дюбовался прекрасмымъ видомъ, откривающиси оттуда на весь монастарь, на ръку Донецъ в на делеков пространство кругомъ. Въ школахъ въ х. Примибъ и въ селеніи Вонномъ Владыкъ сиращивалъ у дъсей школьниковъ молитвы, заставляль ихъ пъть хоромъ, бесъдеваяъ съ народомъ о польсъ ученти и раздачалъ дътямъ ирестики. По пути на монастырскій хуторы Владына зайкалъ нь домъ графа Рибоньеря, наследника умершей объегодътельники Скятопорскато монастыря вничени Т. В. Потемкиней. Въ домъ есть небольшки церковы: Осмотръвъ се, Владика виразиль сожальные о ся убогомъ вкутренникъ вида и бъдмести утвари.

-: Пл другой день 10-го жил въ 19 /час. утра Его Высокопреосвищенство отбыль жев Св. Роры въ гору Славински.

Прибыван опать въ г. Слевниоть Вледива тогчась отправнися въ главную Тронцијю церковь, гдъ билъ встръчеть вебать собравшимся! городскить дуковенствемъ в множествомъ парода. Настоятель Тронцкой деркви сващениять о. Михаилъ Пономаревъ привътствовалъ Владику следующей рачью:

Ваше Высокопреосвященство,
Высокопреосвященный шій Владыко,
Милостивый Архипастырь и Отецы

- Жители г. Славниски мудавна отличаются своимы глубокимы благочестіємы, преданностію св. православной вірів, добрыми вранами в. похвальными обмиамма, ріднимы усердіємы вы песінценію храмовы. Вожінкы пособенно мы воскресные и праздавчиме дни. Оставаясь кы тому же всегда послушными своимы пастырямы, он в особенную любовь и признательность, послушаміс, покорность в преданность выражають сверши богодарованнымы Аркинистырямы; и тіз рідніе дни, когда Емновоны Хараковскіє і послушами г. Славнисть и совіршали богослуженіе нь одномы мунітородскить примомы, для фителей города йсегди оставлянсь и нашей остаются днями радостичнів, дорегими и неваблінсь и нашей остаются выждый, оты мала до велива: стремится нь храмы Вожій, чтобы удостонныся сь благоговійнымы чувствень получає свитительское биагословеніе и умилиться душею и сердцень, присутствуя при свершеніи благоліпно-торжественного архігрейского богосхуженія.

П'воть это множество людей всяваго званія и состояній, едісь coбравшихся, ясно говорить за то, съ ванить нетеривниемъ ч исвисинимъ радостнымъ чувствояъ каждый взъ няхъ желаетъ встратить Васъ. Ваше Высокопреосвищенство, и услишать из своему назвланію взъ усть Вашихь обычное, прасмерівнийе, но въ то же время и простое-всимъ в каждому понятное-вадушевное слово: получить наставления в благожелавія, съ новин Ви, Вамен Высокопреосвященство, всегда взволяте сердетно обраmarisca из сабийъ слушателяйъ! наяъ добрый отенъ обращается въ своемъ дътимъ. А ий-пастире, душевно радунсь такому деброму и должному сердечному расположению своихъ приховаль и особенно восторженному настроению ваз ва данную иннуту при вступив Вашего Высокопреосвященства и вная нав испреперсты съ сыновнею любовью вийсти съ нами привителнуеми Васъ. Нашего благостиващаго Архипастыри, изволившаго вы первый разъ вступить подъ свиь сего св. храма и съ благоговиными чувствомъ и глубокимъ смиреніемъ, проси Вишилъ святихъ молитиъ, часть получить Ваше свитительское благословение.

Выслушавъ эту рёчь, Владына преподвать общее благословение о. Настоятелю и избыть собраншные из крать богомодицамы. После этого онь обратился нь никь съ пратков, но сердечною речно. Затейъ собраншием нь церком учёним церкомно-працедской школы, по желание Архипастыры, собле ивслено молитър.

Ивъ Тронивой перкви Вледния отбыль осматривать Всеховится по первобв. тав быль встричень настентелемь первые о. Василомь Полтавцевымъ. Высовоприсиващений Арсеній здись бесидовать съ народобъ в раздаваль престипе дътамъ. Далье была посъщена Воспресенская церковь, на минеральных водахь, гав вограчаль Влагиву ивстина причув, но глава съ настоятеленъ о. Ниволаемъ Добросинескими. После общанато многолетів Царствующему Дому, Святьй шену Свиоду, Владыка произнест многолетіе облагодівчию святиго Воспресенского храна, рабу Божію Ависентію и прикошанам'я прекрасно укращем на нами прекрасно укращем на лачиня средстви периовняго старосты Авксентія Висилевича Шиурыба, При пвин вискального конона Архипастирь осматри» валь подробно первовь, в при втомъ свищенникомъ с. Доброславсиния повавань биль Висскопрессиниенному столь, на которомъ ниходился гробъ съ телонъ въ Возв почившаго Инператора Алев. сандра Гінфи перевозвів Его изъ г. Таганрога из С.-Петербургы Владыка сказаль слово о важноств чисолы для детей, о вреды

пьянства, разгула и о значенія благонестія, насліжнего бесівновать съ дітьми и оділяль якь престиками.

Во второндассной церковно-приходской пикода, быдо собрано 300 учащихся.

Архинастирь спращиналь діжей до Зекону, Божідо, Въ домів поменнтеля в устроятеля втароклассной в однаклассных перковноприходских школь А. В. Швуркова, Владыкі быль предложень чай. Въ суббртуже, 10-го мен. Владыке, посфина следянскую женскую прогимназію, гді быль всирічень диспекторомы народныхь училищь, предайдаженень недагогидеского соміга прогимназів, попечительницей, пачальнацей, г-жей Штегеры, и учительницами. Владыка, послі разспросова и пінім ученням, разсказаль исторію нименія иконы Казанской Божіві Матери десятнайтиві діночий и разданаль крестики.

11-го мая была совершена въ соборѣ Божеорденая датургів въ сослуженія настоятеля Святогоровой нустыни архимандрита Вессівна, настоятеля Рисимисько и онестыря архимандрита Іола, о ректора духовной семинарін протоіерен Знаменерін в духовенства опруга. Всё служащіе, на часлё 12 челевіня, были пъ бількта облаченіяхь; піли два дора: Тронцкой, церкви и учещиловь второвласной церковно-приходской школы и оддоклассной Воскрессиской церковно-приходской школы и оддоклассной толия была въ храмі и стоила на площади предъ. Тронцкою церковыю.

. Посл'в Вожественной литургів Высокопреосвищенный Аркина--PRESENT OF CHRESTOR PHINTPONE SHE STREETS OF CHREST CRYED BTODDEJACCHYED HEDROBHO-BEBROACHYED HEGIN, KYLA GLLER COбраны белье 600 учащимся всехъ церковно-приходскихъ школь г. Одавниска. Правднество началось изнісить увонари Свв. Месодію в Кирвалу: затемъ учащівся пеля гимны Мосодіт, в Кариллу, св. вняжо Владвијру, славянскій пфени; были декник проприссевы отехотворонія релегіолео-правственняго и патріотелескаго солержавія, играль ученическій оркестры, Закончилось ираздисство ивнісив народняго гимна. Въ водолечебномъ здація сдаряневняв ниверальных воль биль предложень Владым объдь. При вхоль въ паркъ минеральнихъ водъ Владика быль потринент пленами управленія водъ; военный оркестръ пррадъ "Коль славень"... Въ вонив трацезы Владива взролиль предлежеть рость за здоровье Государя Императора и Царствулицаго Дома, а загама за города Славянска, граждана в присутствующих. Горолской ролова провозгласили вдоровье Владыки. Владыка пожелаль проинставия городу Славянску и развитія минеральныхъ водъ, полезныхъ для

CTDAMETERS OF THE THE THE PROPERTY OF THE PROP правился на станцію. Когда Высокопресоващенний Владыца Акада въ повать превъ городъ Слевинскъ, толия напода стоида на влинель. На влагоррив № 3, ученики славанских церковно-прижоловихь : школь проводили владыку принямь "миольк траз, 'я из планформа, М. 2 нараль оркостръ учениковъ городского приходскаго училища "Коль славена"... в дати пали "миргая лага". Все время: Высокон реобращенный Архипастыры стоиль на площелей варона и благослонияль, народь, Control to the control з Давтиен в Вывокотрвосениенный ины Апсеніам в Славника чиколы Министенства Народнаго Просетивнія, Высокопрессия, **щонина Арсенів, Аркіонископъ Харьковскій, во вримя своего посіт** шения г. Слевинско пожелель ностить министерски училище ворода, но, по вратности времена, онъ просидъ собрать ученвирвъ верхь славанских училищь, министерства Нареднаго. Просийщенів вь одномь помінценів. Это желаніе Владыки било исполнено, ы ученыя олиненских училищь; городоного непырех классцато, ENTERARCCHAFO ODRIOZOGOFO, OZHORJACCHRIO MENCKOPO H OZHORJACH силги жонскаго враходовахъ были въ назначенное арени собрани въ жиння двукиласскаго приходскаго училеща.

Вогла въ училищу подържала варста съ Высовопрессващеннализа Арсеніемъ, по навотръчу Владыкъ изъ училища вышла; инспекторъ неропных училища Иземскаго увада Н. З. Виноградовъ и почетный блюстичель училища Б. Б. Язевъ Въ сопровожденія этихъ лиць и духовенства Владыка прошель въ общарный залъ съв собраны были учащістя четырежь училищь. Ученика встрътили Владыну положеннымъ паніемъ, подъ звучи котораго Высор конреосващений відень взошель на возвышеліе вперади волю образамъ и здісь вопершиль краткую манитру послів которой благословаль учениковъ. Послів этого видивиторь нароцимы училищь обратился въ Владыкъ съ правінгоднівиъ.

Высововрессваниенній шій Арсоній побласодарнам пислектора за вираженным чувска. Затімя пислектора народным унилища времожнам Владыкф прослушать шінів ученнявам в неру духовего еркестра училища. Владыка милостира согласился, пожодань чтобы ученням исполними: "Боже, Кари храни!" Честь, ученщаснам завирала, другая часть пінав. Владына одобрадь исполненіе.

Крочв народнаго гимна, Владыка выслущаль въ исполнения дукового ученическато оркестра "Коль сдавенъ нашъ Гоенодь" и приступилъ аатъмъ къ провъркъ познаній учащимся, по Закону. Бомію. При этомъ простое и ладженое отнощеніе въ учащимся, такъ хорошо дёйствовало на дётей, что они бойно и увёренно отвёчали на вопросы Виадыми.

Въ завлючение, подъ Архипастырское благословение подошли учащіє, и Владыва благословиль ихъ врестивами. Передавь потомъ пвлую коробку престивовъ, дви раздачи учащимен, инспектору народныхъ училийъ и попрощаннись съ ученикачи/Высокопреосвященный Арсеній направнися из виходу. Въ это время виспекторъ наподемяв учелещь в почетный блюстичель учелима Е. Е. Язевъ обратились въ Владыне съ просьбой вчести завесь о постщения училища вы особую вниту, предназначенную для такакъ записей почетных постителей училина. Вы книга Владыва написаль следующее: "1903, мая 10, нобетиль сородоми торода Слевинска училима, слушаль ответы во Закову Вожею первовное нвије и игру съ пвијемъ народимо гимна и иполив угвшвиса добрымъ впечатавијемъ. Арсенів, Архісписномъ Марбковскій. Въ день отвежда: Владыки вов Славинска, учащіе и учащіся минастерских училищь собраны были, нь ожиданы повида нев Славянских инперальных водь, тав въ этогь день городь чествоваль архинастыри объронь, у второй городской илатформы Когда повадъ съ Владыкой остановияся зайсь, то онъ истричень быль подобающимъ пёніемъ ученнковъ и эктъмъ во все время остановки повида учениви п'или и играли "Коль славень". Погда же новидь тронулся, то ученики побъжали за отъбажающимъ Аркичасчырскъ и долго еще Высокопреосвищенный Арсеній видель дечей бигущими за вагономъ и благословляль ихъ.

Архісрейское богослуженіе 11 ман. Ві день памати преподобных Вирила и Месодій, въ Влаговіщенской перкий Волоствонную литургію совершиль Преосвищенный Стефань. На Вогослуженів присутствовали всі учащіеся ва перковно-приходских міволахът. Карінова, числомъ до 2 тысячь челенівь.

Вечерома 11 мая были предложены религовно-правопистика тменія въ сладующих пунктахь: 1) въ Покробсионъ монастира законоучителень 2 й гимназіп о: Негромъ Вишниковинъ фојч и б прошеніяхъ молитвы Господней и законоучителем Вомперческаче училища о. Іонномъ Филевсиимъ "житіе ов. верноучителей славинскимъ Бирила и Месодія"; 2) на Зниковив, въ Александро-Невской церкии священникомъ о. Владиміромъ Шиповаловимъ "о совъсти" (на Ев. Мат. 5, 25—26) и о. діанономъ В. Рудив-ковскимъ "о чудотворныхъ виснахъ"; 3) ий Пинасевки, въ вагонныхъ мастерскихъ о. благочинымъ горедскихъ церквей, священникомъ Петромъ Осминимъ "о трудва; 4) Въ Дркантемо-

Минайловской царыви синценнивовъ о. Теоргість Внеденскимъ "Объ испаленія Хрибтовъ сленорожденнаго"; 5) на Колодной горь, въ Манатекой богадальна свищеннивов о. Наколасть Вратировымъ "о нечистить мыслать" и жите св. Кирала и Месоласт (пречель воспитаннивъ Семвиаріи 6 ил. Е. Наминовъ); 6) на парового строитальномъ завода, енархіальнымъ миссіонеромъ "О свищенномъ предвиїв, какъ /необходимовъ источнив истаннаго христіамскаго въроученія и правоученіям. Этимъ чтеність завончими пругь миссіонерскихь бесадъ противо сентанскато характера, которыя велись на завода по воскресевъмъ, начиная съ осени и до первыхъ чисень настолицаю мёсаца включительно.

Одина ната слушентелей этиха бесёда вота что паметь о нака въ Харьи. Въд. Сообравно главной пёли, которую преследовала эти бесёды, оне велись главнымъ образомъ на "самия животрепешущия темы, посвищались вопробамъ, предстандающимъ наиболее острые камии претикация и соблазна или осктантови и визывающимъ съ въх сторомы особино уворное и ожесточенное отрицательное отношение. Такъ, последина беседы были посвящены вопросамъ: О почитани св. Креста и вконопочитания, о крещени младенцевъ, о покланевия Вогу въ дукв и истине.

Олушителять постоянно предоставляние подник свобода высказывать отпровению и не стрененее свои возражения и недоумения; поторыя туть же на живой бесбай, всёмы доступной, опровергались и разываниямие миссіонаромы. Обынновенно доноды, приведенище противы заблужденій сентантомы, разываннянсь самымы подробнымы образомы и вы конць бесбам резимировались на веды пратилию общахы положеній.

И не разъ случилось, что слушателя, оченино удовлетворенные в внолив убъждениме представленными инъ доводами, высказывали, нь самирь задушенимъ и непринужденныхъ вираженияъ, свою благодарность устроителянь чтеній.

Ольдуеть ответить серьевное, спонойное и жирное настроеніе; ненаменно царкищеє въ этой папраменно-внимательной и чуткой аудитеріи, нямогда не обостривниеся въ форму накого нибудь нежелательнато випадента;

Пипущему это строки уданось побывать на одной изъ этихбесить на начать года в затиль, спльно занитересованному, уже постоянно посъщать инь, не исключая и последней, одной изъ самыхъ наченияхъ и оживаенияхъ.

Теперь, когда вто діло им'явть за собою уме нічоторое прошлое, блестя що провазавшее его живнеспособность, нельзя поминаваться

въ тонъ, что польне его несенивния и громанна, готелово мемы народрачу польне нотребнести. Нерода, Неродъ нашь наидеть сведа; вопросы, возбундеемые ментаниями же жего-поноросы не терригической тонько, но громанней практической важности; емъ крие интерефутся нашь, смутия предражения все неведности; емъ крие интерефутся нашь, смутия предражения все неведности. Не поновный сектантовъ, но не умъсть ревображен не этой путемещь. Вынести, его не първую дорогу изметь положе сватело, убъкцення, понования предражения все неведности. И по-поражений устания верода попоражения въздажения въздажения

Миссіонерскій бестані на нарокоже отронтовьность заводінть на стронщее прежи, на літине мізенції, пременно прекращены в будуть позобновлены съ осени.

. Возгращение Высокопресовященный шесь Апсения час попадии у постычение има 2-й жанской виннавии. 12-го меж этронь вь 5 часовъ возврателся взъ вобани въ Спатым горы Высовопреосвященавошій Арсеній. По дозгу, главарйшаго в отвіжнисть наблюдатели за преподаваність Зокона Божів въ Ввасй спарків. Высокопреосвищенивиший Владына, посмотри на педомотание всябдствіе простуды, въ токи же день, въ 91/2 чес. угра, посетаяъ 2-ю Харьковскую женектю гамизайна. Въ: тормественность зажв гимназія быле собраны вой ученяны, когорыя в астриняв Вкадыку пънівив пасхальных тропарей. По окончавія вінія Его Высокопреосвященство вренодель блегословине вовка присутствованшимъ и направился въ 8 нассъ, въ почоромъ билъ назначенъ экзаменъ по Закону Божію, Высопопрессиященнай вій Архіописнопу самь внемваль учениць в проезводиль испытавіс; затамъ Вланыка сказаль назвлятольное слево выпровамъ ученнцамъ, благословить ихъ и ровлетъ, на ремять с своемъ востшенін крестики. Простившись съ расринами, Бро Висопрарессищенство посетель начальныму завеления и въ 12 часовь опенав вза тамнадін, провожаємый увеннявыя 6-ле власся съ вілісыв ест полла эми. деснота. Отв'ятами воспотандань Владика остака доволевъ.

Болослужение 14 го и 15-го мая. 14 мая, вы высовопорявественвый день Священнаго Воровованів Плъ Императорскить Воличествъ Государя Императора. Няковая. Александровча в Государаны Императряцы Александры Осадоровим, въ міствомъ васедральномъ Успенскомъ соборі Влископомъ Сумскимъ Преосвищоннымъ Стефаномъ, въ сослуженія городскаго дуковнотна, совершена была дитургія в блигодарогискиноє Госиоду Богу малебствів. На Богослуженій ві себерй присутствовали: управляющій на настоящее время Жарьневской губернісй вице-губернатора В. Пі Амичевскій Амичевсь, штабь в оберв офицеры оставшагося ва Харьвовів гарнизона войска, представители назенных и общественных учревіденій в много молящихся обывателей города. По окончанів толебствія на Соборной площади состоялся церковный войсковой парада. Весь день городь укращень быль установленвини флагани, а нечером'я илиминовань.

Въ четвергъ, 15 мия, въ день Возпесения Господия, честновала свой храмовой приздникъ Вознесенския церковь. Вожественную литургію въ ней совершиль Преосвищенный Отефанъ, Епископъ Сунскій.

Постщение Высокопреосвященный шима Арсениема Луховной Семинори. Ваниательно слем за преполавания Закона Вожія в религюзно-вравственными развитемы учащихся вы мистныхы свътскихъ среднихъ учебныхъ заведенихъ. Высокопреосвящены нъйши Арсеній, по прежнему, особенное вниманіе посвищаль набиюжению за учебно-воспитательной частью из ивстных духовноучебныхъ заведениять и по превмуществу въ Духовной Семинарів. взъ которой выходять его блежайте номощники и соработники на навъ Христовой. Въ послъднее времи-это внимание въ Семинарів Архипастырь выразиль частымь постішеніемь ен и производствоиъ вкламеновъ въ старшихъ классахъ. Такъ, Владыкапосътиль Семинарію 17 мая. Прибывь въ Семинарію въ половинь 10 часа, Высокопреосвищенный при Арсеній быль встрычень ректоромъ Семинарів, протоівреемъ Знаменскимъ, в учительской корпораціей. Влагословивъ встратившихъ его лицъ, Высокопреосвященнъйшій Арсеній и направился въ 6-й влассь, гдт въ его врисутствін начался экзамень по Догматическому Вогословію. Въ 6 мъ влассв Владыка пробыль до 12 часовъ, задавая вопросы экзаменовавшимся воспетанневамь. Ответами воспитанниковь Высокопреосвищеннъй шій Арсеній, повидимому, остался доволенъ. 20 мая Высокопреосвященнёй шій Арсеній вновь посетиль Семиминарію в присутствоваль на экзамень воспитанниковь 6 класса по Пастырскому Богословію. Экзаменуя воспитанниковь, Владыка дълнися съ ними свъдъніями изъ своей богатой обытомъ архипастырской жизни, всийдствие чего экзамень по Пастырскому Богословію быль необыкновенно витересень в поучителень какь для преподавателей, тань и для обанчивающихь вурсь воспатанниковь. Во дви своего отъйнда ввъ Харькова Высокопреосвищенный в Арсеній поручаль надзорь надь учебнымь дёломь въ духовноучебнымъ заведеніяхъ Проссвященнъйшему Отофану. Семяварію Преосвященнъйшій. Стофанъ изволиль посётить два раза: одвиъ разъ присутствоваль на экзаменъ по гомилетивь, а другой—на экзаменъ по литургикъ въ V классъ.

Постичение Его Высокопреосвященствомя Архіепископомя Арсеніемь Маріинской гимназіи и гимназіи Грегорцевичь. Въ понедальникъ, 19 мая, въ девять часовъ, Высовопреосвищеннайшій Арсеній почталь своямь посіменіемь вервую женскую гамнавію. При вход'в Владыка быль встрічень г. Попечителемь Харьвовскаго учебнаго укруга, тайнымъ советникомъ Михавломъ Мартыновичемъ Алексвенко, начальствующими лицами и о.о. законоучетелями. Преподавъ благословение стоявшимъ здёсь ученидамъ младшихъ влассовъ, Его Высовопреосвященство нодилися наверхъ, где тоже благословиль стоявшихь учениць старшихь плассовь. Когда Архипастырь вступиль въ залу гиниязів, онъ быль встрівченъ пънісиъ хора ученицъ тропаря Вознесенію. Во время происходившаго здёсь зазамена воспитаннить VII класса по Закону Вожію, Владыка самъ спрациваль ученець. При выходе после экзамена Его Высокопреосвященства изъ зада хоръ пълъ исъ полла эти, деспота, и Спаси Господи. Въ половинъ перваго Высовопреосвященнъйшій Арсеній оставиль гимпазію.

21 мая Высокопреосвященнай Арсеній, посвянла женскую гимназію имени Н. Я. Грегорцевича, гда была встрачена предсадателема педагогическаго совата д. с. с. Ф. К. Максимовичема, начальницею гимназіи и мастныма законоучителема, —присутствоваль на экзамена по Закону Божію ва 7 класса, —ватама посвана начальницу гимназів ва ен помащеній, и ва 12 ч. отбыла иза гимназіи, предварительно обратившись ка экзамененовавшимся воспитанницама са благожелательными напутственными словами в преподавши всама присутствовавшима и ученицама свое архинастырское благословеніе.

— 2 мая Высокопреосвященнъйшій Арсеній въ 3-й разъ отправился на обозрѣніе своей новой епархія. Въ этотъ разъ Владыва намъренъ посѣтить г. Ахтырку и есо окрестных селенія.

Паломничество ученикова церковно-придодскиха школа г. Лебедина ва с. Бережки. Умилительную картину можно было видать въ города Лебедина 11-го ман: сотим датей, учащихся въ городскихъ церковно-приходскихъ школахъ, подъ руководствомъ о.о. завадующихъ, законоучителей и учительницъ въ сопровождении многочисленной толиы стройными рядами шли посла своихъ тру-

довъ на поклоненіе чтимому образу Святой мученвцы Параскевы, находящемуся въ с. Бережкахъ, въ 7 верс. отъ города. Мысль объ этомъ паломинчестий дівтей-школьниковъ давно занимала містнаго Благочиннаго и Предсідателя убізднаго училищаго отділенія, священника о. Петра Чудновскаго. Въ прошлые годы онъ осуществлаль ее въ малыхъ размірыхъ для одной своей школы; въ настоящемъ же году стараніями о. Петра въ паломинчествів на по-клоненіе св. Параскевів приняли участіе всі учащіе и учащіеся въ церковно-приходскихъ школахъ г. Лебедина. Не легкня была задача—организовать это симпатичное паломинчество такъ, чтобы каждый изъ участниковъ, независимо отъ возраста и подожевія, получиль полное дуковное удовольствіе; но насколько трудна была эта задача, настолько же успішно она была и выполнена.

По предложенію о. Благочиннаго, всё учащієся съ учащими по окончаніи литургіи собрались къ 11 час. дня, ет ограду Соборной церкви. Въ 11 час., по данному знаку, всё дёти стали въ стройные ряды, съ рёдкимъ воодущевленіемъ запёли свётло-радостную пёснь "Христосъ воскресе" и подъзвуки Божественныхъ пасхальныхъ пёснопёній и величественнаго гимна св. Кириллу и Месодію двинулись въ путь, оглащая улицы города своими звонкими голосами; чуть ли не изъ каждаго дома выходиль жители Лебедина, и старые и малые, посмотрёть на радость и счастье дётей, и послушать ихъ воодущевленное пёніе.

Выйдя за городъ в очутившись на лонъ богатой природы, дъти получиля позволеніе итти, такъ "сказать, въ-разсыпную, а за 1/2 версты до с. Бережви снова были выстроены въ ряды и съ пъніемъ гимна и пасхальныхъ піснопіній потупили въ село и въ самый храмъ Божій; здісь предъ образомъ Св. мученицы Параскевы всёмъ городскимъ духовенствомъ отслуженъ быль молебенъ, ва которомъ стройно и гармонично паль хоръ учащихся. могучее пвніе молодой народной волной разносилось массы, съ селой ударяло по лучшимъ струпамъ каждой чуткой души, вызывая даже слезы на глазахъ многихъ молящихся, и приносило въ душу тотъ благодатный миръ и покой, какой можеть дать только совмёстили всиренняя молятва. После молебия, приложившись къ пречистому образу и получивъ окропление св. водой, дъти вышли на живописный лугь, гдъ имъ быль предложенъ горячій об'бдь, и розданы конфекты; затімь діти, предоставленныя самимъ себъ, развлекались игрой въ мячъ, бъгомъ взапуски, пъніемъ и другими невинными удовольствіями. Лица дътей всъхъ до одного сіяли чистой неподдівльной радостью; во всіхъ их зажівался необычайный подъемъ в возбужденность духа дітской радоств. Стоялъ тихій, ясный день, солнце блистало своими ярвили лучами, множество жаворонковъ въ выси небесной заливалось своими звонвими серебристыми трелями, вторя какъ эхо, невиннымъ дітскимъ толосамъ. Радость дітей была нісколько омрачена, когда имъ объявлено было, чтобы они снова собиралясь въ путь, но наждый уходиль нравственно удовлетвореннымъ, съ истиннымъ духовнымъ удовольстніемъ, наділсь и въ градущіе годы насладиться такой чистой радостью.

Дай Вогь, чтобы эти надежды сбылись, и чтобы наши двти въ день памяти просветителей славянъ всегда вкушали светлой духовной радости. Паломничество учащихся детей, развивая прежде всего религіозное чувство, является еще и той связью, которая скрёпляеть взапиныя отношенія и дружескій союзь между ними, сглаживаеть всякія неровности и нероховатости въ отношеніяхъ участниковь и воспитывають въ дётяхъ любовь и уваженіе къ наставникамъ, а у наставниковъ любовь и участіе къ маленькому дётскому возрасту.

Сеящ. К. Стеменко.

Опечатка ст. 8-м. Ж. Листка за т. 10дг. На 244 стран. Листка для Харьк. Еп. за текущій годт, на 6-й строчкі снизу, вийсто словь "Высокопреосвященнаго Архипастыра" слідуеть читать "другого просопщенний шаго Архипастыра".

#### овъявленія

Въ г. Костроив съ 1902 г. издается импострированный журналъ

# "ОБОЗРЪНЕ ПЧЕЛОВОДСТВА"

выходить 6 разъ въ годъ (по выпуску черезъ мѣсядъ) сброшированными княжвами подъ редакціей инструктора пчеловодства Г. А. Нузьмика. Журналь выходить по общирной програмив и главною задачей ставить ознакомленіе пчеловодовь со всёми журнальными статьями, появляющимися въ другихъ взданіяхъ,
если только эти статьи имѣють интересъ съ точки зрёнія практика-вчеловода.
Педписная плата на гедъ съ переомлионе ОДИНТЬ руб. Адресъ: г. Кострома,
редакція журнала "Обозрёніе Пчеловодства". Журналь за 1902 г. висилается по
полученія одного руб. По желавію подписчика журналь висилается наложеннямъ
платежомъ (на первый нумеръ), но въ такомъ случав, при полученіи журнала,
уплачивается 1 руб. 20 коп. Пробний Ж висилается по полученія 3 семиком
поч. марокъ.

"Обозрвніе Плеловодства" удостоено благословенія отца Ісанна Кронштадтскаго.

# листокъ

RKK

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

15 Іюня 30 № 11. 16 1908 года.

Содоржаніе. Отъ Учебнаго Кометета при Святьйшемъ Свнодъ. — Отъ Хозяйственнаго Управленія при Святьйшемъ Свнодъ. — Отъ Совъта Харьковскаго Епархівльная изв'ященія. — Изв'ястія и вам'яти. — Объявленія.

### Отъ Учебнаго Комитета при Святвёшемъ Сунодв.

Циркуларными отношеніемь Г. Оберь-Прокурора Святьйшаго Сунода, оть 19 марта 1903 года за № 492, предписано правленіямь духовимую семинарій и училищь доставлять въ Учебный Комитеть свідінія о всімь случаяхь увольненія воспитанниковь за дурное поведеніе не только безь прошенія, но и по прошенію. Въ исполненіе этого въ Учебный Комитеть стали поступать донесенія объ уволенныхъ воспитанникахъ, но безъ приложенія журнальнымъ постановленій семинарскихъ и училищныхъ правленій объ увольненіи сихъ воспитанниковъ.

Всявдствіе этого Учебный Комитеть считаєть долгом разьяснить правленіямъ семинарій и училищь, что изложенное въ циркулярномъ отношеніи Г. Оберъ-Прокурора Святвйшаго Сунода, отъ 5 марта 1898 года, требованіе о доставленій въ Учебный Комитеть коній журнальныхъ постановленій правленій семинарій и училищь объ увольненіи воспитанниковъ за проступки должно быть себлюдаемо при сообщеніи Комитету свідівній объ увольненія воспитанниковъ одинаново какъ безъ прошенія, такъ и по прошенію.

### Отъ Ховяйственнаго Управленія при Святійшенъ Суноді.

Въ виду обнаруженныхъ повсемъстно въ Россіи недозволенныхъ сборовъ пожертвованій на православным учрежденія на Востокъ, въ особенности на Афонскіе монастыри и келліи, въ "Церковныхъ Въдомостикъ" неоднократно разъяснилось, что обращеніе настоятелей Афонскихъ келлій, вменующихъ себя старцами, къ русскимъ благотворителимъ носредствомъ писемъ и воззваній является злочупотребленіемъ и крайне веблаговидною эксплоатацією религіов-

наго чувства русскаго народа и что лишь тв пожертвованія достигають своей благотворительной цёли, кои производятся по вылаваемымъ отъ Святаншаго Сунода, въ пользу дайствичельно вуждающихся обителей, сборнымъ внигамъ, при чемъ были объивлены во всеобщее свъдъніе пиена въкоторыхъ завъдомо неблагонадежныхъ сборшековъ коллотови, котовыми сисылка пожертвованій. поступившихъ въ Хозийственное Управленіе, воспрещена Святвашимъ Сунодомъ. Въ числъ таковыхъ сборщиковъ поименованы: 1) старець келлій Трехь Святичелей Варлавив Чернышевь: 2) старецъ веллів Рождества Вогородицы (нынъ Игнатія Богоносца) Монсей Буренинъ; 3) старецъ веллів Іоанна Предтечн ісромонахъ Иннокентій; 4) старецъ келлів Положенія Пояса Богоматери, јеромонахъ Толникій Литвиненко; 5) старецъ келлін Иверской Божіей Матери (Кутлумушскаго монастыря), Симеонъ Чеботаревъ: 6) старенъ келлін Казанской Божіей Матери (Ставровивитскаго монастыря) і ероскимонахъ. Герасинь Зиновьевь и 7) старедъ келлів Введенія во храмъ Пресвятия Богородицы (Ставронивитского монастыря) ісромонакъ Матвай Воронковъ,

Между тыть, какъ видно изъ дыль Святыйшаго Сунода, настоятеленъ келлій Введенія во храмъ Пресвятыя Богородицы, іеромонахомъ Матвыемъ Воронвовымъ, и теперь разсылаются по Россій, въ большомъ количествь, письма, съ приглашеніемъ въ пожертвованіямъ въ пользу этой обители и съ просьбою посылать пожертвованія непосредственно въ обитель, а не чрезъ Хозайственное Управленіе при Саятьйшемъ Сунодь.

Вслідствіе сего, Хозийственное Управденіе, согласно постановленію Святійшаго Сунода, вновь объявляеть во всеобщее свідівніе, что Асонская обитель Введенія во храмъ Пресвятыя Богородицы принадлежить къ числу тіхъ обителей, пожертвованія въ которыя не высылаются по завідомой неблагонадежности ихъ настоятелей.

### Отъ Совъта Харьновского Епархісльного Жонского Училища.

Совыть училища извыщаеть духовенство Харьковской енархіи, что передержва экзаменовь во всыхь классахь училища назначена на 20 и 21-е августа н. г., а пріемные экзамены для поступленія въ приготовительный, пятый и шестой классы назначены на 25 и 26-е августа н. г.; при чемъ Совыть училища предупреждаеть, что всы дывицы, которыя не явятся въ назначенные дни къ экзамену и переэкзаменовкы, не будуть впослыдствій допущены къ

экзамену вовсе, а къ пережизаменовив —безъ представления дестаточно уважительныхы причинь неявки сноевременно.

### Епархіальныя извъщенія.

### BAKAHTHЫЯ MECTA

### Священническія:

Ромдество Бородичная нерковь с. Перекопа, Валковокаго ублда.

Тронцкая церковь с. Перекопа, Валковокаго ублда.

Николаевская церковь с. Лихачевки, Богодуховскаго ублда.

Гоанно-Предтеченская церковь с. Рябушекь, Лебединскаго ублда.

Григорієвская церковь с. Турья, Ахтырскаго ублда.

Александро-Невская церковь х. Ново-Александровки, Велчанскиго ублда.

Георгієвская церковь сл. Поповки, Илюмскаго ублда.

Летропавловская церковь сл. Павловки, Староббльскаго ублда.

Анна Зачат. церковь сл. Барвенковой, Илюмскаго ублда.

Тропцкая церковь сл. Мпроновки, Харьковскаго ублда.

### Діаконскія.

Покровская дерковь сл. Ново-Астрахани, Старобъльскаго убзда. Арханг.-Маханд. церковь сл. Верхинго Бинкина, Змісвскаго убзда. Георгісвская церковь с. Бъловода, Сумскаго убзда. Успенская церковь сл. Рублевки, Богодуховскаго убзда.

### Поаломицицкія:

Троимная церковь с. Монсеевин, Старобъльского убяда.

"Покронский перковь с. Горедици, Старобъльского убяда.

Наколеевская церковь с. Ново-Алексендр., Старобъльского убяда.

Актырской Георгісьской церков.

Потро-Плиневский церковь с. Кинжнаго, Валковского убяда.

Ісанно-Вогослоновий церковь с. Гомольши, Змісвского убяда.

Митроф. церковь с. Демьяновии, Отаробъльского убяда.

Некронский Соборний церковь г. Купинска, діаконскос.

Воскронский церковь с. Боголюбовий, Купинского убяда.

Покронский церковь Харьконского Влаготворительного Общества.

Ісание-Предточенск. церковь с. Ново-Ивановий, Змісвского убяда.

Воспресенский церковь с. Нодождовий, Изюмского убяда.

Александро-Невской церковь сл. Александровий, Валковского убяда.

Николаевская церковь с. Глазуновки, Змісвскаго уйзда.

Карьковскаго Реальнаго Училища.

Свято Духовская церковь с. Кононовки, Старобъльскаго уйзда.

Успенская церковь с. Кононовки, Старобъльскаго уйзда.

Николаевская церковь с. Наугольновки, Купянскаго уйзда.

Арханг.-Михаилонск. церковь г. Краснокутска.

Рожд.-Богородичи. церковь с. Стиной, Богодуховскаго уйзда.

Введенская церковь с. Студенка, Изюмскаго уйзда.

Николаевская церковь с. Циркуновъ, Харьковскаго уйзда.

Тромцкая церковь с. Чермекаменки, Змісвскаго уйзда.

Георгієвская церковь с. Павловки, Богодуховскаго уйзда.

Соборная Успенская церковь с. Ахтырки

Ккатершиниская церковь с. Долияка, Карьковскаго уйзда.

Влад.-Богородичи. церковь с. Долияка, Харьковскаго уйзда.

### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ

Содержаніе. Пов'ядка Высокопреосвященнъйшаго Арсенія въ г. Ахтирку.—Возвращеніе въ Харьковъ Высокопреосвященнъйшаго Арсенія и посъщеніе имъ містамжъ учебныхъ заведеній.—Поб'ядка воспитанниць Епархіальнаго учидища въ Спасовъ Скить.—Архіерейское служеніе и актъ въ Епархіальномъ женскомъ учидищі.— Посъщеніе Высыкопреосвященнъйщимъ Арсеніемъ Духовной Семинарія, (10 іюнж).

Попъдка Высокопреосвященний шаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго въ городъ Ахтырку.

22 мая съ повздомъ Харьково-Николлевской ж д, въ 5 ч. по полудни, въ г. Актырку прибылъ взъ Харькова Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященнъйшій Арсеній, Архіепископъ Харьковскій в Актырскій. Для встрічи Владыки на станцію "Кириковка вывхали благочиный 1 округа свищеннять Гаврівль Вълоусовъ в Ахтырскій увадный всправнить А. Ө. Грабовскій. По прибыти на ст. Кириковка повяда, въ которомъ следоваль Высокопреосвященивашій Владыка, встрівчавшіе тотчась быле приняты Владыкой въ вагонв. Поздоровавшись инлостиво съ прибывшеми и преподавъ имъ Архипастирское благословение, Его Высовопреосвищенство здёсь же повториль изложенным въ маршрутъ распориженія васательно обзора церквей и школь и совершенія Вогослуженія. Въ оживленной бесідів Владыки время чло незамътно, а между тъмъ поъздъ двинулся къ городу, въ которомъ съ нетеривність ждали Высоваго Гостя и Аркинастыря. Отвритал мъстность, на которой расположень городской вокаль, още наъ окна вагона позволила видъть массу публики, собравшейся на

веквальновъ перроив в съ нетеривність ожидавшей прівода Вланыви. И вогь мниты ожиданы окончены... локомотивь подъбхаль къ платформъ, и пожил остановался. Какъ бы по мановению волшебнаго жезла, всв головы обнажелесь; на всвхъ лицахъ явно отражено напряженное внеманіе, и взоры жадно впиваются въ выльняющійся своими размірами вагонь Его Високопреосвященства. Среди пестрой толны встрачающихь рельефно выдаляется блешуними внаками группа представителей городского и кресты янскаго управленія. Какъ только остановился повядь, тотчась вошли въ ватонъ для преветствія прибившаго Владики настонтель Ахтирскиго монастыри, Архимандрить Алиний и временно-командующій распеложенний въ городії Одессивит драгунскийт полкомъ подполковивиъ А. А. Ходневъ. Еще менута и въ дверякъ ватона повавался Владыка. Добран, принетливая улыбка в Архивыстырское благословение сразу оживный застывную въ ожидания толру и заставили ее отватить на принателне Владыки незвимъ повленев. Линь только Владыка переступиль последнюю ступеньку вагонной лествицы, на нему положела г. городской голова М. В. Курило съ членами управы в привыствоваль Владыку поднесеніемъ забба-соли и краткой рівчью. Всявдь за этимъ подошель волостной старшана в просиль Владину принять хлибь-соль оть престыять г. Ахтырка. Поблагодарные истричанных за привътствіе в помелавъ городу-процвътанія, а обществу крестьяньваобилія плодовъ земныхъ. Ето Высокопреосвищёнство изволияъ направиться кі ожидавшей его вареть. При торжественномъ звоив первовных колоколовь, въщавшых горожанам о пребетів Архетастыри, Владыка, сопровождаемий густою вереницею эквпажей в ванолнавшей Харьковскую улицу публикой направился из городскому Собору. У святых вороть обширной соборной ограды Владыку встрвтило все городское духовенство на мегних земених облачениях и морь соборных пвичих; при чемъ соборный староста О. В. Буралова вивлъ счастіе, при выхода Владыви изъ карегы, иоднести клюбь-соль. Облачившись нь мантів и поправлявь Св. вресть в окропивъ себя святою водою. Владика прошель въ больной храмъ. Чудную вартину представляло это шестије облаченнаго въ святительскую мантію сановитаго Архипастыря, предплествуемато длинной вереницей духовенства и сопровождавшего тысячною толпою народа и звономъ коловоловъ. Многів изъ богомольцевъ были чрезвычайно умилены и растроганы этей картыной, фи лиции виз были в радость, в слезы, в благоговано... Въ средви The state of the s

хрема Владына принатованы и мастоаталь перборен проготерей. В, федорова принатованы его сладующею разьы:

\_ Съ чувствомъ длубочайшей благодарности и радости лючивът-

Ваше Высокопрессий тейство, 1990 г. 1990 г.

Малостивъйшій Архинастырь и Отець!

ствуемъ прибытіе Вашего Высовопреосвищенства на нашъ празддикъ, -- крестный додъ. съ. нудотворною вконою Богомагеры. , Првбытіе Ваще къгнанъ возвынаетъ, оживнаетъ в укранляетъ наши DELAMOSELIA SYBCEBA W. YCHIBBACTE HAME TODECTEO HDCCIABLEHIA Пресватыя Богородины, Ириватствуемь Важе Высовопреосвященство съ честване сыновней (в редавноств и глубочейщаго уваженія. вакъ Милостиванщаго Архинастыря и Отца, донесшаго особые своя труды и заботы на пользу правосларной Церкви и Отечества. 8. TREES, E. ALH. GURCOHIS MUQFOHNCICHHAIXL GBORXL AYXOBHHXL HARL. Благослови насъ Преосвищенивищий Владыко! Это святительское благословеніе по присущей ему сигубой благодати Вожіей, призоветь на несь милосердіе Божіе, Домолись, за несь. Владыво Святый, Цапици Небесной, продъ Ен Чудогворнымъ ливомъ, пакодъщинся въ семъ Святомъ храмъ, чтобы Она, Милосардная Заступница и Покровительница рода, человъческого. Своимъ предстательствомъ предъ престоломъ Всевышняго, избарила насъ отъ всячихъ бадъ, и чтобы мы, подъ Ея всемощнымъ повровомъ, сохранили вь чистоть святое, свянсельское, ученіе, никогдя не уклонились отъ Первви Христовой и всегда были ревностными вурнородденными нащего Благочестивъйщаго Государи Императора и встинными сывами нашего отечества, Домолись, Владыко Срятый и томъ, враждою и норыстолюбінить в кристінновою дюборью нь ближнему. которан долго тарпить, милосердствуеть, на запидноть, не превозноситси, не поражива, не бозявистичеть, не ищеть своего, не раздражается, не мыслать зла, не радуется неправдь, а сорадуется встинь, все покрываеть, всему върнты, всего надъется, все пореносить и никогда не перистаеть (1 Кор. 13, 4---8).

- Выслушава благосклонно приватскай, Владыки вощель ва адтарь и сталь облачаться. Въ это время на большомь бархатномъ коврабыть поставлень вналой и на немь иоложена учудстворная расна Божіей Матери. Облачившись въ малое зархіорейское облаченіе, Владыка вницать прав адтара остановидся на солей и обратился къ наполивщему крамъ народу съ словомъ нарадація. га Общино, такъ началь свое слово Владыка, я привыкъ проводить дин ве-

ликихъ цернованиъ радорияновъ въ своемъ на образавномъ гододъ. въ молитвенноми одинения пъ ближойними падвин наствы. Но на святыни, которая краничонтва:Вашемъ великольциомъ храми и воторая служать залогонь; благоделцаго, нокровительства "Царицы Небесной Вашему! граму и всей принстающей принстающей принставления Да. билоть, всегда благословенно: блегодетное выя Пречистой Матери Вотей и воемплествой заступници рода пристинского, на безконстину, воличений примения высоки, и сказавые депостывное сонительное воличения выпостывное воличения высок в и редстатольство дредь. Престоломы "Безлатияго. Сыва. Своего. д Бога Нашего<sup>и</sup>! Улюзавъ ватимъ что это молитвеннов кодатайство Матера: Bostică: за рель храстівновій, у насъ- ар. православной Руси съ особенной силой открывается въ дарования прославленвынь чудотворныхъ вковълЕя, Высоковреснященнайщій Владыка сказаль, что и Автынскій юбразь Божіой Метари, парізспедь ва свиния окілісичных м'ястяхь нацего православнаго отсчества. В так подраждава почитвется доста прация почительного запраждания почительного почите кончиль свое слово Владыва приглащеніство пристеться вибств съ нимь-Архинастыромъ Матери Боліей, предъд чудотвордымъ образовъ :Ел. о. дарованда ""граду сену" за пвовиъ зиравосдарнимъ чадамъ Перкви: Христовой мири, тверцести на варъ и дристини, онаго жительства. Рёчь Вледыня, оказанняя простинъ доступнынъ орабор и пробрати и пробрани пробрами и проб самаго. Свагителя, :произвеля чел ворка, сыльное впедетийніе: Мистіе со слежию умеженія: горячо, модились плив; последовавщемь, за словомъ молебномъ манін. Внитное, одухотворенное сордечною теплотою служение Владыки, соных священнослужащихь, окружив: шахъ блемущій драгоцінностими Обризь Богомалери, богодый по свий в выразвленьности голось ог протодыкова, при выпрачественной обстановив руднать по внутреннему блегольно храма, все это заставляло молящихон пороживоть самыя высокія, святыя амограция оданотижовом, в смотром отвымовано матрин в врасотою перковной службы. Молебевъ заключился провоздашенівив иногольтія Царствующему Дому, Св. Спиодум Высовот вреосвищений выполнять в развичения Аргории съ богохрандиор его паствою, братів св. храма в вобить православнымъ храстівнамъ. Ранобладавшись дво окондаців молебия, Высокопрессващенной шій Владыка, сопровождаемый духовенствомь и народомь, ванолядаосмагрявать ;ваходи щі дон, въ соборной дограді, деркви, пол чорую в графскую" (эниній соборь). Въ полновой церинь Вдадику ветратили командующій полкомъ, подпракованию. Ховневь за цервовный

староста потместръ Черемесновъ съ мижнама чанами по несколько человъвь отъ каждаго эскадбона. После обичнаго многолетія Владына, взянин престь, самъ провозгласниъ мистольтве побъдо-HOCHOMY DYCCKOMY BORNCTBY H BY ROUTEOF DEGR. HOMESALL HOLKY невзивнью хранеть свитые завыты преданность выры, престолу и отечеству и служеть украшением прин. Ви "Графской" церкви Владыка, осведомившись объ исторів ностроснія храна, изволиль OCTAHOBETE CROS BERNAHIS HA S EROBANE. DEPREALEMENTE ERCTE знаменитаго художнива Мурильо и выразиль сомальніе, что не-TOCTATORE CEETS BY ARTADE HE HESBOLROTS BRIETS WIN HALLEMANIEMS образонъ. Узнавъ, что съ устройствоиъ отопленія въ большонъ соборв, въ "Графсков" церки стали раже совершать Вогослуженіе, Владына выразвив желаніе, чтобы да въ этомъ благольшномъ хранва служение совершилось како ножно чаще. Затвив, согласно панвченному въ наршрутв порядну Его Высскопрессвященство взволья осматривать бложайшін кь собору городскія церкви: Преображенскую, Наполаевскую, Успенскую и доковую--- Николаевскую при мужской ганназів. Въ наждомъ трамв, послів подробнато осмотра его, Владика заставляль псалонщиковъ и дівконовъ исполнить тв или другія проноприів и обращался жь прихожанить съ словомъ навиданія. Нечего и говорить о томь, что важдое слово Святителя принималось съ слубоком благодарностію в положительно покорило Владыв'в сердца его слушателей. Но прибытія Высокопреосвященнайшаго Владика къзданію гамназів, у вороть гимназической ограды его встратили диренторъ гимназии Р. Л. Миротворцевь и виспекторъ Н. И. Клевцовъ, а у параднаго подъёзда причть гиманческой церкии. После обычной встрычи въ храм'в Владына взиль Ов. Креств и самъ провозгасель многольтіе начальствующимъ, учащимъ и учащимся въ тринавів. Оставшись очень доволень благолёпісмъ крама и пінісмъ гемназического хора, Владика благословиль всёхь собравшихся в пожелаль твердо хранить тв заивты доброй жизии и поведскія, которымъ ихъ учили въ ствикъ учебнаго заведения в котория особенно окончившимъ курсъ, выходящимъ на распутіе вовой жизни, должны служить твердынь оплотомь претивь ежидеющихь ихъ соблазновъ в увлеченій со стороны враговъ церкви и государства. Посетивь затемь ввартиру дерентора, Его Высокопреосващенство язволень отбыть въ квартиру благочиннаго городскихъ церквей, гдв ему была приготовлена встван закуска в чай. Немного отдохнувъ и подвржиннъ себя пищею, Владына отправился на ночлегъ въ Ахтырскій Св.-Тропцкій монастыръ.

23 мая, около 9 часовъ утра. Владина снова возвратился въ PODORE E. UDE BEESTE BE HETO, OCHOTYETE MORSCHERCETE WEGET. благоустройствомъ в чистотою которой остался очень доволень. Затемъ Владина проследоваль въ Георгіевскую церковь. Здесь Высокопрессвищенный пій Архипастырь остановиль свое вниманіе на стройномъ пвин хора изъ учащихся въ церковной школь и любителей-прихожань. По желанію Владыки, хоръ исполниль нёсволько цервовныхъ пъснопаній и между прочинь херуванскую ивсиь обычнаго націвна. Я очень люблю этоть націвнь Херувимской пвене", сказаль Владика. Поблагодаривь пвецовь за хорошее ввніе в благословивь ихъ врестивами. Владыва направился въ здавію Соборной церковно-приходской школы, въ которомъ ожидали Его Высокопреосвященства всё учащіе в учащіеся въ перковныхъ шволагь гор. Ахтырки. Наружный вихь обшернаго швольнаго зданія видемо понравился Владынь, что онь в высказаль встрвчавшимъ его лидамъ. При входе въ классную комнату Его Высокопреосвященства, дъти дружно и стройно пропъли весь полля эти, деспота". Освиннъ собранияхся Архипастырский благословениемъ и приказавъ всемъ поворотиться липемъ въ вконъ. Влядына предложиль пропыть праздничный тропарь. По исполненін тронаря, убядный наблюдатель священнясь Гаврівль Велоусовъ обратился въ Его Высокопреосвященству съ следующею рвчью:

Ваше Высокопрессвящейство,

Высокопреосвищенивищій Владыко,

Мелостиваний Архинастырь в Отепъ!

Позвольте мив, какь уведному наблюдателю, приветствовать Ваше прибытіе въ сей скромный питомникь церковно-школьнаго просвещенія отъ лица учащих и учащихся въ церковныхъ школахъ гор. Ахтырки.

Не смър скрыть, Высовопреосвищеннай выздако, что вмасть съ радостью, которую вызываеть на сердцахъ нашехъ посъщение Вашимъ Высокопреосвищенствой в нашей школьной семьи, мы невольно испытываемъ чувство смущени и робости, соразмърни наше убожество съ обилемъ благодати Вожіей, присущей Вашему высокому смиу и съ той выдающейся многосторонней просвътътельно Архипастырской дантельностью Вашего Высокопреосыйщенства, которой отмъчено Ваше служение Православной Русской Церкви и необъятному нашему отечеству. Не нашему, конечно, слябому слову взобразить хоти би въ общихъ чертакъ всю без-

предылиро ширь этой пополний авестольской двительности Ващего Высокопроодващевства, жирь, из которой, кака на богатона валейдоскопъ, прододять одна за другой меогонасидательных вартины Вашей трудовой живии. И тикій Дивирь, и ваумнудими бедега нажной Тавриды, и царотненная Нева, и стремящаеся въ вападу Двина, в мать русских рекъ многоводная Волга, забывые раздълнощее нать вространство, славають свои голоса въ опавъ могучій акторив квалы и благодаренім Богу и непрестанно свидетельствують о понесенных Вашим Высовопрессвященствоих TRYJAME E GOADSHARE HA DOSHHERE BONDEMAIL E BE DESERVE MIстахъ служеная Вашего Дервви и русскому двау. Намъ-малимъ TOYMCHARANA HA CBRTOÑ HEBB RDOCEBHICHIE HEDOLE IN OVICEB BUзволено въ этотъ счастивный день пранодалить коги край пой шерокой зависи, за которой нохорін хранать пронвинутым отеческой заботливостью, искренцею любовію в глубовимъ знанісмъ віля труды Вашего Высокопреосвященства по насажденію в уствоенію перковно-школьнаго дала въ скархіять Рамской и Казанской. Промисть Рожів празвать Вась ат перваю вар-названамих спархій въ то иногознаменательное время, когда Лержавной волер почившаго Великаго Русскаго Имперетора Александра 3-го православное духовенство призывалось послужеть народу въ званів **ДЕОЛЬНЫХ УЧИТОЛОЙ И НАСТАВЕНКОВЫ МЫ ЗНАСМЪ, СВЯТЫЙ Вла**дыко, какой массой труда, энергін и заботь о новомъ для края двав Вы отозвалнов на этога народий празыва. Мы знасив, къпъ вспахана, вскорилена в сограта Рижская нива церковно-школьнаго просвъщения и кому она обызана своимъ нынъщнимъ цвътущимъ соотояність. Знасть, какъ болько Ваше доброе сердце за пужды шеоль Казансвикь, равстанных средя впороднаго в иноваринго населеныя и нотому пребрандших отъ Вась особой Архипастырской понечительности и подраговъ деобы и терифийи. Помникъ, Высокопреосвященнъйшій Владико, тъ вызвищівся отъ сердца слова, воторыя быля скомоны Вами по этому моводу: "Олному Господу Богу вавъстно, околько и выскрадаль душою, какъ болью мое сордце, когда и видвих, что многій начинаній въ указанном. направленія не могуть получить свораго осуществленім по недостатку средствъ. Да, не легер мив тогда бывело". (Конецъ: рачи). Соенавив это, индосердый Владыво, в темъ съ большимъ смущенимъ должим сознаться, что в им-новые чаль Вашей свитьтельскей понечительности — ще можеми обфицить. Вемы полнего понов и свободы отъ заботь о дашихь нуждахь. Но мигъномущения смериотся нь насъ чувствомъ: радости.: Радимся, что въ свитительской есобъ Вашего

Высовопреосвященства встречаець не только Высоваго Начальнежа и повревителя церковных шволь, но и умукреняюто знач
несть и богатаго опытомъ смитителя—педаготь. Радусмен; что,
нами юныя, еще не вполне окрепція щколе, вступан подъ блач
годатную сёнь Вашего ввячетельского повровнястьства, съ себтлой
надаждей: ввирають на свое будущее, и съ тейлотой сердечной
веры благодарниь Господа, тако благодающиго нами: Оте несъ
же, учащить и учащежся, примиче, Милесчивафий Владыко, каки
чистый дарь поворнеть: Вамъ сердець, искрепнюю: выновиры
любовь въ Вамъ, велицемърную готовность събдовать вефиь Вашвить нечельніямъ в горачую молитву: о томъ, чтобы маждыва
живня — Господы наців Інкусь Хриссфем укранить Ваши свямі и
здоровье для счастки воей Цернва Харыковской и юникъ чадъ св
въ частвости на многія лата;

Выслушавъ благосклонно эту ръчь, Владыва связанъ: "Спасибо ва лоброе слово. Если вы следвиль за моей пелетыностью ото наволному образованию, что отъ васъ не должно увраться, что н бельшой поборнивь возможно широваго развитія бранотности и базум словно ветую за необходимость и кольнаю образовини жля венечекь. Омъ принадлежить семыв больне, чемы мальчики, и даже въ годы воности своей могуть быть поленные пособинцами просвётителей. народа, научая своихъ младинать братьнит и сестеръ моничванъ и начальной прамоть, а ному иза никь Вогъ укажеть постигнуть зрёлыхь лёть: в сделаться матерана, тё,: бевь сомейнія, чь особеннымъ усердіемъ отвонутся на добрый призывъ въ просвінщенію; н это святее дело въ самой семью получать надежную опору и нёжныя материжскія заботы". Освёдомившась затёмь о числё учащихся дівочекь, Владика высказаль сожалівніе, что онів составдярть невначетельный <sup>о</sup>ю въ отношевія къ учащимся мальчивамь я обрадовался, когда увадини наблюдатель доложиль, что вь недалекомъ будущемъ в не Успенской церкви города Актырки открывается церковно-приходская школа для дівочень. Въ это время попечитель Аркангело-Макайловской церковно-приходской школы И. Н. Милосланскій обратился на Его Высокваревсьященству съ рвчью, въ которой, выразивь благодарность городскому духовенству за заботы о просевщение народа, высказаль уверенность, что это доброе дёло, при мудромъ водительстве прославленияго Святателя-педагога, быстро доствинеть блестящих результатовъ, порувой чему служеть испытанная опытность самаго Влажки и добросовестный трудъ духовенста. Затемъ Высовопреосвященней шій Владыва сталъ провърять знанія ученивовь. Между тімъ общирный (около 30 арш. въ двину) шьольный заль, разделенный раздвижными дверями на двё комнаты, сталь наполняться народомъ; и еслибы протившини цериви и церковно-школьного образованія виділи ту нартину, ноторую представляло въ это время жкольное поивщение, они должны были бы убълеться въ безподезности ихъ неблаговидныхъ козней и въ несокруминой силь. объединающей во едино стадо Христово Вогомъ поставленныхъ настырей и богодарованную паству. Выть можеть, этой чудной вартинъ и не хватало вившней художественной врасоты, но ел прелесть-въ той внутренией дуковной красств, которая свойствена деламъ истинной любви и правды Вожіей. Великій Святитель. вавъ другъ в блазкій человінь, входить въ средни дітей, просто в ласково бестауеть съ нами, чисто съ отеческой нъжностію обоприеть наиболье робкихь и вскорь такь овладываеть дытьми, что ть бунввально льнуть въ нему и одниъ передъ другинъ стараются нопасть на глаза в дать отвёть на предлагаемые вопросы. Заметивъ это, Святитель-педагогъ предлагаеть отвічать хоромъ. Воодущевленіе растеть съ каждой минутой и оть ділей передается варослымъ, которме все болве в болве теснымъ кольцомъ окружають детей и смешиваются съ ними. Ответы даются бойкіе и видимо радують Владыку. "Довольно отвічать, говорить Архинастырь, спойте Херувнискую прснь .. После керувниской поють "Малость инра". "Спаси Господи люда твоя и тропарь Вожіей Матери (Ахтырской иконв). "Хорошо вы поете, хорошо отвичали, а воть теперь я вась сконфуку. говорить Владыва, обращаясь съ ласковой улыбкой въ детнуъ. Въдь вы навърно не знаете, какой у висъ завтра праздивкъ?"-"Знаемъ, знаемъ", раздаются дружные голоса: "перенесение Чудотворной нвоны ват собора въ монастырь ... "А исторію явленія Иконы знаете? "Знаемъ, знаемъ" — "Кто же мив раскажетъ объ этомъ?" ...,Я, н" подымаются сотни рукъ, и одинъ неъ ближайнихъ къ Владикъ учениковъ начинаетъ передавать исторію явленів пвоим. Варослые съ большимъ впиманіемъ слёдять за вопросами Владыки и отвътами учениковъ. Высокопреоснащеннъйшій Владыка обращается въ взрослымъ в предлагаеть одной девеце нрочитать вечернюю молитву; оказалось, что она этой молитвы не знасть. "А ты грамотная?" спрашиваеть Владыва. "Нать, не грамотная". И навърно жалъещь объ этомъ?" "Очень жалъю". Воспользовавшесь этимъ, Владыка указалъ варослымъ на икъ глазахъ обнаруженное превмущество грамотности и просвяв ихъ приложить стараніе въ поддержанію и развитію школь. "А теперь опоемъ всв народный гамнъ".--И, по желанію Владыки, гамнъ былъ

всполненъ два раза. Пожелавъ учащимся съ любовью внимать преподаваемому виъ ученію и выразивъ одобреніе учащимъ и наблюдателю за достигнутые успіки, Его Высовопреосвищенство, благословивь всікъ престиками и ввижками, отправился обозрівать перкви Петро-Павловскую в Архангело-Миханловскую. Об'й церкви и въ осебенности послідная произвели на Владыку самое отрадное впечатлічніе. Вдадика долго любовался весичність храма и высказаль благодарность усердію прихожанъ. Архангело-Миханловскою церковью закомчилось обозрініе церквей.

По пригламению директора и начальницы, Его Высокопрессыяшенство направнися въ женской гамнавін. У парадняго подъйзда Владыку встратние начальствующім лица, а въ актовомъ залівперсовядь учажнять в воспитавницы гамназів. На первыть порать на жинть жицать учениць явно связывалось велненіе и робость, но вскор'в дасковыми отеческими обращением Владыка вывваль на всегь лицахь радость и оживление. Долго длилась живая беседа Влидини съ воспитанницами, но видео было, что выс хотвлось еще в еще задержать Высокаго Гости, и когда Владыва на прожинье благословель вхъ врестами и пожелаль вив неизивано хранеть честоту сердца и твердость вёры, воспетаневцы до самой кирогы провожали его дружнымъ явнісмъ "многая льта". Между твих въ городскомъ дом'в собраласъ представители. городского обществя, ожилавшіе прабытія Владыки на предложенный городовъ и Его Высокопрессвященствомъ мелоставо праватый объдъ. Въ большовъ залъ помемо гостей Владыку истретили пеніемь "нов полля мін деспота" учення городского приходскаго училища. Проверные значія ученаковь по Закону Вожію в предложивъ виъ спеть "Отче нашъ", Владыка, благословавъ, отпустиль учевниова, и гости сели за транезву. Участвовавшихъ собралось свыше 50 человать. Влагодаря общительности и остроумной назыдательной бестать Владыки, объдъ прошель очень оживленно. Когда подаже шамианское. Владыва провозсласель тость за драгоцинное здоровье Государя Императора в всего Царствующаго дома, Второй тостъ-за здоровье Великаго Аркинастири и Высоваго Гостя-предложель г. городской голова М. В. Курило. На этогь тость Владыка отвётиль пожелавість городу Актыркв и вебив его учрежденіямь мирнаго преуспаннія и благоденствія. Авлен были свазаны, исполненныя любви и благодарности Владыкв рвче благочинымъ городовихъ церквей в И. Н. Мелославскимъ. Обедъ окончился въ 3 часа и Владыва, поблагодаривъ горожанъ

ва ихъ пюбезность и добрия сувсия, побравился въ квартиру Влагочинито: 1970 г. п. п. п. 1966 г. п. 1967 г. п. 1966 г.

· Въ 6 ч. 15 мя въ кварторе, завржаемей э Ero тВысоковрессваmenerance coorsense encreasure Obstance Vicuenceato настыря нахиментов св. Вассіань, частовтини Алекровато можестыря архинавания в Пап пій; однецючары Виногредовь, нестоятель събона 'протоготей Феловован благоченный ин жибчее поположое духовенство, въз чиский 18 ченовись, при совернива положенное начало, проводили Владыку: въткранъ на всекоминее бавнів: Сравна-OLIŠLACIO "ROBROZGOLIBOŠENKICE IEBUBLEKODODUBLOTO IRKOTOV UBEKST 20 TECHTE HUMELEITE E MEGNETICE OCCUPANTALISE LA LETIE служащів вийскі със Архиологирень вышли на церковную па-TENTS E STOË MOJETEE DOES DIEDETENES DECOME REMAJA DES 20 тысячная толна, пнен молущая: выботиться на крама. Торжественняя служба продолжались до 10½ словкь ночь. Довольно четалый Владина, пон окончанів голумбы, попрателен въ жвартиру. 24 мая, въ 81/4 часовъ угра, всв слежаще (2 архомавдрита, протогорой. 7 (сващевникова, ирогодіановь, 5 діявонова и 2. наодіавона) снова собранись съ повонив Его. Высовопреотвященства и такъ же, какъ и накантив, со славом проводеля Владыну въ храмъ. Около 9: часовъ началаси Волественная литургія, которая закончилась къ: 11 насамь, Проводивь Образь, по окончанія питургів, до Соборвов плошани. Бео Высокопреосвашенство возвратилов въ Соборъ, а врестный холь, при участів о, ариниандрита Вассіана и всего городскаго дуновенства, паправыся въ монастирю. Разоблачившесь. Владива отправился въ квартару о. Влагочиннаго. Когда Высоконвеосващенный шій Влалыка зайсь отпохнуль, немного в подкрыпель себя чашкой чая. соборный причть и стиросии, удостринись поднесии Есо: Высоконреосвященству колію Актырскаго чулотворнаго образа Вожієй Матери: Принява образа; Владыно милостиво благодарила причть и старости за цвиное для него подношение. Затвик Его. Высокопреосвященство отправвлен также въмонистыры для встрич крестваго хода. Около: часу престама: ходъ приблазвиса на монастырю. Въ это время Владыка, облачившись въ полное, аркієрейское облаченіе, окруженный настоятелемь в братією монастыря, ожидаль у св. вороть монастырской ограды педходявших съ образомъ Божіей Матери. Возвышенная містность, на ногорой расположень монастырь, позволяля видеть Его Высовопреосвящейству всю движущую живую рвку торжественной процессів.: "Какая чудная, умилетельная вартина"! свазаль восхищенный Владыва. Такое же чувство нереживали и участвующие въ вресгномъ ходъ, созерцая съ подошвы горы стоящаго на вершинъ ен облеченнаго въ золотыя одежды Архипастыри и сонмъ монастырской братіи. "Кто тебе не ублажить, Пресвятая Дъво" несутся голоса снизу, "Радуйся, Царице" вторить могучій монастырскій хоръ сверху, и, нажется, земля и небо сливають свои голоса, прославляя величіс и милость Царицы Небесной.

Въ этотъ же день Высокопреосващеннъйшій Владыка совершаль въ монастырскомъ соборів всенощное бдініе. Въ 6 часовъ вечера, Высокопреосващеннъйшій Арсеній взъ покоєвъ, назначенныхъ для него въ монастырів, отправніся "со славото въ главную монастырскую Тронцкую церковь, при торжественномъ колокольномъ звонів, въ предшествін двухъ архимандритовъ Святогорскаго—Вассіана в Ахтырскаго—Алапія, соборнаго ключаря Г. Виноградова, десяти ісромонаховъ, протодіакона, трехъ ісродіаконовъ в півнихъ, которые піли тропарь правдника. По пришествіц Владыки віъ церковь, тотчасть началось всенощное бдініе. Во время его Владыка выходиль на литію, которая совершена была внів храма у западныхъ дверей,—и на величаніе. Послів величанія Владыка помазываль св. елемъ служащихъ съ нимъ, братію и молящихся въ храмів до конца канона. Всенощная окончилась въ 10 часовъ ночи. Вогомольцевъ были тысячи.

25 мая, Тровцынъ День, храмовой праздникъ въ Ахтырскомъ Тровцкомъ монастыръ. Въ 9 час. утра Высокопреосващеннъй шй Владыка, также какъ и наканунъ, былъ со славою препровожденъ въ церковь. Здъсь, послъ облаченія и прочтенія часовъ, былъ отслуженъ Владывою благодарственный молебень, послучаю празднованія дня рожденія Ея Императорскаго Величества Государыни Императрицы Александры Осодоровны. Затычъ совершена была литургія, а послъ нея непосредственно—вечерня, съ чтеніемъ на ней положенныхъ уставомъ молитвъ, которыя читаль самъ Владына. Въ сослуженія съ Владыкою въ этотъ день были: святогорскій архамандритъ Вассіянъ, ахтырскій Архамандритъ Алецій, ключарь свящ. Г. Вяноградовъ и пять іеромонаховъ.

По традиціонному обычаю, послів литургій въ покомит Его Высокопреосвищенства состоялся обідъ, на которомъ Владыка своею живою остроумною бесіздою положительно очароваль всійть присутствовавшихъ. Благочинный городскихъ церквей, являясь истолкователемъ чувствъ горожанъ и духовенства, осмівлился обратиться къ Его Высокопреосвященству съ сліддующею рібчью.

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema ABK/FR

### Ваше Высовопреосвищемство

Милостивайшій Архинастырь и Отецъ!

Сегодня мы снова витеть счастіе лицеврать Ваще Высокопреосвященство в пользоваться Вашимъ святательскимъ общеніемъ. Знаемь, Высокопреосващеннъйщій Владыко, что это не заслуженная еще нами милость, драгопанный даръ Вашей Архипастырской дюбви въ обожающей Васъ Ахтырской пастей, ради воторой Вами понесены въ одинъ нынаший день чрезнарные труды и подвиги. Только высокая, самоотверженная любонь Архипастыря, пренебрегающаго личнымъ покоемъ ради удовлетворенія духовной жажды его окружающихъ, способна на такія жертвы. Правда, немного счастливыхъ часовъ выпало на нашу долю быть вблизи свитительской особы Ващего Высокопреосвященства, но это короткое счастіе будеть отмінчено начамь не кагладамой записью не только въ латописять жизни города, но и въ сердцать безусловно планенной Вашей паствы Ахтырской. Простите. Милостивъйщій Владыко, если и осмълюсь сказать, что Вы достигли этого не силою только своего высокаго сана, но и чарующей мощью Вашей высокой души, той исключительной, присущей Вашему Высовопреосващенству обожтельностью, которая съ первой же встрачи заставляеть не только любить но положительно блягоговать, преклоняться предъ Вами.

Если великій римскій полководець Цеварь нікогда иміль право сказать о себі: "пришель, увиділь, побідняь", то Вамь, Высоко-преосвященній Владыка это право принадлежить въ высокой степени. Вы овладіли нами быстріе Цезаря. Побіжденные силою оружія скрывають свои сокровища оть нобідителей, но покоренные силою духа съ любовью и энтузівамомъ несуть къ алтарю побідители все самое цінное. Позвольте же, Высокопреосвященній Владыко, намь—побіжденнымъ принести Вамь—побідителю самый цінный нашь дарь—безгранично любящія и преданныя Вамь сердца я оть полноты ихъ возгласцть; да продлить Господь дни Вашей жизни въ полномъ счастій и благополучій на многая літа.

Въ тотъ же день въ 7 часовъ вечера Владыка слушалъ утреню въ домовой церкви монастыри, а въ 9 ч. вечера Его Высокопреосващенство, сопровождаемый торжественнымъ звономъ волоколовъ и общими благопожеланіями, отбылъ на желѣзнодорожный вокзалъ для слѣдованія въ городъ Харьковъ. Проводить Владыку собрались городскіе священники и масся публики во главъ съ городскимъ

годовою, Владыка милостиво проствлея съ провожавщив и вещелъ въ вагонь, оставляя за собою неподійльную любовь в безконочиую преданность всей паствы Ахтырской.

- Воларащенія Высокопреослященнях Арсенія за Харькова вы Высокопреослященняй Арсеній возвратился вы Харькова изъ пофила вы Алхырку 26, ман. вы Духовы день вы 71 г часовы угра, и вы 9 часовы того же дня случиль литургію вы Харьковскомы Попровскомы монястыры. На литургія, во время малаго ихода Владыка нозложнях манеромый прасты на івромонаха Өсофила, а на івромонаковы Ирвием и Иларіона набедреннями.
- Постичение Высокопреосоященытыщим Арсениям мистных учебных заводеній. По возиращеній изъ вобадки въ Актырку, Выскопрессвищенный по Арсеній почин ежелиевно посфилаль местных учебныя завеленія, особанно когда происходили тамъ ременен по предметамъ ефроучения и працоучения христивскаго. Какъ глубовій зчатовъ сердца человічерваго вообще я діт--скате въ частности, Владыка-Архіописновъ преврасно полимаетъ, что благожелятельное чолочтегное архипастыря среди датей особенно въ важиваніе момояты якъ щкольной жизни дожно вийть мещего общества: общение архимастиви съ латыми, безъ сомивния, должно сбличеть, своднять подростивниее покольніе об намь, дуковно-правствовнымъ руководителемъ общества; теплое отнощение Владыни из унащимся и его бынаное участие въ экзаменсвихъ волневіяхъ дітей, безъ сомитиня, должно вселить въ нихъ любовь в расположение къ своему Архипастырю; при частомъ появленія м'ястнаго спископа средв д'ятей п при тесномъ общенів его -съ веми самое слово "архіерей" не будеть дли вихъ пустымъ звукомъ, а найдеть себъ надлежащее мъсто въ воспріви чивомъ дътскомъ сордав. Несомифино, каждый изь насъ знасть, какъ сильны въ человъвъ дътскія впечатльнім и чувства, и какъ глубоко ехъ влівнів на последующую жазнь его. Только глубовнив сознанісмъ Владикою благотвориаго вліннія на дістей Архинастырскаго общемія съ нами и сабдуеть объяснять его частыя посвіщенія то того, то другого учебанго заведения. Такъ, по возвращения изъ Актырки, Владыва 27 ман посетиль Духовное училище, где взесявль при--сутствовать на экзамент по церковному уставу.

28 мая Владика постиль 4 гимназію. По прітадт въ гимназію Его Высокопреосвищенство быль встртчень заковоучителями гимназіи, директоромъ и встит преподавательскимъ персоваломъ. Гимназическій хоръ проптат тропарь "Благословенъ еси, Христе Воже нашь в "псъ полла эти, деспота". Его Высокопреосвищенствосовийство съ г. попечителемъ учебнаго округа тайнимъ совитникомъ М. М. Алексиевко и окружнымъ виспекторомъ дъйствительнымъ статскийъ совитанкомъ Д. Е. Архангельскимъ изволиль присутствовать на испытания врилости по Закону Вожию, при чемъ экзаменовалъ учениковъ самъ. Затимъ, похваливъ хоръ и благословивъ присутствующихъ, Его Высокопреосвященство отбылъ изъ гимвази въ половинъ двинадцатаго дня. «Харък. Губ. Въд.»

Ласковое, чисто отеческое обращение Владыки съ учащимися, какъ это мы слышали отъ некоторыхъ изъ нихъ, произвели на всёхъ ихъ самое отрадное впечатление.

29-го мая Высокопреосвященный Арсеній посытиль 2-ю мужскую гимнавію, гді совийство сы г. попечителемь округа М. М. Алексвенко присутствоваль на выпускномы экзамены по Закону Вожію. Того же числа Высокопреосвященный Арсеній и господнны попечитель Харьковскаго учебнаго округа посытили Харьковское реальное училище и присутствовали на экзамены по Закону Вожію учениковы 7 дополнительнаго власса. Владыка былы встрычены наблюдателемы за премодаваніемы Закона Божія вы г. Харьковы, протої реемы Любицкимы, директоромы училища, преподавателями и выпускными учениками и при пыніи учениками и хоромы встры полла эти деспота прослідоваль вы училищную церковь, гді и была совершена установленная церковная встрыча.

По окончанія литів в многолітій Его Высокопреосвященство направился въ экзаменаціонный заль и производиль лично испытаніе учениковъ.

Преподавъ ученикамъ наставление и архинастырское благословение, Владына отбылъ изъ училища вмёстё съ г. попечителемъ округа, посётивъ передъ отбытиемъ начальника заведения въ его ивартиръ.

«Харьи. Губ. Въд.»

— 30 мая Владыка посётель инстетуть благородныхь дёввись. Вь инстетутской церкви онъ совершиль литургію, на которой, кром'в преподавательскаго персонала и воспитанниць, присутствовали родители и родственники посл'яднихь, и. д. губернатора С. Н. Гербель, попечитель учебнаго округа М. М. Алекс'венко, ректоръ университета Н. О. Куплевасскій и консультанть института профессоръ М. М. Ломиковскій. Во время Вогослуженія Владыка обратился къ выпускнымъ воспитанницамъ съ прочувственнымъ словомъ, которое напечатано въ Церковномъ отдёлё настоящей книжки. Во время же Богослуженія Владына вовложиль камилавку

на настоителя вистетутской церкви и законоучителя о. Павла. Грома, пожалованную ему 15 го ман.

Послів Богослуженін, въ одномъ наъ влассныхъ помівшеній. Высокопреосвищенному Арсенію и пригмащеннымъ гостимъ былъ предложенъ чай. Затімъ въ тормественномъ залів института въ присутствін Владыви состоился авть. Инспекторъ классовъ С. В. Булгаковъ прочелъ враткій отчеть по учебной части, послів чего были розланы награды выпускнымъ воспитанницамъ. Акть закончился пініемъ всіхъ воспитанница "Боже, Царя храни". Послів авта Владыка благословияъ всіхъ присутствовавшихъ и при пінін воспитанниць "Исъ полла этв. деспота" убхалъ изъ виститута.

- 1-го іюня Владыка быль вы мужекомъ Духовномъ училищь на открытій педагогаческих курсовь для учителей и учительниць перковно-приходскихь школь. Въ 12 часовъ дня 1 го іюня въ домовой неркви Духовнаго училища Высокопреосвященный Владыка въ сослуженію о. ректора духовной семинаріи, убланыхъ наблюдателей и другихъ священниковъ, въ присутствіи 80-ти курсистовъ и курсистокъ, ихъ руководителей и инблюдателей, а также смотрители училища А. А. Снегарева и членовъ училищнаго совъта, совершилъ молебствіе, во времи котораго приъ хоръ, состоящій взъ учителей и учительницъ, подъ управленіемъ о. І. Петровскаго. Предъ пачаломъ молебна Владыка обратился въ слушателямъ курсовъ съ назидательного рачью, которая уже помъщена въ "Южи. Кр." а въ свое времи будеть помъщена въ нашемъ журиваль.
- 2 го іюня Владыка присутствоваль на экзамент по Закону-Вожію въ 1-й гимназів съ 9 до 111/2 часовь утра, а потомъ до 2 часовъ въ Дуковной Семинарін на зезамень по Догматическому -богословію въ 5 влассъ. О посъщенів 1-й гимварія Высокопреосняценнымъ Арсеніемъ Хар. Від. пяшуть слідующее. 31-го мая, въ :9 час. 10 м. упра, Высокопреосвищенный Арсеній посьтиль 1-ю жарьненскую мужскую гамназію. Встрівненный въ прісмной г. окружнымъ висприторомъ Д. Е. Архангельскимъ, г. директоромътвинизів, насценторомъ, о. прот. С. Любицинъ и членами испытательной воммиссів по Занову Божію Его Высокопроссвященство прошель въ гимназическию церковь, гда быль истрачест настоятелемъ ев, прот. П. А. Солицевымъ, и ученивами 8 класса. Послъ пвнія тропаря. Св. Тропав было совершено вратное молебствіе. причемь пам ученики в класса. Владыка самъ провозгласняъ многольтіе начельствующимъ, учащимъ в учащимся. Преподавъ свое Архинастырское благословение всемъ присутствующимъ, Его

Высокопреосващенство направниса въ экановалюнный зняв. После пенія молитвы: "Достойно есть" Владика благословить учащехся. Последніе отвечали пеніемъ: "Ись полла эти деспота". Во время испытанія Его Высокопреосвященство самъ предлагаль вопросы учащимся, дававніе возможность знаменующимся показать не только свои познанія, но и общее развите. Въ 11 часовъ объявлень быль перерывь. Передъ выходомъ изъ зала Его Высокопреосвященство обратился из оканчивающимъ курсъ съ назвдательнымъ словомъ, увещаван ихъ твердо хранить завёны православной вёры. Простившись съ воспитанийный общее развительностирьпосятиль т. деректора и въ 11 час. 20 мин., убхаль взъ гимназіи.

- Высокопреосвищенный Арсеній 31 мил посвитить и 3-ю мужскуюгимназію. Его Высокопреосвищенство, встріченный помечителемъ
  учебнаго округа М. М. Алексвенно, директоромъ в аменекторомъгимназів, прошель въ церковь, гді быль встрічень перконимъпричтомъ в учениками 8-го класса, півними тропкры Возийснію.
  Изъ церкви Владыка прошель въ заль, гді, послів вінія учениками "Царю Небесный", самъ произвель вспытанів по Закому
  Вожію ученикамъ 8-го класса. Въ 12 часу дви Высокопреосвищенный Арсеній, преподавъ наставленіе ученикамъ в благословавъкаждаго взь нихъ, посітель квартиру директора, а затімь убхальизъ гимназів.

  Кирьк. Губ. Від.».
- Поподка воспитанниць Епархіальнаю чучилица в Опасов Скить. Въ Воскресенье, 1 іюня воспитанници Харьновскитьженскаго Епархіальнаго училища совершили пододку въ Свасовъ-Скить.

Около 86 воспитавниць, сопровождаемия недагогический персоналожь в своей начальницей, прибыли рачо угромь на вокавлы ст. "Харьковъ", гдф, размыствишесь вы особо предоставленище вить вагоны, отбыли по К. Х.С. ж. д. на ст. "Вории". Отсюда ени направились въ храмъ, гдф и присутствовали при совершени Вожественной литургів. Пали на литургів сами воспитанняцы.

Затемъ, осмотревъ достоприменательности въ Синсововъ Скиту, на месте чудеснаго спасени Царской Семью отъ гребинией онисности при прушени Императорскаго поезда, воспитавния позавтракали, а потомъ, погулявъ на чистемъ воздухв, возвратились на платформу, где уже ихъ ожидаль поездъ.

Веселыя и живнерадостным возвратильсь экскуйсантии въ-Харьновъ, сохранивъ прінтное воспоминаніе от совершениев прогуляв. «Южи: «Кр.».

· — Архіоройское слушение и автя св Епархівациом училиць. Въ носпрасные в інция въ Харьковскомъ Енархіванномъ женскомъ училить было поджественное Архісрейское служеніе лигурейн и после нее благодарочнений, молебень но случаю опончания учибнаго года въ учедень.. Вовественную иличеню совершиль Проосващеннай при Отерань. Конскопь Сумовой, въ состужения одо. Ректора Семинарін, председатели совета Ещорківльного учильща, соборнаго выпочари, высментора мыносовъ н. двухъ, приходскихъ овищениямить. Въ свое времи на литурить свазаль дазвлетельное олово веспитининамъ внепетторъ илексовъ о. І. Котонь. Вълиемъ -жоксов. Тойк ор бысоты "Елеоди атот акрустве спиревороди ности должиы осуществаять въ своей жизни воспятанняцы. Учи, лища. Молебенъ после литургін быль соворщень съ небывалою еще въ учальща торжестранностію. Крома Преосвищеннаго Стафань, на молебствіе вищель еще в Высокопресовященній пій Владыва - Аркісписнопъ, такъ что ощо было совершено двумя Аркивасты ражи дъ соборомъ дуковонства. На латургія и молебив присущитвовани, пром'я воспитанниць, воспитательниць, и учителей, много лицъ сочувствующихъ духовному просвыщению: г. начальникъ пуберии, г. поменитель учебнего округа, г. предсъдатель Харьковскаго очружнаго суда, г-жа попечительница учлянща, а также масса редетелей в родственницъ воспитанницъ. По окончанія молебна г. начальницею учидищи быль предложевь дуговенству и гостимъ чай. Затомъ въ залф училища былъ актъ, на -одп вайво селетованодной молиты делопроивводитель совата прочиталь краткій отчеть о состоянів училища (онь будеть пом'єщень у насъ, въ Лветећ) и были розданы всемъ воспитанницамъ, лкончавшинь курсь, аттестаты, а, накоторымь, заслужившинь, а награды. Часло последених дъ настоящемъ году было очень значительно: ват 75 воспитанцицы, опончившихъ курсъ, 17 получили награду. за отвечные услехи на наукаха, 6 награждены за услехи на музыкв. З за успахи въ рукојвјей и з за успали въ, пконописаньъ. Кромъ того Его Высовопреосващенство лично отъ себя благословиль каждую окончившую курсь воспитанницу Озерянской вконой Божіей Матери, молитвенникомъ и Св. Евангеліемъ. Акта закончился приісма народнаго гимна. После этого Его Высокопреосвищенство подошель въ воспитанияцамъ, которыя обступали его полукругомъ в преподалъ имъ напутственных наставлеція, Слова Владыки выходящія изъ сердца, видимо падали на воспрізмянную долну и сильно тронули сердце воспитанницъ: у вськъ вкъ были видны слевы на глазакъ; не могля удержать въ. себъ слевъ в многіе изъ родителей, слушавшихъ слово Владыки-Говорилъ Владыва въ своей ръчи прибливительно слідующіє:

Прив'ятствую васъ, питомици Харьковскаго Епархівльнаго училица, съ овончаність годичнить запатій, а вифеть съ тёмъ и съ окончаність вашего курса. Осгодив насталь вождельный для васъ день, къ которому вы отремились въ теченіе семи літь, день выпуска васъ изъ училища.

Въ настонщую менуту я вижу всехь васе съ аттестатами въ рукахъ, сведвтельствующеми о вашехи: усердныхъ жавятіяхи н вашихъ усивхахъ. Вы со своими иттестатами въ рукахъ напомина и мит отправляющихся въ дальнюю дорогу нутивовь съ посоками, на которые можно прочно опираться на живносномъ пути. Дластвительно, вы очень походите на этихъ путниковъ. Чрезъ нь. сколько часовъ вы навсегда оставляете станы давшаго важь пріють, взяслівявшаго и возрастившаго вась училища, въ которомъ. я увъренъ, теперь все, даже развые уголей въ номнатакъ и саду. для васъ дорого, а современенъ будеть еще дороже. Вы остивляете вдесь любищих вась и преданных вамь лись начальствующихь. преподавателей в воспитательниць, которые предусматривали всв ваши вужды, руководили вами, заботились с вашемъ благополучів. воспитанів и образованів. Виходи изв учелища каждая изв васъ, разстается со всеми своими подругами, съ историми свизана были въ теченіе семильтней совмівстной жизни узами общихъ интересовъ, разстается также и съ таки изъ начь, съ которыми, какъ друзьими, привывла двлиться своими думами, радостами и печалями. Со многими върними и попытанными руководителями и друзьями разлучаетесь вы сегодия!.. Найдете-ле зы (пром'в своихъ родителей) таких искрениях дружей и близких их вамъ липъ въ жизни, двери которой только что отврились для васъ?-- Наше время смутвое, опасное в лукавое время. Нынв очень легко вывсто добраго друга натоленуться на такого, отъ вотораго нужно бъжать, кавъ отъ чумы. Нужно быть вамъ слишкомъ осторожными в осмотрительными при выборв новыхъ другей. Чемъ же вы должны руководиться при этомъ выборъ? Отвічу кратьо: въ пригодныхъ для васъ друзьихъ и близкихъ вашему сердну людахъ; на которыхъ вамъ можно положеться, и съ которыми смело можете вступать въ тесныя отношенія, должны быть теже самыя вачества, воторыя стремелись развить въ васъ здесь, въ училище, ваша начальница, воспитательницы в преподаватели. Вы хорошо знаете качества: начало развитія ихъ положено еще вашими ролителями въ вашемъ дітстві въ родной семьв. Качества эти - трудолюбіє, честность, искрепнян віра нь Нога и но исе го, вігровать чему учили нась нь діятель редители, и найсь учители и носинтательницы. Тольно съ лиции таких качествъ вы и дружите повыходів пр. училищі».

Какихъ-бы впрочемъ дружей вамъ Господъ ин судиль избратьпо выхоль въ живнь изъ училищи, все таки несомивано, что жизаь готова встрытить вась съ распростертыми объятіями. Въ обществв нашень на самых разнообразанки нопращавь в особенно на маловоздълниой нав'в народало просвъщения требуются иногів двители в двительнови, особанне получившів образованів. Вы же весомивнию должин быть оплесены тъ разряду таких лиць. Овоими соминатичними усердилии жинитака вы получили поличе право причислеться же людить образованныть. Объ этомъ сведетельствують какъ данные вань ат-TECTATAL, TARE I TOJEBO TTO HOLVEGEREIS MEGINEU DEE BRCE BRграды. Изъ аттестатовъ вашахъ вадио, что всё вы волучоли: почтреное научное среднее образование съ правоить доманнихь учительниць. Награды же, полученныя многими изъ васъ показывають, что вы оказали отличные успёхи не только въ наувать, но и въ искуствать втвін, музикв, пворописанія и рукодъльи. Очевидно, такін июди, какъ вы, очень вужны обществу. Камое же поле для свеей двательности удобийе всего чамъ из--брать себь? Вакъ извъстно, акъсь нь училищь теорегически вами изучено ивроучение пристанское, вамь преводины религозно-**Правствонныя правыла, вы изучняю чачки о премудромъ устрой**слвв природы; о сульбать вода человвеческого и вусского народа; о стисленів, вы взучняв в лучшія словесный художественвыя провзведенія. Практически вы ознакомились об рукодівльемъ, домашиных ковийствомъ. Но больше всего въ училище обращалосьваше вниманіе на науку объ обученів дітей, которую вы усновля в теоретически, и практически. Всв вы и на урокать, и въ своей образцовой шиоль научились; съ чего начинать и илиъ вести обученіє дітей грамоті въ школакь. Поэтому діямельность въ начальныхь школахь вь качествя учетельнець народныхь шеоль, думею, будоть самою пригодною для вась квительностію: Правда, та двительность многимъ кажетел нивкой, тижелого неблаговарной. Но вы не смущийтесь этимъ. Принимайтесь бодро и за низичю, трудовую длятельность, вакова бы она не была, лишь-бы только трудъ, выпавшій вамъ на долю быль свить, честень, полезень вбогоугодень. Если Вогь судить вамъ трудиться на учебномъ поприщь, то съ особеннымъ усердіемъ ванимайтесь обученіемъ н

веспитаніемъ дітей нашего народа въ дуль вірм и благоческія. Народъ нашъ висово цінеть такикь учительниць в легко становится подъ ихъ влінніе. Я зваю и внеторнить нас нихъ и всегда съ умиленіемъ вспоминаю о нихъ. Ихъ не малонуже вышло изъствиъ вашего училища.

А чтобы вамъ другить воспатывать ва марів в благочести, для этого нужно сперва вамъ самемъ быть религіозными. Крівпко держите вы вь своемъ сердції св. Зевенъ Вожій, любите св. Цервовь Христову, неовустительно посіщайте Богослужовіє, читайте и пойте на клиросів, заводите на селахъ півніе, подобное вашему прекрасному и стройному країю, встерое в рамьше во мий вызывало да в сегодня вызвало особенное молительное мастроеніе, не забывайте и установленных св. Церковію посиовъ. Тів нас васъ, воторыя сами соблюдуть да в другить научать соблюдать все это, будуть высоко стеять не только въ глазохъ блажнихъ своемъ, но в въ очахъ Цари Небеснаго.

Правда, не легко бываеть вногда человъку совершать дало Божіе. На пути добра жазнь чаще всего относится къ человъку, не какъ добран мать, а какъ суровая мачеда. Не смущайтесь и не падайте духомъ отъ этого. Поминте, что живнь не пиръ, а поле труда, водвитовъ и лишеній. На этомъ поль успілаветь св. трудь, съ достоинствомъ переносить подвиди и лишенія тольно тоть, ито искренно віруеть въ Бега. Віра и благодать Божія научать васътому, накъ вы должны вести себя въ стіспенныхъ обстоятельстванъ. Съ надеждою на Бога, съ преданностію Его волф вы всегда сущеете выйте побідательнивами изъ всикаро тижелаго, положенія, въ какое бы вы жи попали. Посему всегда имійте нъ сердці Бога: съ благодарностію къ Госпеду принимайте благо жазни и съ по-корностію воль Провидівнія переносите разныя житейскія непагоды и лашенія.

Я отъ всей дуни желею вемъ викона не отогущеть отътътъ реангловно-правственныхъ правилъ, ноторыя; преводани ванъвъ училищъ, и вестая поддерживать честь своего заведени. Для учителей вашихъ и воспитательницъ, все равној что и для родителей, итът большей радости, навъ видъть и слыщать о свояхъвоспитанницахъ, что онъ живутъ честно и хедить правымъ путемъ, что о нахъ идетъ одна добрая слава. Да: будеть же благословение Госнодне на васъ. Того благодатию и человъколюбиемъвсегда, нынъ и присно и во въки арковъ.

. После акта все гости были приглащены на семейный обедъ-

— Посмисніе Высокопреосващенняй шим Арсенієм Харьковской Духовной Семинаріи 10 іюня. За послідніе двадпать слишним віть Харькивская Духовная семинарія націт въ первый разъ пивла счастіе въ лень выпуска окончивших курст воснитанавковъ видіть нь стінахі своих своего Архинастыря и принать вийсті съ нимъ участіе въ благодарственной молитві Господу повлучаю окончивія учебнаго года. Да вознаградить Господьсвоем любовію в милостію всіх в любищих вертограду духовнаго просвіщенія и благожелательных въ нему!

Ветриченный при вколи въ Семпнарію о.о. ревторомъ, писпекторомь, соборнымъ вифперемь, членомь Семвнарского Правленія отъ духовенства о. Обучнымъ п всеми преподавачелния семинарів. Высокопреоснященняйшій Владыка преподалы имъ благословене и напринился въ Семинарскій храмъ, гдь собрались воспитаннява трехъ старшихъ млассовъ и ученики образновой школы: Облачившись въ алтаръ въ архіорейскія одежды, Высокопреосвищенивацій Арсеній вишель на средніц трана, на вывонь, и св сонмомъ священнослужителей совершиль благодаритвенный моле бенъ. Внитное и осимскенное чтение на выпросф прединчинатель-: наго псилыя, отчетливое возглашение протодіанономъ моленій, стройное и растворенное грустью изие хора и наконець выржительное и умилительное проявношение Архинистыремъ воятласовъ в молитвословій провзводили на встух молищвиси сильное внечатявніе. Възменть молебна о протодіановъ возгласиль обычное многольтіе Цаствующему дому, Синтьйшему Правительствующему Сяноду, Выседоприосвященнай шему Арсевію съ его Вогопринимоюпаствою, начальствующимъ въ семинярів, учащимъ п учащимся, после чего все бывше въ хране предожились во кресту и получили опримение св. водою. Затамъ Владыка вощель вы затарь, разоблачелся, вышель на солею в обрателся мь тесно обружевшвить его, обончившвить курсь воспитавнивамъ съ глубико назндателинымъ и чреввычийно сердечно сказавнамъ словонъ. Слово: это, по своему обычню, говориль Влядыки экспроитемъ, безъпредварительной записи. Вследствіе этого ми лишены возможности: передать его здесь въ томъ виде, въ ваномъ оно вилилось язв. усть Владики, со вевмо темп преврасимии выраженими и сравненінив, ноторыми ораторъ украшаль рівчь овою, и по месбиедниосте должен ограничеться только наложением главивания мыслей. Воть что прибливительно товориль Владыка воспитанивамъ въ своемъ слова:

"Поздравляю васъ, возлюбленные юноши, съ окончаніемъ курса.

Мив иврастно, что нвисторые изъ васъ памереваются продолжить свое образованіе: въ выстихь учебныхь завеленівхь: ниме CIDEMATCH DOCTVIENTS BY AVEORATE RANGEMIN, HRISE BY VARBORCHICTS. Желаю вань полнаго успаха въ такихъ стремлениять в желаниять. Молю Вога в вадъюсь, что, вуда бы вы не поступили, вездъ полдер-BUTG TECTS & CARBY TOTO BRHEARNIS. KOTODOR BOCHETAJO BRCS. Волће же всего желаю вамъ тверде и невущимо сокранеть тв релягіозно, превственныя начала, въ которыхъ вы восрятывались п въ семинарыв и въ училить, да и въ родной семью. Начала эти, посвинции въ душе нашей и взлеления родителими. возрощенныя и укранцевныя духовно-учебными запеденіями, помогутъ вамъ, при случав поназать себи боршими, испорваниками E. BTO SHROTE, MOMETS SHIEL, MYSCHERAME SA BEDY, HADA H OTESOство. Вямъ самемъ вавъство, кикъ дукани настоящіе дин, вакъ много въ нашемъ обществъ колитъ имив вазличникъ бреднев. соблазновъ в лжеученій. Да хранать Господь вась оть нихь... Да и вань ли, получившемь весьми серьезное образоване, въ чемъ я убъдился присутствую у вась на резаменась, вамь ли, новто-DED. VERCHATECE EARBNU TO AMOVIONISME, BAND AD NOGRABATECE соблазнамъ в погружаться въ бездву тымы п лжв? Нетъ напротивъ, вы не только саме должны твердо держаться словесъ здраваго ученія и не соблавняться накакими нелфинма стремленіями в ложными мыслями, но и другихъ убъедать отваниваться оть этихъ имслей, унснить и представлять въ истинесть севть всь ухищренія и неправды людей здорадныхъ и вредныхъ. Да сохранать вась Господь цівномудренными въ правомъ ученів в вірными сынами Св. Церкви на вебраниомь вими пута!

- Что теперь инф овазать така эзь вась, воторые остатися здось въ евархів и будуть служить містной церкви? Отдохвувше немного, такъ канъ отдыхъ для васъ послів понесенныхъ усиленныхъ
занятій необходинъ в вполий естественень, вы снова принимайтесь
ва трудъ и прежде всего не оставляйте инвты: чатайте Слово
Божіе, творенія св. отновъ и учителей церкви, богословскія сочиненія. Въ семинаріи причевів предметовъ боліве или менію ограничено програмной; на свободів же ны вийсте полняю возможность заняться образованіємъ свовить посерьенной в восполнить
или расширить: свои богословскій свіддінія чтемісить такъ или
другихъ богословскихъ сечиненій. На на какомъ случай не терийте вы такъ знаній, которыя пріобрівля въ вінолів. Не выдыхайтесь! Помните, что въ ділів умственнаго развитія, просвіщенія
и образованія стоять не одинъ человінъ не можеть на одной и той

же ступени: кто не подвигается впередь, кто не развивается, тотъвсегда подвигается назадь, опускается. Затымь изучайте устаньперковный и непремыно практически, посыщия Храмь Вожій и принимая вы Вогослуженіи самов діятельное участіе. Читайте и пойте на влиросів. Чтеніе ваше, какь чтеніе людей образованныхъ, должно быть разуминив, осмысленнымъ. Многіе изъ вась хорошо изучали перковное пініе; пусть оби принимають на немъ діятельное участіе, обучая прихожанъ пінію. Какъ сладво бываеть сердну пастыря в каждаго присутствующаго въ храмі хриотіанина, вогда всё они единими устами славить и воспівноть тамъ всеблагого Господа! А это уже завелось во многихъ приходахъ на нашей Русю; есть это и въ нашей епархіи.

Не забывайте деле, возлюбленные юноши, в проповеденческой дъятельности. Не выпускайте пера изъ рукъ. Почаще пвинте наделеньный портения для народа и провеносите вть въ первы. на что вы по своему образованию имвете полное право. Въ этомъ дель, и уверень, каждый свищенных будеть способствовать вамь. такъ какъ дъло проповъде-долгъ пастыря в, проповъдуя въ Хран'в Божіемъ, вы будете помогать священняму въ выполнения его примой и святой обязанности. Пріучайтесь говорить и вмировизація. Живое слово дійствуєть на сердце сильніве внижнаго. Не думайте, что говорить випровизацію въ сельскомъ храмв для назидавін сельскихъ жителей-діво трудное. Смотрите на это проще: прочитайте вы внимательно разъ. два или три диевное Евангеліе или Апостоль, у вась ненепременно составится въ уме то, о чемъ можно разскавать слушателямъ; сделайте въ этому разсказу соответствущее правственное приложение, и у васъ выйдеть пригодное для простого народа поученіе. А случаевь для такого рода поученій въ сель бываеть много: то Господь посылаеть засуху, то продолжительные дожди, то наступаеть посвы, то жатых и т. д. Все это такіе случая, когда съ пользою для врвхожавъ можно сказать меогое. Какъ вамъ навъстно, въ настонщее времи особенно усилввается стремленіе къ открытію визбогослужебных собесіздованій. Принимайте вы и въ вихъ двительное участіе. Народъ нашъ и прежде имъль и особенно нынъ имъетъ сильную алчбу и жажду къ слушанію Слова Вожін, только въ прискорбію, часто не находиль да и теперь не всегда находить надлежащого удовлетворенія своимъ законнымъ желаніямъ в потребностимъ. Вследотвіе этого нередко бываеть, что яние простецы поддаются завлевательнымь рачамь лжеучителей и непривнанных проповёдниковх, легко склоняются

вые въ ваную лябо секту и удалаются отъ встиной Матепи-Меркви. На пастырять Церкви лежеть обнавиность, удовлетворять духовно правственимъ потребностимъ народа, и вы до овоего поступленій въ настыра можете помогать имъ въ исполненія этой обиванности. Въ селахъ между утреней с литуриой всегда бываетъ ADONESTORS, ROMA ADRATS HAR CAYESTS ASSOCIATE MAR OTHERS. ляеть требы прихожения. Въ это время, особонно детоив. оградь нервовной можно вваьть группы людей. Не завитыть нвканомъ дъломъ. Вотъ вамъ и удобный случай прочитать или разсвявать народу что либо религіозное, поучительное, Завсь вы можете сразу приложить къ делу те знанія, которыя вы въ семниярін и въ учильштв. Говорю все это по собственкому овиту. По этому же овиту знаю в свидетельствую вань о необывновенной любви прихожань въ детимъ свищенно в служителей, провикнутымъ духомъ церковности в прилагающемъ хоть малую заботу о просвещения темыхъ людей. Но Боже сохрани васъ уклониться отъ Вогослуженій, и заниматься чтеніемъ стот вонотребения и такем сможеро имения и синростопон стания духъ, которымъ запечативам вы нь своемь восмитанія и обученів. Вы должны поминть, что вамъ придетси быть пастирами Цервви. что поэтому вемъ необходимо держаться твердо духа религознаго, нерковнаго, необходимо развивать и укранилать его нь осов, и что главнымъ средствомъ къ втому служить деятельное участіе въ релегіозной жезна народа

Многіе изъ васъ до поступленія въ сященники будуть школьяыми учителями. Помните, что эта должность высокая, почетная и овитая! Объ этомъ иногопратно сводътельствовалось в свидьтельствуются высшинь начальствонь. Высоко ценинь и уважаемь учитель въ средъ простого народа, если онъ съ любовію и искренностію отвосится нь своему живому в свитому ділу. Народъ вашь мало разработанная почва, но тучная и злачнав. Задача школы состоить въ томъ, чтобы дътей народа, эти злава, произросшія на навъ народной, воспатать въ любан и преданности въ св. Церкве, въ духв ролигіовномъ. Везспорно, это высокая задача для учителя! И вто изъ насъ не умилался сердцемъ, видя и слыша восторогъ родителей престыянь, когда сынь икь или дочь участвуеть вы чтенін в пънів на клирось! Вольшое вліяніе ниветь виниательный къ своему делу учитель и на все общество, на весь народъ въ приходъ. Какъ то обикновенно случается, что такого учителя всегда приглашають принимать, и онъ вримимаеть живое участіе BE REBRE HE TOLLED CHORKE VACHERORE, HO E DOLLTCACE HIE. BO всёхъ ихъ радостикъ и печиликъ, и насбороть, не бываеть на сель ни почета, ни уважения къ тому учителю, ноторый холодно и съ небрежениемь относится къ своему святому дёлу. Эго я могу подтвердить вамъ указаниемъ на насколько примъровъ мастной завишей, казан, очевищемъ которысъ ина пришътъ быть очень неправа. Да не будете вы прескими на эрихъ учатичей.

Впрочемъ, возлюбленные юноши, будете ли вы пока еще жить въ семь в родителей и родственнивовъ, будете ли вы учить детей въ пролихъ, помнете, что главное и важифилее ваше служение-священническое. Всически готовтесь къ нему. Не обращайте внимамія на тр напеканія, какія нередко приходется слышать о лецахъ духовимъть. Одежда священип ческая - почтенивищая одеждя, звание священника высокое звавіе, в служеніе священняческое-устроеніе сноем вванаго саясенія в спасенія ближнихъ-величайшее служеніе. Помните, что, въ словъ Евангельскомъ, пастыри церкви называются светильнивами міру и соліго земли. Да сподобить же васъ Господъ Богъ, по обраву Сына Его единороднаго и св. Его учениковъ, быть свътомъ истиннымъ, просвъщающимъ, освящаюнівмъ и украпляющимъ за добра всибаго человава, котораго вы будете призваны пасти. Благословение Господа да будеть на васъ Того благодатію и челов'я волюбіемъ всегда, ими в присно и во въки въковъ. Аминьа.

По окончании своего паставления окончившамъ курсъ учения воспитаннивамъ, Владыка благословилъ каждаго изъ пихъ иконой и молитвенникомъ и св. Евангеліемъ послѣ чего преподалъ всѣмъ общее благословение и вышелъ изъ храма, сопровождаемый громжимъ пѣніемъ всъ полла эти, деспота. Всѣ бывшіе въ храмѣ начальствующіе въ Семинаріи, учащіе и учащіеся проводили Владыку до подъёзда съ искреннимъ вожеланіемъ ему многихъ лѣтъ за тотъ трудъ любви, который онъ проявилъ по отношенію къ Семинаріи.

## объявленія

# Учитель пѣнія и регентъ

Озургетскаго Духовнаго Училища г. Кунда, имъющій свид'ьтельство объ окончаніи курса въ Придворной капеллъ, желаетъ перемънить мъсто.

**Адресъ**: Великій Бобрикъ, Сумскаго увзда, Харьковской губ. Филарету Яблоновскому.

# ФАБРИКАНТЪ ЦЕРКОВНОЙ УТВАРИ

ТОРГОВАГО ДОМА

# АНДРЕЯ ЗАХРЯПИНА СЫНОВЬЯ.

Имью честь довести до свыдыния г.г. покупателей въ нашихъ магазинахъ.

I.

#### B<sub>L</sub> Mocket

Никольский ул., верхніе торговые ряды №№ 82, 155, 156, 227, 228, 229. II.

#### Въ г. Воронежѣ

Московская ул., противъ Духовной Консисторіи. Магазинъ открытъ съ 1-го октября 1902 г.

III.

Въ приприятъниюгородокой по моссъ противъ

флаговъ. Въ Вологде и Ро-

стовъ Ярославской губ.

Всегда имъется полный и большой выборъ всей церковной утвари лучшаго издълія, художественной работы, собственной фабрики, всевозможныхъ размъровъ и рисунковъ какъ-то: паникадила, люстры, подсвъчники, лампады, хоругви, запрестольных иконы, евангелія, кресты, сосуды, ковчеги, вънцы, металлическія свъчи, чапи водосвятныя, плащаницы, гробницы, иконы, нарча для облаченіи и пр. и пр., также выъются и серебряныя вещи 84°, в. также принимаются занавы на всевозможную церковную утварь, металлическія, такъ равно и серебряныя веще 84° и ризы на иконы, одежды на престолъ и жертвенники, царскія двери, кресты на главы, и ръщетки по сомеф и пр. и пр., какъ начно, также и заочно, посредствомъ переписки.

По требованию при заказъ, Торговый Домъ висылаетъ смъты и рисунки, а также въ случав надобности высылается довъренный, для лич-

ныхъ переговоровъ и принятія заказа,

Принимаются всякаго рода починки и ремонтированіе старых в вещей церковной утвари золоченіе и серебреніе исполняются въ точности безъ замедленія.

Цізны на церковную утварь существують одинаковыя какъ въ Московскомъ магазина, также въ Воронежскомъ магазина и ярмаркахъ.

При заказъ и покупкъ товаровъ для небогатыхъ храмовъ, дълается

разсрочка въ платежъ.

Фабрика наша существуеть болье 50 льть и имьеть при себь около 500 человькь мастеровь, благодаря лучшаго производства вырабатываемых вь ней предметовь и усовершенствованія, всьми необходимыми средствами, для выработки церковной утвари, скораго и аккуратнаго исполненія заказовь, пріобрыла самый громадный кругь г.г. покупателей и заказчиновь. Фабрика и главная контора въ г. Переяславль Засльскомъ Влад. губ.

При выписка товарова, просима обозначать адреса, чреза кого посылать товара, по желазной дорога, до какой станции, или чреза кон-

тору и адресъ почтовый.

Льстимъ себя надеждою, что Вы не оставите насъ своимъ благоскионнымъ вниманиемъ, а также и посъщениемъ нашихъ магазиновъ въ Москвъ и гор. Воронежъ.

Торговый Домъ Андрея Захряпина С-вья.

# листокъ

A.F.H

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Высочаймія награды.—Опреділенія Святіймаго Свида: 1) Разъвсненіе относительно сбора въ пользу казни съ причтовъ, не получающихъ казеннаго содержанія в 21 о льготі иносословнить окончившимъ курсъ воспитанникамъ семинаціи, которые поступають на должность учителей церковно-приходскихъ школъ.—Отъ Училищнаго Совіта при Святійшемъ Синодії: разъясненіе нікоторыхъ ведоумінныхъ вопросовъ въ церковно-школьной практикъ.—Отъ Карьковской Духовной Консисторіи.—Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищваго Совіта.—Отъ Правленія Братства Св. Великомученнцы Варнары.—Разрядний списокъ воспитанниковъ Харьковской Духовной Семинаріи. В 1902—1908 уч. г.—Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи. Списокъ воспитанниць Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища за 1902—1903 уч. г.—Краткій отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальныя извіщемія.—Извістія и замітки.—Объявленія.

## Высочайшія награды.

Списокъ лицамъ, кои Всемилостивѣйше пожалованы, къ 6 мая 1093 г., медалями, съ надписью "за усердіе".

Для ношенія на шев, серебряною, на Аннинской лентю староста церкви с. Млинвовъ, Ахтырскаго увада, крестьянинъ Маркъ Рахмановъ.

Для ношенія на груда: золотыми: на Аннинской лентт попечетельница церковно-приходской школы г. Валокъ Марія Снюсаревская; на Стапиславской ленть: староста церков с. Янкова-Рога, Ахтырскаго увяда, крестьянни Тимовей Кривошеев, крестъянина с. Иванова, Вогодуховскаго увяда, Семень Зміевскій, староста церкви слободы Котовой, Волчанскаго увяда, крестьянниь Ивань Таволжанскій, попечитель вольновской церковно-приходскей школы в луговской школы грамоты, Вогодуховскаго увяда, запасный унтерь-офицерь Янь Микаст, нопечительница лебединской, при Николаевской церкви, церковно-приходской школы Евдокія Люсикова, староста церкви слободы Мерефы, Харьковскаго увяда, крестьянни Иванъ Воронько; серебряными: на Александроской ленть учительницы церковно-приходских школь: Двуркчанской, Кунянскаго увяда, Антонина Лукашева в Берецкой, Змієвскаго увяда, Наталья Крутьева; на Аннинской ленть: старосты церквей: села Быгородка, Духовщинскаго уйзда, крестьянинъ Андрей Тихоновъ, с. Ивановки, Изюмскаго уйзда, крестьянинъ Емельянъ Носаковъ, слободы Бйлаго-Колодевя, Волчанскаго уйзда, крестьянинъ Емельянъ Погорълый; на Станиславской лентю: староста церкви с. Журавнаго, Ахтырскаго уйзда, крестьянинъ Емельянъ Дубиненко.

## Опредъленіе Святьйшаго Синода.

I. Отъ 18 марта—5 мая 1903 года за № 1367, о разъяснения нѣкоторыхъ вопросовъ относительно взимания установленнаго Высочайще утвержденнымъ 3 июня 1902 года митинетъ Государственнаго Совята особаго въ пользу казны сбора съ причтовъ, не получающихъ каземнаго содержания.

По указу Его Императорскаго Велечества, Святветій Правительсвичний Суволь слушали: превложение Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, отъ 7-го марта сего года № 7346 о разъясненів вткоторыхъ вопросовъ относительно ввиманіи установленнаго Высочайше утверджденнымъ 3 іюня 1902 года мивніемъ Государственнаго Совіта особаго въ пользу казны сбора съ причтова, не получающихъ казеннаго содержанія. Приказали: Разсмотріввъ настоящее предложение, Святейшій Сунодъ, согласно отзыву Департамента Государственнаго Казначейства и завлюченію Хозяйственнаго Управленія, признаетъ необхдимымъ преподать по духовному въдомству на нижеприведенные вопросы слъдующія разъясненія: 1) по вопросу: следуеть ли производить установленный въ пользу казны сборъ со всъхъ не получающихъ казеннаго содержанія причтовъ безъ исключенія, вли же только съ тіхъ членовъ причтовъ, которые занамяють штатныя міста. Въ виду того, что, но ст. 1 Высочайше утвержденнаго 3 іюня 1902 года устава о пенсіяхъ и единовременныхъ пособіяхъ священнослужителямъ и псадомщикамъ епаркіяльнаго вътомства, право на полученіе пенсін вли пособія взъ вазны нифють лишь штатные священнослужители и исаломщики, слъдуеть производить взиманіе помявутаго сбора лишь съ членовъ причтовъ, занимающихъ штатныя мъста. 2) Следуеть ли освобождать отъ сего сбора техъ священноперковнослужителей, которые получають содержание изъ казны, но по сметамъ не духовнаго, а другихъ ведоиствъ, направеръ Министерства Финансовъ, въдомства учрежденій Императрицы Марін в пр., а также подлежать ли этому сбору священноцерковнослужители, занимающіе, кромф месть (безь казенняго содержанія) при церквахъ различныхъ учебныхъ заведеній, еще законоучительскія должности въ тъхъ заведеніяхъ и пользующіеся вазеннымъ содер-

жаність по этимь посхіднимь дожностимь. Вь виду того, что. по ст. 3 Высочайши утвержденняго Устава, священноперновно-СЛУЖЕТСЛЯМЪ, ВЫСЛУЖЕВШИМЪ ПОЯСІВ НА ОПАВХІВЛЬНОЙ И НА КАКОЙ либо другой служби, предоставляется право получать ту пенсію. воторан обажется для нехъ выгодеве, представляется необходемымъ, чтобы какъ служба епаркіальная, такъ и служба по другому ведоиству, съ особыми пенсіонными правами, была оплачена вычетами независимо одна отъ другой, какъ это, напримъръ. установлено для гражданских чиновниковъ, которые, въ случав занятія нівскольких дожностей съ правами на пенсію, уплачивають вычеть въ пенсіонный капиталь по всемь этимь должностямъ. Посему священнопервовнослужителя, получающіе содержаніе изъ казны по смітамъ не духовнаго, а другихъ какихъ либо въдоиствъ в пользующеся правонъ на пенсію по правиламъ этихъ последнихъ ведомствъ, равно в священноцерковнослужители, занимающіе міста при церквахъ учебныхъ заведеній (безъ содержанія) и, сверхъ того, законоучительскія должности въ техъ же заведеніяхъ, помено установленныхъ °/0°/0 по д'яйствующимъ въ техъ въюмствахъ в завеленіяхъ пенсіоннымъ Уставамъ, должны уплачивать также и установленные закономъ 3-го іюня 1902 года вычеты съ священноцерковнослужителей епархіальнаго в'ядомства. 3) Следуеть-ли взимать помячутый сборь съ священноцерковнослужителей, получающихъ жалованье отъ городскихъ думъ, напримвръ, на столичныхъ загородныхъ кладбищахъ, отъ земствъ в т. п. источниковъ. Таковые священноцерковнослужители обязаны вносить въ пользу казны сборъ въ размърахъ, установленныхъ закономъ 3 іюня 1902 года, т. е. священники по 6 р., діакопы по 3 р. в псаломщики по 2 р. въ годъ, независимо отъ того. производится ли изъ ихъ содержанія вычеть въ городскія или земскія средства, такъ какъ пособіе вли пенсія изъ средствъ городскихъ или земскихъ, какъ сумиъ частныхъ, а не казенныхъ, могуть быть назначаемы имъ независимо отъ казенной пенсіи за епархіальную службу. 4) Должны ли подлежать этому сбору тъ свищенноцерковнослужители, которые, занимая мъста при церввахъ и не получая по нимъ жалованья отъ вазны, въ то же время получають пенсію за прежнюю службу, напримірь, по дуковно-учебному въдомству. По прежнему симслу закона (п. И Высочание утвержденняго 8-го іюня 1902 года межнія Государственнаго Совъта), съ такихъ священноцерковнослужителей следуетъ производить сборъ въ установлениять разміврахъ. 5) Въ накомъ размёрё следоть ванмать сборь съ неполучающель содержанія

оть нашы: а) свищенивлять на діавонсвить вакансіять и) діаконовъ на пенломинчесвить вакансіять и и) діаконовъ на пенломинчесвить вакансіять и и) діаконовъ на пенломинчесвить вакансіять и и) діаконовъ на пенломинческить вакансіять чо, сомасно ст. 17-й Высомийни утвержденняго пенсіонняго устава, свищанняки, со- етомийе на діавонскить вли исалеминческих вакансіять, иміноть право на молученію міскомскить вли пелломинческих окладовъ невсій, а діавони на перломинческой вакансів—исаломинческих окладовь, сь лиць первой матегоріи надлежить взимать сборь—какъ съ діаконовъ, т. е. по 3 руб. въ годъ, а второй и третьей категоріи—какъ съ перавонинняковъ, т. е. по 2 р. въ годъ.

П. 675 2—18 мая 1968 г. за 2656, объ совобождение стъ ужиты делга духовному въдомотву за обучение въ семинария такъ изъ окончившихъ курсъ иносословныхъ восинтанниковъ семинарий, которые поступили на должности учителей дерковно прикодомихъ мислъ.

По указу Его Императорского Величиства, Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушаль: предложенный Г. Суводальнымъ Оберъ Прокуроромъ, отъ 28 минувшаго апраля № 632, журналъ Учебнаго Комитета за № 177, съ заключениемъ Комитета, по возбужденному правленіемъ Разанской духовной семинарів вопросу объ освобождения отъ уплаты долга духовному въдомству за обученіе въ семинарія тіхъ изъ окончившихъ курсъ иносословныхъ воспитанниковъ семинарій, которые поступили на должности учителей церковно-приходскихъ школъ. Приказали: Разсмотравъ настоящій журналь Учебнаго Комитета, Святьйшій Сунодь опредівляеть: разъяснить правленіямъ Рязанской и прочихъ духовныхъ семпнарій, что службя пносословных воспитанниковь духовных в семинарій въ должностихъ учителей церковно-приходскихъ школь подлежить зачету въ уплату долга таковыхъ воспитанниковъ духовному въдомству за обучение въ семинариять на тъхъ же основаніять, на которыхь, по Суподальному опредвленію 25 мая-8 Гюля 1878 года, засчитывается таковая же служба семинарскимъ воспитанникамъ въ уплату долга за вхъ казенное содержание въ семвнаріяхъ, т. е. чтобы важдый годъ службы въ означенныхъ должностихъ засчитывался за два года обученія въ семиварів.

## Оть Училищнаго Совъта при Святьйшемъ Сунодъ.

 Н'воторые спартіальные учелещные сов'яты п сов'яты первовноучетельских мисль обратились ва Учелещный при Свять мнемь Сунодів Сов'ять съ ходилайствомъ о раввиснени немесл'адующих вопросови, вызываемихъ въ перковно-шеольной правтика правинечень Выправии учержденого 1 апраля 1902 года положенія о первовнихъ школахъ: 1) дошинь ле бить производаць всимчанія учащнися въ первовно-учательскихъ швелахъ при перавода ихъ изъ едного влисса въ другой; 2) должны на производиться выпускным испытанія учащнися въ первовно-учательскихъ щколахъ изъ всего пурса сихъ школь, вли-же тольне изъ предметовъ, положенныхъ по программ'я посл'ядияго сурса школахъ нужно смичеть окончившимъ курсъ съ отлицемъ (ст. 56 Высочайши утвержденняго 1 апраля 1902 года положенія о церковнихъ школахъ).

Въ разъяснение означеныхъ вопросомъ, Училищный Совыть при Овятьйшемъ Сукодъ, журнальнымъ овредъленіемъ, отъ 24 марта -- 22 ааръля 1908 года за № 844, утвережденнымъ г. Сунодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, постановиль: преводать циркулярно чрезъ пропочатавіе въ "Перковнить Видомогить", ещерківльнимъ училещнымъ совътамъ в совътамъ церковно-учительскихъ школъ немесявдующія укаванія: 1) учащіеся въ нервовно-учительскихь школахъ, при переходъ изъ одного класса въ другой, должны подвергаться по встиъ предметанъ переводнымъ испытаніямъ, производимымъ совътама сикъ чински: 29 Сметрускныя испытанія учащимся въ церковно-учичельскихъ шислевь должим дроналодеться по програмамив последение куров месям и в) окончившама курсь въ церковно-учичельскить школахъ съ отличіемъ следуеть признавать темь изъ учищихся, которые на переводныть в выбускамуь велытанінуь получать но всёмь предметамъ учебняго курса бальы не наже 4, а въ среднемъ выводъ не mento 41/2

## Отъ Харьковской Духовной Конеисторіи.

Въ виду изкоторых соображеній Харьвовская Дуковная Консисторія объвляєть для сведёнія дуковенства енархів, что за печатные цоркулярные указы, разсылаемые причтамъ, извиается Консисторію плата въ томъ разміріт, нь какомъ такован будеть обозначаема на первой страниції самаго циркулира вилзу текста.

## Отъ Харьновскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта.

Карьковскій Епархіальний Совіть, согласно журнальному постановленію своєму, утвержденному Его Високопреосвященствомь імпи 9 дня сего 1903 года, симъ обънклисть лицамъ, желающамъ пріобрісти званіе учителя вли учительницы церковне-приходской школы по установленному исвытанію, чтобы она, аредварительно явки на таковое испытаніе, въ теченіе потребнаго времени прав-тически усвояли пріємы начальнаго обученія путемъ дичнаго участія въ занятіяль съ учащимися въ м'естамить церковно-при-ходскихъ школать и о времени, проведенномъ за этимъ д'яломъ, а равно и о степени правтическиго усвоенія дидактическихъ пріємовъ доставляли удостов'єренія зав'йдующихъ школами въ м'еста производства испытаній.

## Отъ Правленія Братства Св. Великомученицы Варвары.

Правленіемъ Братства въ засівданія 5-го ійни с. г. сділано сліфдующее постановленіе, утвержденное Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвященній шимъ Арсеніемъ Архіанископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ: О.о. благочиннымъ, протоіеремиъ Василію Никольскому, Василію Алековевскому и Григорію Понову, съ особеннымъ усердіемъ потрудившимся въ сборіз пожертвованій на пользу Вратства, выразить глубокую благодарность за ихъ сочувственное отношеніе къ Братству.

## РАЗРЯДНЫЙ СПИСОКЪ

воспитанниковъ Харьновской Духовной Семинарім, составленный послѣ годичныхъ испытаній за 1902—1903 учебный годъ

6-го класса.

## Окончившіе курст Семинаріи.

Разрядь 1. 1. Виталій Якубовичь, Евгеній Богуславскій, Владиніръ Недохлівбовь— награждены медалями, Сергій Филиппенко— награждень книгою; 5. Викторъ Дмитровскій, Веніаминь Платоновь, Василій Бесіда, Илья Рахмань, Георгій Ястремскій; 10. Василій Жуковь, Григорій Артемьевь.

Раряда 2. Леонидъ Лазаревъ, Сергъй Крыжановскій, Николай Любарскій; 15. Аристархъ Сильнанскій, Викторъ Знаменскій, Яковъ Роменскій, Иванъ Рубинскій, Стефанъ Давиденко; 20. Анатолій Яновскій, Оедоръ Гончаровскій, Стефанъ Любарскій, Константинъ Новицкій, Иванъ Заводовскій; 25. Василій Ладенковъ, Николай Залуговскій, Евгеній Сапухинъ, Иванъ Линпцкій, Алексьей Власовскій; 30. Оедоръ Вербицкій, Димитрій Грызодубовъ Константинъ Косьминт, Евгеній Німчиновъ; Григорій Яповскій; 35. Иванъ Вранловскій, Алексьй Воскобойниковъ, Александръ Колесниковъ, Александръ Молодыхъ, Петръ Рубинскій; 40. Иванъ Власовъ, Михаилъ Капустинъ, Василій Стадниченко, Григорій Шишловъ; 44. Николей Хижьяковъ.

#### 5-го класса.

### Переведены въ 6 классъ.

Разрядь 1. 1. Григорій Мякшинь, Ивань Паншинь, Константивь Шебатинскій—награждены вингами, Ивань Власовскій; 5. Григорій Пипенко, Григорій Рождественскій, Яковь Приходинь, Цетрь Поновь, Ворись Осдоровскій; 10. Асанасій Капустанскій, Петрь Роменскій, Павель Гораннь.

Разрядь 2. Алексей Виноградовь, Михаиль Николаевскій; 15. Василій Григоревичь, Веніаминь Ревскій, Алексей Новицкій, Яковь Артюховскій, Николай Эвенховь; 20. Митрофань Вербицкій, Ивань Лобковскій, Михаиль Пантелеймоновь, Оедорь Хорошковь, Яковь Христіановскій; 25. Сергей Якубовичь, Яковь Шебатинскій, Александрь Щербина, Левь Яковлевь, Яковь Григорьевь; 30. Савва Доброницкій, Митрофань Смирнскій, Пантелеймонь Бутковь, Іона Павловь, Анатолій Чернявскій; 35. Павель Чефрановь.

Допущены ко переэкаменоско посло канинуло: Александръ Анисимовъ, Наколай Наколаевскій, Иванъ Протоноповъ—по литургиві, Иванъ Петровъ—по латинскому изыку; 40. Алексій Рубинскій—по практическому руководству для пастырей, Павелъ Четвериковъ—по церковной исторій, Семенъ Корнильевъ—по литургикі и церковной исторій.

Уволень изв семинаріи по малоуспъшности 43. Наволяй Ми-

#### 4-го класса.

## Переведены въ 5 классъ.

Разрядь 1. 1. Григорій Тычининь—награждень книгою, Семень Василевскій, Яковь Леткинь, Алексьй Николаевко; 5. Владимірь Евенмовь, Владимірь Кипріановь, Александрь Пигуль, Николай Юшковь.

Разрядь 2-й. Сергей Чернявскій; 10. Иванъ Понировскій, Гавріилъ Поповъ, Даніилъ Стесенко, Михаилъ Макаровскій, Еценмій Зологаревъ; 15. Николай Ястремскій, Андрей Льпскій, Александръ Федоровъ, Алексай Петраковъ, Антоній Поповъ; 20. Димитрій Ольякъ, Николай Федоровъ, Иванъ Жуковскій, Димитрій Исиченко, Илья Кіяновскій; 25. Алексай Торанскій, Анатолій Шиповаловъ, Михаилъ Григоровичъ, Наколай Матваенко, Семенъ Важеновъ; 30. Георгій Грековъ.

Допущены из пережваменоски посли канмисуль: Автономъ Жуковъ, Сергва Лядскій, Иванъ Момпровъ—по философін, Константинъ Золотаревъ; 35. Стефанъ Петровъ—по латинскому языку, Сертва Анисимовъ—по латургикъ и греческому изыку, Сергъй Васильевъ—по греческому и латинскому языкамъ, Иванъ КамышавъӨедоръ Косьминъ— по греческому авыку; 40. Петръ Дорошенко по церковной исторіи и философіи, Ослоръ Бородаєвъ— по философіи и сочиненію.

Оставлены на повторительный курся от том же класст: Навель Краснокутскій, Александрь Сапухинь, Грагорій Чугаевь по болізни; 45. Александрь Данковь—по напуснічности.

Уволены из Семинаріи: Александръ Евецкій, Константинъ Вемлянскій; 48. Николай Чарторимскій.

3-го нормал. класса.

Переведены вт 4 класст.

Разряда 1. 1. Арсеній Головчанскій Николай Хорошковъ награждены книгами.

Разрядь 2. Василій Филеппченко, Владиніръ Бълисвъ, 5. Владиніръ Михайловскій, Иванъ Оедоровъ, Василій Алферовъ, Георгій Степурскій, Виталій Толмачевъ, 10. Василій Крыжановскій, Тимонъ Смирнскій, Димитрій Яновскій, Тихонъ Любицкій.

Домущены из пережавменовии посли женикуля: Внадиніра Согина—по гражданской всторів; 16. Аленсавдра Сімпрскій— но церковной исторів, Михапла Хижникова—по сочиненію, Михапла Нарожный—по логиків и сочиненію, Михапла Соколовскій— по щерковной исторія и гражданской исторів, Амарий Никомаєвскій по сочиненію и церковному пінію; 20. Ивана Попова—по логиків и церковному пінію, Илларіона Даякова—по математиків, гражданской исторія и церковному півнію.

Оставленя на повторительный курся въ томя же классъ 22. Илья Червонедкій.

**3-го паралл. класса.** *Переведены вз 4 класса.* 

Разряда 1. 1. Миханлъ Чернивниъ-награжденъ вивгою.

Разрядт 2. Алексій Вардаевь, Гаврівль Добрецвій, Леонидь Якубовичь; 5. Стефань Алексівевь, Павель Дейнеховскій, Василій Петинь, Іона Ладенко, Андрей Насідминь; 10. Сергій Осдоровь, Александрь Олейниковь.

Допущены из перезизаненовии посли нанищая: Захарій Стрільцовъ— по церковной исторіи, Андрей Добрецкій, Николай Никотинь; 15. Александръ Эллинскій— по шакомичикі, Борись Кінбулевскій— по церковной исторіи и греческому изыку.

Оставлены на повторительный курсь вз том эне класси: Григорій Цыбулевскій-по болівни, Нивопай Григодубовь—по малоусившности.

Усолена иза семинаріи по перезоди на 4 пласся 19. Аленсандръ Торанскій.

2-го нормал. мласса.

Переведены в З класкъ.

Разряда 1. 1. Леонидъ Любицкій, Аленсандръ Базийсьнаъ, Аленсандръ Запороженко, Петръ Лысенко; 5. Петръ Суховъ, Аленсандръ Слюсаревъ.

Разряда 2. Павеля Проскурниковь, Александры Иннован, Николай Евтушенко; 10. Петръ Жебиновъ, Винтеръ Беродаевъ, Владиніръ Добрецкій, Винтеръ Сергвевъ, Гритерій Слоневскій; 15. Константинъ Архангельскій, Николай Иннововъ, Павелъ Чернировскій, Гритерій Быковцевъ, Димотрій Селезневъ; 20. Петръ Измийловъ, Николай Пономаревъ.

Допущены из перезизаменность посль наникуль: Филадельфів Валановскій, Авдрей Вувненовь, Викторь Рубинскій; 25. Павель Сапухинь,—по литинскому наыку, Левъ Бранловскій—по свищенному писанію в латинскому наыку, Георгій Твердохлібовь—по матенатиків и церновному нівію, Александръ Тановесть—по сложесности в греческому наыку.

Оставлены на повторительный курст вт томт же класст: Иванъ Нантелейноновъ—по бользии; 30. Николай Врыжановскій, Леонидъ Малиженовскій—по малоуспішности.

Уволены изъ Семинаріи: Андрей Ведринскій, Виталій Григорьевскій; 34. Аркалій Яблонскій.

2-го паралл. класса.

Переседены в 3 класов.

Разряда 1. 1. Константинъ Гревитирскій, Григорій Евенмовъ, Иванъ Стахевичь.

Разряда 2. Константинъ Оглоблинъ; 5. Сергъй Владиновъ, Стефанъ Левадний, Константинъ Лидскій, Иваль Матафевъ, Александръ Поповъ; 10. Александръ Семеновъ, Александръ Артоковскій, Иванъ Павловскій, Миханлъ Дзюбановъ, Владиміръ Андроскъ; 15. Александръ Гордъенко, Александръ Полиниций, Василій Фелеровъ

Допущены во перезнашеновки после наникуль: Сергва Бутмевачь—по церковному вънко, Андрей Даюбановъ; 20. Махачлъ Чугаевъ—по латинскому языку, Стефавъ Даюбановъ, Василій Жумевокій, Петръ Сополовскій—по математикі, Владмиірь Мухинъ но гранданской всторін в латинскому намку; 25. Георгій Платоновъ—по преческому в латинскому намкить, Наколай Скубачевскій—по математикі, словесности и церковному пінію. Оставлень на повторительный курсь во томы же классь по малоуспышности 27. Владвиірь Базвлевачь.

#### І-го нормал класса

### Переведены во 2 классв.

Разряда 1. 1. Александръ Стръльцовъ, Іосифъ Стефановъ—награждены книгами, Иванъ Гавриловъ, Николай Шебатинскій; 5. Геннадій Безугловъ.

Разрядь 2. Стефанъ Горошко, Павелъ Безугловъ, Анатолій Сильвянскій, Анатолій Шебатанскій; 10. Грагорій Гораннъ, Семенъ Насідвинъ, Димитрій Рудинскій, Амеросій Браснопольскій, Александръ Власовъ; 15. Яковъ Матайевъ, Николай Тугариновъ, Алексій Никитинъ, Василій Новицкій, Владиміръ Сікирскій.

Допущены ко пережаменовки посль каникуло: 20. Николай Бородаевскій, Алексій Ильинскій—по священному писавію, Алексій Гусевь. Димитрій Крохатскій—по греческому языку, Павель Трегубовь; 25. Өедорь Сулима— по латинскому языку, Косьма Щелоковскій—по латинскому языку, Иванъ Бородаевскій—но математикі, Владимірь Білогорскій—по священному писанію и гражданской исторіи, Василій Рудинскій—по греческому в латинскому языкамь в церковному півнію.

Оставлены на повторительный курст: 30. Алексъй Сильванскій—по бользии, Викторъ Андреевъ, Миханлъ Косагевскій, Николай Петровичъ, Тихонъ Торанскій; 35. Миханлъ Чернявскій, Иванъ Эннатскій—по малоуспышности.

Уволены изъ Семинаріи: Винторъ Динаревъ; 32. Иванъ Рудинскій.

#### 1-го параля. класса. Переведены во 2 класса.

Разрядз 1. 1. Николай Иванущенко, Сергей Иванущенко—награждены внигами, Иванъ Гилуновъ, Иванъ Касыновъ; 5. Тимосей Динтріевъ, Иванъ Ладный, Алексей Лонгинонъ, Данівлъ Пантелеймоновъ.

Ризряда З. Евгеній Жуковъ; 10, Александръ Мегуленъ, Василій Платоновъ. Темовей Артюховскій, Михаплъ Яновскій, Яковъ Евтушенко; 15. Николай Матвість, Петръ Рубинскій, Михаплъ Торанскій, Давіплъ Ястремскій, Николай Вербицкій; 20, Павелъ Новицкій, Оедоръ Степурскій.

Допущены из переэкзаменовки послы каникуль: Глівов Голяко-Захаржевскій, Гаврівль Оедоровскій—по гражданской исторів, Александръ Крінжановскій; 25. Василій Рубинскій—по греческому языку, Сергій Ильинскій, Иванъ Лукашевъ—по сочиненію, Владаміръ Браиловскій—по греческому и латинскому языкамъ, Андрей Новомірскій—по математиві и латинскому языку; 30. Ипполнть Швидовъ—по священному висанію, гражданской исторів в церковному швию, Гаврінль Грузовъ—по гречесному и латинскому языкамь.

Оставлены на повторительный курст вт том же класст по малоуспъшности: Евріонъ Алексвевь, Алексвії Висанскії, Леонтій Жуковскій; 35. Николай Молочковскій, Николай Подлуцкій; 37. Алексвії Татариновь.

## Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

I.

Правленіе Семинарів доводить до свёдёнія родителей и опекуновъ носпитанниковъ Семинарія, а также всёхъ вновь поступающихъ бъ Соминарію слёдующее:

- 1. Прісмине завамены для поступленія во всё классы Семинарів и переводные для воспитанивовъ Семинарів, неудостоєнныхъ перевода въ следующіе классы, будуть начаты въ настоящемъ году 20, а классныя занятія 31 августа.
- 2. Окончившіе курсь въ духовных училищах Харьковской Епархіп, желающіе поступить въ первый классъ Семинарів, должны подать о семъ прошеніе въ 15-му августа на имя о. Ректора Семинарів и будуть подвергнуты пов'врочному испытанію устному по церковно-славянскому языку, катихизису, греческому языку и арнометик и письменному по русскому языку, а не окончившіе курса въ сихъ училищахъ будуть экзаменуемы по всёмъ предметамъ 4 класса духовныхъ училищъ. (См. росписаніе).
- 3. Всв поступающія въ Семинарію лица свътскаго званія обязаны внести плату за обученіе впередъ за весь годъ 40 руб. или за полугодіе 20 руб., безъ чего не будуть приняты въ Семинарію.
- 4. Всё воспятанняви Семвнаріи, желающіе быть принятыми на казенное содержаніе, или получить пособіе изъ епархіальныхъ сумиъ, кром'є сиротъ духовнаго званія, уже состоящих на казенномъ содержанів, должны подать о семъ прошеніе на имя о. Ректора Семвнаріи непрем'єнно къ 1 августа сего года съ приложеніемъ благочинническаго удостов'єренія о б'єдности, въ коемъ должно быть описано имущественное состояніе отца и составъ его семейства съ указаніемъ, сколько д'єтей и на чей счеть воспитыватются въ дуковно-учебныхъ заведеніяхъ.
- 5. Воспитанния, не принятые на казенное содержаніе, должны быть пом'вщены въ семинарскомъ общежити со взносомъ 120 р., а нносословные 180 руб. въ годъ. Эта плата должна быть вноси-

ма не претямъ: жъ 1 сентября, къ 15 ноября и нъ 1 нарта намдый ранъ по 40 руб., а итъ неососленнить....но 60 руб.; кремъ тего аст вновь поступающе своенентием уневнии обязани внести звоному Семинаріи единовременно на все время обученія въ Семинарія 15 р. на первоначальное обзаведеніе и 5 руб. на пріобрътеніе учебниковъ.

6. Всё воспитаннями Семинаріи обязаны вмёть форменную одежду установленнаго образца безъ всякить отступленій. При завазв для казеннокоштныхъ воспитанниковъ суконная форменная пара обходится въ 17 р., будничная въ 7 р. 75 к., фуражка въ 1 р.; по этой же цвив кожетъ быть заказываема одежда и для желающихъ своекоштныхъ воспитанниковъ.

#### II.

# Росписание приемных экзаменова и пережваменовок въ Харъповской Лиховной Семинавии въ авистъ 1903 вода.

Перезизаменовки для воспитаннимовъ Семинарів и пріємиме экзамены для поступающихъ въ старшіє классы Семинарів.

Пріемные эвзамены для поступающихъ въ первый классъ Семинаріи.

20 августа. Русское сочинение.

21 — Священное Писаніе, церковная исторія и библейская исторія.

22 — Латенскій языкъ, словесность и исторія русокой летературы.

23 — Матенатика, физика, паскалін, физика, исихологія, логика р дидактика.

25 — Гомилетава, латургака, руководство для пастырей, греческій языкъ и гражданская исторія.

26 — Богословіе основное, догматическое и нравственное, исторія и обличеніе расказа, ебличительное богословіе и церковное півніе.

Письменная работа по русскому языку (диктантъ).

Перковно-славянскій языкъ.

Катихизисъ.

Греческій явыкъ.

.Ариомоти ва.

Церковный уставъ, латинскій изыкъ, географія, русскій изыкъ в перковное півно (для неокончивникъ кррсь въ дуковныхъ училищахъ Харьковск. спархів).

Симсенъ весинчанницъ приготовательного, перваго, второго; тротънго; четвертаго и патаго илассовъ Харъновскаго Еверхівльнаго Женспаво. училища; составленный послъ годичныхъ испытаній за 1902—1903 учебный годъ.

Приготовит. нормал. класса.

- а) Удостоены перевода вт первый класст.
- 1. Бородова 1-я Серафима, Быкова Едона, Выновцева Анва, Бувасова Татіана-нагр. похв листомъ; 5. Веселовская Александра; Войтона Ольга, Гладкова Екатерина, Горбачевеная Занавда, Грекова Наталія—нагр. похв. листомъ; 10. Дриова Елисавета, Загурсная Заванда, Зайдена Варвара, Знаменская Въра-нагр. похв. листомъ, Ильинская Валентина; 15. Капустина Ефросинія, Конавена Елена, Коналенская 1 Ларисса, Коналенская 2 Ранса, Коньменко Нина; 20 Крутьова Вара-нагр, похв. листомъ, Лавденкова Галена, Ладухвиа Ксенія, Афбарская 1 Александра-нагр. покв. листомъ, Любарская 2 Анна; 25. Мартьянова Зинанда-нагр. нохв. листомъ, Матебева Антонина, Мухина 1 Антонина, Мураховская Анна, Наседвина Александра; 30. Никитина Марія, Николавничъ Серафина, Петрова Анастасія—нагр. похв. листомъ, Приснис Александра, Пономарева Ксенія; 35. Протополова Александра, Розова Марія-нагр. повв. листомъ, Свяоренко Евгенія, Станкова Анна, Стрельцова Антонина; 40. Сукачева 1 Вера, Сукачева 2 Лидія—нагр. похв. листомъ, Сулима Любовь, Уманцева Лидія нагр. похв. листомъ, Черепахина Марін; 45. Чернявская Евгенія, Шапошивкова Александра, Яковлева Нина, Якубовичъ Марія в Өедоровская Елена.
- б) Будуть переводены вз первый класев, если передержать удовлетворительно экзамень посли канинуль: 50. Муквы 2 Валентина, Петровская Автонина—по русск. азыку, Понова Марія—по времетика в Твердолівова Ольга—по русск. языку в арнометика.
- е) Оставляются в пристовительном класст на павторительный курст по малоуспъшности: Аристова Елена; 55. Веродвева 2 Юліп, Ветукова Марія и Черняева Зиванда.

Приготовит. паралл. иласеа.

- а) Удостоены перевода вт первый классь.
- 1. Антоновская Марія, Базилевская Анастасія, Бородаєвская 1 Екатерина, Бородаєвская 2 Лидія; 5. Вортникова Марія, Буханенко Валентина, Бѣликова Вѣра, Быковцева Евдокія, Васильева Всенія; 10. Венедиктова Наталія, Грызодубова Евтенія—нагр. похв. листомъ, Дикарева 1 Анна—нагр. похв. листомъ, Дикарева 2 Всенія, Дорошенко Вѣра—нагр. похв. листомъ; 15. Залетова Анна, Иванова Антонина, Климентова Неонила, Кривцунъ Лидія,

Криникая Іульнія; 20. Линко-Парафієвская Алоксандра, Лисенко Анна, Литкевичъ Екатерина, Любицкан Варвара—нагр. похв. листомъ, Матвъева Валентина; 25. Мигулина Антонина, Мощенко Зинаида, Наумова Анастасія, Николаевскан Наталія, Огулькова Юлія; 30. Павлова Елена, Павловская Евдокія, Радонежская Еватерина, Рубинская Анастасія, Семейкина Марія; 35. Сиромахина Евгенія, Ситенко Елисавета—нагр. похв. листомъ, Соколовская Людмила, Сокальская Анастасія—нагр. похв. листомъ, Стаховская Антонина; 40. Толмачева 1 Клаидія—нагр. похв. листомъ, Толмачева 2 Наталія, Третьякова Еватерина, Хижнякова Марія, Чаговцева Марія; 45. Черняєва Елисавета, Щербина Марія, Яблоновская Софья и Оедорова 1 Александра.

- б) Будуть переведены вы первый классы, если передержать удовлетворительно экзамены послы каникулы: Красновутская Елена—по ариометики; 50. Рожкова Наталія, Федорова 2 Марія—по русск. языку и ариометики.
- б) Григоросуло Аннъ, навъ не державшей эвзамена по всъмъ предметамъ по бользии, предоставляется держать таковой послъ каникулъ.
- i) Оставляются в приготовительном классь на повторительный курсь по малоуспъшности: Бугуцвая Ання, Елянская Марія; 55. Никулищева Нина, Ефимова Евгенія, Лазаревская Марія, Сулима Наталія и Тетивникова Елена.

#### Перваго нормал класса.

- а) Удостоины перевода во второй класег.
- 1. Антонова Ольга, Виногранская Александра—нагр. нохв. листами, Волобуева Марія, Гревивирская Лидія; 5. Грекова Марія, Давидовская Евгенія, Дегтяренко Елена, Евфимова Евгенія, Касьянова Нина—нагр. похв. листомъ; 10. Капустива Лидія, Клячнова Марія, Ковальская Зоя, Кринпікая Оекла, Куниціна Елена; 15. Леонтьева Серафима, Ломакина Антонина, Малишевская Елена, Мильская Лидія, Мураховская Ирина—нагр похв. листомъ; 20. Навродская Клавдія, Николаевская Елена, Орлова Анна, Платонова Александра, Пономарева Глафира; 25. Пономарева Юлія, Цузакова Елена, Раевская Софья—нагр. пох. листомъ, Ревская Елена, Согина Евгенія; 30. Съверинова Галина, Сърая Елена, Титова Зинаида, Торанская Александра, Ушакова Лидія; 35. Ушакова Надежда, Филипповичъ Райса, Чебанова Зинайда— нагр. похв. листомъ, Шелоковская Серафима; 40. Ястремская Евгенія п Оаворова Елена—нагр. похв. листомъ.

- б) Будуть переведны во второй классь, если передержать удовлетворительно экзамень посль каникуль: Квитковская Марія—по русск. языку, Руднева Марія—по русск. языку, Маслова Неонила—по ариометикъ.
- 6) 45. Динаревой Александрів и Федоровой Александрів, накъ недержавшимъ экзамена по всімъ предметамъ по болізни, предоставляется держать таковой послів наникуль.
- 1) Оставляются в первом класст на повторительный курст по малоустичности: Сифсаревская Надежда и Чижевская Анна.
  Перваго паралл, класса.
  - а) Удостоены перевода во второй классъ.
- 1. Брайловская Валентина, Бучакчійская Віра, Веселовская Марія, Грекова Анна; 5. Гумилевская Анна, Жебко Віра, Заводовская Зинанда, Иванова Серафима, Калмыкова Екатерина— нагр. похв. листомъ; 10. Кашикъ Александра—нагр. похв. листомъ, Кириллова Ксенія, Колосовская Наталія, Краснокутская Лидія, Краснопольская 2 Іульянія; 15. Крыжановская 1 Серафима, Лободина Евгенія, Лядская Анна, Матвівва Ольга, Назаревская Александра; 20. Оглоблина Любовь, Огулькова Рапса, Орловская Анна, Пономарева Анна, Рубинская 1 Александра; 25. Рубинская 2 Нина, Руднева Евдокія, Сапухина Валентина, Сильванская Екатерина. Соколовская Елена; 30. Солодухина Віра, Трипольская Віра, Тугаринова Елена, Фенева Таисія, Шебатинская Екатерина; 35. Щепинская Антонина, Яновская Марія и Фаворова Марія.
- б) Будуть переведены во второй классь, если передержать удовлетворительно экзамень посль каникуль: Навродская Екатерина—письм. по русск. языку, Михайликъ Марія—по русск. языку; 40. Кустовская Антонина по аривметикъ, Медяникъ Марія—по аривметикъ, Краснопольская 1 Анна—по русск. языку и аривмет.
- 6) Крыжановской 2 Галпав, какъ не державшей экзамена по всёмъ предметамъ по бользии, предоставляется держать таковой послё каникулъ.
- 1) Оставляется въ первомъ классъ на повторительный курсь, по просыбъ отца Гревизирская Ольга.
- д) Оставляются вз первомз классь на повторительный курсз по малоуспъшности: 45. Жуковская Анна, Мирожина Серафима, Новицкая Марія п Өедорова Любовь.

#### Второго нормал. класса.

- а) Удостоены перевода въ третій классъ.
- 1. Александрова Марія, Андреенкова Наталія, Артюховская Нина, Базилевичь Нина—нагр. похв. лист.; 5. Бёлогорская Елисавета, Ва-

сильевская Вёра, Виноградская Анна—нагр. нохв. лист., Головнова Іульанія, Гревизирская Марія; 10. Дашніева Зинанда—нагр. нохв. листомъ, Зиньковская Елеца, Ивашина-Надтоко Александра, Ковалевская Анна, Конькова Марія; 15. Косьмина Любовь, Кульжная Ольга, Лойко Надежда, Литкевичъ Александра, Мартынова Анфиса; 20. Мартынова Анастасія, Николаевская Екатерина, Петрова Марія, Попова Варвара (Андр.), Допова Варвара (Феоф.); 25. Попова Параскева—нагр. нохв. листомъ, Протопонова Палагія, Розова Лидія, Руднева Елена, Сапухина Анна; 30. Сидеревтю Дарія, Созонтьева Марія, Спіссвидева Марія, Стесенко Людмила, Стефанова Галина; 35. Стрижакова Екатерина—нагр. похв. листомъ, Туранская Марія, Филевская Леонила, Филипова Евгенія, Хорошкова Наталія; 40. Яковлева Галина, Өедорова 1 Антонина и Өедорова 2 Марія.

- б) Будуть переведены въ третій классь, если передержать удовлетворительно акзамень посль каникуль: Леонтьева Юлія— по русск. языку, Павловская Неонила—по аривметикь; 45. Шапошникова Ольга—по аривметикь, Григоровичь Марія—по русск. яз. и аривметикь, Евфименко Анна по рус. языку и аривметикь.
- 6) Басьяновой Елен'в и Доброславской Ольгь, какъ недержавшимъ экзамена по всемъ предметамъ по бол'взии, предоставляется держать таковой посл'в каникулъ.
- i) Оставляется во втором классь на повторительный курст по малоуспышности: 50. Бойкова Елена.

## Второго паралл. класса.

- а) Удостоены перевода вт третій класст.
- 1. Башинская Наталія, Борискова Агафія, Бородаевская Равса, Васильева Александра; 5. Вертеловская Лидія, Гладкова Евгенія, Горлова Марія, Еллинская Райса, Жуковская Александра; 10. Земборская Марія, Кіяновская Екатерина—нагр. похв. листомъ. Коренева Лидія, Коростовцева Марія, Краснопольская Зоя; 15. Кремповская Елена, Крохатская Валентина, Кузьменко Зинанда, Курская Анна, Лещинская Евгенія; 20. Либарская Клавдія, Лядская Аполлинарія—нагр. похв. листомъ. Мазанкина Марія, Мураховская Марія, Новикова Александра; 25. Полянская Зоя, Пономарева Анна, Попомарева Ольга, Рубинская Елена, Ставрова Марія; 30. Сулима Антонина, Трегубова Ольга, Фролова Марія, Цыкунова Іульянія, Черняева Марія; 35. Өедоровская Лидія.
- б) Будуть переведены въ третій классь, если передержать удовлетворительно экзамень посль каникуль: Вербицкая Зинавда, Труфанова Евлантія, Чебанова Наталія, Чивлева Лидія— по арве-

метикъ; 40. Николаенко Въра - по географія, Грекова Людмила по русск. яз. и географіи.

- всёмъ предметамъ по болезни, предоставляется держать таковой после каникулъ.
- 1) Оставляется во второмъ классъ на повторительный курсъ по просъбъ отца Квитковская Анна.
- д) Оставляются во втором класси на повторительный курст по малоуспъшности: Везпятина Еватерина; 45. Антоновская Евдокія, Васманова Александра, Горбунова Евдокія в Толмачева Надежда.

#### Третьяго нормал. класса.

- а) Удостоены перевода въ четвертый классъ.
- 1. Башинская Марія, Бенядиктова Марія—нагр. похв. листомъ, Горбунова Меланія, Грагоросуло Марія; б. Дахова Екатерина, Дегтяренко Екатерина, Дзюбанова Елена, Дикарева Ольга, Ефремова Анна; 10. Зефирова Анна— нагр. похв. листомъ, Иванова Въра— нагр. похв. листомъ, Капустанская Евгенія, Воваленко 1 Валентина, Коваленко 2 Зинанда; 15. Литовкина Ларисса, Логинова Анна, Лонгинова Антонина, Макаровская Варвара, Назимко Антонина; 20. Нестеренко 1 Наталія, Нестеренко 2 Антонина, Ничкевичъ Анна, Ольховская Анна, Павловская Ксенія; 25. Пономарева Александра, Попова Екатерина, Протопопова Зинанда, Приходькова Въра, Рыбалова Анна; 30. Солнцева Варвара, Стефанова Неонила, Твердохлъбова Галина, Томашевская Евгенія, нагр., похв. листомъ, Филевская Елисавета— нагр. похв. листомъ; 35. Царевская Марія, Өедоровская 1 Лидія—нагр. похв. листомъ, Оеоктистова Марія и Попова З-я Галина—переводится безъ экзамена.
- б) Будута переведены во четвертый класса, если передержата удовлетворительно экзамена посли каникуло: Крохатская Наталія—по русск. языку; 40. Гумилевская Варвара—по русск. языку—усти. и письменный, Попова 2 Віра—по славянскому языку, Сильванская Александра—по русск. языку, Ситенко Наталія—по русск. языку письен. Шошини Марія—по русск. языку; 45. Юшкова Наталія—по ариеметикі.
- в) Поповой 1 Аннъ и Петрусенко Викторія, какъ не державшимъ экзамена по всёмъ предметамъ по болезни, представляется держать таковой послё каникулъ.
- 1) Оставляется въ третьемъ классъ на повторительный курсъ по малоуспъшности: Пантеленмонова Еватерина.

#### Третьяго паралл. класса.

- а) Удостоены перевода въ четвертый классъ.
- 1. Васильева Александра, Ганжа Александра, Грекова Екатерина, Григоровичъ Людмила; 5. Жукова Викторія, Захарьева Елена, Кириллова Зоя, Коривенко Евгенія—иагр. похв. листомъ, Кирвева Марія—нагр. пох. листомъ; 10. Котляревская Елисавета, Краснокутская Анна, Краснопольская Татіана, Лисенковская Зинаида, Любицкая Марія; 15. Лядская Александра, Насёдкина Валентина, Николаевская Олимпіада, Павлова Всенія, Пономарева Татіана; 20. Попова Антонина, Протопова Евгенія, Раевская Елисавета, Савченко Надежда, Соболева Екатерина; 25. Солодухина Евгенія, Степурская Тайсія, Торанская Марія, Чернявская Екатерина, Шереметьева Ольга—нагр. похв. листомъ; 30. Шишлова Александра, Шишлова Антонина, Шокотова Анна, Щеголева Анна, Яблоновская Елена; 35. Яновская Лидія, Ястремская Лидія и Тимофёвева Анна.
- б) Будуть переведены во четвертый классь, если передержать удовлетворительно экзамень посль каникуль: Вазилевичь Анна—по русскому языку—устный в письменный. Фотинская Клавдія—по сочиненію; 40. Чиркина Евдокія—по русскому языку—устный в письменный, Жукова Пелагія, Крушедольская Анна—по русскому языку, Жуковская Лидія, Иваненко Валептина, Попова Анна—по ариеметикъ и Черепахина Зинаида—по русскому языку и ариметикъ.
- в) Оставляется вт третьемт классь на повторительный курст по малоуспышности: Руднева Агриппина.

### Четвертаго нормал. класса.

- а) Удостоены перевода въ пятый классъ.
- 1. Антонова Антонина, Артюховская Вфра, Брайловская Анастасія, Ветухова Анна; 5. Ведринская Аниманса, Грызодубова Марія, Добрецкая Елисавета, Жуковская Тамара, Касьянова Ольга; 10. Крыжановская Анастасія, Литовкина Марія—нагр. похв. листомъ, Маслова Лидія, Мазанкина Вфра, Мартинова Елена; 15. Мельникова Ольга, Мураховская Евфросинія, Никулищева Марія, Петрусенко Анна, Раевская Елена—нагр. похв. листомъ; 20. Рубинская Анастасія, Спльванская Ольга—нагр. похв. листомъ, Сплорова Анастасія, Ставрова Юлія—нагр. похв. листомъ, Сукачева Серафима; 25. Тронцкая 1 Анна, Троицкая 2 Анна, Туранская Анастасія, Турбина Варвара—нагр. похв. листомъ, Флейснеръ Надежда; 30. Чугаева Антонина—нагр. похв. листомъ, Шапошникова Лидія, Оедорова 1 Анна и Оедорова 2 Марія.

б) Будута переведены вт пятый пласся, если передержать зудовлетворительно экзамент посли каникуль: Булгакова Дарія; 35. Лиманская Елисавета, Рубинская Віра, Санукина Екатерина по русскому изику, Сокологорская Елена—по ариеметикі и Иванова Надежда—по русск. языку.

#### Четвертаго паралл. класса.

- а) Удостоены перевода въ пятый классъ.
- 1. Андреева Лидія, Артюховская Елена, Бучакчійская Надежда, Васютинская Лидія; 5. Верецунъ Всенія, Гладкова Райса, Дакарева Евгенія, Дорошенко Нина, Дюкова Екатерина— нагр. похв. листомъ; 10. Касьянова Анастасія, Клячнова Наталія, Куницына Валентина, Навродская Ольга, Попова 1 Ольга; 15. Попова 2 Лиція, Раевская Марія, Романенко Дарія, Рубинская Людинла, Соколова Зинанда; 20. Співсивцева Людинла, Старченко Марія, Тваченко Капитолина, Труфанова Антонина, Холодова Антонина; 25. Царевская Варвара, Чебанова Райса—нагр. похв. листомъ, Чиркина Марія, Чулкова Марія, Шебатинская Райса; 30. Шемигонова Ольга, Оедорова 1 Евгенія, Оедорова 2 Дарія—нагр. похв. листомъ, Оедоровская Валентина.
- б) Будуть переведены во пятый классь, если передержать удовлетворительно экзамень посль каникуль: Константинова Анна; 35. Щелаковская Лидія—по исторіи, Конбичкова Александра—по русск. явыку, Климашова Марін—по русск. яв. и исторіи, Оомина Клавдія—по русск. яз. и сочиненію.
- в) Кипріановой Маріи, какъ не державшей по бользии экзаменовъ: по славянск., русск. языкамъ и по сочиненію, предоставлиется право держать ихъ после кантикулъ.

#### Пятаго нормал. класса.

- а) Удостоены перевода въ шестой классъ.
- 1. Андреенкова Анна, Бълнева Марія—нагр. похв. листомъ, Ветукова Елена, Войтова Марія; 5. Григорьева Олимпіада, Дахова Матрона, Дракина Райса, Жуковская 1 Антонина, Жуковская 2 Ольга; 10. Иванова Надежда, Калюжная Марія, Климентова Елена, Коваленко Марія—нагр. похв. листомъ, Крестовникова Ольга—нагр. похв. листомъ; 15. Луценко Лидія, Македонская 1 Александра, Македонская 2 Софья—нагр. похв. листомъ, Мальцева Въра, Мансурова Ольга; 20. Матвъева 1 Александра, Москалева Евгенія, Николаевская Ольга, Петвна Анна, Петрусенко 1 Ларисса—нагр. похв. листомъ; 25. Подлуцкая Ольга—нагр. похв. листомъ, Пономарева 1 Марія, Самойлова Елисавета, Семейвниа Марія, Соболева Евдокія; 30. Сулима Александра, Шошина Анна, Ярцева

Любовь, Оаворова Марія, Оедорова Анастасія в 35. Оедоровская Клена:

- б) Будута переведены ва чистой класса, если передержать удовлетворительно экзамена посли каникуль: Макаровская Анна, Матевева 2 Варвара, Микайлевская Марія—по всторів, Метинцкая Марія—по дидактикв; 40. Сергвева Елена—по словесности.
- в) Оставляются в пятом классь на повторительный курст по просьбами родителей: Петрусенко Елена и Кузьменко Лидія.
- i) Оставляются в пятома классь на повторительный курст по малоуспышности Пономарева 2 Марія,

#### Пятаго паралл. класса.

а) Удостоены перевода въ шестой классь:

Антоновичь Наталія, Бакланова Марія, Буткова Евдокія—нагр. похв. листомъ, Въляева Равса; 5. Васильевская 1 Марія, Васильевская 2 Неонила, Вербицкая Лидія, Григоросуло Софья, Грузова Галина; 10. Жадановская Ксенія, Знаменская Екатерина, Каунъ Дарія, Квитницкая Клавдія, Кирше Александра; 15. Кіяновская Татіана—нагр. похв. листомъ, Колесникова Анна—нагр. похв. листомъ, Кравцова Анна, Краснопольская Пелагія, Любарская Надежда; 20. Марченко Евгенія, Маслова Антонина, Машина Леонила, Николаевская Валентина, Ростовцена Евгенія; 25. Скларова Марія, Соколова Лидія, Ходская Евгенія—нагр. похв. листомъ, Хододовичъ Анна—нагр. похв. листомъ, Эллинская Елена; 30. Ярцева Александра и Оедюшина Валентина.

- б) Будуть удостоены перевода вы шестой классь, если передержать удовлетворительно экзамень послы каншкуль: Грекова Доминка, Ястремская Марія—по сочиненію, Давидовичь Въра; 35. Дмитровская Ранса—по ариеметикъ, Оедорова Анна—по фивикъ, Гладкова Елена—по ариеметикъ и географіи.
- в) Оставляются въ пятомъ класси на повторительный курсъ по малоуспичности: Бородаева Евдовів, Капустина Антовина Крыжановская Калерія, Анясимова Любовь, Буханенко Людмила.
- i) Увольняется изъ числа воспитанниць училища за неявкою: Занченко Варвара.

Краткій отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго менснаго училища за 1902—1903 учебный годъ.

1. Въ 1902—1903 учебномъ году Советъ училища составляли:
а) Председатель Совета, профессоръ богословия въ Императорскомъ
Харьковскомъ Университете, докторъ богословия, протоиерей Тимофей Буткевичъ, б) начальница училища, окончившая курсъ въ
ниституте благородныхъ девицъ, дворянка деница Евгения Нико-

лаевна Гейцыгь, в) инспекторъ классовъ, кандидать богословія, священникъ Іоаннъ Котовъ, г) члены Совъта отъ духовенства: магистръ богословія священникъ Іоаннъ Филевскій и священникъ Павелъ Тимовеевъ, д) почетная попечительница училища, жена дъйствительнаго статскаго Совътника, Дарія Діевна Оболенская и е) почетный блюститель по хозяйственной части училища, потомственный почетный гражданинъ Николай Осиповичъ Лещинскій.

- 2. Въ отчетномъ году въ училище было: шесть нормальныхъ жлассовъ, приготовительный классъ, семь параллельныхъ отделеній: въ приготовительномъ, первомъ, второмъ, третьемъ, четвертомъ, пятомъ и шестомъ классахъ и одна образцовая церковноприходская школа.
- 3) Учебный персональ состояль: взъ 19 преподавателей, 17 учительниць, 14 старшихъ воспитательниць, 14 младшихъ воспитательниць и одной учительницы образцовой церковно-приходской тиколы.
- 4. Къ началу занятій 1902—1903 учебнаго года въ училищъ числилось—496 воспитанняцъ.

Въ Августъ 1902 года, по журнальному опредъленію Совъта, утвержденному Его Высокопреосвящеяствомъ, принято вновь въчисло воспитанницъ училища—158 дъвицъ: именно—въ приготовительный классъ—117, въ первый 35, въ 4—8 и въ нятый—3.

Вследствіе этого 1902—1903 учебный годъ начался при шестистахъ пятидесяти четырехъ (654) воспитанницахъ, которыя по влассамъ распредёлены были такъ:

| Въ       | пригот. | норм.        | классв | 60        | воспит.  |
|----------|---------|--------------|--------|-----------|----------|
|          | _       | парал.       |        | 62        | _        |
|          | I       | норм.        |        | 48        |          |
| -        | I       | парал.       |        | 48        | _        |
| -        | II      | норм.        |        | 50        |          |
| _        | II      | парал.       |        | <b>50</b> | _        |
| <u> </u> | IlI     | норм.        |        | 49        | _        |
| -        | III     | парал.       |        | 48        |          |
| _        | I۷      | нори.        | _      | 39        | _        |
|          | I۷      | парал.       |        | <b>39</b> | <u> </u> |
| _        | ٧       | норм.        |        | 43        |          |
| _        | V       | парал.       |        | 43        | -        |
| _        | VI      | нори.        |        | 33        |          |
|          | ΥI      | парал.       |        | 42        |          |
|          |         | <del>.</del> |        |           |          |

Итого во всёхъ классахъ 654 воспет.

5. Въ течение 1902 – 1903 учебнаго года принято было въ число воспитанницъ училища — 3 дъвицы.

Въ пригот. парал. влассъ 1 дъвица и — 3 парал. — 2 дъвицы.

Въ отчетномъ учебномъ году выбыло изъ училища пять воспи-

| Из | ъ пригот | . норм. | <b>EJACCA</b> | 2 | BOCH ST. |
|----|----------|---------|---------------|---|----------|
| -  | · II     | парал.  | -             | 1 | -        |
|    | III      | норм.   |               | 1 |          |
|    | Dapar.   |         |               | 1 | _        |

6. Въ началу годичныхъ испытавій числялось:

| Въ | пригот.    | норм.          | вляссв | 58 | BOGUHT. |
|----|------------|----------------|--------|----|---------|
|    |            | парал.         | -      | 63 |         |
|    | I          | норм.          |        | 48 | _       |
|    | I          | парал.         |        | 63 | _       |
| -  | II         | норм.          | -      | 50 | _       |
|    | II         | парал.         |        | 48 | _       |
| -  | III        | нори.          | -      | 49 | _       |
| _  | III        | парал.         | _      | 49 | -       |
| _  | 1 <b>V</b> | норм.          |        | 39 |         |
| _  | IV         | парал.         |        | 39 | _       |
| -  | Y          | норм.          |        | 43 |         |
|    | Y          | парал.         |        | 48 | _       |
|    | YI         | норм.          |        | 33 |         |
| _  | ٧I         | пар <b>ал.</b> | -      | 41 |         |

Итого во всехъ власахъ 652 вослит.

- 7. Послѣ годичныхъ испытаній, произведеныхъ въ апрѣлѣ, маѣ и іюнѣ мѣсяцахъ настоящаго года, по постановленію училищнаго Совѣта отъ 21 мая и 5 іюня н. г.
  - а) Удостоены перевода въ следующие влассы:

| Ивъ | пригоз | г. норм. к. | Jacca | ВЪ | IB | иассв | 49 | BOCHET. |
|-----|--------|-------------|-------|----|----|-------|----|---------|
| •   | -      | парал.      |       | _  | 1  | -     | 48 | _       |
|     | I      | норм.       |       |    | H  |       | 41 |         |
| -   | I      | парал.      |       |    | II | _     | 37 |         |
|     | II     | норм.       |       | -  | Ш  |       | 42 |         |
|     | II     | парал.      | _     |    | Ш  | -     | 35 |         |
| _   | III    | норм.       |       | -  | IV |       | 37 | _       |
| _   | III    | парал.      |       | _  | IΥ |       | 37 | _       |
| _   | IΥ     | норм.       | _     |    | γ  |       | 33 |         |
|     | ΙΥ     | парал.      |       | _  | V  | _     | 33 |         |
|     | ٧      | норм.       | _     | _  | VI |       | 35 |         |
| -   | Y      | парал.      | _     | _  | V! |       | 31 |         |

- б) Оставлено въ тъхъ же классахъ на повторительный курсъ по просъбамъ родителей в по малоуспъшности — 35 воспитанницъ.
- в) Семидесяти четыремь воспитанницамь, не державшимь экзаменовь по уважительнымь причинамь, равно, какь и получившимь неудовлетворительным отмытки по накоторымь предматамь, дозволено подвергнуться переводному испытанію и передержив экзаменовь посла капикуль.

| Въ | пригот. | норм.  | классв | 4 | вослят |
|----|---------|--------|--------|---|--------|
|    |         | парал. | -      | 4 | _      |
|    | I       | норм.  |        | 5 | -      |
| _  | I       | парал. |        | 6 | _      |
| _  | II      | норм.  | -      | 7 |        |
| _  | II      | парал. |        | 7 |        |
| _  | Ш       | вори.  |        | 9 |        |
| _  | III     | парал. |        | 9 |        |
| _  | IV      | порм.  |        | 6 |        |
|    | ľV      | парал  |        | 6 | -      |
| _  | v       | нормал | ,      | 5 |        |
| _  | Y       | парал. |        | 6 |        |

- г) Уволены изъ училища 9 воспитанницъ за неявку.
- д) Окончили полный курсь училища 75 воспитанниць, которымь, на основаніи III § устава Епархіяльныхь женскихь училищь, выдаются аттестаты съ званіемь домашнихь учительниць.
- 8. Изъ числа переведенных изъ младшихъ въ старшіе влассы и окончившихъ курсъ воспитанницъ за отличные успахи и благонравіе, по опредаленію Совата, удостоены награжденія похвальными листами и внигами:

| Въ | прягот. | норм   | классв | 10  | BUCH MT. |
|----|---------|--------|--------|-----|----------|
| -  | _       | парал. | _      | 7   | _        |
|    | I       | норм.  |        | 7   | -        |
|    | 1       | парал. | _      | 2   | _        |
|    | II      | норм.  | _      | 5   |          |
|    | H       | парал. |        | 2   |          |
|    | III     | норм.  | -      | 6   |          |
|    | III     | парал. | _      | 3   | -        |
| _  | I٧      | норм.  |        | ĸ   | _        |
|    | I٧      | парал. |        | · 3 |          |
| -  | Y       | нори.  |        | 6   |          |
|    | Υ       | парал. | _      | 5   |          |
|    | VI      | ворм.  |        | 12  |          |
|    | VI      | парал  | . —    | 5   |          |

Списокъ воспитанницамъ Харьновскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, которыя за отличные успъхи и отличное благонравіе, по опредъленію Совъта, награмдаются похвальными листами.

Приготовит. нормал. класса.

1. Бувасова Татіана, Грекова Наталія, Знаменская Віра, Крутьева Віра; 5. Любарская 1 Александра, Мартьявова Зинаида, Петрова Анастасія, Розова Марія, Сукачева 2 Лидія; 10. Уманцева Лидія.

#### Приготовит. паралл. класса.

1. Грызодубова Евгенія, Двиарева 1 Анна, Дорошенко Віра, Любиция Варвара; 5. Ситенко Елисавета, Сокальская Анастасія, Толмачева 1 Клавдія.

#### Перваго нормал. класса

1. Антонова Ольга, Виноградская Александра, Васьянова Нина, Мураховская Ирина; 5. Раевская Софья, Чебанова Зинанда, Оаворова Елена.

Перваго паралл. класса.

Калмыкова Екатерина, Кашивъ Александра.

Второго нормал. класса

1. Базилевичъ Нина, Виноградская Анна, Дашкіева Зинаида, Попова Параскева; 5. Стрижкова Екатерина.

Второго паралл. класса.

- 1. Кіяновская Екатерина, Лядская Аполлинарія. Третьяго нормал. класса.
- 1. Венедивтова Марія, Зефирова Анна, Иванова Въра, Томашевская Евгенія; 5. Филевская Елисавета и Оедоровская 1 Лидія.

  Третьяго паралл. класса.
  - 1. Вирѣева Марія, Корнѣенко Евгенія, Шереметьева Ольга. Четвертаго нормал. класса.
- 1. Литовкина Марія, Раєвская Елена, Сильванская Ольга, Ставрова Юлія; 5. Турбина Варвара, Чугаева Антонина.

Четвертаго паралл. класса.

- 1. Дикова Екатерина, Чебанова Раиса, Осдорова 2 Дарія. Пятаго нормал. класса.
- 1. Бъляева Марія, Коваленко Марія, Крестовнивова Ольга, Маведонская 2 Софья; 5. Петрусенко 1 Ларисса, Подлуцкая Ольга. Пятаго паралл. класса.
- 1. Буткова Евдокія, Кіяновская Татіана, Колесинкова Анна, Ходская Евгенія; 5. Холодовнуъ Анна.

Списокъ воспитанницъ VI класовъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, окончившихъ курсъ и получившихъ аттестаты съ правами на званіе домашнихъ учительницъ; при чемъ нѣкоторыя маънихъ, за отличные успѣхи и благонравіе, награждаются книгами.

#### Шестаго нормал. класса.

1. Андреенкова Евфросвиія, Бобяна Ксенія—нагр. книгами, Богославская Серафима, Брезицкая Зинанда; 5. Быковцева Вёра, Вёляева Марія, Веселовская Александра, Горанна Елена—нагр. книгою, Добровицкая Марія; 10. Квитковская Евгенія, Корнутенко Анна, Кокушкина Равса—нагр. книгою, Любарская Анна,—нагр. книгою, Могилянская Тансія—нагр. книгою; 15. Мураховская Тансія—нагр. книгою, Нечаева Анна, Никулищева Варвара, Пономарева Варвара, Петровская Зинанда—нагр. книгою; 20. Попова

Анна-нагр. книгою, Платонова Софья, Раевская Александранагр. книгою, Раевская Ларисса, Руденко Ранса; 25. Сапухина Зинания. Соколовския Софья, Страхова Вера-нагр, внигою. Строевская Евдокія—нагр. внигою, Торанская Елена; 80. Тимоосева Олимпіада, Швольницкая Надежда, Эннатская Дарін в Оспорова Надежда. Шестаго паралл. класса.

1. Алексвева Марія, Бахматьева Екатерина, Богданова Марін,

Бълнева Викторина-нагр. кингою; 5. Власова Евгенія, Войтова Елисавета, Ганжа 1 Ольга, Ганжа 2 Лидін, Гревизирская Марія; 10. Грекова Елена, Евецкан Варвара, Житецкая Ольга, Жуковская Марія—нагр. кингою, Иваницкая Анна; 15. Кириллова Лидія, Краснокутская Осоктиста, Кохановская Лидія, Кремянская Наталів. Куницына Въра; 20. Лукьянчикова Наталія—нагр. кингор. Любарская Софья. Николаевская Марія. Оглоблина Належда. Петрова Ольга; 25. Попова 1 Варвара, Цопова 2 Марія, Попова 3 Александра, Полинская Анастасія, Пономарева Өеофанія; 80. Преображенская Елисавета-нагр. внягою, Приходина Лидія, Протопопова Марія, Сидорова Анеія, Спльванская Александра; 35. Спнельникова 1 Ольга, Синельникова 2 Зинаида, Соболева Марія, Станиславская Людмила-нагр. книгою, Толмачева Авна; 40. Филевская Татіана, Щеголева Марін в Оедоровская Наталія.

IIримљувнie. Аттестаты двetaналцати спроть —окончившихъ курсъ тчилища Совътомъ имъють быть обмънены на свильтельства, выдаваемыя взъ канцелярін г. поцечителя учебнаго округа, съ поврытіємъ всёхъ расходовъ по сему предмету изъ спеціальныхъ **чивлещных** средствъ.

## Епархіальныя извъщенія.

## ВАКАНТНЫЯ МЪСТА

#### Священническія:

Рождество Бородичная церковь с. Шуликиной, Старобъльского увзда. Теоргіевская церковь сл. Поповки, Изюмскаго увзда. Петро-Павлорская церковь сл. Павловки, Старобъльского ублда. Тронциан церковь с. Мироновии, Харьковскаго увада. Кресто Воздвиженская церковь с. Крючика, Богодуховскаго увзда. Рождество-Бородичная церковь с. Княжина-Лимана, Иэюмскаго увзда.

#### Ліаконскія.

Теоргієвская церковь с. Бъловода, Сумскаго увзда. Успенсвая церковь сл. Рублевки, Богодуховского увзда. Казанская церковь с. Басовин, Сумскаго увзда. Попровская церковь с. Огульцовъ, Валковскаго увзда.

#### Псаломицинкія:

Тронцкая церковь с. Монсеевки, Старобъльскаго убзда. Попровская церковь с. Городища, Старобъльскаго убзда. Николаевская церковь с. Ново-Александр., Старобъльскаго увзда. Георгіевская церковь, города Ахтырки. Петро-Павловская церковь с. Княжнаго, Валковскаго увзла. Матроф. церковь с. Демьяновки, Старобъльского увзда. Воскресенская церковь с. Боголюбовки, Купянскаго убзда. Покровская церковь Харьковскаго Благотворительного Общества. Іоанно-Предтеченск. церковь с. Ново-Ивановки, Зміевскаго убзда. Воскросенская церковь с. Надеждовки, Изюмскаго увзда. Александро-Невская церковь сл. Александровки, Валковскаго укода. Николаевская церковь с. Гіевки, Харьковскаго увзда. Покровская церковь с. Глазуновки, Зміовскаго убзда. Пророко Осієвская церковь, Харьковскаго Реальнаго Училища. Свято Духовская церковь с. Кононовки, Старобъльскаго увада. Успенская церковь с. Коломана, Валковскаго убрава. Николаевская церковь с. Наугольновки, Купянскаго увзда. Влед.-Богородичи. церковь с. Должина, Харьковского увада. Арханг - Михандовск. церковь г. Красновутска. Рожд.-Богородичи. церковь с. Сънной, Богодуховского убада. Введенская церковь с Студенка, Изюмскаго убзда Николаевская церковь с. Циркуновъ, Харьковскаго убзда.. Тронцкая церковь с. Черновамении, Змісвскаго увзда. Георгієвская церковь с. Павловин, Богодуховскаго увяда. Екатерининская церковь сл. Поличковки, Богодуховскаго увзда.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Посъщеніе Высокопреосвященнъйшимъ Архіепископомъ Арсеніемъ педагогическихъ курсовъ. – Необходимое разъясненіе — Некрологъ.

Постичение Высокопреосвященный иммя Арсеніемя архіспископомя податогических курсовя. Высокопреосвященный Арсеній, Архіспископъ Харьковскій и Ахтырскій, вторачно посьтиль педагогические курсы при духовномъ училищь. При входь въ зданіе училища
Владыка быль встрычень ректоромъ семинаріи прот. о. Знаменскимъ,
руководителемъ курсовъ г. спархіальнымъ наблюдателемъ В. Ф. Давиденко и преподавателями. Въ эго времи слушатели курсовъ въ
полномъ состовъ занимались въ заль, подъ руководствомъ преподавателя приня о. І. Петровскаго, принемъ управляли принемъ
курсисты исполнили хоромъ молитвы, причемъ управляли принемъ
свящ. Петровскій, г. Бута и г-жа Нестеренко поперемынно. Высокопреосвященный Арсеній бестроваль съ присутствовавщими,
сожальль о забытомъ "Знаменномъ" направ в говориль о глубо-

вомъ значенів церковнаго півнія, а также півнія гимновъ, различныхъ півсенть патріотическихъ и народныхъ. Вслідъ за этимъ Владыка освідомился, сколько въ числів слушателей курсовъ регентовъ и въ какихъ церкнахъ, подъ ихъ руководствомъ, организованы хоры; причемъ въ поощреніе за церковное півніе управлявшей хоромъ г-жі Нестеренко подарилъ прекрасный камертонъ. Стройнымъ и дружнымъ півніемъ "Світе тихій" и "Исъ полла эти, деспота" закончилась бесіда Владыки. Оставляя аудиторію и благословляя курсистовъ, Архипастырь обіщаль при слідующемъ посінщеній раздать имъ книжи о житій св. Серафима, Саровскаго чудотворца, и его святыя изображенія.

— Необходимое развяснение. Въ "Нов. Вр." подъ заглавіемъ "Необходимое разъяснение" напечатано следующее: "Негели три тому назадъ по Петербургу усвлено распространились гектографированные листки отъ какого то "союза борьбы съ православіемъ", которое объявлено вреднымъ для блага русскаго народа. Вийсти съ свиъ заявлялось, что союзъ причилъ на себя во исполнение долга своего передъ астиною в руссвимъ народомъ разследование дъла о мощахъ Серафима Саровскаго и не остановится въ случаъ вадобноств в передъ вскрытіемъ содержимаго гроба. Не закр. существуеть ли действительно такой союзь борьбы съ православіємъ, вле лестке эте суть плодъ досужихъ занитій какого любо любителя смуты, во всявомъ случать распространенные въ громадномъ воличествъ они заставили говорить о себъ летербургскую публику, а возможно и провинціальную, и самую заколустную, если пронивли туда. Будь въ листвахъ только оповъщение объ образованномъ союзъ, о нихъ и говорить-бы не стоило, утверждать, какъ это делаетъ союзъ, что православие вредно для блага. русскаго народа, значить обнаруживать полное невъжество и совершенное непонямание русской история. Но въ ласткахъ грубо затронуто дело о мощахъ святого старца Серафина съ неприличнымъ намекомъ на содержимое въ гробу, да еще во всполневіе долга предъ истиною... Какъ будто истина была тутъ ићиъ-либо попрана. Не осуждаю этой грубости, какъ и Господь не осудиль Оому невернаго. Притомъ и номимо листковъ о мощалъ старца Серафима иного лекомысленныхъ разговоровъ даже между людьми образованными, благонамвренными и ввругоннями. Есть сомнвнін,есть для многихъ мучительный вопросъ: что въ гробу? Не осудимъ и этихъ легкомысленныхъ сомивній, но дадинъ примой отвіть на вопросъ, "что же въ гробу". Въ гробу обрътенъ исно обозначив-

шійся подъ остатими пстлівшей монашеской одежды остовь почившаго старца. Тело предалось тленію, кости-же его в волосы головы в бороды совершенно сохранились. Таково содержные гроба. Но туть то начинается для иногихъ камень претиновенія. "Есть у насъ люди, -- справедливо говорить профессоръ Е. Голубинсків. -- вифющіе ревность Вожію не по разуму, которые утверждають, будто мощи святых всегда и непремвино суть совершенно нетивнами, т. е. совершенно цвлыя, насколько неразрушенныя в неповрежденных теля". Между темъ такое утверждение совершенно неправильное в не согласуется съ всецервовнымъ сознаніемъ, по которому истявніе мощей вовсе не считается общимъ непремъннымъ признакомъ для православія святыхъ угодниковъ. Локазательствомъ свитости святыхъ составляють чулеса, которыя творятся при ихъ гробахъ, или ото ихъ мощей, -- вын ото и вът вли только кости одив. Нетленіемощей, когда оно есть, есть чудо, потолько дополнательное къ тъмъ чудесамъ, которыя творятся черезъ наъ посредство \*). И святость старца Серафима опредвлилась не свойствомъ его останковъ, а върою народа и многочисленными чудесами, которыя по обследованія вкъ надлежащимъ образомъ, не представляли нивакого сомивнія въ своей достов'врности. По свойству своему относлсь къ событіямъ, являющемъ чудодійственную силу Божію ходатайствомъ в заступленіемъ отца Серафима и только после такого удостоверенія въ святости и молитвенномъ дерзновения отца Серафима передъ Вогомъ, постановлено, чтобы всечестные останви его были предметомъ благоговайнаго чествованія отъ всёхъ притекающихъ къ его молитвенному предстательству, вбо "не ставить свётвльника подъ спудомъ". Вольно было бы для върующаго сераца сокрыть эти останки преподобнаго подъ землею. У святого человъка все свято и чудодъйственно даже тънь, даже одежда, а не одно только тело или кости. Такъ, тень апостола Петра, головныя повязки апостола Павла всприяли больныхъ отъ бользии, отъ прикосновенія въ костимъ пророка Елисея воскресъ мертвый. Даже пракъ, по которому ступаля ноги святого человъка, пріобратаеть палебную силу. Такъ посла старца святого Серафима земля съ его могелы, камень, на которомъ, онъ молелся, вода взъ источника, который онъ вырыль, почетаются какъ свитыне и по частямъ разбираются и разносится вфрующими по домамъ, какъ чудодъйственныя и дающія цъленіе въ разныхъ неду-

<sup>-)</sup> Смотри объ этомъ прекрасное разследование въ статью "Нетление мощей", въ № 12 Церк. Вед. за текущій годъ.

гахъ. Останки-же его тва, кости его, для вврующаго суть драгоцваная святыня, истанное сокровище, черезъ которое подается почитающамъ его и помощь. Итакъ отъ старца Серафима остались въ гробу только кости, остовъ твла, но какъ останки угодника-Вожьиго, человвка святого, они суть мощи святыя и износятся нынъ при торжественномъ его прославлении изъ нвдръ земля для благоговвйнаго чествования изъ всфми притекающими къ молитвенному предстательству его, преподобнаго старца Серафима.

Митрополить Антоній.

С.-Петербургъ, іюня 20.

#### НЕКРОЛОГЪ.

24-го апрвля сего 1903 года, въ три часа ночи, напутствуемый св. таинствами, на 73 году своей жизни, скончался заштатный священникъ Михаилъ Колосовскій.

Покойный—сынъ священника, родился 11 іюля 1830 года въ селѣ Рубежномъ, Волчанскаго увзда. Еще въ первомъ классѣ Харьковскаго духовнаго училища оставшись сиротой съ двумя своими братьями и сестрой, много онъ претерпѣлъ горя и бѣдности. Восийтывался о. Михавлъ какъ въ духовномъ училищѣ, такъ и въ Харьковской семинаріи на казенный счеть и по окончаніи курса въ ней онъ 22 января 1855 года быль рукоположенъ во священника къ Рождество-Богородичной церкви, слободы Каплуновки, Богодуховскаго уѣзда, гдѣ пробылъ одинъ годъ и мѣсяцъ. Покойнсто тянуло въ родной уѣздъ и къ родной еемьѣ, почему онъ перевелся 20 февраля 1856 года къ Вознесенской церкви, слободы Ефремовки, Волчанскаго уѣзда; но бѣдность прихода и больщая семья заставним его перейти 22 сентября 1857 года къ Рождество-Богородичной церкви, слободы Волоховки, того же уѣзда, гдѣ онъ и свищенствовалъ, безъ 4 дней, 25 лѣтъ, и наконецъ 18 севтября 1882 года онъ перешелъ къ Успенской церкви, слободы 2-й Николаевки, того же уѣзда.

Съ первыхъ же годовъ своего священства онъ быдъ обремененъ большой семьей, состоявшей изъ матери, двухъ братьевъ и сестры (мать и
сестра всегда жили при немъ), а потомъ и собственныхъ дѣтей: двухъ
сыновей и двухъ дочерей. Какъ къ братьямъ, такъ и къ собственнымъ
дѣтямъ о. Миханлъ питалъ одинаковую родственную любовь; съ глубокимъ
почтеніемъ всегда относился къ своей матери и съ нѣжной любовію къ
братьямъ и сестръ. Эту родственную любовь прекрасно охарактеризовалъ
при погребеніи родной его братъ, священникъ Іоаннъ Колосовскій, сказавши съ глубокою признательностью, что онъ и братъ всѣмъ обязаны
почившему, припоминлъ съ какою радостію встрѣчалъ ихъ, пріѣзжавшихъ
изъ училища на святки или каникулы, какъ заботился о нихъ и когда
одинъ изъ нихъ былъ лишенъ казеннаго содержанія, то содержалъ его на
свой счетъ до окоичанія курса семинаріи. Такое отношеніе его къ братьямъ лучше всего говоритъ о его прекрасныхъ качествахъ души.

Прихожане, гдъ онъ священствовалъ, относились въ нему съ полнымъуважениемъ и любовию за его благоговъйное служение, за ласковое и отеческое обращение съ ними и за безкорыстие. За исправления требъ определенной платы о. Миханлъ не назначалъ и довольствовался темъ, что даютъ. При самыхъ скромныхъ личныхъ потребностяхъ покойному едва хватало получаемыхъ доходовъ на воспитание сначала братьевъ и сестры, а потомъ собственныхъ детей, почему и состояния послъ своей смерти не оставилъ никакого.

Покойный о. Махандъ, поступивши на приходъ, накогда не доводъствовался однимъ исправленіемъ требъ, но съ первыхъ же годовъ своего священства сталъ учить дътей своихъ прихожанъ грамотъ, для чего открылъ на своей квартиръ въ слободъ Волоховкъ школу въ 1861 году, которую и велъ, какъ учитель, до 1872 года, т. е. 10 лътъ, не получая им откуда никакого везнагражденія.

Нужно было удивляться энергій о. Миханла: вездё поспіваль и ничемъ не тяготился, никакая погода на была ему пом'єхой, хотя последній его приходь во 2 й Николаевие состояль изъ 5 хуторовь, разстояніемь отъ 3 до 10 версть. Кром'є обязанностей по приходу, онь находиль еще время заниматься уроками Закона Божія въ 4-х школахь, изъ которыхь дей—Софіевская и Скалоновская—находились въ хуторахъ. И при такой разсросанности прихода и школь, требы имъ исполнялись безотлогательно, занятія въ школахъ велись неопустительно и успішно, что доказывается иножествомъ благодарностей Волчанскаго Училищнаго Совъта и Волчанскаго земскаго собранія въ 1876, 1883, 1893, 1895, 1896, 1897, 1899 и 1900 годахъ, какъ видно изъ его формулярнаго списка. Какъ Волчанское Земство, такъ и Общество высоко цінило его, какъ общественнаго діятеля, почему онъ нісколько трехлітій быль гласнымъ Волчанскаго Земскаго Собранія, гді не безъ успіха ратоваль за народное здравіе и образованіе.

Епархіальное начальство тоже цѣнило его, какъ образцоваго священника, и поощряло наградами: въ 1865 году—набедреннякомъ, въ 1872—скуфісй, 1881—камилавкой, 1896—орденомъ Анны III степени и 1899 году—наперснымъ золотымъ крестомъ; покойный имълъ еще крестъ въ память Севастопольской войны.

Послів его смерти у него остались дівти: Яковъ Михайловичъ—преподаватель Харьковскаго Епархіальнаго училища, Сергій—свободный художникъ, Александра—вдова и Марія—въ замужествів за преподавателемъ Харьковскаго Коммерческаго училища, и родная сестра его Анна Васильевна—послідняя безъ всякихъ средствъ къ жизни.

Въ 1883 году 26 марта умерла его жена Маріамна Васильевна. Лишеніе жены — друга жизни такъ поразило его и нравственно нотрясло, что
при всемъ его желаніи сврыть свое душевное страданіе и заглушить его
то нарочитымъ богослуженіемъ, то безотлагательнымъ неполненіемъ требъ,
то аккуратнымъ посёщеніемъ школъ не могъ этого сділать. Страданіе
это выражалось иногда въ задумчивости, иногда въ слезахъ и вздохахъ.
Съ этого времени силы его, съ каждымъ годомъ, стали болье и болье
упадать, видимо онъ сталъ какъ бы угасать. По совъту врачей, въ особенности же по совъту своихъ дътей, онъ вышелъ за штатъ и перевхалъ
на жительство въ Харьковъ къ дочери своей — вдовъ, Александръ Михайловив Занкиной, ямъющей маленькій домикъ въ концъ Москалевки. Здъсь

жотя, повидимому, здоровье его нъсколько улучшилось, но никогда уже не возвращалось къ пему. Опасность своего положенія онъ сознаваль и смерти не боялся, а напутствуемый таинствами покаянія, причащенія и елеосвяшенія, мирно отошель ко Господу.

Погребение совершено было 24 апръля н. г. въ Харьковской Николаевской церкви о. протојереемъ Александромъ Оедоровскимъ при участім восьми священниковъ, при пъніи превосходнаго хора сей церкви и при массь молящихся, привлеченныхъ дивнымъ чиномъ священническаго погребенія.

Ближайшій его сосыдь по приходу, дылившій сь нишь приходскія радости и скорби, священникъ Василій Самойловъ, законоучитель Харьковской Торговой школы, сказаль при погребения его рачь следующаго солержанія:

«Всвиъ явитися намъ подобаетъ предъ судищемъ Христовымъ, да пріиметь кійждо, яже съ теломъ содела, или блага или вла» (2 Корине. 5, 10).

Каждый гробъ, братіе, поучителень для нась. Онь ясно говорить намъ, что никому изъ насъ не миновать тъснаго гроба да темной могилы, рано или поздно, но всемъ нашъ суждено разстаться съ жизнію. Если и необдеченному высокимъ саномъ священства стращно явиться къ Царю Небесному, праведному Судін, то еще страшиве предстать предъ Нимъ священнику, обязанному дать Богу отвътъ не за себя только, а и за каждую душу, ввъренную его попеченію.

Велика обязанность лежала на тебъ, собрать нашъ, какъ на пастыръ стада Христова. Ты долженъ быль молиться за себя и за другихъ, -- должень быль итти примой дорогой на небо самь и за собой вести другихъ, должень быль совершать тапиства и приносить страшную безкровную жертву Богу за себя и за другихъ. - долженъ быть образцомъ для другихъ по своей жизни и по въръ. Такова была твоя обязанность предъ Богомъ-велика и отвътствення она.

Намъ вътъ нужды разбирать твою жизиь, оценивать твои дела и то, жакъ ты сослужилъ свою великую службу, ты теперь предъ лицемъ праведнаго Судін, которому въдомы не только наши дъла, но и помышленія. Мы собранись сюда не оценивать твою жизнь, а проводить тебя въ лучшую загробную жизнь и, какъ путнику, оставляющему насъ, высказать тебъ наши лучшія пожеланія. Итакъ-въчная память тебъ! Въчной памяти и блаженной жизни на небъ желаеть тебъ прежде всьхъ Святая православная церковь, встричающая тебя радостною писнію о воскресенія Спасятеля; въчнаго покоя со святыми желаеть тебъ сонив твонкъ собратій, провожающихъ тебя въ далекую загробную жизнь; въчнаго упокоенія въ царствъ небесномъ отъ всего сердца своего желають тебъ твои сыны и дщери и вси знаеміи.

Модинъ милосердаго Господа услышать сіе наше святое желаніе и упоконть тебя въ Своемъ небесномъ царствін. Мы высказали тебъ, приснопамятный брать нашь, ісрей Миханль, наше искрениващее желаніс; можеть быть, и ты при последнемъ своемъ прощании пожелаещь намъ

чего нибуль?!

Олвъта иътъ... Уста безмолветвуютъ... Но мы сами можемъ угадать его желаніе. Разставникь съ міромъ и вполит узнавни инчтожество и сустностъ всего земного, онъ могъ бы только сказать намъ: Друзья мон! встиъ вамъ прійдется быть тамъ, гдт теперь я. Помните это и живите такъ, чтобы вамъ перейти на небо съ чистою душею и перенести туда истинную втру въ Бога и обильный запасъ добрыхъ дтлъ.

А теперь, достопочтенные отцы и братія, сродницы и други, молитесь за меня. Пріндите и цвлуйте меня последнимъ цвлованіемъ... Се разлучаемся. Аминь.

Священникт Василій Самойловь.

#### овъявленія

## Учитель пты и регентъ

Озургетскаго Духовнаго Училища г. Кунда, имъющій свидѣтельство объ окончаніи курса въ Придворной капелль, желаетъ перемѣнить мъсто.

Адресъ: Великій Бобрикъ, Сумскаго увзда, Харьковской губ. Филарету Яблоновскому.

#### ХУДОЖЕСТВЕННАЯ

## RAHTOLOGOU E BAHDATODHORE

**MACTEPCKAS** 

# Алекстыя Петровича ПЕТРОВА съ С-ми

---- Существуетъ съ 1869 года,

МОСКВА, 1-я Мёщанская, домъ № 98. ПРИНИМАЮТСЯ ЗАКАЗЫ

на художественно-ръзныя, живопионыя и иконопионыя РАБОТЫ,

какъ-то: Церковные иколостасы (и военно-походные) въ развикъ отрого видержанных стиляхъ, мъстные и запрестольные кісты, балдахины надъ престолами, гробници подъ плащаницу, запрестольные кресты и рами съ тумбами, кресты оъ предстоящим съ ръзной горой, акалок, престоли, жертвенник, свъчные ищим и зердалы для присутственныхъ мъстъ,

А ТАНЖЕ ПРОИЗВОДИТСЯ РЕСТАВРАЦІЯ

ИКОНОСТАСОВЪ, ИКОНЪ, ВНУТРЕННЕЙ и НАРУЖНОЙ ЖИВОПИСИ ВЪ ХРАМАХЪ и вр

И ЗОЛОЧЕНІЕ ГЛАВЪ и КРЕСТОВЪ.

Рисунки, смёты и чертежи высылаются по первому требованію.

# листокъ

пля

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Височайшее повелёніе о предоставленія сокётамъ перковно-учительских шволь права производить испытанія и выдавать свидітельства на званіе учитель права производить испытанія и выдавать свидітельства на званіе учитель вим учительници церковно-приходских школь. — Височайшія награди. — Опреділенія Святівшаго Синода 1) о богослуженіи въ день открытія мощей препоробнаго Серафима Саровскаго и 2) о томъ, кімь должны быть подписываемие выпускиме аттестаты и свидітельства воспитанниковъ семинаріи. — Отчеть о приході, расході и остаткі сумить эмеритальной кассы духовенства Харьковской епархів за 1902 годл. — Разрядный списокъ учениковъ Харьковскаго Духовнаго училища, за 1902—1903 учебный годъ. — Отъ Правленія Харьковскаго духовнаго училища. — Разрядный списокъ воспитанниковъ Купянскаго духовнаго училища. — Разрядный списокъ воспитанниковъ Сумскаго Духовнаго училища, за 1902—1903 учебный годъ. — Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго училища. — Епархіальныя взявіщенія. — Изийстія в замітки. — Объявленія.

#### Высочайшее повельніе.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Сунода, Высочайше соизволилъ, въ 26 день мая 1903 года, на предоставленіе совътамъ церковно-учительскихъ школъ права производства испытаній и выдачи свидътельствъ на званіе учителя или учительницы церковно-приходской школы на тъхъ же основаніяхъ, на какихъ это право предоставлено правленіямъ духовныхъ семинарій и училищъ, совътамъ епархіальныхъ женскихъ училищъ и правленіямъ женскихъ училищъ духовнаго въдомства.

# Высочайшія награды.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему довладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Сунода, Всемилостивъйше соизволилъ, въ 5-й день іюня текущаго года, на сопричисленіе за 50-літнюю службу, въ ордену св. Владиміра 4-й степени—священника Николаевской церкви въ слободів Ново-Вурлуцев, Волчанскаго уйзда, Николая Ястремскаго.

Государь Императоръ, согласно удостоенію Кавалерской Думы, въ 3-й день февраля 1903 года, Высочайше сонзволиль на награжде-

ніе нижеслівдующих лиць духовнаго и світскаго званія орденомь св. Анны 3-й степени, за заслуги, въ стать і 459 (Учрежд. орд. Т. І св. зак., изд. 1892 г.) статута сего ордена изъясненныя:

Цервви слободы Ольшаной, Лебединскаго увзда, протоверея Миканла Лободовскаго, цервви слободы Селимовки, Изюмскаго увзда, священника Петра Юшкова, церкви слободы Донцовки, Старобъльскаго увзда, священника Василія Макаровскаго, церкви села Василевки, Лебединскаго увзда, священника Өеодора Заводовскаго, церкви слободы Великотской, Старобъльскаго увзда, священника Самуила Өедорова, Спасской церкви при Стрълецкомъ Государственномъ конскомъ заводъ, Старобъльскаго увзда, священника Георгія Өедорова, члена казначея Сумскаго увзда, священника Харьковскаго епархіальнаго училищнаго совъта, попечителя Сумской, при кладбищенской Петро-Павловской церкви, церковноприходской школы, потомственнаго почетнаго граждавина Николая Скубенко.

# Опредъленія Святьйшаго Сунода.

I. Опредъленіе Святьйшаго Сунода отъ 6—18 іюня 1908 года, за № 2518 о богослуженім въ день открытія мощей преподобнаго Серафииа Саровскаго.

По указу Его Императорскаго Величества, Святвиний Правительствующій Сунодъ слушали: представленіе преосвященнаго Тамбовскаго, отъ 24 мая 1903 года за Ж 4831, о разръшенін совершать во всёхъ православныхъ церквахъ Россійской Имперін всенощныя бавнія преподобному Серафиму, Саровскому чудотворцу. 18-го іюля текущаго года, наканунь дня его прославленія, по общему чинопоследованію службъ преподобнымъ, а 19-го іюля въ день прославленія его, божественныя литургів и послів нихъ молебны. Приказали: Обсудивъ означенное представление преосвященнаго Тамбовскаго и признаван, съ своей стороны, ознаменованіе торжества прославленія преподобнаго Серафина, Саровскаго чудотворца, совершеніемъ богослуженія накануні в въ день отврытія честныхъ мощей его благопотребнымъ и соотвътственнымъ важности событія, Свитвишій Сунодъ опредвляеть: разрішить совершить 18 іюля текущаго года во всёхъ православныхъ церкнахъ Имперін всенощныя бавнія преподобному Серафиму, Саровскому чудотворцу, по общему чинопослёдованію службъ преподобнымъ, а 19-го іюля-божественныя литургів и послів нихъ молебствія.

П. Отъ 6—19 іюня 1903 года за № 2619, по вопросу о томъ, къмъ должны быть подписываемы выпускные аттестаты и свидътельства воспитанниковъ семинаріи и свидътельства объ увольненіи ихъ.

По указу Его Императорскаго Величества, Святфиній Правительствующій Сунодъ слушали: предложенный Г. Сунодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, отъ 22 минувтаго мая № 712, журналъ Учебнаго Кометета, за № 214, съ заключениемъ Комитета, по возбужденному Правленіемъ Тульской духовной семпнарів вопросу о томъ. въмъ должны быть подписываемы выпускные аттестаты и свильтельства воспитанниковъ семинаріи и свидітельства объ увольненів ихъ, - всеми ли лицами, участвующими въ педагогическихъ собраніяхъ правленія, или нівть. Приказали: Въ виду того, что по утвержденной Святьйшимъ Суподомъ 27 марта—8 апръля 1880 г. форм в аттестатовъ и свидетельствъ, выдаваемыхъ воспитанникамъ духовныхъ семпнарій, оные между прочимъ подинсываются членами педагогическаго собранія семинарскаго правленія изъ преподавателей, коихъ по первоначальной редавціи § 92 Уст. дух. сем. полагалось двое, между тъмъ нывъ, согласно измъненной редакціи того же параграфа, членами сихъ собраній являются всв преподаватели семинаріи, и приниман во вниманіе что было бы затруднительнымъ предлагать означенные документы въ подписыванію всемъ преподавателямъ, Святьйшій Сунодъ определяеть: измёнить установленный порядовъ подписей въ выдаваемыхъ воспитанникамъ семинарій аттестатахъ и свидетельствахъ въ томъ смысле, чтобы документы эти подписывались ректоромъ, инспекторомъ, однимъ изъ преподавателей по старшинству службы и секретаремъ правленія семпнарін.

#### отчетъ

о приходѣ, расходѣ и остаткѣ сумиъ эмеритальной кассы духовенства Харьковской епархіи за 1902 годъ,

(восьмой годъ со времени открытія кассы).

Къ 1 января 1902 г. въ остаткъ отъ 1901 г. суммъ эмеритальной кассы состояло. . . . . 744017 р. 97 в.

Сумма сія заключалась:

| 1. Въ билетв 1-го | внутренняго съ выпгрыша- |           |
|-------------------|--------------------------|-----------|
| ми займа въ       |                          | 100 " — " |
| 2. Въ билетъ 2-го | внутренняго съ выпгрыша- |           |
| ми займа въ       |                          | 100 " — " |
|                   |                          | 9         |

| 3. Въ билетъ Дворинскаго, Земельнаго съ вы-         |
|-----------------------------------------------------|
| пірышами займа въ 100 р. — к                        |
| 4. Въ 21-мъ свидетельстве 4°/о государствен-        |
| ной ренты, по 25.000 р. важдое, на 525000 " — "     |
| 5. Въ 16-ти свидетельствахъ той же ренты,           |
| по 5000 р. каждое, на 80000 , "                     |
| 6. Въ 3-хъ свидътельствахъ той же ренты, по         |
| 1000 р. каждое, на                                  |
| 7. Въ долговыхъ квитанціяхъ Правленія Харь-         |
| ковскаго Епархіальнаго свічнаго завода 135000 " — " |
| 8. Наличными деньгами 717 " 97 "                    |
| Итого . 744017 р. 97 в.                             |
|                                                     |
| Въ теченіе 1902 года поступило:                     |
| I. Наличными деньгами:                              |
|                                                     |
| а) Членскихъ взносовъ отъ участнивовъ кассы         |
| обязательныхъ и добровольныхъ 30730 р. 16 к.        |
| (Въ томъ числъ: взносовъ за 1902 г.—30070 р.,       |
| недоимокъ за прежніе годы 204 р. в взносовъ за      |
| будущіе годы 456 р. 16 к.).                         |
| б) Взносовъ отъ церквей епархів по § 15             |
| уст. кас                                            |
| в) Взносовъ отъ Харьковскаго Епархіальнаго          |
| свъчнаго завода по § 16 уст. кас 20000 " — "        |
| (Въ томъ числъ: за 2-ю полов. 1901 г. 10000 р.      |
| и за 1-ю полов. 1902 г. 10000 р.).                  |
| г) Отъ свъчнаго же завода поступило въ по-          |
| гашеніе капитальнаго (135000 р.) долга 15000 "— "   |
| д) Процентовъ на капиталъ кассы 31796 "74 "         |
| (Въ томъ числъ засчитано 365 р. 95 к., упло-        |
| ченныхъ кассою при покупкъ процентныхъ бу-          |
| магь, за проценты по текущимъ купонамъ, см.         |
| 1 ст. расхода литер. Е).                            |
| е) Штрафныхъ за несвоевременное представле-         |
| ніе взносовъ                                        |
| ж) Взносовъ на управленіе кассою 2211 " 15 "        |
| Итого . 108383 p. 22 s.                             |

# II. Билетами.

| Пріобрётено процентныхъ бумагь за наличныя                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| деньги                                                                                                                                      |
| Итого . 92900 р. — к.                                                                                                                       |
| III. Долговыми квитанціями Правленія Харь-<br>ковскаго Епархіальнаго свъчнаго завода:                                                       |
| Одна квитанція на отданныя заимообразно на четыре м'ясяца, по распоряженію Его Высоко-преосвищенства, Правленію св'ячнаго завода про-       |
| центныя бумаги, на                                                                                                                          |
| свъчнаго завода поступило на приходъ 241283 " 22 "                                                                                          |
| А съ остаточными отъ прошлаго 1901 г. въ 1902 г.<br>на приходъ значится:                                                                    |
| Наличными деньгами 109101 р. 19 к.                                                                                                          |
| Билетами                                                                                                                                    |
| Долговыми квитанцінми Харьковскаго Епархіаль-                                                                                               |
| наго свъчнаго завода                                                                                                                        |
| A всего . 985301 p. 19 κ.                                                                                                                   |
| Въ теченіе 1902 года израсходовано:                                                                                                         |
| I. Наличными деньгами:                                                                                                                      |
| а) На выдачу эмеритальной пенсіи 13128 р. 28 к. 6) На выдачу процентовъ съ капитала, собраннаго отъ луховенства епархіи въ пользу семействъ |
| умершихъ священно и церковно-служителей 2647 " 5 " в) На выдачу жалованья членамъ Правленія                                                 |
| и другимъ служащимъ въ кассѣ 1746 " — " г) На канцелярскія принадлежности, почтовые                                                         |
| п другіе мелкіе расходы по кассѣ                                                                                                            |
| тпражей погашенія                                                                                                                           |
| е) На покупку процентныхъ бумахъ 90479 " 32 "                                                                                               |
| (Въ томъ числъ уплочено за проценты по те-                                                                                                  |
| жущимъ купонамъ 365 р. 95 к.                                                                                                                |
| Итого . 108103 р. 55 к.                                                                                                                     |

# II. Билетами:

| Отдано заимообразно на четыре мѣсяца Прав-        |                      |                                    |      |
|---------------------------------------------------|----------------------|------------------------------------|------|
| ленію Харьковскаго Епархіальнаго свічнаго за-     |                      |                                    |      |
| вода, на основанія распоряженія Его Высоко-       |                      |                                    |      |
| преосвященства                                    | ) p.                 | _                                  | p.   |
| Илого . 40000                                     | ) p.                 | _                                  | p.   |
| III. Долговыми квитаниіями Правленія Харь-        |                      |                                    |      |
| ковскаго Епархіальнаго свъчнаго завода:           |                      |                                    |      |
| Правленіемъ Харьковскаго Епархіальнаго свіч-      |                      |                                    |      |
| наго завода погашена часть капатальнаго           |                      |                                    |      |
| (135000 р.) долга                                 | 0 p.                 | _                                  | E.   |
| Итого . 1500                                      | 0 p.                 | _                                  | K.   |
| Bcero—наличными деньгами, билетами и долго-       |                      |                                    |      |
| выми ввитанціями Харьковскаго Епархіальнаго       |                      |                                    |      |
| свѣчнаго завода въ 1902 году израсходовано 163103 | 3 р.                 | 55                                 | ĸ.   |
| Къ 1-му января 1903 года состоитъ въ остаткѣ:     |                      |                                    |      |
| Наличными деньгами                                | 7 n                  | 64                                 |      |
| Билетами                                          |                      |                                    |      |
| Долговыми квитанціями Харьковскаго Епар-          | ,,                   |                                    | "    |
| долгована вватавциями дарикововко илир-           |                      |                                    |      |
|                                                   | <b>1</b>             | _                                  |      |
| хіальнаго свічнаго завода                         |                      |                                    | _    |
|                                                   |                      |                                    | _    |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 p.                 | 64                                 | E.   |
| хіяльняго світняго завода                         | 7 p.                 | 64                                 | E.   |
| хіальнаго свѣчнаго завода                         | 7 p.                 | 64                                 | E.   |
| хіяльнаго свічнаго завода                         | 7 р.<br><b>ቴду</b> ( | 64<br><b>ощи</b>                   | E.   |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 р.<br><b>ѣду</b> і | 64<br><b>ощи</b><br>Р.<br>84       | E.   |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 р.<br><b>ѣду</b> і | 64<br><b>ощ</b> и<br>Р.            | E.   |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 р.<br><b>ѣду</b> і | 64<br><b>ощи</b><br>Р.<br>84<br>84 | E.   |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 р.<br><b>ѣду</b> і | 64<br>ощи<br>Р.<br>84<br>84<br>42  | E.   |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 р.<br><b>ѣду</b> і | 64<br>P.<br>84<br>84<br>42<br>42   | E.   |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 р.<br><b>ѣду</b> і | P. 84 84 42 42 84                  | E.   |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 р.<br><b>ѣду</b> і | P. 84 84 42 42 84 84               | E. I |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 p.                 | P. 84 42 42 84 84 28               | E.   |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 p.                 | P. 84 84 42 84 84 84 28 28         | K.   |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 p.                 | P. 84 42 42 84 84 56               | E    |
| хіальнаго свічнаго завода                         | 7 p.                 | P. 84 42 42 84 84 28 56 34         | E    |

|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ~~~ | ~~       |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------|
| •           | Name to the Property of the Pr |     | К.       |
|             | Вывш. псял. с. Менновин Артемію Розальскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     | 55       |
|             | Вд. псал. с. Бранцовки Евонин Липокой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |          |
|             | Вд. псал. с. Печинъ Евдовін Өедоровой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | -        |
|             | Вд. псал. с. Ряснаго Олимпінд'в Фіалковской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |          |
|             | Вд. псал. с. Турья Марін Строевской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |          |
|             | Вд. псал. с. Криничнаго Елисавет в Исидоровой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | 10       |
|             | Вд. псал. с. Славгородка Аннсін Вербинкой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     | 10       |
|             | Вл. псал. с. Деревовъ Еленъ Невпричной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | 75       |
| <b>22.</b>  | Спротамъ исаломщ. с. Солдатскиго Фалченковымъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14  |          |
|             | Итого.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 769 | 25       |
|             | $I\!I\!I_0$ Богодуховскому упзду:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |          |
| 23.         | Зашт. свищ. с. Свинаго Василію Ковалевскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 84  |          |
| 24.         | Зашт. свящ. с. Яблочнаго Андрею Стеллецкому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 42  |          |
| 25.         | Вд. прот. г. Красновутска Ксеніи Маминевской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 42  |          |
|             | Вд. прот. с. Большой-Писаревки Анастасіи Ястремской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 42  |          |
|             | Сыну свящ. с. Малыжиной Іоанну Давидову                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     | -        |
|             | Вд. свящ. с. Лозоваго Звнавдв Рудинской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 42  | _        |
|             | Вд. свящ. с. Городнаго Анастасів Овдоровой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 42  |          |
|             | Вд. свящ. с. Колонтаева Аннъ Криницкой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 42  |          |
|             | Вд. свящ. с. Губаровки Марін Рудинской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 42  |          |
|             | Вд. свящ. с. Купьевахи Въръ Новомірской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 84  |          |
|             | Вд. свящ. с. Поличковки Екатеринъ Геневской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 126 |          |
|             | Вд. свящ. с. Съннаго Надеждъ Стахевичъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 28  |          |
|             | Зашт. діав. с. Колонтаева Петру Семенову                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 28  |          |
|             | Зашт. діак. с. Каплуновки Іоанну Селитренникову.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |          |
|             | Вд. діак. г. Богодухова Анвіз Артюховской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 42  |          |
|             | Вд. діак. с. Хрущовой Никитовки Матрон'в Индупной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | <u>.</u> |
|             | Зашт. псал. с. Пархомовки Миханлу Ильину                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | 40       |
|             | Вд. псал. с. Колонтаева Агрипин Дмитренковой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | _        |
|             | Вд. псал. Большой-Писаревки Евдовів Торанской.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     | <u> </u> |
|             | Вд. псал. с. Малой-Писаревки Варваръ Семеновой.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | <u> </u> |
|             | Дочери псал. с. Колонтаева Александръ Базилевичъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |          |
|             | Бывш. псал. с. Поличковхи Григорію Лебедеву                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     | _        |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |          |
|             | Итого.<br>Ио Валковскому упэду:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 743 | บบ       |
| <b>4</b> 5. | Зашт. свящ. с. Огульцовъ Константину Острогорскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 84  |          |
|             | Вд. прот. г. Валовъ Апнъ Голяховской.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | نـــ     |
|             | Вд. свящ. г. Валовъ Варварћ Паслосской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | _        |
| 48          | Вд. свящ. с Стараго-Мерчика Маріп Мухиной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |          |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |          |

|                                                          | ~~~        |
|----------------------------------------------------------|------------|
| P.                                                       | K          |
|                                                          | <b>!</b> — |
|                                                          | 2          |
|                                                          | 15         |
| • • • •                                                  | } —        |
| <b>v</b>                                                 | _          |
|                                                          | ļ —        |
| ·                                                        | 88         |
| 56. Вд. псал. с. Караванска Параскевѣ Дюковой 14         | Ļ —        |
|                                                          | <u> </u>   |
| 58. Вд. псал. с. Алексвевки Еленв $\Gamma$ рабовской 9   | 7(         |
| Итого. 576                                               | 70         |
| По Волчанскому упъду:                                    |            |
| 59. Зашт. свищ. с. Наколаевии Миханлу Колосовскому . 100 | 53         |
| •                                                        | _          |
| ·                                                        |            |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                  |            |
|                                                          | . –        |
| • • •                                                    |            |
|                                                          |            |
|                                                          |            |
|                                                          | ·<br>      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                    | _          |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                  | ·          |
|                                                          | ·          |
|                                                          |            |
|                                                          | 45         |
| <del>_</del>                                             | 15         |
|                                                          | 70         |
| • •                                                      | . —        |
| <del>-</del>                                             | _          |
|                                                          | _          |
|                                                          |            |
| Итого. 832                                               | 85         |
| По Зміевскому упэду:                                     |            |
|                                                          | 5          |
|                                                          | 30         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                    | -          |
|                                                          |            |
| • • • •                                                  |            |
| 92 By chum a Tomathur Ennouis Assessing                  |            |

| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                  | P.        | K.          |
|---------------------------------------------------------|-----------|-------------|
| 84. Вд. свящ. с. Нижне-русск. Бишкиня Маріамив Реутской | 42        |             |
| 85. Вд. свящ. с. Терноваго Екатерині Татариновой        | 84        |             |
| 86. Вд. свящ. с. Константовки Наталів Корнильевой       | 53        | 10          |
| 87. Вд. свящ. с. Балаклен Софін Ковалевской             | 84        |             |
| 88. Вд. свящ. с. Андреевкъ Еленъ Рудинской              | 42        |             |
| 89. Женъ душевно больн. свищ. с. Лагерей Аннъ Щербинъ   | 42        | -           |
| 90. Сыну свящ. с. Борщеваго Миханлу Николаевскому       | 84        | _           |
| 91. Дочери свящ. с. Лимана Неония Наслосой              | 84        | -           |
| 92. Дочери свищ. с. Лагерей Вфрф Аксененковой           | 84        | -           |
| 93. Зашт. діак. с. Бригадировки Цетру Раевскому         | 28        | _           |
| 94. Зашт. діак. г. Чугуева Монсею Посельскому           | 56        |             |
| 95. Зашт. діак. с. Охочей Платону Стахевичу             | 28        |             |
| 96. Зашт. діак. с. Шебелинки Павлу Тимовееву            | 42        |             |
| 97. Вд. діав. г. Чугуева Агряпинь Поповой               | 28        |             |
| 98. Вд. діан. с. Шелудновни Софін Вертеловской          | 28        | -           |
| 99. Вд. діак. с. Малиновой Маріи Ковалевской            | <b>28</b> | _           |
| 100. Вд. діак. с. Няжней-Орели Марин'й Өедоровой        | 11        |             |
| 101. Вд. псал. с. Ассвевки Осоктисть Сильванской        | 14        |             |
| 102. Вд. псал. с. Охочей Татьянъ Стахевичъ              |           | _           |
| 103. Вд. псал. с. Тарановки Өеодосін Михайловской       | 14        |             |
| 104. Вд. псал. с. Евфремовки Елисаветь Павловской       | 14        |             |
| 105. Вд. нсал. г. Чугуева Елент Сукачевой               | 14        |             |
| 106. Вд. псал. с. Бурлен Марів Ястремской               | 14        |             |
| 107. Вд. псал. с. Гулийполи Серафинъ Власовской         | 14        |             |
| 108. Вд. псал. с. Гомольши Анастасін Оглоблиной         | 14        |             |
| 109. Вд. исал. с. Андреевки Екатеринъ Гладковой         | 28        |             |
| 110. Вд. псал. с. Ново-Ивановки Анастасіп Криницкой .   | 28        |             |
| 111. Вд. псал. с. Моспановой Еакатерин Марковой         | 14        |             |
| 112. Вд. псал. с. Лозовеньки Анастаін Мураховской       | 28        |             |
| 113. Дочери псал. с. Берека Аннъ Черилеской             | 30        | 60          |
| Итого 1                                                 | 359       | 25          |
| По Изюмскому упъду:                                     |           |             |
| 114. Зашт. свящ. с. Рубцовой Павлу Титову               | 84        | _           |
| 115. Зашт. свящ. с. Студенка Іоанну Бълоусову           | 84        | _           |
| 116. Вд. прот. с. Хрвстища Аннъ Кунициной.              | 42        | <del></del> |
| 117. Вд. свящ. с. Приволья Марів Котляревской           | 84        |             |
| 118. Вд. свящ. с. Щандриголовой Еватерин Могилянской    |           | _           |
| 119. Вд. свящ. с. Николаевки Анастасів Лоншновой        | 84        | <u>-</u>    |
| 100 Re anger a Hanagaranum A sargausni Turanggar        | 84        |             |

| P. F                                                               | ċ  |
|--------------------------------------------------------------------|----|
| 121. Вд. свящ. с. Даниловки Евпраксіп Кремповской 84 -             |    |
| 122. Вд. свящ. с. Шандриголовой Марів Ковалевой 28 -               | _  |
| 123. Вд. свящ. с. Цареборисовой Софін Любарской 20 1               | 0  |
| 124. Спротамъ свящ. с. Голой-Долины Арефьевымъ 42 -                | _  |
| 125. Дочерямъ свящ. с. Кривой Луки Мухинымъ 42 -                   | _  |
| 126. Дочерямъ свящ. с. Навифоровии Воробъевымъ 84 -                | _  |
| 127. Дочери свящ. с. Песокъ Неонилъ Роменской 42 -                 | _  |
| 128. Зашт. діав. с. Заводъ Георгію Уланову 14 -                    | _  |
| 129. Зашт. діав. с. Дмитровки Парамону Чернявскому 46 6            | 5  |
| 130. Зашт. діав. с. Барвенково Николаю Любарскому 28 -             | _  |
| 131. Защт. діак. с. Крючвовъ Іоанну Булдовскому 26 5               | 0  |
| 132. Вд. діак. с. Малой Комышевахи Марін Диневской . 28 -          | _  |
| 133. Вд. діав. с. Селимовки Анн Ковалевской 42 -                   | _  |
| 134. Вд. діак. с. Великой-Комышевахи Ксенів Мацокиной 28 -         | _  |
| 135. Сиротамъ діав. с. Редкодуба Петровымъ 28 -                    | _  |
| 136. Сыну діак. с. Стратилатовки Николаю $\Gamma$ рабовскому. 14 - | _  |
| 137. Зашт. псал. с. Залиманья Василію Оедорову 28 -                |    |
| 138. Зашт. псал. с. Песокъ Василію Грабовскому 28 -                |    |
| 139. Зашт. псал. с. Великой-Комышевахи Павлу Попову . 14 -         | _  |
| 140. Зашт. псал. с. Мечебиловой Матвию Дикареву 30 6               | () |
| 141. Вд. псал. с. Александровки Евдокіп Андреевой 14 -             |    |
| 142. Вд. псал. с. Поповки Александръ Полницкой 28 -                |    |
| 143. Вд. псал. с. Цареборисова Татьян'я Грабовской 14 -            |    |
| 144. Вд. псал. с. Вылбасовие Марів Ястремской 7 -                  | _  |
| 145. Вд. псал. с. Никольской Агафіи Макаровской 28 -               |    |
| 146. Вд. псал. с. ВелКомышевахи Евфросиніп Алекспевой 28 -         |    |
| 147. Вд. псал. с. Алисовки Евдовін Кармановой 14 -                 | _  |
|                                                                    |    |
| 149. Вд. псал. г. Изюма Александръ Чернявской 28 3                 | 5  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                              | 0  |
| 151. Вд. псал. с. Гавриловки Маріи Семейкиной 11 2                 | 3  |
| Итого 1425 5                                                       | 5  |
| По Купянскому упэду:                                               |    |
| 152. Зашт. прот. с. Ново-Георгіевска Васплію Попову 42 —           |    |
| 153. Зашт. свищ. с. Маначиновки Павлу Оранскому 84 -               |    |
| 154. Вд. свящ. с. Двуркчной Александрк Лунашевой 42 —              |    |
| 155. Вд. свящ. с. Ново-Осиновой Анастасів Васильковской 42 -       |    |
| 156. Вд. свящ. с. Верхней-Дуванки Марећ Чугаевой 42 -              |    |
| 157. Вд. свящ. с. Поповки Софін Давидовой 28 —                     |    |
|                                                                    |    |

|              | ***************************************                          | ~~  | ~~ | $\widetilde{\mathbf{p}}$ | R.        |
|--------------|------------------------------------------------------------------|-----|----|--------------------------|-----------|
| 158.         | Вд. свящ. с. Каменки Антонинъ Сильванской                        |     | •  | 84                       |           |
| 159.         | Вд. свящ. с. Радьковскихъ Песовъ Маріп Самойло                   | 601 | ŭ  | 42                       |           |
| 160.         | Дочерны свищ. с. Тарасовии Курасовскимъ                          | ,   |    | 42                       |           |
| 161.         | Дочери свящ. с. Сват. Лучки Екатерина Ерофало                    | в0i |    | 84                       |           |
| 162.         | Зашт. діак. с. Петропавловки Николаю Любарской                   | ку  |    | 28.                      | -         |
| 163.         | Зашт. діав. с. Боровой Осодору Протополосу                       |     | •  | 28                       |           |
| 164.         | Вд. діак. с. Юрьевки Ольгв Черняевой                             | ,   | •  | 28                       | _         |
| <b>16</b> 5. | Зашт. діав. с. Ново-Ольшаной Павлу Флоринском                    | y . | •  | 42                       | —         |
| 166.         | Вд. діав. с. Ново-Осиновой Евфросинін Пипенков                   | 0ŭ  | •  | 28                       |           |
|              | Дочерямъ діав. с. Просяной Царевскимъ                            |     |    | 69                       | 30        |
|              | Зашт. псал. с. Верхней-Дуванки Николаю Зеленско                  | )м  |    | 28                       |           |
|              | Зашт. псал. с. Краснянии Петру Жукову                            |     |    | 14                       |           |
|              | Вд. псал. с. Приствиа Марев Сахновской                           |     | •  | 28                       |           |
|              | Вд. псал. с. Кругляковки Александръ Кустовской.                  |     |    | 14                       |           |
|              | Вд. псал. с. Дружелюбовки Марін $\pmb{\mathit{П}}$ ересыпкиной . |     | •  | 14                       | _         |
|              | Вд. псал. с. Николаевки Марін Поповой                            |     |    | 14                       |           |
|              | Вд. псал. с. Дружелюбовки Маріи Збукаревой                       |     |    | 10                       |           |
|              | Вд. псал. с. Сватовой-Лучки Аннъ Литвинцевой.                    |     |    | 14                       |           |
|              | Вд. исал. с. Меловатки Екатерине Климентовой.                    |     | •  | 28                       |           |
|              | Вд. псал. с. Радьковки Наталін Пиллецкой                         |     |    | 16                       | -         |
|              | Вд. псал. с. Тарасовки Елисавет Войтовой                         |     | •  | 47                       |           |
| 179.         | Вд. псал. с. Владиміровки Евдокін Любарской                      |     | •  | <b>29</b>                | <b>50</b> |
|              | Итог                                                             | 0   | 10 | 12                       | 60        |
|              | $m{H}$ о Лебединскому уъзду:                                     |     |    |                          |           |
| 180          | Зашт. свящ. г. Лебедвна Петру Чижевскому.                        |     |    | 42                       |           |
|              | Зашт свящ. с. Межирича Іоанну Соколовскому                       | ,   |    | 42                       |           |
|              | Зашт. свящ. г. Лебедина Николаю Кондевскому.                     |     | -  | 84                       |           |
|              | Зашт. свищ. с. Тучнаго Андрею Люминарскому                       | •   |    | 84                       |           |
|              | Вд. свящ. с. Буймера Марін Проскурниковой                        |     |    | 42                       |           |
|              | Вд. свящ. с. Мартыновки Параскенф Мухиной.                       |     |    | 42                       |           |
|              | Вд. свящ. с. Павленкова Елен'в Еллинской                         |     |    | 42                       |           |
|              | Вд. свищ. с. Толстаго Марін Рубинской                            |     |    | 84                       |           |
|              | Дочерянъ свящ. г. Лебедина Милостановымъ .                       |     |    | 84                       |           |
|              | Дочери свящ. с. Ясеноваго Валентин Шебатинс                      | KO1 |    | 42                       |           |
|              | Зашт. діав. с. Ворожбы Васплію Заводовскому.                     | ,   |    | 28                       |           |
|              | Вд. діав. с. Дервачевви Анастасів Флоринской.                    |     |    | 28                       |           |
|              | Зашт. псал. с. Павленкова Василію Збукареву                      |     |    | 14                       |           |
|              | Зашт. псал. с. Межереча Стефану Малишевскому                     | ,   |    | 14                       |           |
|              | Зашт. псал. с. Павленвова Провофію Попови                        |     |    | 14                       |           |

|                                                                                                    | ~~~          | ~~~~ | ~~~ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|------|-----|
| ,                                                                                                  |              |      | K.  |
| 195. Зашт. псал. с. Кургана Стефану Касьянову                                                      | •            |      |     |
|                                                                                                    | •            |      |     |
|                                                                                                    |              | . 28 | _   |
|                                                                                                    |              |      | -   |
| 199. Вд. псал. с. Чупаховки Евдовів Өедорогой                                                      | • (          |      | 65  |
| 200. Дочери псал. с. Ворожбы Пелагія Лисанской .                                                   |              | . 14 |     |
| Ит                                                                                                 | oro.         | 810  | 65  |
| По Старобъльскому унзду:                                                                           | 0.0.         | 010  | 00  |
| 201. Зашт. прот. с. Черниговки Николам Мателеву                                                    |              | 49   |     |
| 201. Зашт. прот. с. червиговай пиколаю тительного 202. Зашт. прот. с. Трехизбянска Михаилу Павлову | •            |      | 25  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                              | • '          |      | 15  |
| 203. Зашт. прот. с. Моусеевки Димитрію Донченкову                                                  |              |      |     |
| 204. Зашт. свящ. с. Ново-Бъленькой Іоанну Макаровск                                                | :ому         |      |     |
| 205. Зашт. свящ. с. Великотска Петру Раздольскому                                                  | •            | 42   |     |
|                                                                                                    | •            | . 84 |     |
| 207. Зашт. свящ. с. Кононовки Василію Попову.                                                      | •            |      |     |
| 208. Зашт. свящ. с. Римаревки Димитрію Прядкину                                                    |              |      |     |
| 209. Зашт. свящ. с. Пантюхниой Гоавину Өеодорову                                                   | •            | . 42 |     |
| 210. Вд. прот. с. Ново-Пскова Либови Раздольской.                                                  | •            |      |     |
| 211. Вд. прот. с. Лятвиновки Александръ Кузнецовой                                                 |              |      | _   |
| 212. Вд. прот. с. Алексвенки Анн $\Pi$ оповой                                                      | •            |      |     |
|                                                                                                    | •            | 42   | _   |
|                                                                                                    |              | 42   | _   |
| 215. Вд. свищ. с. Мостковъ Татьянъ Соколовой                                                       | •            |      | _   |
| 216. Вд. свящ. с. Верхней-Покровки Александр'в Иннок                                               | 0 <b>80i</b> |      | _   |
| 217. Вд. свящ. с. Рудева Антонивъ Каплуненковой.                                                   |              |      | _   |
| 218. Вд. свящ. с. Ново Астрахани Екатеринъ Насполе                                                 | ામાં         | 42   | _   |
| 219. Вд. свищ. с. Бълокуравной Наталіп Косьминой                                                   |              | 42   |     |
| 220. Вд. свящ. с. Гладкова Анн В Жадановской                                                       |              | . 42 |     |
| 221. Вд. свящ. с. Брусовки Марів Баженовой                                                         | • ,          | . 84 |     |
| 222. Вд. свящ. с. Ново Боровой Марін Скляровой .                                                   |              | 84   | _   |
| 223. Вд. свящ. с. Ново-Астрахани Анастасін Өаворово                                                | ŭ .          |      |     |
| 224. Вд. свящ. с. Некольской Александръ Василевско                                                 | ŭ .          | . 84 |     |
| 225. Вд. свящ. с. Нищеретовой Рансв Сильванской                                                    |              | . 84 |     |
| 226. Вд. свящ. с. Вогдановки Еленъ Бидиной                                                         |              |      |     |
|                                                                                                    |              | . 30 | 10  |
| OOO De annua Decembra Harris II                                                                    |              | . 36 | 10  |
| 229 Вд. свящ. с. Семикозовки Матрон'в Ковалевской                                                  |              |      | 80  |
| 230. Вд. свящ. с. Тецваго Марін Оедоровской                                                        |              |      | _   |
| 921 Topongue angre a Cranoff reas Tomanaure                                                        | •            |      | 75  |

|              |                                                     | P.        | ~~.       |
|--------------|-----------------------------------------------------|-----------|-----------|
| 232.         | Дочери свящ. с. Ново-Боровой Антонина Ириходъковой  |           | K.        |
|              | Дочери свящ. с. Ганнусовки Аннъ Лядской             |           |           |
|              | Зашт. діяк. г. Старобълька Өеодору Авксентьеву      | 47        | 10        |
|              | Зашт. діак. с. Смольянинова Іоанну Дикареву         | 28        |           |
|              | Зашт. діак. с. Крыгской Петру Лаврентьеву           | 56        |           |
| 237.         | Вд. діав. с. Муратовой Елень Поповой                | 28        |           |
| 238.         | Вд. діак. с. Ново-Россоши Маріп Бутковой            | 28        | _         |
| 239.         | Вд. діан. с. Донцовки Марін Щелоковской             | 28        |           |
| 240.         | Вд. діак с. Боровеньки Екатерин'в Списивцевой       | 28        |           |
| 241.         | Вд. діак. с Танюшевки Евдокін Оедоровской           | <b>56</b> |           |
| <b>24</b> 2. | Вд. діяв. Шульгинки Анн'в Боевой                    | <b>28</b> | _         |
| 243.         | Дочеримъ діак. с. Латвановки Наумовымъ              | 28        | _         |
| 244.         | Зашт. псал. с. Крыгской Василію Добровольскому .    |           | <b>50</b> |
|              | Зашт. псал. с. Марковки Павлу Уланову               | 7         |           |
| 246.         | Зашт. псал. с. Евсуга Николаю Попосу                | _         | -         |
| 247.         | Зашт. псал. с. Поповки Наколаю Лихниикому           | 14        |           |
| <b>24</b> 8. | Запіт. псал. с. Литвиновки Арсенію Грекову          | 14        |           |
| 249.         | Зашт. псал. с. Моусеевки Михаилу Рубинскому         | 19        | 90        |
| <b>250.</b>  | Вд. псал. с. Лизина Маріи Алеевой                   | . 28      | 95        |
| 251.         | Вд. псал. с. Алексвевки Маринъ Дикаревой            | 14        |           |
|              | Вд. псал. Черниговки Марін Давловой                 | 14        |           |
| <b>25</b> 3. | Вд. псал. Деркульскаго кон. зав. Акилина Оржельской | 14        |           |
| 254.         | Вд. псал. с. Подгоровки Марін Тетивниковой          | 14        | _         |
| 255.         | Дочери псал. с. Штормовой Марін Соболевой           | 14        | -         |
| 256.         | Дочери псал. с. Колидовки Евгенів Самойловой        | 10        | <b>50</b> |
|              | Итого 2                                             | 462       | 10        |
|              | По Сумскому упэду:                                  | ,         |           |
| 257.         | Зашт. прот. с. Павлововъ Захарів Добрецкому         | 42        |           |
| <b>25</b> 8. | Зашт. свящ. с. Ульяновки Димитрію Эннатскому .      | 67        | 5         |
| 259.         | Зашт. свящ. с. Речекъ Антонію Быкову                | 82        | 50        |
| 260.         | Вд. свящ. с. Искрисковщины Параскев В Хижняковой    | 42        | _         |
| 261.         | Вд. свящ. г. Сумъ Татьянъ Литкевичъ                 | 42        | _         |
| 262.         | Вд. свящ. с. Нажней-Сыроватки Марін Лавденковой.    | 42        |           |
|              | Вд. свящ. г. Сумъ Ефросинів Наумовой                | 35        | _         |
|              | Вд. свящ. с. Климовки Александръ Балановской        | 84        | _         |
|              | Вд. свящ. г. Сумъ Въръ Ященковой                    | 42        | <u>.</u>  |
|              | Вд. свищ. с. Аннинской Ирин'в Ильинской             |           | _         |
|              | Вд. свящ. с. Токарей Марін Максимовой               |           | 5         |
|              | Вд. свящ. г. Бълополья Агнів Василевской            |           | 40        |

| 269. Дочери свищ. с. Юнаковки Ольгь Новопольской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 42<br>28<br>14<br>28<br>28<br>50<br>18<br>63<br>14<br>28<br>14<br>24<br>28<br>93 | 555<br>255<br> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 270. Зашт. діав. с. Ворожбы Няволяю Стельсикому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 28<br>14<br>28<br>28<br>50<br>18<br>63<br>14<br>28<br>14<br>24<br>28<br>93       | 555<br>255<br> |
| 271. Вд. діав. с. Терешвоввя Атафів Торанской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14<br>28<br>28<br>50<br>18<br>63<br>14<br>28<br>14<br>24<br>28<br>93             | 555<br>255<br> |
| 272. Вд. діав. с. Юнавовки Ефросній Шишкиной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 28<br>28<br>28<br>50<br>18<br>63<br>14<br>28<br>14<br>24<br>28<br>93             | 555<br>255<br> |
| 273. Вд. діав. с. Вирей Александр'я Башинской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 28<br>50<br>18<br>63<br>14<br>28<br>14<br>24<br>28<br>93                         | 55<br>25<br>   |
| 274. Вд. діав. с. Писаревви Евдовій Бутовской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 28<br>50<br>18<br>63<br>14<br>28<br>14<br>24<br>28<br>93                         | 55<br>25<br>   |
| 275. Вд. діав. с. Могриці Параскеві Авксентьевой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 50<br>18<br>63<br>14<br>28<br>14<br>24<br>28<br>93<br>132                        | 55<br>25<br>   |
| 276. Сыну діак. г. Сумъ Александру Попову                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 18<br>63<br>14<br>28<br>14<br>24<br>28<br>93<br>1132                             | 25<br>         |
| 277. Дочери діак. с. Чернетчины Анн'я Краснокутской . 278. Зашт. псал. с. ВерхСыроват. Прокофію Васильковскому 279. Зашт. псал. с. Ульяновки Захарію Дмитрієву 280. Вд. псал. с. Бобрика Евфросиній Строевской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 63<br>14<br>28<br>14<br>24<br>28<br>93<br>1132                                   | 50             |
| 278. Зашт. псал. с. ВерхСыроват. Провофію Васильковскому 279. Зашт. псал. с. Ульяновки Захарію Дмитрієву. 280. Вд. псал. с. Бобрика Евфросвній Строевской. 281. Вд. псал. с. Ворожбы Александр'в Трипольской. 282. Вд. псал. г. Бълополья Маріи Вербицкой. 283. Бывш. надзир. Сумскаго дух. уч. Григорію Николаенку  Итого 1  По г. Харькову: 284. Зашт. прот. Каведр. собора Твиовею Павлову. 285. Вд. прот. Свято-Духовской ц. Ольг'в Левандовской. 286. Вд. прот. Крестовоздвиженской ц. Анн'в Щелкуновой 287. Вд. прот. Благов'вщенской ц. Меляній Проскурниковой 288. Вд. прот. Преображенской ц. Маріи Лихницкой. 289. Вд. свящ. Александр. больницы Варвар'в Дмитрієвой | 14<br>28<br>14<br>24<br>28<br>93<br>1132                                         | 50             |
| 279. Зашт. псал. с. Ульяновки Захарію Дмитрієву                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14<br>24<br>28<br>93<br>1132                                                     | 50<br>         |
| 280. Вд. псал. с. Бобрика Евфросвнів Строевской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 24<br>28<br>93<br>1132<br>84<br>42                                               | 50<br>90       |
| 281. Вд. псал. с. Ворожбы Александр'в Трипольской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 28<br>93<br>1132<br>84<br>42                                                     | 90             |
| 282. Вд. псал. г. Бълополья Марів Вербицкой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 93<br>132<br>84<br>42                                                            | 90             |
| 283. Бывш. надзир. Сумскаго дух. уч. Григорію Николаенку  Итого 1  По г. Харькову:  284. Зашт. прот. Канедр. собора Тямонею Павлову  285. Вд. прот. Свято-Духовской ц. Ольгъ Левандовской  286. Вд. прот. Крестовоздвиженской ц. Аннъ Щелкуновой .  287. Вд. прот. Благовъщенской ц. Мелянія Проскурниковой  288. Вд. прот. Преображенской ц. Марін Лихницкой  289. Вд. свящ. Александр. больницы Варваръ Джитрієвой                                                                                                                                                                                                                                                           | 84<br>42                                                                         |                |
| По г. Харькову:  284. Зашт. прот. Каведр. собора Тямовею Павлову 285. Вд. прот. Свято-Духовской ц. Ольг в Левандовской 286. Вд. прот. Крестовоздвиженской ц. Анн в Щелкуновой 287. Вд. прот. Благов вщенской ц. Мелянія Проскурниковой 288. Вд. прот. Преображенской ц. Марін Лихницкой 289. Вд. свящ. Александр. больняцы Варвар в Дмитріевой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 84<br>42                                                                         | 20             |
| По г. Харькову:  284. Зашт. прот. Каведр. собора Тямовею Павлову 285. Вд. прот. Свято-Духовской ц. Ольг в Левандовской 286. Вд. прот. Крестовоздвиженской ц. Анн в Щелкуновой 287. Вд. прот. Благов вщенской ц. Мелянія Проскурниковой 288. Вд. прот. Преображенской ц. Марін Лихницкой 289. Вд. свящ. Александр. больняцы Варвар в Дмитріевой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 84<br>42                                                                         |                |
| 285. Вд. прот. Свито-Духовской ц. Ольг в Левандовской 286. Вд. прот. Крестовоздвиженской ц. Анн в Щелкуновой 287. Вд. прот. Влагов вщенской ц. Меланів Проскурниковой 288. Вд. прот. Преображенской ц. Марін Лихницкой 289. Вд. свящ. Александр. больницы Варвар в Дмитріевой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 42                                                                               |                |
| 285. Вд. прот. Свито-Духовской ц. Ольг в Левандовской 286. Вд. прот. Крестовоздвиженской ц. Анн в Щелкуновой 287. Вд. прот. Влагов вщенской ц. Меланів Проскурниковой 288. Вд. прот. Преображенской ц. Марін Лихницкой 289. Вд. свящ. Александр. больницы Варвар в Дмитріевой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 42                                                                               | _              |
| 286. Вд. прот. Крестовоздвиженской ц. Анн'в <i>Щелкуновой</i> 287. Вд. прот. Влагов'вщенской ц. Меланін <i>Проскурниковой</i> 288. Вд. прот. Преображенской ц. Марін <i>Лихницкой</i> 289. Вд. свящ. Александр. больницы Варвар'в <i>Дмитріевой</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                  |                |
| 287. Вд. прот. Влагов'ященской ц. Меланія <i>Проскурниковой</i> 288. Вд. прот. Преображенской ц. Марін <i>Лихницкой</i> 289. Вд. свящ. Александр. больняцы Варвар'я <i>Дмитріевой</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 42                                                                               |                |
| 288. Вд. прот. Преображенской ц. Марін Лихницкой 289. Вд. свящ. Александр. больницы Вирвар'в Дмитріевой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 42                                                                               |                |
| 289. Вд. свящ. Александр. больницы Вирвар'в Дмитріевой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 84                                                                               |                |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 42                                                                               | _              |
| 290. Вд. свящ. Единовърческой ц. Анастасів Коробкиной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 56                                                                               | 45             |
| 291. Спротамъ прот. Троицкой ц. Лащенковымъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 42                                                                               | _              |
| 292. Вд. діан. Каседр. Собора Анн'я Кудрявцевой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 28                                                                               |                |
| 293. Вд. діан. Канедр. Собора Марев Наспониной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 56                                                                               |                |
| 294. Вд. діяв. Николаевской ц. Ольгъ Петиной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                  | _              |
| 295. Вд. діак. Петропавловской ц. Марін Евтушенковой.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 48                                                                               | _              |
| 296. Зашт. псал. Вознесенской ц. Іоанну Твердохатбову.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 48<br>28                                                                         | 70             |
| 297. Отст. инспек. Х. Д. Семпнарів Константину Истомину                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                  | 70<br>—        |
| 298. Вд. столонач. Х. Д. Консисторіи Марів Любинской.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 28                                                                               | 70<br>         |
| 296. Вд. столонач. А. д. понсистории марти диочиской.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 28<br>19                                                                         | 70<br>         |
| 299. Отст. препод. Х. Д. Семинарів Өеодору Садову.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 28<br>19<br>10                                                                   | 70<br>10<br>80 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 28<br>19<br>10<br>42                                                             | 70<br>         |
| 299. Отст. препод. Х. Д. Семинарів Өеодору Садову                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 28<br>19<br>10<br>42<br>42                                                       | 70<br>10<br>80 |

Итого 807 28

|                                                                         |                                                     | ~~~       | ~~        |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------|-----------|
| •. •.                                                                   | По Харьковскому упэду:                              | P.        | к.        |
| 303.                                                                    | Зашт. прот. с. Деркачей Димитрію Решиевскому        | 108       | 70        |
|                                                                         | Зашт. свящ. с. Руссвой-Лозовой Арсенію Будянскому   | 42        |           |
|                                                                         | Зашт. свящ. с. Борщевой Іоанну Ковалеву             | 42        |           |
| 306.                                                                    | Вд. свящ. с. Бабаевъ Юлін Лобковской                | 42        |           |
| 307.                                                                    | Вд. свящ. с. Хорошева Вфр Крыжановской              | 84        |           |
|                                                                         | Вд. свящ. с. Золочева Евдокій Клепальской           | 42        |           |
| 309.                                                                    | Вд. свящ. с. Основы Марін Куничиной                 | 42        | _         |
| 310.                                                                    | Вд. свящ. с. Озерники Марів Владыковой              | 42        | _         |
| 311.                                                                    | Вд. свящ. с. Ольшаной Анастасін Любицкой            | 21        | _         |
| 312.                                                                    | Вд. свящ. с. Гавриловки Анастасіп Ветуховой         | 42        |           |
| 313.                                                                    | Вд. свящ. с. Сороковки Агрипинъ Пономаревой         | 42        | _         |
| 314.                                                                    | Дочери свищ. с. Должика Александръ Казанской        | 42        |           |
| 315.                                                                    | Дочери свящ. с. Липецъ Александръ Черняевой         | 42        |           |
| 316.                                                                    | Доч. свящ. с. Черкасскихъ-Тиш. Евгеніи Щепинской    | 42        |           |
| 317.                                                                    | Зашт. діак. с. Цпркуновъ Стефану Рогальскому        | 28        | _         |
| 318.                                                                    | Вд. діяк. с. Большихъ Проходовъ Людмил'в Касьяновой | 28        | _         |
| 319.                                                                    | Вд. діав. с. Ольшаной Евдовін Коньковой             | <b>26</b> | <b>50</b> |
| 320.                                                                    | Вд. діав. с. Комаровки Пелагін Сукачевой            | 28        |           |
| 321.                                                                    | Сиротамъ діав. с. Гіевви Бутковскимъ                | 28        | -         |
| 322.                                                                    | Зашт. псал. с. Пересвянаго Прокофію Торанскому.     | 28        | -         |
| 323.                                                                    | Зашт. псал. с Синолицовки Димитрію Ястремскому.     | 42        |           |
| 324.                                                                    | Зашт. псал. с. Полеваго Данівлу Дюкову              | 28        | _         |
| 325.                                                                    | Вд. псал. с. Ивановки Еленъ Прядкиной               | 28        | _         |
| 326.                                                                    | Вд. псал. с. Веселаго Марін Будянской               | 14        | _         |
| 327.                                                                    | Вд. псал. с. Сороковки Наталіп Оаворовой            | 14        | _         |
| 328.                                                                    | Вд. псал. Карасевии Марін Труфановой                | 14        | -         |
| 329.                                                                    | Сиротамъ исал. с. Мерефы Квитковскимъ               | 14        |           |
|                                                                         | Итого                                               | 996       | 20        |
|                                                                         | А всего по епархів. 13                              | 128       | 28        |
| Председатель Правленія, Ректоръ Семинарія  Протојерей Година Зидненскій |                                                     |           |           |

Протојерей Іоаннъ Знаменскій.

Казначей Протоіерей Александрь Өедоровскій. Правленія: \ Делопровзводитель, Прот. Николай Гутниковъ.

Бухгалтеръ Кассы Исаломщикъ Тихонъ Степурскій.

Настоящій отчеть свірень сь приходо-расходною книгою за 1902 годъ и во всехъ статьяхъ признается правильнымъ.

ревизіоннаго **Епархіал**ьнаго Комптета:

Члены временно-( Священникъ Данииль Поповъ.

Священнявъ Александръ Луценковъ.

Преподаватель Семвнарів  $oldsymbol{H}$ иколай  $oldsymbol{II}$ ротопоповъ

Разрядный списокъ учениковъ Харьковскаго Духовнаго училища, составленный Правленіемъ училища послѣ годичныхъ испытаній, произведенныхъ за 1902—1903 учебный годъ.

#### Четвертый классъ.

Разрядз 1. 1. Платоновъ Дямитрій, Мухинъ Димитрій, Коробкинъ Леонидъ, Власовскій Андрей; 5. Созонтьевъ Димитрій.

Разрядь 2. Евенмовъ Александръ, Насъдвинъ Александръ, Звескинъ Константинъ, Агнивцевъ Николай; 10. Ковалевскій Александръ, Сильванскій Иванъ, Щербина Димитрій, Ковалевскій Василій, Протопоновъ Григорій; 15. Мухинъ Алексай, Дзюбановъ Владиміръ, Ивановъ Иванъ, Семейкинъ Николай, Пономаревъ Левъ; 20. Соколовъ Александръ, Ястремскій Миханлъ; 22. Ступницкій Николай.—Эти двадцать два ученика признаются окончившими курсъ духовнаго учлинща.

Пономаревъ Александръ, Яновскій Петръ, Бѣликовъ Димитрій, Оболенцевъ Александръ.—Эти четыре ученика будуть признаны окончившими полный курсъ въ духовномъ училищъ, если они удовлетворительно выдержатъ перезвзаменовки послъ ваникулъ: Пономаревъ Александръ и Яновскій Петръ по латинскому языку и ариеметикъ; Бѣликовъ Димитрій по русскому языку; Оболенцевъ Александръ по русскому языку и ариеметикъ.

27. Кохановскій Николяй оставляется на повторительный курсъ въ томъ же влассъ.

Колодижный Евгеній и Декалоговъ Николай—увольняются изъ училища, первый по малоуспъшности, а второй по прошенію отца.

#### Третій классъ.

Разряда 1. 1. Грызодубовъ Двинтрій.—Этотъ ученикъ за благонравіе и отличные успѣхи награждается книгою.

Америковъ Викторъ, Өедоровъ Алексъй, Мухинъ Василій Сулима Викторъ.

Разрядт 2. Агнивцевъ Владиміръ, Шебатинскій Андрей, Луцевко Викторъ, Луценко Леонидъ; 10. Евтушенко Викторъ, Прядкинъ
Павелъ, Сирятскій Всеволодъ, Олейниковъ Владиміръ, Прибытковъ
Александръ; 15. Литкевичъ Николай, Власовъ Владиміръ, Полницкій Леонидъ, Понировскій Николай, Рубинскій Иванъ; 20 Ходской Викторъ, Новосадскій Димитрій, Наумовъ Димитрій, Дмитріевъ
Михаилъ, Грабовскій Илія; 25. Мухинъ Павелъ, Сергѣевъ Николай,
Вондаревъ Алексъй.—Эти двадцать семь учениковъ признаются
достойными перевода въ IV классъ.

Дювовъ Евгеній, Протопоновъ Андрей; 30. Колодяжный Ниволай, Олейниковъ Семенъ, Вегуховъ Өедоръ, Дювовъ Димитрій, Знаменскій Николай; 35 Иваницкій Георгій, Сергьевъ Иванъ; 37. Хижняковъ Лука.—Эти десять учениковъ могутъ быть переведены въ IV классъ, если удовлетворительно выдержать переэкзаменовки послъ каникулъ! Дюковъ Евгеній по греческому языку и русскому сочиненію; Протопоновъ Андрей по русскому языку; Колодяжный Николай по русскому языку и сочиненію; Олейниковъ Семенъ по географіи; Ветуховъ Федоръ по ариеметикъ; Дюковъ Димитрій по катихизису; Знаменскій Николай по русскому языку; Иваницкій Георгій по русскому языку и сочиненію; Сергьевъ Иванъ по географіи и русскому языку; Хижняковъ Лука по греческому и русскому языкамъ и сочиненію.

Раевскій Петръ; 39. Молчановскій Владиміръ оставляются въ томъ же влассь на повторительный курсъ, первый по бользаи, а второй по малоуспъшности.

#### Второй классъ.

Разрядъ 1. Стрѣльцовъ Иванъ, Волобуевъ Борисъ. — Эти два ученика за благонравіе и отличные успѣки награждаются книгами.

Насъдвинъ Владиміръ, Титовъ Владиміръ; 5. Евенмовъ Николай Дьяковъ Иванъ, Касьяновъ Константинъ, Вертеловскій Петръ, Знаменскій Алексъй.

Разрядт 2. 10. Толмачевъ Николай, Архангельскій Николай, Рубинскій Петръ, Сугаченко Илія, Ковалевскій Александръ 15. Өедоровскій Борисъ, Строевскій Александръ, Строевскій Яковъ, Торанскій Павелъ, Бутковскій Василій; 20. Дашкѣевъ Павелъ, Бородаевъ Василій, Дьяковъ Николай, Инноковъ Веніаминъ; Москилевъ Николай.—Эти двадцать четыре ученика признаются достойными перевода въ III классъ.

25. Семейкинъ Арсеній, Авончиковъ Владиміръ, Туранскій Иванъ, Оедоровъ Николай, Быстрицкій Сергьй; 30. Воскобойниковъ Василій, Сінтовскій Іосифъ, Ходской Андрей.—Эти восемь учениковъ будутъ удостоены перевода въ III классъ, если удовлетворительно выдержатъ перекзаменовки по следующимъ предметамъ: Семейкинъ Арсеній по латинскому языку; Авончиковъ Владиміръ, Туранскій Иванъ, Оедоровъ Николай и Сінтовскій Іосифъ по русскому языку; Быстрицкій Сергьй, Воскобойниковъ Василій по русскому и латинскому языкамъ и русскому сочиненію; Ходской Андрей по русскому языку п ариеметикъ.

Власенко Евенмъ, Поповъ Александръ; 35. Протопоновъ Митрофанъ, Любицкій Миханлъ.—Эти четыре ученика оставляются на повторительный курсъ въ томъ же классъ, первые три по маю-успъшности, а послъдній по бользани.

Соколовскій Николай и Петровъ Николай увольниются изъ учелища по прошеніямъ родителей.

#### Первый классъ.

Разряда 1. Луценко Александръ, Михайловскій Николай, Платоновъ Михаплъ, Стефановъ Петръ.—Эти четыре ученика за благонравіе и отличные успъхи награждаются внигами.

5. Щербина Григорій, Бесѣда Викторъ, Пономаревъ Сергѣй, Найдовскій Антонинъ, Мощенко Владиміръ; 10. Прибытковъ Јеснидъ, Григоровичъ Петръ, Бондаревъ Николай.

Разрядь 2. Сулима Николай, Бородаевъ Евгеній; 15. Якубовичь Анатолій, Пономаревъ Борисъ, Рубинскій Миханлъ, Рубинскій Василій, Николаевскій Александръ; 20. Рубинскій Константивъ, Торанскій Владиміръ.—Эти двадцать одинъ ученикъ признаются достойными перевода во ІІ классъ.

Евтушенко Алексъй, Ввитковскій Александръ, Мухинъ Алексъй; 25. Поповъ Веніаминъ, Семейкинъ Александръ, Хорошковъ Оедорь, Троицкій Алексъй, Николаевичъ Михаилъ; 30. Поповъ Владиміръ.— Эти девять учениковъ будутъ переведены въ II классъ, если удовлетворительно выдержатъ перезкламеновки: Евтушенко Алексъй по перковному пѣнію; Квитковскій Александръ по церковну пѣнію в русскому диктанту, Мухинъ Алексъй по русскому диктанту; Поповъ Веніаминъ по священной исторіи; Семейкинъ Александръ по русскому языку и диктанту, Хорошковъ Оедоръ по ариометикъ и церковному пѣнію; Тропцкій Алексъй по русскому языку; Николаевичъ по священной исторіи и ариометикъ; Поповъ Владимірь по русскому языку и ариометикъ.

Виноградскій Евгеній, Червонецкій Павель, Сильванскій Павель и Өедоровскій Николай,— недержавшіе экзамень по болізаня, допускаются послів каникуль къ экзаменамь по всёмы предметами.

- 35. Кандыба Өедоръ, Таранскій Василій, Өедоровъ Няколай, Кильчевскій-Гуммилитанскій Павелъ, Наумовъ Андрей оставляются на повторительный курсъ въ томъ же классъ по малоуспѣшности.
- 40. Жилинъ Иванъ, Мартыновъ Петръ-увольняются изъ учи-

#### Приготовительный классъ.

Разряда 1. Сулима Николай, Никишинъ Осдоръ.—Эти два ученика за благонравіе и отличные усийки награждаются книгами.

Шепелевскій Борисъ, Пономаревъ Василій; 5. Оедоровъ Евлампій, Могилянскій Владиміръ, Красновутскій Александръ, Тимофеевъ Владиміръ, Власенко Георгій; 10. Поповъ Валентинъ, Радіоновъ Константинъ, Конецкій Платонъ.

Разряда 2. Ладенко Анатолій, Безугловъ Александръ; 15. Найдовскій Валентинъ, Сирятскій Захарій, Дахнівскій Александръ,
Томашевскій Оедоръ, Петровскій Владиміръ; 20 Дюковъ Константинъ, Слюсаревъ Александръ, Добронравовъ Константинъ, Тычининъ Александръ, Поповъ Петръ; 25 Пересыпкинъ Анатолій, Владыковъ Вьюновъ Евгеній, Молочковскій Вячеславъ, Ковальскій
Николай.—Эти двадцать восемь учениковъ признаются достойными перевода въ І классъ.

Андроновъ Стефанъ; 30. Мухинъ Алексъй, Раевскій Павелъ, Бугуцкій Василій, Квитковскій Димитрій, Павловъ Борисъ; 35. Голубинскій Григорій. — Эти семь учениковъ могуть быть переведены въ І классъ, если удовлетворительно выдержать переэкзаменовки послъ каникулъ: Мухинъ Алексъй по Закону Божію; Андроновъ Стефанъ, Бугуцкій Василій и Раевскій Павель по русскому языку; Квитковскій Димитрій по Закону Божію и русскому языку; Голубинскій Григорій и Павловъ Борисъ по Закону Божію и ариеметикъ.

Климашевъ Михаилъ, Ковалевскій Георгій, Пономаревъ Гавріилъ, Сергѣевъ Владиміръ; 40. Торанскій Василій.—Эти пить ученивовъ, недержавшіе экзаменовъ по болѣзни, допускаются къ экзаменамъ послѣ каникулъ по всѣмъ предметамъ.

Лобковскій Николай, Поповъ Стефанъ, Рубинскій Өедоръ.— Эти три ученика оставляются на повторительный курсъ въ томъ же классв по малоуспъшности.

Пантелеймоновъ Захарій увольняется изъ училища по малоуспішности.

# Отъ Правленія Харьковскаго Духовнаго училища.

Правленіе Харьковскаго Духовнаго училища симъ объявляеть, что перезкзаменовки учениковъ всъхъ классовъ имъютъ быть начаты 18 августа, пріемные экзамены для вновь поступающихъ учениковъ въ приготовительный и другіе классы 22 и 23 августа; прошенія о принятіи учениковъ на полукоштное содержаніе безъплаты и съ уменьшенною платою должны быть поданы въ Правленіе училища къ 1 сентября.

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema ABK/FR

Разрядный списокъ воспитанниковъ Купянскаго духовнаго училища, составленный послѣ годичныхъ испытаній за 1902—1903 учебный годъ.

Четвертый классъ.

Окончившіе полный курст ученія.

Разряда 1. 1. Чертковъ Иванъ, Василенко Тимовей, Трегубовъ Диметрій съ награжденіемъ вингами, Базилевичъ Алексій; 5. Капустинъ Александръ, Скляровъ Сергій, Кустовскій Борисъ, Титовъ Николай.

Разрядт 2. Жувовскій Александръ; 10. Грабовскій Иванъ, Ященко Борисъ, Арефьевъ Димитрій, Чиркинъ Іосифъ, Красно-кутскій Анатолій; 15. Лонгиновъ Михаилъ, Поликариовъ Валентинъ, Ивановъ Пантелеимонъ, Любарскій Аванасій, Макухинъ Михаилъ; 20. Макухинъ Іосифъ, Дзюбановъ Герасимъ—перезкламеновка по русскому языку съ церковно-славянскимъ, Бъликовъ Николай и Тетивниковъ Сергій—перезкламеновка по ареиметикъ.

#### Третій классъ.

# Переводятся въ 4 классъ.

Paspads 1. 1. Гилуновъ Василій съ награжденіемъ книгою, Павловъ Викторъ, Котляревскій Григорій.

Разряда 2. Сѣвирскій Ворисъ; 5) Коробчанскій Владиміръ, Нечаевъ Петръ, Кашикъ Павелъ, Платоновъ Алексьй, Ковалевъ Павелъ; 10. Базилевичъ Николай 2-й, Гавриловъ Михаилъ, Чернивинъ Иванъ, Колосовскій Василій, Скорикъ Петръ; 15. Анисимовъ Александръ—перезизаменовка по географіи, Базилевичъ Николай 1-й—перезизаменовка по ариометикъ, Рубинскій Илія—перезизаменовка по латинскому языку.

Разряда 3. Веселовскій Иванъ и Базилевичъ Василій—перезизаменовиа по русскому языку и ариометикъ.

Импеть держать посль льтних каникуль экзамень, котораю не держаль по бользни: 20. Бервеновъ Порфирій.

Оставляются на повторительный курсъ.

Григоровичъ Александръ, Жуковскій Иванъ, Краснокутскій Евгеній, Мартыненко Стефанъ; 25. Платоновъ Стефанъ—по прошенію родителей, Стаховскій Григорій, Гончаревскій Захарія, Малишевскій Александръ—по малоусившности.

#### Второй классъ.

Переводятся въ 3 классъ.

Разряда 1. Линицкій Владиміръ, Самойловъ Николай, Согинъ Николай—съ награжденіемъ книгами, Николаевскій Миханлъ; 5.

**Цар**евскій Валеріанъ, Жуковъ Анатолій, Спесивцевъ Сергій, Стаковскій Александръ, Гавриловъ Павелъ.

Разряда 2. 10. Павоваровъ Стефанъ, Сидоровъ Николай, Гринченко Александръ, Поповъ Митрофанъ, Оранскій Димитрій; 15. Звѣревъ Николай, Любарскій Анатолій 1, Григоровичь Анатолій, Татариновъ Валентинъ, Капустинъ Павелъ; 20. Любарскій Иванъ, Спѣсивцевъ Вадимъ, Якубовичъ Арсеній; Орловъ Василій—перевкзаменовка по латинскому языку.

Разрядъ З. Любарскій Анатолій 2—перезизаменовка по русскому и латинскому языкамъ; 25. Пивоваровъ Иванъ—перезизаменовка по латинскому языку и ариеметикъ.

Оставляются на повторительный курст.

Жувовскій Николай—по прошенію отца, Войтиховъ Миханлъ, Романовъ Гаврівлъ—по малоуспѣшности.

Увольняются изт училища по малоуспышности.

Войтовъ Григорій; 30. Оржельскій Миханлъ.

#### Первый классъ.

## Переводятся во 2 классъ.

Разрядз 1. Гребенниковъ Иванъ, Головчанскій Николай, Любицкій Евгеній, Пасько Петръ; 5. Гончаревскій Николай—съ награжденіемъ книгами, Самойловъ Борисъ, Бородаевъ Иванъ, Пасько Николай, Колосовскій Владиміръ; 10. Лонгиновъ Николай, Булдовскій Василій.

Разряда 2. Феневъ Иванъ, Бородаевъ Василій, Краснокутскій Евгеній; 15. Жуковскій Владиміръ, Болдыревъ Иванъ, Веселовскій Иванъ, Макухинъ Николай, Базилевичъ Левъ; 20. Зубковъ Николай, Оружинскій Гаврійлъ, Сидоровъ Вичеславъ, Марусовъ Веніаминъ, Рубинскій Владиміръ; 25. Чернявскій Димитрій, Базилевичъ Павелъ, Пантелеимоновъ Василій, Любарскій Андрей, Черняевъ Георгій; 30. Савченко Иванъ, Тетивниковъ Михаилъ, Макаровскій Семенъ, Касьяновъ Николай, Хлопонинъ Александръ; 35. Корифенко Иванъ, Войтовъ Андрей, Грековъ Александръ; Лядскій Николай—перезвзаменовка по священной исторів, Пантелеимоновъ Алексъй—перезкзаменовка по русскому языку; 40. Трояновъ Владиміръ—перезкзаменовка по ариометивъ.

Разряда 3. Якубовичъ Владиміръ и Оедоровскій Алексій — переэкзаменовка по ариеметикі.

Импеть держать посль льтних каникуль экзамень, котораю не держаль по бользни, Васильковскій Николай.

• Оставляются на повторительный курст.

Дзюбановъ Валентинъ; 45. Любарскій Николай—по прошенію родителей, Заводовскій Өедоръ, Кирилловъ Петръ, Новомірскій Игнатій, Юрковъ Сергій; 50. Гораннъ Александръ, Лавденко Александръ—по малоуспёшности.

# Приготов. классъ.

Переводятся въ 1 классъ.

Раврядь 1. Черняевъ Владиміръ, Царевскій Алексій, Петровъ-Димитрій, Линицкій Петръ—съ награжденіемъ книгами; 5. Литовченко Владиміръ, Жуковъ Александръ, Власовскій Владиміръ, Касьяновъ Василій, Сінцовъ Петръ; 10. Нигровскій Анатолій, Мухинъ Александръ.

Разрядь 2. Поповъ Алексвй, Самойловъ Александръ, Петрусенко Николай; 15. Бородаевскій Оедоръ, Залуговскій Алексви, Веселовскій Яковъ, Рогальскій Павелъ, Григоровичъ Иванъ; 20 Александровъ Николай, Протопоповъ Стефанъ, Васмановъ Миханлъ, Поповъ Димитрій, Алексвевъ Павелъ; 25. Войтовъ Антоній, Кустовскій Григорій, Ветуховъ Владиміръ 1, Торанскій Миханлъ, Лихницкій Петръ; 30. Поповъ Несторъ, Лободинъ Анатолій, Щепинскій Валентинъ, Капустинъ Гавріилъ, Алексвевъ Николай; 35. Ветуховъ Владиміръ 2, Булгаковъ Миханлъ, Дзюбановъ Александръ—перезкаменовка по ариометикъ, Любицкій Викторъ—перезкаменовка по русско-славянскому чтенію.

Можеть держать посль льтних каникуль экзамень, котораго не держаль по бользни—Гончаревскій Николай.

Оставляются на повторительный курст.

40. Косминъ Борисъ—по прошенію матери, Македонскій Александръ, Лихницкій Михаилъ, Макаровскій Александръ, Поповъ Өеофилъ—по малоусившности.

# Отъ Правленія Купянскаго духовнаго училища.

T.

Правленіе Купянскаго духовнаго училища симъ объявляеть, что переэкзаменовки и пріемныя испытанія, послё лётнихъ каникулъ, въ настоящемъ году, ученикамъ Купянскаго духовнаго училища назначены въ слёдующемъ порядкё: августа 18-го переэкзаменовка ученикамъ IV класса и пріемъ поступающихъ вновь въ этотъ классъ; августа 19-го переэкзаменовка ученикамъ III класса и

пріемъ поступающихъ вновь въ этотъ влассъ; августа 20-го переэвзаменовва ученивамъ II власса и пріемъ ноступающихъ вновь въ этотъ влассъ; августа 21 и 22-го перезвзаменовва ученивамъ I власса и пріемъ поступающихъ вновь въ этотъ влассъ: августа 23 и 25 перезвзаменовва ученивамъ приготовительнаго власса и пріемъ поступающихъ вновь въ этотъ влассъ.

#### II.

Правленіе Купянскаго духовнаго училища симъ объявлеть: а) учебныя занятія въ наступающемъ 1903-1904 учебномъ году, во всъхъ классахъ училища, начнутся съ 26-го августа, а учащіеся должны быть представлены въ училище въ 25-му августа. б) Всв воспитанники светского званія обязаны внести плату за право-обучение впередъ за весь учебный годъ, въ количествъ 60 рублей. в) Родители воспитанниковъ училища, желающіе, чтобы дъти ихъ приняты были на полчовоштное или полувоштное училищное содержаніе, обязаны подать прошеніе въ Правленіе училища не позже 15 агуста, съ приложеніемъ благочиническаго удостовъренія о своей бъдности по формъ. г) Всй воспитанники, желающіе поступить въ училищное общежитіе, должны установленную плату впередъ за полгода, а вновь поступающіе воспетанники, кромъ того, обязаны внести по 12 р. 50 коп. Правленіе училища за спальныя принадлежности.

#### III.

Правленіе Купянскаго духовнаго учелища, согласно журнальному постановленію, утвержденному Его Преосвященствомъ 15 мая 1903 года, доводить до свёдёнія овружнаго духовенства, что для предстоящихъ занятій съёзда духовенства, вийщаго быть 10 сентября 1903 года, назначаются слёдующіе предметы: а) разсмотрёніе отчета о приходё, расходё в остаткё суммъ, ассигнуемыхъ духовенствомъ Купянскаго учелищнаго округа, за 1902 годъ, а также журналовъ временнаго ревизіоннаго комитета по повёркь означеннаго отчета. б) Разсмотрёніе вёнчиковыхъ вёдомостей за прошедшій 1902 годъ. в) Разсмотрёніе смёты прихода в расхода суммъ по содержанію учелища въ 1904 году. г) Разсмотрёніе плана я смёты на устройство домовой учелищной церкви. д) Избраніе членовъ временаго ревизіоннаго комитета в кандидатовъ къзнивъ на будущій 1904 годъ.

Разрядной списокъ воспитанниковъ Сумскаго Духовнаго училища, составленный Правленіемъ училища, послѣ годичныхъ испытаній, произведенныхъ за 1902—1903 учебный годъ.

#### Четвертый классъ.

## Окончидшіе курст училища.

Разряда 1. 1. Филипповъ Георгій— награждается внигами, Оедоровъ Георгій— награждается деньгами, Любинскій Леонидъ, Чековъ Александръ; 5. Гриценко Димитрій, Церковницкій Николай, Веселовскій Антоній, Павловскій Афанасій, Поповъ Константинъ; 10. Яблоновскій Георгій.

Разрядт 2. Черниговскій Леонидъ, Оедоровъ Михаилъ, Черниговскій Николай, Минченко Лука; 15. Индутный Василій, Степурскій Александръ, Бондаренко Василій, Тугариновъ Иванъ, Серединъ Димитрій; 20. Кариовъ Антоній, Лободинъ Николай, Бълогорскій Александръ, Ступницкій Андрей, Прокоповичъ Иванъ; 25. Авксентьевъ Антоній.

Получать свидътельства объ окончаніи курса, если удовлетворительно выдержать переэкзаменовки: Христівновскій Стефань; 27. Сапухинь Ивань.

#### Третій классъ.

# Переводятся въ 4 классъ.

Разрядт 1. 1. Подлуцвій Иванъ, Рудинскій Александръ и Рубинскій Владиміръ— награжаются книгами, Ревскій Хрисанфъ; 5. Емельяненко Александръ, Браиловскій Валеріанъ, Наумовъ Илья, Труфановъ Григорій.

Разрядт 2. Поповъ Миханлъ, 10. Грузовъ Николай, Самодаевъ Николай, Спасскій Іосифъ, Краснокутскій Диметрій, Крыжановскій Александръ; 15. Вълоусовъ Стефанъ, Печкинъ Андрей, Рубинскій Евгеній, Поповъ Диметрій, Буткевичъ Николай; 20. Карповъ Тимоеей.

Допущены из переэнзаменовить послю наникуля: Артюховскій Макаръ—по церковному пінію, Фіалковскій Оедоръ—по ариометичі, Пономаревъ Александръ—по греческому языку, Рудневъ Ивавъ—по русскому языку письменно; 25. Александровъ Ивавъ—по церковному пінію, Михайловскій Стефань—по географіи.

Разрядт З. Матвъевъ Николай—по катехизису и русскому языку, Павловскій Семенъ—по географіи и перковному пѣнію; 29. Матвъевъ Георгій—по греческому языку и русскому языку письменно.

#### Второй классъ.

## Переводятся вз 3 классъ.

Разрядъ 1. 1. Калюжный Василій, Прокоповичъ Николай в Власенко Алексій—награждаются книгамя, Малижановскій Петръ; 5. Боровиковъ Алексій, Ильянскій Викторъ, Якубовичъ Сергій, Өедоровъ Михаилъ.

Разрядь 2. Королевъ Владиміръ, 10. Мильскій Димитрій, Хорошковъ Димитрій, Гораннъ Андрей, Богачевъ Александръ, Гревизирскій Николай; 15. Крушедольскій Александръ, Ермоленко Димитрій, Сукачевъ Миханлъ, Гончаревскій Георгій, Григорьевъ Павелъ; 20. Краснокутскій Владиміръ, Мигулинъ Петръ, Новицкій Викторъ, Крыжановскій Владаміръ.

Допущены ко переэкзаменовко послю каникуло: Панвратьевъ Петръ—по русскому языку; 25. Панвратьевъ Алексви—по русскому языку письменно, Родинко Яковъ—по греческому языку, Буткевичъ Владиміръ—по латинскому языку, Поморцевъ Иванъ—по ариометикъ, Червонецкій Павелъ—по русскому языку; 30. Рубинскій Миханлъ—по русскому яз. письменно.

Разрядь 3. Стефановскій Александръ—по священной всторів в русскому яз., Торанскій Павель—по русскому в греческому язывамь, Льпскій Яковь—по ариеметикь и русскому яз. письменно, Бородаевскій Александрь—по русскому языку устно и письменно. 35. Глуховъ Александрь—по русскому яз. устно и письменно и по церковному пьнію.

Оставляются ез том же классь на повторительный курст: Кипоренко Борисъ в Македонскій Николай—по прошенію родителей, Артюховскій Василій и 39. Фроловъ Владиміръ по малоусившности.

# Первый классъ.

# Переводятся во 2 классъ.

Разряда 1. Котляревскій Евгеній, Быковъ Виталій и Фильпповъ Стефанъ—награждаются внигами, Грабовскій Александръ; 5. Любинскій Георгій, Никулищевъ Михаилъ 2, Соколовскій Иванъ, Куницынъ Димитрій, Станиславскій Леонидъ; 10. Бойченко Василій, Никулищевъ Михаилъ 1, Павловскій Сергій.

Разряда 2. Артюховскій Евгеній, Ведринсвій Леонидъ; 15. Враснокутскій Викторъ, Назаревскій Василій, Орловъ Миханлъ, Черниговскій Владиміръ, Туранскій Николай; 20. Фальченко Борись, Новомирскій Иванъ, Рождественскій Александръ. Допущены ка переэкзаменовки посли каникула: Арткховскій Няколай—по ариометикі, Капустянскій Петръ—по ариометикі, 25. Панкратьевъ Алексанаръ—по русскому языку письменно, Су-качевъ Иванъ—по русскому языку письменно.

Разрядт З. Флоринскій Борись—по церковному півнію и русскому языку письменно, Барышковь—по священной исторія, арнеметивів и русскому языку письменно, Степурскій Антоній—по русскому языку устно и письменно и ариеметивів, ЗО. Индутный Алексій—по священной исторія и ариеметивів, Гревизирскій Ивань—по русскому языку устно в письменно, ариеметивів и церковному півнію.

Оставляются вз том зже класст па повторительный курся: Криницкій Леонидъ и Сиромахинъ Василій—по прошенію родителей.

Подлежить испытанію по всёмъ предметамъ въ августё м'всяц'є Кизивальтеръ Георгій.

#### Приготовительный классь.

Переводятся въ 1 классъ.

Разряда 1. Петровъ Владиміръ, Подольскій Константинъ, Приходинъ Павелъ, Волобуевъ Николай, 5. Македонскій Іосифъ.

Разрядт 2. Вёлогорскій Иванъ, Поповъ Борисъ, Василевскій Леонидъ, Краснокутскій Василій, 10. Ооминъ Владиміръ, Стеценко Николай, Македонскій Иванъ, Куницынъ Алексій, Сукачевъ Леонидъ, 15. Буткевичъ Николай, Евстратовъ Сергій, Буткевичъ Михаилъ, Овчаровъ Иванъ, Стеллецкій Александръ; 20. Андреевъ Антоній, Левицкій Яковъ, Виницкій Василій.

Допущенъ къ перезваменовкѣ послѣ каникулъ — Трипольскій по ариеметикѣ.

Оставляются ет том же класст на повторительный курст: Лъпскій Евгеній, Червонецкій Валентинь; 25. Ястремскій Николай, и Браснокутскій Семень—по малоусившности, Быковь Евгеній и Семеновъ Петрь—по бользии.

Увольнается изъ училища, какъ не оказавшій успѣха послѣ двухгодичнаго пребыванія въ томъ же классѣ—29. Крыжановскій Михаилъ.

# Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго Училища.

Правленіе Сумскаго Духовнаго училища объявляетъ: 1. Что перезизаменовки воспитанниковъ, получившихъ на годичномъ испытаніи пеудовлетворительные баллы, назначаются: 4-го класса на

18 августа, а остальных влассовь на 22 и 23. Пріемныя всимтанія для вновь поступающихь будуть произведены 25 и 26 числатого же місла. 27-засіданіе Правленія. Вмісті съ симъ Правленіе сообщаеть, что въ 5 влассахъ училища свободныхъ вакансій для поступленія въ училище съ домашнимъ образованіемъ и изъ другихъ заведеній имістся 79, а именно: въ 4 влассії 11 вакансій, въ 3-мъ 5, во второмъ 4, въ 1-мъ 15 и въ вригот. 44. Начало учебныхъ занятій 28 августа.

- 2. Всё воспитанники свётского званія обязаны внести плату за обученіе впередъ за весь учебный годъ въ количестве 40 руб.
- 3. Желающіе держать пріємныя испытанія, а также родители воспитанниковъ, желающіе, чтобы діти ихъ приняты были на полнокоштное вли полукоштное содержаніе, а равно съ уменьшенной платой, обязаны подать прошеніе въ Правленіе училища не позже 23 августа, въ посліднемъ случай съ приложеніемъ благочинническаго удостовіренія о своей біздности по формів, сообщенной о. о. благочиннымъ.
- 4. Всё воспитанники, желающіе поступить въ училищное общежитіе должны внести установленную плату впередъ за полгода, а вновь поступающіе воспитанники, кром'я того, обязаны внести по 10 р. въ Правленіе училища на постельный приборъ и 10 р. на письменныя принадлежности.

# Епархіальныя извъщенія.

# ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

#### Священническія:

- 1. Покровская церковь с. Ободовъ, Сумскаго убзда. Покровская церковь сл. Терковъ, Лебединскаго убзда. Тронцкая церковь с. Перекона, Валковскаго убзда. Рождество-Бородичная церковь сл. Бараниковки, Старобъльскаго убзда.
- 5. Кресто-Воздвиженская церковь с. Крючика, Богодуховскаго увзда.

#### Діаконскія.

- 1. Георгієвская церковь с. Воробьевки, Сумскаго убяда. Казанская церковь с. Басовки, Сумскаго убяда.
- 3. Преображенская церковь с. Краснополья, Ахтырскаго уёзда.

#### Псаломицицкія:

1. Церковь сл. Радьковскихъ-Песокъ, Бупинскаго уйзда. Георгіевская церковь с. Голой-Долины, Изюмскаго уйзда. Троицеая церковь с. Монсеевки, Старобъльскаго уйзда.

Покровская церковь с. Городища, Старобъльскаго увзда. Петро-Павловская церковь с. Княжнаго, Валковскаго увзда. Воскресенская церковь с. Боголюбовки, Купянскаго убада. Покровская церковь при Харьковскомъ Благотворительномъ Обществъ Іоанно-Предтеченск. церковь с. Ново-Ивановки, Зміевскаго убла. Николаевская церковь с. Гіевки, Харьковскаго увзда. Покровская церковь с. Глазуновки, Зміевскаго убяда. Пророко-Осіевская церковь, Харьковскаго Реальнаго Училища. Свито-Пуховская церковь с. Кононовки, Старобъльскаго увада. Успенская церковь сл. Коломака, Валковскаго убзда. Николаевская церковь с. Наугольновки, Купянскаго убзда. Влад.-Богородичн. церковь с. Должика, Харьковского убода. Арханг.-Михаиловск. церковь города Краснокутска, Богодухов. увзда-Рожд.-Богородичи, церковь с. Свиной, Богодуховского убзла. Ввеленская церковь с. Студенка, Изюмскаго убзда. Николаевская церковь с. Циркуновъ, Харьковскаго убода. Тронцкая церковь с. Чернокаменки, Зміевскаго увзда. Георгієвская церковь с. Павловии, Богодуховскаго увзда. Екатерининская церковь сл. Поличновки, Богодуховскаго увзда. Иверско-Богород. церковь с. Бълаго-Колодези, Волчанскаго убяда. Рожд.-Богородичи. церкви с. Бараниковки, Старобъльского увзяа. Арханг. Миханя. цервовь с. Лимана, Змісвскаго увода. Покровская церковь с. Бъленькаго, Изюмскаго увзда. Воскресенская церковь с. Булацеловки, Зміевскаго убзда. 28. Ахтырскаго Понровскаго Собора.

# ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе Торжество открытія мощей преподобнаго Серафина Саровскаго.— Особенности въ законахъ о брачномъ развол'я въ новомъ гражданскомъ уложенін.

Торжество открытія мощей преподобнаго Серафима Саров скаго. Въ настоящіе дни сотни тысячь православныхь русскихъ людей находятся въ Саровь и близъ него, чтобы повлониться преподобному Серафиму Саровскому и облобызать его цільбоносныя мощи. Въ газетахъ сообщають, что Саровская обитель боліве чімь на 5 версть уже окружена со всіхъ сторонъ богомольцами. Главный совершитель предстоящаго торжества открытія св. мощей преподобнаго Серафима, Саровскаго Чудотворца, Высовопреосвященный Антоній, Митрополить С.-Петербургскій, давно уже и симъ отправился въ Саровскую пустынь, а также отправиль туда для участія въ богослуженіяхъ и крестныхъ ходахъ нікоторыхъ представителей столичнаго духовенства, своего хора півнчить и прочихъ церковныхъ послужниковъ. Изъ Петербурга въ Саровъ на торжество прійхали: ректоръ духонной семинаріи архимандритъ

Сергій, нам'єстивъ Александро-Невской лавры архимандритъ Корнилій, ризничій лавры архимандритъ Гедеонъ, правитель дёлъ лаврскаго духовнаго собора архимандритъ Макарій, архидіаконъ лавры Іоаннъ, два иподіакона изъ штата Исаакіевскаго собора, іеродіаконъ лавры Илларіонъ, "чиновщикъ" и "посошникъ" митрополита изъ лаврскихъ послушниковъ и 60 челов'єкъ півнихъ митрополичьяго хора, подъ управленіемъ регента И. Я. Тервова. Кром'є того, изъ бёлаго столичнаго духовенства командированы: предсёдатель сов'єта Общества распространенія религіозно-нравственнаго просв'єщенія протоіерей Философъ Орнатскій и членъ сов'єта того же Общества священникъ Александръ Рождественскій. Оба представителя бёлаго духовенства, помимо участія въ службахъ церковныхъ, выступають въ качеств'є народныхъ пропов'єдниковъ.

Самое торжество открытія мощей препод. Серафима будеть состоять въ следующемъ.

15-го іюля, въ 12 часовъ имъетъ быть совершена въ соборномъ Успенскомъ храмъ монастыря торжественная панихида съ поминовеніемъ благочестивъйщихъ государей и государынь отъ императрицы Елизаветы Петровны до Александра III включительно, владимірскаго епископа Виктора, рукополагавшаго преподобнаго о. Серафима во іеродіакона, епископа тамбовскаго Өеофила, совершавшаго хиротонію преподобнаго въ іеромонаха, всёхъ почившихъ архипастырей тамбовскихъ, родителей преподобнаге Серафима—Исидора и Агафіи, а также и всёхъ почившихъ игуменовъ и строителей саровскихъ, при коихъ подвизался преподобный. Одновременно съ служеніемъ торжественной панихиды въ Успенскомъ соборъ совершатся панихиды и въ другихъ монастырскихъ храмахъ и въ часовняхъ, устроенныхъ у источника, пустынокъ, баракахъ и т. д.

17-го іюля въ 8 часовъ утра будетъ совершенъ, во главѣ съ епископомъ тамбовскимъ, крестный ходъ, а въ 9 часовъ утра поздняя заупокойная литургія въ обовхъ (лѣтнемъ и зимнемъ) соборахъ монастыря и въ храмахъ святого Іоянна Крестителя и клалбишенскомъ.

По окончаній литургій во всёхъ указанныхъ храмахъ будеть совершена панихида съ поминовеніемъ іеромонаха Серафима, подвижника саровскаго. Съ 12 часовъ того-же дня до благовёста ко всенощному бдёнію будутъ безпрерывно совершаться панихиды во всёхъ часовняхъ, устроенныхъ близъ монастыря, съ поминовеніемъимени іеромонаха Серафима подвижника саровскаго.

18-го іюля, въ 5 часовъ утра, будетъ ранняя, а въ 81/2 часовъ поздняя литургія. По овончаніи литургія тоже виветъ быть совершена панихида съ поминовеніемъ ісромонаха Серафима, подвижника саровскаго.

Въ 4 часа того-же дня въ Успънскомъ соборъ будеть малая вечерня, а въ 6 часовъ вечера благовъсть ко всенощному бдънію, во время котораго будеть совершенъ крестный ходъ къ церкви, гдъ временно пребывають святыя мощи преподобнаго; здъсь крестный ходъ остановится въ ожиданіи изнесенія святыхъ мощей.

Владыва—митрополить, преосвященые епископы и священнослужителя, назначенные въ несенію гроба съ честными мощами, войдуть въ церковь. Митрополить окадить гробницу съ святыми мощами, а преосвященные епископы съ священнослужителями изнесуть ее и передадуть для несенія въ крестномъ ходу. Съ крестнымъ ходомъ мощи будуть обнесены вокругь монастырскихъсоборовь по чину и съ остановками; во время обнесенія на площади между соборами съ южной стороны Владыка—митрополить прочитаеть молитву: "Владыко многомилостиве"...; по прочтеніи этой молитвы крестный ходъ вступить въ Успенскій соборъ, и святыя мощи будуть поставлены на срединѣ храма. Клиарисовая гробница со святыми мощами останется закрытою и запертою на замовъ.

По возвращенів крестнаго хода въ Успенскій соборъ и по поставленів гробницы со святыми мощами посрединв храма, будеть совершено благословение клибовь и всенощное блине продолжется по уставу до поліелея. Между ваовзнами будеть произнесенно преосвященнымъ Иннокентіемъ, епископомъ табовскимъ, краткое слово. Во время поліслея всѣ служащіе, по ранѣе составленному церемоніалу, исходять на средину храма; владыка-митрополить раздаеть свёчи служащимь, а прочіе преосвященные епископы-народу. Сойдя съ облачальнаго амвона въ гробницъ пренодобнаго, высокопреосвященный митрополеть говорится въ церемоніаль, отпираеть замовь и открываеть крышку гробницы, причемь встив священнослужащими дълается земной поклонъ. Затемъ ноется преподобному величание, во время котораго митрополить, кадить святыя моща и всю церковь по обычаю. Во время кажденія п'явчіе на обонкъ клиросакъ поютъ, по очереди, величание преподобному, а по овончанів важденія поють величаніе вторично служащіе. По прочтеніи евангелія, цілують мощи митрополить, архіерен, духовенство попарно и народъ. Два преосвященныхъ, стоя на возвышенномъ мѣстѣ по двумъ сторонамъ гробницы, помазываютъ освященнымъ елеемъ подходящихъ богомольцевъ, а всенощное бдѣніе продолжается и оканчивается по уставу.

По овончанів всенощного бдёнія храмъ не заврывается для того, чтобы всё желающіе могля подойти къ святымъ мощамъ для цёлованія и помазанія елеемъ назначенными священнослужителями, кояхъ для сего должно быть назначено нёсколько человёкъ.

Въ 8 часовъ утра благовъстъ въ поздней литургіи въ Успенскомъ соборъ.

На маломъ входъ съ Евангеліемъ, при пъніи "Пріндите, поклонимся", священнослужители поднимають гробъ со святыми мощами на носилки и, по обнесеніи его вокругь святого престола, полагають въ уготованную раку. За святыми мощами съ средины храма слъдують архіерен по чину и сослужащіе.

По окончаніи литургіи, во время чтенія псалма 33, честныя мощи святого преподобнаго Серафима изъемляются архимандритами изъ раки и поставляются на носилкахъ среди храма на прежнемъ мѣстѣ; по совершеніи отпуста, изъ алтаря выходять на средину храма митрополить, архіерей и прочее духовенство съ иноками для молебнаго пѣнія, съ канономъ, предъ мощами святого Серафима и для крестнаго хода съ гробницею и мощами преподобнаго.

По овончанів литургів, начинаєтся молебное півніе а при півнім тропаря святому преподобному Серафиму назначенные священно-служители поднимають гробь съ святыми мощами, выносять изъхрама и начинають обычнымь порядкомь, при торжественномь колокольномъ перезвонів, крестный ходь вокругь монастырскихъхрамовь съ молебнымъ півніємъ.

Торжество прославленія преподобнаго завершается 21-го іюля освященіемъ во вмя его устроеннаго храма.

Со времени освидътельствованія мощей преподобнаго Серафима на его могилъ и у источника почти ежедневно творятся чудеса; даже слъпые провръвають.

— Особенности вт законахт о брачномт разводь вт новомт гражданскомт уложении. Дъйствующее законодательство о разводъ въ Россів своро должно будетъ уступить мъсто новому законодательству. Проектъ новаго Гражданскаго Уложенія уже напечатанъ, такъ что намъ приходится быть, такъ-сказать, свидътелями реформы нашего бракоразводнаго права; поэтому считаемъ благовременнымъ указать, хотя въ самыхъ краткихъ чертахъ, на особенности проекта новаго Гражданскаго Уложенія о разводъ.

Характерными особенностями новаго Гражданскаго Уложенія о развод'в по сообщенію проф. Красножена являются:

- 1) Увеличеніе числа поводовъ въ разводу, а вменно: къ прежнимъ четыремъ поводамъ въ разводу для лицъ православнаго исповъданія—(прелюбодъянію, неспособности въ брачному сожвтію, безвъстному отсутствію одного изъ супруговъ и навазанію, соединенному съ лишеніемъ правъ состоянія), проэктъ Гражданскаго Уложенія прибавляетъ пятый поводъ въ разводу—впосягательство одного супруга на жизнь другаго, или жестовое, опасное для жизни и здоровья, обращеніе одного супруга съ другимъ, если виновность супруга—отвътчива признана вошедшимъ въ законную силу приговоромъ уголовнаго суда".
- (2) Характерною особенностью проекта новаго Гражданскаго Уложенія является введеніе неизвістнаго у насъ до сихъ поръ для лецъ православнаго исповъданія раздёльнаго жительства или разлученія, по просьбі одного изъ нихъ, даже безъ согласія другаго. и при томъ въ самыхъ широкихъ размърахъ, а именно: если совывстная супружеская жизнь представляется для просителя невыносимою, вследствие жестоваго съ нимъ или детьми обращения другого супруга, нанесенія просителю тяжких оскорбленій, сифилитической или иной прилипчивой отвратительной болёзни другого супруга, развратной или позорной его жизни, постояннаго пьянства или безразсуднаго или разорительнаго для семьи моговства, а равно въ случав такой бользии жены, при которой прополжение супружескаго сожетия представляется опаснымъ для ея живни или здоровья. (Ст. 141). Раздельное жительство супруговъ можеть быть также разрёшено вслёдствіе злонамёреннаго оставленія просителя другимъ супругомъ, если оно продолжалось не менъе года, и если супружеская жизнь не была возстановлена по винь отвытчика въ течение 3 мысяцевъ посль обращения въ нему просителемъ требованія о возстановленія совмістной жизни (142).

Далье, жень, по ен ходатайству, можеть быть разрышенно отдъльное жительство отъ мужа: когда онь не имъеть осъдлости, отказываеть просительниць и дътямь въ необходимомъ содержаніи или, при недостаточности доставляемыхъ имъ средствъ, препятствуеть женъ снискивать средства къ жазни собственнымъ трудомъ (ст. 143). Раздъльное жительство супруговъ разрышается на срокъ отъ одного года до трехъ лътъ, или на неопредъленное время. Назначенный срокъ можеть быть впослъдствіи продолжень вновь до трехъ лътъ или замъненъ разрышеніемъ отдъльнаго жительства на неопредъленное время (144).— Отъ соглашенія супруговъ зависять опредълять, у кого изъ нихъ, въ случай разрішенія имъ раздільнаго жительства, должны оставаться несовершеннолітнія діти. При отсутствіи такого соглашенія, сыновья оставляются у отца, дочери у матери. Невиновный супругь въ правіз требовать оставленія у него всіхъ дітей. Отступленія отъ этихъ правиль могуть быть допущены судомъ, если это необходимо для блага дітей.

3) Характерною особенностью новаго Гражданскаго Уложенія о разводо является та черта, что въ то время какъ по нынь действующимъ законамъ "всё дела объ удостовъреніи въ действительности событія браковъ, о признаніи ихъ законными или незаконными и о расторженіи браковъ" подлежать ведомству судовъ дужовныхъ,—по проекту новаго Гражданскаго Уложенія рышающее значеніе въ делахъ о разводё пріобретаеть судъ светскій, такъ какъ онъ разсматриваеть дело по существу и представляеть суду духовному, такъ-сказать, второстепенную исполнительную роль—делать распоряженіе о расторженіи брака на основаніи его решенія; то-есть решенія гражданскаго суда.

Что же касается раздёльнаго жительства или разлученія супрутовъ, по проекту Гражданскаго Уложенія, эти дёла всецёло подчинены вёдёнію свётскаго суда: они разсматриваются въ окружныхъ судахъ въ качестве первой инстанціи.

Не входя въ вритическое разсмотрвніе этих новых законоположеній о разводв, еще ожидающих утвержденія компетентной, власти, мы замѣтимъ лишь, что эта власть, безъ сомнѣнія приметь мѣры которыя будуть содѣйствовать "защить святости брака и охранѣ его существа". Съ своей стороны мы искренно желаемъ, чтобы тотъ высовій идеалъ брака, который высказало христіанство въ словахъ Апостола: "привязался ли еси женѣ, не ищи разрѣшенія; отрѣшился ли еси жены, не ищи жены" (I Кор. 7, 27) всегда служиль путеводною звѣздой въ русской семейной жизни; желаемъ, чтобы русская семья, основанная на высокихъ христіанскихъ началахъ любви и уваженія супруговъ другь къ другу и впредь служила прочнымъ цементомъ для великаго Русскаго государства.

# ФАБРИКАНТЪ ЦЕРКОВНОЙ УТВАРИ

торговаго дома

# АНДРЕЯ ЗАХРЯПИНА СЫНОВЬЯ.

Имъю честь довести до свъдънія г.г. покупателей въ нашихъ магазинахъ.

I.

#### Br Mocket

Никольская ул., верхніе торговые ряды ж № 82, 155, 156, 227, 228, 229. II,

#### Въ г. Воронежъ

Московская ул., противъ Духовной Консисторіи. Магазинъ открытъ съ 1-го октября 1902 г. III.

Въ приаркатъниюгородской по шоссъ противъ флаговъ.

Въ Вологай и Ростови

Ярославской губ.

Всегда имъется полный и большой выборъ всей церковной утвара пучшаго издълія, художественной работы, собственной фабрики, всевозможныхъ размъровъ и рисунковъ какъ-то: паникадила, люстры, подсевъчники, лампады, хоругви, запрестольныя иконы, евангелія, кресты, сосуды, ковчеги, вънцы, металлическія свъчи, чаши водосвятныя, плащаницы, гробницы, иконы, парча для облаченіи и пр. и пр., также имъются и серебряныя вещи 840, а также принимаются заказы на всевозможную церковную утварь, металлическія, такъ равно и серебряныя 840 и ризы на иконы, одежды на престолъ и жертвенники, царскія двери, кресты на главы, и рѣшетки по солеф и пр. и пр., какъ лично, также и заочно, посредствомъ переписки.

По требованію при заказѣ, Торговый Домъ высылаетъ смѣты и рисунки, а также въ случаѣ надобности высылается довъренный, для лич-

ныхъ переговоровъ и принятія заказа.

Принимаются всякаго рода починки и ремонтированіе старыхъ вещей дерковной утвари золоченіе и серебреніе исполняются въ точности безь замедленія.

Цъны на церковную утварь существують одинаковыя какъ въ Московскомъ магазинъ, также въ Воронежскомъ магазинъ и ярмаркахъ.

При заказъ и покупкъ товаровъ для небогатыхъ храмовъ, дълается

разсрочка въ платежъ.

Фабрива наша существуеть болье 50 льть и имъдть при себь оволо 500 человько мастеровь, благодаря лучшаго производства вырабатываемых въ ней предметовь и усовершенствованія, всьми необходимыми средствами, для выработки церковной утвари, скораго и аккуратнаго исполненія заказовь, пріобръла самый громадный кругь г.г. покупателей и заказчиковь. Фабрика и главная контора въ г. Переяславль Засльскомъ Влад. губ.

При выпискъ товаровъ, просимъ обозначать адресъ, чрезъ кого посылать товаръ, по желъзной дорогъ, до какой станціи, или чрезъ кон-

тору и адресь почтовый.

Пьстимъ себя надеждою, что Вы не оставите насъ своимъ благоскионнымъ вниманіемъ, а также и посъщеніемъ нашихъ магазиновъ въ Москвъ и гор. Воронежъ.

Торговый Домъ Андрея Захряпина С-вья.

# листокъ

JULI

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Высочайтія награды. — Высочайтее понельніе. — Опредъленіе Святьйтаго Синода объ устраненіи неисправности при веденіи метрических книгь. — -Списки лиць, служащихъ въ Харьковской Духовной Семинаріи и въ Епархіальномъ женскомъ училищь. — Отъ Правленія Сумскаго духовнаго училища. — Епархіальныя извъщенія. — Извъстія и замътки. — Объявленія.

# Высочайшія награды.

Госуварь Императоръ, по всеподданнѣйшему довладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредѣленію Святѣйшаго Сунода, Всемплостивъйше совзволилъ, въ 20-й день минувшаго іюня, на сопричисленіе за 50-лѣтнюю службу, въ ордену св. Владиміра 4-й степени заштатнаго протоіерея Харьковской кладбищенской Кирилло-Мефодіевской церкви Миханла Юшкова.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленіямъ Святъйшаго Сунода, Всемилостивъйше соизволялъ, въ 20 день мпнувшаго іюня, на награжденіе, за 10 лътніе труды, по народному образованію, серебряною медалью, съ надписью "за усердіе", для ношенія на труди на Александровской ленти: діаконовъ церквей: Покровской, слободы Маякъ, Изюмскаго уъзда, Іоанна Попова, Покровской, въ слободъ Новоселовкъ, того же уъзда, Адріана Ковтуна и Петро-Павловской, заштатнаго города Бълополья, Сумскаго уъзда, Стефана Воинова.

# Высочайшее повельніе

о зачеть службы псаломинковь енархіальнаго въдомотва въ штатныхъ должностяхь до изданія Высочайше утвержденнаго 3 іюня 1902 г.) пенсіоннаго устава въ срокъ выслуги на пенсію по правиламъ сего устава.

Государственный Совътъ, въ Соединенныхъ Департаментахъ Зажоновъ и Государственной Экономіи и въ Общемъ Собраніи, разсмотревъ представление Оберъ-Прокурора Святейшаго Сунода о зачете службы псаломщиковъ въ штатныхъ должностяхъ до вздания Высочайше утвержденнаго 3-го имия 1902 года Устава о пенсияхъ и единовременныхъ пособияхъ священнослужителямъ и псаломщикамъ епархияльнаго ведомства въ срокъ выслуги на пенсиопо правиламъ сего Устава, миениемъ положилъ: Въ дополнение Высочайше утвержденнаго 3 июня 1902 года миения Государственнаго Совета (Собр. узак. ст. 609) постановить: Штатнымъ псаломщикамъ епархияльнаго ведомства зачитывается въ выслугу на пенсию на основанияхъ упомянутаго закона прежняя, до издания сего закона, служба ихъ въ штатныхъ же должностяхъ, безъ удержания съ нихъ 20/о вычета за зачитываемое время. Означенное миение Государственнаго Совета въ 8-й день июня сего года Высочайше утверждено.

# Опредъленія Святьйшаго Сунода

объ устраненім немсправностей при веденім метрическихъ записей.

По Указу Его Императорскаго Величества Харьковская Духовная Консисторія слушаля указь Святьйшаго Правительствующаго Синода отъ 20-го ман с. г. за № 8, на имя Его Высокопреосвященства Высокопреосвященнъй шаго Арсенія Архіепискова Харьковскаго, следующаго содержанія: метрическія свидетельства и записи, по существу своему, имфютъ весьма важное значение, какъ документы, свидътельствующие на ряду съ другими, о праважь гражданского состоянія, почему онъ и бывають необходимы для каждаго отдъльнаго лица, въ разнообразныхъ условіяхъ его личнаго, семейнаго и общественнаго быта; всякая неточность и погрёшность въ выдаваемыхъ церковными причтами митрическихъ свидетельствахъ, выписяхъ и справкахъ сопровождаются, въ практическомъ отношенів, разными неудобствами, затрудненіями, клопотами и другими неблагопріятными послёдствіями для лиць, нуждающихся въ этихъ документахъ, а вмфстф съ тфмъ осложняютъ и делопроизводство въ самихъ Консисторіяхъ, обременни ихъ делами, возникновение которыхъ, при правильномъ ведении записей въ метрическихъ кингахъ, не могло бы имъть мъста. Въ виду столь важнаго значенія метрическихъ свидетельствъ и записей, Святвипій Сунодъ циркулярными указами отъ 4 марта 1886года за № 2 и 23 декибри 1889 года за № 15. предпи-Епархівльнымъ Преосвященнымъ, дабы они обратили вниманіе подвідомственнаго вмъ духовенства на исправное веденіе метрическихъ записей,-и, въ случанхъ обнаруженія невсправности и небрежности со стороны церковныхъ причтовъ въ семъ отношенів, неослабно подвергаль выновныхъ наказаніямъ, определеннымъ въ 192 в 193 ст. Уст. Лух. Конс. Однаво же случаи неисправностей въ веденіи церковными причтами метрических внигь не прекращаются и досель въ разныхъ епархіяхъ.. что видно изъ поступающихъ въ большомъ количестит на разръшеніе Консисторія в Святьйшаго Сунола літь объ исправленів въ метраческихъ книгахъ неправольныхъ записей и о внесенів въ эти книги пропущенныхъ автовъ о рожденіяхъ, бракахъ и смерти. Все это указываеть на необходимость установленія со стороны Епархіальныхъ Начальствъ особляво твердаго надзора за правильностью веденія метрических книгь подвёдомственнымъ имъ духовенствомъ и применения навболее строгихъ меръ взыскавія въ веновнымъ въ нерадіній о семъ членамъ перковнаго причта. По симъ основаніямъ в въ видахъ устраненія на будущее времи безпорадочности при веденіи метрическихъ книгъ, Святвйшій Сунодъ находить необходимымь вновь указать приходскому духовенству на нижеследующім правила, конми оно должно пеуклонно в подъ опасеніемъ строгой отвътственности руководиться при составленів метрических записей, въ особенности о рожденія в врещени: 1) Върное в исправное содержание приходскихъ метрическихъ книгъ возлагается на общую и нераздельную ответственность не только священниковъ, но и діаконовъ и причетнивовъ (Т. IX Зак. о сост. ст. 870); 2) Родившіеся, бракосочетавшіеся и умершіе записываются въ метриви приходскимъ священникомъ или черезъ діаконовъ и причетниковъ, немедленно по исправлени каждой требы, со всевозможною върностью и исправностью, в только въ случав отсутствін по ваквив-либо обстоятельствамъ приходскаго священника случающияся въ сіе время браки, рожденія и крещенія младенцевъ в погребенія умершахъ записываются всправлявшимъ требу стороннямъ священникомъ (Т. ІХ Зак. о сост. ст. 864-867); 3) Всякія подчистки въ метрическихъ записяхъ строго воспрещаются и если бы случилась погръшностьзаписавшаго, то погръщительно написанное надлежимъ оградить со всвхъ сторонъ чертами и потомъ продолжать писать, что должно (Т ІХ Зак. о сост. ст. 866). По совершеніи требы и, по вне-

сеній о семъ записи въ метрическія книго, свищеннослужители. въ отвращение ошибовъ, тогда же приглашають участвовавшихъ в присутствовавшихъ обозръть върность показанія и засвидътельствовать о томъ на самихъ метрикахъ (тамъ же ст. 872 и Уст. Аух. Конс. ст. 100). 4) Если бы причтамъ не представилось возможности предъявить, въ засвилътельствованію метреческую запись ляцамъ, блежайшимъ образомъ прекосновеннымъ въ событіямъ, но вхъ ли нежеланію, или почему-либо другому, напримітръ, по неграмотности, и если къ тому же встрвчается сомивние относительно върности показанія званія или фамеліи и тому подобнаго, то въ такихъ случаяхъ причту надлежить навести возможныя справки по обыскнымъ книгамъ или по исповеднымъ росписимъ и другикъ документамъ. Обращаясь за симъ особливо въ составленію метрических записей о рожденій и крещеній, надлежить принять къ руководству: 1) опредъление Святьйшаго Сунода отъ 14 октября-8 ноября 1887 года, въ коемъ изъяснено, что церковные причты, записывая дітей, которыя рождены отъ матерей, состоящихъ въ законномъ бракъ, незаконнорожденными, на основание словесныхъ заявленій или самой матери младенца, или родственниковъ в даже стороннихъ лицъ, поступають неправильно, тавъ какъ право оспаривать законность младенца, родившагося при существованів таковаго брака, принадлежить только мужу его матери, и самый вопросъ о признаніи законности или незаконности рожденія подлежить исключительно решенію судебныхь учрежденій и до обазанностей причтовъ не относится. Изъ приведеннаго опредъленія Святвишаго Стнода явствуеть, что перковные причты, внося въ метрическія книги запись о рожденіи и крещенів, не призваны вивств съ твиъ входить въ суждение о томъ, законно вли конно пряжить крещаемый мляденець, а должны - по выбющемся въ ихъ распоражении даннымъ, учинить таковую запись лишь въ точное соотвітствіе съ установленною закономъ формою метрической записи о рождении и крещении. А согласно таковой формъ крещаемые должны быть записываемы въ метрическихъ кингатъ такъ: а) дъти, рожденныя отъ матерей, состоящихъ въ бракъ, коти бы в незаконномъ, доколъ онъ не признанъ подлежащемъ духовнымъ судомъ недвиствительнымъ, а если и признанъ то буде послъ таковаго признанія прошло менње трехсоть шести дней (Высочай-·шен повельніе 3 іюня 1902 г.) — на имя сихъ последнихъ и ихъ мужей (Т. X, ч. I, ст. 119 и Высочайшве повельніе 3 іюня 1902 г. ст. 1311; б) дети, рожденные вдовою, или разведенною съ мужемъ, пли той, бракъ воей признанъ недъйствительнымъ, - на имя матери и ел умершаго или разведеннаго мужа, если со дня смерти мужа матери, вли расторженія брава, или же признанія его недъйствительнымъ до дня рожденія ребенка прошло менње трехсотъ шести дней (Т. Х. ч. І, ст. 119); но, имъя въ виду, что въроспоряжения составляющихъ метрическую запись не всегда могуть вийться точныя в достовирныя свидинія о времени смерти мужа матери крещаемаго младенца или ся развода съ нимъ, непогръщительна въ такихъ случаяхъ запись крещаемаго на имя только одной его матери, съ обозначениет ея вдовою такого-то. нии бракоразведенною съ такемъ-то, и притомъ отнюдь не должнобыть допускаемо внесение въ запись слово «незаконнорожденный»: в) дъти женщины, родившей вскоръ послъ смерти прежняго ем мужа или развода, но во время состоянія ен во второмъ (вообщеновомъ) бракъ, - на вми ен в настоящаго ен мужа, которыв, буде пожелаеть, можеть на основание 1348 ст. Т. XVI, ч. І, Уст. Гражд. Суд. оспаривать правильность такой записи; 2) при безвъстномъ отсутствів мужа или ссылки его въ Сибирь, если сін обстоятельства надлежаще удостовърены, и если со времени ихъ прошло болье, трексоть шесты дней, допустима согласно приложенной въ ст. 861 Т. ІХ форм'в метрической записи, запись дітей рожденных отъ матерей, состоящихъ въ бракв, только на имя матерей безъ добавленія таковой записи словомъ «незаконнорожденный», и д) сотласно новымъ Высочайше утвержденнымъ 3 іюня 1902 года правиламъ объ улучшения положения незаконорожденныхъ датей, всъдети: а) рожденныя незамужнею, б) произшедшія отъ прелюбодіввнія и в) рожденныя по смерти мужа матери, или по расторженів брака разводомъ вли же послъ признанія брака недъйствительнымъ, когда со дня смерти мужа матери вли расторженія брака, вля же признанія его недійствительными до дня рожденія прошло болье трексотъ шести дней, именуются датьми внюбрачными (Высочайшев повельніе ст. 132), а потому таковыя дети должны быть записываемыя въ метрическія книги на ими ихъ матерей, безъ обозначенія таковыхъ дітей незаконнорожденными. При внесенін въ метрическія книги записи событія о крещеній подвидыша, родители коего не обнаружены, или вообще вивбрачныхъ двтей, матери которыхъ по какимъ-либо причинамъ скрываютъ свое вия и званіе, -- запись должна быть учиниема такъ: имя креща-емаго, а также время и мъсто его рожденія, по скольку таковыя будуть обнаружены оффиціальными данными, напримітрь, удостовъреніемъ родовспомогательнаго заведенія, если рожденіе ребенка провзошло тамъ; свёдёніями отъ полвців в тому подобными—вли свидётельскими показаніями; въ графѣ же о родителяхъ следуетъ написать сродители его вензвёстны». Приказали: о содержанія настоящаго Указа Св. Синолъ дать знать духовенству епархів особымъ циркулярнымъ указомъ и объявить оный для всеобщаго свёдёнія чрезъ напечатаніе въ Листве для Харьковской епархів.

# Списокъ лицъ, служащихъ въ Харьковской Духовной Семинаріи, за 1903 г.

Ректоръ Семинаріи, Протоіерей Іоаннъ Павлиновичь Знаменскій; вийеть ордена: Св. Станислава 3 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст., по окончанія курса въ Московской духовной академіи со степенью кандидата, опредёленъ 1 августа 1880 года преподавателемъ латинскаго языка въ Таврическую духовную семинарію; въ томъ же году 24 сентября утвержденъ въ степени магистра богословія; 11 мая 1881 года назначенъ Инспекторомъ Таврической семинаріи; 1 іюля 1884 года назначенъ Ректоромъ той же семинаріи; 14 іюня 1894 года перем'вщенъ на должность Ректора Харьковской Духовной Семинаріи; съ 31 августа того же года состоитъ редакторомъ журнала "Вѣра и Разумъ"; съ 14 іюня 1896 года состоитъ Предсёдателемъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищваго Совѣта.

Инспекторъ Семинаріи, Іеромонахъ Михаилъ (Богдановъ); кандидать богословія, 22 сентября 1888 года по окончанів курса въ Рязанской духовной семинаріи назначенъ на мѣсто псаломщика, 22 ноября 1892 г. рукоположенъ въ санъ священника, 5 декабря 1900 г. по окончаніи курса Казанской духовной академів со степенью кандидата, опредѣленъ на должность законоучителя Порѣцкой учительской семинарів, 13 іюня 1902 года принялъ монашество и 30 октября того же года перемѣщенъ на должность Инспектора Харьковской семинарів.

# Преподаватели:

Св. Писанія в еврейскаго языка—статскій совітникь Валентина Тимофесенча Леонтовича; им'єсть ордена: Св. Станислава 2 ст. Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст., въ 1865 году окончиль вурсь Кієвской духовной академів со степенью кандидата, Э октября 1865 года опредёленъ на должность преподавателя Св. Писанія въ Харьковскую духовную семинарію.

Церковной исторів, исторів Русской церкви и библейской исторів—статскій сов'ятникъ Алексий Оедоровича Вертеловскій; им'ветъ ордена: Св. Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст. По окончаніи курса въ Кіевской духовной авадемін со степенью кандидата, опред'яленъ 21 іюня 1873 года преподавателемъ латинскаго языка въ Харьковскую духовную семинарію, 5 декабря того же года перем'ященъ на качедру церковной исторіи.

Гражданской всторін—статскій сов'ятникъ Станала Николаевича Пономарева; им'я ть ордена: Св. Станаслава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст.; по окончаній курса въ С.-Петербургской духовной авадемій со степенью кандидата, опред'яленъ 17 іюня 1875 года смотрителемъ въ Новгородъ-С'яверское духовное училище; 17 ноября 1876 года перем'ященъ на должность смотрителя въ Харьковское духовное училище; 1 іюля 1878 года перем'ященъ на должность преподавателя гражданской исторія въ Харьковскую духовную семинарію.

Философів, исвхологів, логики и дидактиви—статскій сов'ятника Николай Николаевича Старахова; им'веть ордена: Св. Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владвиїра 4 ст.; по окончанів курса въ Московской духовной авадемій со степенью кандидата, опреділень 27 сентября 1876 года на должность преподавателя философіи, психологій и педагогики въ Харьковскую духовную семинарію; 14 октября 1896 г. утверждень въ степени магистра богословія.

Математиви, физиви и пасхаліи—статскій совітнивь *Ивань* Викторовичь Кудревичь; иміветь ордена Св. Станислава 2 ст. Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст.; по овончаніи курса въ Харьковскомъ университеть по физико-математическому факультету со степенью кандидата, опреділень 5 ноября 1877 года на должность преподавателя физико-математическихъ наукъ въ Харьковскую духовную семинарію; съ 15 августа 1887 состовть Секретаремъ Правленія Семинарів.

Греческаго в нѣмецкаго языковъ—статскій совѣтнивъ Семенъ Петровичъ Ооменко; вмѣетъ ордена: Св. Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст.; въ 1877 году окончилъ курсъ въ Московской духовной академіи со степенью кандидата; 17-го февраля 1878 года опредѣленъ на должность преподавателя греческаго языка въ Харьковскую духовную семинарію; съ 18 сен-

тября 1884 года состоить членомъ и дёлопроизводителемъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совёта.

Греческаго явыва—статскій сов'ятникъ Михаилъ Васильевичъ Добронравовъ; вм'явть ордена: Св. Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владвијра 4 ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академів со степенью кандидата опред'яленъ 1 ав'туста-1880 года преподавателемъ греческаго языка въ Харьковскую духовную семинарію.

Словесности в исторія русской литературы—статскій сов'ятникъ Николай Серппевичь Протополовь; вм'ять ордена: Св. Станислава 2 ст. в Св. Анны 2 ст., по окончанів курса въ Московской духовной академів со степенью влидилата, опред'ялень 3 сентября 1884 года учителемъ латинскаго языка въ Московское Донское духовное училище; 14 марта 1887 года перем'ященъ на должность учителя русскаго языка въ Звеннгородское духовное училище; 3 декабря того же года опред'яленъ преподавателемъ въ Харьковскую духовную семинарію.

Исторів и обличенія раскола и обличительнаго богословія—статскій сов'ютникъ Іосифъ Клавдієвичъ Корипенко; им'ютъ ордена: Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 3 ст.; по окончаніи курса въ Віевской духовной академіи со степенью кандидата, опред'яленъ 2 сентября 1887 г. преподавателемъ въ Харьковскую духовную семинарію.

Латинскаго языка—статскій сов'тникъ Николай Васильевичь Гогинь; им'веть ордена Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 3 ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академіи со степенью кандидата, состояль съ 14 октября 1887 года преподавателемъ русскаго языка въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищі; 6 іюня 1891 года назначенъ на должность преподавателя латинскаго языка въ Харьковскую духовную семинарію.

Богословія догматическаго, основнаго в вравственнаго ПавельОедоровичь Кратировь, надворый сов'ятникъ; по окончанів курса
въ Вологодской духовной семвнарія 22 ноября 1901 года, опред'яленъ на должность учителя образцовой школы грамоты въ г. Новочеркаск', 10 іюля 1897 г. во окончанів курса въ Казанской дух.
академін, назначенъ на должность преподавателя греческаго языка
въ Тульскую дух. семвнарію; 26 сентября 1902 г. перем'ященъ на
должность преподавателя словесности въ Курскую семинарію, откуда 12 марта 1903 г. переведенъ въ Харьковск. Семинарію.

Латинскаго и французскаго языка-надворный советникъ Ва-

силій Басильевичь Логиновь; вийеть ордень Св. Станислава 3 ст., окончиль вурсь въ Кіевской духовной академіи въ 1894 году со степенью кандидата; 29 іюня 1895 года опреділень на должность помощника инспектора Жарьковской духовной семинарів, 21 октября 1899 года перем'ящень на должность преподавателя той же Семинарів.

Гомилетиви, литургиви и правтического руководства для пастырей — кандидать богословія Сергьй Ивановичт Чистосердовт; имфеть ордень св. Станислава 3 ст., по окончаніи курса въ Московской духовной академіи со степенью кандидата опредёлень 18 ноября 1899 г. на должность помощника инспектора Харьковской духовной семинарів; 13 декабря 1901 г. перемъщень на должность преподавателя то же семинарів.

Учитель церковнаго пінія и мувыки *Николай Михайловича Ковина*; по окончанів курса въ Московскомъ Сунодальномъ училищі церковнаго пінія въ 1896 году, опреділенъ на должность учителя церковнаго пінія въ Харьковскую духовную семинарію.

# Иомощники Инспектора Семинаріи:

- а) Кандидать богословія Леонидо Михайловичо Бапрецово; им'веть ордень св. Станислава 3 ст. окончиль курсь въ Московской духовной академіи въ 1898 году опреділень на должность помощника инспектора Харьковской духовной семинаріи 15 октября 1899 года.
- б) Кандидать богословія Павель Митрофановичь Красинь; по окончаній курса въ Кіевской духовной академій со степенью кандидата опредёлень 1 августа 1901 года на должность репетиторанадвирателя Харьковской духовной семинарій; 13 декабря того же года назначень на должность помощника инспектора той же семинарій.
- в) Кандидать богословія Сергий Сергиевичь Покровскій; по окончанів курса въ Московской духовной академін со степенью кандидата опредѣлень 1 февраля 1902 г. надзирателемъ Перервинскаго дух. училища, 1 января 1903 г. назначень на должность помощника инспектора Харьковской семинарів.
- г) Кандедать богословія *Николай Платоновича Пискарева*; окончель въ 1902 г. курсъ Московской дух. академін, состовть въ настоящей должности съ 13 февраля 1903 года.

Духосника Семинаріи священняє Сергьй Моисевсича Посельскій; по окончанія вурса въ Харьковской духовной семинарів съ званіемъ студента состоялъ съ 20 сентября 1887 года надзирателемъ Сумскаго духовнаго училища; 19 февраля 1895 года опредъленъ на мъсто священника въ село Краснополье, Ахтырскаго увзда, Харьковской енархін, откуда 21 сентября того же года перемъщенъ въ село Павловки, Сумскаго увзда; 28 августа 1897 года опредъленъ на должность духовника въ Харьковскую духовную семинарію и законоучителемъ образцовой школы при сей семинарів.

Врача Семинаріи, воллежскій совітнивъ Василій Александроонча Рубинскій; иміветь ордена: Св. Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. в Св. Владиміра 4 ст., овончиль курсь въ Харьковскомъ Университеть въ 1872 году по медицинскому факультету со степенью лекаря; 14 января 1875 года опреділень врачемь при Харьковскомъ духовномъ училищі; 6 октября 1898 года опреділлень на должность врача при Харьковской дуковной семинаріи.

Эконома Семинаріи, личный почетный гражданинъ Адріана Назаровича Енко; обучался въ 3 Харьковскомъ приходскомъ училищъ; съ 1 декабря 1885 года состоялъ учителемъ токарнаго ремесла въ Харьковскомъ ремесленномъ училищъ; 3 іюля 1889 года допущенъ къ исправленію обязаноостей эконома при Харьковской духовной семинарія; 13 мая 1898 года, съ Высочайшаго соизволенія, утвержденъ въ сей должности.

Почетный блюститель по козяйственной части Семинаріи Харьксвскій 1-й гильдіи купець потомственный почетный гражданинь Ивань Кирилловичь Велитченко; им'ють ордена Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 2 ст.

Учитель гимнастики,—поручить 122 пёхотнаго Тамбовскаго полка Николай Ивановичь Гнидичь, гимнастик обучаеть воспитанниковъ семинарів съ 11 сентября 1897 года.

# Учители образцовой школы:

- а) Діаконъ Закарій Өедоровича Кандыба; по окончанів курса въ Бѣлгородской учительской семинарія въ 1887 году состояль учителемъ въ народныхъ школахъ Харьковской губернів; въ настоящей должности состоять съ 10 новбря 1899 года.
- 6) Діавонъ Никита Васильевичь Касьянюкь, по окончанів вурса въ Острогской учительской семинарів въ 1885 г. состояль учителенъ въ народныхъ школахъ; въ настоящей должности состоить съ 15 сентября 1902 г.

# «Списокъ лицъ, служащихъ въ Харьковсковъ Епархіальновъ женсковъ училищѣ за 1903 годъ.

### а) Составъ Совъта.

- 1. Председатель Совета, профессорь въ Императорскомъ Харьковскомъ университете, протојерей Тамооей Ивановичь Буткевичт, довторъ богословія. Иметь орд. Св. Владиміра 4 ст. Св. Анны 2 ст., наперсный вресть, камилавку, набедреннякъ и серебряную медаль въ память царств. Императора Александра III. Въ 1800 г. окончилъ курсъ ученія въ Московской духовной академіи со степенью кандидата богословія. Въ 1883 г. назначенъ председателемъ Совета Харьк. епарх. женск. училища. Въ 1884 г. удостоенъ степени магистра богословія. Въ 1894 г. опредёленъ профессоромъ Императорскаго Харьк. университета. Въ 1903 г. возведенъ въ степень доктора богословія.
- 2. Начальница училища, дочь поручика, дъвица Евгенія Николаевна Гейцых. Имъстъ серебрян, медаль въ память царствованія Императора Александра III. Въ 1870 г. окончила полный курсъ ученія въ Харьковск, инстьтуть благородныхъ дъвицъ. Въ 1874 г. опредълена классной дамой Харьк, института. Въ 1883 г. утверждена Св. Правит. Сунодомъ начальницею Харьк. Епарх. женскаго, училища.
- 3. Инспекторъ классовъ в законоучитель свящ. Іоаннъ Семеновичь Котоот. Имбеть камвлавку, набедрен. и серебр. медаль въ память царств. Императора Александра III. Въ 1890 г. окончиль курсъ ученія въ С.-Петербургской духовной академіи со степенью кандидата богословія и назначенъ преподават. русскаго языка и педагогики Воронежскаго Епархіальнаго женскаго училища. Въ 1893 г. опредъленъ настоятелемъ Успенскаго собора г. Задонска и рукоположенъ во священника. Въ 1898 г. опредъленъ инспекторомъ классовъ и законоучителемъ при Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищъ.
- 4. Членъ Совъта свящ. Іоаннъ Іоанновичъ Филевскій магистръ богословія. Имъетъ: наперстный крестъ, камилавку, набедренникъ и серебряную медаль въ память царств. Императора Александра III. Окончилъ Віевскую духовную академію 1890 г. кандидатомъ богословія. 1891—1892 г.г. состоялъ учителемъ гражданской исторіи и ариеметики въ Кіевскомъ женскомъ училищъ духовнаго въдомства. 1892 г. состоялъ законоучителемъ въ 3 мужской гимназіи; 1897 г. законоучителемъ въ Харьковскомъ коммерческомъ училищъ.

- 1902 г. утвержденъ членомъ Совъта училища. 1902 г. 19 декабря удостоенъ степени магистра богословія.
- 5. Членъ Совъта в законоучитель священникъ Павелъ Өеодоровичъ Тимофессъ. Имъстъ наперстный крестъ, камилавку, набедренникъ в серебряную медаль въ память царствованія Императора Александра III. Въ 1885 г. окончилъ курсъ ученія въ Харьковской духовной семинаріи и опредъленъ учителемъ народной школы въ сл. Соколово, Змісвскаго увзда. 1890 г. перемъщенъ къ Петро-Павловской церкви г. Харькова. 1893 г. назначенъ членомъ Совъта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища. 1894 г. законоучитель Харьковскаго епархіальнаго женскаго училища.
- 6. Попечительница училища, жена дёйствительнаго статскагосовътника Дарія Діевна *Оболенская*. Опредёлена 22-го января 1897 года.
- 7. Почетный блюститель по хозяйственной части потомственный почетный гражданить Николай Осниовичь Лещинскій. Опредівлень 22 февраля 1897 года.
- 8. И. д. делопроизводителя, діаконт бесфант Дмитрієвить Чернявскій. Вт 1869 г. окончелт курст ученія вт Ахтырскомт духовномт училищі. 1874 г. опреділент псаломщикомт къ Харьковскому Каведральному Успенскому собору и рукоположент во
  діакона. 1876 г. переміщент къ Основянской Предтеченской
  церкви, 1884 г. переміщент къ Кладбищенской Устиновенской
  перкви г. Харькова и опреділент в. д. ділопроизводителя и письмоводителя при Харьковскомт Епархіальномт женскомт училищі.

# б) Преподаватели и учительницы.

- 1. Законоучитель священникъ Николай Николаевичъ Любарскій. Имъеть ордена: Ст. 3 ст., Св. Анны 3 ст., наперсный кресть, камилавку, набедренникъ и медаль въ память парствованія Императора Алевсандра III. Въ 1881 г. окончилъ курсъ ученім въ Кіевской духовной академіи со степенью кандидата богословія и навначенъ преподавателемъ ариометики и географіи въ Харьковскомъ духовномъ училищъ. Въ 1894 г. рукоположенъ во священника къ Тронцкой церкви г. Харькова. Въ 1895 г. назначенъ членомъ Совъта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища. Въ 1896 г. законоучител. Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища.
  - 2. Законоучитель священникъ Іоаннъ Ксенофонтовичъ Гораинъ.

Имветь вамилавку, набедреннякь и скуфью. Въ 1889 г. окончиль журсъ учения въ Харьковской духовной семинарів со степенью студента. Въ 1890 г. опредъленъ священнякомъ къ Іоанно-Вогословской церкви сл. Ивановки, Харьковскаго увзда. Въ 1892 г. перемъщенъ въ Воскресенской церкви г. Харькова. Въ 1899 г. опредъленъ законоучителемъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища.

- 3. Законоучитель священникъ полниъ Васильевичъ Толмачесть: Имфетъ: камилавку, набедренникъ и скуфью. Въ 1892 г. окончилъ курсъ учени въ Харьковской духовной семинарии и опредъленъ-свищенникомъ къ Царицъ-Александровской церкви г. Харькова при Пересылочной тюрьмъ. Въ 1899 г. опредъленъ законоучителемъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища.
- 4. Преподаватель математвии и фазики статскій сов'ятникъ Яковъ Михайловичъ Колосовскій. Им'веть ордена Станислава 3 ст. и сере-бряную медаль въ память царствованія Императора Александра III. Въ 1886 г. оконч. курсъ ученія въ Императорскомъ Харьковскомъ университеть со степенью кандидата физико-математическаго факультета и опредъленъ преподавателемъ математики въ Харьковской женской гимназіи г-жи Филипсъ. Въ 1887 г. допущенъ къ преподаванію математики и физики при Харьковскомъ Епархіалномъ женскомъ училиць по найму. Въ 1893 г. уволевъ отъ службы по случаю закрштія гимназіи. Въ 1894 г. утвержденъ штатнымъ преподавателемъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училица.
- 5. Преподаватель математики и физики статскій совітникь Василій Николаевичь Мощенко. Имінеть ордень Св. Анны 3 ст. и серебриную медаль въ память царствованія Императора Александра III. Въ 1888 г. окончиль курсь въ Императорскомъ Харьковскомъ университеть со степенью нандидата физико-математическаго факультета и опреділень преподавателемъ математики въ Харьковской Маріинской женской гимназіи. Въ 1889 г. допущень къ преподаванію математики и физики при Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищь по найму. Въ 1899 г. утвержденъ штатнымъ преподавателемъ Харьковскаго Епархіального женскаго училища.
- 6. Пренодаватель русскаго языка статскій сов'ятникъ Миханлъ Андреевичъ Кокареев. Им'я то орденъ Св. Анны 3 ст. и Св. Станислава 3 ст. и серебряную медяль въ память царствованія Императора Алексавдра III. Въ 1887 г. окончилъ вурсъ въ Кіевской духовной академіи со степенью кандидата богословія. Въ 1888 г. опредъленъ штатнымъ преподавателемъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища.

- 7. Преподаватель исторів в географів коллежскій сов'ятника Евгеній Пареснієвную трифильсет. Им'єсть ордень Станаслава 3 ст. и серебряную медаль въ память царствованія Императора Александра III. Въ 1890 г. окончиль курсь въ Императорскомъ Харьковскомъ университет всъ дипломомъ 1 стенени и опредълень учителемъ исторія въ Харьковскую женскую гимназію г-жи Филипст. Въ 1893 г. по случаю закрытія гимназія уколень отъ службы и опредъленъ штатнымъ преподавателемъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища.
- 8. Преподаватель географів священникь Василій Николаевичь Яновскій. Имветь набедренникь. Въ 1896 г. окончиль курсь въМосковской духовной академія со степевью кандидата богословія назначень надзирателемь при Лубенскомь духовномь училищь. Съ17 декабря 1896 года состояль преподавателемь ариометики и географія въ Сумскомь духовномь училищь. Въ 1902 г. опредвлень священникомъ къ Харьковскому Успенскому Каоедральному Собору и преподавателемь географів при Харьковскомъ Епархіальномъ женскомь училищь.

# Штатные преподаватели при семинаріи.

- 9. Преподаватель руссваго языка, ст. совёти. Миханлъ Васильевичъ Добронравова, въ 1883 г. опредёленъ преподавателемъ прв. Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училище.
- 10. Преподаватель русскаго изыка, ст. совѣтн. Николай Васильевичъ Гогина, въ 1887 г. опредѣленъ преподавателемъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища.
- 11. Преподаватель исторін, ст. сов. Алексей Оедоровичь Вертеловскій, въ 1875 г. определень преподавателемь при Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училище.
- 12. Преподаватель дидавтики, ст. сов. Николай Николаебичь-Страхово, въ 1877 г. опред. препод. Харьк. Епарх. женск. учил. Примъчаніе: Смотр. въ спискахъ семинарск. преподават.
- 13. Учительница арпометики, вдова даборанта Харьк. Универс. Марія Дмитрієвна Дмитрієва, въ 1885 г. окончила курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. со 2 іюня 1885 г. по 16 марта 1886 г. сост. номощниц. воспит. при томъ же учил., съ 16 марта 1886 г. по-18 сент. 1886 г. сост. учит. Одринскаго народ. учил. съ 3 октиб. 1886 г. по 11 авг. 1890 г. сост. учител. пригот. класса при Харепарх. женск. учил. съ 27 авг. 1893 г. по 15 сент. 1896 г. сост. учительн. церк. прих. школы при Харьк. епарх. женск. учил., 18-

сентября 1896 г. опредълена учит ариомет. Харьк. епарх. женск. училища.

- 14. Учительница пригот. класса, дочь прот. двв. Тансія Андреевна Щелкунова, въ 1888 г. овощч. курсъ въ Харьк. Маріннской женск. гимн., въ 1890 г. допущена къ испр. долж. учительн. приготов. класса при Харьк. епарх. женск учил. и утверждена въ настоящей должности.
- 15. Учитель церковнаго пвнія во вськъ влассахъ училища, свящ. Іоаннъ Васильевичь Петровскій, вмветь: свуфью, набедрен. Въ 1890 г. окончиль вурсь въ Харьк. дух. семин. и утвержд. учит. образц. школы, состоящей при той семинаріи. Въ 1893 г. опред. учит. пвнія въ младш. вл. учил. Въ 1894 г. утвержд. учит. пвнія во всьхъ влассахъ учил. съ 1895 г. сост. член. эвземен. коммис. по церк. пвнію; съ 1900 г. сост. законоучител. въ мужской Воскресенской школь Харьк. общ. грамот. 1901 г. утвержденъ въ должности казначея Харьк. епарх. женск. учил.
- 16 Учитель чистописанія и рисованія Харьк. З мужск. гими., ст. сов. Алексьй Дмитріевичь Дмитріевь, пиветь орд. Станисл. 3 ст. и св. Анны, Стан. 2 ст. и серебр. медал., въ память царств. Императ. Александра III, въ 1876 г. окончиль курсь въ Строгановсв. централ. учил. технич. рисов. въ Москвъ и опредълень учител. Въ 1896 г. опред. учител. при Харьк. епарх. женск. учил.
- 17. Учительница чистописанія, дочь ст. сов. дів. Екатерина Александровна Ергольская. Въ 1883 г. оконч. курсъ въ Харьк. Маріинск. женск. гимназів и нагр. серебр. медал., въ 1892 г. удостоена званія домаш. учит. съ правомъ препод. арпомет въ 1898 г. спреділ. учител. чистоппс. при Харьк. епарх. женск. училищі
- 18. Учительница рукодёлія, вдова вол. севр. Александра Ивановна Соколова, въ 1871 г. оконч. курсъ въ Ватебсв. частномъпансіонъ, въ 1880 г., опредъл. учител. рукодёлія при Харьковск. епарх. женск. училищъ.
- 19. Учительница рукодёлія, вдова свящ. Анастасія Гавріиловна Лонгинова, окончила курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. 1882 г., состояла учител. церк. приход. школ. съ 1901—1902 г. въ 1902 г. опредёл. учител. рукодёлія Харьк. епарх. женск. училищ.
- 20. Учительница рукодѣлія Ксенія Ивановна Сидпланикова, дочь купца, оковч. курсъ въ профессон. школѣ въ 1901 г., съ 1901 г. 1902 г. состояла помощн. смотрител. въ Старобѣльскомъ дѣтскомъ пріютѣ, въ 1902 г. опред. учительн. рукодѣлія при Харьковске епарх. женск. училищѣ.

### а) Воспитательницы.

- 1. Дочь губ. севрет. дівнца Людімня Евфимовна Дьякова учит, географія. Иміветь серебр. медаль въ память царств. Императ. Александра III. Въ 1870 г. оконч. курсъ въ Харьк. Марівнск. женск. гимназія. Съ 1870 г. по 1872 г. сост. воснит. въ д. г. Иванова. Въ 1872 г. опред. воспит. Харьк. епар. женск. учил. Въ 1881 г. утверждена учительн, географ. при томъ же учил. Въ 1887 г. утверждена старш. воспит.
- 2. Дочь свящ. двв., Анна Гавриловна *Троицкая*, имветь сереб. медаль въ намять царств. Императ. Александра III. Въ 1877 г. оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил., съ 1883 г. по 1884 г. состояла учит. Куземовскаго народ. учил., въ 1884 г. опредълена воспит. при Харьк. епарх. женск. учил.
- 3. Дочь прот. дъв., Александра Ивановна *Левандовская*, виветь серебр. медаль въ память царств. Императ. Александра III. Въ 1878 г. овончила курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. Въ 1885 г. опред. восп. при томъ же учил.
- 4. Дочь свящ. дъв., Елисавета Андреевна *Курасовская*, виветъ серебр. медаль въ память царств. Императ. Александра III. Въ 1878 г. оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. Съ 1887 г. по 1890 г. состояла учительн. Хорошевскаго пріюта. Въ 1890 г. опред. воспит. Харьк. епарх. женск. учил.
- 5. Дочь діакона, д'яв. Ольга Осдоровна Вертеловская. Въ 1882 г. овонч. курсъ въ Харьк. спарх. женск. учил. Съ 1885 г. по 1890 г. состояла учительн. Ольшанск. народ. учил. Въ 1890 г. опредъл. воспит. Харьк. спарх. женск. учил. Им'ястъ серебр. медаль въ память царств. Императ. Александра III.
- 6. Дочь свящ., двв. Аполинарія Павловна Вышемірская, имветь серебр. медаль въ память царств. Императ. Александра III. Въ 1882 г. окончила курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. Въ 1894 г. опредълена воспит. при томъ же училищъ.
- 7. Дочь свящ., дѣв. Звнанда Михайловна Иннокова, виѣетъ серебр. медаль въ память царств. Императ. Александра III. Въ 1889 г. оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. Съ 1891 г. по 1893 г. состояла учительн. Демяновскаго народ. училища. Въ 1893 г. опред. воспит. Харьк. епарх. женск. учил.
- 8. Дочь діакона, дѣв. Серафима Андреевна Пономарева, имѣетъ серебр. медаль въ памить царств. Императ. Александра III. Въ 1890 г. оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. Съ 1893 г.

- то 1895 г. была номощ. воспит. Харьк. епарх. женск. учил. Въ. 1895 г. опред. воспит. при томъ же училищъ.
- 9. Дочь свящ, двв. Анастасія Явовлевна Павлова, им'веть серебр. медаль въ память царств. Императора Александра III. Въ 1889 г. оконч. курсъ въ Харьк. епар. женск. учил. Съ 1891 г. по 1893 г. состояла воспит. въ дом'в дворянина Сагина. Въ 1893 г. опред. воспит. Харьк. епарх. женск. учил.
- 10. Дочь свящ., дъв. Надежда Ивановна Попова, виветь серебр. медаль въ намять царств. Императ. Александра III. Въ 1885 г. оконч. курсъ въ Харьк. енар. женск. учил. Въ 1887 г. опредълена учительн. церк.-приход. школы при Харьк. епарх. женск. учил. Въ 1893 г. опредълена воснит. при томъ же учил. и состояла на 1893 г. Въ 1899 г. опред. вторично воснит. при томъ же училищъ.
- 11. Дочь свящ, квв. Серафима Ивановна Пономарева, имветь серебр. медаль въ память царств. Императ. Александра III. Въ 1890 г. оконч. вурсъ въ Харьв. епарх. женск. учил. Съ 1891 г. по 1893 г. состояла воспит. въ домъ почет. гражд. Войтехъ. Въ 1893 г. опред. воспит. Харьв. епарх. женсв. учил.
- 12. Дочь свящ, дів. Марія Яковлевна Паслова, иміветь серебр. медаль въ память царств Императора Александра III. Въ 1893 г. окончила курсъ вт Харьк. епар. женск. учил. и опред. веспит. при томъ же училищі.
- 13. Дочь свящ., двв. Софья Павловна *Реумская*. Въ 1894 г. оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. Въ 1897 г. опредълено воспит. при томъ же училищъ.
- 14. Дочь діакона д'ввица Павла Осодоровна *Власовская*. Въ 1896 г. окончила курсъ въ Харьк. спарк. женск. учил. Въ 1897 г. опред. воспит. того же училища.
- 15. Дочь свящ., двв. Надежда Петровна Согина, оконч. курсъ въ Харьв. епарх. женсв. учил. въ 1887 г. Съ февраля 1900 г. и но 10 января 1901 г. состояла учит. народ. училища Староб. уъзда. Въ 1501 г. опред. воспит. Харьв. епарх. женсв. училища.
- 16. Вдова свян. Анастасія Васильевна *Фаворова*. Въ 1890 г. окончила курсъ въ Харьк. епарх. женскомъ училищъ. Въ 1898 г. опред. воспит. при томъ же учил.
- 17. Дочь священ. двв. Ирвна Алексвевна Шебатинская. Въ 1891 г. оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. Съ 1893 г. по 1898 г. состояла учительн. Жигачевскаго народ. учил. Въ 1898 г. опред. воснит. Харьк. епарх. женск. учил.
  - 18. Дочь свящ. дъв. Александра Алексъевна  $\it Tpexoea$ . Въ 1896 г.

- оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. Въ 1898 г. опредълена воспит. при томъ же училищъ.
- 19. Дочь свящ, двв. Клавдія Мяхайловна Воскобойникова. Въ 1895 г. овонч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. Съ 1898 г.— 1899 г. состояла учительн. церк.-приход. тволы въ сл. Шаровкъ, Староб. увада. Въ 1899 г. опред. воспит. Харьк. епарх. женск. училища.
- 20. Дочь протоіерея, дъв. Александра Ильинишна Энеидова, оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. въ 1892 г. Въ 1900 г. опред. воспит. при томъ же училищъ.
- 21. Дочь свищен., дъв. Марія Александровна Стефановская, оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женсь. учил. въ въ 1898 г. Съ 1 сент. 1898 г. по 28 сент. 1900 г. состояла учительн. Тарасовскаго народи. учил. Купянскаго уъзда. Въ 1900 г. опред. воспит. Харьк., епарх. женсв. училища.
- 22. Дочь свящ., двв. Анна Васильевна Капустянская, оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. въ 1898 г. Съ 1897 г. по 1901 г. состояла учительн. Осиновской церковно-приходск. школы Староб. увзда. Въ 1901 г. опред. воснит. Харьк. епарх. женск. училища.
- 23. Дочь псаломщ., дѣв. Татіана Павловна Потапова, оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. въ 1899 г. Съ 1899 г. по 1901 г. состояла помощи. учительн. Мураховскаго народ. учил. Въ 1901 г. опредѣлена воспит. прв Харьк. епарх. женск. учил.
- 24. Дочь священ., Татіана Николаевна Бюликова, дъв. окончкурсъ въ Харьк. епарх. женск. училищъ въ 1900 г. Въ 1901 г. опредъл. воспит. при томъ же училищъ.
- 25. Дочь свящ. дів. Антонина Лаврентьевна *Расвская*. Въ 1899 г. обончила курсъ въ Харьк. енарх. женск. учил. Съ 1901 г. по 1902 г. состояла учительн. Калиновскаго народ. учил. Купянскаго уізда. Въ 1902 г. опред. воспит. при Харьк. енарх. женск. училищів.
- 26. Дочь діакова, дів. Анна Васильевна *Калачиниюва*, въ 1902 г. оконч. курсь въ Харьв. епарх. женск. учил. и опреділена воспит. при томъ же училищі.
- 27. Дочь свящ., дъв. Александра Васильевна *Ястремская*, въ 1899 г. оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. Въ 1902 г. опредълена восиит. при томъ же училищъ.
- 28. Дочь діакона, дів. Зоя Ивановна *Мухина*, въ 1902 г. оконч. курсъ въ Харьк. епарх. женск. учил. Въ 1903 г. опредвоспит. при томъ же училищів.

## Отъ Правленія Сумскаго духовнаго училища.

Перечень занятій, подлежащихъ обсужденію очереднаго съёздадуховенства Сумскаго училищнаго округа, вмінющаго быть 23 сентября сего 1903 года.

- 1. Разсмотрение журналовъ предыдущихъ съездовъ духовенства за 1902 годъ и за февралъ месяцъ 1903 года.
- 2. Разсмотреніе сметы прихода и расхода суммъ на содержаніе училищнаго общежиті: въ будущемъ 1904 году.
- 3. Довладъ временно ревизіонняго комитета по документальной провъркъ экономическаго отчета и приходорасходной книги училища за 1902 годъ.
- 4. Разсмотрение ведомостей о.о. благочинныхъ Сумскаго училищнаго округа о приходе, расходе, и остатие церковныхъ суммъ, а также о продаже венчиковъ и листовъ разрешительной молитвы-
- 5. Выборъ, за истеченіемъ установленнаго для ихъ службы трехлѣтія со времени выборовъ въ 1900 году, членовъ Правленія отъ духовенства, членовъ ревизіонной комиссіи и кандидатовъкъ нимъ.
  - 6. Текущія по Правленію училища діла.

# Епархіальныя изв'єщенія.

# ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

### Священническія:

Повровская перковь с. Ободовъ, Сумскаго увзда.

Тронцкая церковь с. Перекопа, Валковскаго увзда.

Рождество-Бородичная церковь сл. Бараниковки, Старобъльскаго убяда, вновь открытый 2-й причть.

Вресто-Воздвиженская перковь с. Крючика, Богодуховскаго ужада.

Николаевская церковь сл. Лихачевки, Богодуховскаго увзда.

Покровская церковь сл. Ръчекъ, Сумскаго увзда.

Успенская церковь с. Заводянки, Старобъльскаго увада.

# Діаконскія.

Георгіевская церковь с. Воробьевки, Сумскаго увзда.

Казанская церковь с. Басовки, Сумскаго увзда.

Преображенская церковь с. Краснополья, Ахтырскаго увзда.

### Псаломицицкія:

Георгієвская церковь сл. Голой-Долины, Изюнскаго убода. Тронцкая церковь с. Монсеевин, Старобъльского увада. Покровская церковь с. Городища, Старобъльскаго убзда. Петро-Павловская церковь с. Княжнаго, Валковскаго увзда. Воскресенская церковь с. Боголюбовки, Купянскаго ужада. Іоанно-Предтеченся, церковь с. Ново-Ивановии, Змісвскаго убода. Пророко-Осіевская церковь, при Харьковскомъ Реальномъ Училищъ. Свято-Духовская церковь с. Кононовки, Старобъльскаго увада. Влад.-Богородичи. церковь с. Должика, Харьковского увада. Арханг.-Михандовск. церковь зашт. гор. Красновутска, Богодухов. увзда. Введенская церковь с. Студенка, Изюмскаго увзда. Николаевская церковь сл. Циркуновъ, Харьковскаго увзда. Тронцкая церковь с. Чернокаменки, Змісвскаго убада. Георгієвская церковь с. Павловки, Богодуховскаго увзда. Кресто-Возд. церковь с. Кручика, Богодуховского увзда. Екатерининская церковь с. Поличковки, Богодуховскаго увада. Рожд.-Богородичи. церкви с. Бараниковки, Старобъльского увада. Покровская церковь с. Бъленькаго, Изюмскаго увзда. Воспресенская церковь с. Булациловки, Зміевскаго увода. Георгієвская церковь с. Ново-Павловки, Старобъльскаго убода. Церковь сл. Волоховки, Волчанского убзда. Рождество-Богородичная церковь с. Удъ, Харьковскаго убзда. Варваринская церковь с. Капитольскаго, Изможскаго увзда. Александро-Невская церковь сл. Песчановъ, Купянскаго увзда. Успенская церковь с. Хотвин, Сумскаго увзда.

# ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Торжественное служеніе акаевста Покрову Богородицы.— Посащеніє Высокопреосвященнай шить Арсеніемъ единоварческой церкви.— Празднованіе прославленія преп. Серафима въ Харьковъ.—Участіє Государя Инператора в Его Августайшей семьи въ торжества прославленія преп. Серафима.— Жизнь и чудесемя всцаленія въ Сарова въ дня открытія мощей преп. Серафима.—Одна павъ современнить жизни преп. Серафима.—-Прославленіе святыхъ въ православной русской церкви.—Отъ Совата С.-Петербургской духовной академів.

Торжественныя служенія акависта Покрову Пресвятой Богородицы. По обновленія храма въ честь Покрова Пресв. Богородицы пра Харьковскомъ Архіерейскомъ монастырів Высокопреосвященній Архіепископъ Арсеній предълитургіей въ среду 16-го іюля отслужиль акависть Покрову Пресвятой Богородицы. Внятное и умелительное чтеніе Владыки Архіепископа, привлекло по обычаю, въ монастырь массу богомольцевъ. Отныцѣ Владыка будетъ читать акаенстъ въ Повровскомъ монастырѣ на каждой недълѣ въ среду предъ литургіей.

- Постичение Архіепископомъ Арсеніемъ единовприескихъ гиерквей. 16 іюли Высокопреосвященный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, посталь старую и строятуюся единовітрискій церкви; при осмотрів послідней Владыкі давали объмсненія члены строительнаго комитета. Закладка этой церкви была совершена 11 літь тому назадь и по настоящее времи, за отсутствіемъ необходимыхъ средстві у немногочисленныхъ и бідныхъ харьковскихъ единовітрієвь, она строилась съ 9-літнимъ перерывомъ. На постройку ея Святійшій Синодъ ассигноваль 6,000 руб. и прихожане собрали 2,000 руб.; строительный комитеть должень по постройкі 2,000 руб. я для окончанія церкви необходима сумма до 15,000 руб.; во вторичномъ ассигнованія Синодъ отказаль комитету. Высокопреосвященній Арсеній обінцаль членамъ строительнаго комитета свое возможное содійствієть окончанію новой церкви.
  - Празднованіе прославленія препод. Серафима въ Харьковъ. По распоряженію Его Высокопреосвященства Высокопреосвященнъйшаго Арсенія архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, празднованіе прославленія преподобнаго Серафима Саровскаго чудотворца во всёхъ церквахъ города Харькова и Харьковской епархів, совершалось въ слёдующемъ порядкі:

18-го іюля, въ пятвицу, съ вечера, были отслужены всенощныя бдінія, по общему чину службы преподобнымъ, съ величаніемъ преподобному Серафиму в чтеніемъ во время каснямъ кратваго житія его. Въ каседральномъ соборть, въ харьковскомъ Покровскомъ монастырть и многихъ приходскихъ церввахъ за всенощной, во время елеопомазанія, были розданы народу прображенія преподобнаго Серафима.

19-го іюля, въ субботу, въ самый день прославленія преподобнаго Серафима, была совершена литургія, съ произнесеніемъ по-ученій, соотвітствующихъ празднуемому священному событію. Послі литургія были отслужены молебны преподобному Серафиму, съ провозглашеніемъ многолітія: 1) Государю Императору в всему Царствующему Дому, 2) Святійшему Синоду, 3) Христолюбивой Державі Россійской и всімъ православнымъ христіанамъ. Причемъ городское духовенство собиралось для молебна въ соборный храмъ.

Послё богослуженія, въ канедральномъ соборё и въ харьковскомъ Покровскомъ монастырё были розданы народу книжки и листы о новопрославляемомъ святомъ угоднике Божіемъ преподобномъ Серафимъ, Саровскомъ чудотворце.

Особенною торжественностію отличалось богослуженіе въ ваеедральномъ соборѣ, гдѣ всенощное бдѣніе и литургію совершалъ Его Высокопреосвищенство Архіепископъ Арсеній. На молебенъ преп. Серафиму явилось все городское духовенство. Общирный храмъ Успенскаго собора не могъ вмѣстить всѣхъ желавшихъ помолиться вмѣстѣ съ Архипастыремъ прославленному преподобному чудотворцу. Масса народа стояла въ церковной оградѣ и на площади, при входѣ въ храмъ.

- 20 іюля въ день великаго пророва Божія Илів Высокопрессвященнъйшій Владыка Арсеній совершиль литургію въ Покровскомъ монастыръ.
- 22 іюля въ день тезоименитства Ея Императорскаго Величества Государыни Императрицы Маріи Оедоровны Владыка-Архіспископъ наволилъ отслужить литургію и молебенъ въ каседральномъ соборъ.
- Участіє Государя Императора и Его Августвищей семьи от торжество прославленія преп. Серафима. Великое торжество открытія мощей преподобнаго Серафима Саровскаго совершилось. Участіє въ торжестя прославленія святого Серафима вибсть со своимъ народомъ приняль и Вінценосный вождь нашъ со своею Царственною семьею.

Прибывши 17 іюля въ Саровъ, Государь Императоръ съ Государыней Императрицей вечеромъ исповъдались, а 18 іюля за ранней литургіей, какъ простые богомольцы, пріобщались Св. Тайнъ. Въ 10 часовъ дня Ихъ Величества и Ихъ Высочества осматривали монастырскіе храмы, готовый къ освященію новый храмъ во имя преподобнаго Серафима, могилу о. Серафима и прочія святыни. Следуя къ монастырскому двору, среди ликующаго народа, Ихъ Величества милостиво отвёчали на привётствія поклонами.

Въ 11<sup>1</sup>/2 часовъ раздался рѣдкій благовъсть въ послѣдней оффиціальной панихидъ. Въ Успенскій соборъ прибыли: Государь Императоръ, Государыни Императрицы, Великіе Князья, Великія Княгини, Министры и лица свиты Ихъ Величествъ и Ихъ Высочествъ. Митрополить съ амвона произнесъ слово, благодаря Бога ва милость, явленную торжествомъ, восхвалялъ усердіе вѣрующихъ и призывалъ всёхъ къ усердной молитвъ. Панихиду совершали митрополить, архіспископы, спископы. Ихъ Величества и Ихъ Высочества занимали мъста посрединъ соборя. Послъ панихиды была совершена литія надъ могилой преподобнаго Серафина. Ихъ Величества и Ихъ Высочества слъдовали за митрополитомъ, спископами, духовенствомъ со свъчами въ рукахъ.

Въ третьемъ часу дня Государь Императоръ, Государыни Императрицы, Великія Княгини и Великіе Князья носттили часовню надъ источникомъ святого Серафима и осматривали имъющіяся при немъ для паломниковъ вупальни. Отсюда Августвйшіе Богомольцы направились въ дальнія пустыньки. По дорогь Ихъ Величества и Ихъ Высочества останавливались у мъста, гдъ преподобный Серафимъ тысячу ночей молился на камив. Въ оба пути Государь Императоръ и Великіе Князья следовали пешкомъ. Государыни Императрицы вхали отъ монастыря до источника въ экипажахъ съ Великими Княгинями, а дале следовали пешкомъ. Обратный путь Государыни Императрацы и Великія Княгини совершали опять въ экипажахъ. По пути народъ восторженно привътствовалъ Царя и Царицъ, осчастливившихъ праздникъ православной Церкви Своимъ присутствіемъ.

Въ 6 часовъ вечера раздался благовъстъ во всенощной; прошли въ храмъ архіеписковъ вазанскій, епископы тамбовскій и нажегородскій въ предшествін хора півчих и ипподіаконовъ; туда же проследоваль и митрополеть Антоній. Въ 15 мин. седьмого по--сл'вдовалъ Высочайшій выходъ изъ покоевъ Государыни Императрицы Марін Өводоровны въ Успенскій соборъ. Прибывшіе изъ разныхъ концовъ Руси на торжество хоругвеносцы расположились громаднымъ кольцомъ отъ крама Зосимы в Савватія, находятся мощи преподобнаго, кругомъ зимняго и летняго соборовъ. Въ пять минутъ восьмого изъ Успенскаго собора вышелъ крестный ходъ съ пеніемъ литійныхъ стихиръ ко храму Зосимы н Савватія. Мощи преподобнаго Серафима были обнесены вругомъ Успенскаго собора съ остановками на важдой сторонв и съ произнесеніемъ прошеній. На литійной эктеніи предъ выходомъ митрополетомъ была прочетана молетва "Владыва Многомилостиве". Мощи были внесены въ храмъ. Государь Императоръ в Великія Князья вивств съ 12 архимандритами несли гробъ преподобнаго; ва гробомъ шли митрополить, епископы, Государыни Императрицы и Великія Княгини. Народъ сопровождаль шествіе и стояль большой нассой кругомъ съ зажженными свічами. При виді гроба падали ницъ многіе и отъ умиленія плакали; еще большія массы стояле плотной ствной кругомъ всего монастыря съ зажженныме сввчами, горичо молясь. Выло тихо, сввчи не гасля. Кругомъмонастыря, насколько глазъ видить, стояли массы богомольцевъ. После всенощной бывшіе въ монастыре были допущены приложиться къ мощамъ преподобнаго, а затемъ, по немногу въ порядке допускались и прочіе богомольцы.

19 іюля въ 8 часовъ начался благовъсть въ объднѣ. Въ предшествін пѣвчахъ и иподіаконовъ вошелъ въ храмъ митрополитъ
Антоній. Литургію служили: митрополитъ, архіспископъ Дмитрій,
епископы Назарій и Иннокентій и много архимандритовъ и священниковъ. Умилительно торжественная минута была, когда раку
преподобнаго внесли въ алтарь при многократномъ пѣніи "Спаси
насъ, Сыне Вожій, во святыхъ дивенъ сый поющія ти". Многіспроливали слезы отъ умиленія. По окончаніи литургіи гробъ съмощами преподобнаго былъ обнесенъ вокругъ обоихъ соборовъ въ
сопровожденіи многочисленныхъ хоругвей, пожертвованныхъ разными обществами хоругвеносцевъ и частными лицами. Гробънесли Государь Императоръ, Великіе Князья и двѣнадцать архимандритовъ. За литургіей произнесъ слово архіспископъ Дмитрій.

Въ 2 часа состоялась трапеза въ присутствін Ихъ Император. скихъ Величествъ; для трапезовавшихъ почти трехсоть человъвъбыло приготовлено несколько столовъ перпендикулярно къ столу Ихъ Императорскихъ Величествъ. Государь Императоръ заналъ масто по середина стола, по оба стороны рядомъ заниле маста. Государыня Императрица Александра Өеодоровна и Государыня Императрена Марія Осодоровна. Присутствовале в другія высшія особы, министры двора, внутреннихъ діль, путей сообщенія и лица свиты. Противъ Государя Императора и Государынь Императрицъ занили мъста митрополитъ, архіопископъ Димитрій, епископы Иннокентій и Назарій. Въ числів приглашенныхъ были курскій городской голова, нижегородскій губернаторъ и высшія лица администраціи Тамбовской губернів. Хоругвеносцамъ преддожена трапеза въ соседней компать. Трапеза началась молитвой, пропетой духовенствомъ. Во время трапезы было провозглашено и проивто многолетие Ихъ Величествамъ и всему Царствующему Дому.

— Жизнь и чудесныя исциаленія въ Саровь во дни открытія мощей препод. Серафима. Корресподенть Прав. Вістника воть какъ описываеть жизнь въ Сарові во дни открытія мощей препод. Серафима. Жизнь въ Сарові ежедневно начинается еще до раз-

свъта. Равно въ два часа ночи раздается ударъ колокола, призывающій богомольцевъ къ утреннему Богослуженію. Въ ночномъ сумракъ движутся къ обители толпы богомольцевъ, спѣшащихъ въ Вожій храмъ. Истовая, строго-уставная церковная служба саровскихъ вноковъ люба православнымъ русскимъ людямъ, которые жаждутъ излить свою душу въ горячей молитвъ предъ святынами пустынной обители.

Въ цять часовъ утра благовъстять въ ранней литургін, за которого, обыкновенно, причащаются тысячи паломниковъ. Храмы налеко не вибщають всёхь молящихся, которые плотнымь кольпомъ окружають церковь и здёсь же, на площади, творять свою исполненную живой въры молетву, преклоняя кольна в кладя земные повлоны. Среди толпы богомольцевъ располагаются в тижкіе больные, после причащения Святыхъ Таннъ передвигающиеся, обывновенно, къ пелебному источнику преподобнаго Серафима. По дорогъ въ источнику, подлів ближней пустынки преподобнаго, можно виявть всевозможныхъ больныхъ. Вотъ на носилкахъ-изъ явухъ палокъ съ натинутымъ на нихъ холстомъ- несутъ разслабленную дъвочку: въ телъжкъ везутъ больнаго, ноги котораго разбиты параличемъ; блёдная, обезсилёвшая больная, положивъ свои руки на плечи двухъ женщинъ, еле передвигаетъ ноги, поменутно переводы духъ отъ усталости; на двухъ костылихъ идетъ сгорбленная старука; держась за палочку мальчика поводыря шествуеть слёной старикъ, высоко поднявъ голову; за нимъ скачетъ на костылъ мальчикъ со сведенною ногой: на рукахъ и ногахъ, полобно четвероногому, двигается женщина, сведенная въ поясницъ...

А что ділается о самаго источника! Громкіе криви припадочных, бізсноватых и вливущь, стоны больных, радостныя восклиданія исцілившихся... Купальня на источнив переполнены; внусвають туда поочереди изъ длинной вереницы жаждущих вынемь искупаться. Какую тяжелую картину представляють собою въ вупальні тіла больных, изможденныя, ысковерканныя боліземи или уродствомь... Съ глубокимь благоговініемь, съ велякою візрой въ угодника Божія подходять подъ струю цілительнаго источника желающіе искупаться и получить благодатное исціленіе. Горяча ихъ мольба къ преподобнюму о помощи в крінка надежда на милость Божію. И милость Господня не оставляеть ихъ. Множество недужныхъ получаеть исціленіе по молитвамъ преп. Серафима. Ниже мы приводимъ нізкоторые случаи такого исціленія.

Поздняя литургія въ монастыр'й начинается обыкновенно въ 9 часовь угра и продолжается до 12-тв. Народъ собярается въ храмъ, переполняеть его и живописными группами располагается покругь. Знойное солице раскаляеть воздухъ, а песчаная, взвестьовая почва, всл'йдствіе движенія толпы, наподняеть его густою трупо пылью. Проходъ на площади вокругь храма всегда затруднителенъ: такъ многочисленна толпа богомольцевъ.

Вечерня, начинающаяся въ 3 часа дня, тоже вривлекаетъ множество молящихся. Между вечерней и всенощнымъ бдёніемъ толиа богомольцевъ въ обители нёсколько рёдёетъ. И только послё всенощной, продолжающейся здёсь обыкновенно отъ 8 до 12 часовъ ночи, монастырь становится свободнымъ отъ наломиниковъ.

Всв почти службы во время настоящихъ торжествъ сопровожлаются народною пропопедью. Церковными ораторами выступають командированные въ Саровъ съ этою цёлью взъ Петербурга протојерей Ф. Н. Орнатскій в священник А. Рождественскій, Ихъ жавое, одушевленное слово къ пароду съ церковной каоедры, повидимому, впервые раздается здёсь: саровскіе инови-простепы вавели обычай предлагать за Богослуженіемъ поученіе изъ Пролога или Санаксари, написанное славинскимъ языкомъ и произносимое съ заученною однообразною витонаціей. Новые столичные проповъдники въ своихъ поученіяхъ народу дають уроки язъ жизни и ученія прославляемаго угодника Божія, приміняють ихъ къ современной жизнв и изъясняють сущность совершающагося церковно-народнаго торжества прославленія святаго подвежнека. Эта живая, простан проповъдь, отличающаяся сердечностью и глубокимъ одушевленіемъ производить неотразимое впечатявніе на собравшійся отовсюду простой народъ. Наставленія преподобнаго, описанія событій изъ жизни его въ річи отцовъ-проповідниковь вызывають обыкновенно среди слушателей глубокіе, сокрушенные вадохи и обильныя слезы, переходящія вногда въ рыданія.

— Сообщаемъ о нъкоторыхъ чудесныхъ исцъленіяхъ, совершившихся у источника Серафимова, послъ купанья въ немъ \*). Вотъ катъ разсказывала намъ о своемъ исцъленіи отъ прирожденной

<sup>\*)</sup> Кунанья въ источники въ собственномъ смысли не бываеть, а происходить лишь обливание струет воды, текущей изъ целительнаго источника но желобу. Обе купальни, мужская и женская, подразделяются каждая на дей—для лиць привилегированныхъ и простаго народа. Въ первыхъ изъ нихъ сильная струя воды иодается изъ общаго желоба, когда открототь въ немъ металлическуто форточку-кранъ, а во вторыхъ—струя течетъ непрерывно и подъ нес-то подходятъ купающеся.

«слівноты престынская дівнца, 18 літь, изъ села Тазнівева, Арда--товскаго убяда, Симбирской губернів, Аграфена Елизарьева Та--баева. Отецъ у меня живъ, а мать умерла. Пришла и въ Саровъ одна, вивств съ односельчанами. Слышала я, что водника изъ всточника бытюшки Серафина помогаетъ отъ многихъ болъзней и особенно-оть бользней глазь, даже исцеляеть слепоту. А и ничего не видъла отъ рожденія, в глаза мов всегда были совстиъ закрыты. Пришла на источникъ и крепко молилась. Знаю я -только одну "Богородицу" и молилась больше сердцемъ своимъ угоднику Божію - преподобному Серафиму. Поговъла я и, прича--стившись, пошла на источникъ: искупалась въ немъ всего три раза, и после второго раза увидела светь Божій. После вупаныя, и легла спать и, проснувшись часа черезъ два, вдругъ замъчаю. что въ глазахъ монхъ стоить вивсто обывновенной тьмы-светь, какое-то сінніе; мов глаза раскрылись на половину и я увидала сначала смутно свётлое небо, темныя деревья, стала отличать яржій свыть солнца. Прозрышая съ великою радостью охотно разсвазываеть всемъ о своемъ исцелении; лицо ея видимо дышеть тихимъ, глубокимъ счастьемъ: она совершенно увърена въ томъ, -.. эіна повоявленный чудотворець даруеть ей полное прозраніе...

Еще развтельные другой случай исцыления отъ природной слыпоты двухлытняго мальчика — Степана Андреева Ерофыева, выв
крестьянского семейства Чембарского увзда, Пензенской губернии.
Мать искупала его въ источникы и послы первого же купанья
слыной ребеновы сталь видыть. Оны кватался своими рученками
за выдающиеся иль блестящие предметы и все закрываль глаза
ручками оты иркаго синия солнца. Такы совершалось постепенно
прозрыне ребенка, родившагося слыпымь.

Мъщанинъ гор. Спасска, Рязанской губ., Василій Николаевъ Богомоловъ, 50-ти лътъ отъ роду, уже 7 лътъ лежалъ, разбитый параличемъ. Его привезли на телъгъ, для купанья въ источникъ; больной не могъ говорить; были также парализованы его ноги и ущи, такъ что онъ не могъ не ходить, ни говорить, ни слышать. Но послъ купанья Василій Богомоловъ сталъ ходить, слышать и немного говорить. Свой костыль онъ оставилъ тутъ же, около источника.

Дочь мѣщанина Екатерина Емельянова Зубченко, 18-ти лѣтъ, изъ станицы Медвѣдовки, Кубанской области, на девятомъ мѣсяцѣ своей жизни заболѣла: у нея отнялись ноги, такъ что она свыше 17-ти лѣтъ вовсе не могла ходить. Послѣ горячей молитвы угод-

нвку Божію, она искупалась въ его источник и почувствовалавъ себъ притокъ какихъ-то силъ, такъ что пожелала пойти одна, безъ посторонней помощи. Вскоръ же сама она по тремъ лъстницамъ ноднялась на пригорокъ, гдъ и передала јеромонаху разсказъ о своемъ исцъленіи.

А воть в другіе случан исціленія отъ болізней, бывшіе до 15 іюля.

- 25 іюня въ Саровъ была доставлена 9-летняя дочь соллатки Ветлужскаго уездя, Костромской губернів, Прасковьи Ершовой, Матрена. У нея были сведены конечности, руки сжаты. После купанья больная встала, конечности расправились и она стала ходить.
- 26 іюня на источникъ отца Серафима получила всцъленіекрестьянка Сарапульскаго увзда Вятской губернін, Евфимія Ивановна Смольникова, шесть льть разбитая параличемъ. Выкупавшись, она почувствовала себя совершенно здоровою.
- 4 Іюля получила исціленіе у источника преподобнаго Серафима крестьянка Тамбовской губернів, Борисоглібскаго уізда, села Новоспасскаго, Анна Тимовеевна Ловецкая, страдавшая боліве з літь ревматизмомъ въ тяжелой формії.

Въ этотъ же день получила исцеленіе казачка Кубанской области, Чамлыкской станицы, Екатерина Егоровна Худисова, 22 леть, осления 8 месяцевъ тому назадъ.

Въ тотъ же день у источника преподобнаго Серафима исцълялась отъ грыжи врестьянка Харьковской губерніи, Богодуховскаго увзда, Наталія Ивановна Лускова. Она страдала этою болізньюоволо тридцати літь и лічилась у многихъ врачей, но не получала никакого облегченія.

11 и 12 іюля при источник' преподобнаго Серафима совершились сл'ёдующія чудотворенія надъ больными:

Крестьянка Пензенской губерніи Аграфена Шибкова десять дітъстрадала постоянно тяжкими болями въ животі. Она лічилась у многихъ врачей, но безусийшно. Придя на источникъ преподобнаго Серафима, она вкусила воды и въ ту же минуту почувствовала полное облегченіе.

У крестьянина Ватской губерніи, Слободскаго убада, Сошевской волости, села Накольскаго, Михаила Савельева Тюфкина, 23 літть, нісколько літть тому назадъ выросла на шей громадная опухоль которая препятствовала ему поворачивать шею в причиняла сильную боль. Когда онъ пришель къ источнику Преподобнаго Серафима, то опухоль на шей исчезла, и щея стала поворачиваться.

Крестьянка Саратовской губернін, Хвалынскаго увада Анна Ти--монеевна Сверчкова, четыре года не могла владіть ногами; выкупавшись, она пошла, котя и тихо, но безъ чостылей.

12 іюля въ Саровской пустыни, у источника Преподобнаго Серафима, былъ выдающійся случай исціленія німой крестьянки Самарской губернів, Бугурусланскаго уйзда, Елатинской волости, деревни Алферовой, Параскевы Сергівевой Клемковой. По словамъ пострадавшей, она 5 февраля лишилась употребленія языка, а въ настоящее время, выкупавшись у источника Преподобнаго Серафима, снова заговорила.

14 іюля у источника Преподобнаго Серафима было совершено исцёленіе питильтняго мальчика, сына крестьянина Тамбовской губернів, Моршанскаго увзда, села Водина, Петра Ильина Зобнина. Два года тому назадъ у него образовался горбъ и свело ноги; не смотря на медицинскія средства, бользнь не поддавалась ліченію. Лишь только больного выкупали, какъ ноги его расправились, и онъ сталъ свободно ходить.

Въ тотъ же день у источника Преподобнаго Серафима исцълился глухонъмой врестьянить Томской губерніи, Минусинскаго увзда, Корочинской волости, Василій Степановъ Іовлевъ, 12 лътъ. Какъ видно изъ свидътельства мъстнаго врача, онъ былъ боленъ съ дътства. Выкупавшись въ купальнъ, онъ заговорилъ и сталъслышать.

Въ этотъ же день исцълилась слъпая врестьянка Симбирской губерніи, Ардатовскаго увзда, Аграфена Елизарова, 18 лътъ. По словамъ ея, она ослъпла 13 лътъ назадъ. Пришедши въ Саровъ съ родными, она была отведена къ источнику, и линь только, перекрестившись, выпила воды и намочила ею глаза, какъ стала видъть, сперва какъ бы въ туманъ, къ вечеру же зръне ен еще болье улучшилось, и она стала ясно различать предметы.

По поводу этихъ изцівленій корреспонденть "Новаго Временн", г. Прокофьевъ, пишеть:

"Первое місто паломинчества—это къ источнику въ ліссу, гдів устроены купальни дворянскія и народныя, вода родпикован, хо-лодная, град. 4.

Источникъ Серафима каждый день являетъ чудеса исцівленій, по десяти, по двівнядцати благодатныхъ случаевъ зарегистровывается спеціально въ полицейскомъ управленіи и у ісромонаха, жъ этому приставленняго. Едва ли не самымъ выдающимся было весцівленіе одного мальчика съ скрюченными руками и ногами,

сіяющее, весело, потомъ потагивавшаго руки, воги Затімъ Васютка, свипатичный мальчикъ, отъ рожденія глухонімой, прійхаль изъ Сибири, изъ Енисейской губернін, и нослі второго купанья 14-го іюля заговориль.

Корреспонденть "Московских» Відомостей" сеобщаеть, что въ Онучиві (Нижегородск. губ.), на постояломь дворі онь услишаль объ одномь исцівленномь. "За двіз педівли до того, разсказываєть корреспонденть, у этого дворника останавливался мужчина, торговець, изъ-за Казани, въ 60 верстахъ отъ этого города. Еще молодой, 42-літній, полный и красний мужчина, онь плохо владіль ногами, волоча ихъ: ходиль, по словамь дворпика, "движномь". На источникі отца Серафима онъ получиль полное исцівніе. По словамь дворника, онъ разъ 15 пробіжался по его лісстниці, радуясь своему изліченію, не чуя подь собою ногь".

Тотъ же корреспондентъ разсказываетъ: "Я видълъ испъленимхъ. Одна женщина изъ Върнаго, Семиръченской области: слъпорожденная — прозръда.

Извъствый петербургскій проповъдникъ Орнатскій спрашиваль ее, что она видить—в нарочно спраталь съ груди золотой крестъ за рясу. Потомъ вынуль его.

— Вижу у тебя на груди свъть, отвътила она.

Другаго прозравшаго мальчика мать не поварила чуду. Но, когда она отошла неслышно отъ сына, и тотъ побажалъ за нею, пришлость признать счастливую дайствительность.

Разслабленные ходить. Изумительно выражение лицъ исцёлившихся дётей. Я видёлъ вчера въ 6 час. одного 11 лёть мальчика, не ходившаго два года; его держала за руку бабушка, съ плачемъ разсказывавшая о чудё, а мальчикъ съ чрезвычайного радости въ глазахъ и отпечаткомъ чего то не земнаго на лицѣ.

Одинъ старивъ послѣ троекратного вупанія пошель, — старивъ, разсказывающій, кавъ долго "онъ не быль хозяннъ своего тъла"! Чудеса совершаются и заочно.

Такъ, по молитвамъ Преподобниго исцълилась крестъннка Казанской губернін, Елизанета Газочнина, нѣсколько лѣтъ страдавшая злокачественнымъ лишаемъ. Она получила облегченіе, давъ объщаніе побывать въ Саровъ, и по пути совсѣмъ выздоровъла.

28 іюня въ часовив надъ могилой преподобнаго Серафима исцівлилась отъ сліпоты заболівшая 5 літь тому назадъ крестьявка села Коровенки, Богородицкаго уізда, Тульской губерній, Елена Никитина Куломанна, 25 літь. Исцівленіе совершилось послів утрени. "Правительственный Въстникъ" сообщаеть, что во время богослуженія при открытів святыхъ мощей совершилось чудесное всцъленіе: въ моменть положенія въ раку мощей, заговорила въмая 12-ти лътния дъвочка, не говорившая въ теченіе двухъ лъть. Это дивное знаменіе милости Божіей совершилось надъ московскою купеческою дочерью Екатериной Масленниковой. Родители ен на лъченіе дочери у лучшихъ Московскихъ врачей напрасно издержали половину своего состоянія. Въ этотъ день по сообщенію "Правит. Въстника" записано 14 исцъленій.

— Одна изъ современницъ жизни св. старца Серафима. Корресповдентъ Моск. Въд. разсказываетъ, что вблизи Сарова въ Дивъевскомъ монастыръ до сихъ поръ живетъ старушка, знавшая преп. Серафима при жизни и теперь присутствовавшая при его прославленіи. Вотъ что опъ пишетъ:

"Я не могъ зайти къ почтенной старушкъ Еленъ Ивановиъ Мотовиловой, живущей въ Дивъевъ. Она единственная осталась въживыхъ изъ тъхъ, кто зналъ старца. Ея воспоминания о старцъ необывновенно интересны, и она безгранично чтить его. Ея покойный мужъ, помъщивъ Н. А. Мотовиловъ, получилъ отъ старца замъчательное исцъление странной бользии ногъ. Одинъ крупный нижегородский помъщивъ, съ которымъ я встрътнися въ вагонъ, разсказывалъ миъ, что это исцъление было широко извъстно, и что именно ради этого обстоятельства покойная мать разсказчика смотръла на Мотовилова кавъ на любимое духовное дитя старца Серафима.

Мий говорили, что чрезвычайно трогательна была Е. И. Мотовилова, когда происходило перенесение гроба старца изъ его могилы въ церковь Зосимы и Савватия. Старушка бывшая при похоронахъ старца, упавъ на колини при появлении гроба изъ нёдръ земли, закричала: "Кормилецъ мой, 70 лютъ назадъ и видёла, какъ тебя опускали въ могилу. А теперь ты выходишь изъ нея".

— Прославление святых во русской Церкви. Вы виду недавняго торжества въ Саровъ считаемъ нелишнимъ познакомить читателей съ вопросомъ о канонизаціи и необходимыми условінии ен.

Слово канонизація взято изъ латинскаго языка и значить—причтеніе къ лику святых, внесеніе имени вакого-либо подвижника благочестія въ святцы. Въ свою очередь названное латинское слово произошло отъ греческаго—хаую́у. Посліднее же имість слідующія значенія: 1) правило, отвісъ, 2) правило, законъ и 3) списокъ, каталогъ. Съ посліднимъ значеніемъ это слово приміс-

няется какъ къ внигамъ Священнаго Писанія, такъ и къ влиру: ванонъ книгъ Св. Писанія—значить списокъ книгъ Св. Писанія, а древнее слово ваноники, прилагавшееся къ священно-церковно-служителямъ, (Васил. Вел. пр. 6; 1 всел. Соб. прр. 16 и 17 и др.) означало особую ворнорацію людей, числившихся въ церковныхъ списвахъ. Отсюда вполнѣ понятнымъ и вполнѣ пѣлесообразнымъ является и производное отъ хауфу слово сапопізатіо, т. е., внесеніе въ списокъ святыхъ, или "причтеніе къ лику святыхъ".

Условін вли правила, безъ которыхъ канонизація не можеть быть совершена, заключаются въ слёдующемъ.

Высшая русская церковная власть, прежде чёмъ причеслить того или вного подвижника благочестія къ лику святыхъ, удостовърнется въ томъ, совершались ли чудеса отв этого святого по жизни и непорочно умершаго подвижника— ври жване его, или же по смерти, какъ бывало въ большинствъ случаевъ, у его гроба я отъ его мощей. Даръ чудотвореній, такить образомъ, какъ прежде, такъ и теперь, является необходимымъ основаніемъ для канонизацій святыхъ. Въ довазательство того, что имено это условіе было первымъ я единственнымъ для канонизацій, можно привести слъдующій примъръ. Первыми русскими святыми считаются Борисъ и Глъбъ, умерщиленные Святополкомъ; вмъстъ съ ними былъ убить и третій ихъ братъ Святославъ, но о чудесахъ послъдняго не было извъстно Церкви, а потому онъ и не былъ канонизованъ.

Но изъ этого общаго правила для канонизація было въ Русской Церкви и немного исключеній. Это прежде всего должно сказать о великомъ кіевскомъ князѣ св. Владимірѣ. Послѣдній былъ причисленъ къ лику святыхъ послѣ нашествія монголовъ, когда гробъ его былъ погребенъ подъ развалинами Десятинной Церкви, и притомъ былъ канонизованъ не въ Кіевѣ, а въ Новгородѣ; о чудесахъ отъ него ничего не было извѣство, и онъ былъ канонизованъ не какъ чудотворенъ, а какъ просвѣтитель Руси св. вѣрою Христовою, т. е. какъ равноапостольный.

Что же васается вопроса о томъ, какъ высшая церковная власть освъдомляется о чудесахъ того или иного подвижника, на это надо отвътить слъдующее. На мъстъ, гдъ покоится прахъ подвижника, ведется извъстными лицами запись всъмъ достовърнымъ чудесамъ, причемъ доносится объ этомъ куда слъдуетъ иногда съ присоединенемъ ходатайства о канонизаціи. Послъ этого высшая церковная власть производить чрезъ особо назначаемую изъ духовныхъ

и свётскихъ лицъ, воммиссію, "свидётельство", т. е. дознаніе о достовирности чудесь и, наконець, дилаеть распорижение о совершенів канонизація, съ назначеність для нея опреділеннаго дня. Такимъ образомъ, весь порядокъ канонизаціи всегда заключался в завлючается въ следующемъ: записыванія чудесь, донесенів о нихъ перковной власти съ присоединениемъ или безъ присоединенія примого ходатайства о совершеній канонизаціп, дознаній церковной власти объ истинности чудесь и, наконецъ, самомъ причтенія подвижника къ лику святыхъ, съ назначеніемъ двя для празднованія его памяти.—Канонизація святыхъ въ Русской Цервви не совершается по какому либо особому установленному богослужебному чину, какъ напр. въ Римской Церкви, а заключается въ возможно свътло в благолъпно обставленномъ праздничномъ служения новоявленному святому, въ присутствия, если можно, всего оврестняго духовенства и населенія.-Днемъ ежегоднаго празднованія святому назначается пли день его рожденія, или день ангели, или день кончины, или день обратения мощей, или же всъ эти дни.

Новоявленному святому составляется особая служба и составляется его житіе; иногда, особенно въ послёднее время, все это приготовляется ко дню канонизація.

Внішний знаком почитанія святого служить устранваемый ему монументь нель гробомь его, называемый надгробницей или ракой. Слово "рака" произошло отъ греческаго слова йрхи чрезъ перестановку буквъ; подобныя перестановки буквъ встрічаются въ разныхъ языкахъ; напр. латинское слово—агти (илечо), а по славянски—рамо; німецкое— arbeit, по-русски работа; варяжское— Aldoga, русское Ладога и др.; греческое слово йрхи есть латинское агса —ящикъ, сундукъ, гробъ. У Волгаръ, вмісто рака говорится ракла, что есть греческое йрхиа, употреблявшееся вмісто йрхи. «Совр. Літ.».

Коснувшись раки надъ гробами святыхъ, мы должны свазать нѣсколько словъ и о мощахъ святыхъ. Принятое въ славянскомъ, а потомъ и въ русскомъ языкъ обозначение святыхъ останковъ словомъ "мощи" останавливаетъ наше внимание на филологическомъ значении этого слова.

Мивлошичъ и Срезневскій въ своихъ словаряхъ древнеславянскаго языка переводять слово мошти, мощи греческимъ λείψανα и датинскимъ reliquiae (Миклошичъ и словомъ cadaver).

Дюванжъ въ своемъ словарѣ λείψανον передаетъ словами cadaver, corpus vitâ functi. Тавимъ образомъ, въ переводѣ на нашъ обще-

употребительный язывъ, мощи обозначають мертвое тёло, бренные останки человёка.

Подтвержденіе такого толкованія мы находимъ въ нашемъ современномъ требникъ, въ чинъ погребенія (посладованіе мертвенное мірскихъ талъ). Здась читается:

"Скончавшуся кому отъ православныхъ, абіе призываютъ сродницы его священника, иже пришедъ въ домъ, въ немже мощи усопшаго лежатъ, и возложивъ епитрахиль, и вложивъ енијамъ въ кадильницу, кадитъ тѣло мертваго и предстоящихъ и начинаетъ обычно".

Истолковывая слово reliquiae—останки, соотвётствующее, по Миклошичу и Срезневскому, реченію мощи, Дюканжъ говорить: въ древнихъ надписяхъ reliquiae (останки) различаются отъ согриз (тёло). Словомъ согриз указывается на погребенное въ саркофагѣ цёлое тёло, а словомъ reliquiae на пепелъ отъ сожженнаго тёла. У христіанъ, продолжаетъ Дюканжъ, одно значеніе имъло слово согрога (тёла святыхъ) и другое—reliquiae sanctorum (ихъ останки).

Такое же различение находимъ мы и въ памятникахъ русской церковной древности. Повъствуя объ обрътении святыхъ мощей, современныя этимъ событіямъ сказанія о нихъ описываютъ святыя мощи иногда какъ "цёло и свётло соблюдшееся тёло", а иногда, и притомъ большею частью, какъ цюльыя кости. Свидётельство этому находится въ лётописномъ сказаніи о досмотрѣ святыхъ мощей, произведенномъ въ Московскомъ Успенскомъ соборѣ въ 1472 г., когла:

"Іону цізла суща обрітоша, Фотіл же цізла суща не всего, едины ноги только въ тізлі, Кипреана всего истлівша: едины моши".

Сопоставленіе лѣтописныхъ свазаній объ обрѣтеніи святыхъ мощей даетъ профессору Голубинскому основаніе утверждать, что "предви наши разумѣли подъ ними (мощами) по преимуществу кости, ибо слово мощи значитъ кости". Мы, однако, думаемъ на основаніи изложепныхъ выше соображеній, что слово "кощи" удобнѣе понимать шире, вообще какъ "останки" умершаго.

Среди русскаго общества распространено мивніе, что для причтенія подвижника къ лику святыхъ необходимо, чтобы мощи его сохранились цвлыми, не тронутыми тлвніемъ. "Кто не вътвлів, говорять, тоть и не свять". Но такое мивніе надобно считать невірнымъ.

"Нетлъніе мощей вовсе не считается общинь непремъннымь признакомъ для прославленія святыхъ угодниковъ", говорить высокопреосвященный митрополить Антоній. И его мивніе подтверждаетъ исторія канонизаціи святыхъ. Извѣстно, что одни угодниви Божіи были прославлены церковью до открытія ихо мощей (преп. Өеодосій Печерскій, св. митр. московскій Петръ), другіє **мослю**, при 'чемъ самое открытіе мощей совершалось нерѣдкослучайно, при разрываніи могилъ, перестройкѣ храмовъ (св. Митрофаній Воронежскій) и проч. А ніжоторые святые прославлены церковью, несмотря на то, что мощей ихъ вовсе не сохранилось (св. князь Владиміръ Кіевскій и др.). Первымъ и самымъ главнымъ условіемъ прославленія угодниковъ, какъ выше было замъчено, православная церковь ставила святость жизни, а главитишимъ знакомъ прославленія подвижниковъ самимъ Богомъ, -- чудеса, совершаемыя какъ у самаго гроба почившаго, такъ и вдали отъ него, по молитев Если жизнь подвижника оказывается безупречной, а чудотворенія подтверждаются оффиціальнымъ порядкомъ, - тогда и самое нетятніе мощей считается только дополнительнымъ чудодейственнымъ актомъ Божественнаго прославленія угодника:

Въ противномъ случав, если мощи сохранились даже въ полной целости, православная перковь не считаетъ ихъ святыми. Церковное открытие мощей есть не что иное, какъ торжественное васвидътельствование святости тъхъ, которые уже прославлены самимъ Богомъ. Есть не мало такихъ мощей, которыя и доселе извъстны церкви какъ нетлънныя, по твиъ не менъе не прославляются. Сохранились-ли некоторыя изъ нихъ вследствіе благопріятныхъ физическихъ условій, есть ли въ другихъ случаяхъ это-дъло промышленія Божественнаго, такъ или иначе, но церковь не причисляеть въ лику святыхъ техъ лицъ, о святести которыхъ ей ничего неизвъстно, и тъмъ болъе-людей, завъдомо не принадлежащихъ въ избранному Христову стаду. Въ свлепъ Ревельсваго собора и доселъ хранится нетлъннымъ тъло герцога де-Кроа, но о его прославлени не можеть быть и речи,-такъ какъ онъ - протестантъ, и православная церковь не можетъ считать его "угодникомъ" Божінмъ, а протестанты-почитаніе мощей отвергаютъ. Мощи есть и у язычниковъ. Проф. А. Н. Красновъ видёлъ ихъ у буддійскихъ монаховъ \*). Сама природа при

<sup>\*)</sup> Въ защиту почитанія нетайнныхъ нощей св. угодинковъ Божівкъ. Свящ. Т. Каючарева (Ставрополь, 1903 г.). Стр. 3.

некоторых благопріятных условіях не позволяеть телу разлагаться. Благодаря отсутствію влаги и сухости воздуха, въ сухих и прохладныхъ свлепахъ Палерио и на С.-Готарив сохранилось много тель, обратившихся въ засохшія мумін. Въ почев. состоящей изъ перегнойно вислыхъ соединеній, разобщеніе съ атмосферой, при сильномъ давленіи, и волу оказывають такое же вліяніе. вавъ отсутствіе влаги и тяга сухого воздуха. Поэтому, въ сибирсенхъ тундрахъ и въ глубовихъ торфяныхъ болотахъ Ирданлів также сохраняются въ цёлости много труповъ людей и животныхъ. Сохранились, наконецъ, нъкоторыя мощи и виъ этихъ особенно исключительных условій, --- но прославленія ихъ не было и не будеть. Въ Кіево-Печерской даврѣ и доселѣ хранятся въ нетленін мощи митрополита Тобольскаго Павла Конюскевича (ук. на покой въ лаври въ 1770 г.), но къ лику угодниковъ Божінхъ этотъ Святитель не причисленъ.. Тело интрополита Филиппа I, обрётенное нетлённымъ въ 1479 г., стояло открымъ 12 дней в, тавъ вакъ нивавихъ указаній на святость митрополита не было, оно снова было предано землъ. Еще болъе поразительный случай быль въ 1724 году. Кіевскій архіепископъ Варлаамъ Валатовичь донесъ Св. Синоду, что въ Кіевскихъ городкахъ Готвъ и Сорочинцахъ стоили въ перкви тела двухъ женщинъ (одно уже леть 10, а другое 15), что "понеже пи единаго достовернаго свидетельства чудодъйствія ихъ не обръталось, то онъ привазаль въ твхъ же церквахъ, гдв они стояли, вырыть глубовія ямы и закопать честно, съ обычною литіею". И Св Синодъ одобрилъ это распоряженіе, какъ согласное съ практикой прав церкви. Изъ сказаннаго ясно, что-по воззрвніямъ прав. церкви-петленіе мощей вовсе не считается общимъ непремънныма условіемъ для прославленія святыхъ угоднивовъ"...

Христіанская вёра не смущается тімъ, что тіло угодника отчасти или даже совершенно поддается тлівнію. Божественний приговоръ—"Земли еси и въ землю отыдеши" иногда тяготість надъ останками святыхъ уже и послю того, како они были прославлены церковію. При завоеваніи Константинополя много мощей было сожжено, много потоплено въ морії; при пожарії въ Кіліві 1718 года мощи св. Іуліаніи Полоцкой обгорізли. Ясно, что сила смерти можетъ быть окончательно уничтожена только въ новой жизни (1 Кор. XV, 26). Мощи—святыня, но иногда они сохраняются отъ разрушенія силою Божією, а иногда, по волії Божієй, предоставляются всеційло и попеченію человівка или ставятся въ

вависимость отъ вліянія стихій. Отсюда, наша обязанность—хранитъ ихъ, "какъ драгоцінное сокровище, боліве дорогое чімъ. всі камни и золото".

Глубовая христіансвая древность зав'ящала намъ чествованіесвященных в останвовъ. Въ свазаніях в о мученичеств'я Свв. Игнатія Богоносца и Поликариа Смирнскаго,—мужей апостольских в, читавотся слёдующія глубово-поучительныя строви:

"Исполнилось желаніе Св. Мученика Игнатія, чтобы не обременит, никого изъ братій собираніемъ его останковъ, такъ какъ онъ прежде въ письмѣ желалъ, чтобы таковъ былъ конецъ его. Ибо остались только твердѣйшія части его тѣла, которыя отвезены въ Антіохію и положены въ полотно, какъ неоцѣненное сокровище, по благодати, обитавшей въ Мученикѣ, оставленное Св. Церкви". "Мы потомъ собрали его (Св. Поликарпа) кости, кровище драгоцѣннѣе дорогихъ камней и чище золота, и положили ихъ гдѣ слѣдовало".

Блаженный Іеронииъ въ письмѣ въ пресвитеру Руперію гововорить слёдующее. "Мы чествуемъ останви Мучениковъ, чтобы Божески чтить Того, Коего они суть Мученики. Чествуемъ слугъ, чтобы чествованіе ихъ восходило во Владыкѣ, Который сказалъ: иже васъ пріемлетъ, Мене пріемлетъ (Мате. 10, 40)".

Св. Іоаннъ Златоустъ учитъ въ бесъдъ о Мученикахъ: "нетолько кости Мучениковъ, но и гробы ихъ и раки источаютъ великое благословеніе"; въ похвальномъ словъ Св. Игнатію Богоносцу тотъ же великій витія говоритъ:

"Не только тело, но и самые гробы святых преисполнены духовных даров благодати. Посему я призываю всёх вась, —въпечали ли кто, въ болезни ли, въ обиде ли, въ другом ли каком мірском несчастіи или во глубине греховной, —теките сюда съ вёрою: вы получите помощь и съ великою радостію возвратитесь отсюда, пріобрётши одним воззрёніем облегченіе совёсти вашей... Сіе сокровище благопотребно для всёх, сіе пристанище корыстно—и для несчастных, ибо освобождает ихъ отъ бёдствій, —и для счастливых, ибо утверждаеть ихъ счастье, и для болящихь; ибо возвращаеть имъ здравіе, —и для здравыхъ, ибо отвращаеть болёзни".

Отцы Седьмаго Вселенсваго Собора постановили: "Господь нашъ Іисусъ Христосъ даровалъ нашъ мощи Святыхъ, какъ спасительные источники, многообразно изливающіе благодъянія на немощныхъ. Итакъ, дерзнувшіе отвергать мощи Мучениковъ, о кото-

рыхъ знали, что онъ подливныя и истинныя: если то епископы или клирики,—да низложатся; а если иноки и міряне, да лишатся пріобщенія".

"У святого человъка все свято и чудодъйственно, даже тънь, даже одежда, а не одно тъло или вости. Даже прахъ, по которому ступали ноги святого пріобрътаетъ цълебную силу" говорить и современный намъ витія, высокопреосвященный Антоній.

Конечно, во всё времена были враги почитанія мощей, были и кощунственные эксплоататоры религіознаго чувства, дёлавшіе святыню предметомъ торговли и обмана. Недаромъ Осодосій Старшій быль вынужденъ издать указъ, запрещающій отвапывать мощи и переносить ихъ на другія мёста. Ратовали противъ мощей евставіане, ратовали иконоборды, ратовали въ средніе вёка—богомилы, альбигойцы, виклефіане. Но—скажемъ словами Златоуста— "колицы ратоваша на церковь и ратовавше погибоша"!... "Руссв. Пал.".

### объявленія

# Отъ Совъта С.-Петербургеной Духовной Анадемии.

Для студентовъ I—III курсовъ Академів, имѣющихъ держать экзамены по нѣкоторымъ предметамъ въ началь будущаго (1903—4) учебнаго года, Совътомъ
Академіи назначено днемъ этихъ экзаменовъ для всёхъ студентовъ и по всёмъ
предметамъ—3 сентября 1903 года, безъ права перенесенія экзаменовъ на другой девь.

Прівняме экзанены для ввозь поступающих въ Академію студентовъ будуть произведены по сабдующему росписанію:

Письменные: 18 августа (понед тльникъ) поученіе; 19 (вторникъ) по нравственвому богословію; 20 (среда) по философскихъ предметамъ.

#### Устиме:

- 22 (пятинца). Древніе языки—для 1-й группы экзаменующихся. Догматическое богословіе—2-й группы.
- 23 (суббота). Древніе языки—для 2-й группы. Догматическое богословіе— 1-й группы.
- 25 (понед выминъ). Общая церковная исторія—для 1-й группы. Русская церковная исторія—2-й группы.
- 26 (вторимъ). Общая церковная всторія—для 2-й группы. Русская церковная исторія—1-й группы.
- 27 (среда) и 28 (четвергъ). Священное Писаніе Ветхаго Завъта. Для 1-й ш 2-й группы.

Сентябрь.

- 1 (понедѣльникъ) и 2 (вторимкъ). Священное Писаніе Новаго Завѣта. Для 1-а и 2 группы.
- Примъчаніе. Если число экзаменующихся будеть очень значительно, они будуть разділены на три группы.

# ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ БРОШЮРА Профессора А. ГУСЕВА:

"Старокатолическій отв'ять на наши тезисы по вопросу о Filioque и пресуществленіи".

(полемико-апологетическій этюдъ).

КАЗАНЬ, 1908 Г. ЦВНА 1 РУВ.

Складъ изданія въ книжныхъ магазинахъ А. А. Дубровина въ .Казани: 1) на Воскресенской ул, д. Мартинсонъ и 2) въ Гостинномъ дворѣ № 1-й.

# Учитель пты и регентъ

Озургетскаго Духовнаго Училища г. Кунда, имъющій свидътельство объ окончаніи курса въ Придворной капеллъ, желаетъ перемънить мъсто.

Адресъ: Великій Бобрикъ, Сумскаго увзда, Харьковской губ. Филарету Яблоновскому.

ХУДОЖЕСТВЕННАЯ

## RAHTOLOSOU E RAHDATOOLOSE

МАСТЕРСКАЯ

# Алекстыя Петровича ПЕТРОВА съ С-ми

МОСНВА, 1-я Мѣщанская, домъ № 98. ПРИНИМАЮТСЯ ЗАКАЗЫ

на художеотвенно-ръзныя, живопионыя и иконопионыя РАБОТЫ,

какъ-то: Церковные вколоотаси (и военно-походные) въ разникъ строго видержаннитъ стиляхъ, мъстные и запрестольные кіоти, балдажин надъ престолами. гробинци подъ плащаницу, запрестольные крести и ражи съ тумбами, крести от предотолинии съ ръзной горой, аналои, престоли, жертвениить, свъчные жиние и верцали для присутственныхъ мъстъ,

А ТАКЖЕ ПРОИЗВОДИТСЯ РЕСТАВРАЦІЯ ... КОНОСТАСОВЪ, ИКОНЪ, ВНУТРЕННЕЙ и НАРУЖНОЙ ЖИВОПИСИ ВЪ ХРАМАХЪ и пр. И ЗОЛОЧЕНІЕ ГЛАВЪ и КРЕСТОВЪ.

Рисунии, еметы и чертежи высылаются по первому требованію.

22 2 мъсяца съ дост. и перес. 777

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1903 годъ (изд. XVIII годъ)

HIMOOTPHPOBAHHME STYPHARE III COMER



подъ редакцією А. И. ПОПОВИЦКАГО и при участіи Отца ІОАННА КРОНШТАДТСКАГО.

2 мня журнала до 2000 столоц. Тенста и до 300 иллюстр. Очерки, печати, заключающих въ себъ разсказы, стихотворенія, статьи бытового, правственнаго и историческаго народа и православной церкви, очерсодержанія, воспоменанія и предан. русск. ки и разскази изъ исторіи библей-старяны, отклики на вопросы современ- ской, общей и церковной, описаніе вой жизни.

Свитынь и т. п.

И кромъ того ВЕЗПЛАТНО будетъ выдано:

инигъ до 1000 стран. всемірно-извістнаго труда досточтинаго автора отща ЮАННА КРОНШТАДТСКАГО

#### моя жизнь во христъ.

Это сочинение, переведенное почти на все европейские языки, служить прекраснымъ руководствомъ къ духовной жизни для всёхъ, кто стремится приблизить в свою личную жизнь въ тому идеалу, въ которому призываеть читателей всероссійскій пастырь апостольскимь завитомъ: "Подражайте мий, какъ и и Христу".

иниги (болъе 400 страницъ, 105 фотогравюръ, карта и 3 плана) IOCTPUPOBAHHIAN IIYTEBOANTEJIL IIO CB. M'BCTAM'I BOCTOKA

Состания А. А. Павловскій, спеціально въ начале 1902 года командированный оть редакців "Русскаго Паломинка" на Асонь и въ Палестину.

ДВЪНАДЦАТЬ КНИГЪ "Русск. Пал." БУДУТЪ СОДЕРЖАТЬ:

1) Отецъ Герасимъ Пов. изъ жизни серб- 3 7) Богомъ отитченный. Быль изъ жизни

2) За братьевъ-славянъ.(По поводу 25-л. 5—8) Жизненные вопросы (По сочинению

8. Старецъ Серафимъ и Саровская пустынь. С. А. Архангелова.

4) Минувшія судьбы Петербургскаго края. 10) Сонъ велинаго хана. Историческая Церковно-истор. оч. О. В. Чотыркина. пов'ясть М. Н. Лебедева.

5) Осносновий Владыка. Повъсть изъ (11) "Господь воцарится". Десять кар-исторія раскола XVIII в. Н. Н. Алек- типъ славы Господа Інсуса Христа. В. свева-Кунгурцева.

ковно-истор, хроника. Н. О. Лихарева.

скаго народа подъ тур. игомъ. Д. Илича 🤆 старца подвижника. Г. Т. Съверцева.

войны 1877-78 гг.). И. В. Преображенскаго. Оомы Франка). Н. П. Двигубскаго.

9) На стражъ православія. Понесть изъ жиз. украин. лух. XVIII в. В. А Разича.

Моно. Перев. С. Моложаваго.

6) Адскій годъ (Ісэунты въ Россія) Цер. \ 12) Подъ гнотенъ укін. Истор. пов. изъ вно-истор. хроника. Н. О. Лихарева. Сыта Бълорус, XVIII в. Н. Стрышнева.

ПОДПИСНАЯ ЦВНА на журналь: безъ доставки въ Спб. пять руб., съ доставкой и перес. во всь города Російской виперія Щесть р., за границу 8 р. Допускается разсрочка: при подпискь 2 р., къ 1 апреля 2 р. и къ 1 иоля остальние.

ГЛАВНАЯ КОНТОРА С.-ПЕТЕРБУРГЪ, Стремянная уя., № 12, собств. демъ.

# листокъ

AAR

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



«Содерманіе. Росписаніе на весь годь часовт дня, въ которые долженъ производиться благовъсть въ Церквахъ Харьковской Епархін.—Высочайшее повельніе о возвышеніе служебныхъ правъ в преимуществъ помощниковъ инспекторовъ духовныхъ семинарів. —Высочайшая отмътва. — Опредъленія Святьйшаго Сннода 1) по моводу Высочайшей отмътви на всеподданнъйшемъ отчеть о состоянія Псковской губернія за 1901—1902 г., 2) о введенія преподаванія соматологія и гитіены въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. — Разъяснительное постановленіе Святьйшаго Синода по вопросу о порядків производствя Правленіями духовно-учебныхъ заведеній испытаній на званіе учителя нам учительници одновлассной церковно-приходской школы въ літніе місяцы. —Отъ Харьковской Духовной Консисторія объявленіе. —Отъ Харьковского Спархіальнаго Сольта по мнессіонерскимъ дізамъ. — Епархіальныя извіщенія. — Извістія и замітки. — Объявленія.

# РОСПИСАНІЕ

на весь годъ часовъ дня, въ которые долженъ производиться благовъсть въ церквахъ Харьковской Епархіи.

#### А. ВЪ Г. ХАРЬКОВЪ.

#### 1. БЛАГОВЪСТЪ КЪ ВЕЧЕРНЯМЪ.

Въ 1 часъ по полудни: въ Соборъ и въ приходскихъ церквахъ въ навечерія Рождества Христова и Богоявленія, если они случатся въ субботу или воскресеніе, въ приходскихъ церквахъ въ великій пятокъ.

- Въ 2 часа по полудни: въ Соборъ въ великій пятокъ.
- Въ 4 часа по полудни: въ Соборъ и въ приходскихъ церквахъ на первый день Пасхи и въ субботу сыропустную.
- **Въ 5 часовъ пополудии**: къ вечерив, соедененной съ утреннею, въ Соборв и въ приходскихъ церквахъ въ воскресные, праздничные и простые дни въ теченіе всего года.
  - 2. БЛАГОВЪСТЪ КО ВСЕНОЩНЫМЪ БДЪНІЯМЪ.
- Въ 6 часовъ вечера: во весь годъ наканунѣ воскресныхъ за праздничныхъ дней. Въ это же время производится благо-

въстъ къ Андрееву стоянію, къ Страстямъ и въ навечеріесубботы акаеиста.

#### 3. БЛАГОВЪСТЪ КЪ УТРЕНЯМЪ.

Въ 12 часовъ ночи: на первый день Пасхи.

Въ 4 часа утра: въ празники Рождества Христова, Богоявленія и Благов'єщенія.

Въ 4 часа утра: въ великую субботу.

#### 4. БЛАГОВЪСТЪ КЪ РАННИМЪ ЛИТУРГІЯМЪ.

Въ 6 часовъ утра: во всё дни года, когда бываетъ ранняя антургія.

#### 5. БЛАГОВЪСТЪ КЪ СРЕДНИМЪ, ПО ВРЕМЕНИ, ЛИТУРГІЯМЪ.

Въ 8 часовъ утра: въ приходскихъ церквахъ на Пасхальной недълъ, начиная со среды, въ понедъльникъ на Ооминой недълъ, въ субботы: Троицкую, Дмитріевскую и мясопустную, въ средніе праздники: Іоанна Богослова, 8 мая, св. пророка Илін, 20 іюля, св. великомученика Пантелеимона, 27 іюля, Архистратига Михаила, 8 ноября, и въ тъ высокоторжественные дни, когда совершается только одна литургія.

#### 6. БЛАГОВЪСТЪ КЪ ПОЗДНИМЪ ЛИТУРГІЯМЪ.

Въ 8 часовъ утра: въ Покровскомъ монастырѣ на первый день Пасхи.

Въ 9 часовъ утра: во всъ воскресные, праздничные, высокоторжественные и въ тѣ простые дни, когда по какому либо случаю бываетъ поздняя литургія.

Въ 10 часовъ угра: на Пятидесятницу и къ Преждеосващеннымъ литургіямъ.

Въ 11<sup>1</sup>/2 часовъ утра: въ навечерія Рождества Христова и Богоявленія и въ Великую субботу.

#### 7. БЛАГОВВСТЪ КЪ ЧАСАМЪ.

Въ 9 часовъ утра: во всѣ простые дни великаго поста и въ навечерія Рождества Христова и Богоявленія.

Въ 10 часовъ угра: въ великій пятокъ.

#### 8. ДВЪ ЛИТУРГІИ, РАННЯЯ и ПОЗДНЯЯ, СОВЕРШАЮТСЯ:

Въ Каеедральномъ Соборъ и въ Покровскомъ Монастыръ— во всъ дни года, за исключениемъ тъхъ, въ которые, по уставу, не можетъ совершаться ранняя литургія.

Въ приходскихъ двухклирныхъ Церквахъ—во всё воскресные дни и въ великіе праздники, на второй день Рождества Христова, на второй и третій день Пасхи, въ день перенесенія мощей св. Николая, 9 мая, въ Духовъ день, въ день памяти свв. Апостоловъ Петра и Павла, 29 іюня, на Усёвновеніе главы св. Іоанна Предтечи, 29 августа, въ день памяти св. благовёрнаго князя Александра Невскаго, 30 августа, въ день св. Ап. Іоанна Богослова, 26 сентября, на Покровъ Божіей Матери, 1 октября, въ день празднованія въ честь Казанской иконы Божіей Матери, 22 октября, въ день памяти святителя Николая, 6 декабря:

Во всёхъ церквахъ г. Харькова, при которыхъ состоитъ не менте двухъ священниковъ, Богослужение совершается ежедневно. Въ одноклирныхъ приходскихъ церквахъ Богослужение совершается не менте трехъ дней въ недёлю.

Между началомъ благовъста и началомъ Богослуженія долженъ быть промежутокъ и служба должна начинаться только по окончаніи благовъста.

Настоятели церквей строго наблюдають за звонарями, чтобы они не совершали благовъста ранъе показаннаго въ семъ росписании времени и начинали таковой не ранъе благовъста въ каеедральномъ Соборъ. Виновные въ нарушении указанныхъ часовъ благовъста подвергаются взысканию. Наблюдение за точнымъ порядкомъ въ благовъстъ со стороны настоятелей и звонарей возлагается на городскихъ благочинныхъ, которые о виновникахъ нарушения сихъ правилъ даютъ знать ключарю Собора, для доклада Епархіальному Архіерею.

### Б. ВЪ УѢЗДНЫХЪ и ЗАШТАТНЫХЪ ГОРОДАХЪ.

Соборныя цернви увадныхъ и заштатныхъ городовъ относительно Богослуженія во всемъ подчиняются правиламъ, указаннымъ для Харьковскаго кафедральнаго Собора.

Приходскія двухилирныя церкви этихъ городовъ слёдуютъ правиламъ, установленнымъ для Харьковскихъ двухилирныхъ приходскихъ церквей.

**Одноклирныя церкви** этихъ городовъ руководствуются правилами, установленными для **Х**арьковскихъ одноклирныхъ церквей.

Отступають церкви этихъ городовь отъ правиль, установленныхъ для г. Харькова, только въ слъдующемъ:

- 1. Въ соборахъ этихъ городовъ въ простые дни совершается только одна литургія, ранняя.
- 2. Въ одноклирныхъ церквахъ этихъ городовъ а) въ воскресные и праздничные дни совершается литургія ранняя, средняя, или поздняя, смотря по мёстнымъ условіямъ и обычаямъ; б) если въ городѣ нёсколько одноклирныхъ приходскихъ церквей, то Богослуженіе въ нихъ распредѣляется такъ, чтобы въ каждой оно совершалось не менѣе трехъ разъ въ недѣлю и чтобы въ то же время въ каждый простой день седмицы оно совершалось въ какой либо изъ этихъ церквей. Это распредѣленіе, подъ наблюденіемъ и руководствомъ мѣстнаго Благочиннаго, устанавливливается по соглашенію между настоятелями этихъ церквей, представляется на утвержденіе Епархіальнаго Архіерея и, по утвержденіи, точно исполняется; измѣненія въ немъ могутъ быть произведены, по особымъ обстоятельствамъ и причинамъ, только съ разрѣшенія Епархіальнаго Начальства.
- 3. Въ соборахъ, двухклирныхъ и одноклирныхъ церквахъ этихъ городовъ подъ простые, воскресные и праздничные дни, когда не положено всенощное бдѣніе, утреня отъ Ооминой недѣли и до Воздвиженія совершается съ вечера въ соединеніи съ вечернею, а съ Воздвиженія и до Ооминой недѣли—утромъ, въ 5 часовъ.

Благовъстъ ко всъмъ Богослуженіямъ въ приходскихъ церквахъ увздныхъ и заштатныхъ городовъ начинать по соборному колоколу. Отвътственность за исполненіемъ этихъ правилъ возлагается на настоятелей церквей. Наблюдать за этимъ долженъ благочинный, если онъ живетъ въ томъ же городъ, или, въ противномъ случаъ, настоятель собора, который объ уклоняющихся отъ этого порядка, доносить благочинному, а последній Епархіальному Архіерею.

#### В. ВЪ СЕЛЬСКИХЪ ЦЕРКВАХЪ.

#### 1. БЛАГОВЪСТЪ КЪ ВЕЧЕРНЪ И ПОВЕЧЕРІЮ ВЪ ВЕЛИКІЙ ПОСТЪ.

Въ 4 часа по полудни.

#### 2. БЛАГОВЪСТЪ КЪ УТРЕНЪ.

Во вст дни года, за исключениемъ великаго поста, въ 5 часовъ утра.

Въ Великій постъ въ 6 часовъ утра.

#### 3. БЛАГОВЪСТЪ КЪ ЧАСАМЪ ВЪ ВЕЛИКІЙ ПОСТЪ.

Въ 9 часовъ утра.

#### 4. БЛАГОВЪСТЪ КЪ ЛИТУРГІИ.

Въ 7—8 часовъ утра, смотря по мѣстнымъ условіямъ. Благовѣсть къ Преждеосвященнымъ литургіямъ—въ 10 часовъ утра. Относительно времени благовѣста къ Богослуженіямъ въ особенные дни года и къ особеннымъ службамъ церковнымъ руководиться правилами, установленными для приходскихъ церквей города Харькова.

Наблюденіе за соблюденіемъ этихъ правиль въ сельскихъ церквахъ принадлежитъ м'естнымъ Благочиннымъ, которые объ отступленіяхъ отъ нихъ и о виновникахъ этихъ отступленій доносятъ Епархіальному Архіерею.

Примичание. Благовъстъ въ одинъ колоколъ долженъ быть ровный, неспъшный, но и неръдкій; а звонъ во всъ колокола долженъ быть стройный и пріятный.

#### Высочайшее повельніе

- о возвышеніи служебных правь и преимуществь помощниковь инспекторовь духовных семинарій.
- І. Государственный Совъть, въ Соединенныхъ Департаментахъ Промышленности, Наукъ в Торговли и Законовъ и въ Общемъ Собранів, разсмотръвъ представленіе Оберъ-Прокурора Святъй-

шаго Сунода, о возвышенів служебныхъ правъ в вревмуществъпомощниковъ виспекторовъ духовныхъ семинарій, мизніємъ положиль: Въ изменение и дополнение подлежащихъ узаконений постановить: 1) Помощникамъ инспекторовъ духовныхъ семинарій изъ лиць, имъющихъ степень магистра или вандидата богословскихъ наукъ, присванваются VIII влассъ по должности, VIII разрядъ по мундиру и права на чинопроизводство наравит съ преподаватедами духовныхъ семинарій. 2) Лицамъ, имвющимъ степень магистра или кандидата богословских наукъ, при первоначальномъ назначени ихъ на должность помощника инспектора духовной семинаріи, предоставляется право на полученіе третнаго, не въ зачеть, жалованья изъ Государственнаго Казначейства. 3) Помощневи инспекторовъ духовныхъ семвнарій, если ими вынуть жребій, опредъляющій поступленіе ихъ въ постоянныя войска, освобождаются отъ дъйствительной службы въ мирное время и зачисляются въ запасъ арміч на 18 лёть на основаніяхъ, изложенныхъ въ п. 3 ст. 80 Уст. вонн. вовин., изд. 1897 года. Государь Импираторъ означенное мивніе Государственнаго Совіта, въ 26 день ман сего года, Высочайше утвердить соизволиль и повельль всполнить.

II. Государь Императоръ, въ 20-й день іюня 1903 годя, Высочайши утвердить соизволиль всеподданнёйшій доиладь Оберъ-Прокурора Святвишаго Сунода следующаго содержанія: 1) предоставить помощникамъ испекторовъ изъ лицъ, имъющихъ степень магистра или кандидата духовныхъ академій, право, съ разрѣщенія епархіальнаго Преосвященнаго, преподавать въ семинаріяхъ, за установленное вознаграждение, уроки (но не болве 6-ти въ недівлю) по тівмь предметамь, которые соотвітствують ехь спеціальному образованию в по которымъ окажутся свобеденым уроки по распределения ихъ между наличными преподавателями; 2) разрешить всвиъ помощникамъ инспекторовъ присутствовать въ Педагогическихъ Собраніяхъ Правленій духовныхъ семинарій съ правомъ голоса наравив съ другими членами Правленія, и 3) предоставить помощникамъ инспекторовъ изъ лицъ, имфющихъ степени магистра или кандидата духовной академіи право на полученіе высшихъ окладовъ жалованья III и IV разрядовъ на общихъ основаніяхъ съ преподавателями семинаріи; помощникамъ же виспекторовь изъ действительныхъ студентовъ академіи предоставить право на полученіе оклада II-го разряда, по выслугі пати літь.

#### Высочайшая отмътка.

Во внесенномъ по Высочайшвму повельнію въ Комитетъ Минвстровъ всеподданньйшемъ отчеть за 1901 годъ о состоянів Пермской губерніи противъ указавія, что, для развитія народныхъ хоровъ и для ознакомленія ихъ регентовъ съ лучшими произведеніями перковной и свытской дитературы, а также и съ народною русскою пыснею въ художественной обработкы, попечительство о народной трезвости устрайваеть ежегодно въ Перми и Екатеринбургы курсы пынія, слушателями которыхъ бывають учителя и учительницы народныхъ школь, отчасти псаломщики и многіе любители врестьяне и заводскіе мастеровне—послыдовала Высочайшая Его Императорскаго Величества отмытка: "Желаль бы видыть повсемыстное распространеніе пывчеснихъ обществь".

#### Опредъленія Святьйшаго Сунода.

I. Отъ 4—16 іюля 1903 г. за № 3086, но всеподданиваниему отчету за 1901—1902 годы о состояніи Псковской губерніи.

По указу Его Императорского Величества, Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложеніе Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, отъ 19 іюня сего года за № 5426, по сообщенію управляющаго ділами Комьтета Министровъ о томъ, что по-Высочайшему повельно въ Комптеть Министровь внесень всенодданнъйшій отчеть за 1901-1902 годы о состоянів Исковской губернів, в что въ отчеть этомъ, по объясненію, что являющійся въ настоящее время просвътителемъ народа школьный учитель, вышедшій въ большинств случаевъ изъ крестьянской или мізщанской среды в вкусившій въ теченіе несколькихъ леть пребыванія въ учительской семинаріи плоды современной провинціальной цивилизацій, по возвращеній своемъ въ деревню, получая за свой трудъ въ большинствъ случаевъ не свыше 300 рублей въ годъ, сразу же становится въ неопредъленное положение человъка, оторвавнаго отъ своей среды и необладающаго достаточными средствами для поддержанія общенія съ тою, съ которою по развитію онъ считаеть себя связаннымъ, последовала Высочания отметка: "Желаль бы видеть побольше учительниць въ народныхъ шиолахъ". Приказали: По выслушании настоящаго преддоженія, Святьйшій Сунодъ опредъляеть: объ язъясненной въпредложения Высочайшей Его Императорского Величества отмътвъ, для объявленія по духовному въдомству, напечатать въ журналъ "Церковныя Въдомоств".

П. 075 27 іюня—10 іюня 1908 года за № 2914. О введенін преподаванія соматологія и гигіены въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ.

По увазу Его Императорского Велечества, Святейшій Праветельствующій Суноль слушали: предположенный Г. Сунолальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, отъ 19 минувшаго іюня № 832, журналъ Учебнаго Комитета за № 256, съ завлючениемъ Комитета, по возбужденному Правленіемъ Общества русскихъ врачей въ память Н. И. Пирогова вопросу о введеній преподаванія соматологія в гигіены въ учебныя заведенія, состоящія въ відініи Святійшаго Сунода. Приказали: Въ виду того, что элементарныя свъдънія по медицинъ и гигіенъ преподаются въ настоящее время во многихъ духовныхъ семинаріяхъ, въ качествів необязательнаго предмета, также и въ нъкоторыхъ епархівльныхъ женскихъ училищахъ, а по новому уставу женских учелещь духовнаго ведомства. начальныя свёлёнія по гигіенё введены даже въ число обязательныхъ предметовъ изученія, Святьйшій Сунодъ опредвляеть предоставить Г. Сунодальному Оберъ-Прокурору сообщить Правленію Общества русскихъ врачей въ память Н. И. Пирогова, что со стороны Святьйшаго Сунода не встръчается препятствій нь тому, чтобы въ духовныхъ семинаріяхъ и въ женскихъ епархіальныхъ училищах вводить преподавание соматология и общей гигиены въ качествъ необязательного предмета, если будуть изысваны на это мъстныя епархіальныя средства.

#### Равъяснительное постановленіе Святьншаго Сунода,

оть 23 мая—4 іюня 1903 г. за № 2428, по вопросу о порядки производства Правленіями духовно-учебных заведеній испытаній на званіе учителя или учительницы одноклассной церковно-приходской школы въ льтніе мьсяцы.

Согласно заключенію Учебнаго Комитета и отзыву Училищнаго Совъта, Сятьйшій Сунодъ постановиль разъяснить по духовно-учебному въдомству, что Правленія духовно-учебныхъ заведеній могуть производить испытанія на званіе учителей и учительниць церковно-приходскихъ школъ въ льтніе мъсяцы во исполненіе опредъленія Святьйшаго Сунода, отъ 6—13 ноября 1902 года за

Же 4965, явшь въ томъ случав, если въ епархін въ теченіе літняго времени происходять временные педагогическіе курсы для учителей школь грамоты и имбется возможность для лицъ, подвергающихся испытанію на званіе учителя церковно-приходской школы, дать требуемый отъ нихъ §§ 15 в 19 дійствующихъ правиль для сихъ испытаній пробный урокъ по русскому языку върнеметикъ въ образцовой школъ, состоящей при курсахъ; вътъхъ же епархіяхъ, гдъ въ льтнее время не будеть происходить учительскихъ курсовъ и не представится возможности располагать вътомъ церковно-приходскою школою съ учащимися, въ которой ищущіе учительскаго званія могли бы дать пробные уроки, испытанія на званіе учителя церковно-приходской школы Правленіями духовно-учебныхъ заведеній въ льтнее премя могуть и не производиться.

#### Отъ Харьковской Духовной Консисторіи

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ.

Харьковская Духовнаи Консисторія объявляєть, что опреділеніємь Епархіальнаго Начальства, состоявшимся 16/25 іюля н. г. священнивы Вознесенской церкви слободы Котельвы, Ахтырскаго увзда, Стефаны Артемьевы удалень оты должности депутата 1-го Ахтырскаго округа, сы прописаніємы вы его формулярів, что оны удалень оты этой должности за неисполнительность и нерадівніе кы возлагаемымы ею обизанностимь. При чемы тімь же опредіненіємы Епархіальнаго Начальства ділается предостереженіе, что также будеть поступлено впреды и со всіми, которые окажутся виновными вы подобномы небреженій кы возлагаемымы на нихы-Епархіальнымы Начальствомы должностямы и порученіямы.

### Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Совѣта по миссіонерскимъдѣламъ.

Харьвовскій Епархіальный Совыть по миссіонерскимь дівламъ свить объявляеть благочиннымь и приходскимь священникамъ Епархіи въ свіднію и для надлежащаго исполненія нижеслівдующее: Высовопреосвященній ій Арсеній, Архіеписковъ Харьвовскій и Ахтырскій, по поводу доклада г. епархіальнаго миссіонера о томь, что по постановленію Совыта по миссіонерскимь дівламъ

ежегодно (осенью) во всёхъ благочніяхъ Епархіи пристодять окружные миссіонерскіе съёзды приходскихъ свищения ковъ, призналь такіе съёзды *весьма полезными* и разрёшилъ быть нив в впредь.

Согласно распоряженія Его Высокопреосвященства, назначеніе сроковъ сихъ съвздовъ въ текущемъ году предоставляется усмотрівнію благочинныхъ, при чемъ а) въ первой половинть октября мысяца съвздовъ не должно быть и б) протоколы съвздовъ вибств съ въдомостями о расколо-сектантахъ въ приходахъ должни быть представлены въ Совътъ по миссіонерскимъ дъламъ къ 15 ноября

### Епархіальныя извъщенія.

#### ВАКАНТНЫЯ МЪСТА

#### Священническия:

Сошествіевская церковь сл. Хатняго, Волчанскаго увзда

#### Діаконскія.

Тронцкая церковь города Богодухова.

Казанская церковь с. Басовин, Сумскаго уйзда.

Преображенская церковь с. Краснополья, Ахтырскаго уйзда.

Тронцкая церковь с. Перекопа, Валковскаго уйзда.

Николаевская церковь с. Тарасовин, Купянскаго уйзда.

Пятницкая церковь с. Бакировин, Ахтырскаго уйзда.

Митрофаніевская церковь с. Кузимовин, Купянскаго уйзда.

#### Псаломщицкія:

Георгіевская церковь с. Голой-Долины, Изюмскаго уйзда.

Тронцкая церковь с. Монсеевки, Старобильскаго уйзда.

Покровская церковь с. Городища, Старобильскаго уйзда.

Петро-Павловская церковь с. Княжнаго, Валковскаго уйзда.

Воскресенская церковь с. Боголюбовки, Кунянскаго уйзда.

Іоанно-Предтеченск. церковь с. Ново-Ивановки, Зміевскаго уйзда.

Пророко-Осіевская церковь, при Харьковскомъ Реальномъ Училици.

Свято-Духовская церковь с. Кононовки, Старобильскаго уйзда.

Влад.-Богородичи. церковь с. Должика, Харьковскаго уйзда.

Арханг.-Миханловск. церковь зашт. гор. Краснокутска, Богодухов. уйзда.

Введенская церковь с. Студенка, Изюмскаго увзда. Тронцкая церковь с. Чернованенки, Зміевскаго убзда. Кресто-Возд. церковь с. Кручика, Богодуховскаго ужида. Екатерининская церковь с. Поличновки. Богодуховскаго увала. Рожд.-Вогородичи. церковь с. Бараниковки, Старобъльского увзда. Воскресенская церковь с. Будацеловки, Зміевскаго увзда. Теоргіовская церковь с. Ново-Павловки, Старобыльскаго увода. Дерковь сл. Волоховки, Волчанского убада. Варваринская церковь с. Капитольскаго, Изюмскаго убляв. Успенская церковь с. Хотвии, Сумскаго увада. Сошествієвская церковь с. Хатняго, Волчанскаго убла. Рождество-Богородичная церковь с. Поповки, Купянскаго убла. Тронцкая церковь с. Мироновки, Харьковскаго ужада. Іоанно-Богословская церковь с. Солнцевии, Харьковскаго ужада. Кресто-Воздвиженская церковь с. Межерича, Јебединскаго увзда. Перковь сл. Молодовой. Волчанского увада. Рождество Бог. церковь з. г. Чугуева, Змісвскаго увзда.

#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Торжественныя Богослуженія, совершенныя Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ.—Посъщеніе Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ слоб. Дергачей.—Отзывъ профессора консерваторіи о пізніш учениковъ церковно-приходской школы села Гавриловки.—Памяти о. Димитрія Корнильева.

Торжественныя Богослужения, совершенныя Высокопреосвяшенныйшим Арсеніема. Въ воскресенье, 27 сего іюля, въ день престольнаго праздника, въ храмѣ св. великомученика и цѣлителя Пантелениона Божественную литургію совершалъ Высокопреосвященнѣйшій Арсеній, архієпископъ Харьковскій и Ахтырскій, при участія протоіереевъ: ректора семинаріи, о. І. Знаменскаго, члена консисторія О. Н. Оникевича, благочиннаго О. П. Оомина и мѣстныхъ священниковъ о о. В. Ветухова и І. Приходина съ протодіакономъ В. Д. Вербицкимъ. На литургіи Владыка рукоположилъ ставленниковъ во іерея и діакона, а въ концѣ—Архипастырь произнесъ устно простое, доступное пониманію простыхъ богомольцевъ, сердечное и глубоко назидательное слово, приблизительно въ такомъ смыслѣ:

"Поздравляю васъ, благочестивые прихожане этого храма, съ храмовымъ ващимъ праздникомъ; храмовой праздникъ для прихожанъ есть великій, какъ годовой, праздникъ. Въ этотъ праздникъ прихожане должны оставить свои обычныя занятія предаться усиленной молитей, должны побывать и на всенощномъ бдёнів, и на литургів, и на общемъ молебий, должны прыгласыть вр чома свои прихомского батюшку ср честными крестомъ и праздинчной иконою для молитвы и окропленія св. водою, лолжны выслушать или прочетать жетіе Св. Пантеленмона, внекнуть въ оное и поучиться темъ добродетелямъ, коими отличался Св. Великомученикъ. А добродътели его были велики и разнообразны. Его страданія за Христа были ужасны: по повельнію языческаго начальства. Св. Пантелевиона бросали въ кипищее одово... строгали тёло его железными когтями, колесовали гвоздыми, рубили мечемъ, но и мечъ, какъ трава, сгибался на шев его, бросале на растерзаніе лютымъ звірямъ, но звіря ласкались ему в лобызали ноги ero. Потому-то Св. Пантелеимонъ и именуется великомученикомъ. Св. Пантеленмонъ, по рождени отъ языческихъ родетелей, быль названь Пантелеономь, что значеть сельный какъ левъ, будучи же просвъщенъ священникомъ Ермолаемъ, въ св. крешенів перевменовань, по воль Божіей. Пантелевмономь, что значеть многомилостивый. И милость его не изглаголанная: по образованію своему, онъ быль врачь телесный, но Господь даль ему силу врачевать и духовно; онъ испъляль неизлъчимыхъ больныхъ, воскрещалъ мертвыхъ и за врачевство свое денегь не бралъ. врачуя твло и душу человъка.

Своимъ словомъ и примърнымъ страданіемъ за Христа онъ многихъ явычнововъ обратилъ ко Христу. Св. Пантелевмонъ жилъприбливительно за 1700 дътъ до нашего времени, и въ теченіе этихъ 1700 леть многократно оказываль помощь всемь прибегаюшимъ въ нему за ходатайствомъ у Господа милости. Недавно Господь явиль намъ новаго молитвенника за насъ, грешныхъ, препод. Серафима Саровскаго. Преподобный Серафимъ. Чудстворенъ Саровскій, новоявленный угодникъ Божій, подвижникъ Саровской пустыни, жиль всего за 70 лъть до нашего времени, и есть еще люди въ живыхъ, кои лично знали и присутствовали при погребенін пр. Серафима. Тавъ благодать Божія, действующая раньще чрезъ святыхъ угодниковъ Божінхъ, и ныне въ изобилін напанеть землю нашу: всв ны знаемь, что чрезь преподобнаго Серафима поданы притекающимъ въ нему съ върою многія исцъленія. Вивств съ этимъ въ лицв препод. Серафима Господь поставиль намъ, русскимъ людямъ, новый свётильникъ вёры для посрамленія невірующих в утвержденія колеблющихся христіань.

Молитесь же, Православные, Господу Богу и въ храмѣ, и въ домахъ своихъ, усердно призыван на ряду съ Матерію Божією, со всѣми Сватыми и Св. угодниковъ Божіихъ Пантелевмона и Серафима. Влагословеніе Божіе да будетъ съ вами". Такъ закончилъ Владыва свое трогательное, сердечное слово къ Пантелеимоновской паствъ.

Выходя изъ храма, Архипастырь преподаль всёмъ, переполнившимъ храмъ, общее благословеніе, спёша уёхать на освященіе мёста подъ новостроющійся храмъ на Лысой горе, въ честь иконы Казанскія Вожія Матери.

Высокопреосвященнёй шій Арсеній, Архіепископъ Харьковскій в Ахтырскій, совершаль слёдующія Богослуженія:

1-го августа, въ Канедральномъ соборѣ литургію, послѣ которой былъ крестный ходъ на рѣку Лопань.

3-го августа (воскресенье) въ Харьковскомъ Покровскомъ монастыръ-литургію.

5-го августа въ Куряжскомъ монастыре-всенощное бденіе.

— Служение Высокопреосвященный шаго Арсенія вт храмовой праздникт вт Спасо-Преображенской церкви г. Харькова. 6-го августа въ празднованія Преображенскимъ приходомъ г. Харькова своего храмового праздника приняль участіе Его Высокопреосвященство Архіепископъ Арсеній.

Въ этотъ день раннюю литургію въ Спасо-Преображенскомъ храмв совершиль о. благочинный, священникь Петръ Ооминь, въ сослуженін о. Владиміра Шаповалова. Съ 9-ти же часовъ утра Божественную литургію совершиль Высокопреосвищенній шій Владыка въ сослуженів о.о. протоіереевъ: М. Румянцева, Н. Оникевича, А. Любарскаго и священниковъ: ключаря Г. Виноградова, Н. Зефирова и Г. Рудинскто при участів архієрейскаго хора півнихь подъ управленіємь Ведринскаго. Къ 10 часамъ храмъ былъ уже переполненъ молящимися, и густыя толиы народа окружали его въ оградъ и на площади. Порядокъ въ храмъ, благодаря общему молетвенному настроенію, сохранился образцовый. Народъ, вообще весьма усердный къ своему храму, теперь въ особенности радъ быль увидёть въ немъ своего Владыку и глубоко умелялся его благоленнымъ, величественнымъ и стройнымъ Богослужениемъ. Въ обычное время литургін Владыва вышель въ народу говорить слово. Съ солен въ этомъ длинномъ храмв Владыка едва ли былъ бы слышенъ всемъ стоявшимъ у западныхъ дверей. И вотъ Владыка всходитъна амвонъ среди храма, это древнее мъсто епископскихъ поученій,-

и отсюда обращается въ прихожанамъ съ тавимъ воодушевленнымъ, исереннемъ, простымъ словомъ, которое тронуло всёхъ до глубены луши. Самый виль Архіепископа стоящаго среди народа и въ народъ, который окружаль его со всъхъ сторонъ, производиль умилительное впечатлёніе истиннаго пастыря, руководящаго овепь своихъ, и дътей, внимающихъ слову отца своего. На поздравление Владыки съ храмовымъ праздникомъ отовсюду послышался единодушный отвъть благодарственныхъ восклицаній, и при водворившейся мертвой тишинъ полилось живое слово Владыки, выяснявшее народу глубовій смысль Преображенія Господня. Преврасныя сопоставленія, возвышенныя мысли, трогательныя взліянія чувствъ облекались Владыкою въ такое простое, близкое пониманію народа изложеніе, что невольно у многихъ вырывалось восклицаніе: "Какъ все это-просто в какъ понятно, какъ это прекрасно говоретъ Владыка по нашему!" Это слово Владыке было для пастырей положительно образцовою школою проповёди истинио народной. Въ этомъ словъ Владыка изъясненіемъ троичнаго явленія Божества въ Преображенів вскусно осв'ящались самыя важныя явленія человъческой жизни: сладость молитвы, твердость въры, истынность загробной жизни, величие загробнаго блаженства и сущность его... Продолжительное слово Влалыки народъ слушалъ съ поразительнымъ вниманіемъ, и, несомнівню, вынесь изъ него глубокій урокъ для себя в истинное религіозное утвинніе.

По окончаніи Божественной литургіи Владыка совершиль здісь же въ храмі освященіе плодовь и краткій молебень съ многолівтіємь. Разоблачившись, онь приняль церковнаго старосту и милостиво совзволиль принять оть него приглашеніе разділить хлібов-соль.

Исходя изъ храма, Архипастырь долго благословляль народъ, благодарившій его за слово и Богослуженіе и отбыль при коло-кольномъ звонт въ домъ церковнаго старосты П. С. Силакова. Здтсь онъ быль встртиенъ супругою старосты съ клттбомъ— солью, его семьею и многочисленными прихожанами. Почетнъйшихъ изъ нихъ представлялъ Архипастырю о. благочинный. Здтсь Владыка милостиво разспрашивалъ о семействт хозявна, о мтстномъ попечительствт о бтдныхъ, о проповтдинчествт мтстныхъ священив-ковъ, численности прихода, о ходъ дъла по переносу водоразборной будки у храма. Откушавши чашку чая, Владыка, послъ молитвы, благословилъ столъ и въ общеніи съ прихожанами изволилъ раздтлить трапезу. Милостивая бестра Владыки, благодушное

его отношеніе во всімъ ділали времяпрепровожденіе незамітнымъ. Во время трапезы быль провозглашень тость за здоровье Архипастыря, такъ осчастливившаго приходъ своимъ участіємъ въ храмовомъ праздникі, не смотря на всю многосложность своихъ обязанностей и трудовъ, а Владыка отвітиль въ свою очередь тостомъ за здоровье причта и церковнаго старосты Преображенской церкви. Выли еще провозглащены здравицы за хозяина дома и его супругу, прихожанъ и приглашенныхъ священно-служителей.

Посл'в транезы Владыки, провожаемый искренними изъявленіями горячей благодарности отъ всёхъ участниковъ торжества, отбылъ около 3 часовъ дня во Всексвятское.

- Постинение Высокопреосвященный шимъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, сл. Дергачей Харьковскаго упъда и Епархіальнаго сиротскаго пріюта.

Давно уже Высокопреосвященнъйшій Архіепископъ Арсеній собирался посътить Епархіальный сиротскій пріють, давно уже и пріють ожидаль его къ себъ какъ своего гостя и хозяина. Но поъздки по другимъ мъстамъ епархіи, по городамъ и селамъ, монастырамъ, церквамъ и церковно-приходскимъ школамъ, а также желаніе основательно ознакомиться съ дъйствіями основныхъ епархіальныхъ учрежденій препятствовали ему осуществить свое намъреніе. Наконецъ 31 іюля состоялась незабвенная для сл. Дегачей и сиротскаго пріюта поъздка Высокопреосвященнъйшаго Архипастыря.

Въ 9 часу утра Высокопреосвященнъйшій Владыка, въ сопровожденія попечителя пріюта Клейменова, отбыль изъ своей дачи "Всесвитское" для следованія на лошадяхь въ сл. Дергачи. При вывадь изъ Харькова, возль жельзнодорожной заставы. Владыка быль встрачень предсадателемь сиротского пріюта прот. о. Петромь Тимовеевымъ, который, принявъ здёсь архипастырское благословеніе, сопутствоваль Владывів до самого пріюта. Въ началі 11 ч. Владыка въбхалъ въ сл. Дергачи, при колокольномъ звоив двукъ приходскихъ церквей, и направился въ отделение Епархіальнаго сиротского пріюта. Встрівченный почетными предсідателеми пріюта прот. Т. И. Буткевичемъ, благочиннымъ церквей прот. о. Маркомъ Рокитянскимъ и накоторыми другими лицами, Владыка внимательно осмотрель здесь все принадлежащее отделению хозяйство. Онъ обощель дворовую усадьбу и садъ и любовался превосходнымъ видомъ последняго. Оба находящиеся здесь дома, чистые и опрятные, со всей внутренней обстановкой произвели прінтное впечатленіе на Владыку. Осматриван общежитіе, Высокопреосвященнейшій Архипастырь выразиль сожаленіе, что этоть добрыйуголокь епархіальнаго хозяйства остается пока нустымь.

Отсюда Владыва повхаль въ Рождество-Богородичную церковь. Храмъ давно уже былъ полонъ прихожавами, собравшимися принять архивастырское благословеніе. Послів обычной встрівчи. Архипастырь предложель всёмь собравшимся пропёть некоторые общеупотребительныя церковныя песнопенія и скоро хрямь быль оглашенъ единодушнымъ и, въ удивленію, стройнымъ пініемъ: "Спаси, Господи", "Достойно есть". Утвшенный столь умилительнымъ зрелищемъ живой поющей Церкви, Владыка выразилъ свое одобрение собравшемуся народу, проси его всегда принимать участіе въ церковномъ пінін. "Пойте въ церкви Господеви Богу нашему, говориль Владыка, пойте и молитесь ему; будьте живыми членами Перкви Христовой предстоящими и воспъвающими. Въ первовномъ пенів, въ общенародномъ коре все вы будете чувствовать и понемать свое храстіанское единеніе и свое молетвенное общеніе. Здісь вы увидите, вакъ старець, дребезжащій голосомъ своимъ, объединяется съ юношей, громогласно вопіющимъ Богу. Мужья и жены, дввы и старицы, богатые и бъдные-всъ будуть чувствовать здёсь себя членами одной христіанской семьи, всв составять единый стройный хорь предъ лицемъ Господа в Bora croeros.

Побесёдовавъ вслёдъ за тёмъ съ дётьми и взрослыми объ основныхъ истинахъ вёры христіанской и особенностихъ православія, о крестномъ знаменіи и перстосложеніи, Высокопреосвищенный Архипастырь, сопутствуемый толпами народа, отбылъ въ Николаевскую церковь той же слободы.

И въ Николаевскомъ храмѣ Владыка также слушалъ общенародное пѣніе и бесѣдовалъ о его важномъ воспитательномъ значеніи. Но особенно долго онъ бесѣдовалъ съ дѣтьми, учащимися въ мѣстной церковно-приходской церкви, испытывая ихъ въ знаніи молитвъ, священной исторів и основныхъ спасительныхъ истинъ христіанства. Бойкія дѣти, ободренныя ласковымъ и умѣлымъ обращеніемъ любящаго ихъ Архипастыря, давали правильные отвѣты, вполяѣ оправдывая труды усерднаго законоучителя о Павла Лобковскаго.

Отсюда Владыва направился въ зданіе второвлассной церковноприходской школы, гдё было все приготовлено для встрічи Высокопреосвященнійшаго Посітителя. При вході въ зданіе школы Владыва былъ встръченъ Епархіальнымъ Наблюдателемъ школъ В. О. Давыденко и убланымъ наблюдателемъ прот. о. Петромъ Типовеевымъ, которые, послъ осмотра Владыкою помъщеній нежняго этажа, проводили его въ залъ верхняго этажа. Послъ пънія учащимися "исъ полла эти деспота", завъдующій школою прот. Димитрій Регишевскій привътствовалъ Владыку словомъ слъдующаго содержанія:

Ваше Высовопреосвященство,

#### Милостивый Архипастырь!

Возлюбленный ученикъ Господа нашего Інсуса Христа, дивный тайновидецъ Іоаннъ Богословъ, въ Откровеніи своемъ именуеть епископовъ пом'встныхъ церквей—ангелами. А потому и мы встрічаемъ Тебя, какъ ангела, поставленнаго отъ Господа Хранителемъ Церкви Харьковской области; встрічаемъ Тебя съ радостію и любовію, ибо ангелы Вожіи, являясь людямъ, по преимуществу, были в'встниками неизріченныхъ милостей Вожівхъ; встрічаемъ Тебя съ благоговічність, ибо Ты избранный сосуль сугубой благодати Божіей для наученія, строенія Тайнъ Вожівхъ и управленія ввіренной Тебі паствы; встрічаемъ Тебя со страхомъ, ибо намъ грішнымъ людямъ страшно впасть въ руки ангела мстители.

Да будеть же, Преосвящениъй шій Владыко, Твое вхожденіе къ намъ и искожденіе отъ насъ исполненно милости, благодати в правды.

Выслушавъ это враткое, но глубоко содержательное привътственное слово, Владыка поблагодаряль почтеннаго протојерея, бодраго въ старости скоей и усерднаго въ школьныхъ трудахъ. Затъмъ началась бесъда Владыки съ готовящимися къ поступлению во второклассную школу учениками и выбывшими изъ нея по церковной исторія и по разнымъ предметамъ Закона Божія. Прослушавъ послъ этого пъніе наизусть догматика 4 гл., Высокопреосвященный Владыка, при пъніи учащихся, отбылъ въ Епархіальный сиротскій пріютъ, отстоящій въ 4 верст. отъ сл. Дергачей.

За воротами пріюта при самомъ въвадъ во дворъ его, Владыка былъ встріченъ членами комитета по управленію пріютомъ—свящ. о. П. Антоновымъ, свящ. о. Іоанномъ Инноковымъ, свящ. о. І. Закритскимъ, свящ. Амвросіевской церкви, и докторомъ пріюта В. А. Шиловымъ. Здісь Владыка вышелъ изъ кареты и, благословивъ встрічающихъ его лицъ, отправился даліве пізшкомъ для обозрівнія усадьбы и находящихся на ней построекъ. Прежде всего

Архипастырь направился въ церковь. Здёсь въ полномъ составе собрались обитатели Пріюта, давно жаждавшіе видёть лице своего Архипастыря. Здёсь стояли вдовы съ дётьми на рукахъ, мальчики и дёвочки, старицы и юные. Прослушавъ входное пёніе тропаря Амвросію Медіоланскому, исполненное пріютскимъ хоромъ, Высовопреосвященнёйшій Арсеній, обращаясь къ предстоящимъ пріютянамъ, сказалъ вмъ слёдующее глубоко назидательное слово.

"Съ удовольствіемъ и радостію я вступаю въ этотъ Святой храмъ, посвященный памяти Св. Амвросія Медіоданскаго. Я вошелъ сюда прежде обозрвнія вашихъ помъщеній и угодій Пріюта вашего для того, чтобы сначала вийсти съ вами вознести здись. свои молетвы объ упокоснів души усопшаго присноваматнаго Архіепископа Амеросія. Думаю, что вы никогда не забываете его и въ своихъ частныхъ молетвахъ. Дъло, какое совершилъ онъ для васъ, великое и славное дело. Тижела и горька сиротская доля: нужда в лишенія, слевы и скорби-воть уділь ея. Тімь болье поэтому вы должны всегда благодарить всеблагого Бога и памятовать о своемъ благодътель, который следаль все необходемое для того, чтобы облегчить ваши нужды и утереть горькія слезы ваши. Одного только бойтесь, чтобы не оспорбить его намати своею жизнію в своимъ поведеніемъ. Вы оснорбите его, есля, пользуясь всёми удобствами, будете проводить жизнь свою въ праздности, ничего не дълзя, а еще болъе, если будете заводить между собою ссоры и раздоры. Трудитесь неленостно и работайте не только для себя, но и для дътей своихъ, не только для семей своихъ, во и для общаго блага. Честный трудъ, каковъ бы онъ ня былъ, никогда не можеть унизить человъка. А въ особенности скажу я это о насъ духовныхъ, для которыхъ и физическій трудъ дёло не новое в неслучайное. Божіею Милостію я-нынь Архіепископъ, но въ своемъ дътствъ и юности и никогда не уклонился отъ труда, если онъ быль полезень. Я косиль на полё русскою косою не хуже добраго работника; я не чуждался брать въ руки грабли, работая ими рядомъ съ престъянами. Я молотиль хлабъ въ четыре цапа; зимой на простыхъ салазкахъ возняъ бълье на рѣку, помогая матери. И что же? Унванав ин меня такой трудъ? Такъ и васъ не унвзиль честный трудь на пользу общую и свою. Не дай Богь услышать мнъ когда-нибудь, чтобы кто-либо изъ васъ наняль для себя прислугу. Сами трудитесь, сами все делайте. Прежде всего трудитесь для своихъ детей, общивая ихъ, обмывая, ухаживая за нями, воспитыван ихъ. Но если нужда потребуеть, вы должны разделить. свой трудъ в на пользу общую, на пользу пріютскаго хозяйства: в въ кухні присмотріть в за воровами походить, в за огородомъ посліднть, в за чистотою поміншеній въ Пріюті—все это діло ваше. А мы съ своей стороны будемъ заботиться о томъ, чтобы было у васъ в тепло, в сытно, в уютно, чтобы на вы, на дітв ваши не испытывали недостатка на въ пищі на въ одежді. Не заботьтесь о роскоши в излишестві, чтобы не подать повода другимъ осуждать васъ.

Пусть почиваеть на Сиротскомъ Пріють нашемъ Вожіе благословеніе и да будеть во всемъ добрый достатокъ, а между вами миръ и любовь.

Наставительное слово Архипастыря было выслушано съ особенвымъ вниманіемъ, причемъ особенно поучительными представлялись для всёхъ черты изъ его трудовой жизни.

Во время обычной встречи, Высокопреосвященнейшій Владыка предложиль отслужить литію о почившемь основателе Пріюта, Архіспископе Амвросів, причемь всёхь предстоящихь просиль петь входящіе въ составь его песнопенія. Одушевленное пеніе, исторгнутое нав благодарныхь сердець облагодетельствованныхь, было особенно умилительно.

Посл'я этого Владыка занялся обозр'яніемъ больницы, домовъ общежитія, церковно-приходской школы, надворныхъ построекъ и богатыхъ угодій Пріюта. Обходя пом'ященія вдовъ и сиротъ, разм'ястившихся, по отд'яльнымъ семействамъ, Владыка подробно разспращивалъ о судьб'я каждаго и ободрялъ ихъ, даван на память каждому крестики и книжки религіозно-нравственнаго со-держанія. Учащієся въ школахъ Сиротскаго Пріюта дали отличные отв'яты своему Архипастырю, ч'ямъ особенно порадовали его.

Около 2 ч. дня на открытой веранд стараго пом'вщенія Пріюта гостепрівмнымъ попечителемъ г. Влеменовымъ была приготовлена трапеза, во время которой была провзнесена рѣчь проф. прот. Т. И. Буткевичемъ, какъ почетнымъ предсѣдателемъ Сиротскаго Пріюта.

#### Высокопреосвященнъйшій Владыко!

По Божественному велёнію, солице свётить исёмь: и богатымь и бёднымь, и праведникамь и грёшникамь, и знатнымь и простымь, и счастливцамь и сиротамь. Но часто бываеть въ природё, что взошедшее солице, по не оть него зависящимь обстоятельствамь, въ теченіе дня долгое времи бросаеть свои теплые лучи только на одну сторону неба, а другая сторона между тёмъ остается пасмурною, затягивается постепенно облаками; изъ этихъ облаковъ образуются тучи, слышатся раскаты грома. Но появляются лучи солица,—и тучи расходятся, раскаты грома прекращаются, природа оживаетъ и какъ-бы улыбается согрѣвшему ее солнышку... До сихъ поръ Вы осчастливиле своимъ посѣщеніемъ наши учебныя заведенія, радовали имъ монастыри, города и веси епархін. Сиротскій пріють лишь томился ожиданіемъ и чаяніями. Но нынѣшній день золотыми буквами запишется на скрижаляхъ сердца здѣсь призрѣваемыхъ вдовъ и сиротъ. Вѣдь и надъ ними собирались грозныя тучи и надъ ихъ головами раздавались раскаты грома. Теперь Вы среди нихъ; они Васъ видять и изъ устъ Вашихъ слышать благопопечительныя рѣчи. Теперь они знаютъ, что ихъ ние разгонять, не пошлють искать ночлежныхъ домовъ.

Нашъ спротскій пріють, какъ и всякое доброе христіанское дівло, съ самаго основанія своего является предметомъ пререканій: одни, по побужденіямь, о которыхь здісь не у міста говорить, осуждають его и поряцають его порядки; другіе радуются, воскищаются имъ, приходять отъ него въ восторгъ. Я помию, посътиль нашь пріють покойный Т. И. Филипповъ. его подробно, онъ сказалъ: "вы-духовные-люди богатые; мы, свётскіе, теперь завидуемъ п вашимъ прекраснымъ учебнымъ заведеніямъ, в вашимъ благотворительнымъ учрежденіямъ". Да, В-шій Владыка, мы-люди богатые; но-чьмь мы богаты?-Съ одной стороны любовію в благопопечительностію нашихъ Архинастырей, съ другой покорностію в исполнительностію ихъ воли со стороны подчиненнаго выв духовенства. При такомъ взавмоотношенів и такомъ взавмодів ствів — чего только нельзя сдівлать? Мы счастливы твиъ, что наши Архипастыри, проповъдники ученія Христа о любви въ ближнимъ, сами выходять изъ нашей среды; сами въ большинствъ случаевъ испытывали въ дътствъ горькую сиротскую долю, сами шли путемъ скорбей, лишеній, труда и бъдности. Вотъ почему нельзя найти ни одного православнаго епископа, который не считаль бы своею правственною облзанностію сердечно заботиться объ обезпеченія безпріютныхъ вдовъ в СВ ротъ...

Этоть пріють основань повойнымь Архіепископомъ Амвросіемъ. Такимъ образомъ Вамъ, В. В., приходится войти въ трудъ другого. Но такъ созидается все великое въ церкви Божіей — единеніемъ, любовію, общими силами при осъненіи благодати Бо-

жіей, а не разділеніемъ и соперничествомъ. Павель насаждаеть, Аполлосъ поливаетъ, а возращаетъ Богъ. Впрочемъ, отъ того, что не Вы положили основлије этому доброму делу, не уменьшатся Ваши труды и не умалится Ваши заслуги. Покойный Архипастырь прищель въ мысли объ учреждения приота уже въ последние годы своей жизни, когда силы его ослабвля, энеогія замітно падала. Да в времени было мало для выполнения великаго дела. Смерть положния вонецъ его заботамъ; а потому в неудввительно, если Вы, В. В., встретите здесь много недовонченнаго, невыполненнаго, или даже, быть можеть, и неправильно поставленнаго. Но если трудно полагать начало доброму делу, то еще трудиве сохранить его, продолжить, усовершить, довести до конца. Но мысль объ этомъ не смущала покойнаго Архипастыри. По вол'в Божіей, онъ предвидълъ въ духъ, кто будетъ его преемникомъ и продолжателемъ его благихъ начинаній; а потому сиъ и работаль, и умеръ спокойно.

Нынѣ Вы сами лично видите, В. В., какъ много выпадаеть на Вашу долю труда и заботь по благоустроенію здѣшнаго сиротскаго пріюта. Правда, среди духовенства Вы найдете не мало лицъ, которыя съ любовію, преданностію и безкорыстіємъ будутъ выполнать всѣ Ваши Архипастырскія указанія и предначинанія. Но это только въ самой незначительной мърѣ можетъ облегчить Ваши личные труды и Ваши тажелыи заботы.

Върьте же, В. В., что всъ вдъсь прасутствующіе, какъ одниъ человъкъ, въ настоящую минуту, отъ всего сердца воздыхають по Господу: да сохранить Онъ Васъ въ добромъ здравія и кръпкихъ силахъ для блага всей Харьковской епархів вообще в нашего сиротскаго пріюта въ частности на многія и многія льта!

Послѣ этого членомъ комитета свищ. университетсв. церкви о. Іоанномъ Иннововымъ было сказано слъдующее заздравное слово Владыкѣ:

Высовопреосвищеннъй шій Владыка,

Милостивъйшій нашъ Архипастырь и Отецъ!

Влагословенъ Господь Богъ, благоустроившій путь Вашъ въ это пристанище и кровъ вдовъ, колыбель и мѣсто дѣтства сиротъ—дѣтей. Истинно этотъ день, его эсе сотвори Господъ, есть счастливъй-шій и до слезъ радостный въ жизни призрѣваемыхъ этого убѣжища.

Давно уже вдовы в дічти ждали Васъ, Владыво, съ любовью въ сердців и съ благословеніемъ на устакъ, чтобы разділить съ Вами вмістів молитву, услышать отъ Васъ слово назиданія и утівшенія за получить Ваше святительское благословеніе.

И вотъ въ сей день желаніе ихъ исполнилось и сердца ихъобрадованы.

Мы глубово убъждены, что своимъ посъщениемъ Вы внесли въ ихъ душу лучъ свъта и отрады, оживиля и возвысили ихъ въ правственномъ отношенів, вибловли въ ихъ лушу духъ благочестія в страха Божія. А какъ это многоцівню для обездоленныхъ, лавно не выдавшихъ свъта радости и наслажденія жизнію въ своей тажкой в горькой дол'в! Мы не можемъ принять на себя быть истолкователемъ чувствованій, наполниющехъ сердца вдовъ; ихъ сердца-глубины, единому Сердцевъдцу отврытыя; но знаемъ, чточувствованій этихъ много, и что молитвенный пламень сихъ сердецъ возвосится о Васъ въ Богу и горить предъ Его престоломъ за Вашу отеческую любовь къ нимъ. А эта любовь Ваша къ вдовамъ в сиротамъ намъ извъстна. Освъдомившись о состояния Епархіальнаго Сиротскаго Пріюта. Вы порадовались \*), что въ Богодарованной Вамъ епархів есть милосердый дома, который поддерживаеть и упованваеть вдовыю старость, воспитываеть в приграваеть сиротающую юность. По глубокому сочувствою въ такому великому христіанскому учрежденію Вы, Владыко, выразвля готовность поддерживать его, что доказаля самымъ деломъ, принесши въ даръ Пріюту свою лепту.

Благодаримъ Господа Бога, даровавшаго Васъ намъ кавъ Архипастыря по сердцу нашему и радуемся, что сбылось завѣтное желаніе приснопамятнаго основателя Пріюта, въ Бозѣ почивающаго
Архіепископа Амвросія, который при жизни своей предрекалъ
быть Вамъ ему пріемникомъ и продолжателемъ его неусыпныхъ
заботь о сиротахъ ввѣреннаго Вамъ духовенства. Вѣримъ, что
приснопамятный основатель этого пріюта сорадуется нашей радости
изъ премірныхъ обителей, потому что любимое его дѣтище, имъ
насажденное, но не окрѣпшее, подъ Вашимъ мудрымъ и любвеобильнымъ руководствомъ будетъ развиваться и укрѣпляться, впроцвѣтетъ какъ многовѣтвистое и многоплодное древо.

Да возрадуется же в Вашъ духъ, Боговзбранный нашъ благостнъйшій Отецъ и Архипастырь! За Вашу любовь въ беззащитнымъ вдовамъ и безпріютнымъ соротамъ будетъ Вамъ награда на небесахъ и память о Васъ пройдеть изъ рода въ родъ. Своею святительскою десницею Вы утираете много горькихъ слезъ съ озабоченныхъ и печальныхъ лицъ матерей; своею любовію Вы вливаете много утьшенія въ ихъ скорбныя сердца.

<sup>\*)</sup> На отчеть за 1902 г. о состоянів Сирот. Пріюта послідовала резолюція. Его Высокопреосвященства: "Читаль и порадовался".

Заканчивая свою рёчь, я позволю себь отъ лица комитета обратиться къ Вамъ съ смиреннъйшею просьбою. Высокопреосвященнъйшій Владыко! Примите и насъ, Вашихъ недостойныхъ сора ботниковъ въ любовь Вашу,—подъ руководство, умудренное годами и опытомъ, твердое, примодушное и въ самой строгости своей благосердое. Мы же, всею душею и сердцемъ отдаваясь Вамъ въ полное сыновное послушаніе, всегда будемъ молить Господа Бога, да подастъ Онъ Вамъ силы къ укрѣпленію и развитію этого учрежденія въ примъръ другимъ, и да продлить Онъ лѣта Вашей жизни на многіе и многіе годы на пользу Св. Церкви и Отечества.

Выслушавъ вышеприведенные слова, Высокопреосвищеннъйшій Архіепископъ Арсеній удостовль провозглашенія здоровья прот. Т. И. Буткевичу, попечителю Клеименову, предсъдателю пріюта прот. Петру Тимовееву, всъмъ членамъ комитета и присутствовавшимъ, причемъ выразилъ желаніе, чтобы въ скоромъ времени всъ лица, соприкосновенные съ дълами пріюта собрались подъ его предсъдательствомъ для обсужденія вопросовъ о дальнъйшемъ благоустройствъ Епархіальнаго сиротскаго пріюта.

Въ 4 часу веч. Владыка отбылъ въ Харьковъ и оттуда на свою дачу "Всесвятское".

- Неточность въ метрических записяхь. Часто цервовные причты бывають лишены возможности правильно и точно вести метрическія книги, вслідствіе того, что въ паспортахъ, которыми оне пользуются при этомъ, заключаются очень неполныя в неточныя свёденія о званія владельцевь пхъ, семейномъ положенія и т. д. Поэтому Высокопреосвященнымъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ сдёлано распоряжение поепархів, чтобы записи эти велись болве тщательнымъ образомъ. Но такъ какъ последнія зависять оть неполныхъ п неточныхъ сведеній въ паспортахъ, то по просьбе Владыки и. д. Губернатора С. Н. Гербель предписаль ивщанскимь и ремесленнымь управамь, а также и волостнымъ правленіямъ вносить въ выдаваемые паспорты о лицахъ женатыхъ-въ какомъ бракъ они состоятъ, обозначая при этомъ имена ихъ женъ и другихъ членовъ семьи, о вдовицахъ и вдовахъ-вмена покойныхъ мужей и женъ и послъ какого брака они овдовъли.
- Отзыва профессора консерваторіи о пъніи церковно-приходской школы села Гавриловки. Редавція "Южнаго Кр." получила интересное письмо, характеризующее постановку преподаванія церковнаго пінія въ одной изъ нашихъ церковно-приходскихъшколъ. Вотъ содержаніе этого письма.

м. г., г. редакторъ! Прошу васъ помъстить въ вашей уважаемой газетъ слъдующее сообщение.

Недавно и прійхалъ погостить въ моей родной сестрів въ Изюмскій уйздъ. Въ дені Св. Тронцы пойхалъ и въ обіднів въ сосіднее село Гавриловку, гді былъ пораженъ стройнымъ хорошимъ півнемъ хора. Узналъ и что поетъ хоръ церковно-приходской школы, гді служитъ преподавателемъ дъяконъ містной Архангело-Гавриловской церкви — Алексій Сліпцовъ, занимающійся очень ревностно и безвозмездно, кромі научныхъ предметовъ, и преподаваніемъ школьнаго и хорового півнія.

Спросивъ разръшенія отца дьякона, и на другой день повхаль въ Гавриловку, имъя въ виду послушать пъніе учениковъ школы въ полномъ составъ и на мъсть ближе познакомиться съ методой преподаванія пънія о. дьякономъ и степенью познанія учениковъ

Я пришель въ восторть отъ простой и понятной системы преподаванія пінія о. дьякономъ Алексвемъ Слівпровымъ и отъ знанія учениковъ: каждый голось знаеть свой ключь, поеть віврно ступени гаммы въ разбивку, знаеть хорошо размірть и элементарныя свідьнія, назначеніе каммертона, и въ какомъ тонів они поють.

Я выразиль свое удовольствие преподавателю школы о. дьякону и его ученикамъ и, печатая это заявление, я имъль цълью обратить всеобщее внимание лицъ, интересующихся правильной постановкой хорового церковнаго пъния въ селахъ, на постановку дъла въ Архангело-Гаврииловской церкви.

Желательно было бы, чтобы лица, стоящія во глав'я сов'ятовъ церковно-приходскихъ школъ, ноощряли преподавателей, подобныхъ вышеупоминутому дьякону, къ такой работ'я и ставили бы нхъ въ прим'яръ другимъ учителямъ, иногда занимающимся преподаваніемъ п'янія спустя рукава.

Съ истиннымъ уваженіемъ им'яю честь быть бывшій профессоръ С.-Петербургской консерваторів *Александръ Ивановичь Рубець*.

28-го мая 1903 года.

#### ПАМЯТИ О. Д. КОРНИЛЬЕВА.

24 іюля в. г. въ мёстномъ храмёсл. Заводянки были отслужены заупокойная литургія в панихида по недавно скончавшемся священник в этой слоб. Димитріи Андреевич Корнильев в. Последній умеръ вдали отъ ввітреннаго ему прихода, въ гор. Волчанск в. Смерть его для Заводянъ была совершенной неожиданностью, хотя в последовала отъ недуга тяжкаго и продолжительнаго — чахотки. Покойный Д. А. не хотель поддаваться болізни и до последняго дня оста-

вался на ногахъ. Такое удивительное самообладание и села води обманули даже близкихъ къ нему людей, которые скоръй надъились на полное его выздоровление, нежели ожидали преждевременной его кончины.

Отличетельными чертами характера покойнаго Д. А. всегда были: прямота, гуманность, отзывчивость, хлебосольство и щедрость. -видуван отношениях это быль человых далеко незаурялный. Попавъ со школьной скамьи въ глухое село, отдаленное отъвсвять культурныхъ центровъ, онъ не опустился, не погрязъ въ тонъ житейскихъ мелочей, дризгъ и разсчетовъ, какъ это за частую случается съ другими въ его положения,-- нътъ, онъ съ первыхъ же шаговъ своей самостоятельно жизни поставиль между прочимъ себъ задачей восполнение пробъловъ семинарскаго образованія путемъ чтенія научныхъ внигъ в журналовъ. Запросы духа у него всегда были на первомъ планъ. Но интересовался онъ не одними богословскими сочинениями и вообще не только твиъ. что входило въ кругъ примыхъ его настырскихъ обязанностей, но в многими другими отраслями знаній в всякими открытіями в новостями въ области наувъ и литературы. Въ последние годы особенно занимали его успъхи электротехники. Въ кабинетъ у него всегда можно было видеть те или другіс физическіе приборы и брошюры по вопросамъ этой прикладной науки.

Онъ постоянно и много читалъ; изучалъ нъмецкій языкъ. Послъ его смерти осталась довольно большая и цънная библіотека.

Кром'в того, повойный Д. А. не мало путешествоваль по Россіи отчасти въ видахъ поправленія своего слабаго здоровья, но больше для обогащенія познаніями своего св'ятлаго пытливаго ума. А въ 1900 году, вм'яст'в съ издателемъ временно превратившаго свое существованіе журнала "Мпрный Трудъ" А. В Ветуховымъ, онъ предпринялъ по'яздку за границу и пос'ятилъ вс'я столицы и др. зам'я чательные города западной Европы. Съ особеннымъ удовольствіемъ онъ вспоминалъ о своемъ пребываніи въ В'явъ, Париж'я в Венепіи.

Умеръ Д. А почти юношей, на 31 году жизни. Немного лътъ продолжалось его общественное служение, но не смотря на это, онъ много сдълалъ для своего недавно отврытаго прихода, глъ онъ былъ первымъ священникомъ и гдъ много пришлось положить ему труда по приведению въ порядокъ новоустроенной церкви. Но главнымъ памятникомъ его кипучей дъятельности является мъстное церковно-приходское училище, богато мебелированное, свътлое, просторное, одно изъ самыхъ лучшихъ въ увздъ.

Это училище повойный выстроиль на лично имъ изысканныя средства.

На панихиду събхались въ Заводянскій храмъ священники ближайшихъ селъ и, несмотря на будничный день и горячую страдную пору, собралось довольно много осиротівшихъ прихожанъ.

Память покойнаго почтили задушенными різчіми містный благочинный священникь с. Миханль Согинь и окружный духовникь свящ. с. Николай Касьяновъ.

Почти всв присутствовавшіе на панихидв плавали.

Въчная память тебъ, отзывчивый гуманный человъвъ, добрый настырь и другъ! Eor. E—cкiй.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ

### . Поступили въ продажу слъдующія вишти священими Серапіона Врояковскаго:

Сборника поученій на вст воскресные и праздничные дни. Цвна 1 р., съ пересылкой 1 руб. 25 к.

Спупника пастыря. Сборникъ статей и замътокъ по вопросамь пастрыскаго служения. Выпускъ I. Цъна 80 к., съ пересылкой 1 руб.

За втру и противт лисевтрія Сборникъ бестав, очерковъ, разсказовъ и стихотвореній. Назидательная книга для семьи, школы и витбогослужебныхъ собестадованій. Цта 80 к, съ пересылкой 1 руб.

Очерки и разсказы Для школъ, народнаго чтенія и войскъ. Ціна 80 к., съ пересылкой 1 руб.

Початается новая, весьма полезная и необходимая для каждаго пастыря настольная кивга.

Поученія и рючи на разные случан. Сборникъ, обнимающій собою всъ случан пастырской практики и церковно приходскаго учительства.

Отвывы печати: «Сбор поученій» должень быть поставлень въ ряду лучшихь современныхъ проповъдей для простыхъ слушателей. Особенность поученій ихъ жизненость и назидательность. Каждое поученіе слово краткое, живое и отйственное. Темы поученій практически современнаго характера. Слогъ легкій, языкъ простой в понятный, изложеніе литературное. «Спутникъ пастыря» представляєть собраніе прекрасныхъ, живыхъ и по содержанію и по языку, практическихъ и полезныхъ для пастырской практики статей. Другія книги свящ. Брояковскаго также занимательны, назидательны и поучительны. Поэгому ихъ смёло можно рекомендовать пастырямъ для чтенія дома, въ храмѣ, при виѣбогослужебныхъ собесѣдованіяхъ, а также для библіотекъ церковныхъ, школьныхъ, полковыхъ и народныхъ. (См. "Церк. Въд." № 41, 1901 г. "Кіев. Епар. Вѣд." № 12, 1901 г. и № 2 й 1903 г. "Богослов библіограф. Лист." Марть—Апр. 1901 г. и мн. др. изд.).

Выписывать на наличныя и наложнымъ платежемъ по адресу.

Ст. Попельня, Кіев. губ. свящ. С. Брояковскому.

## **BPATIE-XPNCTIAHE!**

Въ задачахъ и цвляхъ Успенскаго Попечительства сейчасъ выдвигаются слъдующія вужды прихода (обоснователемъ котораго былъ прославленный чудесами и исцъленями Преподобный Отецъ Трифонъ, род. 1543 г., ум. 1613, 70 л.): ремонто стараго храма въ честь Успенія Божіей Матера; обновление всей ветхой утвари; покупка новыхъ богослужебных книго, взамънъ истрепавшихся, неотложное, расширение школы, и, въ цъляхъ развитія мелкой обработывающей кустарной промышленности среди населенія въ виду печальныхъ экономическихъ условій прихода—постройка особой новой ремесленной школы.

Горы, камень, известь, песокъ, глина—вотъ условія земледѣлія нашего крестьянства. Среди такого печальнаго земледѣльческаго положенія, населеніе наше естественно совсѣмъ не можетъ, по бѣдности, удовлетворить вышеупомянутыхъ нуждъ Попечительства.

Братіе христіане! если на ваше сердце падаеть желаніе оказать истинно-христіанскую помощь въ нуждё, то, воть эта нужда — она передъ ваши. Върьте, за благое дъяніе и даръ, какой вы пришлете Попечительству, рука ваша не оскудъеть: Сердцевъдецъ Богъ вознаградить васъ сторицею. Мы же будемъ возносить за васъ молитвы при каждомъ служении литургии.

Пожертвованія просимъ адресовать: г. Пермь, Церковно-Приходскому Попечительству села Успенскаго, Пермскаго увада.

#### ХУДОЖЕСТВЕННАЯ

### MROHOCTACHAS M MOSOLOTHAS

**MACTEPCKAЯ** 

# Алекстья Петровича ПЕТРОВА съ С-ми

——» Существуетъ съ 1869 года. «——

*МОСКВА, 1-я Мёщанская, домъ № 98.* ПРИНИМАЮТСЯ ЗАКАЗЫ

НА ХУДОЖЕОТВЕННО-РЪЗНЫЯ, ЖИВОПИОНЫЯ и ИКОНОПИОНЫЯ РАБОТЫ,

какъ-то: Церковные жкосотаси (и военно-походные) въ разних отрого видержанних стиляхъ, мѣстные и запрестольные кіоти, балдахини надъ престолами. г робинци подъ плащаницу, запрестольные крести к ражи съ тумбами, крести оъ предотоящим съ рѣзной горой, аналок, престоли, жертвенник, свѣчные жиние к зерцали для присутственныхъ мѣстъ,

А ТАКЖЕ ПРОИЗВОДИТСЯ РЕСТАВРАЦІЯ .КОНОСТАСОВЪ, ИКОНЪ, ВНУТРЕННЕЙ и НАРУЖНОЙ ЖИВОПИСИ ВЪ ХРАМАХЪ и пр. И ЗОЛОЧЕНІЕ ГЛАВЪ и КРЕСТОВЪ.

Рисунки, смёты и чертежи высылаются по первому требованію.

# ФАБРИКАНТЪ ЦЕРКОВНОЙ УТВАРИ

ТОРГОВАГО ДОМА

# АНДРЕЯ ЗАХРЯПИНА СЫНОВЬЯ.

Имъю честь довести до свъдънія г.г. покупателей въ нашихъ магазинахъ.

I.

#### Въ Москвѣ

Никольская ул., верхніе торговые ряды № 82, 155, 156, 227, 228, 229. II.

#### Въ г. Воронежѣ

Московская ул., противъ Духовной Консисторіи. Магазинъ открытъ съ 1-го октября 1902 г.

III.

Въ приаркахъ Нижегородской по шоссъ противъ филовъ. Въ Вологиъ и Ро-

стовѣ Ярославской губ.

Всегда имѣется полный и большой выборъ всей церковной утвари пучшаго издѣлія, художественной работы, собственной фабрики, всевозможныхъ размѣровъ и рисунковъ какъ-то: паникадила, люстры, подсвѣчники, лампады, хоругви, запрестольныя иконы, евангелія, иресты, сосуды, ковчеги, вѣнцы, металлическія свѣчи, чаши водосвятныя, плащаницы, гробницы, иконы, парча для облаченіи и пр. и пр., также имѣются и серебряныя вещи 840, а также принимаются заказы на всевозможную церковную утварь, металлическія, такъ равно и серебряныя 840 и ризы на иконы, одежды на престолъ и жертвенники, царскія двери, кресты на главы, и рѣшетки по солеѣ и пр. и пр., какъ лично, также и заочно, посредствомъ переписки.

По требованію при заказт, Торговый Домъ высылаеть сміты и рисунки, а также въ случат надобности высылается довъренный, для лич-

ныхъ переговоровъ и принятія заказа.

Принимаются всякаго рода починки и ремонтированіе старых в вещей церковной утвари золоченіе и серебреніе исполняются въ точности безъ замедленія.

Цаны на церковную утварь существують одинаковыя какъ въ Московскомъ магазина, также въ Воронежскомъ магазина и ярмаркахъ.

При заказћ и покупкћ товаровъ для небогатыхъ храмовъ, дълается

разсрочка въ платежъ.

Фабрика наша существуеть болые 50 лыть и имыеть при себы около 500 человымы мастеровы, благодаря лучшаго производства вырабатываемых вы ней предметовь и усовершенствованія, всыми необходимыми средствами, для выработки церковной утвари, скораго и аккуратнаго исполненія заказовы, пріобрыла самый громадный кругь г.г. покупателей и заказчиковы. Фабрика и главная контора вы г. Переяславлы Заслыскомы Влад, губ.

При выпискъ товаровъ, просимъ обозначать адресъ, чрезъ кого посылать товаръ, по жельзной дорогъ, до какой станціи, или чрезъ кон-

тору и адресъ почтовый.

Пьстимъ себя надеждою, что Вы не оставите насъ своимъ благосилоннымъ вниманіемъ, а также и посъщеніемъ нашихъ магазиновъ въ Москвъ и гор. Воронежъ.

Торговый Домъ Андрея Захряпина С-вья.

# листокъ

LXH

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Наставленіе причастинкамъ.—Височайшая награда.—Списовъ лицъ, кониъ за заслуги по духовному в'ядомству преподано благословеніе Сватійшаго Синода.—Опреділеніе Сватійшаго Синода о введенія програмиъ учебнихь предметовъ для школь церковнаго в'ядомства.—Распоряженіе Епархіальнаго начальства 1) о распространенія наздаваемихъ Синодальною типографіею листковъ рестиковъю-вравственнаго содержанія и металлическихъ крестиковъ, 2) изданія "Почаєвскій Листовъ" и 3) о объ освобожденію оть гербоваго сбора видовъ на жительство, отпускнихъ билетовъ и прошеній о нихъ.—Отъ Харьковскаго Епархіальнаго училища. Оспесних правила о снабженія церквей Харьковской епархія просфорами.—Списки лицъ, служащихъ въ Харьковскомъ, Купянскомъ, Сумскомъ духовнихъ училищахъ за 1902—1903 уч. г. —Епархіальния изв'ященія.—Гроений суль Божій надъ хулителемь преп. Серафима Саровскаго.—Изв'ястія и зам'ятки.—Объявленія.

#### НАСТАВЛЕНІЕ ПРИЧАСТНИКАМЪ \*).

#### 1) Какъ готовиться къ св. Причащенію.

Правила Святыхъ Отецъ, взложенныя въ нашемъ служебниев повелввають христіанамъ цёлую седмицу предъ причастіемъ говіть, то есть ежедневно ходить на всё церковныя службы и пребывать въ пості в воздержанів. Такъ в должно всполнять въ Великомъ Посту, когда живещь въ домі твоемъ.

Но если ты примель исповедываться и причащаться въ далекую обитель, то вмёсто седмичнаго говенія тебе вмёняются труды, понесенные во время пути. Однако и здёсь не забывай, что написано въ св. Вибліи: "Сынъ мой, если ты приступаешь служить Господу Богу, то приготовь душу твою" (Сирах. 2, 1). Старайся хотя три дня быть на всёхъ службахъ и уже непременно выстоять всё службы хотя бы одного дня, то есть вечерню, утреню и литургію; приступать же къ причастію, не бывши у вечерни или у всенощной, воспрещено святыми правилами и бываеть то причастіе во осужденіе, а не въ пользу. Кромё вечерни должно прослушать и правило ко Святому Причащенію—три канона и акаейсть, а напиче внимать молитвамъ ко святому причащенію.

<sup>\*)</sup> Почаснскій листовъ № 88.

Вто грамотенъ и можетъ купить себя молитвословъ, тотъ хорошо сдълаетъ, если прочитаетъ эти молитвы самъ после вечерни въ церкви или предъ отходомъ во сну.

- 2) Какъ подходить въ св. чашт Причащенія.
- 1) Когда подходишь во святой чашь, устреми свои мысли ко Господу, призывай Его со смиреніемь, чтобы Онь благоводиль войти вь твою душу и очистиль теби оть греховь твоихь.
- 2) Стой прямо, сложивъ руки твои на груди, но не крестись, подходя въ причастію и отходя, дабы не опроквнуть рукой святую чашу.
- з) Говори вслухъ твое имя, когда спросять, ясно, чтобы слышаль священникъ. Говори настоящее твое, имя, которое дано тебъ во святомъ крещеніи въ честь Святаго Угодника Божія, а не коверкай своего вмени; не говори: Грицко, или Гапка, или Евка; такъ не назывались святые, въ честь которыхъ крестили тебя, но говори правильно: Григорій, или Агавія, или Евдокія. Стыдно даже малому дитяти не знать своего имени. Христіанинъ долженъ ежедневно молиться своему Святому: какъ-же онъ будетъ призывать его, если и назвать его не умъетъ? Если тебя привыкли называть польскимъ именемъ, какого нътъ въ православной въръ, напримъръ, Францизска или Терезы, то пойди къ свищеннику своему и проси его найти въ метрикахъ свое настоящее христіанское имя, съ которымъ ты крещенъ и этимъ именемъ называйся.
- 4) Принявъ святое причастіе, цёлуй чашу внизу, но не цёлуй руку священника или архіерея, пока ты не запиль святаго причастія, и до тёхъ поръ не твори земныхъ поклоновъ, не харкай и не плюй.
- 5) Посл'в причащенія и литургін не уходи изъ церкви, а слушай, какъ будуть читать благодарственныя молитвы, и отъ всего сердца благодари Господа, долготерп'ввшаго къ твоимъ гр'яхамъ и не отринувшаго тебя отъ причащенія Его святыхъ таинъ.

#### Высочайшая награда.

Государь Имивраторъ, по всеподданнъйшему довладу Синодальнаго Оберъ-Провурора, согласно опредъленію Святьйшаго Синода, Всемилостивъйше соизволилъ, 25-го іюля 1903 г., на награжденіе, за 10-лѣтніе труды по народному образованію, серебряною медалью съ надписмо "за усердіе", для ношенія на груди, на Александровской лентт діявона Цимитрієвской церкви гор. Харькова Алексія Брайловскаго.

# ·Списовъ лицъ, кониъ за заслуги по духовному вёдомству преподано благословеніе Святійшаго Синода.

Опредъленіемъ отъ 7—19 февраля 1903 года за Ж 711 преподано благословеніе Святьйшаго Синода, безъ грамоть, въ Харьковской епархіи: мъщанвну Алексью Мигелю, врестьянину Василію Кононенко и дворянкъ Александръ Климовой.

#### Опредъленіе Святьйшаго Синода.

Опредъленіемъ Святвйшаго Свнода отъ 20—27 мая сего 1903 года за № 2318 постановлено: составленныя Училищнымъ Совътомъ при Святвйшемъ Синодъ программы учебныхъ предметовъ для школъ: а) церковно-приходскихъ, б) второклассныхъ и в) церковно-учительскихъ утвердить и ввести ихъ въ употребленіе въ названныхъ школахъ, въ видъ опыта на шестъ лѣтъ, съ предоставленіемъ епархіальнымъ училищнымъ совътамъ, въ случаъ, если программы эти гдъ-либо, по мъстнымъ условіямъ или другимъ уважительнымъ причинамъ, окажутся въ чемъ-либо невыполнямы, съ разръшенія мъстнаго епархіальнаго преосвященнаго, входить съ ходатайствами въ Училищный при Святъйшемъ Синодъ Совъть объ измъненіи оныхъ.

#### Распоряженію Епархіальнаго начальства

о распространенія 1) надаваеных Синодальною типографією листовъ религіозно-нравственнаго содержанія и металлических крестиковъ, 2) изданія "Почаевскій листовъ" и 3) объ освобожденію отъ гербоваго сбора видовъ на жительство и отпускныхъ билетовъ.

I.

Харьковская Духовная Консисторія, съ утвержденія Его Высокопреосвященства, доводить до свёдёнія духовенства Харьковской епархім следующее: Управленіе Московской Синодальной типографіи отношеніемъ, отъ 30 іюня 1903 года за № 11681, сообщило Харьковской Духовной Консисторіи, что Московская Синодальная типографія въ настоящее время приступила къ изданію "Листковъ"

вля назниательнаго в душеспасительнаго чтенія православнаго русскаго народа. Содержание "Листковъ" заключается въ жизнеописанін чтимыхъ Православною Перковію святыхъ, въ объясновів Св. Писанія, перковныхъ службъ и песнопеній и въ другихъ полевинъ и правоучительных свёдёніяхь, взложенных просинкъ и доступнымъ понаманію авыкомъ. Много "Листковъ" уже вышло взъ печати и продается по следующимъ пенамъ: 1 экз.-2 коп. 25 эвз. -35 коп., 50 эвз. - 70 коп. и 100 экз. 1 р. 40 к. Постепенно будуть выпускаемы еще новые "Листки" разнообразнъйшаго содержанія. Кром'в того, при типографіи открыто штамповальнов отивление или изготовления металлических тельных врестивовь. Крестики изготовляются по рисункамъ, исполненнымъ по выбору и заказу самой типографів въ разнообразных видахъ и формахъ. При на указаны въ особомъ каталогь. При чемъ управление типографіи препроводило въ Консисторію нісколько экземпляровъ "Листковъ" и крестиковъ, съ просьбою оказать свое содъйствие къ распространенію таковыхъ среде епархів чрезъ посредство настоятелей церквей и монастырей, присовокупивь, что эти лица,.. посъщая Консисторію по дъзамъ службы, могуть непосредсвенно ознакомиться какъ съ "Листками", такъ и съ крестиками, равнымъобразомъ и съ условіемъ пріобрівтенія ихъ. О чемъ и объявляется духовенству Харьковской епархів въ свёдёнію.

II.

Его Преосвященство, Преосвященнъйшій Антоній, Епископъ Вольнскій в Житомірскій, обратился въ нашему Владыкъ, Высокопреосвященнъйшему Арсенію, со следующимъ письмомъ:

#### Ваше Высовопрессващенетво,

#### Милостивый Архипастырь.

При Свято-Успенской Почаевской Лаврв и на ея исключетельно средства, съ 1887 года издается "Почаевскій Листокъ", имъющій своею цілію доставить православному русскому народу общедоступное, занимательное и назидательное чтеніе, понятное и простолюдину. Запросъ на такого рода духовныя изданія, какъ-"Почаевскій Листокъ", среди простого русскаго народа годъ отъгода растеть, и священники, настоятели православныхъ приходовъ, нерідко затрудняются тімъ, какъ бы норазнообразнію ипошире удовлетворить духовнымь потребностамь споихъ насомыхъчрезъ чтеніе имъ или предложеніе въ прочтенію чего-либо понятнаго в назидательнаго. "Почаевскій Листокъ", заключая въ каждомъ отдільномъ выпускі одну или нісколько вполи законченныхъ статей, согласныхъ съ духомъ Евангельскаго ученія, съ жизнію святыхъ отцовъ и учителей Церкви, идетъ тімъ самымъ на встрічу духовнымъ потребностямъ простого русскаго народа.

Препровождая при семъ на Архипастырское благоусмотрѣніе Вашего Высокопреосвященства нѣсколько ЖМ "Почаевскаго Листка" за минувшій и настоящій годы, имѣю честь почтительнѣйше просить Ваше Высокопреосвященство, не признано ли будеть полезнымъ рекомендовать "Почаевскій Листокъ" \*) вниманію духовенства ввѣренной Вашему Высокопреосвященству опархів для церковно-приходскихъ библіотекъ, какъ душеполезное чтеніе, доступное пониманію простого русскаго народа.

Поручая себя святымъ молитвамъ Вашимъ, съ сыновнимъ почтеніемъ в преданностію, имъю честь быть Вашего Высокопреосвященства покорнъёшій послушникъ Епископъ Антоній.

На подлинномъ резолюція Его Высокопреосвищенства 9 августа 1908 года послідовала между прочимъ такая: "Дібло весьма полезное и достойное одобренія; рекомендую для выписки духовенству и школамъ для распространенія въ народів.

#### III.

Въ алфавитномъ перечнѣ бумагь, актовъ и документовъ, подлежащихъ гербовому сбору и изъятыхъ отъ него, составленномъ на основания ст. 10 Высочайши утвержденнаго 10 июня 1900 г. Устава о гербовомъ сборѣ (приложен. къ отд. 1 Собр. узак. и распоряженій Прав. за 1902 г., № 73, ст. 759) изложено (№ 258, У, п. 11): прошенія по дѣламъ, касающимся видовъ на жительство (кромѣ заграничныхъ паспортовъ) и отсрочекъ по онымъ, а равно (№ 212) отпускные билеты, выдаваемые яри увольненіи въ отпускъ лицъ, состоящихъ на государственной службѣ, военной, морской и гражданской, какъ пользующихся правами оной, такъ и вольнонаемныхъ, отъ гербоваго сбора изъяты (75 ст. п. 3 Уст. о гербовомъ сборѣ).

О чемъ Харьковская Духовная Консисторія, на основанін своего опредвленія, утвержденнаго Его Высокопреосвященствомъ 9 августа н. г., и сообщаеть въ свёдёнію епархіальнаго духовенства.

<sup>\*)</sup> Примеч. "Почаевскій Листокъ" еженедільное взданіе, выходящее по воскресеньних ва виді листав ва 4 страняци и содержащее ва себі одну или нівоскалько назидательних статей. Ціна годовому изданію бесь пересылки 1 р., съ пересылкой 1 р. 50 к. Адресь: ва міст. Почаева Волинской губ, ва Редакцію Лючаевскаго листа.

#### Оть Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта.

При Зміевской соборной (мужской) церковно-приходской школівсостовть вакантною должность учителя—регента; къ занятію этой должности приглашается лицо, способное управлять церковнымъ коромъ, преимущественно изъ окончившихъ курсъ въ духовной семинарів. Условія службы: 40 руб. въ місяцъ при готовой въ школів квартирів. Могутъ быть и частные доходы за півніе кора при совершеніи требъ.

#### Отъ Совъта Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища.

Совъть училища съ чувствомъ глубочайшей благодарности доводить до свъдънія духовенства Харьковской Епархіи, что Его-Высокопреосващенство, Высокопреосващеннъйшій Арсеній, Архіевископъ Харьковскій и Ахтырскій, соизволиль пожертвовать вы пользу училища двъ 4°/0 Государственныхъ ренты по 100 руб. каждая съ тъмъ, чтобы проценты съ пожертвованнаго капитала ежегодно выдавались одной изъ бъднъйшихъ воспитанницъ училища, оканчивающихъ курсъ.

# ДОПОЛНИТЕЛЬНЫЯ ПРАВИЛА

#### о снабженіи церквей Харьковской епархіи просфорами.

§ 1. На основаніи 2 пункт. ст. 1617 уст. общ. призрѣнія т. XIII св. закон. по прод. 1868 г. къ средствамъ призрѣнія—общамъ для всего служащаго при церквахъ духовенства отнесено: опредѣленіе вдовъ и сиротъ женскаго пола въ просфорни. Въ указѣ Св. Синода отъ 26 іюня 1867 года сказано, что вдовы и сироты не молодыхъ лѣтъ опредѣлаются въ просфорницы при церквахъ. А потому при всѣхъ церквахъ епархіи должны быть просфорницами вдовы и не молодыхъ лѣтъ дѣвицы, сироты священно-церковнослужителей, неукоризненнаго поведенія.

*Примичание*. Вопросъ о возрастѣ свроть дѣввцъ, дающемъ вмъ право зачать просфорническую должность, въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ предоставляется рѣшать Попечвтельству.

§ 2. Когда при церкви освобождается мъсто просфорницы, причтъ вмъстъ съ старостой избираютъ новую просфорницу изъ вдовъ или сиротъ духовнаго званія, живущихъ или въ самомъприходъ, или вблизи его, составляеть акть избранія и представ—

ляеть таковой м'встному Благочинному; Благочинный акть вм'вст'в съ св'ядніями о л'втахъ, поведенія и семейномъ и имущественномъ положеніи взбранной представляеть въ Епархіальное Попечительство, которое в ходатайствуеть предъ Преосвященнымъ объутвержденіи новой просфорницы.

Примъчаніе. При составленія акта избранія просфорницы, въ немъ необходимо обозначать следующее: время составленія акта, причины избранія просфорницы, точное определеніе лица, избираемаго на просфорническую должность в полное прописаніе условій, на которыхъ состоялось соглашеніе причта в старосты съ вабираемой просфорницей, именно: какое годовое вознаграждение назначается просфорниць за печеніе служебных просфорь, будеть ли мука пріобрётаться старостой на перковныя деньги, чли же церковь будеть уплачивать просформица стоимость муки деньгами н въ какомъ именно количествъ, на какихъ условіяхъ просфорница будеть доставлять церкви просфоры, продаваемыя посл'яднею богомольцамъ. Самый актъ избранія подписывается обязательно встин членами причта, церковнымъ старостой и избранной просфорницей; правильность избранія и нравственная правоспособность избранной свидетельствуется на самомъ акте местнымъ Благочиннымъ.

- § 3. Если въ приходъ или вблизи его не окажется вдовъ или сиротъ духовнаго званія, правоспособныхъ къ занятію просфорнической должности, причтъ чрезъ Благочиннаго, немедленно доносить объ этомъ Епархіальному Попечительству, которое публикуетъ въ мъстномъ епархіальномъ органъ о вакантномъ мъстъ, принимаетъ прошенія отъ желающихъ занять его и представляетъ достойное лицо на утвержденіе Епархіальнаго Архіерея.
- § 4. Мѣста просфорницъ, объявленныя Попечительствомъ вавантными, остаются таковыми не долѣе шести мѣсяцевъ со времени опубликованія, послѣ чего Попечительство предоставляеть причтамъ и старостамъ входить въ соглашеніе о доставкѣ просфоръ съ кѣмъ либо изъ утвержденныхъ просфорницъ ближайшихъ церввей, составлять о томъ актъ и указаннымъ порядкомъ (§ 2) представлять таковой въ Попечительство.
- § 5. Если доставка просфоръ изъ другихъ приходовъ невозможна или врайне затруднительна по разстоянию или инымъ причинамъ, причтамъ и старостамъ предоставляется право, въ каждомъ отдъльномъ случав съ разрвшения Епархиальнаго Попечительства, избирать просфорницею временно кого либо изъ женъ

или дочерей наличнаго причта, съ соблюдениемъ порядка, указаннаго въ § 2 настоящихъ правилъ. Избранныя лица исполняютъ обязанности просфорницъ впредь до заявления желания занять эту должность къмъ либо изъ вдовъ или сиротъ духовнаго звания, каковыя заявления подаются въ Епархиальное Попечительство.

- § 6. Каждая церковь должна имёть свою просфорницу, которая, по утвержденія въ должности, обязательно, пишется въ клировыхь вёдомостяхъ этой церкви нослё наличнаго и заштатнаго причта. Если же по какой либо причинё должность просфорницы ко времени представленія клировыхъ вёдомостей остается вакантной, то въ томъ мёстё вёдомостей, гдё должны быть свёдёнія о просфорниць, писать слово «вакансія».
- § 7. Одно и то же лицо, при необходимости, по усмотрѣнію Попечительства, можетъ состоять просфорницей и не при одной церкви, но во всякомъ случав не болве, чёмъ при трехъ церквахъ. Если же окажется, что одно лицо изготовляетъ просфоры для большаго количества церквей, то такія церкви считаются имвющими вакансіи просфорнической должности, и желающія изъ вдовъ или сиротъ духовнаго званія могуть просить Попечительство объ утвержденіи ихъ просфорницами къ любой изъ такихъ церквей, кромѣ той, въ приходѣ которой проживаетъ означенная выше просфорница.
- § 8. Церкви, состоящія въ городахъ, при вазенныхъ в учебныхъ заведеніяхъ, обязаны забирать просфоры у утвержденныхъ къ приходскимъ церквамъ просфорницъ.
- § 9. Вст церкви города Харькова забирають просфоры въ просфоры Харьковскаго Покровскаго монастыря или у утвержденныхъ просфорницъ, о чемъ и писать въ клировыхъ втдомостяхъ.
- § 10. Просфоры должны быть испечены изъ чистой былой (перваго сорта крупичатой), не затхлой муки. Хлёбъ этотъ долженъ быть замъшенъ простою чистою водою, безъ всякихъ постороннихъ примъсей и при томъ квасный, какой благословилъ Самъ Господь при установленіи Вожественной Евхаристіи, и какой употребляли свв. Апостолы (фртос—хлёбъ ноднявшійся отъ слова стро—поднимаю). Просфора должна состоять изъ двухъ кругловидныхъ частей, на верху съ отпечаткомъ, сдъланнымъ посредствемъ выръзанной на деревъ печати, непремънно съ изображеніемъ четвероконечнаго креста съ надписью: Інс. Хс. Ни Ка. Просфорница также должна знать, что тъсто для просфоръ должно быть замъшено вруго и чтобы просфора не была слишкомъ мягка или чер-

ства; а потому для каждой литургіи слідуеть печь просфоры за два дня.

*Примочаніє*. Всенощныя просфоры должны быть приготовлены такъ же и такой формы и величины, какъ для литургів, только безъ печати.

- § 11. Въ положените дви просфорница обязана доставлять для совершения Литургія непремінню шесть просфорь; въ сыропустную неділю и во всі неділи Великаго Поста—по девяти, а для каждой всенощной—но пяти просфоръ.
- § 12. Мува для просфоръ, означенныхъ въ § 11, по согладиенію причта и старосты съ просфоринцею, имъ покупается на церковным деньги, или церковь уплачиваетъ просфоринцъ стоимость ем деньгами,—о томъ или иномъ способъ соглашенія прописывается въ актъ избранія просфорницы (см. прим. § 2 сихъ правиль).
- § 13. За приготовленіе просфорь для богослуженія въ воличестві, указанномъ выше (§ 11) и за дрова, каждая церковь упланиваеть просфорниців не меніве 50 руб. въ годъ; городскія же соборныя и другія церкви, въ которыхъ совершается литургія ежедневно, круглый годъ—не меніве семидесяти рублей въ годъ, или же по пяти копівекь за обыкновенную служебную просфору, если просфорница употребляеть для просфорь свою муку.
- § 14. Если просформицей будеть состоять его либо акъ женъ или дочерей наличнаго причта, то церковь можеть уплачивать ей за изготовление указанныхъ въ § 11 просфоръ и за дрова вознаграждение и менъе пятидесяти рублей.
- § 15. Просфоры, потребныя богомольцамъ для подачи на проскомедію в въ другяхъ случаяхъ (при заказныхъ летургіяхъ, освящені пасхъ и проч.), изготовляются обязательно состоящей при данной церкви просфорницей изъ ея собственной муки, качества, указаннаго въ § 10 сихъ правилъ и сдаются церковному старостъ по цънъ 3 коп. за малую и 5 коп. за большую просфору; староста же, лично или чрезъ своего довъреннаго продаетъ эти просфоры богомольцамъ, согласно опредъленію мъстной духовной Консисторіи отъ 7 февраля 1903 года за № 2415, малыя просфоры не дороже 5 коп., а большія не дороже 7 коп. за каждую просфору. Во избъжаніе недоразумѣній, церковный староста каждый разъ заблаговременно заказываетъ просфорницъ, сколько требуется ему просфорь для продажи богомольцамъ и къ какому сроку, причемъ же проданныя просфоры остаются за церковью.
  - § 16. Своевременная и аккуратная доставка просфоръ отъ про-

сфорняцъ производится за счетъ церкви и лежитъ на отвътственности церковнаго старосты. Доставка просфоръ самою же просфорняцею можетъ возлагаться на нее только по усмотрънію Попечительства, въ виду какихъ либо исключительныхъ условій ся службы и мъстожительства.

- § 17. Всё просфорницы, получающія Попечительское пособіє, не должны быть лишаемы онаго, равнымъ образомъ и тёмъ изъ нихъ, которыя не получають таковаго и будуть просить о назначеніи имъ,—не отказывать, если только оне по своей бедности заслуживають онаго.
- § 18. За исправностію и поведеніемъ просфорницъ, на основаніи § 8 благочиння просфорницы и отступленіе отъ сихъ правилъ, причты и церковные старосты жалобы представляють Влагочинному, который, по разслідованіи и разсмотрівніи таковыхъжалобъ въ Благочинни прескомъ Совіть, или единолично удовлетворяеть такія жалобы, или съ мижніемъ Совіта, презъ Попечительство представляеть на Архинастырское благоусмотрівніе Епархіальнаго Архіерея. Такъ точно поступать и съ жалобами просфорницъ на причты или церковныхъ старость.
- § 19. Причты, перковные старосты в благочиные обязаны наблюдать, чтобы никто, кром'в утвержденных къ церквамъ просфорницъ, не заготовлялъ и не продавалъ просфоръ; въ случать же, если окажутся таковыя лица, благочинный обязанъ просить м'встную полицію о запрещеніи такимъ лицамъ производства и торговли просфорами, съ отобраніемъ у нихъ и просфорныхъ печатей.

На подлинныхъ дополнательныхъ правилахъ резолюція Его Высокопреосвященства 28 мая сего года послідовала такая: "Изъ приложенныхъ печатныхъ правилъ видно, что просфорное ділю въ епархіи упорядочено. Впрочемъ принять къ руководству и новыя дополнительныя правила. Діло о просфорняхъ, кромів Харькова, передаются въ відініе Преосвященному Викарію".

Списокъ лицъ, служащихъ при Харьковскомъ Духовномъ Училищѣ, за 1903 годъ.

Смотритель училища Снегиревт Александръ Алексвенчъ, стат. совът., кандидатъ Казанской духови. акад. 1874 года; 11 іюля 1874 г. препод. Жарьк. духови. семви., 5 ноября 1887 года смотритель училища.

Помощивиъ смотрителя, Зефировъ Николай Андреевичъ, священникъ, кандидатъ богословія; 26 сент. 1885 г. преподаватель Оренбургскаго дух. училища; 21 іюня 1889 г. преподав. Оренбургскаго Епарх. женск. училища, 9 марта 1890 г. преподав. Симбирской дух. семинаріи, 17 марта 1893 г. помощи. смотр. Симбирск. дух. учил.; 8 августа 1902 г. помощи. смотр. Харьковскаго духовнаго училища.

#### Преподаватели:

Русскаго и церк.-слав. языковъ въ II—IV классахъ Евецкій Иванъ Александровичъ, статск. совётн., канд. Кіевск. дух. акад. 1883 г.; 23 декабря 1883 г. препод. Черкасскаго дух. учил.; 10-го августа 1884 г. преп. Харьковск. духови. училища.

Русскаго и церв.-слав. языковъ въ I влассъ Коротковъ Сергъв Гавриловичъ, коллежсв. ассесоръ, канд. С.-Петерб. духови. акад. 1897 г.; 1 января 1898 года надз.-реп. Харьк. дух. учил.; 27-го августа 1899 года препод. русскаго и церк.-славянск. языковъ при томъ же училищъ.

Латинскаго языка *Булгаковъ* Иванъ Васильевичъ, надв. сов. канд. Моск. дук. акад. 1895 г.; 3 августа 1895 г. препод. русск. и церк.-слав. из. I класса Харьковск. дук. учил., 27 августа 1899 г. препод. датинскаго языка при томъ-же училищъ.

Греческаго языка— Марченко Владиміръ Васплыевичь, надв. сов., студенть Хар. дух. сем. 1879 г.; 15 августа 1879 года надв. репет. Харьковск. дух. училища, 2 октября 1880 года препод. греческаго языка Харьк. дух. учил.

Географів в арвеметиви— Пономарево Василій Арсеньевичъ, стат. совът., кандид. Кіевск. Духовной Академіи 1883 г., 23 октября 1883 г. помощи. инспектора Харьк. духови. семинаріи, 1 августа 1894 г. препод. географіи и арвеметики Харьк. духови. учил.

Церковнаго пѣнія и муз. *Лобковскій* Александръ Алексаевичъ, священникъ, студ. Харьк. духови. сем. 1893 года; 1 ноября 1897 г. учитель пѣнія и музыки при Харьковск. духови. училищѣ.

И. д. учителя приготовительнаго власса Лисницкій Иванъ Васильевичь, надв. сов'ятн. восинт. Харьк. духов. семин. 1885 года; 14 сентября 1887 года надз.-репет. Харьк. духовн. училища; 18-йоля 1891 года и. д. учителя приготов. класса при томъ же училищів.

#### Надзиратели:

IV. Антоновъ Александръ Трофимовичъ, студ. семинар. съ 1-гофевраля 1903 года.

- III. Архангельскій Илья Митрофановичь студ. семинар., съ 1-го ноября 1902 года.
- И. Лобковскій Иванъ Васильевичь, надв. сов., студ. Хар. дух. семин., съ 1 августа 1890 года.
- I. Макаровскій Өедоръ Григорьевичь, студ. Хар. дух. сем., съ 1 октября 1901 годя.

Пригот. власса— *Черняескій* Владиміръ Александровичъ, воспитаннивъ духови. семинарія, съ 1 марта 1903 г.

# Списокъ лицъ, служащихъ въ Купянскомъ духовномъ училищѣ за 1903 годъ.

- 1. Смотритель училища, стат. сов. Иванъ Ивановичъ Григоровича, имъетъ ордена: св. Станислава III степ., св. Анны III степ.
  в св. Станислава II степ Въ 1880 г. окончилъ вурсъ въ Кіев.
  духовн. акад. со степенью кандидата, съ правомъ искать степени
  магистра, не подвергаясь новому устному испытанію. Въ томъ-же
  1880 г. преподаватель латин. яз. въ Кіево-Софійскомъ дух. учил.
  Въ 1882 г. преподав. рус. и церк.-слав. яз. въ томъ же училищъ.
  Съ 1881 по 1884 г. преподаватель рус. яз. и словесн. при Кіевскомъ училищъ дъвицъ духовнаго званія. Въ 1884 г. смотритель
  Черкаскаскаго духовнаго училища. Въ 1888 г. членъ и казначей
  Черкасскаго уъзднаго отдъленія Кіевскаго епархіальнаго училищнаго совъта. Въ 1893 г. смотритель Купянскаго духовнаго учили
  и членъ Купянскаго уъзднаго отдъленія Харьковскаго епархіальнаго училищнаго совъта; съ 1899 г. состоитъ членомъ школьной
  коммиссія пря томъ-же отдъленія.
- 2. Помощнивъ смотрителя, стат. сов. Александръ Павловичъ Малишевский. Имфетъ орденъ св. Станислава III степ. Въ 1886 г. окончилъ курсъ въ Кіев. духовн. акад. со степенью канд. 1886 г. учитель рус. яз. въ Кутанскомъ дух. учил. 1890 г. преподаватель литургива, гомиметики и практическаго руководства для пастырей въ Тифинсской духовной семинаріи. 1894 г. учитель ариомет. и географіи въ Купянскомъ духовномъ училищѣ; 1895 г. помощникъ смотрителя Купянскаго духовнаго училища. 1897 г. членъ Купянскаго уфаднаго отдъленія Харьковскаго епархіальнаго училищнаго совъта.
- 3. Учитель русскаго языка съ церковно-славянскимъ въ старшихъ классахъ училища, надв. совът. Николай Яковлевичъ Александровъ. Имъетъ орденъ св. Станислава III степ. Въ 1894 г.

овончилъ вурсъ въ Кіевской духовной академіи и удостоенъ званія кандидата. 1895 г. учитель русскаго языка съ церковно-славянскимъ во II, III в IV влассахъ Кунянскаго духовнаго училища.

- 4. Учитель русскаго языва съ церковно-славянскимъ въ 1 классъ, надв. совът. Иванъ Стенановичъ Гозинъ. Имъетъ орденъ съ. Станислава III степ. 1889 г. окончилъ курсъ въ Харьковской дужовной семинарів и удостоенъ званія студента. 1889 г. надвратель-репетиторъ 1-го класса Харьковскаго духовнаго училища и учитель церковнаго пѣнія въ томъ-же училищъ. 1897 г. учительрусскаго языка въ 1 классъ Купинскаго духовнаго училища и учитель церковнаго пѣнія въ томъ же училищъ. 1902 г. членъ—дълопроизводитель училищаго Правленія.
- 5. Учитель греческаго языка, канд. бог. Михаилъ Георгіевичъ-Ульяницкій. Въ 1901 г. окончилъ курсъ въ Кіевской духовной академін и удостоенъ званія кандидата. 1902 г. учитель греческаго языка Купинскаго духовнаго училища.
- 6. Учитель датинскаго языка свящ. Александръ Георгіевичъ Макухинъ. Въ 1871 г. окончилъ курсъ въ Харьковской духовной семинарів и удостоенъ званія студента. 1872 г. надзиратиль въ-Купянскомъ духовномъ училищѣ. 1873 г. учитель латинскаго язь Купянскомъ духовномъ училищѣ. 1894 г. рукоположенъ восвященника и причисленъ сверхъ штата къ Купянскому Покровскому собору. 1895 г. законоуч. Купянскаго убяднаго училища.
- 7. Старшій учитель, учитель арнеметики и географ., стат. сев. Михаиль Дмитріевичь Островидова. Имветь ордень св. Станисава III степ. и Библію оть Св. Синода выдаваемую. Въ 1884 г. окончиль курсь въ Кіевской дух. акад. и удостоень званія кандидата. 1884 г. преподаватель латинскаго языка Черкасскаго дух. училища. 1886 г. иреподаватель арнеметики и географіи того-же училища. 1886 г. иреподаватель арнеметики и географіи пого-же училища. 1889 г. преподаватель арнеметики и географіи Ярославскаго дух. учил. Съ 1890 по 1896 г. преподаваль гражданскую исторію въ Ярославскомъ епархіальн. женскомъ училищв. 1890 г. члень отдёленія по Ярославскому уклуу епархіальнаго училищнаго совъта. 1899 г. преподаватель греческаго языка Пинскаго духовнаго училища. 1899 г. преподаватель ариеметики и географіи Купянскаго духовнаго училища.
- 8. Учетель приготов. класса. надвор. совёт. Георгій Осодотовичь. Попост. Ямёсть ордень св. Станислава III степени. Въ 1890 г. окончиль курсь въ Харьковской духовной семинаріи, удостоень.

званія студента и опреділенть надзирателемъ—репетиторомъ въ Купянское духовное училище. 1894 г. учитель приготов. класса того-же училища. 1895 г. учитель чистописанія того-же училища. 1896 г. членъ-ділопроизводитель Купянскаго убяднаго отділенія Харьковскаго епархіальнаго училищнаго Совіта. 1898 г. членъ школьной коммиссів при томъ-же отділеніи.

- 9. Надзиратель-репетиторъ IV класса, надвори. совътн. Петръ Алексъевичъ Торанскій. Въ 1879 г. окончилъ курсъ въ Харьковской духовной семинарів и удостоенъ званія студента. 1880 г. надзиратель въ Купянскомъ духовномъ училищъ.
- 10. Надзиратель репетиторъ III власса. надв. сов. Виссаріонъ Ивановичь Смирнскій. Въ 1891 г. окончиль курсъ въ Харьковской духовной семинаріи, удостоенъ званія студента и опредъленъ надзирателемъ-репетиромъ въ Купянское духовное училище.
- 11. Надзиратель-репетиторъ II власса, кол. ассес. Өедоръ Александровичъ Евецкій. Въ 1891 г. окончилъ курсъ въ Харьковской духовной семинарія. 1893 г. назиратель-репетиторъ въ Кунинскомъ духовномъ училищъ.
- 12. Надвиратель-репетиторъ I власса, Николай Тимовеевичь Пипенко. Въ 1899 г. окончилъ курсъ въ Харьковской духовной семинаріи и опредёленъ надзирателемъ-репетиторомъ въ Купянское духовное училище.
- 13. Надзиратель репетиторъ приготов. класса Оедоръ Михайловичъ Прищепа. Въ 1901 г. окончить курсъ въ Харьковской духовной семинаріи и опредъленъ надзирателемъ-репетиторомъ въ Купянское духовное училище.

# Списовъ лицъ, служащихъ въ Сумскомъ духовномъ училищъ ва 1902—1908 учебный годъ.

Смотритель училища, протоіерей Аркадій Өедоровичь Грузова, кандидать богословія, имбеть ордень св. Станислава 3 ст., наперсный кресть, камилавку, серебр. медаль въ память царствованія Императора Александра III и знакъ Краснаго Креста. По окончаніи курса наукъ въ Московской духовной академіи 1876 г. со степенью кандидата богословія и правомъ искать степеня матистра, не подвергансь устному испытанію, состояль преподавателемъ исторіи въ Московскомъ Комисаровскомъ техническомъ училищів (съ 1876—1886 г.), исторів, географіи и педагогики въ

Александро-Марівнскомъ в Марівнокомъ женскихъ училищахъ въ Москвѣ, вѣдомства Императрицы Марів (съ 1875—1890 г.). Въ 1890 году рукоположенъ во свищенника-настоятеля Вознесенской сл. Песокъ церкви при г. Изюмѣ; съ 24 іюня 1892 года назначенъ смотрителемъ училища.

Помощникъ смотрителя, священникъ Іаковъ Прокофіевить Матусевича, кандидать богословія, вибеть ордень св. Станислава
з ст. и серебр. медаль въ память царств. Императора Александра
ПІ; окончиль курсь въ Московской духовной академій въ 1892 г.,
21 октября 1893 года назначень учителемь церковно-приходской
школы въ с. Витонижь, Луцкаго убяда, Волынской губ.; 12 марта
1894 г. опредълень на должность надзирателя въ Мълецкое дуковное училище; 1 августа 1894 г. перемъщень на должность помощника виспектора Харьковской духовной семинарія, съ 3 сентября 1899 г. проходиль должность законоучителя въ Харьковскомъ земледъльческомъ училищъ; 31 января 1901 года назначень
на настоящую должность.

#### Преподаватели:

- 1. Руссваго и церковно-славянскаго языковъ въ старшихъ влассахъ кандидатъ богословія Оедоръ Оедоровичъ Гораннъ; по окомчаніи курса въ С.-Петербургской духовной академін со степенью кандидата богословія и правомъ искать степени магистра, не подвергаясь новому устному испытанію, назначенъ 3 октября 1902 г. учителемъ Сумскаго духовнаго училища; съ 4-го іюля 1903 года состоитъ членомъ правленія.
- 2. Ариеметики и географіи, надв. сов. Николай Михайловичь Гальковскій, им'веть ордень св. Станислава 3 ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академіи въ 1895 г. со степенью кандидата богословія, назначень учителемъ Сумскаго духовнаго училища 1 января 1896 г. Со 2 марта того же года по 4 іюня 1903 года состояль членомъ правленія.
- 3. Греческаго языка кол. асс., кандидать богословія Алексій Михайловичь Литкевичь. Окончиль курсь ученія въ Московской духовной академія въ 1897 г., съ 15 августа 1898 г. состояль въ должности надзирателя-репетитора Харьковской духовной семинаріи; 12 сентября 1899 г. назначень учителемъ Сумскаго духовнаго училища.
- 4. Латинскаго намка—кандидать богословія Алексанарь Григорьевичь Дьяковъ. Окончиль курсь въ С.-Петербургекой духов-

ной авадемія въ 1897 г., съ 14 сентября 1899 г. состоять на должности надзирателя—репетитора Харьконскаго духовнаго учинища; 1 сентября 1901 г. назначенъ учителемъ Сумскаго духовнаго училища.

- 5. Старшій учитель—учитель русскиго языка съ церковно-славнскимъ въ 1 классъ, надв. сов. Владиміръ Васильевнчъ Сукачевъ, имъетъ орденъ св. Станислава 3 ст. и серебр. недаль вънамить царств. Императора Александра III. Въ 1880 г. окончилъ курсъ ученія въ Харьковской духовной Семинарів и удостоевъзванія студента, съ 9 новбря 1880 г. учитель латинскаго языка въ Актырскомъ, нынъ Сумскомъ дух. училищъ; 19 августа 1885 г. преподаватель русскато и церковно-славанскаго языковъ.
- 6. Приготовительнаго класса надв. сов. Василій Васильевичь Покровскій, им'єсть ордень св. Станислава 8 ст. в серебр. медальвы память царств. Императора Александра III; въ 1886 г. окончиль курсь ученія въ Харьковской духовной семинарів и удостосивнавнія студента, съ 10 февраля 1886 г. надвиратель-репетиторы Ахтырскаго, нын Сумскаго духовнаго училища, 5 августа 1886 г. опреділень учителемь приготовительнаго класса.
- 7. Церновнаго півнія в надвиратель-репетиторь приготовительнаго класса, екончившій курсь Семинаріи Павель Кирилювичь Карповт. По окончавіи въ 1902 г. курса наукт въ Харьковской духовной Семинаріи по второму разряду, 1-го сентября того же года опреділенть на настоящую должность.

### Надзиратели-репетиторы училища.

4 власса студ. семинарін кол. асс. Сергій Яковлевичь Сушково, окончиль курсь ученія въ Харьковской духовной семинарів въ 1893 г., въ должности надзирателя состоять съ 10 марта 1894 г.

- 3 власса надв. сов. Иванъ Трифоновичь *Бугуцкій*, въ 1887 г. окончиль курсъ ученія въ Харьковской дух. семинаріи со степецью студ.; въ должности надвирателя-репетитора состоить съ 11 августа 1888 года.
- 2 власса оконч. курсъ ученія семинарів но второму разряду Андрей Петровичь Дубянскій, окончиль курсъ ученія въ Харьковской дух. семинарів въ 1893 г.; съ 22 октября того же года состояль учителемъ народнаго училища въ с. Люботвив, Валковскаго увада, Харьк. губ., съ 15 августа 1895 г. состояль учителемъ въ Харьковской Александро-Невской двухнассной церковноприходской мислев, съ 1 августа 1895 г. состояль законоучите-

лемъ въ 6 городскомъ приходскомъ училище въ г. Харькове, съ 22 января 1897 г. состоялъ помощникомъ смотрителя Харьковскаго Александровскаго пріюта, 20 іюля 1900 года опредвленъ надзирателемъ въ Сумское духовное училище.

1 класса студ. семинарів Сергій Михайловичь Дубровинь. По окончанів курса наукь въ Харьковской духовной семинарів въ 1902 г., 1 сентября того же года опреділень въ настоящую должность.

### Епархіальныя извъщенія.

#### ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

#### Священническія:

Петро-Павловская церковь с. Заводовъ, Изюмскаго увзда. Соществіевская церковь сл. Хатияго, Волчанскаго увзда

#### Діаконскія.

Николаевская церковь с. Непокрытаго, Харьковскаго уйзда. Казанская церковь с. Басовки, Сумскаго уйзда. Преображенская церковь с. Краснополья, Ахтырскаго уйзда. Тронцкая церковь с. Перекопа, Валковскаго уйзда. Николаевская церковь с. Тарасовки, Купянскаго уйзда. Пятницкая церковь с. Бакировки, Ахтырскаго уйзда.

#### Псаломицицкія:

Тронцкая церковь с. Монсеевки, Старобъльскаго убада. Покровская церковь с. Городища, Старобъльскаго увзда. Петро-Павловская церковь с. Княжнаго, Валковскаго убода. Іоанно-Предтеченск. церковь с. Ново-Ивановки, Змісвскаго увзда. Пророко-Осієвская церковь, при Харьковскомъ Реальномъ Училищъ. Свято-Духовская церковь с. Кононовки, Старобъльского увзда. Влад.-Богородичи. церковь с. Должика, Харьковского увода. Арханг.-Михандовск. церковь зашт. гор. Краснокутска, Богодухов. увзда. Введенская церковь с. Студенка, Изюмскаго увзда. Тропциая церковь с. Черновамении, Змісвскаго убодя. Кресто-Возд. церковь с. Кручика, Богодуховскаго ужада. Восиресенская церковь с. Будацелевии, Змісвскаго увзда. Варваринская церковь с. Капитольскаго, Изюмскаго увзда. Успенская церковь с. Хотвин, Сумскаго увзда. Сошествієвская церковь с. Хатняго, Волчанскаго увзда. 9

Іоанно-Богословская церковь с. Солицеван, Харьковскаго укзда. Кресто-Воздвименская церковь с. Межирича, Јебединскаго укзда. Церковь сл. Молодовой, Волчанскаго укзда. Арх.-Махайловской церкви с. Болушаевки, Харьковскаго укзда. Церковь Александровской гамнавія, г. Сумъ. Покровская церковь сл. Колоничахи, Вупинскаго укзда. Соборно-Покровская церковь г. Кунянска. Рожд.-Богород. церковь с. Лозоваго, Богодуховскаго укзда. Тронцкая церковь сл. Васильевки, Лебединскаго укзда. Соборная церковь г. Сумъ, Харьковскаго епархін.

#### Грозный судъ Вожій надъ хулителенъ преп. Серафии. Саровскаго.

Харьковская Духовная Консисторія, во исполненіе резолюців Ет Высокопреосвященства отъ 31 сего іюля препроводила въ редації "Въра в Разумъ" слъдующую копію дознанія, провзведеним унтеръ-офицеромъ Харьковскаго отділенія Харьковскаго жанамскаго поляцейскаго управленія жел. дорогъ Колпаковымъ о крестиний: Афанасія Григорьевъ Туръ, внезапно разбитомъ паралчемъ послів дерзко высказанныхъ имъ мыслей противъ святост мощей преподобнаго Серафима Саровскаго.

#### протоколъ.

Ст. "Харьковъ" Курско-Харьково-Севастопольской жел. 100. 1903 года ікля 18 дня, я унтеръ-офицеръ Харьковскаго отлък нія Харьковскаго жандарискаго полицейскаго управленія желыных дорогь Колнаковъ, на основанія 261, 9-й ст. Уст. Угол. Сульсоставиль настоящій протоколь о нижеслідующемъ.

Сего числа, въ 5 часовъ вечера, мий стало извисти, что п желизнодорожную больницу доставленъ рабочий дено Харьков Курско-Харьково-Севастопольской желизной дороги крестывия Харьковской губернии Волчанскаго уйзда и волости Афанасій Грігорьевъ Туръ, котораго внезапно разбило параличемъ посли дерав высказанныхъ имъ мыслей противъ свитости мощей преподобыт Серафьма Саровскаго.

Въ виду изложеннаго, мною было произведено по сему ды! дознаніе, при чемъ выяснилось слёдующее:

Слесарь сего же депо крестьянинь Курской губернів, Стар Оскольскаго увада, Богославской волости, Гавріндь Егоров Ст дуновъ объясниль, что 18 сего іюля, около часу дня, онъ, Съдуновъ, купилъ себъ газету "Южный Край", въ которой и прочиталь объ исцаленія пяти человакь оть мощей преподобнаго отпа Серафима Чудотворца Саровскиго, о чемъ в задумался; въ это время въ нему полошелъ рабочій Афанасій Туръ, который спросиль у Съдунова, о чемъ онъ задумался, на что Съдуновъ Туру ответных, что онь только что четаль нь газеть о мощахь преподобиаго отца Серафина и объ исцъленів пяти человъкъ; Туръ ему на это ответнят, что это все нешуть пуставе, вываенит мощей не бываеть, а пишуть въ газетахъ только для той цвли, чтобы дать хороній доходъ монастырю, и при этомъ выразился, что штундисты никакихъ мощей не признають и святымъ угодникамъ не върять, потому что таковыхъ быть не можеть, а также нечему в онъ, Туръ, не върять и святого угодника отца Серафима не признасть; после этого началь еще более спорить, издеваться надъ мощами преподобнаго отца Серафима. При этомъ были еще два слесаря Балабудкинъ и Ковалевъ, въ присутствій конхъ онъ, Туръ, тоже смініся надъ святыми угодниками. Около 4-хъ часовъ дня, онъ овончиль свой последній разговорь и въ присутствів всехъ вышеупомянутыхъ лицъ, Туръ съ такою же насмешкою отошелъ оть нихъ и пошель въ ватеръ-клозеть; зайди туда сейчась же упаль и началь биться объ поль, но говорить ужь нечего не могь, такъ какъ у него париличемъ поразило языкъ, правую ногу и правую руку, такъ что Туръ подняться самъ уже не могъ. Съдуновъ, видя это, заявилъ о происшедшемъ монтеру Корчанову, который тотъ-часъ же съ носилками приказаль отправить Тура въ желванодорожную больницу.

Спрошенные мною по сему дълу слесаря названнаго депо: мъщанинъ города Грайворона, Курской губерніи Семенъ Ильичъ Ковалевъ и того же города Евдокимъ Васильевъ Валобудкинъ. объяснили то же самое, что в слесарь Съдуновъ.

Туръ не допрошенъ, такъ какъ не можетъ говорить вследствіе наралича языка.

Вышеозначенное записавъ въ настоящій протоколь, постановиль: таковой представить Его Высовоблагородію начальнику Харьковскаго отділенія Харьковскаго жандарискаго полицейскаго управленія желізныхъ дорогь на благоусмотрініе.

Мъстожительство вышеозначенныхъ лицъ: Туръ находится въбольницъ названной дороги, Съдуновъ, Ковалевъ и Балабудинвъпри депо "Харьковъ". Унтеръ-офицеръ Колпаковъ.

#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Потздка Высокопреосвященнъйшаго Арсенія въ Святыя Горы.—
Русскіе іерархи.—Предстовщіе юбилен русских архипастирей.—Двухсотятіе 
намяти Великаго Святителя русской земли.—Чуло въ Саровской пустыни.—Оживленіе религіозно-просвітительной діательности въ Саратові.—Незаконные сборы 
асонскихъ келліотовъ.—50-літней юбилей о. діакона Сорочанскаго.—Некролога 
священно и церковно-служителей.—Вредъ куренія табаку.—Гигіеническое зваченіе фруктовъ.

Попадка Высокопреосвященнюйшаю Арсенія в Святыя Горы. По обычаю Харьковских архинастырей, день Успенія Пресвятыя Богородицы Высокопреосвященняйшій Арсеній провежь въ молитвенномъ общеніи съ братією святогорской обители. Возвратился Владыка изъ Святыхъ Горъ 18-го числя утромъ.

- Въ воскресенье 24 августа Высокопреосвищениващий Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, служиль литургію въ Покровской церкви Харьковскаго монастыря.
- Русскіе ісраржи. Высшую ісрархію русской православной церкви нынъ составляють 123 архипастыря, въ томъ числъ: 3 митрополита, 15 архієпископовъ и 105 епископовъ; среди посліднихъ викаріями состоять 37 преосвященныхъ. Отъ управленія епархіями уволенъ і архіепископъ и 15 епископовъ, изъ одинъ присутствуеть во Св. Синодъ, двое состоять членами сковской конторы Синода, а питеро управляють монастырями въ разныхъ епархіяхъ. Персоналъ святвишаго Синода составляють: первенствующій члень, митрополить с,-петербургскій Антоній (57 л.), віевскій митрополить Флавіанъ (63 л.), московскій митрополить Владимірь (54 л.), экзархь Грузіи, карталинскій архіенисвопъ Алексій (64 л.), новгородскій прхіеписвопъ Гурій (74 л.) в бывшій полоцкій епископъ Маркеллъ (77 л.). Въ нашей выперія и заграницей русская православная церковь имфеть 69 епархій, воими управляють 3 мигрополета, 14 архісписконовъ и 52 списвопа. Кромв синодальных членовь, въ санв архіепископа состоать в следующие преосвященные: ярославский - Іонаванъ (86 л.). бывшій вишиневскій—Неофить (82 л.), виленскій—Ювеналій (77 л.), донской-Аовнасій (75 л.), одесскій-Іустинъ (74 л.), воронежскій — Анастасій (73 л.), влядимірскій — Сергій (73 л.), првутскій-Тихонъ (72 л.), варшавскій-Іеронимъ (67 л.), харьковскій-Арсеній (64 л.), тверской-Димитрій (63 л.), казанскій-Деметрій (62 л.) и выборгскій—Николай (50 л.). Старвишим епископами оказиваются: бывшій рязанскій Поліовить (85 л.), кинешемскій Веніаминъ (83 л.), полтавскій Илларіонъ (80 л.), костромской Виссаріонъ (79 л.), мингрельскій Александръ (78 л.),

сухумскій Арсеній (77 л.), бывшій мвигрельскій Григорій (76 л.), каневскій Сильвестръ (76 л.), бывшій архангельскій Насананлъ (75 л.) в елисаветградскій Мемнонъ (74 л.); самыми же молодыми являются епископы: люблинскій Евлогій (34 л.), алавердскій Димитрій (35 л.), уманскій Агапитъ (36 л.), бійскій Макарій (36 л.), ямбургскій Сергій (36 л.).

По образовательному цензу распредёляются такъ: академистовъ 110 (въ томъ числъ архіспископъ Ювеналій -питомецъ артиллерійской академін), университетскихъ 4 (митрополить Флавіанъ, епископъ Маркеллъ, олонецкій епископъ Сергій и епископъ Тпхонъ въ Самаръ), семянаристовъ 8 и агрономовъ 2 (сухумскій епископъ Арсеній и олонецкій епископъ Анастасій); по місту академическаго образованія ісрарки принадлежать: с.-петербургской духовной академів — 37, кіевской — 33, московской — 23 и казанской -16, причемъ высшую степень доктора богословія или церковной исторів вивють только слівдующіе архипастыри: митрополить Антовій, владимірскій архіопископъ Сергій, костромской епископъ Виссаріонъ в каневскій епископъ Сильвестръ. Среди 123 ісрарховъ находятся 60 архипастырей, бывшихъ до постриженія въ монашество вдовыми священнивами и только одинъ опископъ Маркелль (Попель), какъ возсоединившійся съ православіемъ бывщій галицкій греко-уніать, не принималь монашества при хиротонів его 8 іюня 1875 г., въ епископскій санъ въ сиб. каседральномъ Исакіевскомъ соборѣ; эта хиротонія была тогда совершена митропозвтомъ Исидоромъ и другими членами Св. Синода, находившимися въ столицв.

Долве всъхъ въ святительскомъ санв пребывають мингрельскій енископъ Александръ (съ 1862 г.), ярославскій архіепископъ Іонаоанъ (1866) и одесскій архіепископъ Іустинъ (1871).

Большинство русских архипастырей по своему происхожденію — дъти священниковъ или причетниковъ православной церкви, а къ высшему дворянству принадлежали только двое: алавердскій епископъ Димитрій (въ міръ князь Давидъ Абашидзе) и бывшій мингрельскій епископъ Григорій (въ міръ свътлъйшій князь Георгій Дадіанъ), нынъ пребывающій въ имеретинскомъ Гаэнарскомъ монастыръ на покоъ. Что касается распредъленія пасомыхъ между архипастырями, то здъсь замътна крайняя неравномърность; самыми многолюдными епархіями оказываются: віевская (4 милл. жителей), вятская (3½ милл.), подольская (3½ милл.), волынская (3 милл.) и тамбовская (3 милл.), а самыми малолюдными: архангельская (350 тыс.) и олонецкая (370 тыс.), не говоря уже объ

епархіяхъ экзотическихъ, т. е. находищихся за предълани Россів. Въ заключеніе необходимо замітить, что два главныхъ города, служащіе центрами управленія очень обширными краями, а вменно, Ташкенть в Хабаровскъ, досель не иміють въ своихъ стінахъ ни епископовъ, ни даже викаріевъ, такъ какъ туркестанскій епископъ Павсій жительствуеть въ семиріченскомъ городів Вірномъ (700 версть отъ Ташкента), а приамурскій епископъ Никодимъ въ г. Благовіщенсків. «С.П.Б. Від».

- Предстоящие юбилеи русских архипастырей. Предстоящей осенью исполнится полустольтие духовнослужебной двятельности слыдующих архипастырей русской православной церкви: Одесскаго архипаскопа Іустина (13 сентября), Донского архипископа Афанасія (29 сентября), Новгородскаго архипископа Гурія, ныны присутствующаго во Святьйшемь Свнодь (31 октября), Воронежскаго архипископа Анастасія (1 декабря), Костромского епископа Виссаріона (8 декабря) и Владимірскаго архипископа Сергія (9 декабря). Старшій же по возрасту среди всьхь ісрарховь высокопреосвященный Іонафань, архіпивскопь Ярославскій и Ростовскій, 30 ноября, заканчиваєть шестидесатильтіе своей духовно просвытительной двятельности на пользу грековосточнаго православія.
- Двухсотльтіе памяти великаго святителя русской земли. Городъ Воронежъ и вся православная паства Воронежской губернін готовится торжественно отпраздновать двухсотлітіе со дня блаженной кончины своего перваго архипастыри в всем Руси чудотворца, Святителя Митрофана Воронежскаго. Это празднование состоится 23 ноября, а недавно пропсходило въ настоятельскихъ покояхъ Митрофанова монастыря экстренное общее собрание воронежскаго епархіальнаго историко-археологическаго комитета, подъ предсъдательствомъ архіепископа Анастасія, который свой реферартъ «Святитель Митрофанъ, первый епископъ Воронежскій и Азовскій». Уже выработана программа чествованія памяти великаго святители; будеть издано новое житіе его съ иллюстраціями, причемъ рисунки будуть приспособлены и для туманныхъ картинъ, которыя будутъ показываемы во время чтеній, предназначаемыхъ всему Воронежскому населенію. Здівсь необходимо упомянуть, что государь Петръ Великій очень уважаль Воронежского Святителя Митрофана, который, замітивъ, что вблизи Воронежа пріостановилась постройна вораблей, необходимыхъ Петру I для походя на Азовское море въ борьбъ съ турками, пожертвоваль (1695) все наличное имущество свое и капиталь въ 6000 рублей серебряною монетою, а позже (1701) для борьбы со-

шведами, онять таки для нуждъ кораблестроенія, еще пожертвоваль 7000 рублей серебромъ (а вся сумма пожертвованій по ныньшнямь цвнамь превышаєть сто тысячь рублей). Эту жертву государь приняль оть архинастыря, какъ знакъ Вожія блягословенія его морскому предпівтію. Когда святитель скончался (1703), Петръ Велякій нарочито прівхаль въ Воронежь и участвоваль въ похоронахъ мудраго святителя и върнаго номощавка своего; проливая горестныя слезы, онъ благоговійно облобызаль десную руку святителя в затімь на могучихъ плечахъ отнесъ вмісті съ другими почитателями гробъ архипастыря въ усыпальницу. Въ назиданіе же окружавшихъ святого тогда Государь произнесъ: "не осталось у меня такого старца, емуже буди візная памить"! «С.-Петер. Від.».

— Чудо ва Саровской пустыни. Въ «Южномъ Крав». г. Алексвй Тахоновичь сообщаеть о следующемъ необычайномъ провсшедшемъ въ Саровской пустыни на могилъ преподобнаго Серафима, саровскаго чудотворца, очевищемъ котораго былъ харьвовскій землевляділець Ноколай Елискевичь Кривошеевь. У Вривошеева быль пріятель, въ высшей степени умный и образованный человікъ. Служиль онь вы военномы відомстві, отрицаль живую личность, волю и разумение; въ себя, впрочемъ, кренко върваъ. Бога нътъ, -- говорваъ онъ, -- святости также, нътъ в личнаго безсмертія. Есть только силы природы, несокрушимыя, но безсознательные, какъ воздухъ, какъ пламя. «Вотъ съ немъ-то, да еще съ тремя благопріятелями г. Кривошееву довелось постить Саровскую пустынь. Торжественное служение и удивительныя сваванія о чудесахъ и дівніяхъ старца Серафима наполняли душу такимъ благоговъніемъ, что кольне невольно сгибались. Жутко н легко становилось на сердив. Вотъ Онъ-посредникъ между людьми н Богомъ, кръпкое звено между временной жизнью и въчностью. Философъ улыбался, забавляясь всеобщимъ умиленіемъ: "Экіе, дескать, чудесники! Чуда нътъ и не можетъ быть. Чудо-это скала на путв силь природы. Сила объ нее должна разбиться или изменить направленіе, и все пойдеть вверхъ дномъ. Но этого пова нізть, все стройно в прекрасно, и, значить, чуда нать".

Кривошееву надовля его умничаніе: Что ты съ нами разсуждаешь? Мы народъ мелкій, — сказаль онъ ему. Поди-ка потолкуй съ навбольшимъ. Старецъ Серафимъ изъ могилы отвётить, изъ райской обители отзовется.

— Развъ?—прищурился тотъ.—Это любопытно. Пойдемъ на дознаніе.

И компанія направилась къ могиль угодника. "Признаюсь, мив

было стращно, - передавалъ Бривошеевъ, - Товарищи мон казались не совству спокойными, и только умникъ улыбался, по обыкновенію. Время было подъ вечеръ. Тяхо в торжественно было въ небъ, а около могелы еще тише в торжественеве. Я остановился въ нъсколькихъ шагахъ. Сердце сильно билось. Не дервость-ли съ нашей стороны - тревожеть пракъ святого для какого-то опыта. Въдь, это въ сущности-опыть. Мий очень котелось убъжать. Но умникъ уже стояль на могель в положель руку на кресть. Овъ овинулъ насъ презрительнымъ взглидомъ и собиралси свазать чтото очень умное... Какъ вдругъ... Что-то пронеслось въ воздухв, Земля дрогнула, могела словно выросла, в кресть покачнулся съ съ такою силою, что философъ отлетелъ шаговъ на нятнадцать н тяжело рухнуль на землю. Я едва устояль на ногахь и, должнобыть, потеряль сознаніе, а когда опомнился, все было по прежнему, свётло и тихо. Умникъ стояль въ стороне, прижавшись къ дереву. Я подошель къ нему. Онъ плакаль,

— Ну, что? Наткнулся на камень,—не вытеривлъ а н кольнулъ пріятеля.

Онъ обернулся во мив не скрывая слезъ:

— Не камень, а камня, одни камня в мусоръ. Зданіе, которое я воздвигаль всю жизнь, разбито, разрушено. Надо создавать новое, а хватить-ли силь, не знаю.—И онъ снова приналь къ дереву".

Героя г. Тихоновичъ не назвалъ по имени. Да и въ чему оно? Кому извъстно вромъ Бога, да Его угоднива, гдъ бродилъ онъ послъ описаннаго случая и что воздвигалъ, остави службу и сврывшись тайкомъ изъ родныхъ мъстъ.

— Оживленіе религіозно-просвітительной діятельности вз Саратовів въ посліднее время енархіальной властью обращено главное вниманіе на постановку миссіонерскаго діла. Въ ціляхъ достиженія такого рода задачъ принимаются разнаго рода мітры. На архіерейскомъ подворьт воздвигается храмъ-часовня, который долженъ служить центромъ для миссіонерской в просвітительской діятельности. Монастыри и общежитія въ свою очередь должны служить образцомъ истинно-церковной жизни,—на это также обращено вниманіе. Въ містномъ мужскомъ монастырть, помимо внітиняю переустройства, радикально измітнень весь внутренній строй; увеличено число монашествующей братів, большан часть которой выписана съ Авона; улучшено пітніе и вст церковныя службы: пріобрітено нісколько иконъ съ мощами, благодаря чему паломничество въ монастырь усилилось, а притокъ матеріальныхъ жертвъ увеличился. Кромт того, при монастыръ

заведены собственныя монастырскія прачечныя, швальни, пекарни в проч., чего раньше не было. Здесь предполагается учредить школу првія тія псуложниковр в дажих перковних школь. Далъе, на ослабление раскола и сектантства и привлечение въ лоно православія вновфрцент в магометант могуть обазать влівніе архіерейскія служенія; въ этихъ видахъ въ епархія, -- какъ передаеть "Сарат. Лист.",--учреждаются два викаріатства, причемъ одинъ езъ викарныхъ епископовъ будеть постоянно находиться въ съверныхъ убадахъ – Кузнецкомъ, Вольскомъ в Хвалынскомъ, навболье зараженных расколомь и магометанствомь, а второй викарій распространить свою двятельность въ южной части епархів. Помимо этого, къ миссіонерской деятельности привлекаются новыя лица, изъ нихъ одно съ высшимъ образованіемъ, должно находиться во главъ дъла. Въ цъляхъ улучшенія общаго строя жизни духовенства и развитія благотворительности по приходамъ возстанавливается деятельность благочиннических советовъ. "С.П.Б. Вед.".

— Незаконные сборы авонских келліотовъ. Авонскіе монаки или, візрибе, авонскіе велліоты не унимаются и разсылають довізривнить русскимь людямь свои льстивни посланія съ просьбой пожертвовать имъ что-нибудь. И дають!

Противъ келліотовъ давно уже ведеть борьбу Св. Синодъ, публивуя тахъ сборщивовъ, которымъ не сладуетъ посылать пожертвованій. Въ числів такихъ сборщиковъ раньше были повменованы 1) Варлаамъ Чернышевъ (старецъ келлін Трехъ Святителей), 2) Мовсей Буренинъ, 3) ісромонахъ Инновентій, 4) ісромонахъ Іоанникій Литвиненко, 5) Симеонъ Чеботаревъ, 6) іеромонахъ Герасимъ Зиновьевъ и 7) јеромонахъ Матвей Воронковъ. Нынъ, сверхъ того, не разръшено высылать пожертвованія и въ келлію Благовъщенія Пресвятыя Богородицы Хилендарскаго монястыря старцу скимонаху Пареснію. Асонская гора, населенная благочествыми вновами долго страдала отъ этого зла, но теперь почти избавилась отъ него, тогда велліоты - сборщики перенесли свою д'вятельность въ Константинополь. Тамъ они устроили целыя канцелярів, наняли юркихъ еврейчиковъ, и работа закипъла. Достаточно свазать, что канцелярія одного изъ крупныхъ келліотовъ Монсея Буренина отправляеть ежегодно въ Россію 500 тысячь писемъ. Следовательно, на одни марки тратится 50 тысячь рублей.

Каковъ же долженъ быть приходъ?

Очевидно не малый. Адреса для писемъ велліоты добывають очень просто: они выписывають сенатскія объявленія о переходів недвижимых имуществъ и адресъ-календари по всей Россіи.

Дъло не трудное.

Пора-бы принять болье рышительныя мёры противы такого обиранія людей, которые, можеть быть, отдають послёднее, движимые чувствомы выры.

— 50-лютній юбилей о. діакона М. Сорочинскаго. По случаю 50-ти літія службы діакона приходской Рождество Вогородичной церкви въ г. Валкахъ М. А. Сорочинскаго, 31 іюля прихожане поднесли ему икону Спасителя и діаконское облаченіе. Въ этотъ день въ церкви отслужена была божественная литургія въ присутствіи многихъ прихожанъ п почитателей юбиляра. По окончаній литургія благочиный протоіерей отецъ Іоаннъ Оедоровскій, поздравлия юбыляра, высказалъ пожеланіе, чтобы долголітняя примітрная жизнь и служба его послужили примітромъ новому молодому поколітію церконнаго причта.

Отъ прихожанъ связано было юбалару привътствіе уполномоченнымъ г. Валкъ Г. Е. Кловациямъ.

Свроиное торжество это пріятно было разділено всіми участивками, пожелавшими засвидітельствовать свое уваженіе почтенному
вбиляру, еще бодрому старику, сумівшему съ хорошей стороны
расположить къ себі большинство населенія нашего города. Правда, юбилярь въ общественной жизни ничімь особеннымь не выділялся своею діятельностью, чего отъ скромнаго служебнаго положенія и требовать нельзя, зато отрадно видіть добрыя патріархальныя отношенія юбиляра къ прихожанамь, питающимь уваженіе къ своему діякону, какъ хорошему человіку и примірному
служителю православной церкви, чувства глубокаго уваженія.

Дай Богъ, чтобы подобные примъры взаимных добрыхъ отношеній умножались въ разныхъ уголкахъ дорогого нашего отечества. Обыватель К.

— Некрологи селщенно и церковно служителей. Въ настоящее время въ Листкъ для Харьковской Епархіи, какъ и во всъхъ вообще Епархіальныхъ органахъ печати, ежегодно печатаются послужные списки мъстныхъ преподавателей учебныхъ заведеній; а о лицахъ служащихъ помъстной церкви Божіей дълется здъсь очень мало замътовъ: ръдко мы читаемъ здъсь сообщенія о поступленіи на службу, самой службь, движеніи по ней и выходъ изъ нея не только псаломщиковъ и діаконовъ, но даже іереевъ и протоіереевъ: большинство изъ нихъ незамътно сходятъ съ поприща своей дъятельности, какъ незамътно и входять на него. Между тъмъ можетъ ли 30—40—50 лътняя церковно-общественная дъятельность того пли другого члена клира, какъ справедливо замъ-

чаеть "Странникъ", пройти совсвиъ безъ следа, не оставивъ по себь памети, если не выдающимися изъ ряда обывновенныхъ льлами, то чънъ-либо другинъ: душевными начествами, отмънными отношениями къ прахожанамъ, своеобразной чертой въ характеръ учительства, уничтоженіемъ вредныхъ обычаевъ и привитіемъ добрыхъ в проч.? Ведь, что бы про духовенство на говориле в вавъ-бы оно плохо нной разъ не обваруживало себя, однако въ подавлиющемъ большинствъ случаевъ его любить и уважаеть народъ. И неужели делается это зря? Ума и пронявновенности нашему народу не запимать стать, и оценка деятельности духовенства народомъ идеть не на основанія минутныхъ увлеченій, а на основанім долгой совыестной жизни, и такимъ образомъ народныя любовь и уваженіе къ духовенству несомивни суть плоды зрваме. Конечно, съ точки зрвнія нашего времени, времени громких двль, трескучихъ фразъ. дъятельности лживой и лицемърной, духовенство мало обращаеть на себя вивманія. Скромная, тихая, не заискивающая, иміющая всходнымъ пунктомъ не награды, а создание Царства Божія в спасеніе душь, такая діятельность не выдвигаеть своихь діятелей, не бьеть на эффекть в людямь легкомысленнымь можеть давать поводъ къ замъчаніямъ, что изъ деревни добраго не бываетъ. Между тъмъ сплошь и рядомъ свольво теплется силы, свъта п огвя любви въ этихъ скромныхъ деревенскихъ светочахъ! Въ "Страннвкъв, напр., приводится слъдующий разсказъ. Одинъ изъ священниковь С. П., вследствіе тяжело сложившихся семейныхъ обстоятельствъ, страдалъ слабостью винопитія, бывалъ часто нетрезвъ, при этомъ были и другіе недочеты въ его жизни. У начальства онъ, разумъется, быль въ числъ нерадивыхъ и опальныхъ. Его уже болбе 20 леть какъ неть въ живыхъ, но память о немъ глубово живетъ въ сердцахъ прихожанъ и образъ его по сіе времи окруженъ ореоломъ самой искренней и высокой любви. Что же это значить? А то, что онъ и при значительныхъ слабостяхъ носиль въ себв любовь Христа и проповъдываль о ней не словомъ только, а и деломъ, то, что и при немощахъ своихъ онъ быль темь истинымъ пастыремъ, который не задумывается и душу свою положить за вовцы свояч. Крестьяне никавъ не могутъ. забыть, какъ этотъ священникъ въ весениее половодье, когда нельзя на пройти ни профхать, бродиль по колфии въ грязи въ отдаленныя деревни (верстъ за 8) для пріобщенія Св. Тайнами больныхъ, съ громадивашею опасностью для жизни, пвшкомъ, при переходъ чрезъ ръчки разувался и переходилъ босикомъ. Не мугуть они забыть его простоты, ласки и безкорыстія. Словомъ его христіанская любовь, его ревность о своемъ долгв и прочадалеко оставляли за собою всв его недостатки и при жизни, а чрезъ 20 лётъ остался лишь одинъ свётлый образъ добраго настыря. Вотъ примёръ самаго зауряднаго священника. А развъздёсь нечему поучиться каждому іерею до протоіерея включительно, будь только изображена болёе или менёе полно дёятельность этого зауряднаго священника?

Мы не можемъ не привести здёсь и слёдующаго миёнія, слышаннаго нами недавно отъ одного изъ Харьковскихъ священнаковъ, о необходимости коть простыхъ замётовъ въ мёстномъ листий о смерти всёхъ безъ исключенія священно и церковнослужителей Харьковской епархів. Вёдь у каждаго изъ нихъ, говорилъ намъ батюшка, найдется нёсколько десятковъ, частію товарищей по воспитанію, частію знакомыхъ, священнослужителей, которые разбросаны по общирной Харьковской епархів. Всё они легче всего посредствомъ листка могутъ узнать о смерти того или другого своего товарища и, узнавши, безъ сомийнія, помянутъ его въ своихъ молитвахъ предъ престоломъ Божівмъ. Безспорно, миёніе выше упомянутаго батюшки вполий сираведливо.

Изъ сказаннаго, думается намъ, становится ясною и очевидною нравственная обязанность священие и церковно-служителей сообщать въ мѣстный органъ печати свѣдѣнія о своихъ умершихъ собратіяхъ съ указаніемъ, по возможности, свѣтлыхъ чертъ ихъ характера и дѣятельности. Эти сообщенія съ одной стороны могутъ быть поучительны для насъ, съ другой—не безиолезны и душѣ умершаго, такъ какъ, безъ сомнѣнія, побудятъ всѣхъ знающихъ усопшаго помянуть его въ своихъ молитвахъ.

— Вредъ куренія. Поводомъ въ этой замітвів послужило интересное, строго научное изслідованіе о русскомъ табаві, или вірніве, о различныхъ сортахъ табаву, находящихся въ продажі въ Россіи. Изслідованіе это произведено въ гигіеническомъ институті корьевскаго университета г. Понтагомъ и опубликовано въ толькочто вышедшей 15-ой книжкі издающагося въ Германіи спеціальнаго журнала: «Zeitschrift für Untersuchung der Nahrungs-und Genusmittel» и съ нівоторыми результатами этого изслідованія не лишне будеть намъ познакомиться.

Почти всякому курищему извёстно, что табакъ содержить идовитое вещество—никотинъ, твоторое при куреніи вводится въ организмъ вмёстё съ дымомъ. Содержаніе этого ида въ табакъ находится въ прямой зависимости отъ его крёпости и, следовательно, чёмъ крёпче данный табакъ, тёмъ больше въ немъ со-

держится никотина. Находящійся въ продяжів табакъ въ Россіи можно разділить на "крівпкій", "слабый" и "выше средняго". Эти обозначенія часто встрічаются и на пакетахъ, въ которыхъ табакъ поступаеть въ продажу.

Данныя взсявдованія обнаружиля, что вкрвикій табакъ содержить въ среднемъ 2,8° о никотина, средній —1,8° о, а "выше средняго"—2,1° о. Самый распространенный въ Россів сорть табаку — въ особенности въ войскахъ и въ деревняхъ—знаменитая «махорка» содержить никотина больше, чёмъ другіе сорта. Вообще, — кабъ и слёдовало ожидать, — "махорка"—это послё водки наше второе "національное" одурманивающее средство, и въ другихъ отношеніяхъ оказалось вреднёе другихъ сортовъ табаку Такъ, махорка содержить амміакъ и хлоръ въ большомъ сравнительно, количестве. Вслёдствіе содержаніи хлора при куреніи махорки никотинъ разрушается въ значительно меньшей степени, чёмъ это наблюдяется при лучшихъ сортахъ табаку. Этимъ же обстоятельствомъ обусловливается образованіе скверно пахучихъ веществъ при куреніи махорки, на что такъ-справелливо жалуются некурящіе.

Количество никотина, вводимаго при куренів вийсті съ дымомъ въ организмъ, находится въ прямой зависимости отъ длины мундштука и оно тімъ меньше, чімъ мундштукъ длиніве.

Никотинъ не является, однако, единственнымъ ядовитымъ веществомъ, попадющемъ при куревів въ нашъ организмъ. Вифстф съ нимъ мы воспринимаемъ в другія прелести, какъ ядовитыя соединенія пиридина, синильную кислоту и окись углерода. приносимый куреніемъ, неоспоримъ, -- говорить г. Понтагь въ своемъ интересномъ изследованіи, -- «въ особенности если принять во вниманіе количество вредных веществъ, вводимых курищить въ свой организмъ. Человъкъ, выкуривающій 20 папиросъ въ день, еще дялеко не слыветь феноменомъ, потому что есть люди, выкуривающіе ежедневно 30, 40, 50 и больше папиросъ. Папироса содержить приблизительно 1/2 грамма табаку. Принимая среднее содержаніе никотина въ табакъ равнымъ  $2^{\rm o}|_{\rm o}$ , изъ которыхъ половина при куренів переходить въ образующійся дынь, а, следовательно, почти весь попадаеть въ организмъ, получаемъ, что выкуривающій ежедневно 20 только папирось вводить въ организмъ, кромъ съроводорода, большого количества углевислоты и. т. д. следующія яловитыя вещества:

| никотина  | • | •   | •           | •  | •  | • | • | • | 0,090 | rpam. |
|-----------|---|-----|-------------|----|----|---|---|---|-------|-------|
| соединені | Ä | DBJ | <b>A</b> BQ | BB | a. | • | • | • | 0,011 |       |
| амміака   |   |     |             | •  |    |   |   | • | 0,032 |       |

Еслибы такое количество пикотина, свинльной кислоты в окися углерода осталось въ организм'в курящаго, то было бы виоли в достаточно, чтобы у менте привыкшаго курить челов ва вызвать немедленную смерть!!.»

Такъ говоратъ цыфры, добытыя научнымъ, вполев объектавнымъ путемъ, апеллирующія къ здравому разсудку, и если сказанное окажется достаточно убъдательнымъ коть вой-кому взъ курящихъ—мы будемъ считать цёль этихъ строкъ достигнутой...

— Гигіеническое значеніе фруктовъ. Конецъ літа и осень время пользованія фруктами. Ихъ. по справелявости, причисляють въ здоровымъ пящевымъ веществамъ. Собственно фрукты, вследствіе своего высокаго процентнаго содержанія воды, вовсе не могуть считаться очень питательными; такъ, виноградъ содержить до 78 процентовъ воды, вишни 79, группи 83, яблови и сливы около-85, земляника 87, а брусника даже 89. Събдан большін воличества Фруктовъ, мы во всякомъ случав вводимъ въ организмъ значительныя количества легко растворимаго сахара, тогда фрукты действительно пріобрівтають значеніе питательнаго вещества. Сладкая вишня содержить болъе 10 процентовъ сахара, эрълый же виноградъ даже 20% в болъе; еще больше содержание сахара въ сушеныхъ или вареныхъ въ сахаръ фруктахъ. Следовательно, какъ питательное вещество фрукты можно употреблять только въ извъстныхъ количествахъ, но по своему освъжающему и пріятному вкусу ихъ можно причислить къ вкусовымъ веществамъ.

По статистическимъ изследованіямъ оказалось, что потребность въ спяртныхъ напиткахъ значительно падаетъ въ лётнее время въ тёхъ мёстахъ, гдё фрукты дешевы и употребляются въ большихъ количествахъ. Если даже не придавать большого значенія этимъ статистическимъ даннымъ, то всетаки можно попытаться удешевленіемъ различныхъ фруктовъ уменьшить наклонность къ спиртнымъ напиткамъ.

Употребленіемъ фруктовъ можно и въ другомъ отношенін достигнуть гигіеническаго эффекта. Фрукты положительно оказывають благотворное влінніе при извістныхъ разстройствахъ въ организмів. Извістно, напримітрь, что употребленіемъ фруктовъ вродів сливъ, вишенъ или яблоковъ можно достигнуть боліте правильнаго пищеваренія. Дістическое значеніе столь расхваливаемаго яблочнаго вина основывается главнымъ образомъ только на его дійствій въ этомъ направленій, вслідствіе чего этотъ напитокъ ревомендуется тучнымъ, полновровнымь лицамъ. Наобороть, заврвиляющимъ образомъ дъйствують ягоды черника и брусника, но особенно первая. Для этой цъли беруть высушенныя ягоды черники, обливають ихъ холодной водой и при частомъ взбалтываніи оставляють на горячей плить въ теченіе двухъ часомъ, пока вся масса не превратится въ сиронообразную жидкость; послъднюю посль этого отпъживають и сохраняють въ прохладномъ мъсть. Для достиженія дъйствія при случайныхъ поносахъ слъдуеть принимать эту жидкость 3—4 раза въ день по чайной ложкъ.

Какъ бы тамъ не дъйствовали отдъльные сорта фруктовъ, мы во всякомъ случав имбемъ въ нехъ весьма пригодную естественную замвну многихъ новъйшихъ лъкарственныхъ продуктовъ; при этомъ фрукты обладаютъ очень хорошимъ вкусомъ, могутъ быть принимаемы въ продолженіе болье долгаго времени, что при одинаково дъйствующихъ лъкарствахъ обывновенно невозможно. Гораздо нъжные дъйствіе отдъльныхъ сортовъ фруктовъ, если ихъ употреблять въ вареномъ видъ, главнымъ образомъ, какъ компотъ. Тъ, которые страдаютъ слабымъ желудкомъ, изжогой и т. и., должны употреблять только вареные плоды. Нътъ сомнънія, что они въ такомъ видъ лучше перевариваются и вообще болье апиститы.

Чёмъ менёе фрукты привлекательны на видъ, тёмъ болёе она представляють опасности для тёхъ, которые яхъ употребляють. Сырые грязные фрукты ни въ какомъ случай не должны быть употребляемы, такъ вакъ на нихъ постоянно остается много пыли, часть грязи вли земли, паутины и т. п. Ясно изъ этого, что при таквъх обстоятельствахъ легко возможно вмёсте съ плодами вводить въ тёло различные болезнетворные зародыши. Поэтому, если во что-бы ни стало желательно употребить только сырые фрукты, то необходимо передъ употребленіемъ ихъ тщательно обмывать и затёмъ прополаскивать холодной, квинченой водой.

Однако, плоды должны отличаться не только чистотой, но они должны быть совершенно зралы. Какъ часто грашать именно противь этого правила! Есть люди, которые страшно любять только кислые илоды, и чамъ зеленае груши и яблоки, тамъ болье они ими восхищаются. Въ особенности молодыя, малокровныя давицы очень любять кислое, незралые плоды такъ какъ имъ кажется пріятнымъ раздраженіе вкусовыхъ нерковъ этой кислатиной. На-которые потребители изъ-за экономіи покупають незралые или даже испорченные плоды; но нужно помнить, что кислота и продукты разложенія вліяють раздражающимъ образомъ на слизистую

оболочку пищеварительныхъ органовъ, особенно если събдаются большія количества подобныхъ незрёлыхъ плодовъ.

Слёдуеть особенно остерегаться пить много воды скоро послё того, какь было съёдено нарядное количество фруктовъ, такь какъ вода разжижаеть желудочный сокь и поэтому почти совсёмъ прекращается перевариваніе пищи, которое безъ того затруднено вслёдствіе введенія большого количества фруктовъ.

Другая скверная привычка, весьма распространенная особенно средя дітей, состоить въ томъ, что они проглатывають волокинстыя сворлупы и косточки отъ нівкоторых плодовъ. Правда, есть такіе желудки, которые способны все переваривать, но необходимо вомнить, что косточки отъ фруктовъ, проглоченныя намівренно или ненамівренно, могуть служить причиной весьма опаснаго воспаленія въ кишечномъ каналів. Воспаленіе сліпой кишки, котораго всії такъ справедливо боятся, весьма часто зависить отъ застрявшей косточки. Въ другихъ случаяхъ бываетъ, что діти щелкають косточки и събдаютъ находящіяся въ нихъ ядра, содержащія снимьную кислоту. Если събсть много такихъ миндалей, то можно вызвать явленіе отравленія.

Изъ сказаннаго видно, что даже при употреблении вкусныхъ фруктовъ должны быть соблюдаемы умъренность и осторожность, если желательно предохранить себи отъ неминуемыхъ заболъваній. «Бир. Въд.».

#### объявленія

ХУДОЖЕСТВЕННАЯ

# MACTEPCKAR

## Алексъя Петровича ПЕТРОВА съ С-ми

——**»** Существуетъ съ 1869 года. **«**—

*МОСКВА, 1-я Мёщанская, дожь № 9*8. ПРИНИМАЮТСЯ ЗАКАЗЫ

НА ХУДОЖЕСТВЕННО-РЪЗНЫЯ, ЖИВОПИОНЫЯ и ИКОНОПИОНЫЯ РАБОТЫ.

какъ-то: Церковные жколостаск (и военно-походные) из развих отрого видержанных стиляхъ, мъстные и запрестольные кіоты, балдахни надъ престолами. гробинци подъ плащаницу, запрестольные крести и рази съ тумбами, крести от предотоящим съ ръзной горой, акалоя, престолы, жертзенник, свъчные ящим и зерцали для присутственныхъ мъстъ,

А ТАНЖЕ ПРОИЗВОДИТСЯ РЕСТАВРАЦІЯ КОНОСТАСОВЪ, ИКОНЪ, ВНУТРЕННЕЙ и НАРУЖНОЙ ЖИВОПИСИ ВЪ ХРАМАХЪ и вр. И ЗОЛОЧЕНІЕ ГЛАВЪ и КРЕСТОВЪ.

Рисунки, сметы и чертежи высылаются по первому требованію.

# листокъ

LIL

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Высочайшая награда.— Изъ Отчета Высочайше утвержденнаго Комитета по сооруженію православнаго храма у подножія Балканъ, въ поминовеніе вонновъ, павшихъ въ войну 1877—78 годовъ.—Енархіальныя изв'ященія.— Изв'ястія и зам'ятки.— Объявленія.

#### Высочайшая награда.

Государь Императоръ, по поднесенному Канплеромъ Россійскихъ Императорскихъ и Царскихъ Орденовъ всеподданнъйшему докладу думы знака отличія безпорочной службы, 22-го августа 1903 года, Всемилостивъйше соизволилъ пожаловать знако отличія безпорочной службы за XL льто бывшему инспектору Харьковской Духовной Семинаріи Константину Истомину.

Изъ Отчета Высочайше утвержденнаго Комитета по сооруженію православнаго храма у подножія Балканъ, въ поминовеніе воиновъ, павшихъ въ войну 1877—78 годовъ.

15-го Сентября минувшаго 1902 года, во время празднованія 25-ти-летія защиты Шипвинскаго перевала, совершилось торжественное освящение сооруженняго у подножия Балканъ, близь с-Шипки, православнаго храма въ память воиновъ, павшихъ на Валканскомъ полуостровъ въ 1877-78 г. за освобождение Болгаръ. Вийсти съ храномъ-памятникомъ освящены также воздвигнутыя при немъ другія постройки: духовная семинарія, больница, дома для причта и учительского персонала и итсколько хозяйственныхъ сооруженій. Какъ уже подробно изложено въ отчеть строительнаго Комитета, опубликованномъ въ Апреле прошлаго 1902 года въ "Церковныхъ Въдомостахъ" и другихъ органахъ русской печати, двятельность Комитета продолжалась около 23 леть. Начавь въ мав 1879 года сборъ пожертвованій и приступивь въ 1885 г. въ стровтельнымъ работамъ, Комитеть, вследствіе возникшихъ въ Болгарів смуть, должень быль въ 1888 году превратить работы и только весною 1897 г. таковыя могли быть вновь открыты.

Съ вакими затрудненіями и препятствіями Комитеть вообще боролся во все продолжительное время осуществленія своей задачи, объ этомъ подробно оповіщено было въ томъ же вышеупомянутомъ отчеть. Нынів, съ передачею въ відівніе Россійскаго Святійшаго Синода Шипкинской усадьбы, со всіми сооруженіями и принадлежащимъ къ нимъ мнвентаремъ, оканчивается ділятельность Строительнаго Комитета и остается ему лишь дать отчеть о тіхъ денежныхъ средствахъ, какія постунили въ его распоряженіе и какіе изъ нихъ произведены расходы.

Со времени открытія д'яйствій Комитета, съ Мая 1880 г. по Май 1903 г., когда прекратилась его д'ятельность, поступило пожертвованій наличными деньгами 435911 р.  $23^{1}/2$  к. и  $^{0}/_{0}$  бумагами 650 р. Итого 436561 р.  $23^{1}/_{2}$  к.

Въ теченіе того же времени получено процентовъ, какъ по % бумагамъ, въ которыя пожертвованія были обращены, такъ и по наличнымъ деньгамъ, находившимся на текущемъ счеть въ Государственномъ и другихъ банкахъ (въ томъ числь поступившіе отъ Государственнаго Казначейства въ возмѣщеніе потерь отъ обложенія 5% налогомъ доходовъ съ капиталовъ Комитета) 587326 р. 38½ к. Приплачено Государственнымъ Банкомъ по конвертированнымъ % бумагамъ и поступило въ возмѣщеніе потерь отъ конверсій 52867 р. 51 к. Выручено отъ продажи оставшихся строительныхъ матеріаловъ и прочія мелкія поступленія 216 р. 50 к. Всего составилось денежныхъ средствъ Комитета 1076971 р. 623% коп.

Поступившія пожертвованія распреділяются по источникамь поступленія слідующимъ порядкомъ: Всемилостивійше пожаловано въ Возъ почившемъ ИМПЕРАТОРОМЪ АЛЕКСАНДРОМЪ И 1000 р. Пожертвовано покойнымъ Княземъ Александромъ Баттенбергскимъ 400 р. Пожертвовано начальниками, офицерами, нажими ченами и вообще служащими отдельных военских частей, сухопутныхь в морскихь 30037 р. 98 в. Поступна оть духовнаго въдемства пожертвованныхъ в собранныхъ епархіальными аркіережив, монастырями, благочинными, приходскими священинками, причетниками в консисторскими чиновниками 168821 р. 243/а к. (NB. Въ томъ числъ помертвованныхъ Асонскими монастырами 8112 р.) Помертвовано начальниками, преподавателями и учащимися учебныхъ заведеній, мужскихъ и женскихъ, разныхъ исповъданій и відомствъ 5918 р. 38 к. Пожертвовано служащеми въ разныхъ правительственных учреждениях гражданского ведоиства 20964 р. 53 к. Поступило отъ дворянства какъ коллективно, такъ и собранныхъ по полписнымъ листамъ и пожертвованныхъ предводителями ворянства 7634 р. 98 к. Пожертвовано городскими думами, а также пожертвовано в собрано по подпискъ городскими головами, членами городскихъ управъ и служащами въ нихъ 55475 р. 32 к. (NB. Въ гомъ числъ пожертвовано Московскою Городскою Думою въ память двадцатвиятельтія царствованія въ Бозь почившаго Государя Императора Александра Николаевича 50000 р.) Собрано и пожертвовано членами земскихъ уфравъ и мировыхъ учрежденій и служащими въ нихъ 7189 р. 701/2 в. Собрано и пожертвовано начальниками губерній и полицейскими чинами 78601 р. 51 к. Оть м'ястныхъ комитетовъ и управленій Россійскаго Общества Краснаго Креста 4488 р. 83 к. Отъ русскихъ посольствъ, миссій и консульствъ за границею 6559 р. 051 к. Отъ ярмарочныхъ комитетовъ 991 р. 91 к. Отъ частныхъ банковъ, обществъ и учрежденій 2222 р. 40 к. Отъ желванодорожныхъ и пароходныхъ обществъ и управленій и отъ страковыхъ обществъ 17160 р. 77 к. Отъ содержателей фабрикъ и заводовъ 8605 р. 2 к. Отъ кущовъ и торговыхъ обществъ и компаній 5763 р. 7 к. Отъ мінцанъ, ремесленниковъ и рабочихъ артелей 974 р. 22 к. Непосредственно отъ крестьянъ 7509 р. 25 к. Отъ клубовъ в общественныхъ собраній 430 р. 50 к. Отъ разныхъ лицъ чрезъ редакцій газеть и отдёльно 4629 р. 59 к. Оть содержателей гостиниць и трактирныхь заведеній 720 р. 47 к. биржевыхъ маклеровъ и нотаріусовъ 462 р. 50 к. Всего 436561 p. 231/2 K.

Сверхъ того поступили пожертвованія и приношенія иконами, церковною утварью и другими предметами: отъ Кабинета ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, отъ Его Высочества Киязя Фердинанда Болгарскаго, отъ монастырей, духовенства, частныхъ лицъ, учрежденій и обществъ, крестьянъ и пр.

Въ продолжение 23-лътняго періода дъятельности Комитета, кромъ расходовъ на изысканіе мъстности подъ постройки, съ коминдировками на мъсто построекъ членовъ Комитета и прочихълицъ, на подготовительныя работы, временныя постройки, земляныя и прочія работы, предшествовавшія прекращенію въ 1888 г. постройки храма, вызванному измънившимися въ Болгаріи политическими обстоятельствами и пр., всего израсходовано на строительные матеріалы и приспособленія, на плату рабочимъ и на другія статьи, 815088 р. 75<sup>1</sup>/4 в.

За вычетомъ этой общей суммы расходовъ изъ общаго прихода 1076971 р. 62<sup>3</sup>/4 к. получается остатокъ 261882 р. 87<sup>1</sup>/2 к.; въ дъйствительности же остается запаснаго капитала, заключающа-

гося въ % бумагахъ на нарвцательную сумму 271700 р. в въ налвчвыхъ деньгахъ 3944 р. 98 к. 1), а счетая % бумаге по бержевому курсу въ суммъ 265845 р.—всего преблазительно 269289 р. 98 к., т. е. болъе противъ выведеннаго остатка на 7407 р. 101/2 к. Разница эта составляетъ полученную отъ покупъв в продаже % бумагъ пребыль 2). Оставшіяся % бумагь состоять изъ 4% свед. Государственной ренты на 241000 р. 4% з. л. Дворянскаго Земельнаго Банка на 20700 р., 4% свед. Крестьянскаго Поземельнаго Банка на 6300 р., 41/2% з. л. Московскаго Земельнаго Банка 3000 р. в 41/2% обл. С.-Петербургскаго Городскаго Кредетнаго Общества на 700 р. нарвцат.

Заключающійся въ вышеозначенных процентных бумагахъ н наличных деньгахь запасный капиталь имветь поступить въ ввленіе Министерства Иностранныхъ Дель и храниться неприкосновенно въ Россійскомъ Государственномъ Банкв, съ твиъ, чтобы ВЗЪ ДОХОДОВЪ <sup>8</sup>) ЭТОГО БАПИТАЛА ПРОИЗВОДИЛИСЬ РАСХОДЫ НА РЕМОНТЪ шипкинскихъ сооруженій и на обезпеченіе содержаніемъ перковнаго причта, а также на производство пенсій, въ размере 12 фунт. стерленговъ ежегодно, потерявшему зрвніе на служов стровтельнаго Комитета черногорцу Николаю Пыркв. Затвив на запасномъ вапиталъ этомъ лежатъ еще обязательства, выраженныя служащами С.-Петербурго-Варшавской железной дороги при пожертвованія вив въ 1884 г. 800 р. на непогасимую дампаду передъ образомъ Христа Спасители и на въчное поминовение павшихъ въ 1877-78 г. воиновъ. Означенное пожертвованіе, вощедшее въ составъ запаснаго вапитала, завлючается въ 40/о св. Государственной ренты на 1000 р. в  $4^{1/2}$ % обл. С.-Петербургскаго Городскаго Кредитнаго Общества на 700 р.

Затемъ изъ запаснаго капитала подлежать отчисление 10000 р., ассигнованные Комитетомъ по сооружению храма на построение при храмъ дома для инвалидовъ изъ болгарскихъ ополченцевъ. Проектъ постройки этого дома Высочайше одобренъ и наблюдение за постройкой возложено на строителя храма А. Н. Помераниева.

<sup>1)</sup> Въ томъ числъ на текущемъ счетъ въ Государ. Банкъ 2451 р. 01 к., въ Хозяйствен, Управления при Св. Синодъ 1150 р. 49 к. я въ Россійскомъ Вице-Консульствъ въ Филиппополъ 348 р. 48 к. (311 р. 50 к. и 85 фр. 28½ с.).

<sup>2)</sup> На образованіе этой ризници вибли аліяніе также потери на курсъ при неревода рублей на франки и другую вностранную монету.

в) Къ доходамъ имъютъ бить отнесени еще—756 р. 53 к., поступающіе ежегодно отъ вазни въ возмѣщеніе потерь отъ обложенія 50 в купоннимъ налогомъ капиталовъ Комитета.

Если изъ общей суммы расходовъ 815088 р. 75 к. исключить ) потери оть перерыва строительных работь въ течение 9 лътъ. следствие разрушения земляныхъ работъ и порчи матеріаловъ 89937 р. 55 в.), 2) расходы на охрану и сохраненіе въ теченіе того веріода времени имущества Комитета на Шипкъ (16376 р. 37 к.) и 3) издержки строительнаго Комитета на воспитанје болъръ въ россійскихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ (55550 руб. 291/2 к.), втого 152864 р. 511/2 к., то общая стоимость шишкинскихъ сооруженій опреділяется цифрою 662224 руб. 231/2 к. По отдъльнымъ постройнамъ, сооруженіямъ в работамъ, сумма эта распредъляется следующимъ порядкомъ: 1) Каменный храме на 800 человъкъ трехирестольный, въ стилъ древнерусскаго зодчества XVII стольтія, съ галлереею, окружающею всю церковъ съ 10 позолоченными червоннымъ золотомъ вуполами и врестами, при высотв главнаго купола въ 19 саженъ и высотв колокольни въ 21 сажень, съ наружными украшеніями изъ маіолики, мрамора и песчаника, съ громоотводами и проч 340221 р.  $58^{1}/2$  в. 2) Внутренняя отдълка и убранство храма, состоящія изъ гранитныхъ половъ, каменныхъ пилоновъ, деревянныхъ ръзныхъ клиросовъ и хора, деревяннаго позолоченнаго неоностаса для трехъ придъловъ, съ 83 иконами, 6 отдельно стоящихъ віотовъ, 36 мраморныхъ досовъ съ золотыми вырубленными надписами именъ павшихъ воиновъ, изъ паникадилъ, хоругвей, полной церковной утвари и священническаго облаченія, изъ орнаментики и живописи ствиъ в сводовъ всего крама 108892 р. 37. 3) Каменное трекэтажное здание духовной семинарии съ интернатомъ на 80 воспитанниковъ, при 4-хъ курсахъ, съ помъщеніемъ для музея, воспытателей, сторожей в прислуги 58959 р. 23 к. 4) Домо-особняко для духовенства. Каменное двухотажное зданіе 25783 руб. 70. 5) Два каменных трехэтажных флигеля для ректора, инспектора и преподавателей семинарів 21391 р. 85 к. 6) Больница на 10 кроватей. Каменный отдёльный флигель съ ввартирою для фельдшера и со всёми принадлежностями 13556 р. 74 в. 7) Обмеблировка семинаріи, дома для духовенства, больницы и флигелей для ревтора, инспектора и преподавателей семинаріи, съ полнымъ обзаведеніемъ для 80 воспитанниковъ 11391 р. 85 к. 8) Хозяйственныя постройки: домъ для сторожей, баня, ледивкъ, экипажный сарай, конюшня, свноваль съ квартирою для кучеровь, прачешная съ сушилкою, теплица, пом'вщение для коровъ и домашней птицы, хлёвъ, погреба, сарай и навёсъ для дровъ, бесёдка и временныя постройки для храненія инвентаря и строительных матеріаловь 7296 р.

2 к. 9) Водопроводь съ водонапорною башнею, находящемся въ горахъ, на берегу потока, на разстоянів 800 пог. саж. отъ перковнов усальбы, для снабженія водою всёхъ построевъ и для орошенія растительности, съ прокладкою металлическить трубъ чрезъ овраты н горы, съ устройствомъ 8 фонтановъ 13643 р. 70 к. 10) Земаяныя работы по спланеровев горестой местности на разныхъ высотахъ, на коихъ находится всё вышеупомянутыя строенія по устройству шосспрованныхъ подъйздныхъ путей, срытію овраговъ и хребтовъ, засыпкъ обраговъ для отвода многочисленныхъ горныхъ потоковъ, съ отводкою ихъ въ более отделенный отъ построекъ потокъ, съ провладкою дренажныхъ трубъ 47212 р. 96 к. 11) Устройство терраст, наружных гранетных эпстница, ведушихъ съ одной террасы на другую и гранитныхъ тротусрова вовругъ церкви, семинарів и другихъ зданій; обнесеніе церковной усальбы изгородью в каменной оградой до 400 пог. сажень, съ устройствомъ въйздениъ воротъ 10195 р. 86 в. 12) Устройство садова, съ посадкою до 6000 деревьевъ и съ украпленіемъ откосовъ перномъ 2678 р. 37 к. Итого 662224 р. 231/2 к.

Изъ означенныхъ цифръ видно, что храмъ, съ внутреннею егоотдълкою и убранствомъ, стоитъ 449113 р. 95<sup>1</sup>/2 к., а остальныя постройки и сооруженія обощись въ 213110 р. 28 к.

На подлинномъ отчетв Собственною ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА рукою написано: "Закрыть Комитеть и нередать оставшійся капиталь въ Министерство Иностранныхъ Дёлъ". Царское Село, 27-го Мая 1903 г. Словесно ЕГО ВЕЛИЧЕСТВУ благоугодно было указать, чтобы капиталь быль виесенть въ Государственный Ванкъ, а ряспоряженіе доходами предоставлено, для ремонта зданій и содержанія причта церковнаго, Русскому Дипломатическому Агенту въ Болгарів, въ г. Софів. Подписаль Генераль-Адъютавть Графя Изнатьеет.

### Епархіальныя навіщенія. В АКАНТНЫЯ М БСТА

Священническія:

Петро-Павлововая церковь с. Заводовъ, Изюнскаго уведа. Соществієвская церковь сл. Хатинго, Волчанскаго уведа Іоанно-Предтеченская церковь с. Ивановскаго, Изюнскаго уведа. Церковь с. Будокъ, Лебединскаго убеда. Іоанно-Богословская церковь сл. Сенили, Купинскаго убеда. Софієвская церковь с. Малей-Алексвевки, Харьковскаго убеда.

#### Діаконскія.

Николаевская церковь с. Непокрытаго, Харьковскаго уйзда. Тронцкая церковь с. Перекопа, Валковскаго уйзда. Интинцкая церковь с. Бакировии, Актырскаго уйзда. Петро-Павловская церковь с. Павловии, Старобильскаго уйзда.

#### Псаломицицкія:

Тронцкая церковь с. Монсеевин, Старобъльскаго убзда. Свято-Духовская церковь с. Кононовки, Старобъльскаго увзда. Арханг.-Миландовск. церковь зашт. гор. Краснокутска, Богодухов. убляв. Кресто-Возд. церковь с. Кручика, Богодуховского увада. Варваринская церковь с. Капитольскаго, Изюмскаго увзна. Сошествієвская церковь с. Хатняго, Волчанскаго убла. Іоанно-Богословская церковь с. Солицевки, Харьковскаго уззда. Арх. Михайловской церкви с. Колупаевки, Харьковскаго убзда. Церковь Александровской гимназів г. Сумъ. Покровская церковь сл. Коломійчихи, Купянскаго убзла. Соборно-Покровская церковь г. Купянска. Рожд.-Богород. церковь с. Лозоваго, Богодуковскаго увзда. Тронцкая церковь сл. Васильевки, Лебединскаго убада. Николаевская церковь с. Большой-Писаревки, Богодуховскаго убода. Всъхсвятская церковь с. Стараго Мерчика, Валковскаго убада. Николаевская церковь г. Лебедина. Георгієвская церновь с. Бъловода, Сумскаго увзда.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержине. Посвиение Высокопреосвящений ших Арсеніеми Александро-Невских школь.— Торжествення Архіерейскія богослуженія.— Посвщеніе Высокопреосвящений йшими Арсеніеми містных духовно-учебныхи заведеній.— По повону новонимименной молитвы, появившейся вы многых синскахы и вы Харьковів.— Нененайки.— Некрологь.

Постичение Высокопреосвященний шимт Арсеніемт, Архіспископомт Харьковскимт и Ахтырским, Александро-Невскимт школт. Высокопреосвященный Арсеній, Архісписков Харьковскій Ахтырскій, постиль 27-го августа Александро-Невскія церковно-приходскія двухилассным мужскую и женскую школы. Владыка постиль сначала классы женской школы, гдт вновь воступивнших учениць благословиль крестивами, а затёмы и помыщающіяся вы этомы зданів два низших отдёленія мужской школы, гдт новичковь тоже благословиль крестиками; затёмы Владыка постиль мужскую школу и учительскій классь, гдт одинь изы питомцевь класса обратился вы Владыку сь привётствіемы, вы которомы оть лица учещихся поздравиль Владыку со днейь его рожденія. Поблагодаривь за добрыя пожеланія, Высокопреосвященный Арсе-

ній, въ свою очередь, пожелаль в дітямъ усившно проходить начатыя занятія, пообіщавь въ скоромъ времени опять навістить ихъ в ближе съ ними познакомиться.

Попутно съ обзоромъ влассовъ, Владыва осматривалъ и другія школьныя пом'вщенія. Выразивъ о. зав'вдующему свое полное удовольствіе за образцовое состояніе школъ и благословивъ его просфорою, Владыва пос'втилъ его ввартиру, гдф Владывф предложенъ былъ об'вдъ.

Женская швола съ этого года имветь три отделенія, въ которыхъ числится 250 учениць; въ виду такого наплыва учащихся приглашены еще три учительницы, изъ нихъ две изъ окончившихъ Свято-Владимірскую церковно-учительскую школу въ Петербурге; для обученія же шитью и кройке приглашена отдельная учительница съ спеціальнымъ образованіемъ. Такъ какъ въ настоящее время стали поступать прошенія отъ окончившихъ городскій школы, то, наверно, въ этомъ году откроется и четвертое отделеніе, чтобы дать возможность и имъ продолжать свое образованіе.

Въ мужской же школъ въ настоящемъ году числится уже около 600 учениковъ.

— Торжественныя Архіерейскія богослуженія. 29 августа, по случаю храмового правдника въ церкви городского кладонща, летургію въ ней совершаль Высокопреосвищенній шій Арсеній. Клад бище - мъсто въчнаго уповоенія дорогить христіанскому сердцу людей, священныя могелы предвовь, особенно почитаются русскимь человъкомъ въ дни поминовенія, установленные Церковью. Въ эти дни каждый спёшить на могилё своихъ родныхъ, родственниковъ. друзей в знакомыхъ помолеться объ упокоенія души. Торжественно умилительную картину представляло городское владбище 29 августа. Оно буквально было переполнено нассой молящагося народа. Особенно много народа толивлось около Устиновенской цервви, гдъ священнодъйствоваль Высокопрессвященнъйшій Арсеній. Всв эти сотни стремились вивств съ Архипастыремъ излить свою горячую молитву за близинкъ сердцу умершикъ. Въ вонцв литургін Владыка обратился къ предстоящимъ со словомъ; въ немъ онъ напомниль событіе, памяти котораго посвящень этоть день, объясныть его значение в указаль, какъ должно жать естинному крвстіаниву, чтобы пріять техую, покойную смерть; при этомъ Владыва привелъ нёсколько случаевь изъ своей жизии, когда ему въ вачествъ духовника приходилось присутствовать при кончинъ прихожанъ. Влагообразно и по чину совершаемая литургія окончилась во 2-мъ часу дня.

Высокопреосвищеннъйшій Арсеній, Архіепископъ Харьковскій в Актырскій, служиль литургій: 30 августа въ Харьковской Александро-Невской церкви, по случаю храмового праздника, в 31 въ Харьковскомъ Каеедральномъ соборъ, 1-го сентября въ Каеедральномъ соборъ, а 8-го въ Покровскомъ монастыръ.

— Постичение Высокопреосвященнийшим Арсения мистных духовно-учебных заведеній. 10 сентября Его Высокопреосвященство Высокопреосвященнёйшій Архіепископъ Арсеній посётиль Духовную семинарію, Епархіальное женское училище и
мужское Духовное училище.—Встрёченный о. ректоромь, о. инспекторомь и преподавателями при вкодё въ семинарское зданіе, Владыка преподаль вмъ свое архипастырское благословеніе и затёмъ
направился въ актовый заль, гдё собрались въ ожиданіи Владыки
всё воспитанники семинаріи. По входё въ заль Владыки вмёстё
съ воспитанниками и служащими въ семинаріи вознесь молитву
Господи Богу и затёмъ обратился со слёдующимъ приблизительно
словомъ назиданія къ воспитанникамъ всёмъ вообще и особенно
въ вновь поступившимъ въ семинарію.

Поздравляю васъ, дорогіе юноши, съ наступившимъ новымъ учебнымъ годомъ. Желаю вамъ здоровья и полнаго успѣха въ занатіяхъ вашихъ.

Я имъю обывновение всегда посъщать въ началь учебнаго года въъренныя моему попечению учебныя заведения съ тою цълію, чтобы преподать всъмъ учащимся въ нихъ свое архипастырское благословение. Мною руководить въ этомъ случать главнымъ образомъ то соображение, что я—архіерей, носитель сугубой благодати Божіей, а потому преимущественно могу своимъ благословениемъ низвести на васъ благодать Божію.

Да подасть же вамъ Господь Богь силу возрастать во славу Его, на пользу церкви и отечества и на утвшение вашихъ родителей, начальниковъ и наставниковъ.

Преусивная въ своихъ занятіяхъ, берегитесь, дорогіе вноши, козней лукавыхъ людей. Теперь ни для кого не тайна, что наше время по справедливости можетъ быть названо днями лукавыми, временемъ мятежнымъ. Враги церкви Христовой, какъ голодные волки, стоятъ на стражв и ежеминутно готовы нанести ущербъ ей пожищеніемъ ея върныхъ чадъ. Берегитесь духовныхъ волковъ и укрвилийтесь въ познаніи истины и добродъланіи. Помните, что вы готовитесь быть служителями церкви; будьте же достойны своего призванія.

Питомпы Харьковской семинаріи издавна пользуются славою

усердныхъ труженнковъ и религіозно-настроенныхъ юношей. Педдерживайте эту добрую славу своей семинаріи. Пусть каждый изъ васъ заботится о томъ, чтобы оказывать усивки въ наукахъ помъръ дарованныхъ ему Господомъ силъ; усердно посъщайте богослуженіе, и старайтесь совершенствоваться въ церковномъ изнів.

Не забывайте заботиться и о своемъ здоровьй. Поминте, что только здоровый человёкъ можетъ легво развивать свои природных способности, воспринимать надлежащимъ образомъ преподаваемое ему и пользоваться хорошимъ расположениемъ дука.

Вамъ въ частности, воспитанники перваго класса, скажу, что теперь вамъ слёдуетъ оставить тё шалости, которыя вы, по возрасту своему, позвольни себё ране въ духовныхъ училищахъ. Теперь вы воспитываетесь въ семинарів, заведеніи высшемъ сравнительно съ духовными училищами. Не забывайте этого. Занимитесь усардно науками, скромно ведете себя и старайтесь своими поступками не класть даже и малёйшей тёни на отнынё родную вамъ семинарію. Съ первыхъ же двей своей жизни въ семинарія пріобрётите ту добрую закваску; ноторою отличаются ваши старшіе товарищи. Тогда и вы вмёстё съ ними будете укращеніемъ своего заведенія и радостью для родителей, начальнивовъ и наставниковъ вашихъ.

Я намірент скоро опять посітить васъ, и тогда привезу всімъ вамъ по врестику. Мніз желательно, чтобы важдый вать васъ вмістість родительскимъ благословеніемъ носиль и мой престикь, мое благословеніе.

Господь да благословить всёхъ васъ, да сохранить отъ всявагова и да направить ко всему благому.

Убъжденный въ силв и дъйствительности благословенія архипастырскаго, Владыка преподаль его сперва вновь поступившимъ въ семвнарію воспитанникамъ каждому въ отдільноств, а затімъи воспитанникамъ остальныхъ классовъ. Послів этого Владыка отбыль изъ Семинарія въ женское училище, сопровождаемый громвимъ півніємъ исъ-полла эти деспота.

Въ Епархіальномъ женскомъ училищѣ Владыка приказалъ собраться воспитанницамъ въ актовомъ залѣ, и тимъ послѣ молитвы Св. Духу разъяснилъ дѣтямъ, въ какомъ отношеніи важно длянихъ призваніе на себя благодати св. Духа, и какъ нужно вести себи, чтобы благодать эта пребывала въ нихъ живо и дѣйственно. Затѣмъ Владыка преподалъ всѣмъ дѣвицамъ, икъ восинтательницамъ и преподавателямъ свое архипастырское благословеніе и отправился въ мужское духовное училище. И въ училище Владыка не оставиль безъ слова навидания и овоего архипастырского благословения обучающихся тамъ детей и икъ преподавателей и воспитателей. Онъ въ училищной церкви отечески помолился съ детьми, побеседовалъ съ нами и преподалъ каждому изъ нихъ въ отдельности свое благословение.

— По поводу новоизмышленной молитвы, появившейся во многих списках. Въ последнее время въ Харьвове даже между учащимися появилась во многих списках мольтва къ Госноду Івсусу въ предупрежденіе отъ какихъ-то грозящихъ будто бы всёмъ народамъ бъдствій и напастей. Мольтва эта читается такъ:

"Господи Інсусе Христе! Тебѣ молимся, святый Боже, поминуй мя и вся люди Твоя. Очисти насъ отъ грѣковъ ради Пречистой Крови Твоей, нынѣ и присно и во вѣки вѣковъ аминь. О Інсусе Христе! Тебѣ молимся, Святый Боже, Святый Крѣпкій, Святый Безсмертый поминуй насъ и вся люди Твоя. Прости намъ наше согрѣшеніе, избави насъ отъ вѣчныя муки ради Пречистой Крови Твоей, нынѣ и присно и во вѣки вѣковъ аминь".

Въ концѣ молитвы сдѣдана такая приписка. "Кто эту молитву въ продолженіе 9 дней будеть читать в 9 лицамъ пошлеть важдый день по одной молитвѣ, уже послѣ 9 дней *мослоніс* его будеть исполнено.

Во время литургів въ Іерусалим'в быль слышань глась: Накажу всть народы! А кто эту молитву будеть читать, спасень будеть от встах бъдствій и напастей. Молитва эта была прислана епископу воронежскому Антонію съ тімъ предостереженіемъ, чтобы разсылать 9 лицамъ, а кто не захочеть воспользоваться этимъ милосердіемъ, пакажанъ будеть несчастіемъ".

Такова эта молитва, и таковы будто бы обстоятельства ея происхожденія. Нельзя не видёть и изъ самаго содержанія молитвы, и изъ обстоятельства ея происхожденія, что исе здёсь разсчитано на простодушіе и дётскую довёрчивость нашихъ православныхъ христіанъ: тутъ и гласъ съ неба въ храмѣ Іерусалимскомъ; тутъ и таннственное появленіе молитвы; тутъ и имя святителя Воронежскаго, тутъ, наконецъ, и загадочные пріемы распространенія од съ обещаніемъ исполненія жесломія или избавленія отъ встажъ бюдствій и напаствій. И мы имёвмъ не мало фактовъ, свидётельствующихъ, что не только люди простодущине, но и восьма интеллигентные, подъ вліяніемъ этихъ угрозъ, съ усердіемъ, достойщимъ лучшаго дёла, принимались распространять эту молитву среди своихъ знакомыхъ и незнакомыхъ, вийсто того, чтобы обратиться къ своимъ духовнымъ отцамъ и получить оть нихъ надлежащее разъяснение. Пишущему эти строки на дняхъ принесласиисокъ этой молитвы одна дъвица, окончившая курсъ гимназии съ золотою медалью, дала прочитать и искренно высказала, что она теперь чувствуеть душевное облегчение, такъ какъ дала прочитать молитву 9-му человъку. Что же сказать объ этой молитвъ? Замътимъ, прежде всего, что подобной молитвы нъть ни въ

какихъ молитвенникахъ и ни въ какихъ церковныхъ книгахъ. Следовательно этой молитвы святая Церковь, наша руководительнеца ко спасенію, не въдаеть. Молетва эта вымышленная в напоминаетъ собою «Сопъ Богородицы», наковое сочинение также распространено въ простомъ народъ и представляетъ собою наглую ложь, расчитанную на довъріе простого в темнаго люда. Чатаюшій и всегда носящій при себь "Сонъ Богородицы" рышительно отъ всего будто бы застрахованъ: въ дълахъ жизне у него во всемъ счастіе, прибыль, успахъ; его не могуть обокрасть, а въ военное время не трогають пули непріятеля; окъ не тонеть на водъ, а домъ его не можетъ сгоръть въ огвъ при пожарахъ. Чудодъйственность "Сна Богородицы" поразительна и расчитана на всв случан въ жизни человъва. Такую же чудодъйственную силу составитель придаль и своей молитей. "Вто молитву эту будеть читать, говорить онъ, тоть будеть избавлень оть всякихь бъдствій и напастей, и наобороть: "кто не захочеть воспользоваться ею, несчастіемъ будеть посвіщень. Однимъ словомъ, молитва эта представляеть собою какой-то талисмань: достаточно вмёть при себъ, читать, и человъкъ совершенно счастливъ въ жизни; бъды и несчастія въ жизни его уже не касаются, во всемъ сопровождаеть его удача, счастіе. Читающему и распространяющему эту молетву между другими людьми христіанину, какъ видно, не нужна и Церковь, не нужны и святыя таянства; нътъ надобности поститься, бывать за богослужениемъ, подавать милостыню и вообще совершать другіе христіанскіе подвиги и добродітели. Правда, въ самой молитвъ ничего этого не сказано, но это вытекаетъ изъ самаго значенія молитвы, какое придано ей. Разъ молитва чудодъйствення и приносить величайшую пользу читающему ее человъку, къ чему тогда остальныя молитвы и богослужение церковное? Къ чему и для чего молиться Богу и просить Его, когда у меня въ карманъ върный талисманъ-молитва, читая которую, я избавленъ отъ всякихъ несчастій въ жизни? Действительно, какъ мы знаемъ, нъкоторые христіане вменно тавъ убъждены в тавъ думають объ этой молитив, это видно и изъ того еще, что молитев этой многіе вврять, стараются списывать ее и, кань мы замътвли выше, распространять между другими длюдьми, хранять и дорожать ею, какъ святыней, и исключительно читають ее одну, не обращая вниманія на другія молитвы, составленныя Православною Церковію и данныя христіанину, чтобы онъ ежедневно читаль ихъ, однъ-утромъ, другія—вечеромъ, на сонъ грядущій. Между тъмъ невъжество составителя этой молитвы очевидно. Ложь и обманъ имъ простого народа самый наглый, поразительный. Чтобы убъдиться въ этомъ, достаточно обратить вниманіе на обстоятельства появленія ея.

Во время литургіи вт Іерусалимь быль слышань глась: Накажу всь народы, а кто эту молитву будеть читать, спасень будеть оть всыхь быдствій и напастей.

Воть первое обстоятельство. Оно а) не обозначаеть съ точностью времени, какого вменно числа, міжнца и года слышень быль этотъ голосъ. б) Оно совершенно умалчиваетъ, кто вменно совершаль литургію въ этоть день, в) Оно совершенно опускаеть изъ виду в даже нам'вренно не упоминаеть ни о патріарк'я Іерусалимскомъ, ни о комъ-либо изъ властей духовныхъ, которымъ ближе всего в лучше всего можно было слышать подобный гласъ и донести объ немъ, кому следуетъ. Ведь такія важныя событія, если они дъйствительно были, не могли быть оставлены безъ вниманія, в патріархъ самъ для своей Церкви долженъ бы былъ составить подобный акть такого необыкновеннаго событія, подобно тому, какъ нъкогда въ IV въкъ св. Кирилъ Іерусалимскій составиль подробное описание знамения креста, виденнаго надъ Голгосою 1). А затымъ святыйній натріархъ офиціально увідомиль бы в всвхъ другихъ православныхъ патріарховъ и нашъ Святвишій Синодъ. И тогда патріархи и Сватвишій Синодъ пригласили бы всвхъ православныхъ христіанъ не въ списыванію дитвы, какая теперь ходить по рукамъ, а къ покаянію в сокрушенію, къ плачу в рыданію.

Дальше второе обстоятельство: совершенно непостижимымъ представляется появление самой молитвы. Слышенъ былъ только голосъ съ угрозою наказать всё народы, съ указаниемъ на какую-то молятву и съ объщаниемъ—кто будетъ читать ее, спасенъ будетъ отъ всёкъ бёдствий и напастей. Но совершение умолчано, какъ она явилась,—составилъ ли кто ее прежде, чёмъ услышаны были эти слова, или она явилась какимъ либо инымъ образомъ, и въ последнемъ случав, кто первый замётилъ в взялъ ее, кто первый

<sup>1)</sup> Воспоменаніе объ этомъ явленія знаменія вреста празднуется православною Первовію 7 мая.

прочиталь и заявиль объ ней. Новая тавиственность, поражающая легковтріе простодушныхъ.

Навоненъ, непомысліе составителя молитвы одно в взъ замітви его, что эта молитва была прислана (изъ Герусалима въронтно?) епископу Воронежскому Антонію. Когда она была прислана и къмъ вменно, неизвъстно. Ни лица, ни года не увазано. А такъ какъ модетва появилась недавно, а въ Воронеже состоить ныив епископомъ преосвященный Анастасій, а не Антоній, то возниваеть опать сомевніе: какому же епископу была преслана эта молетва? Ипеосвященный Анастасій занимаеть каоскру нь Воронежів съ 1890 года; до назначенія же его въ Воронежі было два преосвяшенных Антонія, изъ нихъ вервый быль епископомъ съ 1810 по 1816 г., а второй съ 1826 по 1846 годъ. Вылъ еще въ ряду викарныхъ епископовъ Воронежской епарків преосвященный Антоній съ 1852 по 1853 годъ. Всё эти три епископа занимали Воронежскую каоедру уже давно в, если означенная молитва была получена къмъ-лебо езъ нихъ, то почему же она лежала доселъ безъ вниманія? И вто вменно выпустиль ее теперь въ свёть? Кто вивлъ право предписать епископу раздавать ее народу? Все это сумбуръ, допущенный съ единственною целію-повліять авторитетомъ воронежскаго епископа на легковърје массы и придать значеніе самой молитий.

Теперь обратимся въ главному, въ словамъ, слышаннымъ въ храмъ іерусалемскомъ, и въ содержанію самой молетвы.

Выль слышень глась: Накажу всть народы, а кто эту молитву будеть читать, спасень будеть от встя втоствій и напастей.

Тяжелое время переживають всё народы и въ частности наше отечество. И въ мір'в физическомъ и въ мір'в нравственномъ происходять необыкновенныя явленія. Страшныя землетрясенія, сопровождающіяси разрушеніемъ цілыкъ городовъ и гибелью миогихъ тисячъ людей, плохіе урожай и дороговизна хліба, застой 
въ торговлів, повсюдныя волненія въ учебныхъ заведеніяхъ и на 
фабрикахъ и происходищее отъ этихъ волненій оскудініе рабочихъ 
и въ конців концовъ враждебныя отношенія среди народовь, — все 
это лежить тяжелымъ камнемъ на душів нашего мирнаго, простосердечнаго, преданнаго своему Государю и вітрующаго всімъ сердцемъ въ Господа народа. Съ покорностію воліт божіей, съ цолною 
довітренностію къ заботливости Государя Императора ждетъ онъ 
будущаго и, осіння себя крестнымъ знаменіемъ, говорить: Его 
святая воли да будеть! Въ этой непоколебимой твердости духа и

преданности волѣ Божіей и своему возлюбленному Монарку... залоть его мира и надежда на благополучный выходъ изъ всѣхъ скорбей и бѣдствій. Съ этой непоколебимой твердостію и преданностію онъ въ историческомъ своемъ бытіи перенесъ тысичи скорбей и бѣдствій, не падая подъ ними, не отступая отъ Господа, не измѣняя царю, не унывая духомъ... Теперь котять возмутить эту преданность и непоколебимость какими то застращиваніями, какимито на на чемъ неоснованными предреченіями...

Но дорустимъ, что точно постигнетъ насъ и всв народы страшное бъдствіе. Чъмъ же намъ приготовиться встрътить это бъдствіе? Чъмъ спастись отъ него?

Какъ ни печально это, но пусть примъръ язычниковъ послужить уровомъ для насъ, христіанъ, съ вакими чувствами мы должим встречать грядущій на насъ гневь Божій. Когда грозило истинное объетие в совершенная погибель Ниневіи, огромивищей столицъ всемірнаго нъкогда царства Ассирійскаго, тогда Господь послаль въ Ниневію пророва Божія Іону пропов'яльнать нокаяніе. И вотъ ходить пророкъ Божій по городу в говорить: еще сорокъ дней, - и Ницевія будеть разрушена (Іона 3, 4). Воть истинное предосторежение Божие. И смотрите, что было дальше: и повървли ниневитано Богу, и объявили постъ и одблись во вретища, отъ большаго изъ нихъ до малаго. Это слово дошло до царя Ниневін, — в онъ всталъ съ престола своего, в сняль съ себя царское облачение свое, в одълся во вретище, и сълъ на пеплъ, в повелвлъ провозгласять в сказать въ Ниневін отъ имени цари и вельможъ его, чтобы не люде, не скотъ, не волы, не овцы нечего не вли, не ходили на пастбище, и воды не пили, и чтобы покрыты были вретищемъ люди и скоть и крапко вопіяли къ Богу, и чтобы каждый обратился отъ злаго пути своего и отъ насилія рукъ своихъ (Іона 3, 4-9). Итавъ, если язычники понимали, что для умилостивленія Бога потребны пость, сокрушеніе и оставленіе граховъ, то какъ же теперь мы не можемъ понять этого? Какъ же намъ теперь толкують, что достаточно въ продолжения 9 дней читать какую-то молетву, достаточно передать ее девяти человъкамъ, чтобы быть спасеннымъ отъ всехъ бедствій и напастей, вли чтобы исполнилось наше желаніе...

Что касается содержанія самой молитвы, то, если разбирать отдільныя ея выраженія, они, пожалуй, не лишены правильнаго смысла и значенія; но поставленныя вмісті они явно противорізтать православному ученію. Прежде всего слова, заимствованныя изъ трасвятой пісня: Сеятый Боже, Сеятый Крипкій, Сея-

тый Беземертный, помилуй нась, отнесены здёсь въ лицу Господа Інсуса Христа, между тёмь, по разуму православной Цервив,
они относятся во всёмъ тремъ лицамъ Пресвятыя Троицы. Это
разумёніе святой Цервия съ особенною ясностію выражено въ стихирѣ на день Пятидесятницы: "Пріндите людіе, Трічпостасному
Божеству поклонимся... Ему же поклониющеся вси глаголемъ:
Святый Боже, вся содъявый Сыномъ, содъйствомъ Святаго Духа: Святый Крюпкій, имже Отца познахомъ, я Духъ Святый
прінде въ міръ: Святый Безсмертный, утъшительный Душе, отъОтца исходяй и въ Сынѣ почиваяй. Очевидно составитель молитвы, совершенно неправильно относя эти слова только въ Інсусу Христу, обнаруживаеть полное непониманіе православнаго
богословія.

Дальнвашія слова молетвы: спаси нася от проховя ради пречистой крови, избави наст от всякія муки ради пречистой Твоей крови, прости намь согрышения наша ради пречистой и пресвятой крови, слишкомъ отзываются духомъ пашковщены вля штунды. Не такъ молется православная Церковь. Взгляните въ внижку, въ коей заключается молебное прніе во врема глонтельнаго повътрія и смертоносныя язвы. Вы увидите въ этомъ молебномъ пвнія а) то, что оно совершается отъ всёхъ православныхъ христіанъ, пораженныхъ бъдствіемъ; потому что общественное бъдствіе непремінно всіхи соединяеть воедино, всіхи приравниваеть. всёхъ заставляеть одинаково чувствовать в свою грёховность предъ Богомъ и свою безпомощность при постигшемъ бъдствін; б) то, что всв мы прежде всего каемся въ нашихъ грвхахъ и безваконіяхъ, исповідуемъ вхъ предъ всеправеднымъ и всемогущимъ Господомъ в просвиъ у Него пощады себъ; в) то, что мы, сознавая особенно во время бъдствій свою гръховность в виновность предъ Богомъ, обращаемся со всеусердною молятвою и въ Пресвятой Богородицъ, и къ святымъ ангеламъ и архангеламъ, чтобы они умолили Господа помиловать насъ, гръщныхъ и недостойныхъ... То ли мы видимъ въ той молитей, которая ходить по рукамъ и разсылается повсюду! Совсемъ нёть. Это-не сокрушенная молитва вающагося грышнива, а ваван то свободная рычь вы Господу, распятому на вреств. О нованніи и соврушеніи сердечномъ здесь неть и помину; какъ будто бы самая пречистая кровь, пролитан за насъ, обизываеть Господа миловать насъ, когда мы гръщимъ и коснъемъ во гръхахъ. Не слишкомъ ли это много для гръшника? И не будеть за служить самая пречистая кровь Христова поводомъ въ косивнію въ нашихъ грізкахъ, въ нерасканиности нашей? Господь, точно, пролиль Свою пречистую кровь за насъ, и Его кровь, точно служить очищениемъ нашихъ грёховъ, но тогда, когда мы сами каемся во грёхахъ, исповёдуемъ ихъ предъ Нимъ и сокрушаемся въ нихъ. Въ противномъ случать она послужить для насъ только въ судъ и осуждение. Пашковщиной и штундою дышить и то, что въ молитвё не упомянуто о заступленіи Божіей Матери и святыхъ Вожіихъ, къ ходатайству которыхъ, въ сознани своего недостоинства предъ Господомъ, такъ любить обращаться православный русскій народъ.

Обратимся, наконецъ, къ темъ пріемамъ, которые рекомендуются при этой молитей для избавленія отъ бідствій. Нужно, видите ли, эту молитву, во-первыхъ, читать въ продолжение 9 дней, во вторыхъ, передать 9 человъкамъ въ каждый день по одной молитвъ, и тогда желаніе его будеть исполнено. Туть опять какойто непостижный сумбурь. Передать девяти человъкамъ-почему не тровиъ, пятерымъ, или почему не 15, не 20? Почему спасительна сила молитвы, когда она читается въ теченіе 9 дней и передается только 9 человъкамъ? Откуда такан каббалистика, недостойная истиннаго христіанина? А главное, почему не сказано передать тотчасъ священнику или духовному лицу. Почему о пастырахъ Первве, которые должны быть ближайшеми руководителями въ деле молитвы, не упоминается?... Но венцомъ предложенныхъ при этой молитвъ совътовъ являются заключительныя слова наставленія: "вто не захочеть воспользоваться этимъ милосердіемъ, навазанъ будетъ несчастіемъ", т. е. если вто изъ получившихъ эту молитву не выполнить предложенных совытовь, то подвергнется несчастію. Здісь обнаруживается положительное недомысліе составителя молитвы. Ставить привлеченіе милосердія въ зависимость отъ какихъ-то чисто механическихъ дъйствій значить имъть совершенно превратныя понятія и о милосердів Вожіемъ и о Богв христіанскомъ, какъ Богв любви, и недостойновстиннаго христіанина.

Что же такое—вся эта молитва, со всёми сопровождающими обстоятельствами, со всёми пріемами для ен распространенія?

Молитва эта или плодъ издъвательства надъ религіознымъ чувствомъ, или плодъ шарлатанства, разсчитывающаго на легковъріе и малообразованность нашего простого народа, да и не одного простого народа, который платить за подобныя религіозныя выдумки своими грошами, добытыми потомъ и кровію. Почти ежегодно отъ хозяйственнаго управленія при Св. Синодъ дълаются объявленія о невъжественныхъ проходимцахъ, разсыла-

ющяхь по нашему отечеству свои письма изъ Константинопола. Деона в Герусалима съ преглащеними къ пожертвованиямъ, которыя обращають они въ свою пользу и этамъ путемъ нажавають себъ пълыя состоянія. Неодновратно тавже сообщалось въ газетакъ, что около Тифляса есть какая-то деревня, жители которой твиъ только и промышляють, что надврають червыя шаночка, темные подрясники и кожаные пояса, и съ котомкою за плечами, съ посохомъ въ рукахъ отправляются на святую Русь и продають поясочки, крестики и другіе священные предметы, выдавки ихъ за святыню іорусалимскую вле аоонскую. И каждый изъ такихъ проходимцевъ возвращается на родину съ 500-800 рублями и болве. А мы, въ простотв нашего ума в сердца, вврвиъ этимъ проходимиамъ, посыдаемъ свои сбережения, покупаемъ у нихъ пояски и престики и платимъ трудовым деньги... И воть какой-нибудь подобный же врогодимень, составляя свою малограмотную молитву, обставиль ее всёми возможными страхами и авторитетами и пустиль ее гулять по православному міру.. А мы по своему легков'ярію в списываемъ, и переписываемъ эту молитву, и съ усердіемъ, достойнымъ лучшей участи, стараемся пересылать другимъ девати человъкамъ. Жалкіе в легковърные мы людв!

Тажелую ответственность принимають на себя всёте, которые, виёсто того, чтобы всецёло предать себя Господу Богу, снокойно, съ вёрою и упованіемъ на Бога ожидать грядущаго вёрять разному вздору, входять сами въ грёхъ и другахъ вводять въ заблужденіе, съ усердіемъ занимаясь распространеніемъ невёжественной молитвы и вводя въ смущеніе легковёрныхъ.

«Изъ Тверск. и Минск. Еп. Въд».

— "Нененайки".—О существованіи въ древнемъ церковно-русскомъ пѣніи такъ называемыхъ "чененаекъ" любопытную справку приводить С. Романовскій въ "Православномъ Путеводителъ" (анварь, 1903). Глаголемые старообрядцы и теперь весьма уважаютъ пѣпіе на великой вечерни предначинательнаго псалма "Благослови душе моя Господа" съ нененайками. Нененайки—это вставки въ текстъ при пѣніи нѣкоторыхъ частицъ: ай най на ни не... Такъ старообрядцы поютъ "Слава Ти Господи ай най не ни ни не Сотворившему вса".

Насколько намъ навъстно, нененайки напечатаны полностию въ уставъ патр. Гермогена (крупной печати) въ 1607 году, во второе лъто его патріаршества, а въ 18-е святительства. Можно думать, что происхожденіе нененаекъ кроется въ далекомъ прошломъ, когда русскіе пъвцы желали подражать грекамъ. Это было въ то время,

когда русскіе волучван изъ Греців греческія ноты. И воть, не долго думая, русскіе демественники зачервнули греческій тексъ пъснопъній в замъниле оный славанскимь. Встрътилось, правда, маленькое затрудненіе, н'вкоторыя русскія слова, напр., Спаст, днесь на греческомъ были двухсложными. Однако, русскіе нашлись: стали пать по потамъ греческимъ - "Сопасъ донесь", -- словомъ узаконили хомовое паніе. Далае, встрачались ва греческих в потниха внигахъ разводы или онты, гдв русскіе перелагатели греческихъ ноть положительно становились втупикь: нельзя было полинсать на одного слога церковнаго текста, а нужно было тянуть гласный ввунь слога предшествовавшаго слова, выполняя онту "громогласну", или "трезельну" или "сворострёльну" и даже ьсь сорочьей ножкой. И воть переписчикъ ноть, желая дать понять, что исполнители обязаны поступить именно вышеуказаннымъ образомъ. подписаль подъ массой нотныхъ знаковъ развода ничего не выражающія частицы—нененайки, справедливо разсуждая, что не стануть же пъть "не сотворившему вся". На самомъ же дълъ вышло вначе. Нененайки получили право гражданства въ старообрядческомъ пънів. Теперь старообрядцы, сохраняя эти нененайки, не хотять обращать вниманія на то, что они не суть твореніе царя Давида в вредять тексту псалмовъ. (Русскій Пал.).

#### НЕВРОЛОГЪ.

Въ дополнение въ замъткъ, помъщенной нами въ одной изъ предыдущихъ внижекъ и посвященной памяти О. Д. Корнильева и. д. Благочипнаго 2 Старобъльскаго округа О. М. Согинъ пишетъ слъдующее:

Почившій о. Димитрій быль сынь священника слоб. Заводь Волчанскаго уйзда; окончиль курсь онь въ Харьковской духовной семинаріи 1894 года, а 21 октября 1895 года рукоположень быль во священника въ Успенской церкви села Заводянки, Старобильскаго уйзда. Приходъ этоть первоначально состояль изъ двухь только хуторовь съ населеніемъ 450 душь муж. пола, которые отдилилсь отъ Павловскаго прихода и, построявши новую церковь, образовали самостоятельный приходъ. Чрезъ два года приходъ этоть увеличился еще на 400 душъ, припискою къ нему двухъ хуторовъ. Церковь въ то время была не совсимъ закончона, утварью и ризницею снабжена была недостаточно, а церковной школы совсимъ не было. И вотъ, поступивши на такой приходъ, молодой пастырь съ свойственною ему энергісю принялся за упорядоченіе недоконченныхъ дйлъ. Удовлетворивши прежде всего неотложнымъ нуждамъ церкви, онъ обратиль потомъ свое вниманіе на отсутствіе въ своемъ приходъ какого бы то ни было церковнаго хора півнихъ. А какъ самъ онъ былъ знатокъ пінія и хорошій півецъ, то сейчась же пригласиль желающихъ, которыхъ оказалось до 20 душъ, и сжедневно въ своей

жвартиръ, по вечерамъ, началъ обучать ихъ пънію, сначала съ голоса. а потомъ и по нотамъ. Въ результатъ получилось стройное, ятное, хоровое пъніе, но два года такого упорнаго труда стовым ему жизни: здоровье свое, какъ онъ впоследствін сознавался, онъ подорваль исключительно пријемъ. Перковь и ограда были имъ закончены въ первое же время; затъмъ онъ энергично принялся за устройство зданія для церковно-приходской школы. На эту постройку онь изыскаль изъ ивстныхъ средствъ до 1500 рублей и кромъ того, ему было выдано изъ увлинаго отделенія училищнаго совета 500 рублой. На эти средства онъ хозниственнымъ способомъ устровлъ прекрасное, свътлое и просторное зданіе для шкоды—съ классною комнатою на 80 душъ и съ квартирою для учителя. Вся мебель какъ для школы, такъ и для учителя лакированная, сдълала изъ дубоваго дерева, по образцу влассной мебели для городскихъ училищь. Прокрасно обставивь школу съ внышей стороны, о. Димитрій обратиль потомъ все свое внимание на учебно-воспитательную постановку школы и въ этомъ отношеніи достигь блестящихъ результатовъ. Спусти три года послъ отврытія шволы, въ текущемъ году быль первый выпускной экзаменъ, который по качеству своему не оставляль желать ничего дучшаго; шкода эта по справедливости должна быть причислена къ самымъ лучшимъ школамъ въ убядъ. Церковное пъніе въ этой школъ поставлено особенно хорошо. Вонечно, всему этому школа обязана исключительно почившему о. Димитрію, который не жальль своихь силь и ежедневно, по целымъ днямъ, проводилъ время въ школе, то занимаясь съ ученивами, то руководи по преподаванію остальныхъ предметовъ своихъ сослуживцевъ по школъ-учительницу и помощника ея-ивстиаго псадоміцика. Недовольствуясь этою школою, въ настоящемъ году онъ открылъ въ другомъ своемъ куторъ школу грамоты, изыскаль для этого средства, а въ следующемъ году предполагалъ открыть и еще третью школу въ одномъ взъ хуторовъ своего прихода. Онъ съ любовью относидся къ школьному делу. Не разъ онъ говорилъ своимъ знакомымъ, что, живя въ такой глуши, только и развлеченія и отрады, что школа да книги. А книги онъ такъ же любилъ, какъ и школу. Ежегодно онъ выписывалъ дорогіе -- серіозные журналы, изъ которыхъ составляль домашнюю свою библіотоку и которую пополняль постепеннымь пріобрівтеніемь произведеній всіхть русскихъ писателей. А въ текущемъ году онъ пополниль свою библіотеку весьми цвинымъ пріобрътеніемъ энциклопедического словаря, за который заплочено виъ 200 рублей. Для книгъ своихъ онъ сдълалъ два прекрасныхъ шкафа и это почти все, что онъ оставиль цвинаго изъ имущества послъ своей смерти.

Съ прошлаго года, когда имъ устроено было горнее мъсто и два жертвенника прекрасной и цънной работы (свыше 1000 рублей), всъ его мысли и заботы были о сооружени въ своей приходской Церкви мраморнаго иноностаса, покупкъ колокола и перестановкъ подцерковнаго дома на гору—поближе къ церкви и школъ, такъ какъ въ настоящее время онъ стоитъ на далекомъ разстоянии—внизу, почему ходить ежедневно въ школу да еще въ дурную погоду было слишкомъ тяжело и даже опасно для человъка съ такимъ слабымъ здоровьемъ, какимъ обладелъ почившій о. Димитрій. Всъ эти намъренія и предположенія при той энергіи, на-

стойчивости и умъніи изыскивать средства, съ какими онъ осуществляль до сего времени свои прежиня намърения и желания, могли быть вмъ осуществлены въ недалевомъ будущемъ; но смерть подвосила этого неустамнаго труженника. Заботясь о благоукрашении своего приходскаго храма. онъ въ то же время заботился и о своихъ прихожанахъ; съ любовію училь и наставляль вхъ въ храмъ Божіемъ; училь вхъ Закону Божію и правиламъ христіанской нравственности и вообще съ усердіемъ проповідываль имъ Слово Божіе, несмотря на свой природный недостатокъ (занкиваніе). Своимъ дасковымъ обращеніемъ со всеми, готовностію каждому дать добрый совъть, сочувстви къ чужому горю, онъ синскаль искрениее расположение къ себъ со стороны своихъ прихожанъ. Но еще болже онъ пользовался расположеніемъ и любовію со стороны своихъ собратьевъ-священия совъ. Всв любили его за его добрыя и сердечныя ко встви отношения, чуждыя всякаго дицеприятия и потому, когда супруга почившаго, послъ его погребенія, возвратилась изъ Волчанска и пожелала помолиться за него въ томъ самомъ храмв, гдв служиль почввшій ся супругь, то соседніе священням съ готовностію откликнулись на оя желаніе и послъ заупокойной латургін, при большомъ стеченін народа, приняля участіє въ торжественномъ служенія панихиды, на которой было сказано два прочувотвованныхъ слова, невольно заставившія каждаго пролить испрения слезы о почившемъ. Миръ праху твоему, добрый пастырь м неустанный труженникъ.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ

#### ХУДОЖЕСТВЕННАЯ

#### RAHTOLOGOII M RAHDATDOHOZM

**МАСТЕРСКАЯ** 

## Аленстыя Петровича ПЕТРОВА съ С-ми

——» Существуетъ съ 1869 года. «——

*МОСКВА, 1-я Мёщанская, домъ № 9*8. ПРИНИМАЮТСЯ ЗАКАЗЫ

на художественно-ръзныя, живописныя и иконописныя РАБОТЫ,

какъ-то: Церковные жкоесотасы (и военно-походные) въ развикъ строго видержанних стиляхъ, мъстные и запрестольные кісты, бакдажни надъ престолами. гробинци подъ плащаницу, запрестольные крести и рами съ тумбами, кресты оъ предстоящим съ ръзной горой, аналои, престоли, жертвеники, свъчные ящим и зерцами для присутственныхъ мъстъ,

А ТАКЖЕ ПРОИЗВОДИТСЯ РЕСТАВРАЦІЯ ЖКОНОСТАСОВЪ, ИКОНЪ, ВНУТРЕННЕЙ и НАРУЖНОЙ ЖИВОПИСИ ВЪ ХРАМАХЪ и пр. И ЗОЛОЧЕНІЕ ГЛАВЪ и КРЕСТОВЪ.

Рисунии, смъты и чертежи высылаются по первому требованію.

### ФАБРИКАНТЪ ЦЕРКОВНОЙ УТВАРИ

ТОРГОВАГО ДОМА

# АНДРЕЯ ЗАХРЯПИНА СЫНОВЬЯ.

Имъю честь довести до свъдънія г.г. покупателей въ нашихъ магазинахъ.

I.

#### Ba Mocket

Никольская ул., верхне торговые ряды № 82, 155, 156, 227, 228, 229. 11.

#### Въ г. Воронежѣ

Московская ул., противъ Духовной Консисторіи. Магазинъ открытъ съ 1-го октября 1902 г.

III.

городской по поссы противъ

флаговъ. Въ Вологдъ и Ростовъ

стовъ Ярославской губ.

Всегда имъется полный и большой выборъ всей церковной утвари пучшаго издълія, художественной работы, собственной фабрики, всевозможныхъ размъровъ и рисунковъ какъ-то: паникадила, люстры, подсевъчники, лампады, хоругви, запрестольныя иконы, евангелія, кресты, сосуды, ковчеги, вънцы, металлическія свъчи, чаши водосвятныя, плащаницы, гробницы, иконы, парча для облаченіи и пр. и пр., также имъются и серебряныя вещи 84°, а также принимаются заказы на всевозможную церковную утварь, металлическія, такъ равно и серебряныя веченозможную церковную утварь, металлическія, такъ равно и серебряных вересты на главы, и ръшетки по солет и пр., какъ лично, также и заочно, посредствомъ переписки.

По требованію при заказ'в, Торговый Домъ высылаеть сміты и рисунки, а также въ случав надобности высылается довіренный, для лич-

ныхъ переговоровъ и принятія заказа.

Принимаются всякаго рода починки и ремонтированіе старых в вещей церковной утвари золоченіе и серебреніе исполняются въ точности безъ замедленія.

Паны на церковную утварь существують одинаковыя какъ въ Московскомъ магазина, также въ Воронежскомъ магазина и ярмаркахъ.

При заказъ и покупкъ товаровъ для небогатыхъ храмовъ, дълается

разсрочка въ платежь.

Фабрика наша существуеть болье 50 льть и имьеть при себь около 500 человькь мастеровь, благодаря лучшаго производства вырабатываемых вь ней предметовь и усовершенствованія, всьми необходимыми средствами, для выработки церковной утвари, скораго и аккуратнаго исполненія заказовь, пріобрыла самый громадный кругь г.г. покупателей и заказчиковь. Фабрика и главная контора въ г. Переяславль Засльскомъ Влад. губ.

При выпискъ товаровъ, просимъ обозначать адресъ, чрезъ кого посылать товаръ, по жельзной дорогъ, до какой станціи, или чрезъ кон-

тору и адресъ почтовый.

Льстимъ себя надеждою, что Вы не оставите насъ своимъ благоскионнымъ вниманіемъ, а также и посъщеніемъ нашихъ магазиновъ въ Москвъ и гор. Воронежъ.

Торговый Домъ Андрея Захряпина С-вья.

# листокъ

AAH

#### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

30 Сентября % № 18. % 1903 года.

•Содерманіе. Височайшая награда. — Дня и часы прієма у Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященвъйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтирскаго. — Отъ Совъта Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества. — Отъ Правленія Братства Св. Великомученнцы Варвары. — Отъ Харьковской Дужовной Консисторія. — Уставъ Іоанно-Предтеченскаго Общества трезвости при Спасо-Преображенской церман г. Харькова. — Епархіальныя взявщенія. — Изв'ястія и замътки. — Объльненія.

#### Высочайшая награда.

Государь Импвраторъ, по всеподданнъйшему довладу Сунодальнаго Оберъ-Провурора, согласно опредъленію Святвйшаго Сунода, Всемилостивъйше соизволиль, въ 29 день августа тевущаго года, на сопричисленіе, за 50-лётнюю службу, въ ордену Св. Анны З-й степени священника Іоанно-Предтечевской церкви с. Ивановки, Изюмскаго уёзда, Димитрія Панкратьева.

#### ДНИ И ЧАСЫ ПРІЕМА

у Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго.

Въ Понедъльникъ Его Высокопреосвященствомъ принимаются должностныя лица различныхъ учрежденій духовнаго въдомства, а именно: въ 10³/2 час. утра Преосвященный Викарій, въ 11 час. дня: Ректоръ Семинарін, Предсъдатель Совъта и Начальница Епархіальнаго Женскаго Училища, Смотритель Мужскаго Духовнаго Училища, Епархіальный Наблюдатель, Епархіальный Миссіонеръ, Члены Консисторін, Городскіе Благочинные, Предсъдатель Правленія Епархіальнаго свъчнаго завода и др.

Во Вторникъ въ 10 час. утра Секретарь Консисторіи; въ 11 дня світскія лица, священники и прочіе просители.

Въ Среду въ 11 час. дня пріемъ техъ же лицъ, что и во Вторникъ.

Въ Четвергъ пріема не бываеть.

Въ Пятницу въ 10 час. утра Севретарь Консисторіи, а прочіе просители въ 11 часовъ для.

Въ Субботу, Воскресенье и вообще по праздникамъ пріема не бываеть.

Примъчанія: 1) Въ льтнюю пору въ тъ же дни и часы Владыва принимаетъ просителей на дачъ, кромъ Среды, когда онъ принимаетъ въ 11 час. дня всъхъ лицъ, имъющихъ къ нему надобность, въ городскомъ домъ.

- 2) Ключарь и регентъ архіерейскаго хора являются въ Владывъ въ 9 часовъ утра за день до архіерейскаго богослуженія.
- 3) Посвящающієся въ духовный санъ (ставленники) съ ставленническими дёлами являются къ секретарю Его Высокопреосвященства, говъють предъ посвященіемъ въ Покровскомъ монастырь не
  менье трехъ дней, потомъ направляются къ духовнику для исповъди; послъ исповъди являются съ дъломъ къ Владыкъ и отъ него
  направляются къ посвященію. Послъ посвященія новорукоположенные учатся служить въ Каоедральномъ Соборъ, или въ монастыръ и, получивши на ставленническомъ дълъ отмътку о достаточномъ обученіи богослуженію, представляють дъло секретарю
  Его Высокопреосвященства; имъ приготовляется грамота, и оня
  идуть къ Архипастырю за благословеніемъ и полученіемъ грамоты.
  Потомъ изъ Консисторіи получають указъ и отправляются на мъсто
  служенія.

#### Отъ Совъта Императорскаго Православнаго Палестинскаго общества.

Совъть ИМПЕРАТОРСКАГО Православнаго Палестинскато Общества считаеть долгомъ предупредить лиць, собирающихся отправиться на поклоненіе въ Іерусалимъ и на Асонъ, что для полученія льготныхъ заграничныхъ паломническихъ паспортовъ, выдаваемыхъ въ Одессъ, Кишиневъ, Осодосіи, Симферополь, Керчи, Таганрогъ и городахъ Закавказья, съ уплатою 50 кои. за каждые полгода пребыванія заграницею, слъдуеть, согласно ст. 222 уства о паспортахъ, передъ отправленіемъ въ путь съ мъста своего жительства запастись свидътельствомъ полиціи о неимъніи препятствій къ выъзду за границу, а также и срочнымъ проходнымъ билетомъ, который выдается мъстнымъ губернаторомъ по личному ходатайству паломника, отправляющагося на поклоненіе Св. мъстамъ ближняго Востока.

#### Отъ Правленія Братства Св. Великомученицы Варвары.

I.

Его Высокопреосвященство Высокопреосвященный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, выразилъ желаніе состоять поживненнымъ членомъ Братства и препроводилъ въ кассу его сторублевую 4% ренту.

IT.

Правленіемъ Братства въ заседанія отъ 26 августа с. г. въ виду того, что Совътъ училища, по заявлению о. Предсъдателя его, поставленъ въ печальную необходимость отклонять прошенія сироть о пріем'в ихъ на казенное содержаніе, располагая только двуми стипендіями, сділяно постановлевіе принять въ этомъ учебномъ году содержание десяти сиротъ на братския средства. Въ этомъ же засёданів рёшено выдать пособія слёдующимъ воспитанницамъ: 1) Серафим'в Бородаевой (дочь пс. Гаврінла Бородаева, сл. Отрада Зм. у.), 2) Юлін Бородаевой (д. пс. Василія Бородаева, сл. Шуликина Ст. у.), 3) Въръ Дорошенко (д. пс. Варфоломея Дорошенко, сл. Артемовка Харьк. у.), 4) Екатерин В Пантелеймоновой (д. пс. Петра Пантелеймонова, сл. 1-я Николаевка Волч. у.), 5) Александръ Пономаревой (д. діав. Георгія Пономарева, сл. Евсугъ-Ст. у.), 6) Антонивъ Сулимъ (д. пс. Василія Сулимы, сл. Гусаровка Из. у.), 7) Александръ Сулимъ (д. діав. Григорія Сулимы, сл. Алексвевка Зм. у.), въ количествв 20 р. каждой, 8) Еленв Малишевской (д. пс. Семена Малишевскаго, сл. Ново-Павловка Из. у.), въ количествъ 25 р. и 9) Аннъ Квитковской (д. безмъстнаго исаломщива, сл. Шульгинка Ст. у.), въ воличествъ 50 р.

#### Отъ Харьновской Духовной Консисторіи.

Опредъленіемъ Епархіальнаго Начальства, состоявшимся 15—19 сентября 1903 года, вслідствіе отношенія Херсонской Духовной Консисторіи, отъ 4 сего сентября за № 11682, коимъ она увідомила, что 80 октября 1903 г. исполнится 50-літіе служенія св. церкви и отечеству Высокопреосвященняго Іустина, Архіепископа Херсонскаго и Одесскаго, правившаго одно время Харьковскою епархією, и что по этому случаю въ г. Одессі назначено празднованіе 50-літняго юбилея Архипастыря, постановлено: содержаніе помя-

нутаго отношенія Херсонской Консисторіи напечатать въ ближайшемъ номер'є журнала "В'єра и Разумъ" въ Епархіальномъ листкі, къ св'єд'єнію духовенства Харьковской епархіи.

# Уставъ Іоанно-Предтеченскаго Общества трезвости при Спасо-Преображенской церкви г. Харькова.

#### Цъль общества.

- § 1. Общество трезвости при Спасо Проображенской церкви г. Харькова имбеть своею задачею: бороться съ пьинствомъ, отучать своихъ членовъ отъ этой пагубной страсти и пріучать ихъ къ совершенной трезвости и всембрно распространять начала трезвой жизни въ окружающей средъ и вибстъ съ этимъ оказывать матеріальную поддержку своимъ нуждающимся членамъ.
- § 2. Общество посвящается имени Св. пророка Предтечи и Крестителя Тоанна, который служить высокимъ примъромъ воздержанія и постичества и о коемъ Архангеломъ было сказано «вина и сикера не имать пити». Общество справляеть свой храмовой праздникъ 7-го января, когда за литургіей всё трезвенники стоять съ зажженными свъчами, и имена ихъ поминаются въ сугубой ектеніи.
- § 3. Способами для достиженія цёли Общества служать: а) усердное и частое участіє трезвенниковь въ церковныхъ богослуженіяхъ и въ молебнахъ о трезвости, б) торжественные молитвенные обёты трезвости, сопровождаемые подписками трезвенниковъ, в) церковныя и частныя бесёды о вредё пьянства и о трезвенномъ воздержаніи, г) взаимное и бдительное наблюденіе другъ за другомъ въ смыслё нравственной поддержки, д) организація общедоступныхъ чтеній о трезвости съ свётовыми картинами, е) устройство для церковныхъ богослуженій общенароднаго изъ трезвенниковъ пёнія, ж) устройство паломничествъ, з) библіотека трезвости в распространеніе книгъ, брошюръ и листковъ о трезвости, и) переносими витрины-читальни трезвости, і) чайныя для трезвенниковъ съ читальней газетъ, журналовъ и внигъ трезвости, к) обученіе неграмотныхъ трезвенниковъ грамотъ, л) обученіе возможно болёе практическое ремесламъ и прикладнымъ знаніямъ, и мн. др., что укажутъ жизнь и практика.

#### Составъ Общества.

§ 4. Въ члены Общества трезвости вступаютъ православные, страдающіе недугомъ пьянства, лица обоего пола, не моложе 17 лътъ. Могутъ вступать и иноприходные.

- § 5. Въ Общество принимеются и люди совершенно непьющіе вина, чтобы они служили образцомъ и прамъромъ для слабыхъ и невоздержныхъ членовъ Общества.
- § 6. Члены Общества раздъляются: на почетныхъ и дъйствительныхъ. Почетными членами считаются тъ, которые значительными пожертвованіями, или личными трудами и особыми заслугами, оказанными Обществу, пріобръди право на особую признательность Общества. Они избираются общимъ собраніемъ, по представленію Совъта. Дъйствительными членами считаются всъ, вносящіе не менъе 10 к. ежемъсячно въ кассу Общества, или ежегодно не менъе 1 р. 20 к.
- § 7. Пріємъ и вступленіе новыхъ членовъ Общества совершается въ первое Воскресенье каждаго мъснца послъ торжественнаго молебна съ участіємъ вступ по возможности трезвенниковъ.
- § 8. Вступившій въ члены Общества сообщаеть свой адресь, который вийсть съ его именемъ, фамилісй и другими необходимыми свъдъніями вносится въ книгу—списокъ всъхъ членовъ Общества.
- § 9. Нарушающій объть члень Общества въ первый разъ подвергается увъщанію, во 2-й разъ—впитиміи и въ 3-й разъ—исключенію. При исключеніи имя его въ спискахъ вычеркивается и обътная икона отбирается.

Примъчание. Послъ исключенія бывшій члень Общества можеть быть вновь принять, но не ранве трехъ мъсяцевъ, какъ вновь поступающій.

#### Средства Общества.

- § 10. Средства Общества образуются: а) изъ членскихъ взносовъ, б)изъ добровольныхъ пожертвованій, в) изъ кружечнаго церковнаго сбора съ разрішенія Епархіальнаго начальства, г) изъ сумиъ, выручаемыхъ отъустройства въ пользу Общества съ разрішенія начальства и съ соблюденіемъ всёхъ дійствующихъ узаконеній и правительственныхъ распорлженій, духовныхъ концертовъ, лекцій и литературныхъ вечеровъ.
- § 11. Средства Общества раздаляются на капиталы: неприкосновенный м оборотный. Неприкосновенный капиталь составляется изъ взносовъ почетныхъ членовъ и 50°/о съ ежегодныхъ остатковъ оборотнаго капитала. Оборотный капиталь составляется изъ всёхъ поступленій въ кассу Общества, за исключеніемъ взносовъ почетныхъ членовъ, и назначается нарасходъ по дёламъ Общества.
- § 12. Въ видахъ уведичения средствъ, потребныхъ для вспомоществования нуждающимся членамъ и ихъ семействамъ, Общество имъетъ правообращаться нъ частной благотворительности.
- § 13. Общество вийеть право пріобратать для своихъ цалей движамуюм недвижимую собственность.

§ 14. Изъ поступающихъ въ общество сумиъ въ наличныхъ деньгахъ хранится только то ноличество, которое потребно для текущихъ расходовъ. Всё же прочія сумиы обращаются въ государственныя или гарантированныя правительствомъ °/о бумаги, или вносится по книжив сберегательной нассы въ мёстное назначейство на ими Общества.

#### Управленіе.

- § 15. Общество состоить подъ покровительствомъ и высшимъ наблюденіемъ Высокопреосвящений шаго Архіепископа Харьковскаго, съ благословенія котораго оно и открываеть свою діятельность. Съ его разрішенія совершаются всі важий шія дійствія Общества и имъ же разрішаются всі недоумінныя затрудненія въ жизни Общества. Къ половині января каждаго года Архіепископу представляются годичные отчеты Общества.
- § 16. Непосредственно же дълами Общества управляетъ Совътъ подъ непремъннымъ нредсъдательствомъ, по назначению Архіепископа, священника Преображенской церкви. Предсъдатель Совъта предсъдательствуетъ и въ общемъ собраніи. Совътъ, кромъ предсъдателя, состоитъ еще изъ его помощимка, дълопроизводителя, и 3 членовъ, и къ нимъ т. е. дълопроизводителю и 3 членамъ, на случай ихъ бользии, кандидатовъ; всъ эти лица, кромъ предсъдателя, избираются общимъ собраніемъ трезвенниковъ на два года закрытыми записками по большинству голосовъ и исполяютъ свои обязанности безвозмездно.
- § 17. Совъть Общества самъ изъ своихъ членовъ одного назначаеть казначесть.
- § 18. Засёданія Совёта созываются не менёе одного раза въ мёсяцъ предсёдателемъ и считаются состоявшимися при наличности предсёдателя или его помощника, дёлопроизводителя и не менёе двухъ членовъ Совёта. По всёмъ дёламъ, разематриваемымъ въ Совётв, составляются журналы за подписью присутствовавшихъ членовъ Совёта.
- § 19. Членъ Совъта, не явившійся безъ уважительной причины на три засъданія подъ рядъ, считается отказавшимся отъ должности и замъннется кандидатомъ.
- § 20. На обязанности совъта лежать: а) распредъление занятий между членами Общества, б) попечение объ имуществъ Общества, в) приглашение членовъ Общества въ общее собрание, г) изыскание средствъ въ достижению опредъленной Уставовъ пъли Общества, д) наблюдение за точнымъ исполнениемъ членами Общества Устава и е) представление общему собранию отчета о дъйствияхъ Общества за истекший годъ.
  - § 21. Совъть можеть, вивя достаточныя основанія, обращаться съ ко-

датайствомъ въ гражданской власти о прекращеніи въ приходъ и городъ на улицахъ и въ торговыхъ заведеніяхъ сценъ пьянства, пьянственныхъ сборищъ и безчинствъ, а также о прекращеніи, если гдъ окажется, тайной продажи водии и продажи питей несовершеннолътнимъ.

- § 22. Казначей Общества принимаетъ нодъ свою росписку всё денежныя сунны, поступающія въ Общество, производитъ расходы, разрішенныя Совітомъ, нодъ собственноручныя росписки получателей въ расходной жингі, и представляеть ежеміснічно Совіту отчеть о приходії и расходії суннъ Общества, а также годовой отчеть для представленія очередному собщему собранію.
- § 23. Для записи прихода и расхода сумиъ Общества, Совъть ежегодно выдаеть казначею особую шнуровую книгу за подписью предсъдателя в скръпою дълопроизводителя. У казначея должна быть еще, тъми же лицами сиръпленная, квитанціонная книга, въ которой хранятся талоны ко всъмъ квитанціямъ, немедленно выдаваемымъ лицамъ, дълающимъ какое либо денежное помертвованіе въ пользу Общества или обычный членскій взносъ.
- § 24. Для разомотрънія отчета Совъта за истевщій годь о произведенных в имъ расходахъ и состоянія сумиъ Общества избирается на каждый годъ общимъ собраніемъ особая ревизіонная коминссія изъ трехъ членевъ и трехъ наидидатовъ къ нимъ, актъ которой виботь съ отчетомъ и оправдательными документами и представляется Сокътомъ очередному общему собранію.
- § 25. Къ обязанностявъ общаго собранія отвосятся: а) разсмотръніе годоваго отчета представленняго Совътомъ и акта ревизіонняго и утвержденіе яхъ, б) обсужденіе различныхъ вопросовъ и мъръ, предлагаемыхъ Совътомъ, в) избраніе лицъ по § 16 сего устава, г) избраніе почетныхъ членовъ Общества, д) обсужденіе вопросовъ объ измъненіи или дополненіи сего Устава и е) разръшеніе всъхъ вопросовъ, имъющихъ значеніе для достиженія цъли Общества въ предълахъ сего Устава.
- § 26. Общее собраніе считается состоявшимся при наличности 1/3 живущихъ въ городъ членовъ Общесства. Въ случат неприбытія установленнаго числа членовъ, созывается не ранте недели новое Собраніе, которое и считается дъйствительнымъ при всякомъ числъ членовъ.

Примочаніе. Вой члены общества должны своевременно и обязательню всякій разъ увідомлять Совіть о переміній міста своего жительства.

#### Обязанности трезвенника.

§ 27. Всё члены Общества въ первое Воскресенье каждаго мёсяца -служать тормественный молебень Св. прор. Ісанну Крестителю и св. муч.

Вонифатію съ акаонстоиъ и со св. водою для иолитвеннаго подвржиленія всёхъ въ обете воздержанія.

- § 28. Вступленіе каждаго новаго члена совершается такъ. Онъ говъетъ. исповъдуется и въ день каждомъсячнаго молебиа трезвенниковъ Св. Ташиъ пріобщается. Въ концъ молебна вступающій въ присутствін священника и членовъ Общества съ зажменными свъчами даеть объть воздерживаться отъ употребленія спиртных напитновь вь такихь словахь: "Милосердый Господа, я рабъ Твой..., раскаявшись искренно въ своемъ прежнемъ пьянствъ н въ грвиахъ, отъ него происходящихъ, даю обътъ предъ Твоимъ Честнымъ Образомъ и Образомъ Св. славнаго Пророка и Предтечи Господня Іоанна въ прододжения . . . . не пить некакого хивльнаго зелія и къ тому другихъ не совращать, твердо сознавая, что за нарушеніе сего объта буду достоинъ горькаго осуждения и наказания отъ руки Господней. Господи! помоги мив и укръпи меня! Пресв. Владычице Богородице, Св. пророче и Предтече Христовъ Іоанне, Св. мучениче Вонифатіе и вси святів помолитесь о мив грвшномъ. Аминь . Земной поклонъ и цвлование св. иконъ. После сего давшій об'єть здёсь же въ храм'є вписываеть свое имя, отчество, фаннлію и срокъ воздержанія въ особую княгу Общества. Его вмя вписывается въ церковный каждодневный помянникъ. Онъ обътную икону Прор. Іоанна Брестителя в окропляется св. волою.
- § 29. Всв члены Общества—трезвенники обязаны въ силу объта воздерживаться отъ питія хивльнаго не менъе какъ на 3 ивсяца, а затъмъ на полгода, на годъ и т. д.
- § 30. Запрещается пять все, что бываеть хибльно: водку, всякаго рода вина, медовый неасъ, пиво, брагу.
- § 31. Каждый членъ во все продолжение времени зарока долженъ кранить безусловную трезвость, не нарушая своего объта никакими предлогами, вродъ—изнеможения, нездоровья, усталости, крестинъ, свадебъ, миянинъ, похоронъ, поминовений, «могарича» и т. п.

Примъчаніе. Исплюченіе дёлается дёйствительно для больных по совёту врача и съ разрёшенія священника—предсёдателя.

- § 32. Въ своему зароку трезвенникъ долженъ относиться какъ къ дълу святому и благому, чаще долженъ осматриваться въ своей жизни, дабы отръшившись отъ одного зла, не умножить другого.
- § 33. Трезвенникъ обязуется чаще посъщать храмъ Божій и непремънно два раза въ годъ говъть и Св. Таннъ пріобщаться, кромъ говънія при вступленіи.
- § 34. Каждый должень наблюдать другь за другомы и вы дух братской любви увъщевать другого и во всякомы случат немедленно объявлятьсвященнику объ уклоненіяхы оты трезвости того или другого члена.

- § 35. Когда найдеть на тебя помысль или желаніе пьянства, то читай Св. Евигеліе, если ты грамотный, или читай молитву Інсусову.
- § 36. Всякій трезвенникъ неграмотный долженъ по Воскресеньямъ вечеромъ учиться въ помъщеніи Общества грамотъ, читать Св. Евангеліе, слушать здъсь бесъду священника, брать книги изъ библіотеки, и всъ вообще члены собираются вмъстъ въ домъ трезвости то для чтенія газеть и журналовъ трезвости въ читальнъ, то для общаго церк. пънія, то для занятій въ Воскресной школъ Общества, то для обученія ремесламъ и т. п.
- § 37. Каждый трезвенникъ, памятуя заповъдь Апостола: "другь друга тяготы носите", долженъ всемърно помогать сочленамъ въ нуждъ день-гами, трудомъ, ходатайствомъ и всёмъ чъмъ можеть.
- § 38. Трезвенникъ, когда будутъ надъ нимъ смънться и злословить его, долженъ переносить это кротко, больше вътакихъ случаяхъ молчать, помия, что, кого гонятъ и преслъдуютъ на землъ, того ждетъ великая изда на небесъхъ.
- § 39. Во всякомъ недоумънномъ случав трезвенникъ долженъ обращаться за совътомъ къ священнику.
- § 40. Трезвенникъ долженъ всемърно воздерживаться отъ божбы, клятвъ, проклятій, сквернословія и чернаго слова. Невоздержнаго въ этомъ отнопленіи Общество исправляеть настойчиво и ръшительно.
- § 41. Трезвенникъ обязанъ не вступать въ дружбу и товарищество съ людьми пьянственными. Въ своей же семью долженъ всюми сидами стараться, чтобы никто не пилъ.
- § 42. Членъ Общества не долженъ своихъ помъщеній отдавать въ наемъ полъ трактиры, пивныя и увеселительныя заведенія.
- § 43. Членъ Общества не вижетъ права заниматься торговлею питей въ разныхъ видахъ и разными способами, напр. торговать въ трактирахъ, пивныхъ, буфетахъ и т. п.
- § 44. Своею трезвою жизнію и словами трезвенникъ долженъ убъждать и родныхъ и знакомыхъ, склонныхъ къ разгульной жизни, пьянству, сквернословію и препровожденію времени въ трактирахъ и портерныхъ, бросать пьяную жизнь и записываться въ члены Общества трезвости. Несовершеннольтнихъ учить, чтобы они не брали худого примъра съ отцевъ своихъ. Внушать родителямъ и всёмъ старшимъ, чтобы они не посылали дътей своихъ за виномъ въ питейныя заведенія и тъмъ предехраняли ихъ отъ соблазновъ и развитія въ нихъ пороковъ.

#### Закрытіе Общества.

§ 45. Если по какимъ либо обстоятельствамъ признано будетъ необходимымъ закрыть Общество, то, по постановленію последняго общаго собранія въ составъ не менъе <sup>3</sup>/з всіхъ членовъ, — дъйствія Общества прекращаются и всъ капиталы и имущество его обращаются въ собственность Спасо-Преображенской церкви г. Харькова, о чемъ Совътъ и доноситъ Преосвященному Владыкъ Харьковскому. Дъла и документы Общества сдаются Совътомъ Харьковской духовной консисторів.

### Епархіальныя изв'ященія. В АКАНТНЫЯ МЪСТА

#### Священническія:

- 1. Сошествіевская церковь сл. Хатняго, Волчанскаго увзда. Іоанно-Предтеченская церковь сл. Ивановскаго, Изюмскаго увзда. Іоанно-Богословская церковь сл. Сения, Купянскаго увзда.
- 4. Софієвская церковь с. Малой Алексвевки, Харьковскаго увзда.

#### Діаконскія.

- 1. Николаевская ц. сл. Котовой, Волчанскаго убзда. Николаевская церковь с. Непокрытаго, Харьковскаго убзда. Тромцкая церковь с. Перекопа, Валковскаго убзда.
- 4. Николаевская церковь с. Деркачевки, Лебединскаго увада.

#### Псаломиникія:

- Тронцкая церковь с. Монсеевки, Старобъльскаго уъзда.
   Свято-Духовская церковь с. Кононовки, Старобъльскаго уъзда.
   Варваринская церковь с. Капитольскаго, Изюмскаго уъзда.
   Сошествіевская церковь с. Хатняго, Волчанскаго уъзда.
- Арх.-Михайловской церкви с. Колупаевки, Харьковскаго уйзда. Церковь Александровской гимназів г. Сумъ. Соборно-Покровская церковь г. Купянска. Тронцкая церковь сл. Васильевки, Лебединскаго уйзда. Николаевская церковь г. Лебедина.
- 10. Георгієвская церковь с. Бъловода, Сумскаго утода. Николаєвская церковь с. Груни, Лебединскаго утода. Николаєвская церьковь хут. Присина-Яра, Богодуховскаго утода. Николаєвская церковь с. Синолицевки, Харьковскаго утода. Р.-Богородичная церковь с. Пушкарнаго, Ахтырскаго утода.
- 15. Феодоро-Стратил. церковь с. Тучнаго, Лебединскаго увзда. Георгіевская церковь с. Ольховатки, Волчанскаго увзда. Николаевская церковь с. Непокрытаго, Харьковскаго увзда.
- 18. Амвросіевская церковь Харьковск. Епарх. сир. пріюта.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаміе. Вторичное посівщеніе Его Високопреосвященствомъ, Високопреосвященній шемъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтирскимъ, Святихъ Горъ.—Посіщеніе Его Високопреосвященствомъ Хорошевскаго женскаго монастиря в нікоторихъ селъ Харьковскаго убяда 11—12 сентября.—Храмовой праздникъ въ Духовной Семинарів.—Тормественное служеніе Высокопреосвящентій по совященіе Всексаятской церковно-приходской школи на Холодной горъ.—Общество трезвости при Спасо-Преображенской церкви г. Харькова.—Пастирское собраніе городского духовенства.—Общество хорового пінія въ с. Григоровкі.—Духовное торжество въ с. Ольшанахъ.—Новия пколи.—Школи послушинковъ.—Откуда беруть части св. мощей для антименсовъ?—Изъ пастирской правтики.—Могуть ли быть воспріемниками дітей отъ купели св. крещенія лица, облеченныя саномъ монашества?—Можно ли візнать браки соборне?—Чистка золотихъ вещей.—Цілебныя свойства лимона.—Чистка золотихъ вещей.—Цілебныя свойства лимона.

Вторичное постинение Его Высокопреосвященствомя, Высокопреосвященной и матырским Арсеніем, Архіепископом Харьковским и Ахтырским, Святых Горг. Въ № 16-мъ "Листва" за н. г. нами было уже упомянуто о посъщени Высокопреосвящени в пресвятой Богородицы. Приводимъ подробности этого замъчательнаго посъщения.

14—17 августа 1903 года. День Успенія Пресвятой Богородици—главный храмовой праздникъ Святогорской Успенской пустыни. Къ этому дню въ монастырь стекаются десятки тысячъ богомольцевъ. Большинство изъ нихъ приходитъ заранѣе въ монастырь, чтобы здёсь отговѣть—исповѣдаться и пріобщиться Св. Таннъ. Поэтому, какъ въ предпраздничные дни—12, 13, 14,—такъ и въ самый день праздника 15 августа,—бываетъ ежедневно отъ 3-хъ до 4-хъ тысячъ причастниковъ.

Братія монастыря усердно и охотно удовлетворяєть религіознымъ потребностямъ всёхъ богомольцевъ, а въ своей огромной монастырской гостиницё даеть имъ пріютъ.

Кроме сего въ эти дни православные богомольцы имеють утешение видеть и слышать торжественное архіерейское богослуженіе, такъ какъ со времени открытія Святогорской Успенской пустыни Харьковскіе Архипастыри ежегодно на праздникъ Успенія Пресвятой Богородицы отправляются въ эту обитель для совершенія богослуженій.

Этому установившемуся обычаю совзволиль послёдовать и Высовопреосвященнёйшій Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій. Отправившись изъ Харькова 13 августа въ 8 час. вечера по Севастопольской ж. д., онъ на другой день 14 августа, въ 8 час. утра, прибыль въ Святыя Горы.

Въ этотъ день въ Святогорской обители совершается крестный ходъ изъ главнаго Успенскаго Соборнаго храма въ скитъ, называемый "Святое мъсто".

Высокопреосвящений владыка прибыль въ монастырь какъ разъ ко времени совершения крестнаго хода и посему тотъ-часъ же, послё торжественной встрёчи Его о. Архимандритомъ Вассіаномъ со всею братією въ св. вратахъ монастыри, Онъ прослёдовяль въ Соборный Успенскій храмъ и здёсь, облачившись въ алтарё въ полное архіерейское облаченіе, вышелъ на среднну храма, благословилъ крестный ходъ и отправился во главё его въ назначенное мёсто.

Крестный ходъ совершался на лодвахъ по рекв Лониу. У монастырской пристани приготовлены были несколько лодокъ и между ними два большія (баркасы), — въ одной изъ которыхъ помъстились монастырскіе пъвчіе, а въ другой духовенство во главъ съ Архипастыремъ. Болве пятидесяти лодовъ, переполненныхъ наполомъ сопровождали врестный ходъ по реве, а по обовыъ берегамъ ея непрерывною густою толной шли богомольцы. Прекрасная погода благопріятствовала спокойному плаванію. Лишь только лодки тронулись, раздалось торжественное умелительное прије канона Успенію Пресвитой Богородици. Торжественный звонъ колоколовъ, стройное пеніе монастырскаго хора, движущаяся живая масса лодокъ и людей, ндущихъ по берегамъ, покрытымъ густымъ лесомъ, -- сіяніе солица, лучи котораго отражались на поверхности ръки, на крестахъ, хоругвяхъ и иконахъ, сониъ дудовенства и присутствие среди него маститаго и глубокочтимаго Архипастыря, - все это представляло чудную величественную картину, возвышало и умиляло душу и возносило умъ въ горняя. Всавій ведівшій эту картину, несомнінно, переживаль лучшія минуты жизни и получилъ истинное духовное утъщеніе.

По прибытіи въ свить совершена была литургія въ храм'в преподобнаго Арсенія великаго <sup>1</sup>). Во время литургіи Высокопреосващенн'вйшій Владыка стояль въ алтар'в, а во время причащенія, выйдя изъ алтаря на солею, сказаль, обращаясь въ молящимся въ храм'в, слово, въ которомъ съ трогательною простотою и глубокою назидательностію разъясниль слушателямь цізь и назначені сучрежденія скитовь, какъ м'юсть усиленныхъ монашескихъ подвиговь воздержанія, послушанія и непрестанной молитвы, совершаемыхъ въ уединеніи и въ удаленіи отъ общенія съ внішнимъ міромъ.

По окончаніи лятургіи крестный ходъ въ томъ же порядкѣ в тъмъ же путемъ возвратился въ монастырь.

Литургію совершаль казначей монастыря о. Трифонь соборнь сь скіеромонахомъ Ефремомъ—начальникомъ скита и другимъ іеромонахомъ.

Въ 6 час. вечера раздался благовъстъ ко всенощному бдѣнію. Высокопреосвященнѣйшій Владыка "со славою" прошелъ въ Успенскій соборный храмъ. Всенощное бдѣніе совершалось полнымъ монастырскимъ пустыннымъ чиномъ и окончилось въ 12 ч. ночи. Владыка выходилъ на литію, которая совершалась внѣ храма, на площадкѣ, предъ западными дверями, а потомъ и на величаніе. Послѣ величанія Владыка помазывалъ св. елеемъ служащихъ съ немъ, братію и молящихся до конца канона. Соборный храмъ, не смотря на его обширность, не могъ вмѣстить и третьей части богомольцевь, а потому для остальной массы народа служилась другая всенощная въ часовнѣ, стоящей во дворѣ монастыря.

15-го августа—въ праздникъ Успенія Пресвятыя Богородици въ томъ же Успенскомъ храмѣ Высокопреосвищеннъйшій Архіепископъ Арсеній совершалъ Божественную литургію, которая началась въ 9 час. утра и окончилась въ 12. Такъ же, какъ и наканунѣ, Владыка шествовалъ въ соборъ "со славою". Въ сослуженіи съ нимъ были настоятель монастыря о. Архимандритъ Вассіанъ, ключарь, священникъ Г. Виноградовъ, и 8 іеромонаховъ. Въ концѣ литургіи, въ положенное время, Владыка произнесъ сердечное слово о Успеніи Вожіей Матери, о чудесныхъ обстоятельствахъ предшествовавшихъ и сопровождавшихъ это событіе,— о блаженной кончинѣ, ожидающей праведниковъ и лютой и тяжкой смерти грѣшниковъ.

Послё литургіи быль совершень врестный ходь изъ собора къ Николаевской церкви, стоящей на высокой мёловой скалё, къ которой ведеть довольно крутая лёстница, имёющая до 600 ступеней. Здёсь, на особой илощадкё, подъ шатромъ, Высокопреосвященнёйшій Владыка отслужиль благодарственный молебень, послё котораго возглашены были многолётія: Государю Императору и всему Царствующему Дому, Святёйшему Синоду и Высокопреосвященнёйшему Архіепископу Арсенію, настоятелю и братіи монастыря и вёчная память усопшимъ святителямъ: Митрополиту Филарету, Архіепископамъ: Иннокентію, Филарету, Амвросію и благотворителямъ монастыря: болярамъ Александру и Татіанъ (Потемкинымъ).

Въ тотъ же день, вечеромъ, Высокопреосвященивйшій Владыка присутствовалъ на всенощномъ бдёнін въ Повровской церкви. Богослуженіе совершали священнякъ Няколай Капустинъ и діаконъ Осодоръ Гончаревскій—оба только-что въ этотъ день рукоположенные Владыкою.

16 августа-въ празднивъ Нерукотвореннаго Образа Спасителя-въ Успенскомъ соборномъ храмъ Высовопреосвященнъй шій Арсеній совершиль Вожественную летургію, въ сослуженіе съ тіми же лицами, что и наканунь. За литургіей Его Высокопресвященствомъ были руконоложены: діаконъ Осодоръ Гончарській-во іерея в окончившій курсь семинаріи Өеодорь Прищепа-во діакона. Въ концъ литургів Владыка произнесъ глубоконазидательное слово о нерукотворенномъ образъ Спасвтеля, при чемъ, разсказавъ исторію чудеснаго провсхожденія этого образа и сділавь указаніе на писанныя св. Евангелистомъ Лукою вконы Божіей Матери, которыя Она Сама, еще при жизни своей на вемлю, предназначила въ благословение всему роду христинскому, сообщивъ имъ свою благодатную силу, -- которыя и понына честно кранятся и благоговъйно чтутся въ кристіанскомъ міръ, -Высокопреосвященный ораторъ убъждалъ слушателей почетать святыя вконы Спасителя, Вожіей Матери и Святыхъ угодниковъ Божівхъ, какъ и православные предви наши испоконъ въка чтили ихъ, --- возжигать предъ нвми свъчк и лампады, вланяться и молиться предъ ними, воздавая честь и поклонение темъ свитымъ лицамъ, которыя на нихъ изображены и при этомъ не смущаться душою. слыша вногда нареканія в хуленія, какія безумно езрыгаются на святыя вконы невърующеме безбожнекаме-штундестаме, помня, что Господь наважеть ихъ за это не только въ будущей, но еще и въ здёшней жизни, чему и былъ недавно поразительный примёрь въ г. Харьковё съ однимъ рабочимъ. Этотъ несчастный, -одуг отвненатологовон вощом кітырато кіньвондована вы день празднованія отврытія мощей новопрославлення то творца, преподобнаго Серафима Саровскаго, дерзнулъ, въ присутствін многахь своихь товарищей, выравить въ грубыхь словахь свое невъріе въ истинность мощей сего святаго угодника Божія в порицаль его. И что же? Тоть-чась же послв произнесенія имъ безразсудныхъ и гнусныхъ словъ, его постигъ ударъ, лишившій его владвнія языкомъ, рукой и ногой!..

Вечеромъ въ этотъ день (16 ч.) Высокопреосвященнъй шій Владыка слушалъ всенощное бдёніе въ Покровской церкви. Служеніе совершалъ ключарь священникъ Г. Виноградовъ съ новорукоположеннымъ діакономъ Феодоромъ Прищепою.

17 августа—въ воскресенье—Высокопреосвящениваний Арсеній совершиль Вожественную литургію въ Соборномъ Успенскомъ храмв. Въ сослуженія съ нимъ были о. Архимандритъ Вассіанъ, ключарь, ризничій ісромонахъ Флавіанъ, Казначей, ісромонахъ

Трифонъ, духовнивъ, іеромонахъ Пахомій, и еще три іеромонаха. Во время литургіи Его Высокопреосвященство рукоположилъ—діавона Осодора Прищепу во іерея и окончившаго курсъ семинаріи Іоанна Заволовскаго—во діакона.

17-го же ч., въ 4 ч. дня, вся братія Святогорской обители собралась въ Покровской церкви на прощаніе съ Архипасты ремъ Прійдя въ церковь, Высокопреосвященнѣйшій Владыка преподаль всѣмъ Архипастырское благословеніе и завѣщавъ братіи свято хранить свои обѣты, строго соблюдать монастырскій уставъ, Богослужебный чинъ и старинное столповое пѣніе, простился со всѣми и отбыль изъ обители. Братія провожала Владыку съ пѣніемъ до пристани.

По предложенію о. Архимандрита Вассіана, отбытіе Владыки изъ монастыря состоялось по рівкі Донцу въ лодкі, въ которой онъ слідоваль до села Богородичнаго, гді его ожидала карета. Владыку сопровождали о. Архимандрить Вассіань, Казначей, ризничій и три старшихъ іеромонаха. Вслідть за лодкой, въ которой находился Владыка, шли дві лодки съ учениками монастырскихъ церковныхъ школь, которые всю дорогу піли церковным пізснопізнія и гимны. На ряду съ ними и за ними шло до 20-ти лодовъ, наполненныхъ народомъ, пожелавшимъ проводить Архипастыря. За поль версты, не добізжая до с. Богородичнаго, Владыку встрітиль также въ лодкі, Богородичанскій священникъ о. Василій Оедоровь съ хоромъ своихъ пізнчхъ, которые привітствовали Владыку пізніемъ ис-полла-эти деспота", а затізмъ, присоединянсь къ общей партій пловцовъ, продолжали піть церковным пітснопізнія.

На берегу рѣви, у пристани, Владыва былъ встрѣченъ жителями села Богородичнаго в учениками земской школы съ своею учительницею. Преподавъ всѣмъ общее Архипастырское благословеніе и поблагодаривъ всѣхъ за проводы, Владыка вошелъ въ карету и отправился на станцію "Славянскъ". Отсюда съ поѣздомъ Севастопольской жел. дор., въ 8 час. вечера, Высокопреосвященнѣйшій Владыка отбылъ въ г. Харьковъ, куда и прибылъ на другой день около 6 час. утра.

— Постичние Его Высокопреосвященством Хорошевскаго женскаго монастыря и нъкоторых сель Харьковскаго упъда 11—12 сентября. 11 сентября, въ 10 час. утра, Высокопреосвященнъйшій Арсеній выбхаль для обозрёнія Хорошевскаго женскаго монастыря. На пути въ обитель онъ посётиль храмы сель—Григоровки, Вабаевъ и Хорошева. Причты и нёкоторые прихожане

узнали объ этомъ посъщени только наканунъ вечеромъ, а потому торжественныхъ встръчъ Владыкъ не могло быть. Впрочемъ въ Григоровскомъ храмъ Архипастырь утъшенъ былъ учениками и ученицами мъстныхъ земскихъ школъ ихъ пъніемъ и отвътами по Закону Божію; всъхъ учащихся онъ наградилъ крестиками. Въ другихъ храмахъ учащіяся въ школахъ дъти не были собраны, но ихъ было не мало вмъстъ съ народомъ. Его Высокопреосвященство вездъ бесъдовалъ съ народомъ и дътьми; послъднихъ благословлялъ крестиками. Владыка совътовалъ отдавать дъвочекъ въ школы и особенно развивать церковное пъпіе не только клиросное, но и общее—народное.

Изъ перв. осмотрѣнныхъ храмовъ особенно бѣднымъ в ветхвиъ оказался деревянный храмъ села Хорошева.

Въ 1-мъ часу дня Его Высокопреосвященство прибылъ въ Хорошевскій жанскій монастырь. Владыва проследоваль прямо въ летній монастырскій храмъ, въ которомъ въ сослуженія двухъ монастырскихъ священия ковъ, ключаря в архимандрита Іосифа отслужиль молебень, чтимой въ обители, владимирской иконъ Вожіей Матери; предъ молебномъ Архипастырь свазаль почченіе ннокинямъ о добромъ иноческомъ житіи. Паніе монахинями молебна и другихъ церковныхъ пъсней Владыкъ понравилось. Благословевше всъхъ монахинь, Владыва посътель настоятельницу монастыря, игуменію Алевтину, у которой откушаль чаю, и отправился обозрѣвать монастырь. Владыва осмотрѣлъ оба монастырскіе храма, постиль многія келлін, освідомился о монастырскомъ хозяйстве и рукоделіи. Такъ какъ въ монастыре неть школы, то Владыка выразиль желаніе, чтобы въ монастырів была женская школа. Вечеромъ Архипастырь разсматриваль монастырскіе документы. 12 сентября, въ 7 ч. утра, Его Высокопреосвященство въ храм'в благословиль монахинь и отбыль въ села Безлюдовку, Шубино и Васищево.

Въ храмахъ этихъ селъ Владыва бесёдовалъ съ народомъ и дётьми, слушалъ церковное пёніе. Пораженъ былъ Архинастырь убожествомъ храма села Шубина. Надобно удивляться, какъ при ветхости своей храмъ доселё не разрушенъ сильнымъ вётромъ. Владыва сказалъ благочинному, священнику и прихожанамъ, что онъ вынужденъ будетъ закрыть храмъ, если они въ самомъ ближайшемъ времени не позаботится о построеніи новаго храма. Прихожане дали обёщаніе начать построеніе храма съ будущей весны, на что у нихъ вмёстся уже десять тысячъ руб. Вообще

усмотр'внымъ въ вышеозначенныхъ шести храмахъ Владыва остался не вполнъ доволенъ; только Хорошевская обитель его ут'вшила. Въ 4 часа пополудни Высовопреосвященный Арсеній возвратился въ Харьковъ.

— Храмовой праздникт вт Духовной Семинаріи. День храмового празденка Харьковская Луховная Семинарія провела и нынъ такъ же, какъ издавна привыкла проводить его. Венощное бдение наванунъ дня памяти св. Евангелиста Іоаниа Богослова было торжественно совершено о. Ректоромъ въ сослужения о. Инспектора и Духовника семинаріи. Литургію же и молебствіе въ семинарскомъ крамъ совершалъ Владыка-Архіепископъ Харьковскій, Высокопреосвященнъйшій Арсеній, съ шестью священнослужителями, тремя діаконами и двумя вподіаконами при стройномъ півній семинарскаго хора. На часахъ нісколько воспитанниковъ семинаріи 6-го класса были посвящены въ стихари, а на литургіи одинь изъ окончившихъ курсъ воспитанниковъ посвященъ въ санъ діакона. Весьма поучительное для воспитанниковъ слово на литургін произнесь о. Инспекторь. Влагообразно и по чину совершаемая литургія окончилась въ половинъ 1-го часа. Послъ объдни Владыва вмёстё съ лецами, участвовавшими въ священнослуженія, а также и преподавателями семинаріи съ ихъ женами изволиль откушать чаю въ квартиръ о. Ректора, а затъмъ отправился въ актовый залъ, гдъ собрались воспитанники семвнарів. Послъ молитвы Св. Духу и тропари Апостолу Іоанну Богослову, пропатыхъ воспетанниками, Владыка преподаль имъ общее благословеніе, выслушаль затемь праткій отчеть о состоянів семинарів в роздаль дучшимъ воспитанникамъ семинарів награды. Въ концѣ акта Владыка поздравиль воспитанниковь съ праздникомъ, высказаль имъ свои благожеланія и не оставиль безъ слова назиланія. Онъ внушаль имъ ходить достойно своего званія, чтобы быть радостію и утъщениемъ для родителей, укращениемъ в славой для своего заведенія, а также в полезными служителями Церкви в Отечества... Когда после акта воспитанники пошли въ столовую обедать, Владыка съ о. Ректоромъ направился вследъ за ними и присутствоваль на объдъ ихъ. Затъмъ Владика приняль участіе въ семейной праздничной транезъ съ о. Ректоромъ и преподавателями съ ихъ семействами въ квартиръ о. Ректора. Въ 7 часовъ былъ традиціонный литературно-музыкально-вокальный вечеръ, на которомъ присутствовали всё воспитанники и преподаватели съ ихъ семьями.

- Божественную Литургію в въ день Воздвиженія Честнаго Кре-

ста Господня, Владыва совершиль въ Харьковскомъ Покровскомъ монастырф.

- 19 сентабря, ночнымъ повядомъ Харьково-Николаевской жел. дор., Владыка-Архіепископъ выёхалъ изъ Харькова въ с. Павловку, Сумскаго увяда. 20 и 21 числа сего сентабря овъ совершилъ въ церквахъ этого села Божественныя литургіи.
- Открытіе всероссійской выставки животноводства. 14 сентября, состоялось торжество открытія всероссійской выставки животноводства, продолжавшейся 11 дней. На выводномъ кругу, перель трибунами, быль поставлень аналой для служенія молебна. Къ 12 часамъ дня около него собрались: дпректоръ департамента земледвлія-С. Н. Ленинъ, командиръ 10 армейскаго кориуса, н. д. губернатора вице-губернаторъ В. Н. Азанчевскій, губернскій предводитель дворянства, попечитель учебнаго округа, председатель окружнаго суда, прокуроръ судебной палаты, городской голова, лица, составляющія распорядительный комитеть выставки, много лиць, приглашенныхъ на таржество отврытія, и публика... Въ 12 час. прабыль Высокопреосвященный Арсеній и совершиль молебень въ сослужения причта банедральнаго собора, благочиннаго протоіерея о. П. Полтавцева и священника о. Н. Любарскаго. Предъ молебномъ Владыкою было произнесено слово, которое приведено у насъ въ Церк. отделф.

Посл'в молебна и чина освященія воды съ многолітствіемъ Государю Императору, Государынямъ Императрицамъ, Государю Насліднику и всему Царствующему Дому, а также учредителямъ в участвующимъ въ выставкт, выставочныя помітщенія были окроплены св. водой протоіереемъ о. Петромъ Полтавцевымъ и священникомъ о. Николаемъ Любарскимъ.

— Торжественное освящение Всихсвятской церковно-црихооской школы на Холодной горт. При владбищенской Всёхсвятской Церкви церковно-приходская школа была открыта еще въ 1885 году и до настоящаго учебнаго года помёщалась въ церковномъ флигелё о 2-хъ комнатахъ съ маленькой учительской (третья). Это зданіе, совершенно не приспособленное для школы, ямьло много недостатковъ, а именног недостатокъ свёта, простора, воздука и теплоты; кромё того оно находилось въ крайне тёсномъ дворикё, въ которомъ, какъ въ клёткё, замыкались школьники, не имёя возможности устроить дётскихъ игръ, подышать свёжемъ, здоровымъ воздухомъ и т. д. Межлу тёмъ, съ каждымъ годомъ, въ виду возрастающаго стремленія родителей отдавать дётей въ Обученіе, эта школа болве в болве переполнялась учащимися до жиевозможной тесноты, причемъ многимъ приходилось отказывать въ пріемъ дътей, что неръдко вызывало слезы, въ особенности у матерей, говорившихъ: «хотя у порога пусть стоить мой сынъ, а все жаки прошу принять его». Возможность расширить школьное зданіе во редставилась только осеню 1902 г. По взготовленів плана г. епаржіальнымъ архитекторомъ на каменное зданіе въ одинъ этажь 27 арш. дл. и 23 арш. шир. и по разрвшеніи постройки Епархіальнымъ Начальствомъ, завъд. школою, при участій членовъ причта и Старосты, вивя въ кассв 1200 р. школьных сбереженій в 500 р., пожертвованныхъ попечителемъ школы А. О. Грундлеръ, неповолебимымъ упованіемъ на помощь Всемогущаго Творца, приступны въ работи 23 августа 1902 г., а 8-го сент. сдилана была завлядва по цоволю Председателемъ Епархіальнаго училищнаго Совъта, о. Ректоромъ духовной Семинаріи, протоіереемъ I. Знаменскимъ. Такъ какъ осень прошлаго года была благопріятная, то каменной кладки было произведено на 94000 кирпича. Въ 1903 году средства на постройку стали увеличиваться: по ходатайству Епарх. Училищнаго Совъта было ассигновано изъ вазеннаго кредита 1500 р., пожертвовано попечителемъ школы 1000 р. п т. д. Заканчивая каменную кладку завъдующій школою, посовътовавшись съ членами причта и старостою, рашилъ расширить надстройкой 2-го этажа, съ темъ, чтобы вместо одноклассной школы открыть двухклассную, въ чемъ въ мъстномъ раіонъ настовть крайняя нужда. Съ Божіею помощію до 1-го сентибря н. г. зданіе было вчернъ закончено, но окончательно отдъланъ только нежній этажъ. Въ общемъ это зданіе расчитано на 300 учащихся в даже болъе. Зданіе очень красивое по архитектуръ в удобное по внутреннему устройству, имъетъ 5 классныхъ комнать по  $12^{1/2}$  арш. длин. и  $10^{1/2}$  арш. шир. (причемъ двѣ комнаты нажнаго этажа отдёляются передвижною перегородкой, которая, на случай надобности, сдвигается въ ствнамъ и чрезъ то получается заль въ 25 арш. длиною); кромф классныхъ комнать вивются три комнаты для учителей, одна для библіотеки, одна для сторожа и общая раздъвальня 91/2 квадр. саж.; окна въ 3 арш. выш. и  $1^{1}/2$  арш. шар.; отопленіе калориферное съ наилучшею вентиляціей.

По отдълкъ и оборудованіи нижняго этажа завъд. школою священникъ Александръ Луценковъ, зная, какъ благостивйшій Харьковскій Архіепископъ Арсеній любить и дорожить церковно-приходскими школами, осмълился, просить Владыку освятить школьное зданіе. Вдадыка быль такъ милостивь, что выразиль свое согласіе, назначивъ чинъ освященія на 15 сентября въ 121/2 час. дня. Узнавъ объ этомъ, прихожане съ большимъ нетерпвніемъ и необывновенною радостію ожидали веливаго приходскаго торжества, и 15 числа, съ ранняго утра, толинлись у зданія школы, а школьники, около 200 чел. (изъ двухъ школъ), находились виутри зданія. И воть въ 121/4 ч. загуділь трезвонь приходскаго храма, возвъстившій о выбадь Владыки изъ Всехсвятского, находящагося на разстоянів 2-хъ версть. Сонив почетнійшихь в старійшихь протојереевъ и јереевъ (члены епарх. учил. Совета и увади. отдел.) во главъ съ предсъдателемъ училищнаго Совъта, о. ректоромъ духовной семинаріи, протоіереемъ Іоанномъ Знаменскимъ, епархіальный наблюдатель за шволами В. О. Давыденко и убядный наблюдатель прот. Петръ Тимонеевъ вышли за ограду школьнаго двора для встречи Владыки, а завед. школою стояль у врильца съ клебомъ, который Владика благословилъ, милостиво сказавъ: "благословляю и принимаю". Вошедши въ зданіе, Высокопреосвященнъйшій Владыка преподаль архипастырское благословеніе, на воторое хорь отвётиль торжественно-благозвучнымъ исполла-эти-деспота. Тотчасъ пподіаконы приступили въ облаченію архіерея, а сослужащіє: о. ректоръ семинаріи, протоїерей Іоаннъ Знаменскій, о. благочинный священнивъ П. Ооминъ, о. влючарь свищенникъ Г. Виноградовъ, предсёдатель убяднаго отдёленія священникъ П. Скубачевскій в містные священники А. Луценковъ и Н. Кратировъ также облачились въ навлучина священныя одежды.

Предварительно чина освященія зданія Высокопреосвященнъйшій Владыка, обратившись къ народу, сказаль прочувствованную и назидательную різь, которан произвела необычайно глубокое впечатлівніе на всіхъ, собравшихся на торжество.

"Церковно-приходская школа, говорилъ между прочимъ Владыка, это тотъ же храмъ, котя и храмъ науки, въ которомъ, съ особою заботливостію, съются на дътскія души, какъ на добрую в цъльную ниву, съмена въры, благочестія и предавности Царскому Престолу и любви къ отеству. Церковно-приходскимъ школамъ покровительствуетъ Самъ Монархъ Державы Россійской Государь Императоръ, имъ благожелаютъ всъ архипастыри и всъ благомыслящіе сыны нашего отечества, ихъ любить русскій народъ". Пожелавъ, далъе, чтобы этотъ новый питомникъ начальнаго образо-

ванія болье и болье, до невмыстимости, наполнялся дытьми, жавоспитанія, Высокопреосвященнъйщій x DECTIONCESTO Владыка выразелъ свое удовольствіе по поводу общерности и удобствъ школьнаго зданія, обилующаго массою свъта и воздуха, и преподаль свое Святительское благословение щедрымь благотворителямъ и наиболфе потрудившимся въ устроеніи столь корошаго зданія. За симъ Владыка совершиль съ особеннымъ всегдашнимъ благоленіемъ своего служенія чинь освященія воды и чинь освяшенін здація, в Самъ окропляль всв комнаты, а о. ключарь освя**шеннымъ** едеемъ начерталъ знаменіе креста въ подобающихъ мѣстахъ. По окончанів чина освященія и посл'в многолетія и целованія св. креста съ окропленіемъ освященною водою Высокопреосвященивашій Архипастырь, какъ истый русскій и всею душею преданный Царю, предложиль пропёть Царскій Гимпъ и прокричать троекратное ура, что, съ необывновеннымъ энтузіазмомъ всполнили всв предстоящіе, въ чесле не менее 500 чел.

По усердной просьбъ завъдующаго школою Владыка милостиво выразвлъ согласіе раздёлить приготовленую скромную транезу, за которой находидось свыше 30-ти оффиціальных лицъ и неоффипіальныхъ, им'вющихъ благожелательное отношеніе къ церковнопряходскимъ школамъ. За трапезой, въ свое время, Высокопрессвященивашій Владыка провозгласиль первый тость за драгопенное здоровье обожаемаго всёми Монарка Государи Императора-Покровителя церковно-приходскихъ школъ и всего Парствующаго Дома 1), затемъ второй тость за здоровье высокочтимаго Оберъ-Прокурора Святвимаго Сунода, Константина Петровича Побъдоносцева, и его Товарища Владиміра Карловича Саблера, съ любовію содъйствующих процетанію и распространенію церковноприходскихъ школъ 2); далъе за здоровье всъхъ членовъ Сунодальнаго училищнаго Совета и членовъ Епархіальнаго училишнаго Совъта и всъхъ вообще дъятелей на нввъ церковно-школьнаго образованія. Послів сего предсідателемь училищняго Совіта, протојереемъ Іоанномъ Знаменскимъ былъ предложенъ тостъ, за драгоцънное здоровье Его Высокопреосвященства Высокопреосвященнъйшаго Арсенія-мъстнаго Покровителя и руководителя церковноприходских школь. Кром'в сего были предложены и другіе тосты.

Такъ торжественно и величественно закончился мъстно-приход-

<sup>1)</sup> Причемъ быль пропеть русскій гимнь: "Боже, Царя Храни".

<sup>2)</sup> Было пропето многолетие.

свій празднивъ, по случаю освященія школьнаго зданія. Это необычайное и рідкое событіє надолго останется въ памяти містныхъ по школії діятелей и всіхъ вообще прихожанъ. Слава Богу, благодійющему намъ! Земной поклонъ и сыновняя благодарность Святителю Арсенію, Архієпископу Харьковскому и Ахтырскому, съ любовію и святыми молитвами испросившему благодать Божію на всіхсвятскій юный питомникъ религіозно-правственнаго просвіщенія.

— Общество трезвости при Спасо-Преображенской церкви г. Харькова. Нужда въ церковно-приходскомъ обществъ трезвости давно уже чувствуется не только въ отдёльномъ приходе Спасо-Преображенской церкви, но и во всемъ Харьковъ. Нътъ надобности говорить о томъ, насколько велико принство въ населеніи, особенно ремесленномъ, и насколько это вло неподатливо на все благія старанія местнаго Комитета о народной трезвости. Это бъдствіе нашей народной жизни у вськъ предъ глазами. Нельзя при этомъ не сказать, что все же здоровыя силы народа борются съ немъ, по врайней мъръ стараются сопротивляться ему и ищуть разныхъ способовъ оберечь себя оть гангрены народного здоровья. Горячія чаянія въ этомъ случав возлачаются на религію, въру в Св. Перковь, Характерныя и знаменательныя случан приходской жизни при Преображенской церкви были блажайшими побудительными причинами учреждения вышеназванаго Общества. Вогъ интеллигентная мать, изстрадавшаяся въ борьбъ съ этимъ недугомъ единственаго сына, уже испытала все средства в теперь, въ последнюю минуту разставанія съ немъ, зоветь свящевника и убъждаеть его взять священный объть отъ сына трезвости на годъ. Мольбы матери, горькое раскаянье сына, последняя ихъ чадежда на св. кресть побеждають ісрея и онъ береть объть отъ недужнаго. Какая же радость и іерея и бъдной матери, что эта міра дійствительно удержала сына, укрібпила его и ободрила его духъ... Воть въ іерею приходить въ храмъ другой подобный больной; онъ со слезами кается въ своехъ паденіяхъ, просить себф въ помощь благодати Божіей, молитвъ церковныхъ, умоляеть іерея помолеться о немъ, отслужеть молебевъ, помазать его св. елеемъ... Это ли не въра въ цълительную благодать Св. Церкви для такихъ недужныхъ? Сколько такихъ примфровъ! И Церковь должна идти навстречу такимъ чаяніямъ народнымъ: своею благодатію, своею молитвою, своею вёрою, своею мудрою дисциплиною цёлить эту ужасную язву людей — пьянство...

Воть по такимъ-то побужденіямъ в учреждается вышеназванное Общество, обрѣтшее милостивое вниманіе и благословеніе двухъ Харьковскихъ Архипастырей, Высокопреосвященнѣйшихъ Флавіана и Арсенія. Журнальнымъ опредѣленіемъ Епархіальнаго Начальства, состоявшимся 28 марта—3 апрѣля с. г. постановлено: Уставъ учреждаемаго при Харьковской Преображенской церкви Общества трезвости, какъ согласный съ ученіемъ церкви Православной и съ существующими по духовному вѣдомству законоположеніями и могущій весьма благотворно повліять на улучшеніе религіознонравственнаго состоянія прихожанъ, утвердить и предоставить священнику Петру Өомину открыть самое общество... (Указъ Харьковской Духовной Консисторіи отъ 18 апрѣля с. г. за № 6301-мъ). Священникъ Петру Өоминъ.

— Пастырское собрание городского духовенства. Съ благословенія Высокопреосвященняго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго н Ахтырскаго, 14 сентября, въ воскресенье, въ 7 час. вечера, въ зданіи дуковнаго училища, подъ предсёдательствомъ Преосвященнаго Стефана, Епископа Сумскаго, состоялось общее пастырское собраніе протоіереевъ и священниковъ всёхъ городскихъ церквей для разсужденій къ вопросу о религіозно-правственныхъ чтеніяхъ и объ организаціи для этого особыхъ пропов'ядническихъ ковъ. После молятви "Царю небесный", Преосвященный Стефанъ передаль Архипастырскую благодарность Высокопреосвященнаго Владыви Арсенія темъ лицамъ изъ городского духовенства, которыя особенно потрудились въ веденія религіозно-правственныхъ чтеній, а также его архинастырское желаніе, чтобы эти съ неослабъвающимъ успъхомъ продолжились в впредь, прежнихъ мъстахъ, такъ и на новыхъ. Затънъ Преосвященный Стефанъ пригласнять духовенство высказаться о томъ, въ какихъ мъстахъ необходимо продолжать и въ какихъ желательно вновь отврыть религіозно-правственныя чтенія и вто желаль бы въ томъ нин другомъ мъсть потрудеться въ проповъдывани слова Божія. причемъ Епископъ Стефанъ доложилъ собранію о пожеланіи Высовопреосвященнаго Арсенія, чтобы для лучшей организаціи религіозно-правственныхъ чтеній отдільные пропов'ядническіе кружки озаботились выработной особыхъ программъ, которыя и представили Владывъ для разсмотрънія и утвержденія.

Послѣ обмѣна мнѣній рѣшено было: 1) продолокать религіознонравственныя чтенія въ тѣхъ пунктахъ, гдѣ они уже были открыты и прерваны только на каникулярное время, а такими пунктами

были: Покровскій монастырь (пропов'ядники: о. П. Вишняковъ. о. Н. Зефировъ и о. І. Филевскій), каседральный соборъ (о. прот. С. Любицкій, о. Л. Твердохавбовъ, о. І. Гончаревскій, о. В. Яновсвій, и о. Г. Виноградовь); дарового строительный заволь. на Петинской (Д. И. Боголюбовъ, о. П. Скубачевскій, о. П. Тимовеевъ, о. Н. Шосте в о. Д. Поповъ); вагонныя мастерскія Харьков. вокзала (о. 1. Филевскій, Д. И. Боголюбовъ, о. П. Ооминъ, о. П. Вишняковъ и о. прот. І. Печета), Озерянская церковь, на Холодной горф (о. инспекторъ семинаріи, іспомонахъ Миханяъ. о. С. Посельскій, о. В. Пономаревь и семинаристы 6 клас.), Іоанно-Предтеченская церковь, на Основъ (о. Г. Рудинскій, о. М Клячный, о. П. Ооминъ, Л. И. Боголюбовъ и семинаристы 6 класса). Александро-Невская (о. В. Шаповаловъ, о. діаконъ Рудниковскій и учителя церковно-приходской школы); залъ реальнаго училища (о. А Юшковъ и о. П. Грома); Вознесенская церковь (о. прот. Г. Чеботаревъ и о. Л. Поповъ), Преображенская -- (о. прот. М. Румянцевъ, о. П. Ооминъ, о. П. Вишняковъ); Михайловская—(о. прот. П. Полтавцевъ и о. Г. Введенскій), Петро-Павловская (о. І. Котовъ, о. І. Петровскій в о. А. Щелкуновъ); в 2) открыть религіознонравственныя чтенія въ следующихь новыхь пунктахь: въ Мироносицкой церкви (о. прот. П. Григоровичъ, о. Н. Любарскій и о. прот. І. Печета), въ Рождество-Богородицкой - (о. прот. В. Добровольскій и о. прот. І. Левицкій), Свято-Духовской-(прот. П. Тимонень, о. П. Скубачевскій и. о. Н. Шосте). Пантелеймоновской (о. В. Вътуховъ и о. І. Филевскій), Николаевской—(прот. А. Оедоровскій и прот. П. Ивановъ). Линтріевской-(прот. І. Чижевскій и прот. П. Мигулинъ) и Всъхсватской (о. А. Луценко и Н. Кратировъ). Чтенія предположено начать 1-го октября, въ день врова Божіей Матери, и вести только по воскреснымъ днямъ за вечерней, заблаговременно объявляя въ газетахъ о місті, времени, темахъ чтеній и вменахъ пропов'єдниковъ и чтецовъ. Наблюденіе и руководство религіозно-правственными чтеніями в объединение особыхъ проповъдническихъ кружковъ въ ихъ просвътительной авятельности по прежнему оставлено за особой коммиссией, находящейся подъ предсёдательствомъ Преосвященнаго епископа Стефана и состоящей изъ следующихъ лицъ: прот. П. Полтавцева, о. І. Филевскаго (онъ же и делопроизводитель), о. Н. Зефирова, о. В. Шаповалова, Д. И. Боголюбова. о. П. Скубачевскаго, прот. І. Знаменскаго, прот. Т. Вуткевича, о. Н. Жебинева, и о. П. **Оомина** 

Попутно былъ поднить о. П. Ооминымъ вопросъ объ учрежде нін библіотеки для всего городского духовенства в о необходимости всёмъ священнивамъ пользоваться виссіонерской бабліотекой, находящейся въ вёдёнія миссіонерскаго совёта по сектанскимъ дъламъ. Вопросъ объ учрежденіи особой библіотеки для духовенства собраніе рёшнио отложить до утвержденія Св. Синодомъ устава енархіальнаго религіозно правственнаго братства въ г. Харьковъ, по которому учрежденіе библіотеки входить въ составъ просвётительной дёятельности этого братства.

- Общество хорового приів вз с. Григоровки. Свободное отъ работъ время молодежь с. Григоровки, какъ, вообще, это всегда и везді бываеть, проводить въ инчегонедівлиніи, въ безціяльномъ шатанін по улицамъ. Часть містныхъ жателей обратила на это внимание и стала изыскивать способы положить конецъ безавлью. Для того, чтобы занять свободное отъ работы время, остановились на мысли организовать Общество хорового панія в инструментальной мубыки. Эта прекрасная мысль нашла поддержку средп ийстныхъ обывателей. Скоро собрался кружокъ, усиленно занявшійся разработкой устава Общества, началась усиленняя работа, жлоноты о разръшения в т. д. Цъль этого Общества – дать возможность членамъ его проводить свободное отъ занатій время разумно, трезво, полезво и вибств съ темъ пріятно; предполагается устраввать концерты и литературно-музыкальные вечера, въ которыхъ будуть принимать участіе хоръ Общества и другіе его члены. Кром'в того, Общество на свои средства собирается обзавестись библіотекой-читальней, а также для неграмотныхъ членовъ будетъ устроена школа, гдъ бы они могли получить хоти начальное образованіе; ті же, которые получили его раньше, въ этой школі: будуть виёть возможность повторить элбытое вии. Пользованіе, какъ библіотекой, такъ в школою-безплатно.

Въ настоящее время уставъ этотъ уже выработанъ и представленъ на утвержденіе, такъ что скоро молодое Общество начнетъ свою дізательность.

— Духовное торжество ет с. Ольшанахт. 9 септября утронь въ сл. Ольшану Харьковскаго увада быль привезень чудотворный образъ Озерянской Бажіей Матери. Святыня эта містнымь духовенствомъ соборні была встрічена на окранні слободы, откуда при многочисленномъ стеченін народа пересена въ Покровскую перковь и здісь отслужена Божественная литургія. Послі литургія икона была перенесена въ домъ благочиннаго протоїерея о.

10

Н. Житлова, а отсюда уже переносилась въ каждый домъ безъ исключения; причемъ въ каждомъ домъ служились молебны.

Трогательно было смотрёть съ ванимъ умиленіемъ и радостью была встрёчена и принята ольшавцами эта святыня: каждый горачо молился предъ святымъ чудотворнымъ ликомъ Вогоматери, изливая скорбъ и горе свое и прося заступничества Ел предъ престоломъ Всевышняго.

Оть души выражаемъ сердечное спасибо нашему глубовоуважаемому пастырю о. Н. Житлову, благодаря личнымъ заботамъ воторато мы удостоились принять у себя эту великую сватыню. II. II.

— Новыя школы. Съ будущаго года въ предълать Харьковской губернів открываются второклассныя учительскія школы съ цёлью подготовленія учителей грамотности. Пова они откроются въ четырехъ пунктахъ губернів—въ селів Ракитномъ Валковскаго уйзда, въ слободів Вілолуцків, Старобільскаго уйзда, въ слободів Сватовой-Лучків, Купянскаго уйзда, в Великомъ-Бурлуків, Волчанскаго уйзда. На оборудованіе этихъ школъ изъ средствъ казим отпущено до 100,000 рублей. Курсь въ нихъ будеть 3-хъ годичный. Въчислів предметовъ преподаванія здівсь будеть обращено вниманіе и на гигіену, естествознаніе и землеміріе. Такихъ школъ у насъ въ губерній уже вмінется четыре, кромів новоучрежденныхъ.

Богодуховское отдъление карьковскаго Общества грамотности скоро начнетъ постройку школы для 150 дъвочокъ на отведенной городскою думою землъ на Тронцкой влощади, въ гор. Богодуховъ. «Южн. Кр.»

— Школы послушниковт. При московских ставропитальных монастыряхь съ тевущаго года отврываются школы для послушниковъ, находящихся въ обители. Предполагается обратить главное внимание на преподавание Закона Вожія, устава православнаго богослужения и церковнаго приня. Кром'в перечисленных предметовъ, будуть проходиться и обще-образовательныя науки.

Очевидно, что главной задачей вновь отврываемых монастырских школь будеть поставить на возможную высоту благолеціе церковной службы. Кром'в этой важной задачи, указанная м'вра стремится поднять религіозно-нравственный уровень послушниковъ и ихъ образовательный цензъ. Такимь образомъ, въ довольно многочисленный, но крайне разнообразный и чисто-случайный контингенть монастырскихъ послушниковъ делается вопытка внести благотворную организацію. Едза-ли въ самомъ дёл'в есть основаніе ограничиться устройствомъ упомянутыхъ школъ лишь въ московской епархіи и не распространить ихъ въ случать успёшныхъ реаудьтатовъ (а таковые не подлежать сомивнію) на болве общерный районь. Москва въ данномъ случав представляеть лишь нанболве удобное мъсто для первыхъ опытовъ, въ виду многочисленности богатыхъ монастырей, ихъ населенности и удобствъ вонтроля.

Надо сказать, что мысль обновить и упорядочеть штать послушнивовъ---мысль не новая. Не очень давно было время, когда на монастырское послушание молодежь, остающаяся не у діль, смотріна какь па удобный исходь изъ обстоятельства неудачно сложившейся жизни и устремлялась въ монастыри, какь въ пріють, гдіз можно прожить безъ тяжкой работы, почти ничёмъ не связывая себя. О призваніи и истинномъ служеніи говорить при такихъ условіяхъ не приходилось. Недовольный порядками одного монастыря, послушникъ нерекочевываль въ другой, выбирая такой, гдіз, по слухамъ, уставъ быль менізе строгь. Это было странствеваніе по монастырямъ, чуждое религіозныхъ цілей. Репрессивныя и частью полицейскія міры сократили и положили конець подобному благополучному использованію монастырскаго гостеррівиства, но какь многія полицейскія міры мало внесли положительнаго въ среду случайно собирающейся въ монастыряхъ молодежи.

Новая міра-устройство школь-сь этой точки арвнія кажется пълесообразнъе. Школа прежде всего должна обнаружить, вто и насколько действительно способень нести монастырское послушаніе. должна пробудить и укрвиить снособности, для развития которыхъ монастырскій подвигь является поприщемь; съ другой стороны та-же школа, заботась о поднятів уровня общаго образованія послушниковъ сдълаетъ среду последнихъ воспримчиве и пригодиве для разнообразныхъ начинаній въдухі благотворительности, милосерднаго братства, первоначальнаго ухода и помощи. Та же школа послушниковъ, думается намъ, можетъ выпускать и прекрасныхъ псаломщиковъ.. Какъ бы то не было, къ лице монастырскаго послушанія создается новая безплатная школа. Остается пожелать, чтобы въ виду такъ удобствъ и преимуществъ, которыя предоставляютси ен пвтомцамъ относительной обезпеченностью в сосредоточенностію монастырской жезни, школа эта принесла возможно большіе плоды. PVCC. JECT.>

— Откуда беруть части св. мощей для антиминсовь? Кавъ извъстно, части св. мощей составляють необходимую принадлежность антиминсовь, безъ которыхъ не можеть быть совершено Вожественной литургів. Кромъ того частицы св. мощей полагаются

подъ престоломъ въ особо устроенномъ ищивъ, когда освященіе престола совершается самимъ епископомъ.

Въ этомъ случав многихъ витересуетъ вопросъ, откуда берутъ частицы св. мощей для такого множества антиминсовъ и какъ именно происходитъ для сей цвли самое отдвление частицъ св. мощей?

Въ новые антиминсы частицы св. мощей обывновенно перекладываются ввъ старыхъ антиминсовъ; но въ енархіяхъ, большею частію новыхъ—восточныхъ, гдв нётъ своихъ мощей и мало старыхъ антиминсовъ, епархіальные преосвященные, имѣющіе надобность въ св. мощахъ для антиминсовъ и для новыхъ престоловъ, когда ихъ освящаютъ лично сами преосвященные, обывновенно обращаются съ просьбою о семъ въ Московскую Св. Сунода контору и отъ себя командируютъ довъренное лицо духовнаго сана въ Москву за полученіемъ св. мощей, означая при этомъ опредъленное ихъ воличество, отъ 50 до 100 и болъе. Изъ Мосвонской Св. Сунода конторы посылается указъ сунодальному ризничему, который и совершаетъ отдъленіе мелкихъ частицъ отъ болъе крупныхъ частицъ св. мощей. Иногда это отдъленіе совершаетъ и помощникъ сунодальнаго ризничаго.

Болѣе крупныя части св. мощей, отъ которыхъ отдѣляются мелкія частицы, нарочито для того хранятся въ шкафѣ при церкви св. ап. Филиппа, что въ сунодальномъ домѣ въ Кремлѣ, въ верхнемъ этажѣ церкви двунадесяти апостоловъ. Всѣ части св. мощей суть кости святыхъ апостоловъ, святителей, преподобныхъ, праведныхъ и мучениковъ. Подлинность ихъ въ свое время была засвидѣтельствована высшею церковною іерархіей, о чемъ имѣются свѣдѣнія въ описи патріаршей ризницы бывшаго сунодальнаго ризничаго Саввы, впослѣдствіи Архіепископа Тверского 1).

Хоти въ первые въва христіанства строили храмы по превмуществу на гробахъ мученниковъ, но въ послъдующее время стали строить на мъстахъ упокоенія святителей, преподобныхъ и праведныхъ. Поэтому и части св. мощей въ антиминсы и подъ престолы полагались и полагаются отъ всёхъ чиновъ угодниковъ Вожінкъ, гдъ вакія обрътаются, безъ ограниченія мученическими только частями.

Въ 1812 году патріаршая ризница увозниа была въ Вологду и хранцяась въ Спасо-Прилуцкомъ монастыръ. См. Снътирева "Очерки жизни Преосвящ. Августина".

Но такъ накъ въ хранилищъ св. нощей въ церкви ап. Филиппа имъется болъе частей отъ св. мучениковъ и части эти крупнъе сравнительно съ частями другихъ св. мощей, то отдъление частицъ совершается большею частию отъ частей св. мучениковъ. У каждой части имъется на особой бумажкъ надпись о принадлежности этой части извъстному святому или извъстной святой; почеркъ письма этихъ надписей 17 въка; болъе крупныя части св. мощей и въ ковчери вложены съ тъми надписями.

Самое отділеніе частиць св. мощей совершается сунодальнымъ ризничимь обыкновенно утромъ въ алтаріз церкви ап. Филиппа на жертвенникі въ епитрахиліз и поручахъ. Особаго чина на отділеніе частиць св. мощей ність, но обычно сунодальный ризничій совершаеть отділеніе съ краткими молитвословіями "Господи, номилуй", или тропарими апостоловъ, святителей, преподобныхъ, мучениковъ, или тіми, какія Господь положить на сердце.

Орудіями для отділенія частиць св. мощей обычно служили два небольшихь ножа, но вслідствіе притупленія лезвій оть твердыхь костей святыхь, ныніз для этого употребляются небольшія щипцы.

Отделенныя частицы полагаются на чистой бумагь и каждая заливается белымъ воскомъ и влагается въ небольшой бумажный конвертикъ; затемъ эти конвертики съ частими св. мощей полагаются въ особые ковчежцы, при чемъ уполномоченный отъ епархіальныхъ преосвященныхъ ихъ пересчитываетъ. После того ковчежецъ запечатывается печатію сунодальнаго ризничаго и отдается подъ росписку посланному отъ епархіальнаго архіерея въ особой книгъ, гдъ записываются и отпуски св. мура на цълыя епархіи также по особымъ указамъ Московской Св. Сунода Конторы,

Тавимъ образомъ, автами на выдачу св. мощей служать: 1) указы сунодальному ризничему изъ Московской Св. Сунода конторы; 2) записи въ особую книгу выдаваемой святыни съ означеніемъ епархіи, количества выдаваемой святыни, времени полученія в 3) донесеніе о семъ сунодальнаго ризничаго Московской Св. Сунода конторъ. Указы о выдачъ святыни и книги, въ которыя записывается эта выдача, хранятся въ архивъ сунодальной церкви двунадесяти апостоловъ, а донесенія преосвященныхъ и сунодального ризничаго въ сунодальной конторъ.

Отдёленныя и запечатанныя частицы св. мощей вомандированными изъ епархій лицами представляются своимъ преосвященнымъ епископамъ, которые хранятъ ихъ въ кафедральныхъ

рявницать и по мітрів надобности расходують для вложенія въ новые антимисы и подъ престолы при освященів икъ енископами. «Моск. Ен. Від.».

- Изг пастырской практики. Могуть ли быть вострісмниками дътей от купели св. крещенія лица, облеченныя санома монашества? Въ древиванихъ наматинкахъ русскаго канонеческаго права не видно запрещенія монаканъ быть воспріємниками дътей отъ купели св. крещенія; а изъ лэтописей и другихъ историческихъ источнивовъ хорошо извёстно, что воспріемнеками вняжеских и потомъ парсивхъ дътей быле большею частью монахи. И только со времени валанія при большомъ требники Номованова, одно изъ правиль котораго (84) зановидуеть, что "ниже воспріемникъ бываеть монакъ детища", запрещеніе для монаховъ воспріемнячества (наравив съ запрешеніемъ имъ вънчать браки) сдълалось мало-но-малу общимъ правиломъ (см. Ук. Св. Синода 1805 мар. 31 двя; опр. Св. Син. 8 мая и 9 окт. 1811 г.; Ук. Св. Син. 17 окт. 1844 г.) на томъ, конечно, основанів, что воспріятіе дітей отъ купели крещенія необходимо вовлекаетъ монаха въ общение съ міромъ . въ частности, съ лицами другого пола, что явно противоречить основному началу вноческой жизни ("Рук. для сельск. паст.").
- Можено ми егончать браки соборие? Ни въ правилать каноническихъ ни въ постановленіяхъ отечественной Церкви не встръчается ничего положительнаго в опредъленно сказаннаго, чтобы совершетелемъ брака былъ непремъчно одинъ только свищенникъ или чтобы совершеніе этого таниства соборомъ нъсколькихъ священниковъ заключало въ себъ нъчто противное духу христіанскаго ученія. Посему соборное въичаніе можетъ быть допускаемо по желанію вступающихъ въ бракъ или по просьбъ ихъ родителей. Но это можетъ быть допускаемо свободно только тамъ, гдъ этотъ обычай былъ принялъ издревле. А гдъ онъ явится новизною, тамъ лучше его не допускать ("Яр. Еп. Въд.").
- Чистка золотых вещей. Почернъвшія золотыя цьпочки сльдуеть продержать <sup>1</sup>/4 часа въ уксусь и хорошенько почистить щеточкой въ теплой водь съ мыломъ. Обмывши вкъ еще разъ колодной водой, вытирають ихъ тонкимъ полотенцемъ и кладутъ въ теплое мъсто для просушки.
- *Цплебныя свойства лимона*. Лимонъ очень хорошо употреблять отъ ревиатизма, лихорадки, неснушевъ и безсонницы. Отъ ревиатизма выжатый изъ свёжаго лимона совъ принимается че-

резт часъ по столовой ложей съ сахарной водой. За невывніемъ лимона или за невозможностію достать его, можно употреблять съ тою же цілью лимонную кислоту съ сахарной водой, полагая пять грань кислоти, на одийъ пріємъ (гранъ равенъ по візсу одному коноплиному зерну). Оть лихорадки, по указанію врача Бутохина, употребляется лимонный отваръ, какъ средство, замізняющее хининъ. Цільный лимонъ изрізмвается ломтиками и кладется въ горшокъ, въ который вливають три стакана холодной різчной воды. Горшекъ ставить на огонь и книятить до тіль поръ, пока жедкости останется однеть стаканъ. Остатокъ этотъ выжимають и проціживають. Когда отваръ остынеть, его принимають черезъ часъ вли два по одной столовой ложив въ 1/2 стаканъ воды.

Веснушки хорошо натирать утромъ и вечеромъ лимоннымъ сокомъ. Отъ безсонницы, предъ твиъ кякъ ложиться на ночь спать—стаканъ воды съ лимономъ и кускомъ сахара.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ

### ВЪНОКЪ НА МОГИЛУ

## ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ПЛАТОНА,

#### МИТРОПОЛИТА КІЕВСКАГО и ГАЛИЦКАГО.

Составиль крестьянинь самоучка М. В. Карасовъ. По поводу стольтія со дня рожденія въ Бозъ почившаго знаменитаго ісрарха (2-е мая 1803—2-е мая 1903 года), съ цілію напомнить о высоких личных качествахъ великаго Архипастыря и о славныхъ патріотическихъ его заслугахъ для св. церкви и отечества.

#### Съ портретомъ святителя.

Вышеозначенная книга вышла въ свъть въ первыхъ числахъ Сентября 1903 г. 420 страницъ въ 8°. Цъна съ пересылною 2 р. 20 к. Съ требованіями обращаться нъ Максиму Васильевичу Карасеву: О:-Петербургъ, Вас. Остр., Волжовской пер., д. 4.

Для книжныхъ магазиновъ и шмолъ 30°/о уступки.

Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Книжнаго Комитета объявляется, что ептархіальная книжная лавка, при Харьковскомъ Соборъ, снабмена духовно-игроповъдначескою литературой, богослужебными инигами и учебниками для церковно-приходскихъ школъ. При онтовой продажъ учебниковъ и Съгодальныхъ ваданій для школъ и церквей дълается уступка 10°/с

### О ПРОДОЛЖЕНІИ ИЗДАНІЯ

#### ЖУРНАЛА

# ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКАЯ ШКОЛА

въ 1903-1904 подписномъ году

(съ 1 августа 1903 года по 1 августа 1904 года).

Журналь "ЦЕРНОВНО-ПРИХОДСКАЯ ШНОЛА" въ наступаещень съ 1-го августа XVII году изданія своего останется неизмінно вірнымь утвержденной Святійшимъ Свиодомъ программі, при чемъ редакція позаботится о возмоно полномъ и разпостороннемъ выполненіи ея. Журналь выходить въ 2-хъ отділахъ, изъ конхъ первый предназначается для учащихъ, а второй превмущественно для учащихъ и вообще грамотныхъ престынь; изъ статей этого отділа въ конці года составится полный и законченный томъ религіозно-правственныхъ статей и статей по разнимъ отраслямь знанія.

#### Программа журнала:

Опредъленія Святьйшаго Синода и постановленія Училищнаго пря немъ Совьта, а также нъкоторыя распоряженія епархіальныхъ преосвященныхъ и училищныхъ совьтовъ.

Методическія и лидактическія статьи по предметамъ обученія, входищимъ въ учебный курсъ церковно-приходскихъ школъ.

Мивнія духовной и свытской періодической печати о лучшей постановкі учебно-воспитательнаго діла въ церковно-приходскихъ и вообще въ народнихъ школахъ.

Свёденія о церк.-приход школахъ въ епархіяхъ.

Изъ школьваго піра (хроника).

Педагогическое обозрвніе.

Мелкія изв'ястія и зам'ятки, относящіяся ка школьному народному образованію. Рецензін книгь, посвященных школьному народному образованію.

Корреспонденцін.

Небольшія статьи для чтенія въ школь и дона:

- а) Размышленія о предметахъ въры и нравственностя православной.
- б) Примеры благочестія въ разныхъ обстоятельствахъ жизни человеческой.
- в) Повъсти и разсказы религіозно-правственнаго содержавія.
- г) Разсказы изъ отечественной и общей исторіи.
- д) Притчи.

Цъна годовому изданію съ пересылною ТРИ рубля.

#### Подписка принимается:

- Въ Niest: 1) въ редавція журнала "Церковно-приходская школа" при Кісвскомъ епархіальномъ училищномъ совътв;
  - въ редавије журнаја "Руководство для сельских» пастырећ", при Кјевской духовной семенарји.
- Въ С.-Петербургъ: 1) въ Свиодальной внижной манкъ;
  - 2) въ книжномъ магазинъ И. Л. Тузова.
- Въ Москвъ: въ книжномъ магазинъ К. И. Тихомирова.

При этомъ № прилагается объявление отъ Теварищества "ПРОВОДНИКЪ".

## листокъ

ЛЛН

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

15 Онтября % № 19. % 1903 года.

Содержаніе. Опредвленіе Святьй шаго Синода по вопросу относительно епархіальных сборщиць и сборщивовь на церковныя потребности.—Оть Харьковской Духовной Консисторіи.—Инструкція Предсідателю Сов'єта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища.—Епархіальная изв'єщенія.—Изв'єстія и зам'єтки.—

Объявленія.

#### Опредъление Святьйшаго Синода

отъ 12—22 августа—1 сентября 1903 г. за № 3777, по вопросу относительно иноспархіальныхъ сборщиць и сборщивовъ на церковныя потребности.

По указу Его Императорского Величества, Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: сообщеніе преосвященнаго Владивостокскаго на вмя Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, отъ 19 мая сего года за Ж 1113, относительно иноспархіальных собрщиць в сборщивовъ на церковныя потребности, прибывающихъ въ Владивостокскую епархію. По засвильтельствованію преосвященняго Евсевія, сборщицы на женскіе монастыри Европейской Россіи заполонили весь Приморскій край и особенно Манчжурію. Такъ какъ разръщение производить сборъ въ крав сборщицамъ дается, обывновенно, на вороткое время и притомъ неохотно, то онъ въ большинстве случаевъ считають за лучшее совсемъ не испращивать разрешенія у епархіальнаго начальства и ходить по сбору безъ разръщенія мъстной епархіальной власти. Съ одной сборной внигой являются, обывновенно, три сборщицы; каждая изъ нихъ производить сборъ отдельно, при чемъ многія изъ сборщиць преследують исключительно ту только цель, чтобы побольше собрать пожертвованій. Сборщики на храмы и монастыри ведуть себя лучше, да ихъ и значительно меньше. Во всякомъ случать, по мивнію преосвященнаго Евсевія, лучше было бы, еслибы епархіальное начальство безъ самой крайней нужды совствив не выпускало и сборщиковъ, а особенно сборщицъ за предълы своей епархіи. Приказали: Приниман во вниманіе, что, согласно действующимъ правиламъ и особымъ распоряженіямъ Святвишаго

Сунода, для испрашиванія доброхотныхъ поданній на церкви и обители разрешается духовнымъ консисторіямъ выдавать книга. съ утвержденія епархіальнаго преосвященнаго, съ крайнимъ разсмотрвніемъ в осторожностью, въ случав только существенныхъ в неотложныхъ нуждъ, и притомъ не болъе одной сборной книги на цервовь или монастырь и на определенный срокы; въ случав выдачи книги для сбора пожертвованій всь другой спархів необходимо предварительное на то согласіе того архіерея, въ чьей епархін сборъ предполагается; для хожденія же за сборомъ въ женскихъ монастыряхъ должны быть избираемы не молодыя послушницы, а благонадежныя старицы и непремённо вдвоемъ. Святейшій Суноль опредвляеть: объ изъясненныхъ преосященнымъ Владивостокскимъ нарушеніяхь установленнаго для сбора пожертвованій на нужлы церквей и монастырей порядка напечатать, для зависящихъ со стороны епархіальныхъ начальствь въ устраненію означенныхъ безпорядковъ распораженій, въ журналь «Церковныя Выдомости».

#### Отъ Харьковской Духовной Консисторіи.

ſ.

Харьковская Духовная Консисторія симъ объявляють, что Епархіальнымъ Миссіонеромъ г. Воголюбовымъ составлена и издана книга "Православный Противосектантскій Катихизись", которая признана Его Высокопреосвященствомъ весьма полезной и необходимой для православнаго народа въ борьбъ съ сектанствомъ; поэтому, резолюцією отъ 15 сентября с. г. означенная книга рекомендована духовенству епархіи для распространенія ея въ народъ. Выписывать чрезъ автора.

II.

Харьковская Духовная Консисторія объявляеть, что священникомъ церкви Нерукотвореннаго Образа Христа Спасителя Харьковскаго Коммерческаго училища Іоанномъ Филевскимъ составлена и издана книга "Ученіе Православной церкви о Священномъ Преданіи (апологетическое изслідованіе"), которая признача Его Высокопреосвященствомъ полезной въ ділів миссіонерской борьбы съ сектантами, а потому резолюціей отъ 17 сентября с. г. и рекомендована Епархіальному духовенству для выписки ем во всіцерковныя библіотеки. Выписывать можно отъ автора. III.

### ПРОГРАММА,

утвержденная Его Высокопреосвященствомъ 10 сентября 1903 г., для составленія годичныхъ отчетовъ, представляемыхъ блюстителями за преподаваніемъ Закона Божія въ народныхъ школахъ Епархіальному начальству.

- 1. Наименованіе школы: количество учениковъ съ указавіємъ различія по въроисповъданію и національности. Личность (ими и фамилія) законоучителя. Если закоучителемъ состоить не священникъ, то указать, имъется ли на это разръшеніе отъ Епархіальнаго Начальства и слъдитъ ли за преподаваніемъ имъ Закона Божія приходскій священникъ.
- 2. Учебники, по которымъ ведется преподаваніе Закона Божія, и учебныя пособія; подъ последними разумеются картинныя изображенія событій изъ священной исторів Ветхаго и Новаго зав'ятовъ, изображенія частей храма и предметовъ церковной утвари и т. под.
- 3. Количество положенных на преподаваніе Закона Божія недільных уроковь и, наряду съ этимъ, указаніе, на основаній журнальных записей, числа пропущенных законоучителями уроковь, съ объясненіемъ причинъ, по которымъ произошли означеные пропуски.
- 4. Дидактическая сторона въ преподаваніи Закона Божія. Здёсь слёдуеть указывать раздёльно, какими методическими прісмами пользуется законоучитель при обученіи дётей молитвамъ, при изученіи съ ними священно-историческихъ событій, при объясненіи имъ богослуженія православной цервви и при изложенія догматическихъ и правственныхъ истинъ, въ цёляхъ яснаго и сознательниго усвоенія учениками всего положеннаго въ программѣ учебнаго матеріала.
- 5. Воспитательная сторона въ преподаванів Закона Божія. Въданномъ случав должны быть указаны мвры, какія принимаются законоучителемъ для того, чтобы при преподаваніи Закона Божія обученіе ума дётей поставить въ неразрывную связь съ воспитаніемъ ихъ сердца и воли, чтобы, на ряду съ разумнымъ и сознательнымъ усвоеніемъ учащимися преподаваемыхъ имъ истинъ христіанской ввры и нравственности, воспитать и укрвпить въвхъ сердцахъ духъ благочестія и страха Божія, покорность Пра-

вославной Церкви, равно какъ любовь и преданность Царю в Отечеству, повиновение властямъ, почтение въ родителямъ и вообще въ старшимъ себя. Такъ какъ при этомъ воспитательное вліяніе законоучителя не должно ограничиваться стёнами школы и восменемъ учебныхъ часовъ, то здёсь же слёдуеть излагать мёры нетурочного и витшвольного воспитательного возлёйствія законоучителя на учениковъ, къ каковымъ относятся, напр. объясненіе наканунт восиресных в праздничных дней очередного евангельсваго, или апостольскаго чтенія, изложеніе исторів празіника, наблюдение за исправнымъ посъщениемъ св. храма и благоговъйнымъ присутствованіемъ при отправленіи въ немъ службъ церковныхъ, а въ велекій постъ-за истовымъ исполненіемъ хоистівнскаго долга говінія, исповіди и св. причастія, веденіе или руководство чтеніями въ дни воскресные и праздничные съ выборомъ для нихъ статей религіозно-нравственнаго, бытового, вли историческаго характера и. т. под.

- 6. Церковное чтеніе и півніе и школьная библіотека, какъ два предмета, котя и невибющіє прямого отношенія въ преподаванію Закона Божія, но тівнъ не менье могущіе на ряду съ нимъ и въ помощь ему оказывать большое воспитательное вліяніе на ученнковъ начальныхъ школь. По вопросу о церковномъ чтеній должно быть указано: читають ли ученики школы въ церкви при Богослуженій; всё ли они читають, или только нівоторые; кто готовить ихъ въ чтенію; что именно ученики читають въ церкви? О церковномъ півній должно быть указано, преподается ли этоть предметь, кімъ и какъ; организованы ли изъ учениковъ церковные коры; если же не преподается, то почему. Относительно же школьныхъ библіотекъ слідуеть указывать какъ количество иміющихся въ нихъ книгъ религіозно-правственнаго содержаніи, такъ и процентное отношеніе этого количества ко всему числу книгъ школьной библіотеки.
- 7. Обстоятельства, неблагопріятно вліявшія въ какомъ либо отношенів на преподаваніе Закона Божія в на связанное съ нимъ религіозно-правственное воспитаніе учениковъ, съ указаніемъ міръ, помощію воторыхъ, по мийнію о.о. блюстителей, подобныя обстоятельства могли бы быть на будущее время устранены.
- 8. Замѣчанія о лицахъ, замѣтно выдѣляющихся или особеннымъ старанісмъ и ревностію въ исполненіи своихъ законоучительскихъ обязанностей, или наоборотъ, небрежнымъ и нерадивымъ отношеніемъ къ порученному имъ дѣлу преподаванія Закона Божія и религіозно-правственнаго воспитанія учениковъ.

#### Инструкція Предсёдателю Совёта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища.

1. Предсёдатель Совёта назначается въ должность Преосвященнымъ взъ достойнейшихъ лицъ епархіальнаго духовенства, получившихъ высшее академическое образованіе.

(Опред. Св. Свиода 28 іюля—11 августя 1882 года № 1493).

2. На членъ консисторів не можеть занимать должности предсівдателя Совіта, на предсіздатель Совіта не можеть быть назначаемъ въ члены консисторів, пока занимаєть должность предсіздателя Совіта.

(Опред. Св. Синода 11-26 октября 1889 г. № 2192).

3. Предсъдатель Совъта не долженъ занимать въ училищъ нинавой иной должности и даже не можеть быть въ немъ преподавалелемъ.

(Опред. Св. Синода 13-20 декабря 1867 г. и 16 октября— 1 ноября 1868 г.).

- 4. Главная обязанность предсёдателя Совета состоить въ руководительстве советскими заседаніями.
- 5. По предложенію предсъдателя Совета назначается время советских васеданій.

(Уст. Епарк. уч. § 20).

6. Всё бумаги, входящія на вмя учелищваго Совёта, поступають въ предсёдателю в имъ сдаются въ Совёть училища для обсужденія въ назначенномъ засёданів.

(Уст Епарх. уч. § 26).

- 7. Въ непосредственномъ и ближайщемъ завъдыванін предсёдателя Совъта находится училищная канцелярія и училищный архивъ.
- 8. Безъ въдънія и распоряженія предсъдателя Совъта изъ училищной канцеляріи и училищнаго архива никому не могутъ быть выдаваемы никакіе документы и никакія справки.
- 9. Председатель Совета собственноручно записываеть на заслушанных въ заседаніи Совета бумагахь советскія постановленія.
- 10. Предсёдатель Совета руководить составленіемъ и редакцією журналовъ советскихъ засёданій, причемъ онъ обязанъ слёдить за тёмъ, чтобы журналы эти были составляемы обстоятельно, чтобы въ нихъ были обозначаемы время засёданій, имена членовъ присутствовавшихъ и отсутствовавшихъ, съ объясненіемъ причинъ отсутствія, чтобы изложеніе ихъ было возможно полнымъ и яснымъ съ показаніемъ всёхъ обстоятельствъ дёла и справокъ, необходи-

мыхъ для его рёшенія, а заключенія были опредёленными съ изложеніемъ самыхъ основаній, по которымъ дёло рёшено въ такомъ, а не иномъ смыслё.

(Опред. Св. Синода 13 — 20 декабря 1867 г. и 4—20 imas 1869 г.).

- 11. Въ засъданіяхъ Совъта предсъдатель отбираеть голоса членовъ и объявляеть состоявшіяся ръшенія.
- 12. Журналы совътскихъ засъданій, по подписанія ихъ членами, присутствовавшими на засъданіи, предсъдатель Совъта представляетъ на утвержденіе Преосвященнаго своевременно и послъдовательно, а не въ одинъ разъ за нъсколько засъдавій.

(Опред. Св. Спнода 7-19 апраля 1871 г.).

13. Въ случай сомивнія предсёдателя Совёта, въ накое взъ совётских засёданій—педагогическое или распорядительное — должна поступить полученняя имъ бумага, или если члены того или другого собранія не согласятся съ его помётою и признають данную бумагу не подлежащею своему обсужденію, —предсёдатель Совёта какъ собственное сомивніе, такъ и несогласіе съ его помётою прочихъ членовъ представляеть на разрёшеніе Преосвященнаго.

(Ув. Св. Синода отъ 26 іюля 1869 г. № 32).

14. Всѣ исходящія изъ Совѣта бумаги подписываются предсѣдателемъ или, съ его вѣдома, однимъ изъ членовъ.

(Уст. Епарх. уч. § 26).

15. На предсёдателё Совёта лежить обязанность объявленія и наблюденія за точнымь в своевременнымь всполненіемь служащими въ училище лицами какъ ряспоряженій Высшаго Начальства, такъ и всёхъ утвержденныхъ Преосвященнымъ постановленій училищнаго Совёта.

(Резолюція Архіси. Нектарія отъ 4-го іюля 1870 г. № 444).

- 16. Предсъдатель Совъта подписываетъ банковые чеки и разръшаетъ эконому расходование суммъ училищныхъ по резолюціямъ Преосвященнаго, состоявшимся постановленіямъ Совъта и согласно смътному назначенію.
- 17. Въ экстренныхъ в неотложныхъ случаяхъ Предсъдатель Совъта испрашиваетъ каждый разъ распоряжение Преосвященнаго в поступаетъ къ его указанию.
- 18. Преподавателямъ предсъдателемъ Совъта даются отпуски въ вакаціонное время; въ учебное же время имъ можетъ быть разръшенъ отпускъ преподавателю лишь срокомъ не свыше семи дней.
  - 19. Имъя право непосредственнаго наблюденія за благосостоя-

ніемъ училища какъ по ховяйственной, такъ и по учебно-восцитательной части, предсёдатель Совёта можеть посёщать уроки преподавателей и вечернія занятія воспитанниць; однако-же при этомъ онъ долженъ виздерживаться отъ выраженія своихъ замёчаній и сужденій и не дёлать какихъ-либо единоличныхъ распоряженій по училищу, ослабляя чрезъ то авторитеть начальницы, воспитательницъ и инспектора влассовъ.

(Цирк. Оберъ-Прок. Св. Синода отъ 20 іюня 1901 г. № 1009).

20. Въ случав замъченныхъ упущеній или нарушеній училищнаго устава и требованій Высшаго Начальства предсёдатель доносить о томъ Преосвященному; а свои предположенія относительно улучшенія той или другой части училищнаго управленія представляеть на разсмотрѣніе Совъта училища.

(Опред. Св. Свнода 30 іюля—10 сент. 1893).

## Епархіальныя извіщенія. В АКАНТНЫЯ МЪСТА.

#### Священническія:

1. Ісанно-Богословская церковь с. Польнаго, Волчанскаго увада.

#### Діаконскія:

- Георгієвская церковь с. Поповки, Изюмскаго убзда.
   Николаєвская ц. сл. Котовой, Волчанскаго убзда.
   Николаєвская церковь с. Деркачевки, Лебединскаго убзда.
   Пр.-Ильинская церковь з. г. Бълополья, Сумскаго убзда.
- Соборно-Покровская церковь г. Купянска.
   Успенская церковь г. Змісва.
- 7. Арх.-Михаиловская церковь сл. Приволья, Изюмскаго увзда.

#### Псаломщицкія:

- Тронцкая церковь с. Моиссевки, Старобъльскаго убзда. Свято-Духовская церковь с. Кононовки, Старобъльскаго убзда. Варваринская церковь с. Капитольскаго, Изюмскаго убзда. Соществіевская церковь с. Хатняго, Волчанскаго убзда.
- 5. Арх.-Мяхайловская церковь с. Колупаевки, Харьковскаго уёзда. Церковь Александровской, города Сумъ, гимназіи. Троицкая церковь сл. Васильевки, Лебединскаго уёзда. Николаевская церковь г. Лебедина.

Николаевская церковь с. Груни, Лебединскаго увада.

- 10. Наколаевская церковь хут. Крисина-Яра, Богодуховскаго убяда. Наколаевская церковь с. Синолицевки, Харьковскаго убяда.
- Р.-Богородичная церковь с. Пушкарнаго, Ахтырскаго ужэда.
   Веодоро-Стратилатовская церковь с. Тучнаго, Лебединскаго ужэда.
   Георгісьская церковь с. Ольковатин, Волчанскаго ужэда.
- 15. Амвросієвская церковь Харьковскаго Епархіальнаго Сирот. Прізота. Перковь сл. Средняго-Бурлука, Волчанскаго убада. Рождество-Богородичная церковь сл. Гимбевии, Эмієвскаго убада.
- 18. Рождество Богородичная церковь сл. Берестовей, Купянскаго убяда.

#### извъстія и замътки.

Седерманіе. Провядь Оберь-Прокурора Святьйшаго Синода,—Посвіщеніе Високопреосвященньй шинъ Арсеніень слободи Ворожби.—Перенесеніе чудотворной вкони Озерянской Божіей Матери.—Архіерейское служеніе 1-го октября в религіозно-нравственныя чтенія въ этоть день.—Архіерейское служеніе въ Коммерческомъ училищів.—5 октября въ Покровскомъ монастирів.—Религіозно-нравственния чтенія въ этоть день.—Изъ церковной практики. О погребенія въ церковнихъ оградь.—Леченіе обжоговъ.

Пропада г. Обера-прокурора Св. Стнода. 10 октября, проъздомъ въ Петербургъ, прибылъ въ 3 ч. 20 м. дня на ст. Харьковъ Оберъ-прокуроръ Св. Сунода д. т. с. К. П. Побъдоносцевъ, котораго, по поручению Владыки, сопровождаль отъ ст. Лозовой. завъдующій Александро-Невскими церковно-приходскими двухвлассными школами, свищенникъ Н. Сокольскій. Для встрічи г. Оберъ-прокурора, въ парадныхъ комнатахъ вокзала собрались Высокопреосвященный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій в Актырскій, управляющій губерніей В. Н. Азанчевскій, ректоръ и ниспекторъ духовной семинаріи, предсёдатель совёта епархіальнаго женскаго училища и начальница училища, епархіальный набиюдатель первовныхъ школъ, настоятель и влючарь ваоедральнаго собора, попечетель Александро-Невской церковно-приходской школы и другін должностныя лица, а также и всё о.о. благочинные Харьковской спархів, прибывшіє въ Харьковъ на благочинническій съвзда. Встрвченный на перронв вокзала всвин прибывшими, г. Оберъ-прокуроръ последоваль въ парадныя комнаты, где вель беседу съ о.о. благочинными о настоящемъ положения духовенства; въ этой беседе между прочемъ онъ высказался за желательность болће твснаго единенія духовенства съ народомъ и просвять о.о. благочинныхъ по возможности расположить свовкъ детей къ дужовной двятельности на пользу церкви; на это Владыка доложиль, что въ Харьковской епархів въ этомъ отношенія наблюдается отрадное явленіе: въ настоящее время изъ окончившихъ въ этомъ году уже поданы прошевія объ опредвленій священнивами 12 ч. а только шесть человъвъ поступило въ высшія учебныя заведенія; затімъ г. Оберь прокурору были представлены представлены благочинническаго съйзда протоіерей П. Полтавцевъ, доложившій Его Высокопревосходительству о ходіз занятій настоящаго съйзда, и попечитель Александро-Невской школы К. К. Нестель, котораго г. Оберъ-прокурорь по благодариль заусердное и гуманное отношеніе въ нуждамъ школы. Узнавъ отъ Владыки объ образцовомъ веденіи школьныхъ занятій учительницами женской Александро-Невской школы, воспитанницами Свято-Владимірской церковно-учительской школы, Его Высокопревосходительство остался очень доволенъ в благодариль Владыку за его благопопечительность.

Въ нагонъ-салонъ супругъ г. Оберъ-прокурора Еватеринъ Александровнъ представлялись бывшім ем воспитанницы, учительницы А. С. Семенова, Е. А. Кулешова, и дочь завъдующаго, которыхъ Е. А. обрадовала изъявленнымъ ею на просьбу о. Сокольскаго согласіемъ быть попечительницею женской Александро-Невской школы. Около 4-хъ часовъ г. Оберъ-прокуроръ тъмъ же повздомъ отбылъ въ Петербургъ.

Осчастливленные высокимъ вниманісмъ г. Оберъ-прокурора, о.о. благочинные туть-же, съ архипастырскаго благословенія, рішили поднести Его Высокопревосходительству благодарственный адресъ съ выраженісмъ пожеланія дальнійшей плодотворной діятельности на благо церкви и отечества. "Хар. Від."

— Поспицение Высокопреосвященнюйщимъ Арсениемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, слободы Ворожбы,
Сумскаго упъда. День 21-го сентября 1903 года надолго останется въ памята Ворожбянъ! Въ этотъ день Высокопреосвищеннъйшій Арсеній, провздомъ взъ слободы Павлововъ, Сумскаго
увзда, гдъ онъ совершалъ Божественную литургію нъ тотъ день,
посътилъ и нашъ ворожбянскій Покровскій храмъ. Еще задолго до
прибытія Владыки-Архіепископа Арсенія, почти съ 2-хъ часовъ дня
(прівздъ назначенъ былъ въ 6 часовъ вечера), площадь ворожбянская, окружающая приходскій храмъ, вся была покрыта народомъ,
жаждущимъ увидъть своего Архипастыря и получить отъ него
благословеніе. Съ 5-ти часовъ вечера вся церковь была освъщена в въ ней ожидали Владыку мъстные священники, діаконъ,

два псаломщива, хоръ пъвчихъ, ученики земскаго училища и церковно приходской школы, всёхъ учениковъ было до 300 человъкъ (земскаго учелища-215, церковно-приходской школы-80). а также в масса прихожанъ; къ 6 же часамъ вечера весь храмъ быль переполнень народомь (въ храмь было до 1500 человъвъ. вром'в детей-школьниковъ, да въ ограде было человекъ 500). Ровно въ 6 часовъ вечера Владыка, сопровождаемый благочиннымъ 2 Сумскаго округа, отпомъ протојереемъ Алексвемъ Чугаевымъ и отцомъ ключаремъ свищенникомъ Григоріемъ Виноградовымъ, а также в свътскомъ начальствомъ: Вълопольскимъ полвцейскимъ надвирателемъ в становымъ приставомъ, прибылъ въ слободу Ворожбу. По входъ вь святой храмъ, Владика быль встръченъ приходскими свищенниками: о. Василіемъ Пономаревымъ и о. Михаиломъ Котляревскимъ, съ крестомъ и святою водою. Облобызавъ святой крестъ и окропевъ себя святой водою. Владыка изволиль благосилонно выслушать слёдующую приветственную рвчь, сказанную священникомъ В. Пономаревымъ:

#### Ваше Высовопреосвищенство,

#### Всемилостивъйшій Архипастырь и Отепъ!

Съ великою радостію и любовію встрічаеть Тебя Твоя ворожбянская паства, болье ста леть не видавшая Архипастыря. Правда, льть тридцать тому назадь, Преосващенный Савва посвтиль этоть святой храмъ, провадомъ на Кіевъ, но то быль частный случай, вызванный не религіозно-правственной потребностью тогдашней паствы. Жизнь тогдашней паствы текла тихо, мирно и покойно. безъ всякихъ тревогъ и волненій, какія мы переживаемъ въ настоящее тяжелое время, когда изъ разныхъ мъсть доносится до насъ слухи о смутахъ, волненіяхъ, убійствахъ, грабежахъ, раззоревін имущества нашихъ ближнихъ, когда и мы въ своей средъ видимъ вражду, ненависть, зависть, пьянство, нищету и въ то же самое время погоню за нарядами, за модами, невъжество, вивств съ умножениемъ всевозможнайшихъ сектъ и ересей, упадокъ вары... Въра наша, видимо, на глазахъ нашвиъ падастъ, а безвъріе умножается и широкою волною разливается во всехъ стояхъ общества. Отъ чего же все это? Къ несчастію чашему, им должни свазать, что все это происходить отъ нашего маловерія. Въ эту трудную минуту Господь посылаеть намъ Тебя, Владыко Святый, Ангела нашей церкви, да помолюшься Ты о насъ, недостойныхъ пастыряхъ, в о нашей ворожбянской паствъ, да не изсяваеть у насъ въра наша, да подастъ намъ Господь въру връивую, да спасеть насъ эта въра наша при всякихъ случаяхъ, при всякихъ бъдахъ и несчастіяхъ житейскихъ, да избавить она насъ отъ всявихъ золъ, нестроеній и всевозможныхъ треволиеній. О! помолися, Владыко Святый, "о еже сохранитися намъ въ въръ чистаго исповъданія и исполненія заповъдей Христовыхъ во вся дни живота нашего. Благословенъ грядый во имя Господне!"

Послѣ рѣчи Владыва вощелъ во святый алтарь и выслушалъ малое молебствіе; потомъ послѣ многольтія, освиньъ всѣхъ присутствующихъ въ храмѣ святымъ врестомъ, велѣлъ пѣть хору "Слава въ вышнихъ Богу", а самъ занялся осмотромъ храма; послѣ осмотра храма, воторый, видимо, провзвелъ пріятное впечатлѣніе, Владыва сталъ передъ парскими вратами, на солев, лицомъ въ народу, овружившему Его и съ нетерпѣніемъ ожидавшему Его слова. Святитель видѣлъ эту духовную жажду и спѣшилъ удовлетворить ее. Онъ началъ учить народъ, а народъ съ замираніемъ сердца п глубовимъ вниманіемъ слушалъ Его. Для своей бесѣды съ народомъ Владыва взялъ евангельскую исторію, читанную въ тотъ день на литургія, о "хананейской женщинъ". Мы не беремъ на себя смѣлости передать рѣчь Архинастыря и Его наставленія народу съ точностью, а насколько позволять намъ наши слабыя силы передаемъ ее приблизительно.

"Почему это, говорилъ Владыка, святан Церковь ежегодно въ эту недълю, 17-ю по Патидеситницъ, читаетъ исторію изъ Евангелія о женщина хананейской? Вадь женщина та, православные, была язычница, нечистая? Читается эта. православные, для нашего назиданія, чтобы B MW. поступали при постигающихъ насъ несчастіяхъ, какъ поступила женщина хананейская; у нея несчастье было большое-страдала бъснованіемъ ся дочь. Что же она? ропщеть, унываеть, падаеть духомъ, озлобляется? Нътъ... Она обращается за помощью ко Христу и отъ Него одного ожидаеть себь помощи. Спаситель говорить ей, что она язычница, что она нечистая, что она недостойна Его милости, что только дети - народъ Божій - имеють право на Его милость. А она говорить Христу, что у Милосердаго Бога в нечестье язычники не лишены этихъ милостей. Спаситель говорить ей, что не хорошо отнять хавоъ у детей и бросить псамъ; а она говоритъ, что и псы ядять отъ вруницъ падавощихъ со стола господей ихъ. Види такую глубокую и кринкую въру жананейской женщины, Христосъ сказалъ ей: О! жено! велія въра твоя! Буди тебъ якоже хощеши. И исцеле дщи ся отъ того часа.

Такъ ле вы, православные, поступаете, какъ поступила кананейская женщина? Есть ли у васъ подобная въра, какую проявила женщина хананейская при несчастьи? Къ несчастію нашему. у насъ часто такой въры и не оказывается. При постигшемъ насъ несчастью, вийсто глубокой и принкой виры, вакую обнаружная хананейская женщина, у насъ часто слышится ропотъ на свою VARCTA, HA CBON JOJEC: CROJAKO SARUCTE E HEHARECTE KA JIDJEMA счастиннымъ, сволько озлобленія! Нівть, православные, чімъ роптать на свою участь. Чёмъ жаловаться на свое несчастье, не лучшеле было-бы обратеться во Христу в у Него искать себъ помощи, вавъ это и сделала женщена хананейская. Верьте, православные, твердо върьте, что Христосъ всегда готовъ помочь намъ въ нашихъ несчастьяхъ. Върьте, кръпко върьте и по въръ вашей дано будетъ ванъ. Вотъ, напринвръ, сколько несчастныхъ людей получили чудесную помощь, еще такъ недавно, за свою твердую и глубокую въру, у мощей преподобнаго о. Серафина Саровскаго чудотворца! Одна девочва, леть 12-ти, немая отъ рождения, въ присутстви Государя, получила испъленіе отъ своей нёмоты и туть-же начала говорить. А сколько мы знаемъ, ведимъ и слышниъ о чудесной помощи, источаемой отъ чудотворныхъ вконъ Вожіей и мощей, святыхъ угодниковъ Божінхъ! Только нужно глубоко и кръпко въровать, и милость Божія не оставить насъ въ нашихъ несчастіяхъ"...

Окончивъ наставление народа, Владыка приступилъ въ испытанію ученнковъ земской в церковной школъ въ знанів молитвъ, сумвола вёры и заповёдей и, видомо, оставшись доволень ихъ отвътами, вельлъ священику Пономареву раздать дътямъ, на памать, сребро-позлащенные крестики. После этого Владыка предложилъ всему народу пропеть молитву за Цари "Спаси Господи люди твоя", и потомъ молитву Пресвятой Вогородица "Достойно есть". Чудную и девную картену можно было внивть нъ это время въ храив. На солев стояль маститый Архипастырь, окруженный священнослужителями и вибсть съ своими многочисленными пасомыми молиль Бога и славиль Его пречистую Матерь. Сколько въ этой картинь святов первобытной христіанской простоты, сколько навидательности и умиленія! Невольно мысль наша переносилась въ первые въва христіянства, когда архипастыри съ своими пасомыив составляли "единое сердце и единыя уста". Многіе изъ сомыхъ, присутствующихъ въ храмв, глядя на такую девную картину, плакали отъ умиленія, религіознаго восторга и сердечной радости, что Госнодь ихъ сподобиль увидеть своего Архинастыря в не только видъть, но и молиться съ нимъ. По окончание молетвы "Достойно есть", Владыка, преподавъ общее благословеніе всему народу и пожелавъ ему всваъ благъ, выразвиъ свое сожаленіе о томъ, что, въ ввду краткости временя, онъ не можеть преподять важдому благословение въ отдёльноств, хотя и желалъ бы этого, такъ какъ спашнтъ на станцію "Ворожба", М.-К.-В. ж. д., для слёдованія въ городъ Черниговъ на поклоненіе мощамъ Святителя Осодосія. Владыка пробыль въ храм'в болве часа, а затъмъ изволилъ посътить домъ священиика Пономарева, глв изволиль откушать чаю, пробывь тамъ около получаса. Преподавъ затыть всимь присутствующимь вы доми свое благословение, напутствуемый благими пожеляніями хозянна дома и его семейства, а также в всехъ присутствующихъ, -- Владыка въ сопровождения отца Благочиннаго 2 го Сумскаго округа, Протојерен Алексви Чугаева в отца Ключаря Священника Григорія Виноградова, а также в светского начальства-Велопольского полецейского налзврателя в Станового пристава 2 стана Сумскаго убеда, при колокольномъ трезвонъ, отбыль въ началъ 9 часа вечера, на станцію "Ворожба" М.-К.-В. ж. д. Такъ окончилось наше свътло-радостное Св. В. Пономаревъ. торжество!

— Торжественное перенесеніе чудотворнаго образа Озерянской Божіей Матери. 30 сентября, при огромномъ стеченіи народа состоялось перенесеніе чудотворнаго образа Озерянской Вожіей Матери изъ Куряжскаго монастыря въ Харьковскій Покровскій. Чтимую ивону изъ Куряжскаго монастыря сопровождали Преосващенный Стефанъ, епископъ Сумскій, все Харьковское духовенство и тысячи народа. Около Озерянской церкви процессія была встрічена представителями містныхъ правительственныхъ и общественныхъ учрежденій во главі съ и. д. начальчика губернів. Около кафедральнаго собора въ процессія присоединился Высокопреосващенный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Актырскій.

Всѣ улицы, по которымъ несли чудотворный образъ, были буввально запружены народомъ. Холодная гора была заполнена массою народа, съ благоговъніемъ встръчавшаго чтимый образъ.

— Архіерейскія служенія. 1-го октября, въ среду, въ Покровскомъ монастыръ— Божественную литургію совершаль Высокопреосвященный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, а въ канедральномъ соборъ—преосвященный Стефанъ, епископъ Сумскій. Послъ литургіи въ соборъ преосвященных Стефаномъ былъ

отслуженъ молебенъ, а затъмъ дворянами Харьковской губерніи, собравшимися на выборы, была принесена установленная присяга. Начало литургів въ 10 часовъ утра.

- Религіозно-правственных чтенія 1-го октября были предложены въ слёдующихь пунктахъ: 1) Въ Покровскомъ монастырв помощникомъ смотрителя духовнаго училища о. Николаемъ Зефировымъ о томъ, что такое православный христіанинъ, православная вёра и церковь и законоучителемъ коммерческаго училища о. Іоанномъ Филевскимъ о почитаніи Божіей Матери; 2) на Холодной горѣ, въ церкви Скорбящей Божіей Матери, въ мёщанской богадёльнё, о. Николаемъ Жебиневымъ поученіе на слова изъ акаенста Богородицѣ: "Покровъ міру, ширтій облака" и исторія праздника Покрова (прочелъ семинаристъ І. Григорьевъ). Эти чтенія велись послё вечерни, которая начинается въ 5 часовъ по полудни. «Хар. Г. Вёд.»
- Архіерейское служеніе ет Коммерческом училище. З октября, въ Коммерческом училищь Императора Александра III, состоялся торжественный актъ. Передъ актомъ Высокопреосвящеанымъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ в Ахтырскимъ, была отслужена Вожественная лизургія, во время которой совершенъ чинъ посвященія во діакона. Во время литургія Высокопреосвященный почувствовалъ себя не совсямъ здоровымъ в отказался отъ своего наміренія сказать слово назиданія восинтаннявамъ Коммерческаго училища, поручивъ законоучителю Коммерческаго училища о. Іоанну Филевскому произнести такое слово.

  «Южи. Кр.»
- 5 октября въ Покровскомъ монастыръ въ обновленномъ храмъ въ честь Озерянской вконы Божіей Матери совершилось небывалое еще въ Харьковъ торжественное Богослуженіе, доставившее всъмъ участвующимъ въ немъ необычайную духовную радость. Въ этотъ день Вожественную литургію и послѣ неи молебенъ Пресвятой Богородицѣ совершилъ нашъ Владыка, Архіепискомъ, Высовопреосвященньйшій Арсеній, при участіи Преосвященньйшаго Стефана, Еписвопа Сумского, четырехъ архимандритовъ и всѣхъ 36 благочинныхъ Харьковской епархів, собравшихся въ Харьковъ для сужденія вмѣсть со своимъ Архипастыремъ о нуждахъ епархівльныхъ.

Намъ думается, что всякій, кто видълъ 5 октября совершеніе у престола Божія величайшаго священнодъйствія христіанскаго нашимъ Архипастыремъ вивсть съ многочисленнымъ соборомъ старьйшихъ пастырей Харьковской Церкви, навсегда запечатъветь этотъ день и это служеніе въ своей памяти.

Плвнительна была тамъ какъ красота и величіе служенія архіерейскаго, совершаемаго двуми Владыками, облеченными въ великолбиныя одежды первосвященняческія, в сорока священнослужетелями въ блистающихъ облаченіяхъ, такъ и особенно великій подъемъ религіознаго чувства, которымъ проникнуты были прежде всего всь участвующіе въ принесеніи безкровной жертвы архипастыри и настыри, а потомъ и всё бывшіе въ храме богомольны. Пленительно было также и то глубочайшее благоговение, съ которымъ представители Церкви Харьковской совершали служение Царю царствующихъ и Господу господствующихъ, пришедшему заклатися в датися въ спедь вернымъ. Когда по чину литургій св. Іоанна Златоустаго в молебствія Пресвятой Богородицъ священнодъйствующій возглашаль положенныя молетвословія - особенно въ важеващія минуты богослуженія, -- то онъ видимо молился всеми силями своей души. Умилительно было слышать и слезныя моленія Пресвятой Богородиць. Произнося трогательныя слова молитвы Заступниць рода человъческого, слова вылившіяся прямо изъ сердца блаженнаго составителя этой молитвы, читавшій ихъ архипастырь какъ видно погрузпися въ самый духъ этой молитвы в переживаль то высокое настроеніе, которое руководило творцемь ел. Оттого-то, въроятно, при отчетливомъ и внятномъ произношенін этой молитвы, голось читающаго дрожаль и прерывался, а глаза увлажнялись слезою. Видъ вдохновенно-молящагося чтецастарца съ просвътленнымъ отъ внутренняго свъта лицемъ съ влажными отъ слезъ глазами трудно описать... Нужно было присутствовать при этомъ богослужения, видеть священнодействующих архипастырей и пастырей, чтобы имъть понятіе о внутреннемъ настроенів ихъ духа въ эти незабвенныя минуты и коть отчасти самому пережить его.

— Религозно нравственныя итенія въ востресеніе, 5 октября, было предложены въ слід. пунктахъ: 1) въ Покровскомъ монастырю о. Н. Зефировымъ "о томъ, какъ Богъ передаль людямъ свое отвровеніе" и о. А. Лобковскимъ житіе святаго; 2) въ каведральномъ соборть "о любви ко врагамъ" и житіе св. Гурія и Варсонофія Казанскихъ; 3) на Панасовки въ вагонныхъ мастерскихъ (въ 4 ч. веч.), о Іоянномъ Филевскимъ "о законъ Христовомъ"; 4) на паровозостроительномъ заводъ, на Петинской, о. П. Скубачевскимъ объясненіе воскреснаго евангельскаго чтенія (Лук. 6, 31—36) и о началь христіанства въ Іерусалимъ; 5) въ Мироносицкой церкви прот. П. Григоровичемъ изъясненіе словъ Христо-

выхъ отъ Лук. 6, 31 ст. и жите св. интроп. Московскихъ Цетра, Алексія, Іоны в Филипа; 6) въ Воскресенской ц. о. Д. Поповымъ объяснение начальныхъ молятвъ в прот. Г. Чеботаревымъ взъясненіе апостольскаго в евангельскаго чтенія неділя 19-й; 7) Спасо-Преображенской, на Москалевкв, о. П. Ооминымъ "о совъсти, заповъдихъ и законъ евангельскомъ"; 8) Встасвятской о. Н. Кратировымъ о молитвъ и о. А. Луценкомъ житіе св. Петра. метроп. моск.; 9) на Холодной горго, въ мещанской богадельне, о. Н. Чернелевскимъ о "о торжествъ христіанства при св. Копстантинъ великомъ и жите св. Діонисія великаго, спископа Александрійскаго (прочель семин. 6 кл. С. Корнильевъ); 10) на Журавлески, въ Петропавловской о. А. Щелкуновымъ "объ отношения въ блежненъ"; 11) въ Дмитріевской до томъ, что делать, чтобы спастись"; 12) въ Николаевской чтеніе изъ св. Димитрія Ростовсваго на недълю 19-ю в житіе св. Филиппа, митроп. Московскаго; 13) въ Озерянской и., на Холодной горъ, о. В. Пономаревымъ о "въръ в откровенін"; 14) въ Михайловской о. Г. Введенскимъ изъяснение воскреснаго евангелия (Лук. 6, 31-36). Всв эти чтенія велись послів вечерни, которан начинается въ 5 ч. пополудин. «Х. Г. Въд.»

— О погребении въ церковных оградах». Вопросъ о погребени въ церковных оградахъ точно в опредвленно ръшенъ синодальными распоряжениями.

Первое изъ этихъ распоряженій, изложенное въ указ'в Св. Свнода отъ 12 апръля 1833 г., гласитъ: 1) при церквахъ, внутри города состоящихъ, погребение твиъ не дозволять; 2) при церквахъ, находищихся въ селеніяхъ, но не въ самыхъ церквахъ, дозволять погребение твлъ мъстныхъ протојереевъ и священниковъ, честно и безпорочно проходившихъ свое служение и христіански скончавшихся; и 3) погребение прочихъ лицъ при первыяхъ въ селенияхъ допускать сколь можно раже и не иначе, какъ по особому разръшенію архіерея и по самымъ уважительнымъ причинамъ, какъ-то: въ благодарность создавшему храмъ своимъ иждивеніемъ или обезпечвышему содержаніе причта, в притомъ вивышему житіе благоваконное и кончину непостыдную. Далве, указомъ Св. Синода отъ 22 сентября 1882 г. за № 1690 дано было знать по духовному въдомству, что в со стороны Министерства Внутреннихъ Дълъ не встрвчается препятствій въ дозволенію погребать умершихъ пря сельсвых церквахь, на основаніяхь указанныхь Св. Синодомъ въ указъ 1833 года. Узаконеніе о непогребеніи мертвыхъ относится и въ монастыряма, за исключеніема траж, ва которыха погребеніе мертвыха издавна продолжается съ въдона самого правительства и вошло въ обычай, на которомъ основались благочестивые объты и завъшанія лицъ семействъ; въ такихъ монастыряхъ, но не въ закрытыхъ и обращенныхъ въ приходскім церкви или получившихъ по закрытіи другое назначеніе, дозволяется погребать мертвыя тъла попрежнему, но съ тъмъ, чтобы соблюдались необходимыя медицинскій предосторожности. (Прим. къ 925 стр. "Врач. Уст.").

Изъ приведенныхъ постановленій в распоряженій явствуеть, насколько редки и исключительны должны быть случаи разрышенія погребенія въ оградахъ, -- есля даже м'астныхъ протоіереевъ и свищенниковъ предоставляется погребать не всёхъ, а лишь честно и безпорочно проходившехъ свое служение и христински скончавшихся. Относительно же погребенія частных лиць указываются только два случая или основанія къ разрівшенію: для тіхъ, кто создаль храмь своимь вждивениемь и ито обезпечиль содержание причта. Представляется инсколько неяснымъ, поведимому, второе ваъ условій, --обезпеченіе вричта, почему въроятно, и бывали случая разрёшенія погребенія въ оградахъ со взносомъ 100 вдя 200 рублей, если деньги эти или часть ихъ поступили въ польку причта, содействуя, такимъ образомъ, увеличению средствъ содержанія вли обезпеченія его. Но такой взглядъ быль бы невёренъ уже потому, что не было бы ниваеого соотвітствія этого второго условія съ первымъ. Какъ въ первомъ условіи созданіе храма есть дъло законченное, цъльное, само себъ довлеющее, такъ и во второмъ условів обезпеченіе содержанія причта, очевидно, нужно понимать прежде всего какъ всецвлое, -- такое, при которомъ причть можеть существовать на это именно обезпечение, котя бы не было другихъ источниковъ для его содержанія, и уже, по меньшей мізръ, это должно быть такое обезпечение, которое существенно улучшаеть матеріальное благосостояніе церковнаго причта въ видъ ввлада на въчное время. Очевидно, то, что дается въ заслугу честно и безпорочно прослужившимъ и только іереямъ и протоіереямъ или храмоздателямъ какъ лицамъ, достойнымъ памяти и имъющимъ историческое значение въ судьбахъ прихода, не должно быть доступно всякому за нівкоторую небольшую сумму. Слівдовательно, погребение мірявъ въ оградахъ со взносомъ 100-200 руб. лишало бы существующее о семъ постановление истиннаго его вравственнаго значенія, -- вменно, какъ средства оказать достой.

ную честь заслужившимъ того утвердить память о нихъ въ сознанін прихожанъ и сдёлать более удобнымъ молитеенное о нихъ воспоминаніе.

Приходскіе священняви хорошо бы сділали, если бы разъяснили прихожанамъ условія погребенія въ оградахъ и тімъ предохраняли бы себя отъ непріятностей, съ которыми нерідко бываеть сопряженъ отказъ въ погребеніи въ церковныхъ оградахъ такихъ лицъ, которыя не пріобріли на то права ("Орл. Еп. Від.").

- Лъчение обжоговъ. Что можетъ быть ужасиве в невыносвиве страданій отъ обжоговъ? Опроквичтая лампа, неосторожность съ огнемъ въ обыденной жизни или взрывъ паровика, паропроводной трубы на фабрикахъ и заводахъ, взрывъ газа въ шахтахъ. безчисленные случаи опасныхъ обжоговъ при тушения пожарасопровождались всегда страшными и зачастую смертельными страданіями. Случайное открытіе простого, крайне дешеваго средства, доступнаго всемъ и во всехъ случаяхъ для уничтожения боди и страданій отъ обжоговъ, надо причислить къ величайшимъ открытіямъ на пользу человічества. Средство это-растворъ въ воді, то есть разбавленная водою пикриновая кислота. Какой бы ни быль виль обжога, водою, масломъ или иною жидкостью, паромъ, металломъ, газомъ и пр., следуеть немедленно погрузить обоженное тёло въ сосудъ съ разбавленною водой пивриновою вислотой, въ пропорців 3-хъ калограммовъ пакрановой каслоты на 200 латровъ воды (температуры обывновенной, то-есть до 200), продержать двухъ минутъ и дать осохнуть. Страданія немедленно прекращаются; раны не отврываются; пузыри не образуются и твани заживають въ нёсколько дней. Сколько несчастныхъ, будуче не въ состояній вынести страданій, умирали, и въ какихъ мученіяхъ! Теперь, благодаря пикриновой кислоть, утоляющей совершенно боль и страданія, смертные случав будуть предотвращены, если обоженный будеть немедленно погружень въ растворъ этой присбеной вислоты.

Но что это такое пикриновая кислота? Она получается обработкой индиго—всёмъ извёстнаго красильнаго растительнаго вещества—азотною кислотой. Растворъ въ водё этой кислоты въ пропорція 1,5° о, то есть 1° килограмма на 100 литровъ воды, совершенно безвреденъ, безо всякаго запаха, не производить ни малёйшаго накожнаго раздраженія, и если она окрашиваетъ кожу въ желтый цвёть, то таковой скоро проходить безслёдно, особенно быстро при омываніи растворомъ борной кислоты. Открытіе это сдёлано

Dr Тьерри. Онъ часто употребляль слабый растворъ ппвриновой кислоты, какъ отличное антисептическое средство. Было уже извъстно благодаря работамъ Пастэра, что ¹ 100 ппвриновой кислоты, то есть 1 часть на 1000 воды, убиваеть бактеріи въ полномъ развитіи въ бульонъ.

Имѣн постоянно руки въ растворѣ пикриновой кислоты, Dr Тьерри обратилъ вниманіе, что упавшій на его руку фосфоръ отъ спички не причинилъ ему ни малѣйшей боли. Точно также сургучъ, капнувшій ему на руку, при запечатаніи письма, нисколько не обжогъ ее. Это привело его къ заключенію, что пикриновая кислота стягиваетъ, сжимаетъ поры и этому обстоятельству слѣдуетъ приписать, что онъ оставался невредимъ отъ обжоговъ.

Съ 1895 года онъ произвелъ рядъ опытовъ, чтобы провѣрить это свойство пвирановой кислоты, в опыты эти дали результаты тѣмъ болѣе вѣрные и блестящіе, чѣмъ скорѣе было примѣнено это средство. Поэтому необходимо вмѣть растворъ пикриновой кислоты (1<sup>1</sup>|2<sup>0</sup>|0) подъ рукой всегда тамъ, гдѣ возможенъ пожаръ, взрывъ или обжоги горячею жидкостью или паромъ.

#### объявленія

Открыта подписка на празднующую въ 1904 г. свой ДЕСЯТИЛЪТНІЙ ЮБИЛЕЙ ВСЕОВЩУЮ МАЛЕНЬКУЮ ГАЗЕТУ

## G-netepbypf

2 руб. за годъ, за 3 мѣс. 50 коп.

Газета безцензурная.--Изданія годъ одиннадцатый.

Содержаніе газети: предворныя, правительственныя, политическія и общественныя новости и руководящія къ никъ статьи; хроника происшествій и уголовныхъ дівть, новости научныя, историческія, медицинскія, о воспитанін, о загадочныхъ явленіяхъ и пр.; романы, стихи, замічтки о спортів, театрахъ, новыхъ книгахъ и пр. Въ теченіе 1904 г. будуть поміщени: романь изъ современ. русской жизни "Три товарища" соч. А. Молчанова и переводъ лучшаго изъ новъйшихъ германскихъ романовъ подъ заглавіемъ "Насущный хлібъ". Въ теченіе года боліе сочим портретовъ современныхъ діятелей и рисунновъ тенущихъ событій.

Подписная цънк съ за 2 р. за полдост. и пересыякой з годъ 2 р. за полгода 1 р. мъс. 50 К.

Марками на 20 к. дороже. Газета выходить три раза въ неделю.

Адресъ Типографін, Редавцін и Конторы: С.-Петербургъ, Невскій, 139.

Редавторъ-Издатель А. Момиановъ.

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА:

## MROJA PHYJIAHCKATO BOTOCJOBIA BY JIOTEPAHCT BY.

(Изследованіе въ области новейшей лютеранской догматики).

Вл. КЕРЕНСКАГО. Казань. 1908 года. Цена 4 руб.

Оть автора проф. Каванской Духовной Анадемічі можно выписывать также слюдующім изданія:

- 1. Старокатолицизмъ, его исторія в внутреннее развитіе превмущественно въ въроисповъдномъ отношеніи. Казань. 1894. Ціна 2 руб.
- 2. Старонатодическій епископъ Іосифъ Губертъ Рейниенсъ. Казань. 1896. Цена 20 коп.
- 3. Старокатолическій вопросъ въ новъйшее время. Казань. 1897. Цъна 40 коп.
- Четвертый интернаціональный старокатолическій конгрессь и его значеніе въ исторіи старокатолическаго движенія. Базань. 1898. Цёна 30 коп.
- Три мъсяца въ центръ старокатолицизма (въ Бониъ и Бериъ). Казань. 1898. Пъна 25 коп.
- 6. Пятый интернаціональный старокатолическій конгрессь и современное (вибшнее и внутреннее) состояніе старокатолицизма. 1902. Харьковъ. Цтна 50 коп.
- 7. На западъ. (Очерки внутренняго состоянія современнаго лютеранства). Казань. 1899. Цъна 1 руб.

## **BPATIE-XPUCTIAHE!**

Въ задачахъ и цёляхъ Успенскаго Попечительства сейчасъ выдвигаются слёдующія нужды прихода (обоснователенъ котораго былъ проглавленный чудесами и исціленіями Преподобный Отецъ Трифонъ, род. 1543 г., ум. 1613, 70 л.): ремонть стараго храма въ честь Усненія Божіей Матери; обновленіе всей ветхой утвари; покупка новыхъ богослужебныхъ книгъ, взамёнъ истрепавшихся; неотложное, расширеніе школы, и, въ цёляхъ развитія мелкой обработывающей кустарной промышленности среди населенія въ виду печальныхъ экономическихъ условій прихода—постройка особой новой ремесленной школы.

Горы, камонь, известь, песокъ, глина — воть условін земледълія нашего крестьянства. Среди такого печальнаго земледъльческаго положенія, населеніе наше естественно совствить не можеть, по бъдности, удовлетворить

вышеуномянутыхъ нуждъ Понечительства.

Братіе христіане! если на ваше сердце надаеть желаніе оказать истиннохристіанскую помощь въ нуждё то, воть эта нужда—она передъ вами. Върьте, за благое дъяніе и даръ какой вы пришлете Попечительству, рука ваша не оскудъеть: Сердцевъдецъ Богъ вознаградить васъ сторицею. Мы же будемъ возносить за васъ молитвы при каждомъ служении литургіи.

Пожертвованія просимъ адресовать: г. Пермь, Церковно Приходскому Попечительству села Успенскаго, Пермскаго увзда.

## листокъ

LAH

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

স্থাতি ক্রিক্টের্স্ক ЗІ Онтября স্থাপ 20. ক্রিড় 1908 года.

Содержаніе. Оть Харьковской Духовной Консисторін.— Оть Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.—Инструкція Начальниць Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища.— Епархіальния извіщенія.—Извістія и зам'ятки.—Объявленія.

### Оть Харьковской Духовной Консисторіи.

I.

Определеніемъ Епархіальнаго Начальства, отъ 6—7 октября н. г., по докладу экзаменаціонной коммиссіи при Харьковскомъ Духовномъ училище объ установленій вознагражденія членамъ коммиссіи за производство испытаній лицамъ, ищущимъ должности псаломщика и сана діакона, постановлено: въ вознагражденіе членамъ коммиссіи, производящимъ испытаніе лицамъ, ищущимъ разныхъ должностей церковныхъ, следуетъ взыскивать съ этихъ лицъ плату въ такомъ размёрё: съ лицъ, желающихъ держать экзаменъ на званіе псаломщика, 3 р., съ лицъ, экзаменующихся на полученіе: а) сана діакона—5 руб. и б) сана священника—10 р. Деньги отъ просителей о назначеніи имъ вспытаній должны моступать въ Консисторію и въ концѣ года отсылаться по назначенію, для распредёленія ихъ между членами коммиссіи.

II.

Харьковская Духовная Консисторія, вслёдствіе отношенія состоящаго подъ Августейшемъ покровительствомъ Его Императорскаго Высочества, Государя наслёдника Миханла Александровича, вовискаго благотворительнаго общества Бёлаго Креста, отъ 4 октября 1903 года за № 1386, предписываеть благочиннымъ и настоятелямъ и настоятельницамъ монастырей Харьковской епархів поспёшеть представленіемъ въ комитеть названнаго общества тарелочнаго сбора пожертвованій въ пользу этого общества, проваведеннаго въ церквакъ и монастыряхъ въ день сретенія Господня —2 февраля 1903 года, во исполненіе распориженія Епархіальнаго Начальства, отъ 28 октября 1902 года, напечатаннаго въ № 22 журнала Въра и Разумъ за 1902 годъ.

#### III.

Харьковская Духовная Консистерія, вслёдствіе отношенія состоящаго подъ Августвицимъ покровительствомъ Его Императорскаго Высочества, Государя наслёдивка Михавла Александровича, воинскаго благотворительнаго общества Вёлаго Креста, отъ 24 сентября 1903 г. за № 1334, в во вснолненіе послёдовавшей на ономъ резолюціи Его Высокопреосвященства, отъ 1 октября ва № 5761, предписываетъ благочиннымъ в настоятелямъ и настоятельницамъ монастырей Харьковской емархія одёлать распоряженіе о производствё въ подвёдомственныхъ вмъ церквахъ я монастыряхъ тарелочнаго сбора пожертвованій въ пользу названнаго общества во время богослуженія въ день Богоявленія 6 января будущаго 1904 года и собранныя пожертвованія представить непосредственно отъ себя, не позже 1 апрёля 1904 г., въ комитетъ названнаго общества, по адресу: С.-Петербургъ, Очаковская улица, домъ № 4—6.

### Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Согласно § 155 Семинарскаго устава, плата за содержаніе своекоштных воспитанниковъ Семпнаріи должна быть вносима потретимъ учебнаго года въ теченіе двухъ недёль послё начала трети. Посему Правленіе Семинаріи покоривйше просить отцовъ таковыхъ воспитанниковъ озаботиться высылкой на ими Правленіи въ теченіе временя съ 15 ноября по 1-е декабри взносовъ за вторую треть сего учебнаго года въ размірі 40 руб. съ воспитанниковъ духовнаго званія, не получающихъ пособія, 25 руб.—съ воспитанниковъ, нолучающихъ пособіе, и 60 руб.—съ нносословныхъ воспитанниковъ. Не внесшіе въ указанный срокъ денегь за свое содержаніе воспитанники, на основанія того же устава, нодлежать удаленію изъ общежитія.

## Инструкція Начальниць Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища.

1. Начальница епархіальнаго женскаго училища избирается училищнымъ Совътомъ изъ лицъ всякаго сословія, принадлежащихъ къ Православной Церкви, извъстныхъ избирателямъ педа-гогическою опытностію и безукоризненнымъ поведеніемъ, и представляется епархіальнымъ Преосвященнымъ, съ его заключеніемъ, на утвержденіе Святьйшаго Синода. Въ случав несогласія съ выборомъ Совъта, Преосвященный, сверхъ избранной Совътомъ, представляеть другое лицо, которое, по его собственному усмотрънію, могло бы съ большею пользою занимать мъсто начальницы училища.

(Опред. Св. Синода 28-го іюля—11 августа 1882 г. № 1493).

2. На должность начальницы училища не можеть быть избираемо лицо, не достигшее 30-лётняго возраста.

(Ук. Св. Свиода отъ 25 января 1894 г. **Ж** 1)

3. Начальницъ ввъряется, главнымъ образомъ, религіозно нравственное воспитаніе дъвицъ.

(Уст. Епарх. уч. § 28).

4. Начальнеца, сколько можно чаще, посёщаеть воспитанницъ и наблюдаеть за ними при ихъ молитвахъ утрениихъ и вечернихъ, въ церкви во время богослуженія, при ихъ столё и вовремя классныхъ и прочихъ занитій.

(Уст. Епарк. уч. § 29).

- 5. Начальница назначаеть по очереди воспитанницъ для чтенія молитвъ вечернихъ и утреннихъ и для чтенія при всенощномъ бдініи в литургін; она же назначаеть и классъ, который долженъшть въ церкви при богослуженіяхъ.
- 6. Начальница делаеть распоряжение о томъ, какія мёста въцеркви должны занимать воспитанницы, воспитательницы, преподаватели и постороннія лица.
- 7. Во время богослуженія и домашнихъ молитвъ начальница внимательно следить за поведеніємъ какъ воспитанницъ, такъ и воспитательницъ.
- 8. Начальница наблюдаеть, чтобы всё штатныя лица, служащія въ училище, неопустительно посёщали богослуженія въ училищной церкви во всё воскресные, праздивчные и высокоторжественные дни, и ежегодно бывали у исповёди и св. причащенія.

- 9. Начальница сліднть за тімь, чтобы въ навечерія воскресных в праздничных дней, а также и въ самые воскресные в праздничных дней, а также и въ самые воскресные в праздничные дни какъ живущія въ училищных зданіяхъ служащія лица, такъ и воспитанницы не допускали въ своемъ поведеній ничего противнаго требованіямъ устава Православной Церкы, въ особенности же танцевъ, пінія світскихъ пісенъ и чтенія романовъ и світскихъ повістей.
- 10. Начальница избираеть воспитательниць и распределяеть их по классамь.
- 11. Всё распоряженія начальницы безпрекословно выполняются какъ воспитательницами, такъ в другими служащими въ училище лицами.
- 12. По усмотренію своему начальница распределяють все учалищным помещенія какъ для классовъ, такъ в для спалень воспитанницъ.
- 13. Начальница назначаеть ввартиры проживающимъ въ учалищныхъ зданіяхъ служащимъ лицамъ.
- 14. Руководствуясь смётнымъ назначеніемъ, начальница составляють еженедёльное росписаніе кушаньевъ какъ для об'єда, такъ и для ужина воспитанницъ.
- 15. Ежедневно, вечеромъ, начальница просматриваетъ училищный дневникъ, представляемый ей дежурною воспитательницею не менъе одного раза въ недълю, и влассные журналы и дълаетъ по нимъ соотвътствующія распоряженія. Она употребляетъ всь благоразумныя мъры, чтобы лънивыхъ и малоуспъвающихъ воспитанницъ побудить въ усердію и успъшности.
- 16. Начальница наблюдаеть, чтобы установленное по училищу распредёленіе времени было соблюдаемо въ точности, чтобы какъ учащіе, такъ и учащіяся своевременно явлились въ классъ, чтобы во время уроковъ сохранялись строгое приличіе и порядокъ.

(Уст. Епарх. уч. § 30).

17. Начальница имъетъ право наблюдать и за учебною частію, поскольку она соприкасается съ воспитательнымъ дъломъ.

(Цирк. Оберъ-Прок. Св. Синода отъ 20 іюля 1901 г. Ж 1009).

18. Она вићетъ право посещать влассы во всякое время, чтобы следить за благоповедениемъ девицъ; ей предоставляется также право сообщать свои замечания виспектору влассовъ по делу преподавания; если бы начальница нашла нужнымъ сделать какое лебо замечание на счетъ обращения съ девицами того вли дру-

того преподавателя, въ такомъ случав она обращается въ виспевтору влассовъ в заявляетъ ему, что находить нужнымъ.

(Инстр. 1870 г.).

19. Начальница заботится, чтобы воспитанницы выйли приличную одежду и обувь, чистое и нестисненное помищение, простую, но здоровую пищу, во время болични хорошій уходь, во время прогуловь и игръ надлежащій присмотръ.

(Уст. Епарх. уч. § 31).

- 20. Начальница заботится о пріобрітеній хорошить матерійдля платьевь и бізья воспитанниць, объ ихъ пошить, храненій, цізлости и опрятности; въ ен непосредственномъ завідываній находится какъ костелянская, такъ и прачешная.
- 21. Начальница слідить за доброкачественностію в опрятностіюобуви воспитанниць и о своевременномъ изготовленіи ся.
- 22. Она заботится о поддержанів надлежащей чистоты во всёхъ училящныхъ пом'ященіяхъ, о спальныхъ принадлежностяхъ и очистомъ воздухв, какъ в надлежащей теплоте во всёхъ жилыхъ пом'ященіяхъ училищныхъ зданій.
- 23. Начальнеца училеща слёдить за доброкачественностію провизін, доставляемой подрядчивами для стола воспитанниць и служащихь. Пріємъ съёстныхъ принасовъ, согласно заключаемому договору, долженъ быть производимъ экономомъ, ключницею и новаромъ въ присутствій назначаемой начальницею воспитательницы, которая обязана вести соотвётствующія прієму записи въ "матеріальной книгь". Начальница ежедневно провъряеть эти записи и выдаеть за своею подписью квитанція подрядчикамъ въ принятій отъ нихъ того или другого матеріала.
- 24. Начальница обязана следить за темъ, чтобы училищный врачь ежедневно посещаль училищную больныцу для леченія больныхъ и осмотра заболевающихъ.
- 25. Она ежедневно сама навѣщаетъ больницу или же чрезъ больничную надвирательницу освѣдомляется о состояніи заболѣвошихъ воспитанницъ.
- 26. Если какая либо воспитанница забольсть серьезно и съ опасностію для ея жизни, начальница обязана немедленно на училищный счеть телеграфировать о томъ родителямъ забольвией и принять всъ мъры борьбы съ приключившенося бользнію.
- 27. Начальница следить за темъ, чтобы всё требованія врача, записываемыя въ особую, заведенную для того внигу, были вы-

нолняемы со всею точностію; скоромный столь во время ностовъона также дозволяеть восмитанцицамь не вначе, какъ каждый разъ по требованію врача, основательно мотевированному.

- 28. Большичным надзирательницы и больничныя горинчныя безпрекостовно подчинаются распоряженіямь начальницы.
- 29. Начальница употребляеть благоразумныя мёры взысванія съ воспитанниць.

(Уст. Епарх. уч. § 32).

30. Начальница должна употреблять взысканія и мары исправленія со строгою разборчивостію въ отношенія къ ихъ роду и качеству, къ возрасту и характеру исправляемыхъ и отнюдь не должна допускать взысканій грубыхъ и унизительныхъ.

(Уст. Епарк. vq. § 96).

31. Пониженіемъ балла поведенія воспитанняцы за совершенные ею проступки начальница не должна ограничивать мёры взысканія съ нея, такъ какъ этотъ балль служить только опенкою действительнаго поведенія воспитанницы за извёстное время.

(Опред. Св. Синода 27 августа-20 сентибря 1871 г.).

32. При недъйствительности принимаемых исправительных мёръ, начальница обращается къ содъйствію родителей или училищнаго Совёта; въ случай важных проступновъ, могущихъ нийть вредное вліявіе на другихъ воспитанниць начальница немедленно доносить Совёту, который и исключаетъ вановную изъ училища.

(Опред. Св. Синода 30 іюля-31 августа 1869 г.).

33. Начальница не должих предоставлять каких бы то ни было проступковъ со стороны воспитанницы суду и разбирательству другихъ воспитанницъ.

(Опред. Св. Синода 2-17 марта 1871 г.).

34. Она имъетъ право дълать служащемъ при учелещъ должностнымъ лицамъ напоменанія въ случав чьей-лебо неисправности; а при недъйствительности напоминанія обращаетъ вниманіе училищнаго Совъта на неисправныхъ.

(Уст. Епарк. уч. § 33).

35. Начальнита наблюдаетъ, чтобы не были допускаемы несвоевременныя посъщенія воспитанинцъ въ училицѣ песторонними липами.

(Уст. Епарх. уч. § 34).

Примочание І. Для свиданія редственниковъ съ воспитанницами

мавначается определенное, неучебное время, вменно: въ буденные дня—отъ 3-хъ до 5-ти часовъ по полудни; въ праздничные же дни—отъ 11-ти часовъ утра (послълитургіи) до 1 часу по полудни и отъ 3-ть до 5-ти часовъ по полудни же.

(Харьв. Ец. Въд. 1877 г. стр. 356).

Примичание II. Не дозволяется навому изъ родителей или родственниковъ, какъ и всъмъ вообще постороннимъ лицамъ, самимъ отправляться въ помъщения воспитанницъ и оттуда вызывать акъ въ приемную, а должны дълать заявления о томъ училищному швейцару, который обязанъ немедленно докладывать дежурной воспитательницъ.

(Тамъ же).

- 36. Начальница следать за темъ, чтобы родители и родственника, точно также какъ и доверенныя отъ нихъ лица виделись съ воспитанницами только въ училищной пріемной, чтобы они не входили въ пріемную въ калошахъ и теплой верхней одежде и чтобы они вели себя въ ней прилично: не курили табаку, громко не разговаривали и не смёмлись.
  - (Ук. Св. Свнода 6 марта 1878 г. № 574).
- 37. Начальница разрѣшаетъ воспитанницамъ отнуски на дни воскресные и праздничные, также и на вакаціонное время.

(Уст. Еп. уч. § 35).

38. Отпуска воспитанницамъ на Рождественскіе в Пасхальные канакулы начальница разрішняєть только въ родителямъ и родственникамъ, живущимъ въ г. Харькові или въ сосіднихъ съ намъ селеніяхъ и въ врайнихъ только случаяхъ—въ дальнія містности.

(Височ. повелѣніе 5 февр. 1898 г. № 695).

- 39. Въ учебные дня, хотя бы и во время, свободное отъ учебныхъ завятій, начальница отнюдь не должна допускать отлучки воспитанницъ изъ общежитія безъ особо уважительныхъ причинъ и безъ особаго каждый разъ личнаго ен разрёшенія.
  - (Опред. Св. Свяюда 25 ноября—10 декабря 1886 г. № 2572).
- 40. Въ воскресные и праздничные дни начальница можетъ увольнять воспитанницъ въ отпуски только къ родителямъ и опекунамъ; къ родственникамъ же и знакомымъ воспитанницы могутъ бытъ увольниемы начальницею только въ томъ случав, если на то будетъ предварительное позволение отъ родителей и опекуновъ съ подробнымъ указаниемъ, кто вменно эти родные и знакомые и гдъ они проживаютъ.

- 41. Начальница должна слідить за тімъ, чтобы за отпускаемыми воспитанницами являлись или сами родные лично или же присылали довіренных лиць съ письменнымъ заявленіемъ о томъ,
  кому именно поручають они сопровожденіе воспитанницы.
- 42. Отпущенной въ роднымъ воспитанний начальница выдаетъ за своею подписью отпускной билеть, на оборотной сторонъ вотораго должна быть дёляема надпись родителями или лицами, которыя, по довёрію родителей, беруть въ свой домъ воспитанницу, съ точнымъ обозначеніемъ того, съ къмъ и какое время воспитанница возвращается въ училище.
- 43. Начальница не должна отпускать воспитанниць изъ общежити въ училищной одеждъ.
- 44. Воспитательницы также не могуть отлучаться изъ общежитія безъ вёдома и разрёшенія начальницы, которой вообще ввёрается ближайшій надзорь за жизнію я поведеніемъ всёхъ должностныхълиць, проживающихъ въ училищныхъ зданіяхъ.
- 45. О всёхъ дёлахъ по учелищу начальница входить представленіемъ въ Совётъ, а о чрезвычайныхъ случаяхъ немедленно доносить епархіальному Архіерею.

(Уст. Еп. Уч. § 36).

46. Начальница представляеть въ училищный Советь двухмесячныя и годичныя ведомости о поведении воспитанницъ.

(Уст. Еп. Уч. § 37).

47. Съ въдома начальницы опредъляется и увольняется вся прислуга училища, которая и состоить въ ея распоряжения.

(Уст. Епарх. ж. уч. § 38).

- 48. Начальница чрезъ эконома или другое какое либо лицо слёдить за тёмъ, чтобы горничныя и сторожа имёли законный видъна жительство, не допускали между собою ссоръ, дракъ, пьянства, развратной жизни и вёжливо обходились какъ съ должностными лицами, такъ и съ воспитанницами.
- 49. Начальница наблюдаеть, чтобы безь надлежащаго разрёшенія въ зданіяхь училища не проживали никакія постороннія лица, въ томъ числё в родственники и знакомые какъ должностныхълиць, такъ и прислуги.
- 50. Объ ассигновкахъ на нужды училища начальница входить въ Советь особыми представлениями; въ непредвиденныхъ же и неотложныхъ нуждахъ ей предоставляется право делать расходы по училищу на сумму не свыше 50 рублей, съ темъ, чтобы о та-

ковыхъ расходахъ ею было заявлено въ ближайшемъ засъданів Совъта.

(Опред. Св. Синода 28 іюля—11 августа 1882 г. № 1493).

## Епархіальныя извъщенія.

#### ВАКАНТНЫЯ М БСТА

#### Священническія:

Арх.-Михаиловская церковь сл. Колядовки, Старобъльскаго увзди.

#### Діаконскія:

Николаевская церковь с. Непокрытаго, Харьковскаго уйзда. Георгієвская церковь сл. Поповки, Изюмскаго уйзда. Николаевская ц. сл. Котовой, Волчанскаго уйзда. Соборно-Успенская церковь города Лебедина. Успенская церковь сл. Стрильцовки, Старобильскаго уйзда. Всихсвятская церковь с. Вировъ, Сумскаго уйзда.

#### Псаломицицкія:

Сомествієвская церковь с. Хатняго, Волчанскаго увзда.

Арх.-Мяхайловская церковь с. Колупаевни, Харьковскаго увзда.

Тронцкая церковь сл. Васильевки, Лебединскаго увзда.

Няколаевская церковь с. Груни, Лебединскаго увзда.

Няколаевская церковь хут. Крысвна-Яра, Богодуховскаго увзда.

Няколаевская церковь с. Синолицевки, Харьковскаго увзда.

Р.-Богородичная церковь с. Пушкарнаго, Ахтырскаго увзда.

Феодоро-Стратилатовская церковь с. Тучнаго, Лебединскаго увзда.

Георгієвская церковь с. Ольховатки, Волчанскаго увзда.

Амвросієвская церковь Харьковскаго Кпархіальнаго Спрот. Прікота.

Рождество-Богородичная церковь с. Мартовой, Волчанскаго увзда.

Кнюмаевская церковь с. Замостья, Змієвскаго увзда.

Скорбященская церковь сл. Павловки, Богодуховскаго увзда.

Тронцкая церковь сл. Біловодска, Старобільскаго увзда.

Александро-Невсная церковь города Харькова. Рождество-Богородичная церковь с. Будылки, Лебединскаго убзда. Крестовоздвиженская церковь с. Гончаровки, Купянскаго убзда.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Седерманіе. Адресь Духовенства г. Харькова Високопреосвященнійшему Іустину, Архіепископу Херсовскому и Одесскому, въ день его натидесятильтнаго побилея. —Архіерейскія служенія в религіозно-правственняя зтелія 12 октября. —Торжественняя служенія 17 октября. —Заупокойная литургія въ годовщину смерти Государя Императора Александра III. —Отврытіе Серафиловскаго Общества трезвоств и религіозно-правственняя чтенія 19 октября. —Торжественняя Архіерейскія служенія 21, 22 (въ гимназін г-жя Драшковской) и 24 октября. —Присоединеніе къ православной вірів штундиста. —Изъ пастырской практика. —Прични, по которымь богослуженіе располагаеть насъ къ сердечной момитять. —Можно-ли заочно совершать чинь погребенія. —Нужно-ли новому духовнику испоръщихся гріжки, открытиме преженому отку. —Руководственняя указавія готогащихся къ посвященію во діаконовь в священниковь. —Добрий пастырь. —Смерть.

Адресъ Духовенства г. Харькова Высокопреосвященнѣйшему Іустину, Архіепископу Херсонскому и Одесскому, въ день его интидесятилѣтняго юбилея.

Ваше Высокопреосвященство,

Высовопреосващеннъйшій Владыко,

Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ!

Въ настоящій многознаменательный въ жизни Вашего Высовопреосващенства день и мы, бывшія Ваши духовныя діти и сопастыри, пребывающіе въ г. Харькові, священнымъ долгомъ поставляемъ присоединиться къ сонму многочисленныхъ почитателей Вашихъ, чтобы принести поздравленіе съ совершившимся пятидесятилістемъ Вашего славнаго служенія на пользу святой Православной Церкви и нашего дорогого Отечества.

Городъ Харьковъ это—Вашъ первенецъ по самостоятельному Архипастырскому управленію Св. Церковію. Ему раньше другихъ дано было видъть, какого достойнаго святителя воздвигъ Господъ для украшенія и славы Россійской Іерархіи. Съ свъжими и кръпкими силами духа и тъла, съ чистыми, святыми и благородиъйшими стремленіями, съ сердцемъ, чуждымъ

всакаго лицепріатія и своекористія, съ радкою преданностію правдё в съ безпредъльною любовію къ каждому, пумідавнісмуся въ Вашей любен, Вы вступили на Харьковскую Архипастырскую канедру. Уже о первых днях Вашего Святительскаго служенія Хараковской церная можно было снавать только словани Еванічнія: "Вишель свять свия свое" (Лук. 8, 5). И мы радовались тому, что это свые было чистее, доброе, святое-писница безъ всякиль илевель. Настало время оживленной и благотворной деятельности. Своимъ примеромъ и своими мудрыми Архипастырскими распораженими Вы усильям пропов'яническую д'автельность во всей спархін. Ви возбудили заботу о благолении Богослужения, Ви направили внергію подчиненнаго Вамъ духовенства на дело религіозно-правственнаго воспитанія народа. Мы удивлялись Вашей искренности, простоть и общедоступности, Вашему всегда справедивому и въ то же время доброжелательному отноmeriko къ подчиненнымъ, въ которыхъ Вы никогда не забывали пенить личность человека. Мы радовались Вашимъ не-**УСЫПНЫМЪ И ИСТИВНО ОТЕЧЕСКИМЪ ЗАООТАМЪ О НАШИХЪ ДУХОВНО**учебных заведеніях в общеспархівльных вуждах. Въ Харьковскомъ Духовномъ Училище своими трудями и непосредственнымь личнымь участісмь Вы устроили прекрасный новай корпусъ, а зданія старыя преобразовали въ украшенія города. Воспитанники нашей Духовной Семинаріи, отправляемые въ Духовныя Авадевіи, непрестанно благодарять Вась, увеличивая свои скудимя денежныя средства процентами отъ оставленнаго Вами капитала. Въ Епархіальномъ Училите своими заботами и щедрыми денежными помертвованізми Вы устронии обтирное зданіе больници; а на проценты отъ оставленнаго Вами капитала облегчаются нужды учащихся. Въ Купянскъ Вами было положено твердое начало для устроенія общежитія при тамошнемъ духовномъ училищъ. Вы жертвовали щедрыя лепты на нужды Ахтырскаго Духовнаго Училища. Вами основанный и лично Вами освященный Епархіальный Свічной Заводъ нынъ даетъ епархіи ежегодно до 85000 рублей и покрываетъ значительную часть расходовъ по содержанію нашихъ духовно-учебныхъ заведеній. Съ живымъ сочувствіемъ Вы отнеслись нъ идев епархіальной эмеритуры, а для скорвйнаго осуществленія ванесли въ нее 300 руб. Вы всегда сердечно заботились о бёдныхъ г. Харькова, и, разставаясь съ паствою, пожертвовали бёднымъ 500 рублей.

Господь не судиль Вамъ долго святительствовать въ Харьковской епарків, но память о себъ оставням невзгладимую. Много перемънъ произошло въ г. Харьковъ со времени Вашего отбытія, глубоко опечалевшаго въ то время всехъ Вашихъ духовныхъ чадъ, Васъ искренно любившихъ. Во многомъ Харьковъ измёвнися до неувнаваемости. Одно только осталось у харьковцевъ невзивнимъ в непоколебимымъ: это чувство любви, сыновней преданности и глубоко искренней благодарности къ Особъ Вашего Высокопреосвященства, то чувство, которое заставляеть насъ всегда вспоменать о Васъ, славномъ Святителъ въ сонмъ великихъ Ісрарховъ нашей Церкви, то чувство, которое побуждаеть насъ радоваться за тв епархів, которыя были преемственно вручаемы Вашему мудрому Архипастырскому управлению, то чувство, которое не только въ настоящій благословенный день, но всегда заставдяеть насъ возносить сердечную молитву Великому Архіерею Пастыреначальнику Христу: да хранить Онъ Васъ въ добромъ здравів и кріпких силахь для пользы Своей Святой Церкви еще на многія и многія жата.

Вашего Высокопреосвященства Милостивъйшаго Архипастыря и Отца нижайшие послушники (следують подписи духовенства г. Харькова).

Архіврейскія служенія. Въ носкресенье, 12-го октября, Высокопреосващенный Арсеній, Архівнискиъ Харьковскій в Ахтырскій, совершить Вожественную литургію въ харьковскомъ Покровскомъ монастырѣ, а Преосвищенный Стефанъ, епископъ Сумскій, — въ канедральномъ Успенскомъ соборѣ.

Въ этотъ же день вечеромъ въ 4 часа по-полудни, въ Пантелеймоновской церкви, что на Пескахъ, состоилось духовно-правственное чтеніе. Любителей духовно-правственныхъ чтеній собралось до 700 человъкъ. Передъ началомъ чтенія преосващенный Стефанъ совершиль вечерню, на которой піль містный хоръ півчахъ.

По окончаній служний Владыка произнесъ поученіе народу на слова 4-й запов'яди "Помни день субботный, его-же святити его" и развиль всю важность этой запов'яди для каждаго христіанина. Закончиль владыка свою річь призываніемь собравшихся отнестись со внаманіемь въ предстоящему чтенію священника о. Василія Ветухова.

Передъ началомъ чтенія пропіта была молитва "Царю небесный" послів которой о. Василій Ветуховъ приступиль въ чтенію, въ которомъ указаль, что требуется для того, чтобы отправиться въ Іерусалимъ, въ святыя міста, гдів родился, жиль, поучаль, умеръ и вознесся на небо Господь нашъ Інсусъ Христосъ и что можеть облегчить этотъ путь. Направляя путешественниковъ черезъ Одессу, о. Василій отмітиль особыя услуги на этомъ путв авонскикъ монаховъ, которые съ искренно-братской любовію встрічають паломниковъ на вокзалів и устранвають ихъ въ своихъ подворьяхъ, имівющихся въ г. Одессів: Пантелеймоновскомъ, Андреевскомъ и Ильинскомъ. Здісь поломники получають пріють и питу, а главное все необходимое для дальнійшаго путешествія—морского плаванія. Изъ подворья монахи сами устранвають паломниковъ на пароходы по Черному морю.

Въ Константинопол'в паломниковъ также встръчаютъ представвтели Асонскихъ монастырей и устраиваютъ ихъ въ им'вющихся здъсь подворьяхъ на берегу Босфора.

Здёсь же паломинкамъ монахи предлагають свои услуги по осмотру достопримёчательностей Константинополя, служа во всемъ безкорыстно и съ полной братской любовію. Собесёдникъ рельефно очертилъ величіе древнёйшаго храма Софіи, обращеннаго нынё въ турецкую мечеть, и бёгло очертилъ красоты Босфора, а затёмъ подёлился впечатлёніями дальнёйшаго плаванія отъ Константинополя къ Аеону. Этимъ собесёдникъ закончилъ описаніе своей поёздки въ Герусалимъ и предложилъ послушать чтеніе о земной жизни преподобнаго Серафима, Саровского чудотворца. По окомчаніи этого чтенія собесёдованіе было закончено пёніемъ "Достойно есть", послё чего владыка благословилъ народъ въ 7 час, вечера покинуль храмъ.

Описанное чтеніе, собравшее до 700 человівть народа, ясно уканваеть на ту пользу, которую могуть принести подобныя чте-

им, отвлекая народъ въ свободное отъ запятій время отъ разгула и пьянства, давая возможность провести это время разумно и съ большой польжой.

Реминоэно-правотвенныя чтемія въ воспресеніе, 12 октября, были предложены еще въ след. пуниталь: 1) въ Иокровскомъ монастырв с. И. Вишнивовынь о вара въ Вога в житіє воспреснаго святого; 2) въ Казедральновъ себоре по смерти телесной и дуковной и о 7-мъ вселен. соборъ; 3) на паровозострент. заводъ, на Петви, ул., прот. И. Тамофесвымъ объяснение воскреснаго Евангалія (Аук. 7, 11—16) и благовіствическая діятельность діакона Филинов в ан Павла; 4) въ вагонныхъ мастерскихъ харьков, вокзала (въ 4 ч, веч.) о. І. Филевский о путих въ жизни во Христъ"; 5) въ Михайловской перкви о. Г. Введенскимъ изъясненія восересняго Евангелія (Лув. 7, 11—16); 6) на Холодной горь, въ мъщанской богадълень, о. Н. Жебиневымъ побъда христіанства надъ язычествомъ при императоръ Константинъ В. в житіе св. мучениковъ Тараха, Прова и Андроника (прочелъ семиваристь 6 кл. Г. [Григорьевь); 7) въ Николаевской-чтеніе ваъ проповеди митрополита Платова ва 20 неделю и жите вророка Івремін; 8) Мироносицкой-объясненіе воскреси. Евангелія съ чтеніемъ вав проновіди Димитрія, архіен. Херсонскаго "о преждевременной смерти и исторін 7 всел. собори 9) Вознесенскойврот, Г. Чеботаревынъ объяснения воспреснаго Апостола и Евангелів в о. Д. Поповымъ воголкованіе "Мольтвы Св. Духу"; 10) на Журавлевив, въ Петропавловской церкви, о. І. Котовыть изъяснеміе воскреснаго Евангелія; 11) на Занковив въ Александро-Невокой церкви, о. В. Шаповаловнив-первое чудо Івсуса. Хрвста на браве въ Кане Галелейской и діанономъ І. Ильенымъ житіе диевныхъ святыхъ. Всв эти чтенія велись после вечерни. которая начинается въ 5 ч. пополудин.

— Тороксетовенное Болослужение и церковный парада 17-го октября. 17-го октября, въ пятналнатую годовшину чудеснаго взбавления отъ угрожавшей опасности при крушении царскаго по-вада Государя Императора и Августвишей Семьи, въ Харьковскомъ Каседральномъ Соборъ Архіенископомъ Карьковскимъ и Ахтирскимъ Высокопреоскащеннымъ Арсеніемъ была совершена Вожественная литургія, а затымъ, соборне съ городскимъ духовенствомъ, отолужено благодарственное Госкоду Богу молебствіе. На богослужения въ соборъ присутативналь генералитеть и масса мо-

лящихся. По окончанів Богослуженія на соборной площади состоялся церковный парадь. Въ конців его генераль Случевскій провозгласиль "ура" за драгоцівное здоровье Государя Императора в Августійшей Семьи. Войска в народь огласили площадь долго не умолкавшими вликами "ура", а оркестръ Пензенскаго полка всполниль народный гимнь "Боже Царя храни"!

Въ Спасовомъ Скиту, на мъстъ врушенія царсваго повада, близь станців "Борки", 17 овтября литургію совершалъ Преосвященный Стефанъ. Въ храмъ находился чудотворный образъ Озерянской Божіей Матери. На богослуженіи присутствовали: п. д. начальника губерніи, г. завъдующій ж.-д. внвалидными домами, купеческій староста и представители городского управленія. Храмъ былъ переполненъ молящимися. На литургіи Преосвященный Стефанъ произнесъ назидательное слово, помъщенное въ настоящей книжкъ.

— Заупокойная литургія въ годовщину смерти Государя Императора Александра III. 20-го овтибря, въ Успенскомъ Каведральномъ Соборѣ Преосвященнымъ Стефаномъ, епископомъ Сумскимъ, совершена была заупокойная литургія, а послѣ нея Высокопреосвященнымъ Арсеніемъ, Архіепискомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, въ сослуженіи Преосвященнаго Стефана и городского духовенства, была отслужена панихида по въ Бозѣ почивающемъ Императорѣ Александрѣ IП. На богослуженіи присутствовали: командиръ 10-го армейскаго корпуса, управляющій губерніей, городской голова, генералитетъ, представители правительственныхъ в общественныхъ учрежденій и много молящихся.

Въ этотъ же день были отслужены панихиды по усопшемъ государв во всёхъ церквахъ духовно-учебныхъ заведеній г. Харькова.

— Открытие Серафимовского Общества трезвости. 19 овтября состоялось глубово отрадное событие при Каплуновской церкви. Въ этотъ день, послъ совершения Божественной литургия, молебномъ преп. Серафиму Саровскому, который служилъ Преосвященный Стефанъ, при названной церкви открыто Общество трезвости во имя преподобнаго Серафима Саровскаго. Священнять о. Добровольский сказалъ слово о значения трезвости и о губительности пыянства. Слово это им помъщаемъ вслъдъ за этимъ

Новостерывшееся Общество ставеть своемь членамъ святыя задачи. Оно стремется воплотеть въ жизне трезвость, какъ такуюхрастіанскую добродітель, которая состоить въ исповіданія трезвихь, здравыхъ и чистыхъ религіозныхъ убіжденій, въ соблюденій цізломудренныхъ и богобоязненныхъ правиль жизни и въ удаленіи отъ всего непристойнаго, разлагающаго добрые христіанскіе нравы.

Общество съ такими задачами является свётлымъ явленіемъ въ нашей жизни. Среди насъ много и христіанъ, —людей слабыхъ, подверженныхъ пьянству, сквернословію и буйству въ жизни. Такимъ людямъ Свято-Серафимовское Общество трезвости и можеть оказать поддержку, руководство и утёшеніе.

Эта поддержва будеть проникнута религіозно-благотворительнымъ характеромъ. Трезвенникамъ при Каплуновской церкви, въ опредёленные дни, будуть преподаваться соотвётствующія назиданія; трезвенники сами будуть принимать участіе въ богослуженів своимъ всенароднымъ пёніемъ; трезвенники будуть оберегать одинъ другого въ жизни отъ всего загрязняющаго ихъ. Въ этомъ смыслё для людей, сильныхъ духомъ, Свято-Серафимовское Общество трезвости послужить средоточнымъ центромъ примёненія ихъ добрыхъ настроеній; для людей же немощныхъ оно будеть лечебницей,—мёстомъ поддержки и духовнаго укрёпленія.

На основанів сказаннаго, отъ души пожелаемъ вновь зародившемуся Обществу пріобрѣсти себѣ прочныя общественныя свыпатів и стать своего рода разсадникомъ добрыхъ правовъ въ нашемъ шумномъ городѣ.

Слово въ день открытія Свято-Серафимскаго Общества трезвости при Рождество-Богородичной церкви города Харькова, 19 октября 1903 года.

"Не упивайтеся виномо". (Ефес. V. 18).

Одинъ изъ важнъйшихъ недуговъ современнаго общества есть злоупотребление спиртными напитками, нетрезвая жизнь. Этотъ недугъ по пренмуществу распространенъ въ простомъ рабочемъ классъ. Какъ, напр., проводять эти люди воскресные дни, которые должны быть посвящаемы на служение Богу? Самая большая часть рабочихъ въ эти святые дни преда-

ются пьянству со встми связанными съ нимъ беззаконіями, о которыхъ стыдно и говорить. А великіе христівнскіе праздники, которые должны служить временемъ особеннаго духовнаго торжества и молитвы, являются у насъ обыкновенно временемъ самаго нескромнаго разгула и пьянства, губящихъ человъка, - губящихъ, не только духовную, но и телесную его жизнь. Дни рожденія, разныя семейныя торжества, погребенія и поминовенія умершихъ и проч.-все это служитъ у насъ поводомъ къ неумъренному употребленію спиртныхъ напитковъ, все сопровождается порокомъ пьянства. А сколько такихъ несчастныхъ людей, которые имъють бользиенное пристрастіе къ спиртнымь напиткамъ. Таковые предаются этому гнусному пороку неръдко до совершенной потери человъческаго достоинства; иные изъ нихъ и одного дня не въ состояніи провести въ трезвенномъ состояніи. Поистинъ пьявство есть самый распространенный порокъ въ нашемъ народъ.

Между тъмъ, какъ сильно гръщать предъ Богомъ люди, преданные этому пороку!

Важнъйшее значение въ жизни и поведении человъка имъютъ сердечныя чувства и расположения; мы всегда стремимся и дълаемъ то, къ чему расположено сердце, въ чемъ оно находитъ удовольствие. Какия же чувства и расположения преобладаютъ въ сердпъ у пьянаго человъка? Одни гръховныя, богопротивныя. У пьяныхъ людей въ сердпъ—то усиливаются наклонности чувственныя, то появляются мысли и желания нецъломудренной жизни, то подымаются враждебныя и здорныя чувства, то возникаютъ прямо преступные замыслы. И вотъ подъ вліяніемъ такихъ гръховныхъ сердечныхъ расположеній пьяный человъкъ говоритъ неподобныя ръчи, совершаетъ отвратительные и безнравственные

поступки, нерѣдко допускаетъ вопіющія беззаконія,—
и все это дѣлаетъ въ такомъ неприличномъ видѣ и
въ такой степени, что послѣ самъ стыдится самого
себя. Вотъ, напр., идетъ толиа пьяныхъ людей: тутъ
слышится то безумный смѣхъ, то самая неприличная
брань, то рѣчи самыя безсвязныя, то пѣсни самыя
безнравственныя; тутъ бываютъ всевозможныя обиды,
ругательства, ссоры, драки. Какихъ слезъ достойны
эти несчастные, такъ неблагочино ведущіе себя! Изъ
прекраснаго созданія Божія человѣкъ тогда дѣлается
куже даже неразумнаго животнаго! Больно говорить
объ этомъ съ сего святого мѣста, а между тѣмъ нужно
говорить; ибо все это дѣлается на виду у всѣхъ. къ
стыду христіанскаго міра, къ униженію святой Православной Церкви Христовой.

Являясь въ отношения въ Богу страшнымъ грекомъ, даже источникомъ множества граховъ, пьянство виасть съ тъмъ есть крайне гибельный порокъ въ отношени жизни семейной и общественной. "Человыкь нетрезвый есть язва семейства и общества. Если онъ-сынъ, то много скорбей приносить онъ родителямъ своимъ нетрезвымъ поведеніемъ и соединенными съ нимъ пороками: онъ злословить ихъ, иногда даже подымаетъ руку на своего отца или матерь, преждевременно сводить ихъ въ могилу и послѣ самой кончины молится о нихъ" 1). Если преданный пьянству есть отець семейства, то онъ является въ немъ настоящимъ тираномъ: онъ буянитъ, бьетъ жену, бьетъ детей, безумно тратить свои скудные заработки на удовлетвореніе своей постыдной страсти, а семейство свое оставляеть въ крайней нуждѣ, неръдко безъ насущнаго хлеба. Жена его-ностоянно въ слевахъ и изну-

<sup>1)</sup> Слова Архіеп. Сергія "Беседа о нетрезв." стр. 10.

рительных трудах»: дёти—въ рубищахъ, виёсто добрыхъ наставленій они слышатъ сввернословіе и брань. При всеиъ томъ преданные пьянству отецъ или мать передають эту губительную страсть своему потоиству, дётямъ; они такимъ образомъ производятъ пёлое поколёніе несчастныхъ людей, подверженныхъ ужасному пороку пьянства.

Бл. сл.! При нашей Каплуновской церкви въ настоящій день, съ благословенія нашего Высокопрессвященнъйшаго Архипастыря, открывается общество трезвости. Члены этого общества-трезвенникидаютъ Богу объть не пить водки, оберегать себя отъ неумъреннаго употребленія вина и вести жизнь трезвенную, по началамъ свят. Евангелія. Вступайте, дорогіе христіане, вступайте въ члены этого общества какъ можно въ большемъ количествъ. Становясь трезвенниками, вы вступаете на путь доброй истиннохристіанской жизни. Трезвенная жизнь будеть располагать вась—любить Бога всемь сердцемь и всею душею и любить ближняго, какъ самого себя. Она будеть предохранять вась оть гивва, сквернословія, жестокости и другихъ тяжелыхъ гръховъ. Она будетъ способствовать вашему преуспъянию въ кротости, терпъніи, незлобіи, скромности, цъломудріи и въ другихъ христіанскихъ добродътеляхъ, которыми должны отличаться върующіе во Христа, призванные къ наслвнію въчной жизии.

Присоединяйтесь, дорогіе христіане, къ обществу трезвенниковъ, записывайтесь въ него: черевъ это вы не только сами вступите на путь добра, но и будете подавать добрый примъръ тъпъ жалкимъ и несчастнымъ братіямъ нашимъ, которые имъютъ пристрастіе къ спиртнымъ напиткамъ. Какъ иного ни унижають они своею нетрезвостію человъческое достоинство свое,

какъ глубоко порочны ни являются они по отношенію къ Богу, къ своему семейству и окружающимъ людямъ. но все-же они-братьи намъ во Христв, искупленные Его пречистою Кровію, призванные къ наследію вечной жизни. По любви христіанской нужно позаботиться о нихъ, нужно отклонить ихъ отъ гибельнаго порока и расположить къ трезвенности, къ правдъ и добру. Ставши трезвенниками, вы будете способствовать выполненію этой столь высокой задачи. Примъромъ собственной трезвенной и богоугодной жизни, своимъ добрымъ вліяніемъ, вы будете привлекать общество трезвости и этихъ несчастныхъ братій нашихъ. Этимъ путемъ вы возвратите свътлые дни радости убитой горемъ семьй; дъти вновь получатъ своего дорогого отца, а жена--честнаго, работящаго мужа. Предъ вами—трезвенниками—откроется широ-кое поле разумной, богоугодной, полезной жизни и дъятельности.

Наше общество трезвости избираетъ своимъ небеснымъ покровителемъ новоявленнаго угодника Божія, преподобнаго Серафима Саровскаго. Этотъ въ высшей степени смиренный или, какъ онъ самъ называлъ себя, "убогій Серафимъ" былъ избраннымъ сосудомъ благодати Божіей, былъ великимъ учителемъ воздержанія и молитвы. Путемъ подвиговъ самаго строгаго поста и непрестанной молитвы онъ достигъ высокой степени святости: онъ преисполненъ былъ христіанскою любовію ко всёмъ, служилъ образцомъ милосердія, кротости, незлобія, цъломудрія и другихъ христіанскихъ добродітелей. Намъ недоступны тіз великіе подвиги воздержанія и молитвы, при помощи которыхъ преподобный Серафимъ вошелъ на высоту христіанскихъ добродітелей. Постараемся по крайней мірт подражать ему своимъ воздержаніемъ отъ спиртныхъ

напитковъ, отъ пьянства и соединенныхъ съ нимъ пороковъ-сквернословія. злословія, жестокости, разврата и др. Дадимъ святой обътъ вести жизнь трезвенную и богоугодную. А чтобы намъ тверже стоять въ принятомъ ръшеніи, будемъ чаще призывать на помощь преподобнаго Серафима Саровскаго-нашего заступника и покровителя. Горя любовію къ людямъ, онъ не задолго до своей смерти говорилъ имъ: "Когда меня не станетъ, вы ко мнъ на гробикъ ходите! Какъ вамъ время, вы и идите, чёмъ чаще, тёмъ и лучше. Все, что есть у васъ на душѣ, что бы ни случилось съ вами, о чемъ-бы ни скорбъли, приходите ко мнъ, да все свое горе съ собой и принесите на мой гробикъ! Припавъ къ землъ, какъ живому все и разскажите: и услышу я васъ, вся скорбь ваша отлетитъ и пройдетъ! Какъ вы съ живымъ всегда говорили, такъ и тутъ! Для васъ я живой есть, буду и во въки 1). Будемъ и мы, дорогіе христіане, помнить эти любвеобильныя слова святаго старца Серафима; будемъ чаще и чаще припадать къ нему, предъ его честнымъ образомъ, прося помощи и подкръпленія въ жизни трезвенной и богоугодной. Аминь.

Желающіе вступить въ члены Свято-Серафимскаго Общества трезвости могутъ обратиться съ заявленіемъ своего желанія къ о. Предсъдателю, протоіерею Рождество-Богородичной (Каплуновской) деркви г. Харькова Василію Добровольскому.

— Религозно-правственныя чтенія въ Воскресенье, 19-го октября, были предложены въ следующихъ пунктахъ: 1) въ По-кровскомъ монастыри о. П. Вишняковымъ—о свойствахъ Божійхъ и житіе святого; 2) въ Канедральномъ соборъ—изъясненіе притчи о съятель и семени" и "чудотворной иконь Казанской Божіей Матери (22 окт.); 3) на паровозостроительномъ заводъ, на Пе-

<sup>1)</sup> Жизнеописаніе препод. Серафима. Поселянина стр. 146.

тинской ул., о. Н. Шосте-объеснено воспреснаго Евангелы (Лук. 8, 5-15) и благовъстиме труды апостоловъ Петра, Іакова в Іоанна 4) вз Михайловской церкви о. Г. Введенский -- изъяснение воспреснаго Евангелія на тему: "отъ чего вависить различное принятіе людьми слова Вожія<sup>4</sup>? 5) ез Преображенской, на Москалеско, - о. П. Ооминомъ - объ обязанности Вогонознанія ; 6) ст Петропавловской, на Журавлевии. - о. І. Петровский -- объясненіе притчи Христовой о святель; 7) ст Вознесенской - о. Д. Поповымъ-истолкование молитим Госполией и прот. Г. Чеботаревымъ объяснение воскреснаго апостола и евангелия; 8) ез Мироносичкой - объяснение воскреснаго евангелия съ чтениемъ изъ бесъды архіев. Херсонсваго Димитрія на эту тему в о чудь 17-го овтября: 9) на Основъ, въ Кветкинскомъ домъ, чтеніе в протввосектантевее изъяснение 7-й главы Евангелы отъ Матеел; 10) на Заиковки, въ Александро-Невской перкви, о. В. Шаповаловымъ-, изгнание Христомъ торгующихъ ноъ храма" и діакономъ В. Рудниковскимъ — "о происхождения всенощнаго бавния и понятіе о немъ"; 11 во Вспхъ-Святской церкви-объясненіе "начальныхъ молетвъ" в жите преподобнаго Тоанна Рыльскаго; 12) на Холодной горп, въ ивщинской богадельне, - о св. Васелів Велевонъ и преподоби. Іоанив Рыльскомъ; 13) въ Николаевской,чтеніе наъ твореній св. Тахона Задонскаго на 21 педілю и житіе пророва Илів; 14) во Дмитрієвскомо-вваня молитва угодна Богу"; 15) на Панасовки, въ вагонныхъ мастерскихъ (въ 4 ч. веч.), о. І. Филевскимъ-...о законъ Христовомъ и заповъдихъ Его"; 16) въ Пантелеймоновской церкви, священивъ Василій Ветуховъ продолжелъ собеседование о лечныхъ впечатленияхъ после поевдия его въ Палестину и Асонъ, а свищенинъ Ісаннъ Приходинь прочедь житіе преподобнаго Серафима Саровскаго чудотворца.

Вст эти чтенія велись послів вечерни, которая начинается въ 5 ч. пополудни.

— Богослужение и перковный парада 21 октября. По случаю Высокоторжественнаго дня восшествія на престоль Государа Императора Николая Александровича, въ Успенскомъ Банедральномъ Соборь Архіепископомъ Харьковскимъ в Ахтырскимъ Высокопреосвященнымъ Арсеніемъ, въ сослуженія Преосвященнаго Стефана, епископа Сумскаго, 21 октября, въ 91/2 часовъ утра, была совершена божественная литургія и, по окончанів ея, соборне съ го-

родскимъ духовенствомъ, благодарственное Госполу Богу молебствіе. На богослуженія въ Собор'в присутствовали: начальникъ гливнаго ущравленія почть и телеграфовъ, командиръ 10 армейскаго корвуса, в. д. губернатора, попечитель учебнаго округа, старшій предстатель судебной палаты, предстатель окружнаго суда, ректоръ уживерситета, вище-губернаторъ, городской голова, генералитетъ; храмъ былъ нереполненъ молящимися.

По окончанія богослуженія на Соборной площади состоялся обычный церковный парадъ. Когда командиръ корпуса поздравняю войска съ Высокоторжественнымъ днемъ восшествія на престоль Государя Императора и провозгласилъ за здоровье Державнаго Вожди русской армів "ура", войска и присутствовавшая на плонида публика покрыле слова командира корпуса долго не смолкавшимъ "ура", а оркестръ Тамбовскаго полка всполнилъ народный гимиъ "Боже, Цари, храни".

— Акты ва экспекской зимназіи Е. Н. Драшковской. 22-го овтября н. г., въ женской гамназіи Е. Н. Драшковской состоялся годичный актъ. Въ этотъ же день эту частную гимназію благоволяль почтать своямъ присутствіемъ Высокопреосвященный Арсеній, Архіенсковъ Харьковскій и Ахтырскій. Предъ началомъ акта, здісь же, Владыка, при участій духовныхъ ляцъ, отслужня благодарственный Господу Богу молебенъ, по окончанія котораго сказаль назидательное слово, которое номіншено нами въ началі настоящей кнажки нашего журнала.

На молебить и автт присутствовали: начальница института благоредныхъ дъвицъ Е. М. Ершова, командиръ 10-го армейскаго ворпуса К. К. Случевскій, понечитель учебнаго округа М. М. Алекстенко, представтель харьковскаго окружнаго суда В. В. Ненарочвинъ, ректоръ университета Н. О. Куплеваскій, приглашенные гости и родители ученицъ. По отчету за истекцій годъ, прочитанному на актт, гимназія состояла изъ приготовительнаго семи вормальныхъ и VIII дополнительнаго класса. Въ гимназія принимались, по обычаю прежнихъ лътъ, воспитанницъ исключительно христіанскихъ въроисповъданій. Воспитанницъ въ отчетному году состояло 212. Закончился актъ народнымъ гимномъ: «Боже, Царя храни», исполненнымъ хоромъ ученицъ.

— Престольный праздника. Сворбищенская церковь при харьковской м'ящанской богад'яльн'я 24 октября праздновала престольный праздникь, наканун'я котораго, 23 октября, была отслужена въ ней мъстнымъ причтомъ зауповойная дитургія в нанихида объ усопшихъ священнослужителяхъ, создателяхъ и благотворителяхъ храма; въ день же праздника—Божественная дитургія и молебенъ быля отслужены Преосвященнъйшимъ Стефаномъ, Епископомъ Сумскимъ.

— Присоединеніе къ православной Церкви Христовой штундиста. 5-го октября н. г. въ Успенской перкви села Малыжино. Вогодуховскаго ужада, происходило торжество присоединения православной цервви Христовой штундиста Ал. Лазурка. Предъ началомъ Божественной литургін, въ присутствін всёхъ собравшихся на молитву въ храмъ Вожій, совершенъ быль "Чинъ вако прівмати приходищемъ ко православній церкви оть штундезма<sup>2</sup>. Всвиъ молившимся въ храмв пришлось видеть и слышать совершеніе сего "Чина" первый разь въ жизни, а посему и впечатленіе для православных чадъ церкви получилось глубокое, назиданіе высокопоучительное... При совершеніи чинопрієма надъ возжелавшимъ войти вновь въ лоно православной церкви Христовой, всё бывшіе въ храм'в православные во-очію уб'яцились, своль великое и душепатубное ало штунда и какъ надо ея оберегаться; всё они почувствовали, сколь веливій и тяжкій грёхъ предъ Господомъ Вогомъ в Св. Церковію ділаєть тоть, вто оставляеть воспитавшую его съ младенчества Св. матерь церковь, презираеть са богомудрыя руководства и наставленія, "яже къ животу и благочестію"; изміняеть православной вірів и переходить въ штунду, общество людей, превращающихъ благовъствованіе Христово и забывшихъ слова апостола. Если бы даже мы, или Ангель ст неба сталь благовиствовать вамь не то, что мы благовъствовали вамь, да будеть анавема. (Галат. 1, 6-8). Если кто церкви не послушаеть, тоть да будеть какь язычникт и мытарь. (Ме. 18,-17). Посему то въ виду тажести гръха, состоящаго въ взичнъ ученію Христову в существуеть для вающихся въ своихъ заблужденіяхъ штундистовь особый чинъ принятія ихъ въ св. православную церковь.

Воть присоединяемый на вопросы пастыря церви, въ слухъ всёхъ, произносить въ отвётахъ отреченія отъ своихъ еретическихъ заблужденій; воть онъ исповёдуеть предъ всёми и вёру свою въ тё истины православной вёры христіанской, которыя въ еретичестве дерзалъ отридать. При торжественномъ пёніи псалиа: "Воже, ущедри ны и благослови ны, просвёти лице твое на ны

и помилуйны"..., нрисоединяемый вводится во св. храмъ, приходить предъ св. алтарь и преклоняеть кольни свои и главу... Ивніе псалма оканчевается... При глубокомъ внеманів и благогов'яйной настроенности молящихся во всему совершающемуся, въ храмъ водворнется тенівна... Настаеть дивная, торжественная минута... "Спаси раба твоего, Боже мой, уповающаго на тя"--- молятся священникъ. "Буди ему, Господи, столпъ кръпости отъ лица вражія... Сопричти его избранному твоему стаду: сотвори его сосудъ честенъ и жилище Святаго Твоего Духа"... Свое отречение отъ ереси и свое объщание хранить "цълу и ненарушвиу" въру православную в соблюдать "даже до конечнаго издыханія" всё заповёди ся присоединиемый утверждаеть лобываніемь Св. Евангелія и Креста Господня, здёсь же лежащих на уготованномъ столе. Тогла только надъ колвнопреклоненнымъ присоединяемымъ священникъ произносить разрёшительную молитву и свидётельствуеть о его присоединенів въ православной церкви Христовой:..., "И азъ данною мив (отъ Господа) властію, присоединяю та во православивя цервви и привожду ко общению Божественных тайнствъ церковныхъ, и благословляю тя именемъ Отца и Сына и Святаго Духа. Аминь ... За Вожественной литургіей новоприсоединенный отъ штундивма во православной церкви крестьянинъ Лазурко сподобылся принять Св. Тайны Христовы во оставление грёховъ своихъ в въ жезнь вранаю...

Съ чувствомъ душевной радости отмъчаемъ сіе событіе, ибо и у Ангеловъ Вожінкъ на небесакъ бываетъ радость объ одномъ гръшникъ вающемся. (Лк. 15,—10).

Священникъ Ник. Загоровскій.

— Причины, почему церковное Богослужение не только не располагаеть нась иногда къ сердечной молитво предь Богомь, не приносить намы благодатнаго утьшения и умиления, но нерыдко вносить вы наше сердце какое-то равнодушие, холодность, скуку, а для тыла сопровождается сонливостью, безпокойствомы, усталостью и даже изнурениемь.

Тавія причины бывають двухъ родовъ: 1) въ насъ самихъ н 2) въ порядкъ совершенія Богослуженія и часто въ характеръчтенія и пънія и возгласовъ за Богослуженіемъ.

І. Причины, заключающіяся въ насъ самихъ следующія:

Первая и главная—неподготовленность къ Вогослужению: а) чрезъневоспитание въ себъ чувства благоговъния къ Богу и всему Вожественному, б) чрезъ отсутствіє сосредогоченности мыслей, чувствь и вниманія.

За чась до начала Богослуженія положно уединаться въ веллів, сосредоточивать свои мысли, чувства и визманіе на значенів и великой важности предстоящаго Вогослуженія и, ничёмь не развлеваясь по дорогё, иття из Богослуженію.

Вторая причина—предночтение устной, вижнией молитвы съ врестнымъ знамениемъ и поклонами—молитвъ сердечной, внутренней, а главное—простому, безыскусственному, неухищренному со-крушению о свеихъ гръхахъ, возгръванию въ себъ—помажнисто чувства предъ Богомъ,—сердца сокрушения и смирения.

Третъя причина—легкомысленная разсвянность въ темъ, что не относится къ содержанію совершаемаго Богослуженія, осматриваніе ствит крама, молящихся, входящихъ в выходящихъ, слушаніе случайныхъ разговоровъ в прислушиваніе ко всявому шуму въ цервви.

Четоертая причина-осужнение овященнослужителей, чтецовъ в пънцовъ, стремление подмъчать у некъ произки и процуски.

Пятая причима—увлечение врасотами церковнаго враснорачія въ молитнословіять, красотами церковнаго панія и голосами чтещовъ в павщовъ съ оставленіемъ молитненнаго настроенія.

*Шестая причина*—лешеніе себя должнаго отдыха предъ Богослуженіемъ в вслёдствіе того чувство усталости, взнуренія, сонливости, свуки, нетерпёнія, малодушія.

Седьмая причина—вялость въ молетве и непринуждение себя тъ молетве духомъ бодрымъ, мужественнымъ съ воодушевлениемъ, съ верою и надеждою получеть просемое.

Осьмая причина—неваботливость о должной стопени нонвывнія всего за Богослуженіємъ не только въ самоє время совершенія Вогослуженія, но и въ прочее время.

Десятоя причина—удовлетворенность твих участіємь въ Богослуженін, какое считаются обывновенным у мірянь, в ненсканіе оть Бога благодатной силы, воторая заключаются въ молитвословіяхъ за богослуженіемъ.

Десятая причина—забывчивость о Богоолуженія всяор'я посл'я совершенія онаго и незаботлявость о поддержанів въ себ'я молютвеннаго настроенія посл'я выхода язъ крама.

Причины, заключающіяся въ порядкѣ совершенія Богослуженія и часто въ характерѣ чтенія и нѣнія и возгласовъ за Богослуженіемъ.

Перевя и масная—пропуска противъ церковнаго устава, нашринъръ а) въ насизнакъ на вечериъ, полунощиниъ угрени; б) библейскитъ пъсенъ при кановатъ угрени; в) въ полученейнитъ исалмакъ; г) въ ивин 1, 2 и 8-го ясалма на угрени и 103 исалма на «вечериъ; д) въ стикатъ псаломенитъ на "Господи возванъ"; е) въ и рмосакъ и тропарякъ наноновъ на угрени и повечерия; ж) тротарикъ и стихиракъ на "блажени" и алинуариевъ; в) Вогородичнаго канона за повечериемъ и особенио и) положениятъ но Типивону назидательныхъ чтений.

Вторая причина—возгласы, чтеніе в півніе неблагоговійные шли неправильные, не въ тонъ, не по гласу или, торопливые, невнатные, невыразвтельные, или слишвомъ громніе или слишкомътихіе или съ "игрой голоса" безъ нужды.

Третья причина—незаботивость самых священнослужителей, чтецовь и причина—незаботивость самых священнослужителей, чтецовь и провы въ должной степени уразумыть все за Богослужениемъ и проникнувшись этимъ, произносить и ийть съ теплымъ сердечнымъ молитвеннымъ чувствомъ, съ сокрушениемъ о грахахъ, съ воззваниемъ въ Богу "отъ всея души и всего помышления", съ благодарной любовью въ Вогу за Его неизреченное милосердие въ намъ грашнымъ.

Четвертая причина—удовлетворенность священнослужетелей, чтецовъ и пъвцовъ тъмъ совершениемъ богослужения, вакое считается обыкновеннымъ у мірянъ, в невсканіе отъ Вога благодатной свящ, которая заключается въ возгласахъ, молетвословіяхъ в священныхъ дъйствіяхъ за богослуженіемъ.

Пятая причина—внёшнее отношеніе въ совершенію Богослуженія, какъ-бы тольно наблюденіе за однинь порядкома Богослуженія.

Пестая причина—незаботявность о томъ, чтобы за всявиъ Богослуженіемъ употребить всв возможные способы въ постепенному образованію внутренней духовной связи между священнослужителями, чтецами и півщами съ одной стороны и между богомольцами—съ другой, тавъ чтобы расположить воодушевить ободрить, утвышить, укръпить, сосредоточить вниманіе молящихся самымъ совершеніемъ богослуженія; для достеженія этого особенно необходима проповідь и, если возможно, безъ записи вя, жавою річью.

Седьмая причина—недостаточная или даже малая подготовленчесть въ совершению Вогослужения вавъ самивъ священнослужителей, согласно всёмъ указаніямъ для сего даннымъ въ "Учетельномъ Известін" при Служебнике, такъ и чтецовъ и певцовъ —вследствіе непросмотра предварительно до Богослуженія не только порядка совершенія онаго по богослужебнымъ внягамъ, нов содержанія читаемаго и поемаго и вследствіе отсутствія или недостаточности предварительныхъ спевокъ.

Осьмая причина—непоняманіе того, что важны—не громогласіе, не сочность, красота и игра голоса, а вірный тонь, отчетывость, выразительность и скромность въ возгласахъ, чтеніяхъ и пісношініяхъ.

Священника вли архіерей, кака пастыра своего стада, провзносить возгласы и молитвословія нёжныма, кроткима и ласковымаголосома, подобно паступісской свирізли.

Діавонъ или протодіавонъ звучнимъ и сильнимъ голосомъ произносить прошенія и модитнословія подобно трубів.

Чтецы в пѣвцы—умилительными, вротавми в *плавными* голосами совершають чтеніе и пѣніе, уподобляясь настроеннымъ въминорые аккорды нѣжнымъ струннымъ инструментамъ.

Девятая причина—увлеченіе священнослужителей, чтецовъ н пѣвцовъ красотами церковнаго краснорѣчія въ молитвословіяхъ, красотами церковнаго пѣнія и голосами съ оставленіемъ молитвеннаго настроенія.

Десятая причина—непониманіе того, что вать провзношеніе возгласовь, такъ и чтеніе в пѣніе за Богослуженіемь должны быть въ строгомъ соотвѣтствін древнить лучшимъ для сего образцамъ (нѣкоторые взъ этихъ образцовъ помѣщены въ книжкать "Пособіе къ церковному чтенію, положенное для вразумительности чтенія на ноты" псаломщикомъ Евенміемъ Богдановымъ, и "Методъ богослужебныхъ возгласовъ, положенныхъ на ноты" іеромонахомъ Геронтіемъ Бургановскимъ).

Для гласоваго пёнія лучшіе древніе образцы находится въ нотпыхъ книгахъ Синодальнаго изданія ("Обиході" полномъ, сокращенномъ, учебномъ, въ "Октовхі", въ "Ирмологін", въ "Тріоди постной и цвётной" в въ "Праздникахъ", а особенно въ изданіи общества любителей древцей письменности "Кругъ церковнаго древняго знаменнаго пёнія" въ шести частяхъ).

Какъ чтеніе, такъ и пѣніе церковное должны быть умилительны в, слѣдовательно, должны возбуждать чувства по превмуществу: тихой грусти и сокрушенія о грѣхахъ, серьезнаго душевнаго на-строенія, отрезвляющаго насъ, в ниэть всегда молнтвенный характеръ.

"Читая въ церкви, помни всегда, что твоими устами произносится и возносится къ Престолу Вожію молитва всёхъ предстоящихъ и что каждое произносимое тобою слово должне проникать въ слухъ и душу каждаго молящагося въ храмъ". Это прекрасный совёть одного опытнаго архипастыря священникамъ, діаконамъ и чтецамъ.

Кавъ одно изъ лучивкъ средствъ въ уразумвнію смысла молитвословій за Богослуженіемъ признается чтеніе Священнаго Писанія, твореній святыхъ отцевъ, четій-миней и самыхъ Богослужебныхъ внигъ.

Кром'в всего вышензложеннаго должно всегда намятовать, что соотв'ятственно содержанію наших молитвъ долженъ слагаться весь строй нашей жизни до самыхъ посл'яднихъ мелочей; если-же мы не заботимся о такомъ именно устроеніи нашей жизни, то никакое Богослуженіе не принесеть намъ никакой пользы для нашего душевнаго спасенія. Епископъ Антоній. «Тоб. Еп. Въд.».

Нужно-ли новому духовнику исповыдывать грыхи, открытые прежнему духовному отиу, име разрышенные? Означенный вопрось нерыдво предлагають приходящее кы псповыдываться вытых грыхахь, которые и раньше исповыдывалы прежнему своему о. духовному». Этоты вопросы ставиты многихы о.о. духовниковы вы затруднение: не приняты на исповыды эти грыхн—не удовлетворить, значить, совысти кающагося, а принять на исповыдь, значить, считать прежнею исповыдь и прежнее разрышение неполными и несильными.

Съ этимъ вопросомъ обращались за разъясненіемъ въ повойному о. архимандриту Павлу Прусскому и одному лицу онъ далъ довольно подробное и интересное суждение но этому весьма важному вопросу.

«Вы—писалъ онъ, — спрашиваете меня: есля у вего умреть отецъ духовный, или по другому вакому необходимому случаю пойдетъ кто къ другому отцу духовному, то нужно-ли неотивино ему снова всъ гръзе свои сказывать новому духовнику, или нътъ?

Въ правилахъ св. отецъ о томъ, чтобы вторично для разрѣщенія всѣ грѣхи сказывать новому духовнику, того не обрѣтается, а во св. Евангелів о семъ нисано сице: Господь нашъ Інсусъ Хри-

стосъ, дунува на св. Свовкъ ученвковъ в впостоловъ по воскресенін, сказаль: «Пріимите Духь Свять. Имже отпустите грахи, отпустится имь, и имже держите держатся (Гове, зач. 65) в пякв: еже аще разрашите на земли, будеть разрашено на небесь (Мато., зач. 67).

Изъ сихъ словъ Снасителя явствение докавивается, что гради въ танистве исповеди норученими отв Христа лицами—отпускаются отъ Христа Духомъ Святымъ.

«Прінимите Дукт Свять»... прівняте навсегда, а не на время только живни священняка, которому нающійся исповідуєтся: священнякь умреть, а отпущеніе гріховь, вих сділанное, уже совержилось на небеси, в гріхи на разрішеннаго жани не возвращаются. Если же гріхи се смертію духовника на каявинагося выняхь не возвращаются, то для чего же можеть явиться нужда отъ новаго отца духовнаго испращивать вторичное разрішеніе вогріхахь, уже разрішенныхь? Не будеть не это невіріємь разрішенію перваго духовника?

И если ему не нужно вторичное разрѣшеніе, то в нѣтъ необходимости новому духовнику всё грѣх», исповѣданные порвему духовнику, вторично исповѣдывать.

Можеть случеться влявиемуся идти въ третьему, или четвертому и т. д. отпу духовному, и если онъ въ этимъ духовниванъ понесеть прежде исповъданные гръхи, то значить, онъ будеть респространять сеое нестрие въ свлу разръшевія и на второго и на третьяго и т. д. духовниковъ, а такое невъріе будеть вопреки слову Божію семсе разримите на земли, будеть разришено на небесю. И такъ, мы, основивансь на словахъ св. Евангелія, должны вийть твердую въру въ таинство поканнія: что разрішеніе отъ отцовъ духовныхъ, прівмивхъ чрезъ апостоловъ отъ Христа власть, разрішенныя ими наше согращенія полагать разрішенными и на небеси—не упраздняется не смертію духовникь, не прекращается и перехоломъ въ другому духовнику.

Но тв грахи, въ которыхъ влющійся не получиль отъ перваго отца своего духовнаго ресращения, неотивнию новому духовнаку неповедать. И если волучиль разрёшеніе, но не чистосердечно-исповедался, т. е. не ноложиль твердаго намёренія отъ грёховъ отступить, но при врух остался и тако Св. Таких причащался, таковому надо и положить твердое намёреніе воредь грёха таковоме дёлать, и вному духовному отцу о томъ исповедивать: что-

онъ раскаявался не чистосердечно, силы воля вля твердаго намёренія не вийль въ исправленію, вбо истичное покаявіе то и есть, еже им'йти нам'йреніе со всею силою воли впредь сохранитися отъ грійла.

Если новый отепъ духовный искусенъ въ разсужденів, то не худо ему сказать первые гріхи, но токио для совъта и настав-ленія, какъ оть нихъ лучие поберечься, чтобы въ оные гріхи наки не внасть, но не для разръмменія. И это не обязательно, в только для пользы и совіта.

Итакъ, возлюбленнъйшій, что я могь, то тебъ нанисалъ, а если въ чемъ тебя Богь вразумилъ согласнъе со св. Евангеліемъ, тому и я послъдовать согласенъ, да будеть паче всего Вожіе, а не наше разсужденіе». Свящ. В. О—005.

— Можно ли заочно совершать чинг погребенія по усопиемь, погребенном без священнического отпъванія. Въ отвіть на этоть вопросъ приводимъ здёсь слёдующую справку. По поводу погребевія въ Донской епархів одной женщивы безъ священно-церковно-служителей, последовало (5 авг. 1862 г.) Высочайшее повеленіе, чтобы погребеніе умершихь безь отпівванія не было допускаемо (ук. Св. Симода на имя донск. преосвящ отъ 28 авг. 1862 г.). А какъ поступать въ техъ случаяхъ, когда прекожане сама, по уважительнымъ причивамъ, погребають покойниковъ на приходскомъ кладбище или въ другихъ местахъ в потомъ обращаются къ священия съ просьбою заочно отить такихъ нокойниковъ. -- руководствомъ на этотъ разъ можетъ служить распоряжение самарской духовной консисторів (последовавшее въ 1878 г.), въ силу котораго заочное погребение можеть быть допущено тольке въ крайнихъ случаяхъ, когда, напр., кто-лебо изъ православныхъ христіанъ умреть вдали отъ перкви и будеть похоронень, за невміненість священника, безь христіанскаго погребенія самими родственнивами умершаго в другими лицами. Въ семъ случав священнять можеть вноследствін заочно совершать чень ногребенія по умершемъ и записать его въ метрическія книги; но то и другое можеть быть домущено только тогда, когда родственники или другія лица предъявить священняку удостовівреніе оть сельскаго или полицейскаго старосты, или отъ хуторскаго полицейскаго сотника, вле оть другить какихь-дибо лиць волостимкъ и сельскихъ властей о див и причина смерти и преданія умершаго земля. Подобное распоряжение сдълано донскимъ приказомъ общественнаго призрінія относительно подкидышей: "Если по кажимъ-либо причинамъ, напр. по разлитию ръкъ, распутицъ и т. п., невозможно доставить умершаго ребенка въ приходскую церковь для совершенія погребальнаго обряда, то воспитатели и кормилицы, доведя до свъдънія сельскаго начальства, погребають его установленнымъ порядкомъ на кладбищъ и, взявъ отъ сельскихъ властей записку о днъ смерти и погребенія дитати, представляють оную въ удобное время пряходскому священияку, который, отслуживъ погребеніе по умершемъ ребенкъ, выдаеть метрическую выписку о смерти его" (см. "Права и обязанности пресвитеровъ" П. Забълина. Кіевъ 1899 г., стр. 304—305).

- Руководственныя указанія готовящимся къ посвященію во діаконово и священниково. Ставленники во діаконовъ и священниковъ по незнанію техъ действій, которыя они должны пройти при посвящении ихъ, приходять въ крайнее замениательство, путаются в нередео действують не впопадь в не такъ, какъ имъ нужно действовавать. Не имея возможности, при такихъ условіяхъ, сохранять благоговійное настроеніе духа, особенно необходимое имъ въ эти святыя для нихъ минуты, когла полается ниъ Божественная благодать священства, они въ то же время разсвивають это чувство у другихь, чвиъ вызывають справедливое на себя недовольство в нарекенія. Во избіжаніе этого рекомендуется ставленникамъ: 1) твердо запомвить чинъ рукоположенія до самыхъ мельчайшихъ его подробностей, 2) выучивъ чинъ, непремвню посмотреть примвнение его на деле при посвищени пругого лица и 3) направтиковать себя въ исполнени его дома. въ какомъ нибудь уединенномъ мъстъ. Для сего предлагается подробное изложение чина: а) при рукоположения во діакона и б) при рукоположения во священника. Независимо же отъ сего, и главнымъ образомъ, нельзя не порекомендовать каждому готовящемуся въ рукоположению во діакона или во свищенника обязательно предварательно познакомиться хорошо съ с*лужебникома*, а пъкоторыя мъста изъ него, какъ напр., входныя молитвы, модетвы при облачении, эктевии (діаковъ) и возгласы (священникъ), слова предъ принятіемъ Св. Тела и питіемъ Св. Чаши, должно заччить наизусть до рукоположенія въ тоть или другой священный санъ.

Рукоположеніе во діакона бываеть на литургів послів освященія Св. Даровь, именно, послів произнесенія аркіереемъ словь: "И да будуть милости Великаго Бога и Спаса нашего Івсуса Христа со всёми вами". Рукополагаемый послів этихъ словь ведется вподіавонами отъ средины церкви (солеи) къ царскимъ вратамъ. Когда

дівжонь возглашаєть "повели", рукополагаемый ділаєть поясной повловъ; при возглашения другимъ діавономъ "повельте" онъ повторяеть поясной поклонь; а при возглашение протодіакономъ .,повели. Преосвященнъшій Владыко", онъ дълаеть земной поклонъ архіерею, сидящему на каседрв у лввой стороны св. престола. Затемъ рукополагаемый обходить за протодіакономъ св. престоль тражды, при чемь при каждомъ обхождения причеть указываемыя протодіакономъ св. міста престола (врай престола). говоря: "Святый Боже, Святый Крипкій, Святый Безсмертный, помелуй насъ". Послъ перваго обхожденія онъ кланяется архіерею въ землю, встаетъ, престится и целуетъ конецъ омофора, а потомъ руку архіерея, в опять кляняется архіерею въ землю. Посл'я второго обхождения кланяется архіерею также въ землю, встаеть, крестится и целуеть палицу и руку архіерея, и опять делаеть земной поклонъ архіерею. Посл'й третьяго обхожденія становится съ протодіявономъ предъ св. престоломъ, дёлаетъ два повлона въ поясь и третій въ вемлю, и потомъ вланяется въ вемлю архіерею и отходеть на правую сторону престола; здёсь онъ становится на правое вольно, полагаеть на престоль руки ладонями внизь кре-СТОВИДНО-правую на јавую и прилагаеть свою голову между рукъ въ св. престолу. По прочтенів архіереемъ молитвы "Вожественная благодать" руконолагаемый встаеть, и, по разрёшения у него препоясанія, крестится и цёлуеть сначала подносимые ему протодіавономъ для цівлованія орарь в поручи, а потомъ руку архісрея; по возложенія на него ораря и поручей, онъ крестится, цвлуеть священное взображение въ вругв рипиды, принимаеть рипиду въ свои руки, при чемъ целуеть руку и плечо архіерея и отходить за протодіавономъ на лівную сторону св. престола, гдів візеть крестообразно рипидою надъ Св. Дарами, держа верхній конець рипиды правою рукою, а нижній лівою. Во время эктеніи, предл "Отче нашъ", рукополагаемый отнимаеть риниду отъ Св. Даровъ, крестится, целуеть на ней святое взображение, отдаеть ее діакову, крестится, цълуетъ престолъ, кланяется архіерею и отходить на лъвую сторону алтаря. Предъ пріобщеніемъ Св. Таннъ рукополагаемый становится съ протодіакономъ в діаконами за престоломъ, лицемъ къ престолу, дълаеть вивств съ ними молитвенное поклоненіе въ св. престолу и повлоны всёмъ предстоящимъ и цізлуеть правое плечо у протодіавона в діавоновъ, говоря: "Христосъ посредв насъ". Пройди за протодіявономъ въ престолу съ лввой стороны для принятія отъ архіерея Св. Тала Христова, онъ крестится, вланяется въ землю, целуеть, поднявшись, край св. престола съ

произношениеть словь "Се прихожду въ Везсмертному Цари". складываеть руки врестообразно-правую на лёвую в говорать: "Преподаждь мив. Преосвященивёшій Владыво, діакону (выя рекъ) честное и святое Тело Госпола и Вога и Спаса нашего Інсуса Христа". Принявъ Дары оть архіерея, целуеть правую руку и авное плечо у него в отвъчесть на слова архіерея "Христось посредв насъв словани "и есть и будеть", а затвиъ отходить того же левою стороною, становится у престола рядомъ съ протодіавономъ и, положивъ руки на св. престолъ и наклонивъ голову. читаеть тайно предпричастныя молитвы: "Вірую, Господи, и исповидую", а по прочтени пріобщается Св. Тила Христова. Подходи съ правой стороны престола за протодіакономъ къ принятію животворящей Крови Христовой, говорить: "се прихожду"... и "преподаждь мев, Владыко, діакону (вмя рекъ) честную и святую Кровь Господа и Вога в Спаса нашего Інсуса Христа"—и пріобщается изъ чаши отъ перваго јерея животворящей Крови, придерживая правою рукою съ платомъ нижній край потира, а лівою рукою держа другой конець плата около усть. По причащение отвраеть платомъ свои уста, край потвра, къ которому прикасался устами, целуеть потирь и отхолить въ жертвеннику для унотребленія антидора и теплоти, а потомъ умываеть водою уста и рукв. Во время пънія да исполнятся уста рукополагаемый вмюсть протодіавономъ дізаетъ повлонъ въ горнему місту, вланяется архієрею, выходить северною дверью взъ алтаря, становится предъ царскими вратами и провзносить эктенію "прости прівмите", по окончанів которой выходить сфверною дверью въ алтарь, проходить за престоль, творить молитвенное поклонение въ горнему м'ьсту, кланяется архіерею и отходить на лівую сторону алтаря. По овончанін литургін, когда архіерей облачится въ мантію, руковоложенный подкодить съ правой стороны престола въ архіерею. вланяется ему въ поясъ, првивмаеть отъ него благословеніе на HOMOBIC DACH, BUCAVILLERSOTE OFO CRATETOALCROS HECTARICHIC II ORATE кланяется ему въ поясъ.

Рукоположеніз во священника совершается послё неренесенія честных Даровъ съ жертвенника на престолъ, но "еже исполнитися терувниской пъсни",—для того, чтобы и рукоположенний могъ участвовать въ освященія св. Даровъ. Во время херувниской пъсни, когда архіерей подойдеть къ жертвеннику, приближается къ нему и рукополагаемий, навлоняетъ свою голову предъ архіереемъ для возложенія на нее воедуха, которий онъ придерживаеть на головъ за передніе конци двумя руками, и мивя въ то же вреия въ правой рукв по чину діаконскому конець ораря. Въ великомъ выходе онъ идетъ после всехъ, сходить съ солен и становится сзади священниковъ. По окончание обычнаго поминовения, когда всё священники войдуть въ влтарь, а діаконъ снимаєть съ головы его воздухь, онъ делаеть два поклона поясныхъ и третій въ землю, идеть съ двумя діаконами въ парскимъ вратамъ и при возглашения "повели, повелите, повели. Преосвящените вы Владынов, входить въ автарь. кланяется въ землю архіерею, сидящему у св. престола, а затвыть обходить за первымъ священникомъ троекратно св. престоль. Во время обхожденій целуеть указываемыя священникомъ мівста престола, при словахъ "Святий Боже, Святий Криній".... а после важдаго обхожненія деласть те же повлоны и пелованія. которые указаны въ чинъ рукоположенія діакона. При преклоненін на правой сторонъ престода кольнь, онь становится не на одно, какъ діаконъ, а на оба колена. По прочтенія молятви "Вожественная благодать", архіерей подаеть руконолагаемому СВЯЩеннческія одежди: эпитрахиль, поясь, фелонь и книгу слуэсебника. Принимая даваемое архіереемъ, онъ цёлуеть то, что получаеть; а затёмъ руку архіерея, послё же всего цёлуеть оба плеча его и руку, затёмъ даетъ братское цёлованіе въ плечо и руку важдому священнослужителю со словами: "Христосъ посредъ насъ" и становится въ рядъ сослужащихъ священниковъ, рядомъ съ первимъ и соблюдаетъ порядовъ служби по чину литургін, положенному для священниковъ. Но преложенін Св. Даровъ, во время пънія "Тебъ поемъ", рукоположенный приближается къ архіерею, выслушиваеть святительское наставленіе "Прівми залогь сей". Пріемлеть дискось съ Св. Агнцемъ объими руками, цёлуеть руку архіерея, отходить къ восточной сторонъ св. престола, становится у его угла, пеставляетъ дискосъ на св. престолъ и, наплонивъ голову къ Св. Агицу, лежащему на дискосъ, и придерживая дискосъ рукуми, пребываетъ въ умной молитвъ, читая 50-й псаломъ. По исполнении молитвы Господней, онъ возвращаеть дискосъ съ Св. Агицемъ архіерею, цвичеть при этомъ принимающую дискосъ руку архіерея и становится на прежнее мёсто. Пріобщается рукоположенный вследъ за архимандритами и протојерении первымъ священникомъ и по тому же чину, который изложень при пріобщеній діаконовъ, а именно: подходя съ левой сторони престола въ архіерею для принятія Тъла Христова, говорить "Се прихожду", творить поклонъ до земли, приложившись къ престолу, произносить "Пре-

подаждь мив. Преосвященивний Вдадиков... прісмясть Тело Госнодне, целуетъ правую руку архіерся и левое плечо, ответствуя на слова его "Христосъ посреде насъ" словами "и есть и будеть". Подходя въ чашт съ правой стороны престола, творитъ врестное знаменіе, говоря "Се прихожду... "Преподаждь мит, Преосвящениваший Владыко", пріобщается, держа одинь конець плата левой рукой около усть, а въ правой руке имея другой коненъ плата и придерживая только нижнюю часть чаши. По пріобщенін отходить въ жертвеннику и умывальницв. При возглашения архіореемъ "Съ миромъ измяемъ", рукоположенный крестится, цёлуетъ св. престоль, кланяется архіерею, виходить царскими вратами за солею и читаетъ по служебнику заамвонную молитву: "Благословаяяй благословящія Тя, Господи", по прочтенін которой ндеть на явную сторону престола, палуеть св. престоль, кланяется архіерею и становится последнимь въ порядкъ сдужащихъ священниковъ.

Когда архіорой снявъ съ себя одежды, облачится въ мантію, рукоположенный подходить къ Владыкъ съ правой стороны св. престола, дълаеть ему поясной поклонъ, архіорой возлагаеть на него крестъ, и онъ принимаетъ благословеніе, выслушиваетъ архипастырское наставленіе и еще кланяется ему въ поясъ.

«X. B. E. B»

- Добрый пастырь. Добрые и самоотверженные настыри не перевелись еще на Руси. Въ тиши совершають они великое дъло служенія Богу и дюдямъ. Порой ихъ пёда, впрочемъ, дёлаются извёстными, возбуждая къ нимъ чувство глубоваго сочувствія... Воть одинъ изъ такихъ добрихъ настырей протојерей — Александръ Ивановичъ Бунинъ. "Надъ городомъ разразился ливень съ бурею. Стало темно-коть глазъ выколи. Застигнутый въ полъ горожанинъ по гразной и скольской дороге спешиль домой. Путаясь и скользя въ темнотъ и грязи, среди шума бурно падающаго дождя, я, разсказываетъ этотъ горожанинъ, вдругъ столкнулся съ какимъ-то человъкомъ, шеншимъ мив на встръчу, и енва не свалилъ его съ ногъ. «Стой-кто идетъ?» - почти разомъ вскрикнули мы. Но еще не успъль шедшій на встрічу мив что-либо отвътить, какъ я по голосу тотъ-часъ узналъ его. "Это Вы, батюшка, о. протојерей! - съ удивленјемъ воскликнулъ я. Куда это Васъ Богъ несетъ ночью въ такую погоду и пвикомъ?"-спросиль и. -- «Нужно, нужно, брать. Тамъ женщина бъдная умираетъ, --- нужно спршить къ ней. Богь врдеть, застану ли я ее живую. -уже на ходу проговориль о. протојерей, и скорими шагами

посившиль впередь (на хуторъ-въ 5 верстахъ отъ города). Почти передъ самимъ городомъ я услишалъ впереди себя мелкую рысь б'вгущей лошади, запряженной въ какей-то экинажъ и громкіе крики: "Батюшка, батюшка да підожды рады Бога. Хіба-жъ можно такъ робіть добрымъ людямъ, якъ ты оце робішь"? Это ъхаль старивъ-кучеръ о. протојерея... Оказивается, что поздно возвратившійся съ требы протоіерей, узнавъ о тяжкой болёзни хуторской старушки и ея желаніи причаститься Св. Таннъ и не дожидаясь, пока запрягуть дошадь, наскоро собрадся и, несмотря на темноту и собиравшійся ливень, поспъшно отправился въ больной. А вотъ другой случай, характеризующій прекрасную личность о. протојерея. Недовольный поведенјемъ своего исаломщика, одинъ священникъ донесъ о немъ о. Александру Бунину (благочинному). Отвъта не послъдовало. Священникъ дононосить во второй и въ третій разъ. И опять ни слова отъ благочиннаго. Священникъ лично является къ о. Амександру и виражетъ претензію на невниманіе въ его донесеніямъ. "А я думаль,-отвъчаль о. Бунинь, что вы человъкь, какъ человъкь, а ви - бумажный человъкъ". "Какъ я бумажный человъкъ"? -- возразиль священникъ. "Очень просто", -- отвъчаетъ протојерей. "Ви любите напрасно и безъ дъла марать бумагу; при первомъ знакомствъ съ Вами, я составилъ о Васъ митніе, какъ о человъкъ добромъ, а оказывается вы не усвоили себъ этого качества; добрый человъть всегда ищеть въ другомъ хорошее, доброе; дурное же качество не замъчаетъ или не обращетъ вниманія; если и заметить непорядки въ причте, а также въ приходе, добрый священнивъ старается устранить безъ гитва и рвенія, однимъ духомъ кротости; священникъ долженъ быть идеаломъ мира н этотъ миръ долженъ поддерживать въ народъ, а вы вздумали обижаться. Прошу тебя: оставь бумагомараніе и поучись жить въ миръ, правдъ и добръ; поставь себя такъ, чтобы и причтъ и приходъ нолюбили тебя, уважали и почитали; повёрь мив, что если ты усвоищь себъ это правило истины и олицетворищь еговъ своихъ дъйствіяхъ, то причть и приходъ не только будутъслушаться тебя, но и предупреждать твои желанія".

"Новгород. Еп. Въд.".

— Въ бумагахъ, оставшихся послѣ покойнаго преподавателя Харьковской Семинаріи, К. Н. Сильченкова, найдено неоконченное размышленіе его о смерти. Размышленіе это, отличающееся оригинальностію и проникновенностію мысли, было написано покойнымъ, въроятно, когда онъ ясно сознавалъ близость и неизбъжность своей смерти и готовь быль встрётить ее съ твердою вёрою и живымъ упованіемъ христіанина. Надёясь, что всё знавшіе К. Н—ча съ интересомъ прочитають его предсмертныя строки. помёщаемъ ихъ здёсь.

#### CMEPTL.

Умерый соободися от грпка. (Рим. VI, 7). Преврасна ты, ужасная вонтельница жизни. Еъ тебъ стремятся мисли мон,—чую въяніе твое, близокъ твой прихокъ ко мит.

Въ тебѣ чарующая, но роковая, опасная прелесть. Не для легкомысленныхъ, счастливыхъ участниковъ живненнаго пиршества понятна и 'доступна она: она открывается умамъ, уже искушеннымъ горькимъ опытомъ жизни, и сердцамъ, въ любви своей познавшимъ глубокую скорбь всего сущаго. Но кому открыта она, тъ безвозвратно захвачены ею.

То дёло великой благости Зиждителя жизни, что ты окружена ужаснымъ образомъ безобразнаго тлёнія: все устремилось бы къ тебѣ, постепенно познавая скорбь бытія. Умереть... это такъ красиво, поэтично,—если бы не гробъ, не зловоніе разложенія, не искаженный образъ красоты человѣческой...

Такъ, прямая противоположность жизни, ты прекрасную сущность скрываень подъ мрачнымъ, отвратительнымъ образомъ. Какъ часто наша жизнь подъ прекрасной вижиностью тактъ отвратительное содержаніе.

Такъ въ жизни смерть и разложение, а въ смерти жизиъ и красота.

Но этой жизни и этой нетлённой, изъ тлёнія прозябающей красоты воспрещено человёку достигать самовольно, ибо это великая награда борющимся, страдающимъ, труждающимся и обремененнымъ. А награда не восхищается самовольно. И для устрашенія дерэновенныхъ, какъ херувимъ съ огненнымъ мечемъ на дверяхъ утраченнаго прародительскаго Эдема, стоитъ на стражъ вёчной жизни призракъ смерти, на стражъ безсмертной красоты. образъ тлёнія, ужасъ искажающаго разложенія...

Въ № 19 мъ Церв. отдѣла за настоящій годъ, на 388 стр., 23 отрок. сверху, напечат.: отпускался; слѣд. читать опускался; на 894 стр., 17 строк. сверху, напечат.: опи... окопаны; слѣд. читать опо... окопано; на 399 стр., 14 строк. снизу, напечат.: Оилареть и Исидоръ, Иннокентій митрополить С.-Петербургскій: слѣд. читать Оилареть и Исидоръ, тоже митрополить С.-Петербургскій; на 416 стр., 1 строк. сверху, напечат.: г. Наблюдать; слѣд. читать г. Наблюдать; слѣд. читать г. Наблюдать; слѣд. читать г. Наблюдать; слѣд. читать г. Наблюдать; ва 420 стр., 4 строк. сверху, напечат.: Осиастамеленное; слѣд. читать Осиастамеленное; слѣд. читать Осиастамеленное.

# Причтъ и церновный староста Ольшанской Покровской цернви

слободи Одышаной, **Харьковскаго увада**, объявляють, что къ означенной церкви нуженъ учитель-регентъ на жадованье отъ 300 руб. въ годъ.

## Отъ Харьновскаго Епархіальнаго Нижнаго Комитета

объявляется, что епархіальная внижная лавка, при Харьковскомъ Соборѣ, снабжена духовно-проповѣдническою литературой, богослужебными книгами и учебниками для церковно-приходскихъ школъ. При оптовой продажѣ учебниковъ и Сунодальныхъ изданій для школъ и церквей дѣлается уступка 10°/о.

У протоберея Іоанна Лукича Чыссеснаго (Харьегов, Контороная ул., д. № 64) можно получать его изданія: 1) Церковное 
козяйство, выи правна в постановненія касательно благоустройства приходовь, 
крамовь в благоченія вь оныхь, веденіе церковнаго хозяйства и ностройки церквей и молитвенныхь комовь 4 взд. Харьвозь 1901 г. стр. XV--426. Цівна звз. 
сть перес. 2 р., до 10 вкз. 2) Церковное письноводство, собраніе правиль, пестановленій и формь вь правильному веденію онаго 4 взд. 1898 г. Харькозь 
стр. ІХ—283. Цівна экз. 1 р. 50 в. съ перес. Винисывающіе отъ 10 и болів 
вяземи. полькуются уступкой 20с/о. Это изданіе уже вязістно большиству дуковенства. Въ этой книгі и формы благочиннеческихь и настоятельскихь годовихь 
отчетовь. З) Устройство Православной Россійской Церки, ел учрежденія и дійствующія укаконенія, по ел управленію 1898 г. стр. XVII—442. Ц. съ перес. 1 р. 
О книгі втой курналь "Миссіонерское Обезрініе" отозвамся такт: "предлагаемая 
читателямь нашимь книга протоїсрея Чимевскиго, какъ заключающая въ себі боліве 
ими менію подробним сибдінія объ устройстві Православной Россійской Церкин 
узаконеніми ем". Въ журналь "Русскій Паломинка" въ № 45 ва 1092 г. профессоръ С. Петербургской дух. авадемін, докторь богословія А. Бронзовь сказаль: "Почтеннымь авторомь, составнятелемь книга, руководило желанію дать духовенству 
свідівнія, если не с всіхь, то о самонужнійшимь церковно-гражданскихь узакоженіяхь и постановненіяхь Православной Россійской Церки. Ми увірення, что 
настольнихь княгь у представнтелемь княгь, руководило желанію дать духовенству 
свіднія, если не с всіхь, то о самонужнійшимь дерковно-гражданскихь узакоженіяхь и постановненіях Православной Россійской Церкин. Ми увірення, что 
настольнихь княгь у представнтелемь хнягь, перковненьь сражнення, одного на вастольнихь княгь у представнтелей духовенства. 4) Способы призрінія священня 
станоставніх княгь у представненей духовенства. 4) Способы призрінія священня 
станоставнь в постановнення праставні съ 1808 г. Ц. съ перес. 
80 к. 6) Зан

#### ПОДПИСКА

на 1904 г.

на выпостриров. журналъ

### MAJIOTKA

Adpect: MOCKBA.

Ранняя подписка обезпечиваетъ цолучение первыхъ нумеровь безъ задержки.

Журналъ МАЛЮТКА состоитъ изъ

#### 12 книжекъ

#### 12 премій-игрушекъ

Журналъ МАЛЮТКА назначается для дѣтей образован. семействъ 4—8 лѣтъ.

Журналъ МАЛЮТКА по содержанію не подходить для сельскихъ школъ, деревенскихъ библіотекъ, Обществъ Трезвости и т. п.

Журналъ МАЛЮТКА первый въ Россіи журналъ для дётей такого возраста (4—8 л.).

Журналъ МАЛЮТКА издается девятнадцатый голъ

Журналъ МАЛЮТКА самый дешевый дётскій журналъ

Журналъ МАЛЮТКА стоитъ въ годъ безъ доставки въ Москвѣ въ конторѣ Н. Печковской 2 р. Съ пересылкой во всѣ города 2 р. 50 к. Подписка только годовая. Съ наложеннымъ платежомъ не принимается.

# СКАЗКА ПРО ЩЕЛКУНА мышинаго царя

Сочиненіе ГОФМАНА. Переводъ С. В. ФЛЕРОВА. Рисунки (въ краскахъ) Академика В. Е. МАКОВСКАГО. Большой томъ, 18 печатныхъ листовъ, форматомъ мал. in 4°, на слоновой бумагъ, въ оригинальномъ переплетъ.

ИЗДАНІЕ ВТОРОЕ. Цена 2 руб.

#### БЕЗПЛАТНО

Сказку про Щелкуна

И

## Мышинаго Царя,

Сочиненіе ГОФМАНА. Переводъ С. В. ФЛЕРОВА. Рисунки (въ краскахъ) Акъдемика В. Е. МАКОВСКАГО.

Изданіе третье (безъ переплета) получать тѣ, кто подпишется на 1904 г. на журналь

## МАЛЮТКА

Заранње, до 1-го Декабря сего года.

Обращается вниманіе что книга, эта не есть обязательное приложеніе къ журналу, а лишь

подарокъ за раннюю подписку.

Послѣ 1-го Декабря льготъ и отсрочеть не будеть.

При этомъ № прилагается объявленіе отъ Товарищества "ПРОВОДНИКЪ".

## листокъ

ЛЛЫ

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

চি Ноября ৠ ম 21. বি ।903 года.

Содержаніе. Высочайшія награды. — Опредіденія Святійшаго Сивода — О нониманів ст. 20 Положенія о церковных школах». — Объ обращеній Верхо-Харьковскаго Николаєвскаго женскаго монастыря вт первовлассный общежительный монастырь. — Объ увольненій игуменія Верхо-Харьковскаго Николаєвскаго женскаго монастыря. — Выписка изъ журнальнаго постановленія Харьковскаго Епархіальнаго Съйзда о.о. благочиних отъ 7 октября 1908 г. — Уставъ кассы взаимономоще для выдачи единовременных пособій семьямъ умерших священно-церковно-служителей Казанской епархіи. — Инструкція инспектору классовъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища. — Отъ Правленія Харьковской духовной семинаріи. — Вакантныя міста. — Отъ Харьковскаго Епархіальнаго понечительства обіднихъ духовнаго званія. — Отъ Правленія Братства св. великомуч. Варвары.

T.

#### Высочайшія награды.

Государь Императоръ, по всеподданнѣйшему довладу синодальнаго Оберъ Прокурора, согласно опредъленію Святѣйшаго Синода, Всемилостивѣйше соизволилъ, 18-го октября, на сопричисленіе, за 50-лѣтнюю службу, въ ордену св. Анны 3-й степени заштатнаго діавона соборной Успенской церкви, города Лебедина, Василія Өедоровскаго.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу синодальнаго Оберъ Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Синода, Всемилостивъйше сонзволилъ, 18-го текущаго октября, на награжденіе, за 50-льтнюю службу, золотыми медалями, съ надписью за усердіе, для ношенія на шеп на Аннинской ленто, псаломщиковъ церквей: Варваринской, села Высшей Верхосулки, Лебединскаго увада, Владиміра Матепева, Антонів-Оводосієвской, села Купьевахи, Богодуховскаго увада, Павла Капустянскаго, Рождество-Богородичной, въ слободъ Гинеевкъ, Змієвскаго увада, Константина Ковалевскаго.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему довладу синодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Свясда, Всемилостивъй ше соизволилъ, 21 минувщаго октября, на сопричисление, за 50-лътнюю службу, къ ордену св. Владимира 4-й степени: протойерея Диметриевской церкви въ слободъ Булавннови, Старобъльскаго уъзда, Іакова Иванова и священника Богородичной домовой церкви при печенъжскомъ исправительномъ отдъления, Волчанскаго уъзда, Василия Корнильева.

Государь Императоръ, по всеподданнѣйшему довладу Синодальнаго Оберъ Провурора, согласно опредъленію Святѣйшаго Синода, Всемилостивѣйше соизволилъ, 21-го минувшаго октября, на награжденіе, за 50-лѣтнюю службу, золотыми медалями, св надписм за усердіе, для ношенія на шет, на Аннинской лентть, исаломщивовъ церквей: Тровцкой села Одринви, Валковскаго уѣзда, Никанора Литкевича; Варваринской въ слободѣ Варваровкѣ, Болчанскаго уѣзда, Константина Өомина и Архангело-Миханловской ваштатнаго города Бѣлополья, Сумскаго уѣзда, Константина Вербицкаго.

#### Опредъленія Святьйшаго Синода.

О понимание ст. 20 Положенія о церковныхъ школахъ.

Оть 24 сентября — 8 октября 1903 года за № 4552, постановісно: разъяснять епархіальнымъ учелещнымъ советамъ, что требованіе ст. 20 Положенія о церковныхъ школахъ открытія церковно-приходскихъ школъ при церквахъ и монастыряхъ надлежить понимать не въ томъ смыслъ, что школы сін могуть быть устролемы лишь по близости церквей или монастырей, а въ томъ, что таковыя школы должны находиться при сихъ учрежденіяхъ и быть подъ живымъ и постояннымъ ихъ воздействіемъ (см. Введеніе въ программамъ учебныхъ предметовъ для церковно-приходскихъ школь) и что посему, въ твиъ случаянь, когда явится нужда въ открытів церковно-приходской школы вле въ преобразованів въ таковую школы грамоты въ мъстности, отдаленной отъ приходскаго храма, епархіальный училищный совіть, по соображенія со средствами и по выясненіи вопроса о надлежащей постановкі вы школь Закона Божія в другихъ предметовъ обученія, можеть разрешеть открытіе въ означенныхъ пунктахъ церковно-приходскихъ школь или преобразовывать въ сів школы существующія школы грамоты.

# Жъ обращении Верхо-Харьковскаго Николаевскаго женскаго монастыря въ первоклассный общежительный монастырь.

Указомъ Святвйшаго Синода, отъ 23 октября 1903 г. за № 9695, согласно ходатайству Епархіальнаго Начальства. Верхо-Харьковскій Николаевскій штатный второклассный дівичій монастырь, Харьковской епархів, обращень въ первоклассный общежительный монастырь.

# Объ увольнении игумении Верхо-Харьковскаго Николаевскаго женскаго монастыря.

Опредвленіемъ Святвішаго Свнода отъ 15—22 октября 1903 года за № 4950, настоятельница Верхо-Харьковскаго Николаевскаго женскаго монастыря, Харьковской епархів, вгуменія Евфросинія уволена, вслідствіе ея просьбы, по слабости силъ и преклонности літь, отъ занимаемой ею должности.

#### Выписка изъ журнальнаго постановленія

#### Харьковскаго Епархіальнаго Съевда о.о. Влагочинныхъ отъ 7-го октября 1903 года.

жарьковскій Епархіальный Съёздъ о.о. благочиныхъ слушали: "уставъ кассы взаимопомощи для выдачи единовременныхъ пособій семьямъ умершихъ священно-церковно-служителей Казанской епархіи. Находя полезнымъ организовать опредёленное вспомоществованіе семействамъ умирающихъ священно-церковно служителей и въ епархіи Харьковской, Съёздъ постановийъ: Уставъ кассы взаимо-помощи для выдачи единовременныхъ пособій семьямъ умершихъ священно-церковно-служителей Казанской епархіи передать въ редакцію журнала "Въра и Разумъ", къ напечатанію его въ "Листкъ для Харьковской епархіи", чтобы духовенство имъло возможность ознакомиться съ означеннымъ уставомъ и затъмъ выразить свои желанія по сему предмету на будущемъ Епархіальномъ Съёздъ духовенства.

2) Журнальнымъ постановленіемъ того же благочинническаго Съёзда отъ 9 сего октября постановлено: Уполномочить Советъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища съ начала 1904/ь учебнаго года взимать плату за содержавіе воспитанницъ въ слідующемъ размірів: за дочерей священняческихъ по 85 руб, і аконскихъ по 75 руб. в псаломщическихъ по 70 р., съ иносиархіальныхъ духовнаго відомства по 175 р. и съ иносословныхъ во 250 руб. Означенное постановленіе утверждено Его Высокопреосыщенствомъ 9 октября сего 1903 года.

#### УСТАВЪ

кассы вваниопомощи для выдачи единовременных в пособій семьямъ умершихъ священно-церковно-служителей Казанской епархія.

- 1) Касса взаимопомощи священно-церковно-служителей Казанской епархів учреждается при эмеритальной кассів, какть ся отділеніе, и находится подъ покровительствомъ містнаго спархіальнаго Преосвященнаго.
- 2) Она виветь своею цвлію оказывать единовременным пособы семействамь умершихь священно церковно-служителей.
- 3) Членами кассы состоять обязательно всё священно церковнослужители Казанской епархіи, состоящіе на службё.

Примочание Членами вассы, по желанію, могуть быть штатные служащіе въ Духовной Консисторів и преподаватели духовноучебнихъ заведеній епархів на слѣдующихъ условіяхъ: 1) при
своемъ вступленів въ участники вассы они должны заявить о томъ,
къ вакому разряду участниковъ желають принадлежать и соотвътственно этому дѣлать взносы; 2) должны внести за прежніе
годы съ °/о-тами всѣ взносы избраннаго ими разряда со временя
учрежденія кассы, если они поступили ранѣе на службу въ Казанской
епархів, если они поступили на нее послѣ учрежденія кассы; 3)
должны подчиняться всѣмъ правиламъ кассы подъ условіемъ, въ
случаѣ невыполненія вхъ, исключенія, по постановленію Правленія вассы, язъ членовъ безъ возврата внесенныхъ денегь; 4) пря
переходѣ на службу въ другую епархію оставаться членами вассы
не могутъ, при чемъ сдѣланные ими взносы не возвращаются.

4) Средства вассы составляются изъ опредъленныхъ епархівльныхъ съёздомъ обязательныхъ взносовъ важдаго члена, вносымыхъ, въ случав смерти вого либо изъ участнивовъ вассы; взъединовременныхъ взносовъ при вступленіи въ члены вассы въ

двойномъ разміврів обязательнаго взноса; пожертвованій отъ частныхъ лицъ, процентовъ съ капитала кассы и изъ остатковъ отъ выдачи пособій.

- 5) Обязательные взносы идуть на выдачу установленных пособій семействамь умершихь членовь; единовременные взносы и пожертвованія зачисляются въ запасный капиталь, проценты же съ капитала и остатки при выдачь пособій употребляются на раскоды по кассь и на вознагражденіе лиць, завъдующихь кассой, размітрь котораго устанавливается епархіальнымь събздомь. По удовлетвореніи всёхь расходовь остатки оть процентовь и пособій въ конці года должны зачисляться въ запасный капиталь.
- 6) Запасный вапиталь служить фондомь, изъ котораго правленіе запиствуеть для немедленной выдачи предварительныхъ пособій по полученіи изв'ястія о смерти кого либо изъ участниковъ кассы, при чемъ взятыя изъ него суммы пополняются обязательными взносами членовъ. На другія какія либо нужды запасный капиталь можеть быть расходуемъ только по р'єшенію епархіальнаго съёздв.
- 7) Поступающія въ вассу суммы, неподлежащія безьотлагательному расходу, отлаются правленіемъ на храненіе въ Казначейство или Отдівленіе Государственнаго Банка; при чемъ быть могуть обращены въ процентныя, государственныя или гарантированныя Правительствомъ бумаги.
- 8) Участники кассы раздъляются на три разряда: въ 1-му разряду относятся протојерен и священники, которые при смерти протојереевъ и священниковъ взносятъ по 45 коп., при смерти діаконовъ—по 30 коп. и при смерти псаломщиковъ и діаконовъ на псаломщической вакансіи—по 15 коп.; ко 2-му разряду относятся штатные діаконы, которые при смерти протојереевъ, священниковъ и діаконовъ взносятъ по 30 к. и при смерти псаломщиковъ и діаконовъ на псаломщической вакансіи по 15 коп.; къ 3-му разряду относятся псаломщики и діаконы на вакансіи псаломщика, которые при смерти каждаго члена кассы платять по 15 коп.

Примъчание. Діавоны, какъ штатные, такъ и нештатные, а равно и псаломщиви, по желанію, могутъ ділать взносы и по высшимъ разрядамъ съ правомъ изъ семействамъ пользоваться соотвітственно сему и высшими окладами пособій, при чемъ, переходя на высшіе разряды, они должны взнести за прежніе годы съ процентами дополнительные взносы по числу бывшихъ со дня

вкъ вступленія въ кассу смертныхъ случаевъ членовъ кассы платящихъ по высшимъ разрядамъ.

- 9) Вышедшіе за штать по тімь вли другимь причинамть, но бывшіе до сего времени участниками кассы, освобождаются отъ взносовь съ сохраненіемъ права на полученіе ихъ семьями единовременныхъ пособій.
- 10) Но семьи вышедших взъ духовнаго званія и за штать священно-церковно-служителей по ихъ собственному желанію, съ цълью, напр., занятія другихъ должностей и предпріятій, лишаются права получать пособіе изъ кассы.

Примъчаніс. Перешедшіе на службу въ другія спархів священно-первовно-служители не могуть оставаться участнивами кассы и сдёланные ими взносы ни въ какомъ случай имъ не возвращаются.

11) Единовременныя пособія семействамъ умершихъ членовъ кассы составляютъ: для семьи протоіерея и священника 450 руб., для семьи діакона 300 руб. и для семьи псаломщика 200 руб.

Примичаніе. Семейства всёхъ тёхъ діавоновъ и исаломщивовъ, кои изъявятъ желаніе платить взносы по высшимъ разрядамъ, получаютъ соответственные взносамъ высшіе оклады пособій.

12) Обязательные взносы, по полученів взвістів, въ Епархіальных відомостяхь о смерти участнивовь вассы, настоятель церкви нолучаеть съ членовь причта въ томь же місяці при разділі братскихь доходовь и представляеть ихъ о. благочинному по полугодіямь, съ указаніемь въ пользу кого они взносятся; послідній въ свою очередь немедленно представляеть оные въ Правленіе кассы съ приложеніемь відомости, оть кого и въ пользу кого они представляются.

Примъчание. Если ето не внесетъ почему либо своего взноса, мъстный благочинный взыскиваетъ таковой изъ кружечныхъ или другихъ доходовъ его, а при упорномъ нежеланіи платить взносы доноситъ Епархіальному начальству.

- 13) Оо. благочиные своевременно доносять Правленію кассы о смерти съ сообщеніемъ о томъ, осталось ди послѣ умершаго семейство (т. е. жена и дѣти), которому должно быть выдано пособіе изъ кассы, а Правленіе немедленно должно озаботиться извѣщеніемъ о смерти участниковъ кассы причтовъ епархіи пропечатаніемъ въ оффиціальной части Казанскихъ Епархіальныхъ извѣстій.
- 14) Правленіе, по полученін необходимаго взвѣщенія отъ благочиннаго, немедленно высылаеть изъ запаснаго капитала семьѣ умершаго <sup>1</sup>/4 положеннаго пособія, адостальные <sup>3</sup>/4 высылаеть по

полученіп взносовъ отъ о.о. благочинных за этотъ смертный случай, при чемъ расходы на пересылку сихъ денегь, какъ благочинными, такъ и Правленіемъ кассы должны быть за счетъ получателей пособія.

**Примичаніе.** По выдачё денегь о. благочинный представляють въ Правленіе росписки наслёдниковь въ полученіи ими высылаемаго пособія.

- 15) Пособіе выдается семейству участника кассы, т. е. женѣ и дѣтямъ мужского пола несовершеннолѣтнямъ, женскаго пола непристроеннымъ, за неимѣніемъ же таковыхъ, онъ можетъ распорядиться слѣдующимъ на его долю пособіемъ, завѣщавъ таковое, какъ собственность, по своему усмотрѣнію. Если же по смерти участника въ послѣднемъ случаѣ не окажется завѣщанія, то пособіе должно быть выдано тѣмъ изъ его родственняковъ, кои при немъ жили на его содержаніи, но не иначе какъ по удостовѣренію благочинническаго совѣта, что они заслуживаютъ выдачи этого пособія, если же и таковыхъ не окажется, то пособіе зачисляется въ запасный капиталъ кассы.
- 16) При отсутствіи семейных и близких въ умершему лицъ, всё распоряженія объ его похоронахъ принимають на себя мёстный благочинный или священникъ, совершающій погребеніе, которые за тёмъ представляють отчеть Правленію о произведенныхъ ими на похоронахъ расходахъ, но при этомъ расходъ этотъ не долженъ превышать 25.0/о причитающагося пособія.
- 17) Полученію пособія изъ кассы семействамъ умершаго не препятствуєть ни полученіе вми пособія изъ попечительства, ни пенсіи изъ казны, эмеритуры и другихъ учрежденій, ни матеріальная обезпеченность ихъ, ни подсудность умершаго.
  - 18) Дізами кассы завіздуєть Правленіе эмеритальной кассы.
- 19) Правленіе обязано виёть прошнурованныя в сврёпленныя печатью в подписью Епархіальнаго Преосвященнаго вниги для записи поступающихъ денежныхъ взносовъ в выданныхъ пособій.
- 20) На обязанности дълопроизводителя Правленія лежить веденіе именнаго списка членовъ кассы, съ указаніемъ времени вступленія каждаго изъ нихъ и составленіе годового отчета о дъятельности кассы. Казначей завъдуетъ пріемомъ взносовъ и процентовъ на капиталъ кассы, ведетъ приходо-расходныя книги, выдаетъ пособія по постановленію Правленія, а на обязанности предсъдателя лежитъ руководство и наблюденіе за своевременнымъ поступленіемъ взносовъ, за выдачею пособій, за веденіемь приходо-расход-

ныхъ княгъ, своевременнымъ внесеніемъ суммъ въ кредитным учрежденія и вообще заботы о правильномъ дѣйствіи кассы согласно съ настоящимъ уставомъ.

- 21) По встеченів года, Правленіе вассы представляеть отчеть о своихъ дійствіяхъ Епархіальному Преосвященному.
- 22) Ревизія денежных сумить в вообще діятельности Правленія по діламъ взаимопомощи производится тіми же лицами, которым взбираются для ревизіи эмератальной кассы; о результатахъ ревизіи они доносять Епархіальному Преосвященному.
- 23) Какъ о полученнихъ взносахъ, такъ и о выданныхъ пособіяхъ обязательно печатается въ оффиціальной части Епархіальныхъ Извъстій.
- 24) Правленіе вассы для печатанія пакетовъ и скрипленія разныхъ документовъ употребляеть печать эмеритальной вассы.
- 25) Если по какимъ либо обстоятельствамъ признано будетъ необходимымъ приступить къ закрытію кассы, то капиталь ся получаетъ то назначеніе, какое будетъ указано Епархіальнымъ Съвздомъ.
- 26) Всявія нам'яненія на дополненія настоящаго устава дівлаются только епархіальным'я съ'вздом'я духовенства и, послів одобренія со стороны Епархіальнаго Архіерея, представляются на утвержденіе Святійшаго Синода.

# Инструкція инспектору классовъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища.

1. Инспекторъ классовъ избирается училищнымъ Советомъ и утверждается епархіальнымъ Архіереемъ.

(Уст. Епарх. уч. § 47).

- 2. Онъ долженъ вивть степень магистра или кандидата. (Уст. Епарх. уч. § 48).
- 3. Преподавая Законъ Божій, по утвержденной программѣ, онъ, вмѣстѣ съ тѣмъ, завѣдуетъ учебною частію въ училищѣ.

(Уст. Епарх. уч. § 49).

- 4. Онъ обязанъ слѣдить за всёми распоряженіями Св. Синода относительно учебнаго дѣла въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ для того, чтобы своевременно доводить о нихъ до свѣдѣнія училищнаго Совъта.
- 5. Съ разрѣшенія Св. Синода, въ Харьковскомъ Епарх. женск. училищѣ открыта должность помощниковъ законоучителя для младшихъ классовъ. (Ук. Св. Синода 14 мая 1872 г. № 25).

6. Онъ наблюдаетъ за направленіемъ и способомъ преподаванія, а равно и затёмъ, чтобы наставники не отступали отъ утвержденныхъ программъ и своевременно оканчивали по онымъ курсъ преподаванія.

(Уст. Епарх. уч. § 50).

- 7. Инспекторъ классовъ следить за темъ, чтобы все преподаваемое пронявнуто было добрымъ релягіозно-нравственнымъ направленіемъ, чтобы преподаватели отнюдь не допускали въ своихъ урокахъ всего того, что можетъ хоть сколько-нябудь возбудять въ душахъ воспитанницъ сомивніе въ истинахъ религіозныхъ, чтобы они избегали затрогиванія вопросовъ общественно-политическихъ, недоступныхъ пониманію дётей, а потому могущихъ ихъ навести на разныя незрёлыя и ложныя толкованія.
- 8. Онъ следить за темъ, чтобы преподаватели относительно плана, объема и метода преподавания каждаго учебнаго предмета вполнъ сообразовались съ указаніями, заключающимися въ училищномъ уставъ и въ поздитишихъ распоряженияхъ Св. Синода.
- 9. Онъ долженъ следить за темъ, чтобы преподавателе не расширяли своего предмета въ начале учебнаго года в не съужевали, въ ущербъ делу, но чтобы весь учебный матеріалъ распредвлялся равномерно въ теченіе всего учебнаго года и притомътавъ, чтобы въ конце оставалось еще достаточно времени для повторенія если не всего курса, то, по крайней мере, труднейшнять его отделовъ.
- 10. Инспекторъ классовъ обязанъ слъдить за тъмъ, чтобы каждый преподаватель излагалъ свой предметь языкомъ яснымъ и понятнымъ, чтобы всякій разъ, по возможности, послъ объясненія заставлялъ повторять объясненный урокъ воспитанницъ и притомъ, не только лучшихъ, но и менте способныхъ, для того, чтобы убъдиться, что объясненный урокъ понятъ учащимися, какъ въ цъломъ, такъ и въ частностихъ.
- 11. Онъ наблюдаетъ за тъмъ, чтобы преподаватели, какъ можно чаще, спращивали воспитанницъ и для этого, при спращивания урока, не занимались слишкомъ долго съ одною воспитанницею, но старались спращивать каждый урокъ, какъ можно большее число ихъ, заставляя при этомъ всёхъ слёдить внимательно за урокомъ и такимъ образомъ во всёхъ поддерживать постоянную умственную работу.
- 12. Надзоръ за преподаваніемъ в руководствомъ виспекторъ классовъ производить посредствомъ возможно частнаго посъщенія

классовъ во время уроковъ преподавателей. При этомъ онъ всячески долженъ воздерживаться отъ всего того, что могло бы ослабить авторитеть преподавателей въ глазахъ воспитанивцъ, какъ то: отъ всяких замъчаній преподавателю и даже отъ предложенія здъсь воспитанивцамъ вопросовъ, относящихся къ преподанному уроку. Вообще при посъщенія уроковъ онъ долженъ ограничваться однимъ только наблюденіемъ, не вмъщваясь въ занятія преподавателя. Возможность контролированія виспекторомъ классовъ влассныхъ занятій преподавателя обусловливается записываніемъ послъдними какъ балловъ спрошеннымъ ими воспитанинцамъ, такъ и содержанія преподаннаго въ классномъ журналь, который инспекторъ классовъ обязанъ, по возможности, ежедневно просматривать.

- 13. На виспектор'в влассовъ лежить обязанность наблюденія за письменными упражненіями воспитанниць. Число письменныхъ упражненій по важдому предмету въ каждомъ классів, равно вакъ и сроки для подачи вкъ опредвляются училищнымъ Совітомъ. На инспекторів же классовъ должна лежать обязанность: а) сліблить за тімт, чтобы темы для сочиненій соразміврались со степенью развитія, знаніями и временемъ воспитанниць; и б) чтобы при назначеніи темъ соблюдалось основное педагогическое правило—переходъ отъ легкаго къ боліве трудному, кообще же, чтобы въ этомъ случай преподаватели сообразовались съ требованіями журнала Учебнаго Комитета при Св. Синодів 28-го мая 1875 г. Ж 105 и другими Синодальными распоряженіями. Свои наблюденія и соображенія по этому предмету ниспекторъ классовъ обязанъ представлять на разсмотрівніе училищнаго Совіта.
- 14. Инспекторъ влассовъ следить за темъ, чтобы темы для письменныхъ упражненій предварительно разъяснялись преподавателями въ классе, а въ старшихъ влассахъ указывались в те пособія, которыми при писаніи этихъ упражненій воспетанници могуть пользоваться.
- 15. Онъ наблюдаетъ за тъмъ, чтобы письменныя упражненія подавались воспитанницами въ назначенные сроки, равнымъ образомъ, чтобы преподаватели занимались исправленіемъ этихъ упражненій тотчасъ же послѣ ихъ подачи. Для достиженія послѣдней цѣли онъ требуетъ, чтобы эти упражненія отдавались ему преподавателемъ для просмотра прежде раздачи ихъ воспитанницамъ, не позже срока, назначеннаго училищнымъ Совѣтомъ. При пересмотрѣ письменныхъ упражненій воспитанницъ, инспекторъ клас-

совъ следить за темъ, чтобы эти упражнения исправлялись преподавателями надлежащимъ образомъ, т. е., чтобы на нихъ выставлялся баллъ, помечены были и исправлены грамматическия ощибки, указаны и исправлены неточности и шероховатости языка и логическия несообразности въ общемъ илане сочинения и его выполнении въ частностяхъ.

- 16. Инспекторъ классовъ также обязанъ слѣдоть, чтобы письменныя упражненія, по крайней мѣрѣ, выдающіяся изъ няхъ по своимъ достоянствамъ или недостаткамъ подробно разбирались преподавателемъ въ классѣ при участіи воспитанницъ.
- 17. Инспекторъ влассовъ обазанъ просматривать и письменные отвъты воспитанниць по математикъ и физикъ, которые должны служить не только къ основательнъйшему усвоенію этихъ наукъ, но и къ упражненію воспитанниць въ письменномъ изложеніи, а потому и должны быть исправляемы такъ же внимательно, какъ и письменныя упражненія по другимъ предметамъ.
- 18. О заміченных имъ недостатнах въ преподаваніи овъ входить въ объясненія съ преподавателями; а въ случай безуспішности таковых объясненій, представляеть о томъ училищному Совіту.

(Уст. Епарк. уч. § 51).

19. Онъ сообщаетъ Начальница о замъченныхъ имъ недостаткахъ въ надзоръ за воспитанницами въ классахъ, или во время приготовленія уроковъ.

(Уст. Епарх. уч. § 17).

20. Онъ вносить въ Совъть двухивсячныя отмътки преподавателей объ успъхахъ воспитанницъ и годовой отчетъ по учебной части.

(Уст. Епарх. уч. § 53).

21. Следя непосредственно за надлежащею постановкою учеб наго дела въ училище, за правильнымъ целесообразнымъ преподавниемъ в надлежащимъ усвоениемъ преподаннаго, инспекторъ влассовъ заботится и о всемъ томъ, что способствуетъ успехамъ учащихся. Поэтому на немъ лежитъ обязанность следить за темъ, чтобы воспитанницы были снабжены въ достаточномъ количестве учебниками, учебными пособими и другими принадлежностими влассныхъ и внеклассныхъ запатий, какъ-то: чернилами, перьями, карандащами и проч. Предъ началомъ каждаго учебнаго года онъ вноситъ въ училищный Советъ соображения о томъ, въ какомъ количестве учебники и учебныя пособия должны быть приобрете-

- ны вновь, отданы въ переплетъ и какіе, по негодности, исключе ны. Если же въ теченіе учебнаго года или самъ лично замітить въ чемъ-либо изъ вышесказанныхъ вещей недостатокъ, или сообщено будетъ ему о томъ до свідінія кімъ либо изъ преподавателей, то онъ доводить объ этомъ до свідінія училищнаго Совіта.
- 22. Равнымъ образомъ виспекторъ влассовъ обязанъ следить за темъ, чтобы принятые въ учелище учебники и учебныя пособім соответствовали своему назначенію. Если же онъ самъ лично убедится въ противномъ, или будеть извещенъ объ этотъ кемъ либо изъ преподавателей, то делаетъ представленіе училищному Совету, который и заменяеть эти учебники и учебным пособія другими изъ рекомендованныхъ для духовно-учебныхъ заведеній Св. Синодомъ.
- 23. Инспекторъ влассовъ заботвтся о томъ, чтобы преподаватели, по возможности, избъгали разныхъ письменныхъ дополненій въ принятымъ учебникамъ, такъ какъ, по многосложности и разнообразію занятій, у воспитанницъ остается весьма мало свободнаго времени на списываніе этихъ дополненій.
- 24. Инспекторъ влассовъ всячески поощряеть чтевіе воспитанницами полезных бнигь, какъ развивающихъ умственныя ихъ свлы, и главнымъ образомъ онъ руководить этимъ деломъ. Поэтому онъ заботится о томъ, чтобы фундаментальная в ученическая библіотеки были въ достаточномъ воличествів снабжены такими книгаме, а вменно: фундаментальная библіотека-вспомогательными пособіями для преподавателей, а ученическая — избранными кингами для чтенія воспитанниць, превмущественно-таквив, которыя имъють отношение въ учебному курсу. Для этого инспекторь вляссовъ входить въ сужденія съ преподавателями училища на счеть того, какін книги каждый изъ нихъ находить необходимымъ пріобръсть въ дополненіе въ существующемъ для чтенія воспитанницъ, или для пользованія преподавателя. Забранныя отъ всехъ преподавателей свёденія устныя вле письменныя виспевторъ влассовъ представляетъ, вместе съ своеми соображениями, ва обсуждение училищнаго Совъта. Кромъ того, инспекторъ классовъ дълаетъ Совъту представление о тъхъ периодическихъ изданияхъ, которыя считаеть полезнымъ выписать вакъ для пользованія служащихъ въ училищъ лицъ, такъ и для чтенія воспитанницъ (лътскіе журналы).
- 25. Книги изъ библіотеки выдаются воспитанницамъ по рекомендаціи преподавателей. Обязаннность инспектора жлассовъ въ

этомъ случав должна состоять въ наблюденіи за твиъ, чтобы преподаватели не указывали книгъ, не соотвётствующихъ возрасту и развитію воспитанницъ, а потому могущихъ принести, вивсто пользы, вредъ читающимъ.

- 26. Для того, чтобы чтеніе внигь учащимися приносило вмъ возможно большую пользу, инспекторъ классовъ или самъ лично, или чрезъ преподавателей, требуеть оть воспитанниць отчета о прочитанномъ, въ особенности наблюдаеть, чтобы преподаватели дълали это въ отношеніи въ тёмъ внигамъ, которыя ими рекомендуются для лучшаго уясненія извёстныхъ отдёловъ преподаваемой науки. Вмёстё съ тёмъ инспекторъ классовъ располагаеть воспитанниць въ тому, чтобы онё, по возможности, вкратцё излагали для себя содержаніе прочитанныхъ внигъ в вообще письменно давали себё отчеть въ прочитанномъ. На виспекторё классовъ лежить вообще обязанность заботиться о томъ, чтобы библіотека и физическій кабинеть содержались въ надлежащей исправности, чтобы въ той и другомъ имѣлись ваталоги и чтобы выдача книгъ записывалась въ особенной, скрёпленной Совётомъ училища внигъ.
- 27. Инспекторъ классовъ составлнетъ правила о порядкъ храненія и выдачи книгъ и учебныхъ пособій и, по разсмотрѣніи ихъ училищнымъ Совѣтомъ и утвержденіи епархіальнымъ Архіереемъ, слѣдитъ за точнымъ п неуклоннымъ ихъ исполненіемъ.
- 28. Въ началъ учебнаго года виспекторъ влассовъ виъстъ съ начальницею составляетъ росписание уроковъ и занятий воспитанницъ и представляетъ на разсмотръние Совъта.
- 29. Къ началу года въ подлежащее время инспекторомъ классовъ должно быть составлено росписаніе экзаменовъ на основаніи правилъ, вырабатываемыхъ каждый разъ предшествующимъ педагогическимъ собраніемъ и общихъ постановленій объ этомъ Св. Синода.

## Оть Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Согласно § 155 Семинарскаго устава, плата за содержаніе своекоштныхъ воспитанниковъ Семинаріи должна быть вносима по третямъ учебнаго года въ теченіе двухъ неділь послі начала трети. Посему Правленіе Семинаріи покорнійше просить отцовъ таковыхъ воспитанниковъ озаботиться высылкой на ими Правленіи въ теченіе времени съ 15 ноября по 1 е декабря взносовъ за вторую треть сего учебнаго года въ размёрё 40 руб. съ воспитанниковъ духовнаго званія,—не получающихъ пособія, 25 руб.—съ воспитанниковъ, получающихъ пособіе, и 60 руб. съ иносословныхъ воспитанниковъ. Не внесшіе въ указанный срокъ денегъ за свое содержаніе воспитанники, на основаніи того же устава, подлежать удаленію изъ общежитія.

## ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

## Діаконскія:

Николаевская церковь с. Непокрытаго, Харьковскаго уйзда. Покровская церковь сл. Верхней-Покровки, Староб. у. (вновь стирыт.). Успенская церковь сл. Стрильцовки, Старобильскаго уйзда. Всйхсвятская церковь с. Вировъ, Сумскаго уйзда.

### Псаломиникія:

Арх.-Михаиловская церковь с. Ольшаной, Лебединскаго уваде. Николаевская церковь с. Груни, Лебединскаго увзда. Николаевская церковь с. Синолицевии, Харьковскаго увзда. Рождество-Богородичная церковь с. Мартовой, Волчанскаго увада. Николаевская церковь с. Замостья, Зміевскаго ужуда. Всехсвятская церковь с. Стараго Мерчика, Валковскаго увзда. Георгіевская церковь сл. Павловки, Богодуховскаго увзда. Николаевская церковь с. Казачка, Харьковскаго увада. Крестовоздвиженская церковь с. Гончаровии, Купянскаго увада. При цериви с. Польнаго, Волчанскаго увзда. При Харьковской Троицкой церкви. Николаевская церковь с. Ново-Бурлуцка, Волчанскаго ужада. Тронциан церковь с. Стеблянкина, Лебединскаго увада. Николаевская церковь сл. Мурафы, Богодуховскаго ужада. Успенская церковь с. Соколова, Змісвскаго увзда. Успенская церковь с. Сороковки, Змієвскаго увзда. Петро Павловская церковь с Печенъгъ, Волчанскаго ужада. Косьмо-Даміановская церковь с. Терновой, Волчанскаго увзда. Рождество Богородичная церковь сл. Цареборисовой, Изюмскаго увода.

## Оть Харьковскаго Епархіальнаго попечительства о бёдныхъ духовнаго званія.

Согласно § 3 дополнительных правиль о просфорницахь, утвержденных Его Высокопреосвященствомъ, Епархіальное Попечетельство сообщаеть о следующих вакантных мистах просфорница: 1) при Троицкой церкви сл. Беловодска, Старобельскаго уезда, 2) при Іоанно-Богословской церкви сл. Павленкова, Старобельскаго уезда, 3) при Александро-Невской церкви сл. Песчаной, Купинскаго уезда, 4) при Покровской церкви сл. Козфевки, Богодуховскаго уезда.

## Отъ Правленія Братства Св. великомучен. Варвары.

Правленіе Братства св. великомученицы Варвары честь имѣетъ извѣстить членовъ Братства, что Общее Собраніе братчиковъ назначается, на основаніи Устава, на 4 декабря с. г., въ 6 часовъ вечера, въ зданіи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища.

### II.

Содержаніе. О харавтері пастирской діятельности. Іеромомаха Миханма (Боюдамова). Епархіальная хронина.—Архіерейское служеніе въ день храмового праздинва въ Озерянской церкви Покронскаго монастиря.—Архіерейское служеніе и годичний акть въ духонномъ училищі.—Посіщеніе Его Высокопреосвященствомъ,
Архіеннскопомъ Арсеніемъ, Верхо-Харьковскаго Николаевскаго женскаго монастиря.—Служеніе Его Высокопреосвященства въ Михайловской церкви г. Харькова.—Посіщеніе Высокопреосвященства въ Михайловской церкви г. Харькова.—Посіщеніе Высокопреосвященнять Арсеніемъ, Архіенископомъ Харьковскимъ и Ахтирскимъ, Харьковской духовной семинаріи.—Совершеніе Божественной литургів и вечерни Преосвященнять Стефаномъ, Епископомъ Сумскимъ.—
Освященіе церковно-приходской школи въ слоб. Тимоесевкі, Сумскаго уізда.—

ХХ-гітіе священнослуженія проф.—протоісрея Т. И. Вуткевича. Иноспархіяльний
отділь. Воззваніе.—Приготовленія къ празднованію 200-літія со дня кончини
святителя Воронежскаго Митрофана. Размыя мавістія и замітим. О выставкі монастирских работь.—Интересній случай.—Сохраненіе посівнихь сімянъ пшевици.—Таблица билетовь серій 50/0 съ вынгрышами листовь Дворянск. Земельн.

банка, вишедших въ 28 тиражъ погашенія.—Объявленія.

# О карактеръ пастырской дъятельности.

Однажды жители одного самаранскаго селенія не приняли Господа, имъвшаго намъреніе пройти чрезъ Самарію въ Іерусалимъ. Возмущенные такимъ негостепріимствомъ самарянъ, "сыны грома"—Іоаннъ и Іаковъ—сочли этотъ поступокъ ихъ

тяжкимъ оскорбленіемъ Господу, заслуживающимъ строгого наказанія. Ревнуя о славѣ своего Учителя, сыны Заведея просили у Него разрѣшенія наказать негостепріимное селеніе сведеніемъ на него съ неба огня. Іоаннъ и Іаковъ полагали, что только уничтоженіе отвергнувшихъ Інсуса Христа самарянъ будетъ достойнымъ для нихъ наказаніемъ. Въ отвѣтъ на такое предложеніе Своихъ пылкихъ учениковъ Господь изрекъ знаменательныя слова: не знаете, какого вы духа. Ибо Сынъ человъческій пришель не погублять души человъческія, а спасать.

Замічательно ясно этими словами Господь выразиль мысль, что средство для вразумленія заблуждающихся, предложенное Іаковомъ и Іоанномъ, совершенно не согласуется съ духомъ Его ученія и діятельности. Цівль, съ которой Онъ явился на землю состояла не въ томъ, чтобы уничтожать, губить грешныхъ людей, а напротивъ, -- спасать. Этою целію определядась и къ ней направлялась вся земная жизнь и деятельность Господа. А такъ какъ Апостоды были призваны Имъ продолжать после Него Его дело, т. е. совершать спасение дей, то это спасеніе людей должно быть цілію и всей двятельности. Всв свои старанія и усилія они должны направлять единственно только къ этой цели. И не только Апостолы должны были руководствоваться въ своей деятельности указанною цёлію, но и для деятельности всёхъ ихъ преемниковъ, пастырей церкви, какъ продолжателей и совершителей одного и того же дъла, постарляется та же цель. Въ вышеприведенныхъ словахъ Спасителя выражена, такимъ образомъ, не только сущность Его земной даятельности, но опредалень духъ и характерт дъятельности всъхт пастырей церкви. Раскрытіе сущности и свойствъ пастырства, насколько это возможно въ краткомъ очеркъ, мы и намърены предложить въ настоящій разъ.

Господь Іисусъ Христосъ пришелъ на землю для того, чтобы, какъ Онъ Самъ сказалъ, спасти души человъческія. И это дъло Онъ совершилъ, научивъ людей истинной въръ и правиламъ благочестивой жизни, заслуживъ для нихъ Своими страданіями и смертію милость Божію, выразившуюся въ ниспо-

сланіи людямъ благодати Св. Духа, помогающей имъ совертать свое спасеніе. Совместно съ помощію благодати Божіей, для спасенія каждаго человъка необходима и собственная его самодвятельность, потому что спасеніе не есть нічто такое. что можетъ быть дано человъку вившнимъ образомъ. Спасеніе состоитъ въ духовномъ возрождении и обновлении падшаго человъка и, следовательно, должно совершиться въ душт его, въ его совъсти. Царствіе Божіе есть правда, и мирь, и радость о Дусть Свять (Рим. XIV 17), стало быть, внутрь наст есть (Лук. XVII, 21). Какъ внутренній духовный процессъ, спасеніе не можеть совершиться безь добровольнаго согласія на него самого человъка. Располагать людей въ спасенію, руководить ихъ совесть въ этомъ деле, освещать ихъ благодатію Св. Духа, -- вотъ обязанности пастыря, возложенныя на него Саминъ Пастыреначальникомъ: шедше научите вся языки, крестяще их во имя Отца и Сына и Святаго Духа, учаще их блюсти вся, елика заповъдах вам (Мато. XXVIII, 19-20).

Понятіе о пастырств'ь, какъ руководств'ь сов'єстію людей въ дълъ ихъ спасенія, опредъляеть тв качества, которыя необходимо должны быть присущи истинному пастырю церкви. Въ силу того, что дъятельность пастыря должна простираться на душу ближняго, онъ долженъ быть не механическимъ совершителемъ таинствъ и прочихъ священнодействій православной церкви и таковымъ же исполнителемъ и другихъ пастырскихъ обяванностей; но каждое свое пастырское действіе онъ долженъ сопровождать соответствующимъ случаю настроеніемъ: съ плачущими плакать, съ радующимися радоваться съ кающимися каяться, изнемогать съ изнемогающимъ и воспламеняться за соблазняющагося (2 Кор. XI, 29). Пастырь, такимъ образомъ, долженъ отожествлять себя духовно съ своими насомыми, распространять свою совесть на всю паству, вмёстё съ пасомыми внутренно переживать и направлять къ желанному исходу ту борьбу, которая совершается въ вверенныхъ его духовному попеченію душахъ и ведеть ихъ въ духовному совершенству. Словомъ, настырь долженъ проникать своею душою въ душу ближняго, чтобы чрезъ то вести его ко спасенію.

Необходимой для пастыря способности проникать въ совъсть другихъ нельзя, однако, достигнуть путемъ обыкновеннаго ивученія характера ближняго, кто бо высть от человых, яже въ человымь, точію духь человька, живущій въ немъ (1 Кор. II, 11). Правда, путемъ личнаго переживанія различныхъ душевныхъ состояній можно до нѣкоторой степени проникать въ душу ближняго. Въ дёлё спасенія каждая душа переживаетъ жестокую борьбу со всевозможными врагами спасенія (Ефес. VI, 11—12). Пастырю необходимо въ своей собственной душт пережить эту борьбу, пройти весь путь, ведущій къ спасенію, на собственномъ опытё извёдать всё трудности его и блага. При этомъ только условіи онъ окажется опытнымъ, духовно зрълымъ руководителемъ душъ человъческихъ на пути спасенія и получить возможность воздійствовать нихъ. Такимъ путемъ прошелъ Самъ Пастыреначальникъ, который искушень быль, чтобы помогать искушаемымь (Евр. И, 18). Но этого личнаго благочестія, которое обязательно и для каждаго христівнина, мало для пастыря церкви. "Подвизакощійся самъ по себ'є приносить пользу одному себ'є, а польза отъ пастырской деятельности простирается на весь народъ" (Златоустъ, "О священствъ", ІІ, 4). Пастырь, по самому существу пастырства, долженъ сраспинаться всёмъ своимъ ближнимъ, во всъхъ событіяхъ жизни пасомыхъ свидетельствовать предъ Богомъ свое отеческое участіе ко всёмъ разнообразнымъ нравственнымъ состояніямъ върующихъ и сострадать имъ. Но это есть ужь нёчто отличное оть обыкновеннаго благочестія, доступное только развъ святымъ отъ природы. Но таковыхъ людей нъть; слъдовательно, указанныя свойства пастыря могуть быть только результатомъ особеннаго благодатнаго дара, особеннаго внутренняго обновленія. Такое обновленіе, такой благодатный даръ и сообщается пастырю чрезъ таниство священства. "Духовную любовь, -- говорить Св. Іоаннъ Златоусть, -- не рождаетъ что либо земное: она исходить свыше съ неба и дается таинствъ священства".

Въ этомъ таинствъ съ человъкомъ происходитъ существенное и чудесное измъненіе, подобное тому, какое произопыю съ Апостолами при сошествіи на нихъ Св. Духа. Благодать Божія обновляетъ

всю душу пастыря. Боле важныя для пастыря действія ся проявляются въ области сознанія его и чувства. Въ области сознанія благодать производить то, что пастырь, подобно Апостоламъ, получившимъ отъ Духа Святаго способность разумъть писанія (Лук. XXIV, 45) и жизнь, начинаеть ясно понимать всю овружающую жизнь, какъ борьбу добра со вломъ, управляемую Самимъ Богомъ. Это соверцание живни, какъ борьбы добра со вломъ, исходы которой въ рукахъ Бога, даетъ пастырю ту невозмутимость и незнающее унынія постоянство, которыя составляють отличительную черту всёхь великих пастырей церкви. Въ то время какъ неудачи повергаютъ обыкновенныхъ дюдей въ отчанніе, уничтожають въ нихъ всякую способность борьбы со вломъ, -- на истиннаго пастыря онв не производять такого действія, не отнимають у его жизни свойства неумолкаемо свидътельствовать объ истинъ и любви христіанской. Благодатное прикосновение простирается и на чувство пастыря. Въ этой области его душевной жизни благодать производитъ двоякое действіе: во-первыхъ, она возбуждаетъ чувство самоотверженія, поб'єдоносную борьбу съ себялюбіемъ, съ ветхимъ веловъкомъ; во-вторыхъ, водворяетъ новое благодатное чувство -состралающую любовь къ пасомымъ. Первое служить приготовленіемъ ко второму. Въ силу самоотреченія пастырь выходить изъ самозамкнутости, отрекается отъ личной жизни и тъмъ пролагаеть путь къ водворенію любви. Только путемъ страданія, внутренней смерти возможно зарожденіе любви. Пастырская дюбовь можетъ достигнуть напряженія только чрезъ мучительное отреченіе отъ жизни для цівлей земныхъ, что подтверждается многими примърами. Такъ, для сочетанія съ Богомъ и духовнаго рожденія должны были отречься отъ родства и земныхъ привязанностей Авраамъ (Денн. II, 3), Іосифъ (Пс. CIV, 17-24), Давидъ и всѣ Апостолы (Мате. XIX, 27). Монсей и Іеремія, призываемые въ Богу, при духовномъ пастырскомъ рожденіи чувствовали столь сильныя муки отреченія отъ жизни, что усиленно отказывались отъ высокаго призванія. Но самый высокій примірть великаго самоотверженія ради спасенія людей мы видимъ въ лицъ Господа Інсуса Христа, Который умалилъ Себя, принявъ зракъ раба и подвергшись крестнымъ мученіямъ и смерти (Филип. II, 7). Вся Его земная жизнь была однимъ великимъ дёломъ самоотверженія.

После того какъ пастырь, при номощи благодати Божіей, уничтожить въ своей душв начала себялюбивой жизни, душу его наполняеть благодатное чувство сострадающей любви въ ближнивъ. Сделавшись совершенно равнодушнымъ къ себе, пастырь всецёло посвящаеть себя на служение Богу. Плодомъ такого посвященія является въ пастырій энтузіазмъ религіозной любви, увлекающій восторгь. Наполненный такими чувствами, онъ забываеть все, кромф богодарованныхъ духовныхъ чадъ, чувствуетъ безконечную нежность къ нимъ, опасливо трепещеть за ихъ души (Iak. IV, 5), сливается съ своей паствой настолько, что становится неспособнымъ и на мигъ отделиться душой отъ нея. Вступивши въ духовный бракъ съ нею, пастырь пріобретаеть свойства духовнаго отца. Онъ начинаетъ любить свою паству, какъ богодарованную семью. Его любовь простирается на всёхъ членовъ этой семьи: на достойныхъ и недостойныхъ и особенно на последнихъ, какъ на такихъ, которые нуждаются во врачъ, всв становатся для него детьми, которыя даны ему Богомъ для руководства ихъ ко спасенію. Упомянутые нами Монсей и Іеремія, чувствовавшіе всю тяжесть самоотверженія при духовномъ пастырскомъ рожденіи, испытывали въ то же время сильную пастырскую любовь, свойство которой-находить наслаждение даже въ мукахъ исповёдническихъ. Такимъ же настроеніемъ проникнуты были и Апостолы, что видно изъ исторіи ихъ жизни и діятельности. Дъти мои, говорить ап. Павель галатамъ, дъти мои, для которых в снова въ муках в рожденія, доколь не изобразится въ васъ Христосъ (Гал. IV, 19). Но въ особенности и въ высшей степени такою сострадающею любовію къ людямъ проникнутъ былъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ. Онъ возлюбиль насъ прежде (1 Іоан. ІV, 19), когда мы были еще врагами (Рим. V, 8-11); Онъ благовъствоваль нищимъ, исцъляль сокрушенныхь сердцемь, проповёдываль слёпымь проврвніе и пленнымъ отпущеніе, отпускаль измученныхъ на свободу, пропов'ядываль л'ето Господне благопріятное (Лук. IV, 18-19); Онъ понесъ на Себъ наши немощи и взялъ на Себя

наши болёзни (Мате. VIII, 17); Онъ запечативлъ Свою живнь высшимъ проявленіемъ любви—страданіями и крестною смертію за людей. Этого то подвига сострадающей любви, этой то способности переживать въ себѣ скорбь борьбы и радость о вравственномъ совершенствѣ пасомыхъ, способности чревоболёть о нихъ, которою опредѣляется сущность пастырства, и требуетъ Господь отъ своихъ служителей — пастырей церкви (Іоан. XXI, 16. 17).

Изъ сказаннаго можно видеть, что пастырство есть веливій нравственный подвигь, требующій оть пастыря тяжелыхь трудовъ, какъ для водворенія въ себъ надлежащаго пастырскаго настроенія, такъ и для діланія, сообразнаго съ этимъ вастроеніемъ. Для выполненія главной задачи пастырства-спасенія людей пастырю приходится бороться со вломъ, господствующимъ въ мірѣ. Эта борьба должна быть выраженіемъ его самоотверженія и любви къ людямъ. Добрый пастырь душу свою полагаеть за овець (Іоан. Х, 11), и это не въ переносномъ только смысль, а и буквально, нотому что заботы. труды и печали пастырства сокращають его жизнь. Самъ Господь говориль апп. Іакову и Іоанну, что имъ придется испить чашу и креститься крещеніемъ страданій (Мате. ХХ, 23), ак. Петру Онъ предсказаль крестную смерть, какъ завершение его пастырской деятельности (Ioan. XXI, 18-21). Ап. Павелъ говорнав о себь, что онъ каждый день умираета (1 Кор. XV, 31), что онъ-жертва за служение жертвы (Филип. II, 17). Церковь въ своихъ песнопеніяхъ указываеть также на связь настырства съ мученичествомъ, говоря о Святителяхъ, что они полагали душу свою "о людехъ своихъ" (тропарь святителю), что они, "слово истины исправляя", страдали "даже до крове" (троп. сващенномученику). Между темъ мученическій характерь настырства является единственнымь условіемь возможности воздействовать на паству. Пастырь, ежедневно умирающій за паству, чревоболенощій о ней, несомненно исполнень любовію къ ней. Любовь же сообщаеть его деятельности силу воздействовать на паству. Извёстно, что любовь иметь свойство благотворно действовать и на такихъ людей, которые не поддаются никавниъ другимъ воздействіямъ. Часто одно слово

любящей матери располагаеть порочнаго человъка къ повиновенію болье, чымь множество самыхь разумныхь убыжденій равнодушныхъ къ нему людей. Разумные доводы получають большую силу убъдительности только при условіи любви, проникающей ихъ. Пастырь только тогда можеть повліять на пасомыхъ, когда, самоотверженно отрекшись отъ себялюбія, любовію и состраданіемъ сольется съ волею ихъ. Главнымъ въ двав пастырства является пастырское настроеніе, слагающееся изъ самоотверженія и любви. Этимъ настроеніемъ опредъляется и изъ него вытекаеть вся внёшния леятельность пастыря, послёдняя все свое достоинство получаеть отъ перваго. Отсюда желающій быть пастыремъ церкви долженъ позаботиться прежде всего о водвореніи въ своей душ'в самоотверженія и любви. Ищущему пастырства "надобно прежде самону очиститься, потомъ уже очищать; умудриться, потомъ уже умудрять; стать светомъ, потомъ просвещать, приблизиться къ Богу, потомъ приводить къ Нему другихъ; освятиться, потомъ освящать" (Св. Григорій Богословь, 3-е слово). Правда, благодать Божія производить въ душ'в пастыря нужныя изм'вненія, но она (благодать) такъ благотворно действуєть только въ такой душт, которая оказывается достойнымъ ся жилищемъ. Поэтому ищущій священства не должень ограничиваться однимъ изученіемъ наукъ, дающихъ познаніе истины, ему необходимо еще упражняться въ благочестіи, чтобы путемь нравственнаго очищенія приготовить душу свою къ принятію благодати священства. Превраснымъ примеромъ истиннаго пастырского настроенія и истинной пастырской діятельности является св. Апостолъ и Евангелистъ Іоаннъ Богословъ, наперстникъ возлюбленнаго имъ Спасителя. Нравственная чистота его была столь высока, что на немъ почивала особенная любовь Господа, и онъ преимущественно предъ другими апостолами называется "другомъ Христовымъ". Онъ обладалъ столь сильно любящимъ сердцемъ, что и словами проповъдывалъ, я въ дълахъ проявлялъ одну только самоотверженную любовь въ ближнимъ, за что и называется Апостоломъ любви. Высокая чистота сердца сдёлала доступными для него недосягаемыя для обыкновеннаго ума высоты христіанскаго богословія в онъ

тервый изъ последователей Христовыхъ и преимуществен но предъ всеми называется "Богословомъ"... Будемъ же подражать ему и просить его молитвеннаго ходатайства предъ престоломъ Всевышнаго, чтобы соделаться и намъ пастырями добрыми, души свои полагающими за овцы!...

Іеромонах Михаил (Богданов).



Архієрейское служеніе въ день храмоваю праздника въ Озерянской Церкви Покровскаю монастыря

ЗО овтября, въ день храмоваго празднива въ Озерянской церкви Покровскаго монастыря, божественную литургію совершаль Высо-копреосвященный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій, въ сослуженіи съ экономомъ Архіерейскаго дома Архимандритомъ Іосифомъ и старшими священнослужителями монастыря. Въ конців литургіи Владыка произнесъ слово по поводу чествуемой иконы. По окончаніи литургіи, передъ Озерянской иконой Божіей Матери быль отслужень молебень; послів многолітія Высокопреосвященному Арсенію было провозглашено, по желанію Владыки, многолітіе Высокопреосвященному Іуствну, архіепископу Херсонскомъ и Одесскому, по случаю исполнившагося 50-літіи служенія его въ священномъ санів, а затімъ провозглашена візчная память Высокопреосвященному Амвросію, который установиль 30 октября чествованіе иконы Озерянской Божіей Матери.

Архіерейское служеніе и годичный акть въ духовномь училищь. 2 ноября Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященнъйшій Арсеній совершиль божественную литургію въ церкви духовнаго училища, въ сослуженія о. ректора семинаріи, прот. І. Знаменскаго, свящ. о. І. Филевскаго и помощ. смотр. о. Н. Зефирова. За литургіей ибли всё воспитанники училища. Въ концё литургіи Его Высокопреосвященство сказаль отеческое поученіе ученикамь, въ которомъ разъясниль смысль воскреснаго евангельскаго чтенія. По окончан ін литургіи, Владыка прослёдоваль въ квартиру смотрителя учили-

ща, гдё бесёдоваль съ окружавшими его лицами, послё чего Владыка прослёдоваль въ ученическій заль. Здёсь быль прочтень краткій отчеть о состояніи училища за минувшій учебный годь в были розданы наградныя книги лучшимь ученикамь При прощаніи съ учениками Владыка высказаль свои благопожеланія заведенію. Послё сего Владыка разділиль трапезу, причемъ смотрителемь училища быль сказань краткій тость, гдё онь отъ лица корпораціи училища и оть себя благодариль Владыку за милостивое вниманіе в благорасположеніе къ духовному училищу. Въ 1 чась дня Владыка отбыль изъ училища при иёніи вись полла эти деспота".

Постичение Его Высокопреосвященством, Архіепископом Арсеніем, Верхо-Харьковскаго Николаевскаго женскаго монастыря.

5-6 ноября Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, посітиль в подробно осмотрълъ Верхо-Харьковскій Николаевскій женскій монастырь. Выбхавъ изъ Харькова 5 числа въ 111/2 ч. дня, Владыва прибыль въ обитель въ 3 часа дил. Встреченный всего монастырскою братією, Высокопреосващенный прослідоваль въ храмъ и, после молебна и обычнаго многолетия, обратился къ монашествующимъ съ словомъ навиданія, въ которомъ выразиль сожальніе о частой переміній у няхъ штуменій в казначей в внушаль имъ выбирать игуменію по совъсти-благочестивую, способную въ управлению обителью и назидательную для сестеръ. Въ 6 час. вечера Высокопреосвященный Архіепископъ Арсеній служиль всенощное батніе и читаль на ономъ акаенсть Казаиской Божіей Матери. По окончаніи всенощнаго бавнія Высовопреосвященный въ отведенныхъ для него покояхъ обители зачимался разсмотреніемъ различныхъ монастырскихъ документовъ. На другой день, 6 го числа, въ 8 часовъ утра, Владика проследоваль въ храмъ и присутствоваль за литургіей. Въ конці литургів Владыва обратился въ молящемся съ поучениеть о техъ святыхъ. которымъ посвящены монастырскіе храмы (о Казанской Божіей Матери, Михаилъ Архангелъ, Свв. Ац. Цетръ и Павлъ, о святител'в Николав, препод. Емиліи. Посл'в литургія Владыва совершилъ молебствіе предъ пконою Казанской Божіей Матери. Торжественно совершенное молебствіе произвело сильное впечатлініе на молившихся; по окончаніи молебствія все стремились подучить свитительское благословеніе. Владыка всёхъ благословиль

в всемь раздаль врестики. Затемь, после кратковременнаго отдыха, Высокопреосвященный Архіепископъ Арсеній изволиль осматривать монастырскіе храмы, трапезную и другія помінценія. Наконепъ Владыка посътиль монастырскую женскую школу, гдъ испытываль девочекь въ знанів вин Закона Вожія и церковнаго пінія. Школу Владыка нашель хорошею, но выразвль при этомъ желаніе болье просторнаго для нея помьщенія в превращенів ея изъ школы грамоты въ перковно-приходскую. Во время обзора Высокопреосвященнымъ обители, благочинный монастырей архим. Вассіанъ, съ совзволенія Архипастыря, произвелъ выборъ вгуменін, ваковою сестрами была выбрана монахиня Мелитона. Посл'в трапезы, въ  $2^1/i^2$  ч., сестры обители собрались въ храмѣ помолиться о благополучномъ путешествів Архипастыря и получить отъ него прощальное благословеніе. Въ храм'в Владыка быль встрівченъ пъніемъ пъсни праведнаго старца Симеона Богопріница: "Нынв отпущаеми"... Во время этого пвнія Владыка усердно молелся, а затемъ, по окончанів пенія, обрателся въ сетрамъ монастыра съ прощальнымъ словомъ, въ которомъ поучалъ ихъ вести жвзнь во всемъ согласно съ ихъ монашескимъ званіемъ и просить Господа о неспосланія мирной христіанской кончины, "Старайтесь, говориль, между проч.. Владыва, заботиться о возвыщении и украпленів въ себі доброй жизан и віры, и о томъ, чтобы богослуженіе н молитва всегда совершались благоговенно и по уставу, чтобы приходищіе къ вамъ поклоннике находили въ вашей обители духовную отраду и усповоение отъ житейскихъ заботь. Живите между собою въ миръ и согласіи, помогайте другь другу въ иноческомъ подвижничествъ и вы составите такимъ образомъ одну родную по дуку и жизни семью"... Влагословивъ затвиъ всвиъ сестеръ, Високопреосвященный вышель изъ храма и съ добрымъ чувствомъ и добрымъ впечатлёніемъ, напутствуемый благими пожеланіями, отбыть изъ обители и направился въ Харьковъ, куда и прибылъ въ 71/2 час. вечера.

Служение литургии Его Высокопреосвященством в в Михайловской церкви г. Харькова.

8-го ноября Высовопреосвященный Архіепископъ Арсеній изволиль совершить божественную литургію въ Михайловской церкви г. Харькова. Владык'й сослужили о. благочинный 1 окр. церквей г. Харькова, прот. П. Полтавцевъ, прот. о. Пичета и друг. свищеннослужители. Пълъ архіерейскій хоръ. Въ конців литургіи

Владыва обратвися въ многочисленнымъ богомольцамъ съ поучительнымъ словомъ. Остановивъ вниманіе ихъ на назидательныхъ и высовихъ чертахъ дѣятельности Ангеловъ, Высовопреосвященный Архіеписвопъ Арсеній подробно объясниль въ чемъ состоить служеніе ангельское. "Въ важдому изъ насъ, говориль между проч. Владыва, приставленъ св. ангель и злой духъ. Первый нвляется хранителемъ, стражемъ, вѣрнымъ наставнивомъ важдаго изъ насъ. А второй, наоборотъ, старается направить нашу дѣятельность на все злое. Если наша душа устремляется въ нечестнымъ мыслямъ, Ангелъ свѣта и добра скорбить за насъ, а злой духъ радуется в наоборотъ. Старайтесь же, благочестивые слушатели, своими мыслямъ поступками доставлять больше радости св. Ангеламъ—Хранителямъ, нашимъ приставнивамъ, старайтесь быть послушными всегда ихъ руководству и Господь да помилуетъ всѣхъ васъ въ день судный».

Посъщение Высокопреосвященным Арсением, Архіепископом Харьковским и Ахтырским, Харьковской Духовной Семинаріи.

11-го ноября Его Висовопреосвященство, Высовопреосвященный Арсеній, Архіеписковъ Харьковскій и Ахтырскій, изволиль посътить Духовную Семинарію. Прибывъ въ 9 час. утра въ Семинарію, Владыка быль встрічень о ректоромь семвнарів, І. Знаменскимъ, инспекторомъ јеромон. Миханломъ в преподавателями. Преподавъ всёмъ свое святительское благословеніе, Высокопреосвященный Архіепископъ Арсеній прослідоваль въ 6 классь, гдъ изволиль слушать отвъты воспитанниковь по исторіи и обличенію раскола. Затёмъ, по окончанів урока, Владыка произвель подробный осмотръ семинарскихъ корпусовъ, въ которыхъ въ канвкулярное время провяводнися различный ремонть, постивыь музывальную комнату, дортуары воспитанниковъ, ихъ занатныя комнаты в др. помъщенія. Послъ этого Его Высокопреосвищенство снова изволиль посетить 6 ил., где происходиль урокь по догматическому богословію. Прослушавь отвіты воспитанниковь объясненіе преподавателя, Владыва проследоваль въ 4 кл. на урокъ литургики. По окончаніи урока Высокопреосвищенный посътиль квартиру о. ректора семинарін. Затымь Владыка присутствовалъ въ 5 кл. на урокъ по догматическ. богословію, въ 1 парал. кл.— на уровъ Священ. Пис. и въ 1 нор. кл.— на уровъ церковнаго пвнія.

Въ 12 ч. дня Высокопреосвященный, преподавъ всемъ свое

святительское благословеніе, изволиль отбыть изъ Семинаріи, напутствуемый пініемъ воспитанниками "исъ полла эти деспота". Совершеніе Божественной литургіи и вечерни Преосвященнымь Стефаномь.

9 ноября, Преосващеннымъ Стефаномъ, епископомъ Сумскимъ совершена была Божественная литургія въ Успенскомъ соборѣ. Въ тотъ же день Владыка совершилъ вечерню въ Харьковской Нико-лаевской церкви.

Освящение церковно-приходск. школы въ слободъ Тимовеевкъ, Сумскаго упзда.

12-го октября, въ воскресенье, состоялось торжественное освящение церковно-приходской школы въ слободъ Тимовеевкъ, Сумскаго уъзда. Школа построена на средства г. Кокорекина и представляетъ прекрасное, каменное, двухъэтажное зданіе. Верхній этажъ приспособленъ для библіотеки и квартиры учащихъ, а нижній—лля классовъ.

Божественную литургію въ містной приходской церкви п чинъ освященія совершали о. предсідатель Харьковскаго училищнаго Совіта, ректоръ Харьковск. дух. семинаріи, прот. І. П. Знаменскій, въ сослуженіи містнаго священника о. Н. Полтавцева и другихъ прибывшихъ на торжество священнослужителей. Кроміз містныхъ жителей, на торжестві присутствоваль епархіальный наблюдатель В. О. Давыденко.

XXV-льтіе священнослужен за профес. прот. Т. И. Буткевича.

6-го ноября с. г. исполнилось 25-льтіе служенія въ священномъ санъ доктора богословія, профессора Императорскаго Харьковскаго Университета протоіерея Тимофем Ивановича Буткевича.

Т. И. Буткевичь, сынъ священника села Большой-Рогозинки, Жарьковскаго уйзда, родился 21 февраля 1884 г., обучался въ карьковскомъ духовномъ училище и въ карьковской духовной семинаріи съ 1863 по 1875 г., а затёмъ въ московской духовной академіи съ 1875 по 1879 г.; въ 1854 г. за сочиненіе "Жизнь Господа нашего Іисуса Христа" онъ удостоенъ степени магистра богословія. 6-го ноября 1878 г. Т. И. Буткевичъ рукоположенъ во священника въ Троицкой церкви слободы Беловодска, Старобельскаго уёзда; въ 1882 г. переведенъ изъ г. Старобельска въ Харьковъ; въ 1890 г. награжденъ наперснымъ крестомъ; въ 1891 г. назначенъ ключаремъ карьковскаго канедральнаго собора; въ 1893 г. награжденъ саномъ протојерея; въ 1894 г. назначенъ профессоромъ богословія Императорскаго Харьковскаго Унвверситета; въ 1903 г совътомъ московской духовной академів удостоенъ ученой степени локтора богословія за сочиненіе "Религія, ем сущность и происхожденіе" (обзоръ философскихъ гипотезъ).

По поводу юбилея о. профессора, "Южн. Кр." дълаетъ такую характеристику учено-литературной и общественной дъятельности достопочтеннаго юбиляра.

"Серьезные и глубово назвдательные труды о. Т. И. Буткевича богословско-философскаго характера создали юбиляру видное ученое имя не только въ Россів, но и за-границей. Учено-литературная дѣятельность о. Буткевича въ высшей степени разностороння. Болѣе пятидесяти сочиненій принадлежить перу этого талантливаго проповѣдника и писателя, не считая мелкихъ его статей и замѣтокъ, разсѣянныхъ на страницахъ церковныхъ журналовъ. Но литературная дѣятельность профессора-богослова не заключается исключительно въ рамкахъ спеціальной науки, она очень часто касается общественной жизни и идетъ на встрѣчу современнымъ ея запросамъ.

Обладан богатымъ даромъ слова, юбиляръ авлиется на канедрѣ блестищимъ ораторомъ.

Въ университетъ, гдъ опъ читаетъ съ 1894 года, онъ встръчаетъ большой интересъ къ своимъ лекціниъ; огромная аудиторія зачастую полна, въ виду интереса и яркости изложенія профессоромъ богословскихъ вопросовъ и критики различныхъ ученій.

Кром'в того, въ лице о. Тимовея мы видимъ невзивнияго сотруднека в последователя почившаго архіспискова Амеросія. Идев высовопреосвищенняго Амвросія всегда находили въ о. Буткевичѣ талантливаго истолкователя. Розносторонняя и отзывчивая натура о. Темовея часто влекля его на широкій путь общественной ділтельности; когда двадцять леть тому назадъ сектантство бурнымъ потовомъ стало распространяться въ Харьвовской епархіи и когда не было еще спеціальнаго миссіонера, онъ однимъ изъ первыхъ выступиль на трудный путь борьбы съ сектантами. А еще раньше, въ вачествъ члена увзднаго училищнаго совъта, онъ былъ двительнымъ работникамъ на поприщъ народнаго просвъщенія, развивая идею церковно-приходской школы. И замівчательно то, что еще задолго до вознакновенія церковныхь школь, онь въ своихъ статьяхъ, помъщенныхъ въ мъстномъ спархіальномъ органь, говорилъ о соотвътствів дуку русскаго народа этой школы, которая такъ глубоко и широко пустила свои кории.

На ряду съ этимъ онъ не мало положилъ упорныхъ и тяжелыхъ трудовъ на пользу мъстнаго епархіальнаго женскаго училища въ должности вредсъдателя совъта его.

Теперь, въ этотъ торжественный для юбиляря день, можно пожелать ему силъ в здоровья для дальнёйшей работы на поприщё ученой в священнослужительской дёятельноств<sup>6</sup>.



### BO33BAHIE,

Возлюбленные братіе, православные христіане!

Три года назадъ городъ Благовещенскъ подвергся страшному бъдствію. Соседній неверный и дикій народъ китайцы, дотолю мирно относившійся къ жителямъ г. Влаговіщенска, внезапно, безъ предварительнаго заявленія о своей враждебности, сділаль дикое на городъ нападеніе. Не ожидавшій войны и такого въроломняго нападенія, городъ быль беззащитень: онь не вивль ни достаточно войска, ни боевыхъ снарядовъ, ни боевыхъ укръпленій; тогда какъ врагъ все это приготовилъ тайно въ изобиліи. Городу, при такой беззащитности, угрожала полная гибель, а населенію полное истребленіе, со всівми, возможными при этомъ, ужасами дикаго варварства, насилій, звірскаго издівательства и истизаній. Витстт съ гибелью городя, угрожали поколебаться честь и слава нашего дорогого отечества среди всёхъ невёрныхъ народовъ Востока. Моменть быль страшный и полный смертельнаго отчаннія. Но Господь, великій въ милости и щедротахъ, явилъ великое чудо милости Своей надъ беззащитнымъ городомъ. Девитнадцать дней безпрерывно злобствовавшій врагь сыпаль въ городъ смертоносными снарядами — и однако никого, или почти никого, убитыхъ. Девятнадцать дней бросаль онь огонь въ снарядахъ въ городъ, при удушающемъ знов и сухости,-- и однако городъ, почти весь построенный изъ дерева, остался цель в невредимъ. Девитнадцать дней Соборъ Богоматери быль цёлью выстрёловъ на близкомъ разстоянія — в однако на одинъ изъ разрушительныхъ снарядовъ,

даже не коснулся сего святилища Божія. Девятнадцать дней врагь видьт предр собою совершенно обметрвилю отр знои брил-в однаво, какъ бы удерживаемый какою то неодольною тайною силою, не дерзнулъ переправиться черезъ нее, чтобы предать огию и мечу завъдомо для него беззащитный городъ. Видимо, Матерь Вожін, Покровительница сего города, вмя величайшаго событія изъ жизни Которой онъ носить, стала за него Ствною Необоримою и закрыла его отъ дикихъ враговъ, внушая имъ непобедимый страхь. Умиляясь сердцемъ оть сего дивнаго чуда милости Царицы Небесной, всё мы жители города положили въ своихъ сердцахъ свитое намърение воздать за сие славу и благодареніе ей, Необоримой нашей Заступниць, построеніемъ новаго благолинато каседрального собора во имя ся Благовищенія, взамънъ существующаго деревяннаго бъднаго, жалкаго и пришедшаго въ крайнюю ветхость. Но одни мы, вслёдствіе обедненія города в врая отъ бывшей войны, не въ свляхъ совершить сіе велвкое дъло. Посему, одушевляемые и вспомоществуемые даннымъ намъ благословеніемъ Св. Сунода, съ надеждою молимъ васъ, возлюбленнів братіе православные христіане всей необъятной Россів, придти въ намъ на помощь въ увѣковѣченіи сего чуднаго заступленія Матери Божіей, такъ дивно и всемощно спасшей нашъ городъ, а вийсти съ нинъ и честь, славу и мощь нашего дорогого отечества въ глазахъ всёхъ невёрныхъ народовъ Востова.

Епископъ Благовъщенскій Никодима.

Приготовленія къ празднованію 200-льтія со дня кончины святителя Воронежскаго Митрофана.

Воронежь готовится къ торжественному празднованию двухсотлётия со дня блаженной кончины перваго епископа и небеснаго покровителя Воронежской епархів—святителя Митрофана, скончав-шагося въ 1703 году 23 ноября.

Духовенствомъ вопросъ объ организование этого юбилея обсуждался на лётнемъ съёздё его депутатовъ и затёмъ былъ переданъ на разсмотрёние уёздныхъ благочивническихъ съёздовъ. Насколько теперь выяснилось, духовенство рёшило соорудить икону святителя и основать двё стипендіи при духовной семинаріи, по 3 тысячё рублей каждая. Городскимъ управленіемъ рёшено въ память этого празднованія учредить въ городё пріють для неизлечимыхъ больныхъ на 20 кроватей.

Дъятельное участіе въ ознаменованів торжественнаго событів

принимають мъстный церковно археологическій комитеть и архивная коммиссія.

Комитеть издаеть особый юбилейный сборникь съ цёлымъ рядомъ статей своихъ членовъ, — статей основанныхъ на изучени архивныхъ данныхъ и всесторонне рисующихъ, какъ личность святителя, такъ и современное ему состояние воронежскаго края; для сборника изготовляются художественно исполненные снимки съпортрета св. Митрофана, съ его рукописей и т. д.

Кром'в того, по предложенію его Высокопреосвищенства, Архіепископа Воронежскаго Анастасія, и по порученію комитета, членомъ его о. С. Зв'вревымъ составляется популярное житіе святителя, съ влиюстраціями, предназначенное для народныхъ чтеній в безилатной раздачи богомольцамъ

Архивная коммиссія вздаеть художественный альбомъ снимковъ съ предметовъ, имфющихъ отношеніе къ святителю и современной ему эпохъ.

Среди мъстнаго купечества вознивла мысль для болъе торжественной обстановки празднованія дня двухсотлътней кончины св. Митрофана—основать Общество хоругвеносцевъ. Эта мысль приведена въ всполненіе и уставъ Общества утвержденъ. Такимъ образомъ, хоругвеносцы примутъ въ празднествахъ уже непосредственное участіе.

Соборъ, гдъ почиваютъ мощи святителя, заново отремонтированъ. Иконостась блестить яркою позолотой; сооружена новая икона святители въ цвиной ризъ, стоющей до 3,000 р., въ изящномъ мраморномъ кіотъ; по колоннамъ установлены новыя иконы; вся внутренность собора выкрашена бирюзовою краской.

Выработанъ и утвержденъ самый церемоніалъ празднованія.

Согласно ему, празднества начнутся съ 20-го ноября, когда въ соборъ Митрофанова монастыря будетъ совершено заупокойное богослужение, съ поминовениемъ рода святителя Митрофания, почившихъ Государей и преемниковъ святителя по Воро нежской каседръ.

22-го ноября будеть совершена торжественная всенощная, на которой будеть читаться житіе святителя. Во время помазанія св. елеемь богомольцамь будуть раздаваться житія и изображенія святителя.

23 ноября, — въ день кончины святителя, — утромъ, передъ объдней, изо всъхъ приходскихъ храмовъ двинутся крестные ходы къ Троицкому канелральному собору. Въ 9 часовъ, какъ только раз-

дастся въ Матрофановомъ монастыръ звонъ, изъ Троицваго собора двинется торжественный крестиний ходъ въ Митрофановъ монастырь, при участи всего городского духовенства и иногороднихъ духовныхъ лицъ, прибывшихъ на торжество.

Затемъ будеть совершена торжественная литургія в молебенъ предъ св. мощами святителя Митрофана.

Вечеромъ этого дня состоятся народныя чтенія о св. Митрофань въ братскомъ заль Митрофанова монастыря, въ Алексвевскомъ монастырв и во всых народныхъ читальняхъ города.

24 ноября предстоять торжественное засъданіе въ залъ дворянскаго собранія, посвященное памяти святителя. Здёсь отъ церковно археологическаго комитета прочтетъ рачь С. П. Введенскій и отъ архивной коммиссін—свящ. С. Е. Звъревъ. Будуть участвовать хоры архіерейскій и семинарскій, а также оркестръ воспитанниковъ духовной семинарія.

Для участія въ церковныхъ торжествахъ будуть приглашены архимандриты всёхъ монастырей епархіи и настоятели уёздиыхъ соборовъ.

Такимъ образовъ, двухсотлетняя годовщина смерти приснопамятнаго святителя будетъ ознаменована не только религіознымъ торжествомъ, но и добрыми делами. Это вполне достойное чествованіе памяти святителя, всю жизнь свою заботившагося о бедныхъ, сиротахъ, больныхъ и узникахъ. ("Южи. Кр.")



## O выставки монастырских работь.

"Церковныя Въдомости" сообщають, что первая всероссійская выставка монастырскихъ работъ отложена открытіемъ на февраль 1904 г.

## Интересный случай.

Не часто доводилось мив, говорить свящ. о. Кратировь, бывать въ домв прихожанина моего Ивана Тимееевича С—ва: заходить къ нему на 10—15 минуть, когда, обывновенно, ходить по приходу въ ность съ молитвою, или въ праздникъ со св. крестомъ.

Но недавно пришлось мив побольше быть у Ивана Тимоосевича

ц разговориться, между прочимъ, о родителяхъ его жены, Агаеін Ивановны.

Вотъ что разсказала мив Агаеья Ивановна.

Родетели са Иванъ Давидовичъ и Елизавета Филиповна Бусъ
— римско-католическаго въроисповъданія. Они очень скорбъли о
томъ, что діти ихъ не жили, умирали вскорів послів рожденія.
Изъ пяти дітей дівочекъ ни одна не жила доліве 2—8 місяцевъ.
Долго молились супруги Бусъ Господу Вогу, чтобы Онъ даровалъ
жизнь котя одному ихъ дитати, но діти умирали.

Тогда оне дали Богу об'вщаніе: если у нихъ еще родится дитя, — окрестить его и воспитать въ православной въргь.

Сноро у нихъ родилась дочь (шестая) Агаеія. Они очень ей обрадовались и не только крестили ее въ православной церкви, но и дополнили свое объщаніе тімъ, что если Агаеія останется жива, то и замужъ они отдадуть ее непремінно за православнаго.

На радость родителямъ Агаеія пережила роковые 2—3 мѣсяца и стала расти здоровою и цвѣтущею.

Бусъ въ точности исполници свое объщаніе, воспитали свою дочь въ правилахъ православной въры и Церкви, а когда Агаеіи исполнилось 16 лътъ, отдали ее замужъ за православнаго, за Ивана Тимоееевича, съ которымъ Агаеія Ивановна благополучноживетъ уже 9 лътъ.

Родители ся живы и живуть въ колоніи Семеновкі, Камышинскаго убада, Саратовской губернів. "Совр. Літоп."

Сохранение постоных стянь пшеницы.

Изв'вство, что съмена пшеницы весною, въ періодъ цв'втенім растеній, подвергаются процессу броженія; если въ это время ве перелопачивать съманъ, то является опасность, что они потеряють способность проростанія; причины этого явленія еще не вполив выяснены и завлючаются, по всей в'роятности, въ высот'в температуры этого времени при т'еснот'в соприкосновенія зеренъ между собою.

Для предупрежденія указанной опасности слідуеть смішать сімена пшеньцы съ мяквной, вслідствіе чего, вокругь каждаго зерна образуется большой величины воздушный слой, и зерна изолируются лучше, чімь даже тщательно очищенныя зерна при перелопачиваніи; поміщеніе должно быть прохладно, сохраняемая такимь образомь пшеняца удерживаеть свою полную всхожесть продолжительное время. ("Сів."). Таблица билетовъ серій 50/о съ вынгрышами листовъ дворянскаго земельнаго банка, вышедшихъ въ 28 тирамъ погашенія, произведенный въ правленіи государственнаго банка 1 новбря 1903 года:

Hymepa cepiii: 15594, 1828, 8425, 15579, 6558, 9138, 3451, 898, 14459, 6448, 11184, 13698, 6766, 13371, 14198, 15394, 9093, 10153, 6703, 1261, 11819, 7737, 14462, 9811, 12645, 7965, 14088, 358, 6988, 8074, 244, 14179, 12713, 11676, 4849, 4236, 11588, 5740, 8000, 7115, 5233, 15758, 3549, 3083, 10148, 1817, 4326, 2217, 4505, 510, 13041, 15996, 5667, 11405, 6149, 979, 961, 13672, 11333, 10297, 3171, 7066, 2145, 1476, 10348, 13166, 5025, 9310, 15397, 2841, 6814, 4844, 13745, 13761, 12338, 14361, 12905, 1900, 14025, 15052, 15291, 8379, 2261, 3802, 542, 10012, 7946, 9086, 14239, 10816, 13971, 261, 6165, 14466, 13172, 6511, 6784, 12259, 5945. 12980, 9924, 6752, 6128, 7551, 15156, 10642, 8833, 8849, 14727, 7024, 10432, 1180, 7051, 8226, 25, 10426, 3695, 6578, 3437, 10135, 6811, 11802, 15708, 13096, 4031, 6669, 7752, 9337, 473, 7624, 15024, 12717, 5709, 3076, 13093, 13527, 14081, 7370, 3653, 7576, 15493, 1352, 81, 7889, 8458, 6123, 15422, 9285, 15858, 12127, 11279, 4709, 4564, 2885, 900, 12132, 14288, 1616, 10603, 664, 418, 2825, 9291, 8387, 5548, 2576, 11648, 1718, 5337, 718, 13278, 13860, 7658, 15041, 4602, 15712, 303, 10223, 3224, 11785, 453, 15391, 8256, 5964, 1061, 5790, 4652, 250, 15443, 4440, 6423, 13861, 2430, 15876, 5487, 13450, 9501, 13443, 7446, 3001, 242, 2008, 13559, 12780, 4858, 400, 15409, 7164, 6371, 15425, 4837, 4467, 5728, 11364, 4353, 15034, 10770, 10384, 12285, 14107, 12357, 2721, 7887, 7967, 12340, 12181, 8460, 9755, 14414, 11261, 10790, 894, 5856, 7278, 10646, 8919, 10407, 15404, 1193, 11704, 12368, 13575, 1441, 3729,

### объявленія

### ХУЛОЖЕСТВЕННАЯ

## MECHOLOGOU M RAHDATOOROTHAR

**MACTEPCKAS** 

# Алекствя Петровича ПЕТРОВА ст С-ми

*МОСКВА, 1-я Мѣщанская, домъ № 98.*ПРИНИМАЮТСЯ ЗАКАЗЫ

НА ХУДОЖЕСТВЕННО-РЪЗНЫЯ, ЖИВОПИСНЫЯ и ИКОНОПИСНЫЯ РАБОТЫ,

какъ-то: Церковные иконоотаом (и военно-походные) въ развикъ отрото видержанных стиляхъ, мъстные и запрестольные кіоты, балдажини надъ престолами. гробинци подъ плащаницу, запрестольные креоти и рамы съ тумбами, креоти оъ предотоящим съ ръзной горой, аналок, престолы, жертвенник, свъчные ящим и зердалы для присутственныхъ мъстъ,

А ТАКЖЕ ПРОИЗВОДИТСЯ РЕСТАВРАЦІЯ МКОНОСТАСОВЪ, ИКОНЪ, ВНУТРЕННЕЙ и НАРУЖНОЙ ЖИВОПИСИ ВЪ ХРАМАХЪ и вр. И ЗОЛОЧЕНІЕ ГЛАВЪ и КРЕСТОВЪ.

Рисунии, сметы и чертежи высылаются по первому требованію.

# Причтъ и церковный староста Ольшанской Покровской церкви

слободы Ольшаной, **Харьковскаго уйзда,** объявляють, что къ означенной церкви нуженъ учитель-регентъ на жалованье отъ 300 руб. въ годъ.

# Отъ Харьновскаго Епархіальнаго Книжнаго Комитета

объявляется, что епархіальная внижная лавка, при Харьковскомъ Соборъ, снабжена духовно-проповъдническою литературой, богослужебными книгами и учебниками для церковно-приходскихъ школъ. При оптовой продажъ учебниковъ и Сунодальныхъ изданій для школъ и церквей дълается уступка 10°/о.

Отирыта подписка на празднующую въ 1904 г. свой ДЕСЯТИЛЪТНІЙ ЮБИЛЕЙ

ВСЕОБЩУЮ МАЛЕНЬКУЮ ГАЗЕТУ

# C.-netepbypfd

2 руб. за годъ, за 3 мвс. 50 коп.

Газета безцензурная.—Изданія годъ одиннадцатый.

Содержаніе газеты: придворных, правительственных, полятическіх и общественных новости и руководящіх въ нимъ статьи; хроника происшествій и уголовныхъ діль, новости научных, историческія, медицинскія, о воспитаніи, о загадочныхъ явленіяхъ и пр.; романы, стихи, замітки о спорть, театрахъ, новыхъ книгахъ и пр. Въ теченіе 1904 г. будуть пом'ящени: романъ изъ современ. русской жизни "Три товарища" соч. А. Молчанова и переводъ лучшаго изъ ков'ящихъ германскихъ романовъ подъ заглавіемъ "Насущный хлібъ". Въ теченіе года болье сотим портретовъ современныхъ діятелей и рисунновъ тенущихъ событій.

подписиан цъна съ за 2 р. за пол- 1 р. за 3 бо к.

Марками на 20 к. дороже. Газета выходить три раза въ недвлю.

Алресъ Типографіи, Редавців и Конторы: С.-Петербургъ, Невсий, 139.

Редавторъ-Издатель А. Молчановъ.

за 2 мѣсяца съ дост. и перес. 717

# ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1904 годъ (изд. XIX годъ)

налюстрированный журналь для семьи

AOCT. N RODOC. 不

подъ редакціею А. И. ПОПОВИЦКАГО и при участім Отца ЮАННА КРОНШТАДТСКАГО.

вой жизни.

Nene муриала до 2000 столоц. На печати, заключающих въ себъ разсказы, стяхотворенія, статьи разсвазы, стяхотворенія, статьи — историческія пов'єсти, пов'єсти бытового, нравственнаго и историческаго насторій русскаго народа и правосодержанія, воспомиванія и предан. русск. славной церкви, очерки и разсказы старины, отклики на вопросы современ- изъ исторіи библейской, общей в церковной.

И кромъ того БЕЗПЛАТНО будетъ выдано:

больш. форм. болье 250 малюсто.

# etengx reveni

Полное илиюстр, изданіе съ предисл. и пояснит, прим'яч. Свищ. П. М. Сирейскаго.

нопія съ набин ново- СЕРАФИМА САРОВСКАГО, всп. на металять въ явленнаго чудотворца СЕРАФИМА САРОВСКАГО, рельеф. золоч. ризъ. Уплативыйе сполна подпис. сумму получать исмедленно при первыхъ № , а подписавшіеся съ разсрочкой-по уплать последниго взноса.

## ВЪ ДВЪНАДЦАТИ ЕНИГАХЪ "РУССЕ. ПАЛ" БУДЕТЪ ДАНО:

1) Черноморскіе богатыри. Картины ( Севастопольской обороны В. А. Радича 3 доц. Спб. Дух. А. Іеромонаха Михаила.

2) Прельщеніе литовское. Церковно ( историческая повъсть Вл. И. Лебедева, Н. О. Лихарева.

3) Задушевныя ръчи. Очерки, бесідні я 🧎 странички изъ дневника А. В. Круглова. исторін рус. раскола Г. Т. Саверцева.

4) Вокругъ собора. Повъсть изъ исторін Западной церкви ХУ в. Д. Алькова. / хроника. Н. Н. Алексвева-Кунгурцева. Перев. Н. Ц. Двигубскаго.

5) Лучъ Боньяго свъта въ пустынъ повъсть изъжизни скопцовъ и хамстовъ. глухой. Повысть изъ живни на Персид- Д. М. Березкина. кой окраинъ. О. О. Тютчева.

рич. повъсть. П. А. Россіева.

12) Свътъ. Повесть М. Монлора изъ 6) На стверт диномъ. Церковно-исто-}временъ земной жизни Інсусе Христа. Переработка Ви. М. В. Волконской.

7) Вопросы въры и жизни. Сбори. стат.

8) Русскій Савонарола. Историч пов.

9) Боярыня Морозова. Повесть изъ

10) Братъ на брата. Историч. повъсть-

11) Въ дебряхъ сентантства. Бытовая

Въ ЖЖ журнала печатаются "Бестды съ читателями русскаго Паломинина", принадлежащія перу изв'ястнаго церновнаго публициста, доц. СПБ. духов. Акад. Ісромонаха Михаила и "Отклики на вопросы современной жизни" взвъствато писателя мірянина А. В. Круглова.

ПОДПИСНАЯ ЦВНА на журналь: безъ доставки въ Спб. ПЯТЬ руб., съ доставкой и перес. во всъ города Россійской имперіи ШОСТЬ р., за границу 18 р. Допускается разсрочка: при подпись 2 р., къ 1 апрыля 2 р. и къ 1 іюля остальные.

IЛАВНАЯ КОНТОРА: С.-ЛЕТЕРБУРГЪ. Стремянная ул., № 12, собств. домъ.

# листовъ

**LAH** 

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

30 Ноября % № 22. 6 1908 года

Содержаніе. Высочайшія награды — Епархіальныя взявщенія. — Оть Харьковскаго Епархіальнаго попечательства о бідникь дужевнаго заміня. — Росписаціе очереднаго проповіданія Слова Божія протоіеренми и священниками г. Харькова и подгородних селеній въ Канедральномъ Соборів въ воскресные и праздничные дни, и нъ приходскихъ и домовихъ церквахъ ві храмовие ихъ правдники въ теченіе 1904 года. — Журналъ Харьковскаго Епархіальнаго Събзда о.о. благочиннихъ 6—7 октября 1903 года. — Журналы Харьковскаго Обружнаго училищнаго Събзда духовенства 1903 года. — Инструкція членамъ Совіта отъ духовенства и ділопроизводителю Совіта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища. — Отъ Харьковской Духовной Консисторія. — Отъ Цравленія Брагства св. великомученици Вармары.

I.

# Высочайшія награды.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу свиодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Свиода, Всемилостивъйше соизволиль, 4-го ноября текущаго года, на сопричисленіе, за 50-ти-лътнее отлично—усердное служеніе церкви Божіей, къ ордену св. Владиміра 3-й степени заштатнаго протоіерея соборной Преображенской церкви города Изюма, Ософила Макухина.

Государь Императоръ, по всеподданый шему докладу синодальнаго Оберъ-Прекурора, согласно опредвлению Святий шаго Синода, Всемилостивий ше сонзволиль, 4-го новбри тенущаго года, на сопричесление, за 50-ти-литию службу, къ ордену св. Анны 3-й степени діакона Крестовоздвиженской церкви города Харькова Кирила Попова.

# Епархіальныя изващенія. ванантныя мъста

### Священническія;

Сошествіевская церковь с. Хатней, Волчанскаго ублуа. Тронцкая церковь с. Бомика, Досединскаго ублуа.

## Діаконскія:

Соберно Преображенская церковь, города Валекь. Покровская церковь сл. Верхней-Покровки, Староб. у. (вновь устроен.). Успенская церковь сл. Климовки, Сумскаго увзда.

## Псаломщицкія:

Арх. Михандовская порновь с. Ольшаной, Лебединского ужих. Николаевския церковь с. Груни, Лебедивскиго увада. Николаевския церковь с. Синолицовки, Харьковскаго убода. Рождество-Богородичная церковь с. Мартовой, Волчанскаго убъда. Всъхсвятская церковь с Стараго Мерчика, Валковскаго ужада. Николаевская церковь с. Козачка, Харьковскаго увада. При церкви с. Польнаго, Волчанскаго убзда. При Харьковской Тронцкой церкви. Николаевская церковь с. Ново-Бурлуцкое, Волчанскаго ублас. Тропцкая церковь с. Стеблянкина, Лебеданскаго укзда. Успенская церковь с. Сородовки, Змісвскаго ужада. Успенская церковь с. Соколова, Змісвскаго увяда. Потро-Павловская церковь с. Поченъгъ, Волчанскаго ужада. Косьмо-Даміановская церковь с. Терновой, Волчанскаго увзда-Покровская церковь с. Бабки, Водчанскаго увзда. Іосифо-Обручинциая церковь сл. Мечебиловой, Изюмскаго увзда. Вевлевитеми перновь с. Вировъ, Сумскаго убада. Николаевския церковь с. Верхономии, Ахтыроваго убяда. Ахтырско-Богородичная первовь с. Ново-Ахтырки, Отпробывск. учежа.

# Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Попечительства о бъдныхъ духовнаго званія.

Согласно § 3 дополнительных правиль о просфорницахь, утвержденных Его Высокопреосвященствомъ, Епархіальное Попечительство сообщаеть о слёдующихь вакантных мюстах просфорница: 1) при Тронцкой ц. с. Вёловодска, Старобёльскаго уёзда, 2) при Іоанно-Богословской ц. с. Павленкова, Старобёльскаго уёзда, 3) при Александро-Невской ц. с. Песчанаго, Купянскаго уёзда, 4) при Покровской ц. Богодуховскаго уёзда, с. Козёевки, 5) при Воскресенской церкви слоб. Боголюбовки, Купянскаго уёзда, 6) при Александро-Невской церкви слободы Лимаревскаго Государственнаго конскаго завода, Старобёльскаго уёзда, 7) при Архангело-Михайловской церкви слободы Краснянки, Купянскаго уёзда, 8) при Воскресенской церкви слободы Краснянки, Купянскаго уёзда, 8) при Воскресенской церкви с. Ясеноваго, Лебедвискаго уёзда.

## РОСПИСАНІЕ

очереднаго проповъданія слова Божія протоїереямъ и священникамъ г. Харьнова и подгороднихъ селеній въ Каеедральномъ Соборт въ воскресные и праздничные дни, и въ приходскихъ и домовыхъ церквахъ въ храмовые ихъ праздники въ теченіе 1904 года.

## Январь.

Въ Каеедральномъ соборъ: 1. Новый годъ — прот. Іоаннъ Знаменскій. 4. Недъля 32 предъ просвъщ. — прот. Василій Поповъ. 6. Богоявленіе — прот. Павелъ Солнцевъ. 11. Недъля 33 по просвъщиніи — прот. Павелъ Григоровичъ. Въ домовой церкви: 16. Поклоненіе веригамъ св. Апостола Петра — свящ. Өеодоръ Кіаницынъ. 17. Преподобнаго Антонія Великаго — прот. Тим. Буткевичъ. Въ Каеедральномъ соборъ: 18. Недъля 34 о Мытаръ и Фарисев — свящ. Гр. Виноградовъ. 25. Недъля 35 о блудномъ Сынъ — свящ. Алек. Луценко.

## Февраль.

Въ Канедральновъ соборт: 1. Недъля мясопустъ—свящ. П. Скубаченский. 2. Сртение Господне—прот. Ал. Оедоронский. 8. Св. Оеодора Стратилата. Недъля—сыропустъ—свящ. Ник. Кратиронт. Въ домовой церкви—свящ Накандръ *Черпелевскій*. Въ Каседральномъ соборт: 15. Недъля 1 Великаго поста, Торжество Правосливія—свящ Алек. *Юшкоз*. 22. Недъля 2 Великаго поста—прот. Г. *Чеботаревъ*. 29. Недъля 3 Великаго поста (крестопоклон.)—свящ. Вас. *Ямовскій*.

## Mapms.

Въ Каседральновъ соборъ: 7. Недъля 4 я—прот. Н. Осооросъ. 14. Недъля 5-я—свящ. Конст. Дъяковъ. 20. По крестновъ ходъ съ вербот-свящ. Няк. Зефировъ. 21. Недъля 6-я Вайв—свящ. Георгій Введенскій. 25. Благовъщеніе Пресвятой Богородицы—прот. Мях. Румянцевъ. Въ приходской церкви—прот. Вас. Поповъ. Въ Каседральновъ соборъ: 26 Великій пятокъ (по перенесенія плащаницы)—свящ. Ісаннъ Филевскій. 29. 2-й день Св. Пасхи—прот. Панкр. Ивановъ. Въ приходской церки—прот. Ник. Соколовскій.

## Anphas

Въ Каеедральномъ соборъ: 4. Недъля о Оомъ—свящ. Іоаннъ Горами: 11. Недъля Женъ Мироносицъ—свящ. І. Петровскій. Въ приходскі церкви—свящ. Ник. Любарскій. Въ Каеедральномъ соборъ: 18. Недъ 4-я о разслабленномъ—прот. Петръ Тимофесевъ. 21. Преполовеніе—свяє Николай Шосте. 22. Перенесеніе Чудотворной Озерянской Иконы—свяє Леон. Твердохлюбовъ. 23. Тезонисниство Государыни Императрик Александры Осодоровны—свящ. Павелъ Грома. Въ домовой церки—свящ. Іоаннъ Толмачевъ. Въ Каеедральномъ соборъ: 25. Недъля 5-я самаряннить—прот. Петръ Мигулинъ.

### Maŭ.

Въ Каседральновъ соборъ: 2. Недъля о слъповъ—свящ. Данівлъ Исповъ. 6. Вознесеніе Господне в Рожденіе Государя Императора—свящ. Петръ Вишняковъ. Въ приходской церкви—прот. Геор. Чебамареж. Въ домовой церкви: 8. Св. Ап. Іоан. Богослова—свящ. Сер. Посельскій. Въ приходской церкви—свящ. Алекс. Лобковскій. Въ каседралновъ соборъ: 9. Недъля Св. Стецъ І-го Вселенск. Собора в св. Николая—свящ. Вас. Ветуховъ. Въ приходской церкви—прот. Панкр. Иванов. 11. Св. Кирила в Месодія—свящ. Евс. Веніаминось. Въ Каседральновъ соборъ: 14. Священное Короневаніе—прот. І. Имчета. 16. Пятрассятивца—прот. Авд. Любарскій. Въ приходской церкви прот. Петръ Тъмофисесь. Въ Каседральновъ соборъ: 17. День св. Духа—свящ. Геор.

Рудинскій, Въ приходской церкви—прот. Нак. Гутниково. Въ домомой церкви: 21. Цар. Константина и Елены—скящ. І. Крушедольскій и свящ. Афан. Толмачево. Въ Каведральномъ соборъ: 23. Недъля 1 я Всъхъ Святыкъ—свящ. Пав. Тимофівево. Въ приходской церкви—свящ. Алек. Дуценко. Въ Каведральномъ соборъ: 25. Рожд. Госуд. Императрицы Александры Оводоровин—прот. І. Знаменскій. 30. Недъля 2-я по Пятидесятинцъ—свящ. І. Инмоковъ.

#### 1 m # 5.

Въ Каеедральномъ соборъ: 6. Недъля 3-я—свящ. Вас. Самойловъ. 13. Недъля 4-я—свящ. Мих. Клячный. 20. Недъля 5-я—свящ. Никандръ Чернелевский. 24. Рождество Іоанна Предтечи—свящ. І. Мантулинъ. Въ приходской церкви—свящ. Геор. Рудинский. Въ Каеедральномъ соборъ: 27. Недъля 6-я—свящ. Мих. Слуцкий. 29. Св. Петра и Павла—прот. Іоаннъ Левитский. Въ приходской церкви—свящ. Андрей Шел-куновъ.

### I to A b.

Вь Каесдральномъ соборв: 4. Недвая 7-я — прот. Н. Соколовскій, 8. Явленіе Иконы Казанской Божіей Матери — прот. Н. Гутниково. 11. Недвая 8 я — свящ. Няк. Сокольскій. 18. Недвая 9 я — свящ. Няк. Кратимрово. 22. Тезомиенитство Государыни Императрицы Марін Осодоровны — свящ. Влад. Паповалово. 25. Недвая 10-я — свящ. Маркіанъ Осдорозскій Въ приходской церкви: 27. Св. ви. Пантелеймона — свящ. Ісаннъ Приходина.

### Asiyems.

Въ Каседральновъ соборъ: 1. Недъля 11-я в Происхождение древъ Креста Господия—свящ. П. Скубачевский. 6. Преображение Господие—прот. Ник. Оедоровъ. Въ Приходской цервви—свящ. Петръ Ооминъ. Въ Каседральновъ соборъ: 8. Недъля 12-я—прот. П. Мигулинъ. Въ приходской цервва: 15. Недъля 13 я в Успение Пресвятыя Богородицы—прот. Стеф. Любиций. Въ Каседральновъ соборъ: 22. Недъля 14-я—свящ. Андр. Щелкуновъ. 29. Недъля 15-я в Усъкновение Главы Гоанна Предтечи—свящ. Влад. Шаповаловъ. Въ приходской цервви—прот. Гоаннъ Пичета. Въ Каседральновъ соборъ: 30. Св. Благовърнаго Киязя Александра Невскаго—свящ. І. Гончаревский. Въ приходской цервви—свящ. Н. Сокольский в прот. А. Балановский.

### Сентябрь.

Въ Каеедральномъ соборъ: 5. Недъля 16—свящ. І. Петровскій. 8. Рождество Пресвятыя Богородицы—свящ. І. Гораинъ. Въ приходскитъ церквахъ—прот. Вас. Добровольскій, свящ. Алекс. Захарьевъ. Въ Каеедральномъ соборъ: 12. Недъля 17-я—свящ. Пав. Тимофеевъ. 14. Воздвиженіе Креста Господня—свящ. Няк. Шосте. Въ приходской церкви—прот. П. Григоровичъ. Въ Каеедральномъ соборъ: 19. Недъля 18-я—свящ. Серг. Посельскій. Въ приходской церкви: 25. Преподобнаго Сергія Радонежскаго—свящ. Петръ Вишняковъ Въ Каеедральномъ соборъ: 26. Св. Апостола Іоанна Богослова (нед. 19)—свящ. Мях. Клячный. Въ приходскитъ и домовыхъ церквахъ:—Инспекторъ Семинарін, Іероменахъ Михаилъ, свящ. Ник. Зефировъ и свящ. Андр. Дмитріевъ.

### Октябрь.

Въ Каеедральномъ соборѣ: 1. Покровъ Пресв. Богородицы—прот. Няк. Оникевичъ. Въ домовой церкви—прот. Анд. Любарскій. Въ Каеедральномъ соборѣ: 3. Недъля 20-я—свящ. Геор. Введенскій. 10. Недъля 21-я—свящ. І. Крушедольскій. 17. Прор. Осія. Воспоминаніе чудеск. спасенія Царской семьи при крушеніи повзда близь ст. Борки К.-Х.-С. ж. д. (недъля 22-я)—свящ. Іоаннъ Котовъ. Въ домовей церкви—свящ. Алек. Юшковъ. Въ Каеедральномъ соборѣ: 21. Восшествіе на престолъ Императора Николая ІІ го—свящ. Павелъ Грома. 22. Казанской иконы Божіей Матери—свящ. Леон. Теердохлюбовъ. 24. Празднованіе образа "Всъхъ Скорбящихъ Радости" (недъля 23-я)—свящ. І. Инноковъ. Въ домовой церкви—свящ. Ник. Жебиневъ. Въ приходскихъ церквахъ: 26. Св. Двинтрія Солунского—прот. І. Чижевскій. 30. Озерян. иконы Божіей Матери—свящ. Василій Пономаревъ. Въ Каеедральномъ соборъ: 31. Недъля 24 я—свящ. Ал. Лобковскій.

### Ноябръ.

Въ Каседральномъ соборъ: 7. Недъля 25 я—свящ. Вас. Ветулосъ. Въ приходской церкви: 8. Соборъ Архистратига Михавла—прот. Петръ Полтасцесъ. Въ демовой церкви: 13. Св. Іоанна Златоуста—свящ. Алек. Теряесъ. Въ Каседральномъ соборъ: 14. Рожденіе Государыни Императрицы Марін Осодоровны (нед. 26 я) о. Инспекторъ Семинарін. 21. Введеніе во храмъ Пресв. Богородицы (недъля 27-я)—свящ. Дан. Полосъ. 22. Рожденіе и Тезоименнство Государя Наслъдника—прот. Вас. Добро-

сольскій. Въ домовыхъ и приходскихъ церквахъ: 23. Александра Невскаго — прот. Павелъ Солнцевъ и свящ. Миханлъ Слуцкій. Въ Каседральномъ соборъ: 28. Недъля 28 я—свящ. Мих. Румянцевъ.

### Декабрь.

Въ домовой церкви: 4. Св. Вм. Варвары—свящ. Іоаннъ Котовъ. Въ Каведральномъ соборъ: 5. Недъля 29-я—свящ. Няв. Жебиневъ. 6. Тезовменнство Государя Императора—свящ. Петръ Ооминъ. Въ приходской церкви—прот. Алек. Оедоровский. Въ Каведральномъ соборъ: 12. Св. Спаридона (недъля 30-я)—свящ. Вас. Самойловъ. Въ домовой церкви—свящ. Іоаннъ Мантулинъ. Въ Каведральномъ соборъ: 19. Недъля 31 я предъ Рождествомъ Христовымъ—прот. І. Левитский. 25. Рождество Христово—свящ. Вас. Яновский. 26. Соборъ Пресв. Богородицы (недъля 32-я по Рождествъ)—Свящ. І. Толмачевъ. Въ домовой церкви—свящ. Конст. Дъяковъ.

### журналъ

Харьновскаго Епархіальнаго Сътзда о.о. благочинныхъ 6—7 октября 1903 года.

Слушали отношение Совъта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища, отъ 4 декабря и. г., за № 1368, съ указаніемъ заявленія свищенника Іоанна Филевскаго о томъ, что, въ интересахъ веденія училищнаго хозийства, было бы желательно, чтобы Събзды Епархіальные собпрались въ Харьковф ежегодно. Принявъ во внимание заявление о. Филекского и всестороние обсудивъ значеніе ежегодныхъ събздовъ епархіальнаго духовенства не только для Епархіальнаго женскаго училища, но и для другихъ учреждевій: свічного завода, эмеритальной кассы, сиротскаго пріюта и духовной Семинарів, съфадъ о.о. благочинныхъ пришелъ къ заключенію, что ежегодные епархіальные Събады духовенства несомивно принесли-бы свою пользу, такъ какъ лучше бы уяснили состояніе указанныхъ епархіальныхъ учрежденій, содержимыхъ на счеть духовенства и церквей в своевременно ознакомиля съ вхъ нуждами и запросами, помимо сего-способствовали бы живому обмћиу мыслей епархіальнаго духовенства по различнымъ недотивннымъ вопросамъ церковно-приходской практики, а потому

постановили: а) признать весьма желательнымъ и благотворнымъ ежегодные епархівльные събады духовенства, расходъ же на нихъ производеный теперь, въ суммъ до 1000 руб. отъ церквей (путевыхъ для членовъ сътада), не считать обременительнымъ для епархін, при той пользь, которан ожидается отъ ежегодныхъ съёздовъ духовенства, б) для удобства въ отношения своевременнаго представленія отчетовъ отъ разныхъ епархіальныхъ учрежденій и заслушанія оных назначить съйзды въ первыхъ числахъ февраля мѣсяца, в) собираться на съѣзды о.о. Влагоченнымъ, г) въ виду состоявшагося теперь съезда благочинныхъ, назначить следующій епархівльный сътадъ на 1905 годъ и считать его по порядку очереднымъ XIX в д) отчеты по содержанію Епархіальнаго женскаго училища и спротскаго пріюта, см'ту по содержанію Епархіальнаго Женскаго училища, а также отчеты правленія эмеритальной кассы в свичнаго завода установить ежегодные съ представлениемъ ихъ на разсмотрвије епархіальнаго съезда духовенства. На семъ журналь резолюція Его Высокопреосвященства 8-го октября с. г. послівдовала такая: "Утверждаетсь".

Болѣе точное опредѣленіе временя епархіальныхъ съёздовъ каждый разъ будеть дѣлаться особо Епархіальнымъ Начальствомъ.

### ЖУРНАЛЫ

### Харьковского Окружнаго училищного Сътзда духовенства 1903 года.

О.о. уполномоченные Събзда Харьковскаго училищнаго овруга, собравшись 23 сентября сего 1903 года, въ числъ 12 человъбъ, и, по молитвъ, закрытою баллатировкою, избравъ Предсъдателемъ Събзда священника Успенской церкви, слободы Заводы, Волчанскаго убзда, о. Александра Чернявскаго и дълопроизводителемъ единогласно священника Нерукотвореннаго образа Господия церкви, села Богодарова, Зміевскаго убзда, о. Василія Насёдкина, въ утреннемъ засъданія 24 сентября, съ благословенія Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъй шаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго,—

1) Разсматривали смѣту прихода и расхода, составленную Правленіемъ училища по содержанію училища и училищаю общежитія на 1904 годъ, изъ которой видно, что на приходъ ожидается

поступленіе 38368 руб. 56 коп., а расходъ исчислень въ 38139 р. 45 коп., такъ, что приходъ превышаеть расходъ на 229 руб. 11 коп. По тщательномъ разсмотрівній всіхъ статей сміты, постановили: сміту прихода и расхода на 1904 годъ принять безъ изміненія в передать въ Правленіе училища дли руководства, а вмінющій получиться остатокъ оть 1904 года, согласно сміті прихода и расхода, причислить къ запасному капиталу.

- 2) Слушали докладъ Правленія Харьковскаго Духовнаго училища по поводу указаній, сділанных временно ревизіоннымъ Комвтетомъ, относительно устройства осущительнаго канала вокругь свверной и восточной ствив сундучной, прилегающих въ землю, относительно всправленія старой сосёдней станы близь больничнаго зданія и относительно покраски фасада обовкъ зданій училища. По тщательномъ обсуждения в осмотръ на мъстъ, постановили: а) относительно устройства осущительного канала вокругь съверной и восточной стъпъ сундучной поручить Правлению училища вызвать экспертовь и сдёлать точную оцёнку стоимости означенной подблик и, если стоимость ея не будеть превышать 1700 рублей, каковую сумму Съйздъ Дуковенства въ 1901 году уже опредвляль на сей предметь, разрышеть Правленію училища устроить осушительный каналь, употребивь для сего не болве 1700 рублей взъ взносовъ, представляемыхъ отъ церквей Харьковскаго училищнаго Округа на погашение строительнаго долга; если же экопертива обнаружить, что означенныя ствиы пуждаются въ капитальной переделев, и стоимость сего будеть болве 1700 руб., то соввать экстренный Съездъ уполномоченныхъ духовенства Округа для обсужденія ліля. б) Относительно исправленія старой сосъдней стыны близь больничнаго зданія просить Правленіе училища, озаботиться освидітельствованіемъ отъ строительнаго отделенія безопасности оной стены и в) Относительно повраски врыши на главномъ зданіи училища и покраски фасада обоихъ зданій училища разрішнть Правленію училища въ 1904 году произвести означенныя работы, израсходовавь на сіе до 700 рублей, оставшіеся неизрасходованными 300 рублей билетами и 29 рублей 11 коп. наличными изъ ассигнованныхъ Събидомъ духовенства 1902 года феврала 20 дня на окончаніе строительныхъ работъ, съ добавленіемъ остальной суммы изъ сбережевій по экономін училища за текущій 1908 годъ.
  - 3) Слушалв довледъ: Правленія училища отъ 23-го сентября

1903 года, за № 340, о ежегодномъ отчислении изъ прежинго жалованья эконома въ 400 рублей — ста рублей и обращении ихъ въ °/о бумаги въ видъ обезпеченія, для выдачи полностію діакону Григорію Попову вли его семейству по оставленів имъ служби при училищъ, въ возмъщение ущерба въ отношении пенсия ему. діакону Грегорію Попову. Такъ вакъ жалованье училещному эконому полагается собственно 300 рублей, а 100 рублей прибавлено было лично прежнему эконому за его долголетнюю службу при училища для поощренія, а настоящій экономь, діаконь Григорій Поповъ, служить при училищъ только съ марта мъсяна сего 1903 года, то ходатайство Правленія училища относительно эконома, діакона Григорія Попова, оставить безъ удовлетворенія до будущаго времени, а въ устранение ущерба въ отношении пенсии, просить Правленіе училища, ходатайствовать предъ Его Высокопреосвященствомъ объ открытів штатнаго діаконскаго міста прв училищной цервви, чтобы, такимъ образомъ, училищный экономъ. діаконъ Григорій Поповъ быль штатнымъ діакономъ и не лишался бы діаконской пенсів. О результать ходатайства къ Его Высокопреосвященству относительно діакона эконома Григорія Попова Правленіе училеща имфеть доложить будущему очередному Събаду Духовенства. На этомъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопреосвященства такая: \_1903 г. сентября 25. Утвержнается".

Въ вечернемъ засъдания уполномоченые Съъзда:

- 1) Слушали довладъ Правленія училища объ ассигнованіи 120 р. на наемъ временныхъ писцовъ, вслёдствіе прибавленія дёлъ по экзаменамъ на званіе учителя церковно-приходской школы и особенно, съ начала текущаго года, по ежемёсячнымъ экзаменамъ на санъ діакона и званіе псаломщика. Такъ какъ означенная нужда касается всей епархіи, а не одного только Харьковскаго училищнаго округа духовенства, то Съёздъ постановилъ: просить Правленіе училища по удовлетворенію означенной нужды обратиться съ ходатайствомъ къ Съёзду о.о. благочинныхъ, вмёршему состояться 4-го октября сего 1903 года, а настоящій окружной Съёздъ духовенства, по неямёнію средствъ, въ удовлетворенів Правленія училища по означенной нуждё отказывается.
- 2) Слушали отношеніе о. предсѣдателя Совѣта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища отъ 23-го сентября сего 1903 года за № 146, которымъ о. предсѣдатель увѣдомилъ Правленіе Харьковскаго Духовнаго училища, что отъ 1-го іюля н. г. за

Харьковскимъ Духовнымъ Училищемъ строительнаго долга безъ начисленія процентовъ числится 14796 р. 11 коп. Постановили: вслъдствіе неопредъленности и неисности для Събзда, сколько погашено капитальнаго долга, и сколько уплочено процентовъ въ Совътъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, постановили: просить Правленіе училища Харьковскаго составить подробную и точную въдомость о строительномъ долгъ въ Совътъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, съ самаго его (долга) начала и по день булущаго очереднаго Събзда Харьковскаго училищнаго округа, каковую въдомость и представить сему будущему очередному Събзду.

- 3) Слушали прошеніе учителя пінія священника Александра Лобковскаго о разрішеній ему пользоваться квартирою въ училищномъ зданій больницы и казеннымъ столомъ, для лвойхъ, за плату 114 руб. въ годъ, еще одинъ годъ, считая съ октября місяца сего 1903 года; постановили: просьбу священника Лобковскаго удовлетворить.
- 4) Постановили: просыть Правленіе училища объявить о.о. благочиннымъ Харьковскаго училищнаго округа отдёльными отношеніями о томъ, чтобы они представляли взносы, именуемые на постройку зданій Харьковскаго Духовнаго Училища, въ Правленіе Харьковскаго Духовнаго Училища, а не въ Советь Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища.
- 5) Избрали посредствомъ закрытой баллотировки членами временно-ревизіоннаго комитета, для повёрки экономическаго отчета по Харьковскому Духовному Училищу за 1903 годъ и для наблюденія за производствомъ расхода и благоустройствомъ того же училища въ 1904 году слёдующихъ лицъ: города Харькова священниковъ о. Даніила Попова, о. Александра Луценкова и о. Василія Ветухова.
- 6) Разсматривали вънчиковыя въдомости за 1902 годъ по церввамъ Харьковскаго училищнаго округа и нашли, что продажа велась правильно, и суммы денежныя за вънчики поступили полностію.
- 7) Постановили назначить будущій очередной Съйздъ Харьковскаго училищнаго округа на двадцать первое сентября 1904 года.
- 8) Постановили благодарить о. предсёдателя Съёзда священника Успенской церкви пригородней слободы Заводъ Александра Чернявскаго и севретаря Съёзда священника Василія Насёдкина за

понесенные ими труды на Съвздв. На этомъ журналв последовала резолюція Его Высокопреосвященства такая: "1903 г. сентября 25. Утверждается".

### Инструвція членамъ Совъта отъ духовенства Харьвовскаго Епархіальнаго женскаго училища.

1. Въ составъ Совъта училища входять два члена отъ духовенства, избираемые епархіальными съвздами духовенства на трех-льтній срокъ.

(Уст. Епарк. уч. § 17).

2. Члены консисторів не могуть быть назначаемы къ прохожденію должности членовъ Совъта училища.

(Опред. Св. Синода 11-26 окт. 1889. № 2192).

3. Въ члены Совъта училища отъ духовенства должны быть избираемы лица, не только по степени образованія, но в по образужизни и правственнымъ качествамъ своимъ, вполнъ достойным оказываемаго имъ довърія.

(Опред. Св. Синода 31 янв. - 18 марта 1868 г.).

4. Чрезъ своихъ избранныхъ членовъ Совъта духовенство имъетъ наблюдение за благосостояниемъ училища.

(Уст. Епар. уч. § 15).

5. Выборные отъ духовенства, воторые засідають въ семинарскомъ или училищномъ правленіяхъ, могуть быть назначены духовенстовъ и въ Совіть епархіальнаго женскаго училища.

(Уст. Епарх. уч. § 15. Прим. 2).

6. Во избъжание смъщения правъ и обязанностей, воспрещаетси выбирать въ звание членовъ Совъта отъ духовенства тъхъ изъ свищеннослужителей, кои состоять на духовно училищной службъ.

(Опред. Св. Спнода 13-20 дек, 1867 г. и 16 окт.—1 новбра 1868 г.).

7. Кандидатами для выборовъ въ члены Совъта училища отъ духовенства могутъ быть не одни свищеннослужители города, въ которомъ находится училище, а и свищеннослужители окрестныхъ церквей, которые выъютъ возможность въ точности исполнять обязанности членовъ училищнаго Совъта.

(Опред. Св. Синода 17 ноября—19 декабря 1869 г. и 20 апръля—15 ман 1873 г.). 8. По окончанія избранія двое изъ свищенно-служителей, остающихся, по числу полученных балловь, старшими послів избранія въ члены, назначаются къ нимъ кандидатами, для поступленія въ составь училищнаго Совіта, въ случат выбытія кого-либо изъ означенныхъ членовъ до истеченія трехлітияго срока или въ случать ихъ продолжительнаго отсутствія.

(Опр. Св. Синода 13-20 девабря 1867 г.).

9. М'ясто выбывшаго изъ училищнаго Совета члена отъ духовенства заступаеть, по распоряжению Преосвищеннаго, одинь изъ кандидатовъ, избранныхъ съездомъ.

(Опред. Св. Синода 11 марта-4 іюля 1868 г.).

10. Не могуть быть приглашаемы въ засъданіе Совъта кандидаты на должность членовъ отъ духовенства въ тъхъ случаяхъ, когда кому либо изъ этихъ членовъ будеть невозможно явиться на засъданіе.

(Опред. Св. Спнода 10-29 дек. 1871 г.).

11. Члены Совъта отъ духовенства, желая что-лебо сообщеть съъзду духовенства касательно опущеній и недостатковъ по училещу, предварительно сообщенія сътздамъ, должны своевременно заявлять объ оныхъ въ училищномъ Совъть, каковыя заявленія вносится въ журналъ.

(Опред. Св. Синода 9-30 окт. 1870 г.).

12. Съ членами училищнаго Совъта, избираемыми духовенствомъ, всъ лица епархіальнаго въдомства имъють право сноситься во всякое времи словесно или письменно и дълать имъ заявленія, относящіяся къ благоустройству училища, каковыя заявлечія предлагаются свми членами на обсужденіе училищнаго Совъта.

(Уст. Епарк. уч. § 16).

13. Высочайше утвержденный уставъ предоставляеть членамъ Совъта отъ духовенства дъятельное участие во всъхъ завятияхъ Совъта и непосредственное наблюдение за всъми установленнымя въ училищъ порядками, на основании какового наблюдения они могутъ представлять свои соображения на обсуждение в ръшение Совъта; но это не даетъ имъ права дълать какия-лябо самолячимя распоряжения по училищу и тъмъ ослаблять во мажни воспитанницъ авторитетъ ихъ начальства,— одну изъ главныхъ основъ училищиаго благоустройства.

(Опрел. Св. Свнода 21 ман-10 іюня 1873 г.).

14. Въ видахъ содъйствія успъщному ходу учебнаго в воспита-

тельнаго діла, члены Совіта отъ духовенства должны дійствовать съ крайнею осторожностію въ своихъ сношеніяхъ съ воспитанницами относительно всего того, что касается училищнаго начальства в преподавателей.

(Опред. Св. Синода 16 іюня—7 іюля 1871 г.).

15. Члены Совета отъ духовенства не вмёють права посёщать уроки преподавателей.

(Опред. Св. Синода 24 марта-17 априля 1887 г.).

- 16. Въ засѣданіяхъ Совѣта должны неопустительно участвовать всѣ членѣ онаго; если же кто не можетъ явиться по уважительнымъ причинамъ, обязанъ заблаговременно извѣстить объ этомъ предсѣдателя Совѣта для внесенія въ журналъ засѣданія. (Опред. Св Синода 13—20 декабря 1867 г.).
- 17. Въ видахъ устраненія частныхъ уклоненій отъ засѣданій Совѣта со стороны членовъ онаго отъ духовенства, Св. Синодъ установиль слѣдующія правила: 1. Членъ Совѣта отъ духовенства, уклоняющійся отъ исполненія своихъ обязанностей безъ уважительныхъ причинъ, подвергается за сіе, по донесенію училищнаго начальства, въ первый и второй разъ замѣчаніямъ, а въ третій разъ выговору епархіальнаго Архіерея. 2. Въ случаѣ недѣйствительности этой мѣры, неисправный удаляется отъ должности и замѣщается имѣющимся къ нему кандидатомъ.

(Опред. Св. Синода 1-13 ноября 1878 г. № 1813).

18. Каждый членъ Совъта имъстъ право представлять на разсмотръніе училищнаго Совъта предположенія объ улучшеній той или другой части училищнаго управленія. Предположенія сій представляются письменно, за нъсколько дней до засъданія, предсъдателю Совъта.

(Уст. Епарх. уч. § 21; Уст. Д. Сем. § 101 и Уст. Д. учил. § 35).

19. Такъ какъ на духовенство возложены заботы о матеріальномъ благосостояній училища и такъ какъ епархіальное духовенство въ цілости и наличности училищныхъ суммъ, библіотеки и имущества можетъ удостов'тряться только чрезъ членовъ Сов'та отъ духовенства, то посл'тряніе вміть своею особенною обязанностію внимательно сл'тряніе вміть козяйствомъ, возможно чаще постыма училищную кухню, столовую, амбары, погреба и т. п.

(Опр. Св. Синода 15 сентибря — 8 октября 1872 г.).

20. Согласно вышеизложенному на одного изъ членовъ Совъта

отъ духовенства возлагается совмъстное съ экономомъ пріобрътеніе на базарѣ или въ другихь мъстахъ для училища матеріаловъ в съъстныхъ продуктовъ, не доставляемыхъ подрядчиками по договору, каковы: яйца, капуста, бураки, картофель, морковь, петрушка, лукъ, гуси, съно в т. п. Если такіе продукты должны быть пріобрътены въ большомъ количествъ и на значительную сумму (свыше 50 рублей), то членъ отъ духовенства покупаетъ и принимаетъ ихъ не иначе, какъ по цънъ и образцамъ, одобреннымъ Совътомъ училища.

- 21. Другой членъ Совъта отъ духовенства составляетъ проэктъ эвономическаго отчета за истекшій годъ в представляетъ его чрезъ предсъдателя Совъта не позже 15-го февраля для обсужденія и утвержденія въ назначенномъ для того особомъ засъданів Совъта. По истеченія же трехъ льтъ смѣтнаго назначенія онъ составляетъ училищную смѣту по указаннымъ въ уставъ основаніямъ на предстоящее трехльтіе, и чрезъ предсъдателя же вносить на разсмотрѣніе Совъта не позже, какъ за два мъсяца до засъданій съъзда епархіальнаго духовенства.
- 22. По встечени каждаго мъсяца члены Совъта отъ духовенства провъряють заборныя книжки училящныхъ подрядчиковъ и поставщиковъ вмъстъ съ матеріальною и квитанціонною книгами и свидътельствують ихъ своими подписами; равнымъ образомъ они же провъряють, по истечени каждаго мъсяца, и кассовыя училищныя приходо-расходныя книги съ оправдательными документами и росписками получателей и объ оказавшемся при повъркъ доносяти училищному Совъту въ ближайшемъ засъдании его.

(Опред. Св. Свнода 15 сентября — 8 октября 1872 г.).

23. Ежегодно, по назначенію Совъта, члены Совъта отъ дуковенства производять по описи повърку всего училищнаго вмущества (за исключеніемъ библіотеки, больницы и костелянской) и объ оказавшемся доносять Совъту.

(Уст. Епарх. уч. § 24, п. 15).

24. Члены Совета отъ духовенства, по назначению Совета, участвують въ экзаменскихъ коммиссияхъ или въ качестве председателей или въ качестве ассистентовъ сихъ коммисси».

(Уст. Епарх. уч. § 85; Опред. Св. Синода 6 апраля—22 мая 1872 г.).

## Инструкція дёлопроизводителю Совёта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища.

1. Д'влопроизводствомъ въ Совъть завъдываетъ одниъ изъ наставнивовъ училища или вто либо изъ лицъ духовнаго или свътскаго званія, по избранію Совъта, утвержденному епархіяльнымъ Архіереемъ.

(Уст. Епарх. уч. § 19).

- 2. Ділопропзводитель Совіта хранать въ цілости в исправности всів училищным діла, какъ находящіяся въ архиві, такъ и вновь поступающія. Всіз діла должны быть скрізплены, перенумерованы и внесены въ опись по ихъ содержанію. При каждомъ діліз должень быть реестръ всізиъ бумагамъ, содержащимся въ ономъ ліліз.
- 3. Ділопроизводитель своевременно представляеть въ Совіть всі набіло переписанныя бумаги, какъ-то: двухмісячныя відомости объ успіхахь и поведеніи восцитанниць, составленныя инспекторомь и начальницею училища, послужные списки о штатныхъ преподавателяхь и воспитательницахъ и годовые отчеты по всімь частямь управленія, утвержденныя Совітомъ училища.
- 4. По протоколамъ Совъта дълопроваюдитель приготовляетъ журналы, доклады, представленія и проч. и въ онымъ надлежащія справки, онъ же, по порученію Совъта, предсъдателя онаго и начальницы, сносится письменно, съ къмъ будетъ указано; по учвлищнымъ дъламъ. Безъ разръшенія предсъдателя Совъта никакія справки и свъдънія изъ канцелярія Совъта выдаваемы быть пе могутъ.
- 5. Дівлопроизводитель отвітствуеть предъ училищнымъ Совітомъ и Высшимъ Начальствомъ за точность и полноту справокъ какъ съ дівлами Совіта, такъ и съ дівствующими узаконеніями и распоряженіями Начальства, за правильную, четкую и исную переписку всіхъ бумагь, за аккуратность и своевременность отправленія оныхъ по адресамъ, за правильное и аккуратное веденіе ресстра бумагь, входящихъ и исходящихъ по Совіту и разносной вниги для пакетовъ и, наконецъ, за порядокъ вь канцелярів Совіта вообще.

- 6. Для переписки училищныхъ бумагь при училищной канцелярін полагается особый письмоводитель. (Постанов. VI Епархіальн., съ-вада духов. Харьк. епархів).
- 7. Дълопроизводитель руководствуетъ занятіями письмоводителя и отвъчаетъ за его исправность и поведеніе.
- 8. Дѣлопроизводитель Совѣта имѣетъ въ своемъ распоряженіи, въромѣ писца, особаго разсыльнаго служителя, состоящаго при канцеляріи Совѣта.
- 9. Училищная нечать хранится въ залѣ засѣданій Совѣта в находится подъ непосредственнымъ надзоромъ и отвѣтственностію дѣлопроизводителя Совѣта.

### Отъ Харьковской Духовной Консисторіи.

Харьковская Духовная Консисторія объявляеть, что Епархіальнымъ Наблюдателемъ г. Давыденкомъ составлена и издана книга: "Церковно-приходская школа", которая признана Его Высокопреосвищенствомъ весьма полезною и даже необходимою для справокъ и руководства по церковно-школьнымъ дѣламъ; поэтому резолюціей отъ 29 октября с. г. означенная книга рекомендована духовенству епархів для выписки въ библіотеки церковныхъ школъ, въ благочиническія библіотеки, духовно-учебныя заведенія, въ церковныя библіотеки соборовъ и иноческихъ обителей. Выписывать чрезъ автора.

# Отъ Правленія Братства Св. Великомученицы Варвары.

Правленіе Братства Св. Великомученицы Варвары покорнівние просить членовъ Братства пожаловать въ Общее Собраніе братчиковъ, вмінощее быть 4 декабря с. г., въ 6 час. вечера, въ зданіи Епархіальнаго Женскаго Училища.

### II.

 Содержаніе. Суевіріе. Высокопреосвященнаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаю. — Отчеть о поездей въ г. Одессу, по уполномочію г. Харькова духовенства, для принесенія поздравленія и подпесенія адреса Высокопреосвященному Іустину, Архіепископу Херсонскому п Одесскому, въ день (30 октября) Его пятидесятильтияго служенія Церкви Протоіерея І. Чижевскаго. Епархіальная хромина. Архіерейское служеніе в церковный парадъ 14 нолбря.—Архіерейскія служенія 20 и 21 ноября. - Архіерейское служеніе и церковный параль 22 ноября. -Архіерейское служеніе и годичный акть въ первой Харьковской классической гимназін — Архіерейское служеніе и церковний парадь 26 ноября. — Открытіе Общества треввости при Преображенской церкви г. Харькова. -- Открытіе редегіозно-правственных чтеній для народа въ Харьковскомъ реальномъ училищь. Объ уставъ Харьковскаго епархіальнаго религіозно-правственнаго Братства. Инсепархіальный отділь. - Заботи Преосвященнаго Инновентія, Епископа Тамбовскаго и Шатскаго, о надзоръ за преподаваніемъ Закона Божія въ земскихъ и минястерских ликолахъ.-Распоряжение о проповедывание истинно хрестіанской любев ко всвиъ бляжненъ. Разныя извъстія и замътии. Упорядочевіе мелостини вишемъ.-Отвритіе въ г. Харькові "Русскаго Собранія".—Распоряженіе о присутствін офиперовъ Харьковскаго гаринзона при торжественных богослужениях въ соборъ. Стеклянные гробы, -- Объявленія.

### CYEBBPIE.

Уже давно разсылается по Харькову слѣдующая молитва:

"Господи Іисуст Христе! Тебт модимся, Святый Боже, помилуй мя и вст люди твоя, очисти насъ отъ гртховъ нашихъ ради пречистыя крови, нынт, и присно и во втки втковъ. Аминь.

### О Інсуст Христе!

Тебъ молимся, Святый Боже, Святый крыпкій, Святый безсмертный, помилуй насъ и всь люди Твоя и избави насъ отъ въчной муки ради пречистой крови Твоя и прости намъ наша согръщенія ради пречистой и пресвятой крови нынъ, и присно и во въки въковъ. Аминь".

Молитва сія составлена изъ набора словъ—безграмотно. При краткости ея въ ней три раза неумъстно говорится о пречистой Крови Спасителя. Кромъ того, очевидно непониманіе и незнаніе того, что слова, внесенныя въ эту молитву: святый Боже, святый кръпкій святый безсмертный, составляють обращеніе не къ Іисусу Христу, а къ Св. Троицъ. Вслёдъ за этою безграмотною и невёрною молитвою прибавляется слёдующее:

"Кто эту молитву девять дней будеть читать и девяти лицамъ пошлетъ каждый день одну и уже послъ девяти дней желаніе его будеть исполнено".

Этими словами распространяется глупое суевфріе: почему-то придается значеніе числу "девять".

Далъе продолжается:

"Во время литургів во Іерусалим'й одинъ (кто?) слышаль голосъ: накажу всі народы, а кто эту молитву будеть читать, будеть спасень отъ всякихъ бідствій и напастей".

Опять нельшое суевьріе, хула на Бога...

Наконецъ, невърная молитва сія заканчивается слъдующею ложною припискою:

"Молитва (эта) была прислана Епископу Воронежскому Анастасію съ предостереженіемъ, чтобы ее разослать девяти лицамъ; а кто не хочетъ воспользоваться этимъ милосердіемъ, несчастіемъ будетъ посъщенъ".

Душевредная ложь! Если бы и была прислана эта ложная и суевърная молитва какому-либо архіерею, то онъ немедленно уничтожиль бы ее, какъ исшедшую отъ какого-либо невъжественнаго лица.

Долгомъ своимъ почитаю въ предупреждение отъ суевърія и обмана объяснить вышеизложенное печатно.

Арсеній, Архіеписнопт Харьковскій.

### отчетъ

О потэдкт въ г. Одессу, по уполномочно г. Харькова духовенства, для принесенія поздравленія и поднесенія здреса \*) Высокопреосвященному Тустину, Архіепископу Херсонскому и Одесскому, въ день (30 Октября) его пятидесятильтняго служенія Церкви.

Уполномоченные Харьковскимъ градскимъ духовенствомъ Протоіереи, Іоаннъ Чижевскій и Петръ Полтавцевъ, на поднесеніе поздравленія Его Высокопреосвященства, Высокопре-

<sup>\*)</sup> Адресь этотъ напечатанъ въ № 20 журнала «Въра и Разунъ».

освященнъйшаго Ічстина, Архіепископа Херсонскаго и Олесскаго, бывшаго нашимъ Харьковскимъ, и поднесение Ему адреса въ день (30 Октября) Его патидесятидетного служения Перкви. Престолу и Отечеству на поприще духовно просветительной и Архипастырской двятельности, возвратившись въ Харьковъ, долгъ имвемъ объявить духовенству всей нашей Харьковской епархін, что мы приняты были Его Высокопреосвященствомъ съ радостію и благодарностію и, въ 30 день Октября, по Его приглашенію, участвовали съ Нимъ и Преосвященными Мемнономъ и Киріономъ въ Каседральномъ Соборъ въ служени божественной литургии и благодарственнаго молебна. Въ тотъ же день мы имъли честь, въ числъ представителей Херсонской, Подольской и Курской епархій и многочисленныхъ другихъ лицъ, съ знаменательнымъ днемъ жизни Его Высокопреосвященства поздравить Его отъ всего духовенства города Харькова и поднести ему адресъ. Его Высокопреосвященство, выслушавъ наше поздравление и принявши адресь, поручиль намь объявить духовенству всей нашей епархів Его искренюю и сердечную Архипастырскую благодарность съ преподаніемъ заочнаго Его Архипастырскаго благословенія. заявивши, что онь уже получиль поздравительныя телеграммы отъ духовенства всёхъ благочиній нашей Харьковской епархін. \*). На другой день, 31 го Октября, мы, по приглашенію Его Высокопреосвященства, участвовали въ данновъ имъ объдв. сервированномъ въ Его покояхъ, за которымъ много было произнесено привътствій, какъ высокопоставленными лицами. такъ и духовенствомъ, ръчей-съ благожеланіями Юбиляру-іерарху; въ томъ числъ и я, Чижевскій, сказаль слъдующее: "Ваше Высокопреосвященство, Высокопреосвященнъй владыко, Медостивый Архипастырь! Въ числё многихъ замёчательныхъ дней въ моей восьмидесяти двухъ лётней живни, всегда сохраняются въ моей памяти, по своимъ незабвеннымъ воспоминаніямъ и дни: седьмое Іюня, седьмое и одиннадцатое Октября и четвертое Мая. Въ первый изъ этихъ дней, въ 1879 году, я

<sup>\*)</sup> При этомъ сказалъ: "жаль только, что на телеграммы затрачено не мало денегъ".

имбать счастіе встрітить Ваше Высокопреосвященство и со станцін желізной дороги "Люботинь" сопутствовать Вамь до товода Харькова, при вступленіи Вашемъ въ управленіе натиею Харьковском епархією; два Октябрьских дня 1882 года памятны темъ, что въ вервый съ глубочайшію скорбію я кийіъ честь сказать Вашему Высовопреосвященству свою застольную прощальную рачь, --- вторый, что съ такою же скорбію нивль я честь провести Вась до той же станціи "Люботинъ" при следованіи Вашемъ на Подольскую Епископскую каселру и получить Ваше последнее Архипастырское благословение съ благопожеланіями; въ день четвертаго Мая 1894 года, ознаменованный днемъ пятидесятильтняго служенія моего въ священническомъ савъ. Ваше Высокопреосвященство почтили меня своею повиравительною телеграммою, призываніемъ СЪ "Божія благословенія". Это благословеніе Божіе, призванное на меня Вашимъ Высокопреосвященствомъ, почило на миъ. Милосердному Господу Богу благоугодно было даровать мив силы и крѣпость и въ это пестидесятое лѣто моего служенія въ священическомъ санв предстоять Его Святому Престолу и дожить и до сего радостнаго дня, принести мое искренее глубочаниее, сердечное поздравление съ днемъ пятидесятилътняго служенія Вашего Высокопреосвященства святой церкви, Престолу и Отечеству на поприщъ духовно-просвътительной и Архинастырской деятельности и темъ прибавать въ памяти моей и еще одинъ знаменательный день тридцатое Октября 1903 года. Ваше Высокопреосвященство, Милостивый Архипастырь! Все духовенство нашей Харьковской епархіи всегда, особенно въ настоящій внаменительный день Вашей жизни, добромъ и усердною молитвою вспоминаютъ Васъ, бывшаго своего мудраго и милосерднаго Архипастыря; съ нимъ и я, смиреневне дично принося Вашему Высокопреосвященству это мое сердечное поздравленіе, молю Бога, да по ходатайству Пресвятыя и Преблагословенныя Богородицы и по молитвамъ сващенномучениковъ, въ Херсонъ епископствовавшикъ, обновиль Онь Ваши силы и крепость, дабы настоящій день, заключившій въ себѣ пятидесятильтнее служеніе Ваше, быль

началомъ долгаго и долгаго ряда лёть Архипастырской дёлтельности Вашего Высокопреосвященства". Вслёдъ за этимъвейми присутствовавшими за столомъ проийто нёсколько разъ-"многая, многая лёта".

По окончанія об'єда, получивъ благословеніе Его Высокопреосвященства и простившись съ нимъ, въ шесть съ ноловиною часовъ въ курьерскомъ по'єздів вы вхали въ городъ Кіевъ, куда и прибыли въ 10 часовъ 1-го Ноября, а 2-го имъли
счастье быть приглашенными на об'єдъ Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвященныйшимъ Флавіаномъ, Митрополитомъ Кіевскимъ и Галицкимъ. За об'єдомъ этимъ, за которымъ,
кром'є насъ двоихъ, никого не было, радушный хозянть, Высекопреосвященныйшій Митрополитъ, усердно угощая насъ,
вспоминалъ свое краткое управленіе нашею Харьковскою
епархією и свое прибываніе въ Харьков'є. По окончаніи об'єда показаль намъ все свое пом'єщеніе въ Лаврскомъ дом'є,
свой кабинетъ, библіотеку и свою спальню и подарилъ поэкземпляру своего фотографическаго портрета.

Прощаясь съ нами, Высокопреосвящений митрополить поручиль намъ передать его усердный поклонъ Его Высокопреосвященству нашему Архипастырю, Архіепископу Арсенію, а Харьковскому и всему духовенству епархіи его Архипастырское благословеніе, прибавивъ, что онъ въ своихъ молитвахъникогда не забудетъ духовенства и всей паствы Харьковской.

Протојерей Іоаннг Чижевскій.



Архіерейское асуженіе и церковный парадз 14 ноября.

14-го ноября, въ высовоторжественный день рожденія Государына Императрицы Марін Өсодоровны, въ Успенскомъ соборѣ Высово преосвященнымъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ - в Актырскимъ, въ 9<sup>1</sup>/2 ч. утра, была отслужена божественная летургія, а по окончаній ей, въ сослуженій съ городскимъ дуковенствомъ—благодарственное Господу молебствіе. На богослуженій въсоборѣ присутствовали: командиръ 10 армейскаго корпуса генераль-лейтенантъ К. К. Случевскій, и. д. Харьковскаго губернатора С. Н. Гербель, попечитель учебнаго округа М. М. Алекственко, городской голова А. К. Погорѣлко, генералитеть, начальник отдѣльныхъ частей и масса молящихся. По окончанія молебствія на площади передъ соборомъ состоялся церковный парадъ Пензенскому и Тамбовскому полкамъ, Лебединскому и Старобъльскому резервнымъ баталіонамъ в Оренбургскому казачьему полку.

Архіерейскія служенія 20 и 21 ноября.

Въ четвергъ, 20-го ноября, наканунъ праздника введенія во храмъ Пресвитыя Богородицы, всенощныя бдѣнія, и въ патницу, въ самый день праздника, божественныя литургій совершали Высокопреосвищенный Архіепископъ Арсеній въ Озеринской церкви Покровскаго монастыря, а Преосвищенный Стефанъ, Епископъ Сумскій, въ Канедральномъ соборѣ.

Архіерейское служеніе и церковный парадъ 22 ноября.

22-го ноября, въ высокоторжественный день тезоименитства и рожденін Государя Наслёдника Миханла Александровича, въ Успенскомъ Каоедральномъ соборъ Высокопреосвященнымъ Арсеніемъ, Архіспископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, въ сослуженіи эконома Архієрейскаго дома Архимандрита Іосифа, Канедральнаго протоієрея С. Любицкаго, благочиннаго 1 окр. церквей г. Харькова прот. П. Полтавцева, виспектора семинарів, ісромоваха Михавла, члена Консисторія, прот. Гончаревскаго в свящ. Л. Твердохлібова, совершена была божественная литургія, а по окончанів ея, совывстно съ Преосвященнымъ Стефаномъ, Епископомъ Сумскимъ, и съ городскимъ духовенствомъ, отслуженъ благодарственный молебенъ. По окончавін молебна на Соборной площади состоялся церковный парадъ полкамъ: Пензенскому, Тамбовскому и Оренбургскому кавачьему в резервнымъ баталіонамъ: Лебединскому в Старобъльскому. Архіерейское служеніе и годичный акть во первой ской классической мужской гимназіи.

23-го ноября, въ день памати св. благовърнаго князя Александра Невожаго, въ первой Харьковской мужской гимназіи состоялся актъ, передъ которымъ Преосвященнымъ Стефаномъ, синскопомъ Сумсвинь, быле отслужены литургія и молебень. После богослуженів Преосвищенный свазаль слово, въ воторомъ объясниль что вся жизнь св. кинзи Александра Невскиго была коплощеніемъ горячей любве его въ своему отечеству-въ св. Русе. Затемъ Владына сказаль, что эти труды и жизнь служать яркинь примвромь того, въ чемъ должва выражаться в наша любовь въ отечеству. "Она. вавъ видимъ мы на его великомъ примірів, говориль Преосвищенный, состоять не въ яномъ чемъ, какъ въ самоотверженномъ несенів своего долга, ревностномъ всполненів возложенныть насъ Промысломъ Божіниъ обязанностей, и вифстф съ темъ въ личномъ благочестім, преданности православной Церкви, въ возложенія на себя благого вга и легкаго бремени заповідей Божінхъ и ревностномъ неуклонномъ ихъ исполнения. Свое слово Преосвященный закончиль обращениемъ къ юношамъ и призывомъ вкъ беречься отъ злых в дълателей и почаще возносить свои мысли в сердца въ св. внязю Александру Невскому п искать въ его примъръ образецъ псполненія своего долга. Слово это въ полномъ видь будеть напечатано въ слъдующей кивжкъ нашего журнала.

По окончанів богослуженія Преосвященный Стефанъ взволиль присутствовать на акті в раздавать награды окончавшимь курствоспатаннявамъ.

Архіерейское служеніе и церковный парадь 26 ноября.

Въ среду, 26 ноября, по случаю вавалерственнаго праздника св. великомученика и побъдоносца Георгія, въ Успенскомъ Кафедральномъ соборъ совершены были Преосвященнымъ Стефаномъ, Епископомъ Сумскимъ, соборне, божественная литургія и молебствіе По окончаніи богослуженія на Соборной площада состеялся, при участія отставныхъ георгіевскихъ кавалеровъ, церковный парадъ войскамъ Харьковскаго гарнизона.

### ОТКРЫТІЕ

Общества Трезвости при Преображенской цериви г. Харькова.

9-го ноября, въ воскресенье, въ Спасо-Преображенской церкви совершилось открытіе Іоанно-Предтеченскаго Общества Трезвости. Высокопреосвященный дрхіепископъ Арсеній съ самымъ живымъ сочувствіемъ отнеся къ появленію такого Общества въ г. Харьковъ. Въ своей извістной бесідів съ о.о. благочинными епархіи 5—6 октября сего года Высокопреосващенный Владыка указываль въ числі мітръ къ поднятію религіозно-правственнаго состоянія паствы—учрежденіе Обществъ Трезвости, разъ-

нсняль практичность в благополезность ихъ, скорбыть объ отсутствін ихъ въ Харьковской епархів и убъждаль заботиться объ открытів вхъ. Съ радостію разрішая на 9-е ноября открытіе такого общества пря Преображенской церкви, Милостивый Архипастырь въ ободреніе учредителей и первыхъ дінтелей общества, благоволиль на первомъ листів "Вниги трезвости" написать слігахующее: "Ота всей души рада открытію Общества Трезвостиво имя Св. Іоанна Предтечи при Преображенской церкви г. Харькова. Да благословить Господь добрымь успъхома оное. Я уже импла духовное утписніе видить благіе успъхи ота таковыха Общества ва Казанской епархіи. Не обинуясь скажу, что тама Общества Трезвости подняли трезвенность ва народь. Искренно желаю, чтобы и ва Харьковской епархіи, какъ можно больше развивались эти Общества. Впрую ва несомнинную иха пользу".

Къ 5 час. вечера Преображенская церковь стала наполняться молящимися в скоро храмъ былъ переполненъ народомъ. Чувствовалось, что въ этой народной массь, въ такомъ множествъ собравшейся, пробудалось сознаніе, что въ приходской жизни совершается что-то весьма нажное, что борьба хоть и скромная, но при помощи Церкви начинается съ страшнъйшимъ здомъ народной жезни-пьянствомъ. Пожелали принять участие въ молитвенномъосвященів трезвеннявовъ, кром'є містныхъ івреевъ, протоіврей о. А. Любарскій, священники: о. Николай Жебиневъ, о. П. Вишияковъ и о. М. Слуцкій. Послів торжественной вечерив, отслуженной соборие, в съ превраснымъ првібия мвстнаго учредитель Общества и местный благочиный о. П. Өоминъ пригласилъ народъ пропёть общинъ хоромъ начальныя молетвы. Народъ, уже вполет пріученный здісь въ этому, величественнымъ хоромъ запіль... При наступившей, затімь, тишинів о. П. Ооминъ выступиль съ своею рачью. Объявивши Общество отврытымъ съ благословенія Архіепископа, пропов'ядникъ подробноразъяснялъ слушателямъ, гдв и какъ въ настоящее время людя борются съ пьянствомъ. Сознавая всю нагубность алкоголя, какъ яда, отравы, борцы трезвости нынъ ведуть войну съ пьянствомъ не на животъ, а на смерть. За границей и у насъ ученые, врачи, духовенство, писатели съ апостольскою ревностію пропов'ядують отрезвление народа, учреждають братства, общества, съвзды, союзы, дома трезвости, библіотеки, читальни, попечительства, чайныя, лечебницы, ходатайствують о законодательныхъ м'ь-

ропріятіяхъ. Св. Церковь благословляеть этих благородныхъ борцовъ, поощриеть в открываеть церковно-приходскія Общества Трезвости, И учреждаемое Общество-это TOJERO часть той великой армін трезвости, которая съ увеличивающимся успехомъ вороть съ народнымъ зломъ. Вера въ успехъ должна окрылять трезвенниковъ, какъ бы мяло ихъ на было при началъ Общества. Трезвенныкъ-подвежникъ въ отношени къ самому себв, но и борепъ съ овружающею средою: долгомъ его является какъ самому трезвиться, такъ в всемврно съ самоотверженіемъ распространять трезвенность вокругь себя. Молитва должва подврвилять его всюду в всегда. Съ молетвою же трезвеннекъ должень вступать въ Общество, сознавая всю важность даваемаго имъ священнаго объта. Послъ ръчв началось пъніе молебна небесному повровителю Общества Іоанну Предтечв съ аваенстомъ ему: трезвенники собрались въ группу, загорелись въ ихъ рукахъ свъче и вся церковь усердно молилась о началь добраго дъла. Послъ сего началась самая торжественная и умилительная минута торжества. Всв трезвеннике придвинулись къ солев, гав на воз-Вышенів стояли аналов со св. вконами, кингою для записв. св. елеемъ в обътными иконками. Многотысичная толпа съ необычайнымъ вниманіемъ взирала на совершавшееся. О. П. Ооминъ пригласель всёхъ трезвеннявовь зажечь свёчи, напомняль о святости объта и отвътственности его нарушения и объ усердной молитьъ предъ обътомъ. Стоя на солев, о. Ооминъ громко и раздъльно сталь читать обътную молитву: трезвенники повторяли за нимъ съ глубовимъ умиленіемъ, видохами и со слезами. Послідоваль земной повлонъ и трезвенниви кланялись другь другу и просили себъ взаимныхъ молитвъ. Затьмъ каждый поклонился предъ св. нконами, лобызаль ихъ, вписываль свое имя и срокь воздержанія въ "внигу трезвости" в получалъ въ знаменіе своего обета Новый Завътъ, св. икону Преп. Серафима Саровскаго и Уставъ Общества, овроплялся св. водою и помазывался св. елеемъ. Сверхъ ожиданія желающихъ вступить въ общество оказалось свыме 100 чел. Всв другь друга поздравляли и братски лобывались. Это было что-то истинно цервовное, глубоко-трогательное, знаменательное! Не сомивнаемся, что это торжество трезвости произвело глубовое впечатленіе на молящихся... По окончанін церковнаго торжества трезвенники собрались въ помъщения мъстной церковно-приходской шволы. Здесь после общаго пенія молитер о. П. Ооминь поздравиль всёхъ съ такимъ важнымъ событіемъ ихъ жизни и предложиль для назиданія бесёду о XII главіз Посл. Ап. Павла въ Римлинамъ. Бесёда, затімъ, сопровождалась пініемъ молитвъ и чтеніемъ правилъ трезвенника изъ Устава Общества. Симъ общимъ собраніемъ былъ выбранъ составъ Совіта и постановлено объ открытіи Общества доложить Высокопреосвященному Архіепископу и просить его назначить предсъдателемъ общества священника Петра Оомина. Это первое собраніе закончилось въ 10 часовъ вечера. Всіз искренніе друзья народной тразвости, несомнінно, съ сочувствіемъ будуть привітствовать нарожденіе новаго Общества и не откажуть ему въ своей моральной и матеріальной поддержків. Священника Петра Оомина.

Открытіе религіозно нравственных в чтеній для народа в Харьковском реальном училищь.

Въ воскресенье, 16-го ноября, состоялось въ залѣ реальнаго училяща открытіе религіозно-правственныхъ чтеній для народа. Законоучитель училища о. Алексѣй Юшковъ предложилъ чтеніе: "Начало христіанской вѣры на землѣ русской в крещеніе Руси при Владимірѣ святомъ; значеніе этого событія". Чтеніе сопровождалось туманными вартинами и пѣніемъ хора любителей церковнаго пѣнія подъ управленіемъ З. И. Бибикова.

Объ уставъ Харъковскаго епархіальнаго религіозно-нравственнаго Братства.

Уставъ Харьковскаго епархіальнаго религіозно-нравственнаго Братства, представленный Высокопреосвященнымъ Владыкой Арсеніемъ въ Св. Синодъ на утвержденіе, въ настоящее время препровожденъ, по словамъ "Южн. Ер.", на отзыкъ въ Министерство Внутреннихъ Дълъ.



Заботы Преосвященнаго Иннокентія, Епископа Тамбовскаго и Шатскаго, о надзорт за преподавангемь Закона Божія въ земскихъ и министерскихъ школахъ.

Преосвященный Инновентій, Епископъ Тамбовскій и Шатскій, обратился въ Тамбовской Духовной Консисторіи, по словамъ "Тамб. Еп. Въд.", съ следующимъ предложеніемъ.

Преподававіе закона Божін въ земскихъ в министерскихъ низшихъ шислахъ Тамбовской губернін подлежить наблюденію н контролю одникъ Г.г. инспекторовь народныхъ училищъ. Они въ теченіе учебнаго года провфряють познанія ученнковь по Закону Вожію, следять за исправностью посещения о.о. законоучителями уроковъ, заботятся о своевременномъ замешения законоучительсвихъ должностей, при перемъщенияхъ священия вовъ. Епархіальная власть не имфетъ въ своемъ распоражения такого органа, который, будучи облеченъ ен довърјемъ и правомъ, следилъ бы за состояніемъ обученія Закону Божію въ поименованныхъ школахъ и довладываль ей о результатахъ своихъ наблюденій для принятів соответствующих мерь. Между темь, по Высочайше утвержденному положению о вемскихъ и министерскихъ школахъ, Епархіальному Архіерею ввърено не только главное наблюденіе за преподаваніемъ Закона Божія въ этихъ школахъ, но ему же принадлежить направленіе этого важнаго діла, какъ и оцінка всего, въ совокупности своей, пастырскаго воздёйствін законоучителя на учевниовъ. Само собою разумвется, что для него не безразлично то вли другое состояніе успівшности наученія Закону Божію подростающихъ поколеній. Если для Епископа каждой области релегіозно-правственное состояніе его пасомыхъ-главный предметь его пастырскихъ заботъ и попеченій, то исно, что эта пастырская попечительность должня простираться не только на взрослыхъ, но в на дътей. И на последнихъ не меньше, чемъ на первыхъ, вбо имъ дяно Царствіе Божіе, ибо въ нихъ еще долженъ сложиться внутренній человікъ, по духу Христову, по завітамъ Его учевія, подъ руководствомъ церкви.

На основани изложеннаго, я признаю необходимымъ имѣть во ввъренной миф епархіи, независимо отъ Г.г. инспекторовъ, свои органы для наблюденія за дъломъ преподаванія Закона Божія въ земскихъ и министерскихъ низшихъ школахъ. Эту обязанность полагаю пристойнымъ возложить на помощниковъ благочинныхъ въ каждомъ благочиніи. Они должны будутъ: а) совифстно съ Г.г. инспекторами заботиться о благовременномъ замъщеніи вакансій законоучителей, для чего прінскивать на мъстахъ достойныхъ кандидатовъ дли законоучительства, б) возможно чаще павъщать школы, провъряя исправность посъщенія уроковъ о.о. законоучителями, характеръ и методъ преподаванія, и дълать свои указанія тамъ, гдъ это потребуется, в) о замъченныхъ ими неисправно-

стяхъ въ преподаванія доносить Епископу непосредственно, гр присутствовать на экзаменахъ въ земскихъ и министерскихъ школахъ своего благочинія, д) представлять ему, по окончаніи учебнаго года, свои отчеты о ходъ преподаванія Закона Божія въэтихъ школахъ благочинія.

Консисторія составить подробную инструкцію въ руководствоуказанными наблюдателями за преподаваніеми Закона Божія въземскихи и министерскихи школахи и представить ее мий для просмотра».

При современных толках о необходимости контроля за преподаваніем Закона Божія въ светских учебных заведеніях настоящее предложеніе Владыки заслуживаеть сугубаго вниманія! Распоряженіе о проповыдываніи истично христіанской мобеи ко встых ближниму.

Въ "Донскихъ Областныхъ Въдомостихъ" напечатано распорижение епархіальнаго начальства о томт, чтобы духовенство настойчвво проповъдывало истинно христіанскую любовь во всъмъ ближнимъ, безъ различія въроисповъданій и племени. Враждебное движеніе, говорится въ распоряженіи, противъ евреевъ или другихъ народностей нарушаетъ общественный миръ и порядовъ, разстравваеть и ослаблаетъ промышленность, торговлю и прочія отправленія общественной и государственной жизни.



### Упорядоченіе милостыни нищимъ.

Извѣстно, что нищіе, собирая по міру куски хлѣба, продаютъ ихъ, а деньги часто пропиваютъ. Въ одномъ селѣ рѣшили подавать милостыню "трезвыми" деньгами. Въ этихъ видахъ, по мысли приходскаго свищенника о. Алексѣя, на простой бумагѣ напечатали марки въ одну копѣйку, въ 1/2 копѣйки въ 1/4 копѣйки. Созвали сельскихъ старостъ, основательно потолковали съ ними и раздали имъ марки для раздачи по дворамъ. Вмѣсто "кусочковъ" нищимъ стали подавать эти марки. Въ чайной за эти деньги нищій могъ получить дешевый обѣдъ. Если этотъ обѣдъ ему не

получить что нужно изъ одежды. Отпускали изъ лавки "Заварки чая" въ три копъйки и даже табакъ. На дверяхъ у входа въ столовую было вывъшено объявленіе, что въ нетрезвомъ состоянія сюда не приходять. Въ лавкъ пьянымъ также товара не даваля. Реформа сразу же стала радикальной. Трезвыя деньги пошли въ ходъ съ декабря прошлаго года.

Какъ же отнеслясь въ этому дёлу врестьяне в особенно сами нашіе?

Нящіе сразу же разділились на дві категоріи: на нищихъ гордыхъ и на нищихъ смиренныхъ. По деревнямъ между бабамикозяйками и нищими начались богословскія пререканія.

— Что ты въ попа Алексъя въруешь—усовъщевали бабъ нище-О. Алексъй въ въръ "заблудился", во Христа въръ. Нищему хлъбомъ подай, когда онъ проситъ, а не бумагой.

Смущались сердца простодушныхъ бабъ и съ маркой онв полавали кусочки. Но были и упорныя бабы: марка-и никакихь. Уходя язъ села Д., нищіе прикалываль марки въ придорожнымъ березкамъ. Одинъ нищій, набравъ маровъ, пришелъ въ о. Алексью "ругаться", бросиль марки на полъ и ущель, но на утро одумался н вернулся за марками. Грозились побить и даже убить о. Алексвя. Но трезвенники стояли на своемъ. Смиренные нищіе объдали в брали въ лавив на марки. Саман цвиная покупка бывала въ 1 р. 32 к.: прибавивъ въ маркамъ и свои деньги, бъднявъ купилъ брюви. Покупали варежки, рубахи, чай, табавъ. Приходили похвастать своими обновежим въ о. Алексвю. Результать этой мары овазался почти неожиданнымъ. Гордые чужіе нищіе стали врительно объгать село, какъ мъсто ереси и заблужденій. Это первое явло прихода, первый опыть прикрипть нь приходу своих нищихъ и избавиться отъ гастролеровъ. По первому году, не смотря на всю его поучительность, судить о практичности и разумности этой меры не следуеть. Но важно то, что это дело, задуманное п поставленное безъ всякаго участія такъ называемой "вителлигенців", свидътельствуеть, что деревня берется умъ, а не выписываеть его изъ города.

Что же, совсёмъ пропадуть наши поэтическіе нищіе, эти калики перехожіе, эти живые укоры демлющей сов'єсти? Едва ли. Они будуть—и будуть сыты, но не пьяны. "Н. Вр.".

Открытіе вт г. Харьковь "Русскаго Собранія".

9-го ноября, состоялось открытіе Харьковскаго отділа "Русскаго-Собранія". По этому поводу "Харьк. Відом.", между прочимъ, говорять: "Открытіе отділенія Р. С.—нарожденіе русской харьковской семьи, это—отростовъ того великаго дерева, которое своими вітнями скоро покроеть всю землю русскую и приметь подъ свой кровъ всіхъ истинно русскихъ людей. Открытіе отділа Русскаго-Собранія—это торжество русской мысли, проявленіе русскаго самосознанія, путь къ возрожденію исконныхъ русскихъ началъ, русскихъ идеаловъ".

Отъ души желаемъ этому симпатичному и полезному отдълу "Русскаго Собранія" благихъ результатовъ!

Распоряжение о присутствии офицеровъ Харьковского гарнизона при торжественных богослужениях въ Соборъ.

При торжественных богослуженіях въ Соборь, какь язвъстно, присутствують офицеры войскъ харьковскаго гарназона. Недавно состоялось распоряженіе, чтобы офицеры являлись въ Соборъ невъ пальто, а въ мундарахъ, и притомъ къ началу богослуженія, а не къ молебну только.

### Стеклянные гробы.

Дівло вдеть о томъ, чтобы дерево замівнить стевломъ при взготовленів гробовъ. Воть что сообщаеть Autorité:

Стеклянный гробъ будеть вмёть свойство изолировать тёло и предохранить его оть действія сырости. По истеченій пяти, десать, двадцати лёть оно будеть невредимо и трупъ будеть превращень въ мумію. Окружающая почва не будеть пропитана гнилыми міазмами, которыя выдёляются изъ труповъ сквозь плохо сколоченныя доски, сгнившія отъ времени и сырости. Съ помощью стеклянныхъ гробовъ можно хоронить во всякой почвё, какого бы свойства она ни была. Тамъ, гдё деревянный гробъ могь бы испортиться отъ воды, стеклянный остается неизміннымъ.

Въ случав эпидемів, можно власть твло въ гробъ тотчасъ послісметти. Не будеть причины бояться вакой-нибудь заразы въ жилище покойника, что, напротивъ, нередко случается при употребленіи гробовъ деревянныхъ. Надобно, впрочемъ, заметить, что это новояведеніе, если бы оно было принято, едва ли нашло бы правственное сочувствіе въ нашемъ народе, не говоря уже о его дороговизне и возможныхъ пререканіяхъ.

## Причтъ и церковный староста Ольшанской Покровской церкви

-слободы Ольшаной, **Харьковскаго увада,** объявляють, что съ •означенной церкви нужень учитель-регенть на жалованье огъ 300 руб въ годъ.

### Отъ Харьновскаго Епархіальнаго Ннижнаго Комитета

объявляется, что епархіальная книжная лавка, при Харьковскомъ Соборъ, снабжена духовио-проповъдническою литературой, бого-служебными книгами и учебниками для церковно-приходскихъ школъ. При оптовой продажъ учебниковъ и Сунодальныхъ изданій для школъ и церквей дълается уступка 10°/о.

Отирыта подписка на празднующую въ 1904 г. свой ДЕСЯТИЛЪТНІЙ ЮБМЛЕЙ

ВСЕОБЩУЮ МАЛЕНЬКУЮ ГАЗЕТУ

# G.-Netepbypfb

2 руб. за годъ, за 3 мвс. 50 коп.

Газета безцензурная.-- Изданія годъ одиннадцатый.

Содержаніе газети: придворныя, правительственныя, политическія и общественныя новости и руководящія къ никъ статьи; хроннка происшестий и уголовных діль, новости научныя, историческія, медицинскія, о воспитаніи, о закадочных явденіяхь и пр.; романи, стихи, замітки о спорті, театрахь, новыхъ квигахъ пр. Въ теченіе 1904 г. будуть поміщени: романь изъ современ русской жизни "Три товарища" соч. А. Молчанова и переводь лучшаго изъ новійшихъ германскихъ романовъ подъ заглавіемъ "Насущный хлібот". Въ теченіе года боліе сети портретовъ современныхъ діятелей и рисунновъ тенущихъ соблітій.

Подиненая цена от дост. и пересыяной раза 2 р. за пол-года 1 р. за 3 кес. 50 кс

Марками на 20 к. дороже. Газета выходить три раза въ недвлю.

Алресъ Типографін, Редавціній Конторы: С.-Петербургъ, Невскій, 139.

Редакторъ-Издатель А. Моминовъ

# ПОДПИСКА

на 1904 г.

на илиостриров. журналъ

## MAJIOTRA

Adpecs: MOCRBA.

Ранняя подписка обез почиваетъ цолучение первыхъ нумеровь безъ задержив.

Журналъ МАЛЮТКА

состоить изъ

12 книжекъ

## 12 премій-игрушекъ

Журналъ МАЛЮТКА назначается для дётей образован семейство 4—8 лёть

Журналъ МАЛЮТКА по содержанію не подходитъ для сельскихъ школъ, деревенскихъ библіотекъ, Обществъ Трезвости и т. п.

Журналъ МАЛЮТКА первый въ Россіи журналъ для дётей такого возраста (4—8 л.).

Журналъ МАЛЮТКА издается девятнадца-

тый годъ.

Журналъ МАЛЮТКА самый дешевый дът-

скій журналь

Журналъ МАЛЮТКА стоитъ въ годъ безъ доставки въ Москвъ въ конторъ Н. Печковской 2 р. Съ пересылкой во всъ города 2 р. 50 к. Подписка только годовая. Съ наложеннымъ платежомъ не принимается.

# СКАЗКА про ЩЕЛКУНА МЫШИНАГО ЦАРЯ

Сочиненіе ГОФМАНА. Переводъ С. В. ФЛЕРОВА. Рисунки (въ краскахъ) Академика В. Е. МАКОВСКАГО. Большой томъ, 18 печатныхъ листовъ, форматомъ мал. in 4°, на слоновой бумагъ, въ оригинальномъ переплетъ

ИЗДАНІЕ ВТОРОЕ Ціна 2 руб.

### БЕЗПЛАТНО

Сказку про Щелкуна

И

# Мышинаго Царя,

Сочиненіе ГОФМАНА. Переводъ С. В. ФЛЕРОВА. Рисунки (въ краскахъ) Академика В. Е. МАКОВСКАГО

Изданіе третье (безъ переплета) получать ть, ито подпишется на 1904 г. на журналь

# МАЛЮТКА

Заранъе, до 1-го Декабря сего года.

Обращается вниманіе что книга, эта не есть обязательное приложеніе къ журналу, а лишь

подарокъ за Раннюю подписку.

Послѣ 1-го Декабря льготъ и отсрочекъ не будетъ.

### Открыта подписка на 1904 г.

на духовно ежемъсячный журналъ

# СТРАННИКЪ

СЪ БЕЗПЛАТНЫМЪ ПРИЛОЖЕНІЕМЪ

# "Obwedocmynnoù Hozocaobckoù Hubaiomeku".

Духовный журналь "Странникъ" будеть издаваться въ 1904 году по прежней широкой программъ, обнимающей весь кругь движеній богослевскофилософской мысли в церковко-ебщественной жизни, интересамъ которой онъ неослабно служить въ теченіе болье сорока льть. При журналь, въ качествъ безплатнаго приложенія, издается "Общедоступным Вогословская Вибліотека", имъющая своею пълію сдълать виолив доступными для читателей лучшія и капитальнъйшія произведеніи русской и вностранной богословской литературы

Въ 1904 году подписчивамъ будутъ даны три капитальныхъ сочинения:

- а) «Православная Вогословская Энциклоподія» или Богословскій Энциклоподическій словарь, содержащій въ себі необходимыя для всякаго серьезно образованнаго человіка свідінія по всімъ предпетанъ богословскаго и философскаго знанія, т. У, въ который войдуть слова на на Е, Ж, З и И (съ картами и иллюстраціями);
- б) Толковая Виблія вли толкованіе на всъ вниги Св. Писанія. Томъ І, въ который входить все Пятокнижіе Монсеево. Съ иллюстраціями, поясняющими тексть.
- в) «Виблія и Вавилонъ» апологетическій трактать но поводу новъйших открытій на мъстъ древней Вавилоніи, противь раціоналистической критики, въ защиту боговдохновенности Библіи.

Цъна: а) въ Россія за журналь "Странникъ" съ приложеніемъ трехъ томовъ "Общедоступной Вогословской Библіотеки" восемь (8) руб. съ перес.; б) за границей 11 руб. съ перес.

Адресоваться: Въ редакцію журнала "Странникъ": С.-Петербургъ, Неввскій Проспекть, д. № 182.

Городсків СПБ, нодписчики благоволять обращаться въ контору редакціи — Невскій пр., 182.

Редакторъ пздатель проф. А. Ложужина.

При семъ № прилагается объявленіе отъ Товарищества "ПРОВОДНИКЪ" и отъ І. Е. Матвъва о нузымичевской травъ "ЭФЕДРА".

# листокъ

лля

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

স্থানীতি ব 15 Денабря স্থা № 23. ক 1908 года.

Содержаніе. Отъ Харьковской Духовной Консисторін.—Епархіальныя изв'ященія.— Резолюція Его Високопреосвященства.—Журнали Събзда духовенства Сунскаго училищнаго округа, бывшаго 19-го сентября 1903 года.

I.

Оть Харьковской Духовной Консисторіи.

По опредъленію Епархіальнаго Начальства, отъ 12—19 сего ноября, депутать 1 округа Лебединскаго убяда священникъ *Павела Брайловскій* за медленность и неисполнительность, проявленныя имъ при производстве слёдствій, уволена отъ должности депутата.

# Епархіальныя извъщенія.

### ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

#### Священническія:

При Сошествіевской церкви с. Хатией, Волчанского убяда.

- Тронцкой церкви с. Бобрика, Лебединскаго укзда.
- Каз.-Богородичной церкви с. Старовъровки, Купянскаго увзда:

### Діаконскія:

При Попровской церкви сл. Большой-Писаревки, Богодуховского убзда.

### Псаломшиикія:

При Тронцкой цериви сл. Нижинго-Бурлучка, Волчанскаго увзда.
— Арх.-Михаиловской церкви с. Ольшаной, Лебединскаго увзда.

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema ABK/FR

При Николаевской цериви с. Казачка, Харьковскаго увзда.

- церкви с. Польнаго, Волчанскаго увзда.
- Николаевской церкви с. Ново-Бурлуцка, Волчанскаго ужада.
- Тронцвой церкви с. Стеблянкина, Лебединского убода.
- Успенской церкви с. Сороковки, Змісвекаго ужада.
- Успенской церкви с. Соколова, Змісвскаго увзда.
- Косьмо-Даміановской церкви с. Терновой, Волчанскаго увзда.
- Покровской перкви с. Бабки, Волчанского убяда.
- Іосифо-Обручивцкой церкви с. Мечебиловой, Изюмскаго увада.
- Николаевской церкви с. Верхопожии, Ахтырскаго увада.
- Ахтырско-Богородичной церкви с. Ново-Ахтырки, Старобъльск. уъзда.
- Николаевской церкви с. Наугольновки, Куплискаго ублада.
- Петро-Павловской церкви г. Бълополья, Сумскаго убзда.
- Тронцкой церкви с. Перекопа, Валковскаго увзда.
- Николаевской церкви с. Синолицевки, Харьковскаго уйзда.
- Няколаевской церкви с. Сычевки, Старобъльского увзда.
- Преображенской церкви сл. Юнаковки, Сумскаго ублда.
- Софієвской церкви сл. Малой-Алексвевки, Харьковскаго увзда.
- Попровской цериви сл. Огульцовъ, Валковского убода.
- Свято-Духовской церкви сл. Ново-Осиновой, Купянскаго увада.
- Преображенской церкви сл. Марковки, Старобъльскаго увзда.

### Резолюція Его Высокопреосвященства.

Резолюцією Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго в Ахтырскаго, отъ 23 октября с. г., за № 521, зав'ядываніе "Листкомъ для Харьковской Епархін" поручено, съ 1 Ноябра текущаго г., секретарю Редакців журнала "В'яра и Разумъ", помощнику Инспектора Харьковской Дуковной Семинаріи Леониду Багрецову.

### журналы

Съѣзда духовенства Сумскаго училищнаго Округа, бывшаго 19 сентября 1903 года.

Журнало № 1-й. Уполномоченные отъ духовенства Сумскаго училищнаго округа, въ числъ девяти (9) человъкъ, прибывъ въ собрание въ 9 часовъ утра, состоявшееся въ здания Сумскаго ду-

жовнаго училища, и, по молитві, избравъ, посредствомъ закрытой баллотировки, большинствомъ 8 голосовъ, предсідателемъ Съйзда сващенника Іоанна Браиловскаго, а ділопроизводителемъ, единогласно, священника Аноллонія Гончаревскаго, предварительно слушали журналы предыдущихъ съйздовъ за 1902 годъ и за февраль місяцъ сего 1903 года, съ резолюціями на нихъ Его Высокопреосвященній па обрання и Преосвященній паго Стефана, и, принявъ ихъ къ свідінію, приступили къ обсужденію вопросовъ, подлежащихъ разсмотрінію Съйзда духовенства.

- 1. Разсматривали въдомости за 1902 годъ: а) вънчиковую, б) о движения церковныхъ суммъ в в) о заборъ свъчей изъ епархіальнаго завода церквами училищнаго округа. Постановили: принять къ свъльнію.
- 2. Разсматривали представленную Правленіемъ училища сміту прихода и расхода суммъ по содержанію училища на 1904 годъ. Постановили: сміту признать правильной и подлежащей исполненію, за исключеніемъ ст. 6 прихода, относительно которой въ объяснительной въ сміть запискі значится, что взнось отъ церквей училищаго округа въ пользу училища съ 1903 года уменьшился на 27 руб. 23 коп. По поводу сего послідняго обстоительства Съйздъ полагаль бы необходимымъ просить Правленіе училища выяснить причину уменьшеніи поступающихъ въ пользу училища суммъ отъ церквей округа и, въ случай возможности, побудить, чрезъ Епархіальное Начальство, подлежащихъ о.о. благочиныхъ къ пополненію означенной суммы въ текущемъ 1903 году, а на будущее время—возстановить прежній размітрь поступающей отъ церквей въ пользу училища суммы 13.101 р. 57 к.
- 3. Посредствомъ закрытой баллотировки приступили въ избранію двухъ членовъ отъ духовенства училищнаго Правленія, при чемъ овазалось, что изъ шести баллотировавшихся лицъ избраны четыре, а именно: священники—Іоаннъ Браиловскій—большинствомъ шести изъ девити шаровъ, Викторъ Флоринскій—большинствомъ семи, Симеонъ Недълька—шести и Николай Мощенко семи. Постановили: избраніе изъ четырехъ выпепоименованныхъ лицъ опредъленныхъ закономъ двухъ представителей отъ духовенства на должность членовъ Правленія представить на Архипастырское Его Высокопреосвященства благоусмотрёніе.

Резолюція Его Высокопреосвященства отъ 23 октября 1903 года і

последовала такая: "Утверждаются священники Мощенко и Неделька".

4. Посредствомъ такой же баллотировки избрали: а) кандидатами къ членамъ Правленія отъ духовенства: священника Павла Хижня кова—единогласно и протоіерея Стефана Прокоповича—большинствомъ пяти голосовъ, и б) членами ревизіоннаго комитета, единогласно, священниковъ: Алексія Артюховскаго, Платона Сорочинскаго, Димитрія Виноградскаго и в) къ нимъ кандидатами священниковъ: Григорія Сапухина—большинствомъ семи шаровъ, Іоанна Ситенко—восьми и Филарета Григоровича—семи.

На семъ журналѣ послѣдовала резолюція Его Высокопреосвященства: "1903. окт. 8. Утверждается".

Жирнал № 2. Сентября 23 дня. Уполномоченные отъ духовенства Сумскаго училищнаго округа, въ числе десяти (10) человекъ. прибывь въ собрание въ 5 часовъ вечера, состоявшееся въ здания Сумскаго Луховнаго училища, по молитећ, слушали: 1) докладъ **учили**шнаго Правленія отъ 23 сентября сего года за № 312 о томъ, что центральное отопленіе училешнаго зданія, состоящее изъ трекъ воздушно-паровыхъ калориферовъ, после 16-тилетияго пользованія, въ настоящемъ году потребовало со стороны Правленія особыхъ заботъ. Вылъ вызванъ изъ Харькова самъ изобрѣтатель этого отопленія, гражданскій виженерь В. С. Покровскій. который послё тщательнаго осмотра калореферовъ презналь настоятельно необходимымъ вапитальный ихъ ремонть, стоимостир въ 2,000 руб. по меньшей мъръ. По сему случаю быль составленъ Правленіемъ училища журналь и Епархіальное Начальство разръшило Правленію немедленно приступить въ ремонту центральнаго отопленія съ отнесеніемъ расходовъ по сему въ разрядъ экстренныхъ и подлежащихъ уплать по усмотрвнію съвзда духовенства въ настоящемъ же году. При производствъ сихъ работъ обнаружилось, что одниъ калориферъ нужно было сделать вновь. а остальные два при тщательномъ ремонтв могутъ еще послужеть. Все это Правленіемъ училища и было исполнено съ израсходованіемъ на сей предметь изъ текущихъ доходовъ болве 700 р.

По свив журнала Правленія, утвержденнаго Епархіальною Властію, этоть расходь, какъ сверхсивтный в экстраординарный, подлежить немедленному покрытію по усмотрвнію настоящаго съвзда духовенства, но настоящее состояніе кассы Правленія училища позволяеть надвяться, что значительная часть этой суммы, если не вся она, можеть быть покрыта изъ возможных остатковъ текущиго года. Постановили: просить Правленіе училища покрыть эзначенный расходь изъ имъющихся въ его распоряженіи свободныхъ сумиъ, къ чему, по митнію Правленія, предвидится возможность; если же таковой возможности не окажется, то заботу о погашеніи означеннаго расхода возложить на будущій Сътадъ духовенства.

- 2. Разсиатривали отчеть о приход'я, расход'я и остатв'я суммъ, ассигнованных на содержаніе Сумскаго духовнаго училища изъ м'ястных источниковь за 1902 годь и слушали журналь временноренизіоннаго Комитета, относящійся въ тому же отчету, и, принявь во вниманіе объясненія членовъ Правленія училища отъ духовенства, постановыми: отчеть признать правильнымъ, но просить Правленіе училища—на будущее время въ приходо-расходныхъ училищныхъ книгахъ показывать не только остатви денежныхъ суммъ, но и стоимость матеріаловъ, остающихся въ следующему за отчетнымъ году, съ тёмъ, чтобы эта последния цифра была очищаема въ отчет'я вм'ясто оправдательныхъ документовъ, что по существу д'яла невозможно, простымъ указаніемъ израсходованія оставшихся матеріаловъ, такъ вакъ только при такомъ порядк'я счетоводства возможно сведеніе въ отчет'я баланса.
  - 3. Имѣли сужденіе о возмѣщеній путевыхъ расходовъ членамъ училищнаго Правленія отъ духовенства по поѣздвамъ пхъ въ училище по служебной надобности. Постановили: считать справедливымъ назначить членамъ Правленія изъ священниковъ г. Сумъ по пятидесяти рублей въ годъ на означенный предметъ расхода, а членамъ изъ вногороднихъ—по сто руб., во вниманіе къ большему количеству дѣлаемыхъ вми на поѣздви въ училище расходовъ.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высовопреосвященства: "1903. овт. 8. Утверждается".

Журналъ Ж 3, сентибря 24 дня. Уполномоченные отъ духовенства Сумскаго училищнаго округа, въ числъ восьми (8) человъкъ, прибывъ въ собраніе въ 9 часовъ утра, состоявшееся въ зданія Сумскаго Духовнаго Училища, по молитвъ 1) имъли сужденіе о времени съъзда духовенства Сумскаго училищнаго округа въ будущемъ 1904 году. Постановили: назначить слъдующій съъздъ уполномоченныхъ отъ духовенства Сумскаго училищнаго округа на 21 сентября 1904 года.

2. Имъли суждение о ревностной и весьма полезной для дъла

дъятельности членовъ временно-ревизіоннаго комитета, священивковъ: Виктора Флоринскаго, Платона Сорочинскаго и Алексія Артюховскаго и постановили выразить имъ глубокую благодарность Съъзда за понесенные ими на пользу училища труды в почтительнъйше ходатайствовать предъ Епархіальнымъ начальствомъ о разръшеніи внести это обстоятельство въ послужные ихъ списки. Кромъ того, постановили выразить также благодарность за понесенные во время занятій съъзда труды предсъдателю съъзда, священнику Іоанну Браиловскому и дълопроизводителю, священнику Аполлонію Гончаревскому, со внесеніемъ, съ соизволенія Епархіальнаго начальства, сего обстоятельства въ послужные ихъ списки.

На семъ журналъ послъдовала резолюція Его Высокопреосващенства: "1903. окт. 8. Утверждается".

#### II.

Содержаніе О значенів Бнблів Б—О приготовленів понощинковъ миссіонеровъ изъ среди народа. Священника Николая Загоровскаго.—Кавъ понинать слова Спасителя "могій випстити да випстити" (Ме. XIX, 12)? В. Епархіальная хроника. Архіерейское служеніе и годичное собраніе Братства св. Великомученици Варвары въ Харьковсковъ Епархіальномъ женскомъ училищѣ.— Архіерейское служеніе и церковний парадъ 6-го декабря.—Общество трезности при Харьковской Спясо-Преображенской церкви.—Очередной инссіонерскій Събадъ духовенства 1-го окрула Харьковской церкви.—Очередной инссіонерскій Събадъ духовенства 1-го окрула Харьковской церкви.—Очередной инссіонерскій Събадъ духовенства 1-го окрула Харьковскаго убзда.—Чествованіе о, профес. прот Т. И. Буткевича, но случаю исполнившагося ХХУ-явтія его священнослуженія.—Пятидесятильтіе священнослуженія о. прот. Василія Никольскаго.—Протоіерей о. Тиновей Павловъ (векрологь). Иновпархіальный отдаль Чудесное исціленіе въ Саровѣ.—Священник — помощники.— Резолюція Преосвященнаго Николая, Епискова Таврическаго, о непреміты най обязанности пастырей церкви бестадовать съ народомъ о предметахъ въры. Разния извъстія и замътим. Резигіозно-нравственния чтенія сельской матушки.— Какъ нсправить прогорькаю масло. Объявленія.

#### О ЗНАЧЕНІИ БИБЛІИ.

О томъ, насколько сильно еще даетъ о себё знать по временамъ "власть тьмы" можно судить по слёдующему вопросу, предложенному г. О. редакцій журнала "Хуторянинъ", издаваемому Полтавскимъ сельско-хозяйственнымъ Обществомъ. "Стражникъ с. Кононовки, зашедши ко мнё, говоритъ г. О., сталъ просматривать мои книги, причемъ, обративъ особенное вниманіе на объемистую по своей толщинѣ книгу "Библія", заявилъ мнѣ, что "Библія" книга запрещенная, въ доказательство чего у

мего якобы имѣется какое-то предписаніе или что-то вродъ этого. Прошу отвѣтить: вапрещенная ли книга "Библія" или аътъ? Библія куплена мной въ Кіевѣ въ Лаврѣ, о чемъ имѣется цензурная отмѣтка на русскомъ языкѣ".

По этому поводу талантлевый сотрудникъ "Южнаго Краа" В. И. Ивановъ замъчаетъ: "Если бы все это не было напечатано чернымъ по бълому, право, можно было бы подумать, что такой невъроятный курьевъ мы встрътили не на яву, а во снъ...

"Библія"-запрещенная книга?!

Редакція "Хуторянина" даеть слёдующій совершенно основательный отвёть на этоть, единственный въ своемъ родё "вопросъ". "Имѣеть ли какое то предписаніе стражникъ села Кононовки относительно книги "Библія", отвёчать трудно, но "Библія" не только никогда не была въ числе запрещевныхъ книгъ, но, напротивъ, должна быть настольной книгой въ каждой христіанской семьё. Добавленіе о томъ, что цензурная отметка на славянской библіи сделана на русскомъ явыке, восбуждаеть недоумёніе".

А я думаю, говоритъ г. Ивановъ, что и въ данномъ случав не должно быть никакого "недоумънія", потому что цензурная отмътка, на русскомъ языкъ, хотя бы сдъланная и на славиской библіи, является въ порядкъ вещей... Если что и можетъ вызвать великое "недоразумъніе", такъ это то, что у насъ въ деревняхъ "цензорами" авляются... страженики... При такихъ "цензорахъ" не мудрено, что и "Библія" попала въ разрадъ "запрещенныхъ" книгъ!..."

Итакъ, какъ ни прискорбно, но приходится сознаться, что еще и досель находятся лица, "бродящія во тьмъ" даже и въ отношеніи такихъ вопросовъ, какъ запрещенная книга Библія или нътъ?! Позводимъ себь, поэтому, привести прекрасныя слова о значеніи Библіи, принадлежащія извъстному дерковному витіи Высокопреосвященныйнему Владиміру, Митрополиту Московскому и Коломенскому. Дай Богъ, чтобы эти слова коснулись слуха всёхъ, недоумъвающихъ относительно этой святой книги!

"Книга эта, говоритъ, между прочимъ, Высокопреосвященнъйшій

Митрополить Владиміръ, стоить того, чтобы изучить ее поосновательнье. Знаете ли, друзья, какое сокровеще для каждаго изъ васъ ваключается въ этой книгв? Она содержить въ себъ неисчерпасмый источникъ знанія и жизни. Чемъ шире вашъ умственный круговоры, чёмы острёс вашть разумы, чёмы открытёс н воспріничивте для втом ваше сердце, тти обильнте для вась этотъ источникъ. Какъ бы ни была велика ваша жажда, какъ бы много ни черпали вы изъ этого кладенца Божія, онъ всегда будеть полонь воды. Для каждой новой потребности Библія находить новое удовлетвореніе. Чтобы сдёлать наглядніве и понятиве мысль эту, я приведу вамъ разсказъ о книгв Библін одного глубокаго старца. Вотъ сидить этотъ согбенный дъдушка съ надломленными силами, съ дрожащими руками и трясущеюся головою, но съ врко свётящимися глазами въ своемъ кресив и держить такую рвчь окружающимь его внучатамь: .Милыя дети! Когда я самъ быль вогъ такимъ же маленьвымь мальчикомъ какъ вы, я часто видёль на рабочемъ столе моей матери одну книгу, которая выдавалась изъ рада другихъ своимъ внушительнымъ объемомъ и изящнымъ переплетомъ. Это была Библія. Потому ли, что она была болфе и красивве другихъ, или по предчувствію, что это не простая книга, а божественвая, не земного, а небеснаго происхожденія, только на нее я обращаль наибольшее вниманіе и питаль въ ней чувства особеннаго уваженія. Но какъ велика была моя радость, когда мать моя подоввала меня однажды къ себъ и стала читать, а потомъ и разсказывать кое-что изъ этой книги! Съ какимъ напраженнымъ вниманіомъ слушаль я, когда она передавала инв исторію о рав, объ Авраамв, Исаакв, Іаковв, объ Іосифъ и Самунлъ, а потомъ исторію о пастухахъ виелеемскихъ, о двенадцатилетнемъ Інсусе, о дочке Івпра, о смерти Інсуса и Его воскресенів. Я весь тогда превратился въ слухь, я не могь досыта наслушаться при этихъ разсказахъ н однажды спросиль свою мать: "Не правда ли, что Библія вся написана для одникъ только детей"? "Это ты впоследстви узнаешь своимъ собственнымъ опытомъ", сказала она улыбаясь, и, когда мив было уже 15 леть, она подарила мив, въ день

моего ангела. Библію, на главномъ листь которой было написано: "Испытайте писанія". Я взялся за это съ большою ревностію. Когда я, раскрывши эту книгу, началь читать ее, то состояніе моего духа похоже было на состояніе человіка, который съ благоговъйнымъ страхомъ вступаеть въ темныя галлереи общирнаго святого храма. При этомъ чтевін на меня особенно сильно действовали те места, где говорилось о подвигахъ героевъ, коихъ такъ много находится въ Книгахъ Судей, Самуила и въ книгахъ Маккавейскихъ. Вся жемля казалась мив тогда сплошнымь полемь битвы, а Библія-книгою. повъствующею о героахъ на этой битвъ. И гдъ изображалась храбрость, неутомимая энергія и самоотверженіе, тамъ всёмъ существомъ своимъ присутствовалъ и я. Я пламенно сочувствоваль апостолямь и соприсутствоваль вмъ въ ихъ борьбъ. Я страство желаль вивств съ ними вести борьбу противъ іудеевъ и язычниковъ. Я быль полонь мужества, гордости и самоправедности; но это продолжалось, конечно, недолго. Скоро подпаль я подъ вліжніе дурного товарищества, подвергся искушенію и очутился въ позорныхъ узахъ граха. Я забыль теперь свою Библію, а если иногда и вспоминаль о ней, то слова ся казались сатирою противъ меня. Но когда, послъ многихъ лёгъ, я снова ввялъ ее въ руки и сталъ читать, о какимъ яркимъ свътомъ озарила она теперь меня! Теперь она стала совствить другою книгою для меня. Я нашель въ ней самое сильное и самое върное обличение для себя и самое тяжкое обвинение во всекъ монхъ грехахъ. Она явилась для меня словомъ гровнаго Судін. Я смутился духомъ, ужасъ и трепеть овладели иною, и воть, среди этого сиущения и страха я услишаль вдругь столь сладкія слова, столь ніжныя, доброжелательныя и утешительныя речи, что мий казалось, будто ко мев снова говорить моя родная, нажно любящая меня нать. Я увидель тогда, что въ ней заключается радостная весть для удрученных, разбитыхъ и изнывающихъ отъ скорби сердецъ. Это было именно тогда, когда я впервые прочиталъ слова: "Прівдите ко мев вси труждающінся и обремененній, и азы уповою вы". Я поверия в тому неженому призыву, я весь

отдался ему, и съ этого момента Библія сділалась для меня истиннымь благовестіемь и самою любемою, настольноюкнигою. И вотъ, когда наступилъ черный день моей жизни, когда начали постигать меня несчастье за несчастьемъ, ударъ за ударомъ раздаваться надъ моею головою, когда смерть начала похищать у меня родныхъ и самыхъ дорогихъ и близкихъ моему сердцу, и разлука съ ними погрузила меня въ глубокую ночь печали, о какимъ обильнымъ источникомъ утв шенія явилась тогда для меня Библія-- эта внига священныхъ, богооткровенныхъ писаній! Какимъ целительнымъ бальвамомъ на раны моего серина послужило это изречение: "Я хочу утъщать, какъ мать утъщаетъ дътей своихъ"! И въ то время Библія действительно утемала, предостерегала и берегла меня, какъ мать бережеть дитя свое. На каждой страницъ ея я находиль какое-нибудь утёшительное для себя слово нан изречение и какъ хотелось мив снова, подобно дитяти, спросить: не правда ли, что Библія написана исключительно для твхъ, которые нуждаются въ утвшеніи? А теперь вотъ,---закончиль онъ, --- когда я одною ногой вступиль уже въ мрачную долину смерти, о, какъ много светлыхъ лучей надежды сверкаеть для меня изъ дорогой инв Библін, озаряя небеснынь светомь эту сумрачную юдоль земли. Библія есть какъ бы небо: "когда ваступить ночь, тогда только она начнеть, какъ должно, испускать светлые лучи свои".

Такова Библія по свидітельное ез вліяніе. Но въ нашъ злополучний візка она, къ сожалівнію, далеко не у всіхть пользуется надлежащимъ уваженіемъ, какъ книга божественнаго Откровенія. Люди невізні, въ прельщеній ума своего, проповідующіе о возможности безконечнаго усовершенствованія человічества своими только силами, безъ помощи Бога, не только не признають за Библією божественнаго авторитета, но относятся къ ней съ пренебреженіемъ и съ насмішками. Она, говорять они, не отвічаеть и не можеть отвічать требованіямъ намісто просвіщеннаго времени. Какъ произведеніе младенчествующаго ума человічества, она давно отжила свой віжь и въ

настоящее время можетъ удовлетворять развъ только простой народъ, детей да дряхдыхъ стариковъ и старукъ. Было бы, продолжають они, очень странно требовать, чтобы люди, стоящіе на почтенной высоть образованія и науки, преклонились предъ авторитетомъ какой-нибудь дётски наивной и полной легендъ и сказокъ вниги. Но не върьте, друзья, этимъ непризваннымъ учетелямъ, если они, попирая въру отцовъ вашихъ, какъ суевъріе давно мнеувшихъ въковъ, стараются измыслить новую въру на началахъ лженменнаго разума, если они, расчеть съ божественнымъ Откровеніемъ-Вибліею, **УКАВЫВАЮТЪ, КАКЪ НА ИСТОЧЕНКЪ ИСТИНВАГО СЧАСТЬЯ И ИСТИВНОЙ** мудрости, на успъхи ума человъческаго, на книги своихъ мудрецовъ. Извлекайте изъ этихъ книгъ и произведеній все высокое, благое и полезное, не чуждайтесь ничего, что есть хорошаго въ дёлахъ человеческихъ, но не ждите отъ человъка и человъческой мудрости-того, чего они не имъютъ сейчасъ, не могутъ достигнуть и въ будущемъ. Человъкъ никогда не поднимается выше самого себя. Онъ, по слову Спасителя, не можетъ самъ себъ прибавить возраста ни на одинъ локоть (Лук. XII, 25), и тв мечты и помыслы о перерожденіи человъка здъсь на землъ въ существо высшаго разряда (сверхчеловъка), которымъ предаются въкоторые изъ современныхъ философовъ, онъ навсегда останутся несбыточными мечтами. Все, что составляеть для насъ истинное счастье и спасеніе, -- миръ уязвленной совъсти, испъленіе измученнаго сердца, удовлетворение его глубочайшихъ въчныхъ потребностей, возстановление гръхомъ нарушеннаго общения съ Богомъ, избавление отъ смерти, ада и суда, -- все это никогда не придетъ къ намъ изъ области того, что совершають и могутъ совершить люди на землъ. Не придетъ это ни изъ научныхъ открытій и изобратеній, ни изъ геніальныхъ произведеній великихъ писателей и мудредовъ, ни изъ Ясной Поляны (Левъ Толстой), ни изъ растивннаго Запада (Ницше), но только съ Голгови, отъ креста Агнца Божія, взявшаго на Себя грёхи міра, отъ Вічнаго Первосвященника, принесшаго Себя въ жертву и примирившаго насъ съ Богомъ, о чемъ повъствуетъ намъ книга божественнаго Откровенія-Библія.

Всею полнотою пастырской любви своей къ вамъ прошу васъ, не увлекайтесь ложною философією и не пренебрегайте этою книгою. Она — дорогая, незамѣнимая книга. Она — книга Бога и Богъ книгъ. Она только одна можетъ служить надежнымъ руководствомъ въ вашей жизни и давать ей вѣрное направленіе во всёхъ превратностяхъ судьбы вашей...

Въ ней вы найдете для себя такое удовлетвореніе всёхъ запросовъ вашей души и вашего сердца, такое услажденіе, съ которымъ ничто въ мірів не можетъ сравниться. КОЛЬ СЛАД-КИ ГОРТАНИ МОЕМУ СЛОВЕСА ТВОЯ, ГОСПОДИ,—въ духовномъ восторгів ввываль пророкъ,—ПАЧЕ МЕДА УСТОМЪ МОИМЪ (Пеал. СХУІП, 103)!" 1). Б.

#### О приготовленіи помощниковь миссіонеровь изъ среды народа.

30 Овтября сего 1903 года состоялся Миссіонерскій съдздъ духовенства 1 округа, Богодуховскаго увзда. Предъ началомъ събзда благоленнымъ соборомъ священнослужителей совершено было молебное паніе Господу Богу въ Богодуховскомъ Успенскомъ соборъ "объ обращени заблудшихъ". Послъ молебна, всъ прибывшіе на съфздъ священники округа, въ числф 27 человъкъ, во главъ съ предсъдателемъ сътяда мъстнымъ о. Блачиннымъ священникомъ А. Станиславскимъ, собрались въ зданін Соборно Успенской церк.-приходской школы. На съёзде присутствоваль и бывшій Епархіальный Миссіонерь Д. И. Боголюбовь, главнымь образомь руководившій занятівми миссіонерскаго съёзда. Засёданіе съёзда открыль своей рёчью Благочинный священникъ о. А. Станиславскій о великой пользь и значеніи для духовенства миссіонерскихъ събздовъ особенно въ настоящее многомятежное для веры и Церкви время, когда невъріе и отчужденіе отъ Церкви православной широкой волной разливаются во всёхъ слояхъ общества. Когда отъ всёхъ членовъ съёзда заслушаны были доклады о рели-

<sup>1)</sup> Изъ Рачи Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Владиміра, Митрополита Московскаго и Коломенскаго, предъ раздачею Библін випускнымъ воспитанникамъ ИМПЕРАТОРСКАГО Лицея въ намить Цесаревича Николая въ Москивъ, по окончания разамена по Закону Божію.

гіозно-правственномъ состояніи ихъ приходовъ и выяснены были нужды и положеніе миссіонерскаго діла въ округі, Д. И. Боголюбовъ обратился въ членамъ съйзда съ теплымъ и задушевнымъ словомъ приблизительно слідующаго содержанія:

"Досточтимые отцы и братія! въ заключеніе нашихъ братскихъ бесёдъ съ вами, я не могу не сказать вамъ и еще нёсколько словъ, быть можетъ, при свиданіи съ вами уже въ послёдній разъ...

Первое и самое главное, что требуется отъ пастыря-миссіонера для успъха и польвы миссін, -- это -- чтобы живнь его была "по Бозв" и всецело направлена на духовную нользу своего прихода и спасеніе душъ, ввъренныхъ ему пасомыхъ... Красугольнымъ постановленіемъ, отъ примененія котораго вависить вся судьба миссіи, повсемістно привнается ивреченіе Христа Спасителя: "Овиы Мои слушаются голоса Моего, и Я знаю их, и оню идуть за Мною" (Іоан. 10,27). Повтому, пастырю церкви необходимо "блазко знать" своихъ духовныхъ овецъ и быть для нихъ во всехъ отношенияхъ образцомъ правой въры и благочестной жизни "63 словъ, вз жити, вз любви. въ духъ, въ въръ, въ чистотъ" (І Тин. 4,12). Самъ Госполь Інсусь Христось уподобляеть деятельность вашу, какъ продолжателей трудовъ Апостольскихъ, свёту солнечному, а посему усердиве придежите въ исполнении своихъ обязанностей и "такт да свътить свъть вашь предъ модъми, чтобы они видъми ваши добрыя дъла и прославляли Отца вашего Небеснаго" (Мато. 5,16).

Второе—не менёе важное условіе для успёха и пользы миссін,—это чтобы вся пастырская дёятельность была безупречна и слово пастыря никогда не расходилось съ дёломъ, а съ этою цёлью каждому пастырю надлежить благоговёйно и неспёшно совершать церковныя богослуженія, а главное всенепремённо сопровождать эти богослуженія живою проповёдью и заводить внёбогослужебныя собесёдованія или воскресныя чтенія съ народомъ... Пастырская проповёдь—это духовная пища для пасомыхъ... Усерднёе же и больше питайте своихъ духовныхъ чадъ чистымъ зерномъ пшеницы Христовой,

TOTAS OHE VCTMISTCS OF SETS OT BACK HS \_UHNS HSENTH"!.. Народъ нашъ любить слушать слово Божіе и готовъ поччаться въ немъ день и ночь, поэтому, при всёхъ случаяхъ вашей служебной дізтельности, проповіздуйте и объясняйте имъ слово Божіе и разгоняйте потокъ религіозныхъ сомижній, текушій со стороны сектантскихъ лжеучителей... Подавайте своимъ пасомымъ и примфры добродетельного житія, для чего глашайте ихъ къ посильнымъ добровольнымъ пожертвованіямъ на бъднихъ, калъкъ и увечнихъ и постредавшихъ отъ разнаго рода несчастій: это меньшая братія наша во Христь. ва которую Самъ Господь свазаль: "истинно говорю вама: такъ какъ вы сдълали это одному изъ сихъ братьевъ Моихъ меньших, то сдплали Мню" (Мв. 25, 40). И будьте увърены, что народъ пойметъ ваши многополезные, истинно-апостольскіе труды и по достоинству оцфиить ихъ чистосердечной любовью къ своимъ пастырямъ, полагающимъ души свои за овепъ своихъ, и безграничной предавностію къ святой православной Перкви Христовой!...

Многольтняя правтика моя въ дълв мессіонерскомъ водить меня къ тому непоколебимому убъжденію, что намъ въ настоящее время необходимо всв силы свои направить къ тому, чтобы и словоми и жизнію возжечь ви самоми народь мобовь къ миссіи и создать миссію среди народа,—тогія только мы смёсмь ожидать и благихъ результатовь отъ своей дъятельности... Вамъ, пастыри Божів, и вашему попеченію отъ колыбели крещенія вручаются живыя души, изъ коихъ вы. по долгу службы вашей, должны созидать живые и созвательные камии для великаго зданія православной Церкви Христовой на земль... Воспитывайте же миссіонеровь и устрояйте миссію среди народа, начиная это великое діло еще со школьной скамын... А для этого въ старшемъ отделеніи школы проходите съ детьми преподавание закона Божия "сообразно съ примёрнымъ распредёленіемъ апологетическаго матеріала одноклассныхъ церковно-приходскихъ ш колъ среди сектантскаго населенія",-тогда наша церковная миссія въ школахъ найдетъ лучшихъ себъ сотрудниковъ и въ народъ будетъ внесенъ

тотъ немеркнущій Свётъ Христова ученія, который одинь въ состояніи разогнать тьму сектантскаго вольномыслія!... Самъ а старался всёми зависящими отъ меня силами прійдти вамъ въ семъ дёлё на помощь, для чего и составилъ "Православный Противосектантскій Катихизисъ"; проходите его со школьниками, раздавайте въ видё подарковъ послё своихъ бесёдъ народу,—онъ принесетъ свою несомнённую пользу... Но помимо школы, чтобы создать миссію среди народа, необходимо каждому пастырю всемёрно изыскивать и подготовлять для борьбы съ сектанствтомъ наиболёе преданныхъ, благочестивыхъ и твердыхъ въ православіи людей; съ ними тоже и потому же "катихизису" надо проходить всё вопросы ясно, по пунктамъ: эти люди явятся для васъ ближайшими и ревностными помощниками въ борьбё съ сектантствомъ... Правда, трудъ не легкій, —но безъ труда ничто не дается!...

Представьте себъ теперь, что въ какой нибудь приходъ явился сектантъ-лжеучитель и началъ своими лжетолками возмущать православныхъ людей... Что съ нимъ делать пастырю Церкви?... Какъ препятствовать появленію и развитію вла?... Не надо сейчасъ же гнать его и притеснять всячески или доносить полиціи, иначе онъ явится ореоломъ мученика предъ людьми и для миссіи не польза получится, а вредъ большой... Нетъ, не давленіемъ, не стражниками, не полицією, а усерднымъ и постояннымъ проповъдываніемъ слова Божія, примъромъ доброй жизни и водвореніемъ въ народё добрыхъ мыслей вы сможете разогнать смуту и темноту въ православной массъ... Не будемъ же, отцы и братія, усыпляться и забываться ввиду открытаго и явнаго врага, а постараемся воспитать миссію среди самого же народа, тогда им вполнъ смъемъ надъяться, что своими трудами и заботами, при номощи Божіей, поставимъ ръкъ несущейся плотину"!...

Итакъ, воспитание миссіи среди народа—это, можно сказать, последній завёть Д. И. Боголюбова, какъ бывшаго епаржіального миссіонера... Духовенство 1 округа, Богодуховскаго уевда, признательное къ многополезной и плодотворной миссіонерской деятельности Д. И. Боголюбова, поднесло ему, при

разставаніи съ нимъ, образъ Озерянской Божіей Матери въсребро-вызлощенной ризъ и адресъ.

Священник Ник. Загоровскій.

Какъ понимать слова Спасителя: "могій вмѣстити, да вмѣститъ" (Ме. XIX, 12)?

Какт извёстно, слова Спасители: "могій вмистити, да вмистить" одни понимають въ томъ смисль, что Спаситель указываль на брачное состояніе, между тымъ другіе истолковывають вкъ въ приложеніи исключительно къ аскетическому состоянію 1). Какое же изъ этихъ пониманій истинно? Прекрасный отвыть на этотъ вопросъ даеть молодой православный богословъ Д. П. Брянцевъ въ своей статью подъ заглавіемъ: "Къ вопросу о бракъ и безбрачів" 2).

Воть что, между прочимъ, говорить по этому вопросу уважаемый авторъ названной статьи.

"По нашему мићнію, слова Спасителя: "могій вийствтв, да вийствть" можно разсматривать только въ связи со всймъ ученіемъ Спасителя о бравћ, изложеннымъ въ XIX главћ, потому что они представляють собой заключеніе во всей річи Спасителя...

Бесёда Спасителя о бракё, изложенная въ XIX гл. ев. отъ Матеея, начата была по частному поводу. У евреевъ отпущеніе жены мужемъ пользовалось широкимъ распространеніемъ; мужья пользовались разнообразными поводами, чтобы отпускать своихъ женъ. Вотъ и "приступили къ Нему (Христу) фарисев и, искушая Его, говорили Ему: «по всякой-ли причинѣ позволительно человѣку разводиться съ женою своею» (Ме. XIX, 3)?

Въ своемъ отвётё Христось не разсматриваетъ различныхъ поводовъ въ отпущенію, воторые считались у евреевъ законными, и приговоръ о которыхъ фарисен, повидимому, и котъли услышать отъ Него. Вмёсто того Онъ взлагаетъ истинный ввглядъ на бравъ; но излагаетъ его таквить образомъ, что изъ Его словъ само собой вытекалъ отвётъ и на предложенный вопросъ: «неужели вы не читали,—сказалъ Онъ,—что Сотворившій вначалё мужчину и женщину сотвориль икъ» (ст. 4).

Давая такой отвёть, Спаситель прямо указываль, что Творець міра, при самомъ созданіи, создаль людей двоими,—мужчину в

<sup>1)</sup> См. "Новый Путь". 1903 г. м. Марть.

<sup>2) &</sup>quot;Въра и Деркосъ". 1903 г. VIII. Стр. 428 и сл.

женщину, и тёмъ самымъ предназначилъ людей, съ одной стороны, къ совмёстной жизни, а съ другой—къ брачному сожительству мужа и жены: вложилъ въ ихъ природу потребность жизни въ такой именно формѣ. Но вложивъ въ природу людей потребность, Богъ вмёстё съ тёмъ предназначилъ мужчинё жить вмёстё только съ одною женой: Онъ создалъ одного мужчину и одну женщину. А коль скоро Богъ предназначилъ мужу жить съ одною женой, то, само собой разумёстся, не можетъ быть и рёчи объ отнущения жены и о соединение съ другой при жизни первой.

Указавъ, откуда ведетъ свое начало бракъ, и въ чемъ онъ коренется, Спаситель ниже в подтверждаеть справедлявость Своей мысли ссылкой на всеобщность брака, въ которой и обнаруживается потребность человіческой природы жить такой вменно жизнью. Какъ только достигнеть человекъ известнаго возраста, эта потребность начинаеть действовать въ немъ съ особенной силой. И человъкъ, върный своей природъ, поставить, говорить Христосъ, отца и мать и прилепится къ жене своей (ст. 5); покинеть, следовательно, самихь дорогихь для себя лиць для жены своей и соединится съ нею; и ужъ конечно, не съ мыслыю потомъ разлучиться съ своей избранницей и вновь сойтись съ другою. При вступленів въ бракъ, ни у одного человъка не бываетъ подобныхъ намфреній; всякій взбираеть себі помощницу на всю жизнь. И, дъйствительно, соединение это такъ тъсно, такъ неразрывно, что ваъ двухъ становится одна плоть; "такъ что они уже не двое, но одна плотьа (ст. 6).

Изъ сказаннаго Спасителемъ ясно вытекало, что бракъ не человъческое, а Божье установленіе; Самъ Богъ создаль человъческую природу такою, что брачная жизнь является для человъка необходимостью. Мужъ и жена взаимно восполняють другъ друга; и, соединяясь вмъстъ, они только исполняють Божіе повельніе, вложенное въ ихъ природу.

Если же бракъ таковъ, по своему происхожленію и по столь тъсному единенію бракосочетавшихся, то уже, конечно, не въ силачъ человъка изъ одной плоти вновь слълать двъ, т. е., разъединить сочетавшихся. Спаситель такъ и заключилъ эту часть бесъды.
"Итакъ, что Богъ сочеталъ, человъкъ да не разлучаетъ" (ст. 6).

Давая такой отвёть, Христось принципіально высказался про-

Но фарисон, желая оправдаться въ глазахъ прочихъ слушате-

лей, въ защиту обычая, сослались на Моисея: "какъ же, сказали они, Моисей заповъдалъ давать разводное письмо и разводиться съ нею" (т. е. женою)? (ст. 7).

Видя, что фарисен упорно отстанвають установившійся обычай в въ защиту его ссылаются на Монсея, Христось прямо указываеть имъ, почему дозволенъ быль разводы "Монсей по жестокосердію вашему позволиль вамъ разводиться съ женами вашими; а сначала не было такъ" (ст. 8). Жестокость—воть единственный мотивъ Монсеева дозволенія разводиться съ женами. Однако, указавъ на него, Спаситель опять напоминаетъ слушателямъ, что "сначала не было такъ". Монсеевъ разводъ есть только уступка жестокости древнихъ евреевъ; самъ же по себъ бракъ нерасторжимъ.

Какъ уступка жестовости евреевъ, Монсеевъ разводъ могъ имѣтъ только временное значеніе. Дальнѣйшими своими словами Христосъ и утверждаетъ, что эта временная мѣра теперь превращается, постановленіе Монсея отмѣняется, и возстановляется значеніе древняго установленія. "Я же говорю вамъ: кто разведется съ женою своею не за прелюбодѣяніе и женится на другой, тотъ прелюбодѣйствуетъ; и женившійся на разведенной прелюбодѣствуетъ" (ст. 9). Своими словами Христосъ вновь установлять древній взглядъ на бракъ, что сочетавшіеся становятся одною плотію, а поэтому, кромѣ прелюбодѣянія, не можетъ быть достаточныхъ поводовъ для отпущенія жены мужемъ.

Но ученивамъ, привывшимъ къ частымъ разводамъ в видъвшимъ въ нихъ не только явленіе обычное, но даже в законное, новое требованіе Спасителя показалось весьма тяжелымъ. Они хорошо поняли, что, слъдуя Его словамъ, нужно совершенно изменить свои воззрѣнія на брачную жизнь и почти вовсе отказаться отъ жизненной практики отпускать женъ. Въ то же время проводить совмѣстную жизнь съ нелюбимой женой представлялось имъ почти невозможнымъ. И у нихъ невольно вырвалось замѣчаніе: "если такова обязанность къ женѣ, то лучше не жениться. При новомъ требованіи брачная жизнь представилась ученикамъ столь тяжелою, что даже безбрачная жизнь кажется болѣе легкою.

На такое заключение учениковъ Христосъ и замѣтилъ: "не всѣ вмѣщаютъ слово сіе, но кому дано" (ст. 11). О какомъ словѣ, которое не всѣ могутъ вмѣстить, сказалъ Спаситель? О словѣ ле, которое Онъ сказалъ о бракѣ и объ обязанностяхъ мужа къ женѣ. или же о словѣ учениковъ, что "лучше не жениться"? О брачномъ

яля о безбрачномъ состоянія сказаль Христосъ, что его вивщають только тв, которымь это дано"?

Увазавъ на то, что отвъту Христа приданъ оттъновъ возраженія, пбо у евангелиста свазано: «Онъ же рече имъ», г. Брянцевъ продолжаетъ "теперь обратимъ вниманіе на другую сторону этого отвъта. «Слово сіе», которое могуть вмѣщать не всѣ, по гречески выражено τὸν λόγον τοῦτον. Мѣстоименіе же οῦτος употребляется для обозначенія ближайшаго предмета; а такимъ ближайшимъ предметомъ рѣчи въ данномъ случаѣ были слова учениковъ: "лучше не жениться". Поэтому естественнѣе допустить, что Христосъ имѣлъ въ виду именно слова Своихъ учениковъ.

Да и могъ-ли Христосъ сказать о бракв, что не всв, а только нівоторые, именно которымъ дано, вмінають "слово сіс"? О бракв в брачной жизни Онъ не могъ сказать этого. Въ началі этой бесёды Христосъ прямо сказаль, что необходимость брачной жизни вложена въ природу человівка; и, какъ таковая, она является естественною для каждаго и вполні вмістимою для каждаго. Спаситель же сказаль, что "не всі вмінають слово сіс". Слідовательно, Онъ иміль въ виду не бракъ, а другое состояніе, которое дійствительно могуть вмінать только нівкоторые.

Но могь-ли Христосъ сказать о безбрачномъ состояніи, что невсё его вмёщають? Могь. Сказавь, что лучше не жениться, ученики дошли до врайняго вывода, сдёлали заключеніе, сдёлать которое никакъ было нельзя, исходя изъ словъ Спасителя. Къ тому же они обратили вниманіе не на сущность брака и безбрачія, а на трудность обязанностей мужа къ женё ("если такова обязанность къ женё") и отсюда сдёлали принципіальный выводъ. А поэтому вполнё естественно было ожидать, что въ Своемъ отвётё Христосъ и обратилъ вниманіе учениковъ на эту именно сторону.

Вновь доказывать естественность брака не было нужды: изъ словъ Спасителя ученики отлично поняли и всю высоту брачнаго союза и всю его естественность. Заблуждались они относительно безбрачнаго состоянія, считая его болье легкимь, а потому и болье доступнымъ каждому. На это-то ихъ заблужденіе и нужно было обратить вниманіе, следовало указать ито на самому дюли не можеть вмёстить обязанностей мужа по отношенію въ жень. Указать на это было тёмъ умёстне, что изъ словъ Спасителя выходило, что всёмъ людямъ дано и всё могутъ вмёщать слово о бракъ.

Итакъ, кому же, вопрекв общей природъ человъка, дана возможность вивщать слово о безбрачной жизни?

По словамъ Спасителя, три рода людей могуть вивщать слово о безбрачной жизни. Есть люди, которые изъ чрева матери, т. е. по исключетельнымъ особенностимъ своей природы, оказываются неспособными въ брачной жизни. Это-скопцы по исключительности своей природы; имъ дана самой природой возможность вывшать слово о безбрачной жизни. Есть потомъ люди, которыхъ другіе насильно лишили способности къ браку. Это скопцы, на-СИЛЬНО ОСКОИЛЕННЫЕ; ВМЪ ТОЖЕ ДЯНА ВОЗМОЖНОСТЬ ВМЪЩАТЬ СЛОВО о безбрачной жизни. Но есть третій родь людей, которые по своей природъ вполев способны къ браку; но отказываются отъ него ради царства небеснаго. Это в есть сконцы, которые свъязы сами себя скопцами для царства небеснаго" (ст. 12). Такіе скопцы идуть противь своей природы. Но въ виду того, что они идуть противъ своей природы ради царства небеснаго, и имъ дается возможность вивщать слово о безбрачной жизни, и они становится подобными прочимъ скопцамъ.

Изъ словъ Спасителя ясно становилось, что, какъ только ради одного прелюбодъннія мужъ можеть отпускать жену свою, такъ точно только ради царствія небеснаго человъкъ можеть отказываться отъ брачной жизни. Такимъ людямъ ради нхъ цъли дается возможность переносить безбрачную жизнь.

Сказавъ о скопцахъ ради царства небеснаго, Спаситель заключилъ свою ръчь словами: "могій вмъстити, да вмъстить". Этимв словами Христосъ опять напомниль ученикамъ, что не всякій можетъ считать себя способнымъ къ безбрачной жизни; а только тотъ, кому это дано; только такой и будетъ въ состояніи вмъщать безбрачную жизнь. Дано же можетъ быть только ради стремленія человъка къ царству небесному. Всякій же, кто подобной цъли пе ставить единственнымъ началомъ своей жизни, тотъ и не будетъ въ состояніи вмъстить слово Спасителя.

Въ заключение не можемъ не коснуться вопроса: кого слъдуетъ разумъть подъ скопцами ради царствія небеснаго? Мы уже сказали, что подъ ними нельзя разумъть только монаховъ, потому что Самъ Спаситель ихъ не вмълъ въ виду. Да и странно было бы такъ предполагать. Въ такомъ случав выходило бы, что только одни монахи царство небесное ставить единственной цълію своей жизни, а другой никто и не можетъ ставить такой цъля, — выходило бы, что, у кого явилась подобная цъль, тотъ непремънно долженъ стать монахомъ. Христосъ сказалъ, что сами себя оскопляють тъ, которые дълають это ради царства небеснаго. Слъдо-

вательно, царство небесное—воть причина добровольнаго оскопленія. И у кого такая ціль есть, тоть и скопець. Нужно только, чтобы ціль эта была единственною. А у кого она не является единственною, тому и монашество не поможеть. Естественное влеченіе къ брачной жизни будеть брать перевісь, и монашество будето или насильственной уздой, или совсімь не будеть сдерживать такого монаха....

Точно также едва-ли возможна рѣчь и о превосходствъ одного состоянія предъ другимъ, безбрачія предъ бракомъ; такъ какъ Спасетель совствить не вытыть въ виду унивить одно состояние в возвысить другое. Онъ хотвлъ только разъяснить ученикамъ, почему нельзя стремиться въ безбрачной жизни. А поэтому нъть основаній въ словахъ Христа искать того, чего тамъ вовсе ніть. Да и въ самомъ деле, если мы вникнемъ въ слова Спасителя, то принуждены будемъ сдълать такой выводъ. Развъ скопецъ отъ природы вли скопецъ, оскопленный другими, можеть гордиться, что онъ ведетъ безбрачную жизнь? Имъ дана возможность вести безбрачную жизнь, а не сами они избрали ее. Но въдь и своицамъ ради царства небеснаго, по словамъ Христа, тоже дана, а не сами они избрали себѣ эту возможность вести безбрачную жизнь. Какимъ образомъ? У нихъ есть свое - только неудержимое стремленіе къ царству небесному. И ради царства небеснаго вмъ дается возможность вивщать безбрачную жизнь. И они, вврные своему стремленію, получають новую способность удаляться оть брака. Какъ свое, скопцы могуть выставлять только свое стремленіе, а способность безбрачной жизни-это уже Божій даръ, даваемый имъ за ихъ желније царства небеснаго. Божјимъ же даромъ гордиться нельзя<sup>«</sup>



Архієрейское служеніе и годичное собраніе Братства св. Великомученицы Варвары въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ.

4-го декабря, въ день св. великомученицы Варвары, епархіальпое училище праздновало свой храмовой праздникъ. Наканунъ въ училищной церкви торжественно совершено было всенощное бубніе, а въ саный день праздника-божественная литургія; богослуженіе совершаль Высокопреосвященный Арсеній, Архіепископь в Ахтырсвій, въ сослуженіи Ректора Луховной Семинарів, прот. о. І. П. Знаменскаго, представленя совта училища, прот. о. Т. И. Буткевича, инспектора классовъ о. Котова и законоучителей училища. Пели воспитанницы старшихъ влассовъ училища. По окончании литургии. Высокопреосвяшенный Арсеній обратился къ воспитанни памъ съ нымъ пастырскимъ словомъ, въ которомъ, указавъ качества души, какими отличалась св. великомученица Варвара еще до просвъщения ся св. крещения, высказаль пожелания, чтобы и воспитанины имали кота иркоторыя изъ этохъ душевныхъ вачествъ ихъ высокой покровительницы. Особенно подробно Владыка развиваль мысль, какъ можно изъ разсматриванія видимой природы: познавать Единаго ся Творца в Промыслителя. По окончаніи річи Владыка преподаль свое Архипастырское благословеніе всёмъ воспитанницамъ. Изъ храма Высокопреосвященный Арсеній вийсти съ почетными гостями в всими служащими въ філ жинкару иринакары удитдява та скиб тершактири финакру всвиъ гостанъ предложенъ былъ объдъ. На объдв предложены быдв тосты за Высокопреосвященнаго Арсевія в почетныхъ гостей.

Въ 6 часовъ вечера, въ тотъ же день, состоялось годичное общее собраніе членовъ Братства св. великомученицы Варвары подъ почетнымъ предсёдательствомъ Высокопреосвященнаго Арсенія, въ присутствій членовъ братства и др. лицъ. Отчетъ прочитанъ былъ секретаремъ Братства ст. сов. Н. В. Гогинымъ. По окончанія общаго собранія Братства, въ училищномъ залѣ состоялся литературно-вокально-музыкальный вечеръ, состоявшій изъ 14 № игры на роялѣ, пѣнія хора воспитанницъ и чтенія отрывковъ ихъ литературныхъ произведеній. Вечеръ закончился пѣніемъ всѣхъ воспитанницъ народнаго гимна: «Боже, Царя храни». Помѣщаемъ извлеченіе изъ Отчета этого Братства за 1903 неполный годъ, каковой отчеть представленъ былъ Общему Собранію, праздновавшему въ этотъ день первую годовщину существованія Братства.

# Открытіе Вратства:

Мысль объ учрежденіи Братства, имфющаго цфлью оказывать матеріальную помощь недостаточнымъ воспитанницамъ

нашего училища, естественно явилась у лицъ, внающихъ и принимающихъ близко къ сердцу нужды учащихся въ этомъ заведенін. Въ училище увеличилось количество учащихся, а вивств съ твиъ увеличилось и количество нуждающихся среди нихъ. Число стипендій осталось прежнее, хотя число воспитанницъ почти удвоилось. Поэтому часто, въ началъ каждаго учебнаго года въ особенности, и просящимъ о пособіяхъ, и отказывающимъ въ просьов "приходится переживать горькія минуты": бълность многихъ просителей несомнънна и очевидна, но средства, предназначенныя на удовлетвореніе нуждающихся, такъ ограниченны, что прошенія многихъ изъ нихъ, къ сожаленію, остаются безъ удовлетворенія. 9 февраля 1903 г. является днемъ открытія Братства: торжественное засъдание Совъта училища въ этотъ день положило начало дъятельности нашего Общества. Въ этомь засъданіи, на которомъ присутствовали Высокопреосвященнай шій Флавіанъ, Митрополить Кіевскій и Галицкій, Преосвященнъйшій Стефань, Епископъ Сумскій, вся училищная корпорація и многіе представители мъстнаго духовенства. о. Предсъдателемъ Совъта Училища, ознакомившимъ присутствовавшихъ съ уставомъ Братства, задачами и цълями последняго, было объявлено Братство открытымъ. Послъ этого братчиками изъ своей среды были избраны три члена въ Правленіе: ректорь семинаріи, протојерей І. П. Знаменскій, священникъ І. Н. Гончаревскій и преподаватель училища Н. В. Гогинъ. Добрая цёль Братства и насущная потребность въ немъ естественно должны были вызвать къ нему сочувствіе людей, отзывчивыхъ и знакомыхъ съ малообезпеченностью и бёдностью учащихся въ духовной школь. "Съ чувствомъ живъйшей радости" увъдомляль сотрудникь мъстнаго Епархіальнаго листка, человъкъ, несомивню, хорошо осведомленный въ жизни духовной школы, своихъ читателей объ утверждении Высокопреосвященивишимъ Владыкою выработаннаго Советомъ училища устава Братства. Съ благодарностию Правление отмъчаетъ это сочувствие мъстнаго духовнаго органа, который впоследствии никогда не откавываль въ удовлетворени обращенных къ нему просъбъ Правленія. Напутствовали своимъ сочувствіемъ открывавшееся Братство и оба мёствые архипастыря, почетные члены Братства, по силь его устава: они внесли въ кассу Братства свои пожертвованія. Кром'в того, Высокопреосвященній флавіанъ изъявиль согласіе остаться почетнымь членомь Братства навсегда, о чемъ просиль его отъ лица присутствовавшихъ членовъ о. Председатель Совета Училища. Преемникъ митрополита Флавіана, Высокопреосвященнёйшій Арсеній, архипастырская благотворительность и отеческая заботливость котораго о бедныхъ учащихся" съ благодарностью засвидетельствованы въ адресъ отъ духовно-учебныхъ заведеній Казанской епархіи, не обощель своимь сочувственнымь вниманіемь и наше посвященное заботамъ о бѣдныхъ учащихся учрежденіе. Владыка, почетный членъ Братства, какъ Архіепископъ Харьковскій, изъявиль желаніе состоять пожизненнымъ членомъ Братства и внесъ щедрое пожертвованіе на его нужды.

Всёхъ лицъ, изъявившихъ согласіе быть пожизненными и дъйствительными членами Братства по день его открытія включительно было 166: 13 пожизненныхъ и 153 дъйствительныхъ члена. Отъ всёхъ ихъ вмёстё съ пожертвованіями почетныхъ членовъ поступило въ кассу Братства 1389 руб. 50 коп.

## Составъ Правленія.

Правленіе состояло изъ восьми членовъ. Его составляли о. Предсёдатель Совёта Училища, Начальница Училища, о инспекторъ классовъ, два члена Совёта отъ духовенства и три члена, избранныхъ Общимъ Собраніемъ.

Длятельность Правленія. Первое засёданіе Правленія Братства происходило 26 февраля н. г. Въ этомъ засёданіи были избраны изъ числа членовъ Правленія, согласно требованію Устава, казначей (свящ. І. Котовъ) и секретарь Правленія (Н. Гогинъ), разсмотрёны имёвшія ближайшее отношеніе къ открытію дёятельности Правленія требованія Устава и заслушаны прошенія о пособіи, переданныя въ Правленіе изъ Совёта, не имёвшаго возможности удовлетворить, по недостатку средствъ. Въ теченіе года, по мёрё надобности, Прав-

леніе иміло нісколько засіданій. Предметами занятій въ этихъ засъданіяхъ служили: обсужденіе прошеній о вспомоществованіи, обсужденіе и принятіе міръ къ увеличенію средствъ Братства и исполнение другихъ обязанностей, налагаемыхъ на Правленіе Уставомъ Братства. При разсмотрівні и прошеній Правленіе руководствовалось удостов'вреніями о.о. благочинных о семейном и имущественном положени просителей и наблюденіями и указаніями г-жи Начальницы Училища, какъ лица, близко знающаго воспитанницъ, и сведеніями другихъ членовъ Правленія. Чтобы имість возможно полныя свёдёнія объ имущественномъ положеніи просителей и относиться потому съ возможною справедливостью къ ихъ просьбамъ, Правленіе постановило сноситься съ начальниками духовно-учебныхъ заведеній для полученія отъ нихъ сведёній о воспитанникахъ, пользующихся казеннымъ содержаніемъ или какимъ нибудь пособіемъ. Въ теченіе отчетнаго года Правленіе выдало пособіе 17 воспитанницамъ для уплаты за содержаніе ихъ въ училищномъ общежитіи, 3-мъ оказало пособіе для повздки на каникулы къ роднымъ, 4-мъ на пріобрътеніе необходимаго білья и платья при окончаніи курса, 3-мъ на пріобретеніе верхняго платья. Далее, Правленіе Братства въ виду того, что Советъ Училища, располагая только двумя стипендіями для сиротъ, поступавшихъ въ этомъ году въ училище, поставленъ быль въ печальную необходимость отказать многимъ изъ нихъ въ пріемф на безплатное содержаніе и этимъ закрыть предъ ними дверь Училища, постановило взять на себя обязательство внести плату за содержание въ училищномъ общежити десяти сиротъ. Такимъ образомъ, благодаря пособію Братства всё сироты, успёшно выдержавшія испытанія въ этомъ году, приняты въ Училище. Правленіе надёстся, что добрые люди помогутъ ему и въ будущемъ году придти на помощь сиротамъ. Особенно Привленіе надвется на сочувствіе и помощь техъ, которымъ пришлось самимъ близко познакомиться съ нуждою въ годы ученія и которымъ по опыту извъстно, какъ иногда немного рублей много значатъ въ жизни бъдняка: они закрываютъ иногда предъ нимъ дверь учебнаго заведенія и темъ вліяють на всю последующую живні его. Въ заботахъ объ увеличении денежныхъ средствъ Правление Братства, по примъру другихъ благотворительныхъ учрежде вій, "обращалось къ мъръ, давно испытанной и всегда приносившей благіе результаты, именно-къ разсылкі подписныхъ листовъ" о.о. благочиннымъ и настоятелямъ соборныхъ церквей епархів. Правденіе вывняеть себь въ пріятный долгь выравить благодарность лицамъ, потрудившимся по сбору пожертвованій, и отифтить предъ собранісиъ, что полученныя пожертвованія дають основаніе заключить о сочувствін Братству со стороны общества. Но и ранће разсыаки подписныхъ аистовъ нъкоторые представители духовенства великодушно приняли на себя трудъ сделать сборъ пожертвованій средя своихъ знакомыхъ на Братство. Въ свое время Правленіе Братства печатно выразило имъ глубокую благодарность на ихъ теплое н сочувственное отношение къ Братству. Нынф, предъ Общимъ Собраніемъ, оно вифияетъ себъ въ обязанность засвидътельствовать вторично благодарность о. прот. В. Нивольскому и о. прот. В. Алексвевскому. Считаетъ для себя пріятною обизанностью Правленіе также отифтить съ благодарностью особенно сочувственное отношение къ Братству свящ. о. М. Согина, благочиннаго 2 го округа Старобъльскаго убеда. При исполнении обяванностей, налагаемыхъ Уставомъ Братства. Правленіе имело возможность убедиться въ необходимости нъкоторыхъ дополненій и измъненій Устава. Въ первомъ васъдании Правления было постановлено: дозволить о. съдателю и г жъ Начальницъ, подъ ихъ личною отвътственностью, въ случаяхъ, нетериящихъ отлагательства дёлать траты изъ своихъ средствъ до 25 руб. на счетъ Братства съ обязательствомъ доложить въ ближайшемъ заседании Правления о такой затрать. Опыть показаль, что эта мьра была полезна и необходина. Въ интересахъ большей устойчивости Братства въ его денежныхъ средствахъ, дабы не ставить его въ ную вависимость отъ поступленія членскихъ ваносовъ, постановлено составлять его запасный капиталь отчисленіемь въ него встхъ взносовъ пожизненныхъ членовъ и 20% встхъ

остальных поступленій на приходъ въ братскую кассу. Наконецъ, Правленіемъ внесенъ въ Уставъ новый параграфъ, опредълзющій количество членовъ, необходимое для дъйствительности Общаго Собранія Братства.

Такія изміненія Устава, какъ и всі постановленія Правленія, представлялись на архипастырское благоусмотрініе и утвержденіе Высокопреосвященній шаго Владыки.

## Составъ Вратства.

Въ отчетномъ году Братство имъло въ своемъ составъ 706 лицъ, изъ коихъ три были почетными членами, 24 пожизненными, 409 дъйствительными, а остальные соревнователями—членами. По свъдъніямъ, дошедшимъ до Правленія, одинъ изъ первыхъ членовъ Братства, священ. П. Гумилевскій скончался. Имя почившаго внесено будетъ въ братскій Синодикъ для поминовенія на заупокойной литургіи, имъющей совершаться ежегодно 5 декабря въ училищной церкви по лицамъ, потрудившимся на пользу нашего училища.

### Денежныя суммы Вратства.

Съ 9 февраля по 18 ноября с. г. движеніе суммъ Братства выражается въ следующихъ цифрахъ. На приходъ поступило: взносы членовъ и единовременныя пожертвованія 3571 р. 94 к. деньгами и 100 р. % бумагами, 48 р. 19 к. % на вапиталъ Братства, находящійся на текущемъ счету, всего: 3720 руб. 13 коп. Израсходовано: на пособіе воспитанницамъ 925 руб., на пріобретеніе листовъ государственной 4% ренты 1288 р. 77 к., на сумму взносовъ пожизненныхъ членовъ, обращаемую въ запасный капиталъ, отчислено 20%. Изъ всёхъ остальныхъ поступленій на приходъ, а именно—445 руб. въ запасный капиталъ для пріобретенія государственныхъ процентныхъ бумагъ. Остается къ следующему году: запаснаго капитала въ билетахъ 4% ренты 1388 руб. 77 коп. и деньгахъ—445 руб. и расходоваго капитала 961 руб. 36% коп.

Такимъ образомъ, и количество членовъ, и количество пожертвованій свидътельствуютъ о сочувствіи къ нашему обществу. Будемъ надъяться, что наступающій новый годъ его дъятельности не принесетъ намъ разочарованій, и мы послъ него будемъ начинать съ такими же свътлыми надеждами слъдующій годъ, какъ и настоящій. Успоканваетъ насъ за успъшную дъятельность Братства и то, что оно находится подъ покровительствомъ Архипастыря, для котораго, по словамъ представителей духовно-учебныхъ заведеній Казанской Епархіи, нужды духовно-учебныхъ заведеній были его нуждами, ихъ радости его радостями, ихъ горе его горемъ.

Почетных членов Братства Св. Великомученицы Варвары, въ настоящее время три: Высокопреосвященный Митрополить Кіевскій и Галицкій ФЛАВІАНЪ, Высокопреосвященный Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій АРСЕНІЙ и Преосвященный Епископъ Сумскій, Викарій Харьковскій СТЕФАНЪ: пожизненных членовъ 24; действительных членовъ братства 411, членовъ соревнователей 270, по Ахтырскому уезду 9; по Богодуховскому уезду 11; по Валковскому уезду 3; по Волчанскому уезду 8; по Изюмскому уезду 26; по Лебединскому уезду 24; по Зміевскому уезду 23.

Нельзя при этомъ не выразить глубокой благодарности всёмъ лицамъ, проявившимъ живое и дёятельное участіе въ учрежденіи этого прекраснаго Братства, или своими трудами и заботами, или своими денежными пожертвованіями. По истинъ учрежденіе этого Братства есть достопамятное событіе въ лѣтописяхъ Харьковской Епархіи.

Архіерейское богослуженіе и церковый парадт 6-го декабря.

6-го декабря, въ высокоторжественный день тезоименитства Государая Императора Николая Александровича, въ Кафедральномъ соборф, Высокопреосвященнымъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, была совершена литургія, а по окончаній ея отслуженъ молебенъ. Слово—въ концфлитургія—произнесено было о. благочин. 2 окр. церкв. г. Харькова, священ. П. Өоминымъ. На богослуженій присутствовали: и. д. губернатора С. Н. Гербель, Харьковскій губернскій предводитель дворянства Г. А. Фирсовъ, старшій предсъдатель судебной палаты Е. А. Пушкинъ, прокуроръ судебной палаты С. С. Хрулевъ, представителя гражданской в военной администрацій и масса молящихся. Къ молебну прибылъ командиръ 10 армейскаго корпуса генеральнейтенатъ К. К. Случевскій, начальники двизій и генеральтеть, присутствовавшіе на богослуженіи въ церкви Тамбовскаго

молка, по случаю дня его полковаго праздника. По окончаніи бомослуженія на соборной площади состоялся церковный парадъ Пензенскому полку, Лебединскому резервному баталіону и Орен-Фургскому казачьему полку.

Общество трезвости при Харьковской Спасо-Преображенской церкви.

Собранія трезвенниковъ происходять регулярно каждый воскресный день послу торжественной вечерии. Изъ нихъ организовался прекрасный церковный хоръ для пінія общеупотребительныхъ молитвъ, и на вечерняхъ многосотенная масса молящихся, руководимая трезвенниками, прекрасно и стройно, съ большимъ одушевленіемъ, поеть начальныя в заключительныя пъснованія во время предлагаемыхъ здёсь бесёдъ о заповёдяхъ Закова Божія. Вышеупомянутыя частныя собранія трезвенниковъ, въ пом'вщеній мъстной церковно-приходской школы, происходять подъ непремвинымъ руководствомъ священниковъ: о. П. Оомина, о. Н. Жебинева и о. М. Слуцкаго. Зайсь трезвенники подготовляются къ пънію новыхъ первовныхъ молитвъ, читается и изънсияется Слово Божіе, и самими трезвеннивами предлагаются бесёды по вопросамъ трезвоств, обсуждаются недоумвиные вопросы относительно правиль устава, читаются лучшія статьи о трезвости, собираются справки о поведеніи членовъ и намічаются задачи для будущаго. При этихъ собраніяхъ организована уже воскресная школа для взрослыхъ трезвенняковъ, и занатія ведутся подъ руководствомъ А. А. Чубанова отъ 3 до 5 часовъ вечера. Благодаря пожертвованіямъ добрыхъ людей составлена библіотека трезвости, изъ коей книги разбираются трезвенниками на перебой; библіотекой завівдываетъ И. М. Лусенко.

Въ первыя же собранія трезвенниковъ 9, 16 и 23 ноября были выбраны члены совёта подъ предсёдательствомъ о. П. Оомина, а для завёдыванія денежными средствами Общества—о. Н. Жебиневъ. Нёсколько разъ осчастливленное вниманіемъ Высокопреосвященнаго Архіепископа Арсенія, Общество постановило принести милостивому Архипастырю свою благодарность, и для сей цёли была назначена депутація. 24 ноября представители Общества, въ лицё предсёдателя о. П. Оомина и членовъ трезвенниковъ о. Н. Жебинева, М. И. Попова, А. Д. Литвиненко, М. К. Таранцова и К. Т. Бубликова, были милостиво приняты Архіепископомъ, съ участіемъ освёдомлявшимся о первыхъ шагахъ дёятельности Общества и ободрявшимъ надеждою успёха по опыту Казанской епархіи. Въ знакъ милостивато благословенія Общества Высокопреосвя-

щенный Владыва препроводиль Обществу св. ивону Ахтырскія Божіся Матери. Высоко ціня такое новое выраженіе сочувствія Архіспископа къ ділу народной трезвости, Общество ныпів озабочено сооруженіемъ благолітнаго кіота для сего св. образа.

Новоорганизованный совыть Общества имыть первое собраніе 1 декабря въ квартиры о предсыдателя. Здысь были обсуждаемы вопросы объ организація въ Обществы благотворительнаго дыла, объ увеличеніи матеріальных средствь, о взаимномъ наблюденіи членовь другь за другомъ, о пріемы и угощеніи трезвеннивами сноихъ гостей (въ виду наступающихъ Рождественскихъ празднивовь), о разнорычій въ семью трезненника въ отношеніи трезвости между мужемъ и женою, о членскихъ билетахъ и др. вопросахъ.

7-го декабря, какъ и въ началъ важдаго мъсида, согласно уставу Общества, въ Преображенской церкви былъ отслуженъ торжественный молебенъ трезвенниковъ Св. пр. Іоанну Предтечъ и муч. Вонифатію, при чемъ была предложена бесъда на V главу посл. къ Ефесянамъ, и въ концъ молебна происходилъ новый пріемъ членовъ въ Общество трезвости. Вступило въ члены 28 человъкъ. Новые члены были братски привътствуемы трезвенниками, и вечеромъ присутствовали на собраніи трезвенниковъ. Богъ видимо благословляетъ доброе дъло успъхомъ, новизна и сложность дъла не смущаютъ руководителей его, върующихъ, что благое намъреніе, когда идетъ оно отъ искренняго сердца, всегда найдетъ отъливъ у всёхъ ревнителей народнаго блага.

Священникъ Петръ Ооминъ.

Очередный миссіонерскій съпъдъ духовенства 1-го округа Харьковскаго упъда.

27-го овтября въ с. Равитномъ, Харьковскаго ужда, состоядся очередной миссіонерскій съёздъ духовенства 1-го округа, Харьковскаго ужда. Прибывъ къ 10 часамъ утра, въ количествъ 15 человъкъ, духовенство, нослъ пънія молитвъ "Царю небесный" в "днесь благодать Святаго Духа", подъ предсъдательствомъ благочиннаго открыло засёданіе.

Изъ представленных священивками рапортовъ в лично данныхъ ими отзывовъ о своихъ приходахъ обазалось, что въ приходахъ 1-го округа Харьковскаго убада, раціоналистическихъ сектъ нѣтъ; въ двухъ—трехъ приходахъ, въ несьма ограниченномъ количествъ, есть послѣдователи хлыстовщины и въ одномъ приходъ раскольники, которые, будучи сторонияго происхожденія, не приносятъ вреда пореннымъ жителямъ своими заблужденіями.

Тъмъ не менъе, хотя приходы 1 округа, Харьковскаго увзда, благополучны въ отношении сектантства, въ религозно-нравственномъ отношении они далеко не безупречны, такъ какъ въ нихъ замъчаются явленія весьма нежелательныя. Такъ: почти всъми свищенниками было заявлено, что ревность въ посъщеніи прихожанами храма Божія въ воскресные дни сильно охладъваетъ, чему, по мнънію духовенства, служатъ причиною устраиваемые въ эти дни базары въ сл. Мерефъ, Люботинъ и др. мъстностяхъ. Съ ранняго утра въ воскресные дни стремится на базаръ и старъ и младъ, въ храмахъ же бываетъ самое незначительное количество молящихся.

Не менве печальнымъ было заявление священивковъ о томъ, что въ царские дни, кромв сторожа, церковнаго старосты и ученивковъ школы съ учителями, ръшительно никого не бываетъ въ церкви, что духовенство объяснило халатнымъ отношениемъ волостныхъ старшинъ, сельскихъ старостъ, сельской полиции и даже земскихъ начальниковъ, гдъ послъдние живутъ, которые, сами игнорируютъ посъщениемъ церкви въ царские дни и другихъ не побуждаютъ къ этому въ своихъ селахъ.

Крайне прискорбнымъ было заявленіе духовенства о томъ, что въ приходахъ сильно замѣтно нарушеніе постовъ, увеличеніе пьянства и распущенности, чему служатъ причиною окрестныя фабрики и заводы, вносящіе большую деморализацію въ крестьянскую жизнь разнузданностью своихъ рабочихъ.

Чествованіе о. профес.—прот. Т. Ив. Буткевича по случаю исполнившаюся XXV-льтія его священнослуженія.

6-го ноября провеходило чествованіе профессора Харьковскаго Императорскаго Университета, доктора богословія, протоіерея Т. Ив. Буткевича.

Къ 10 час. утра въ этотъ день прибыли въ университетскую церковь: юбиларъ, попечитель учебнаго округа М. М. Алексвенко, ректоръ университета Н. О. Куплевасскій, профессора, городской голова А. К. Погорълко, городское дуковенство, студенты и много другихъ лицъ.

Божественную литургію совершаль самъ юбилярь. Затёмь, по окончаніи литургів, о. профессорь вышель изъ алтаря въ сопровожденіи боліве двадцати священниковь на средину храма и сталь предъ аналосив. Одинь изъ священниковь прочель указь Духовной Консисторіи, которымь разрішалось містному духовенству

устроить чествованіе уважаемаго юбиляра и поднести ему икону, а также передаль юбиляру поздравленіе Высокопреосвященнаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго. Послів этого ректорь университета Н. О. Куплеваскій обратился къ о. Тимоею съ річью, въ которой съ благодарностію помянуль то добро, которое сділано достопочтеннымъ юбиляромъ на пользу Университета и пожелиль юбиляру продолженія служенія Церкви и Университету въ разумів истинной науки и въ дукі христіанской любви къ ближнему.

По окончанів этой річи церковный староста Е. Е. Северинъ поднесъ о. профес. адресъ и святой образь отъ причта университетской церкви. И. М. Туровіровъ просиль принять также святой образь отъ университетскаго хора. Затімъ привітствоваль юбиляра річью попечитель учебнаго округа. Вслідь затімъ городской голова А. В. Погорілко обратился въ юбиляру съ выраженіемъ благодарности за все то доброе, что юбилярь сділаль, какъ пастырь, въ городі и, какъ законоучитель, въ женскихъ гимназіяхъ.

Посл'в этого благочинный 2 окр. церквей г. Харькова священникъ о. П. Ооминъ по порученію благочинническаго сов'ята и всего харьковскаго духовенства принесъ поздравленіе о. Тимовею съ торжественнымъ днемъ двадцатипятил'ятія его служенія въ священномъ сан'я.

Въ отвётъ на всё привётствія и поздравленія о профессоръ Буткевичъ сказалъ, между прочимъ, слёдующее:

"Я менће всего ожидаль вниманія отъ университета, потому что изъ всей моей двадцатипятельтней двятельности только третья часть принадлежить ему, и потому это вниманіе въ себь я объясняю единственно тою гуманностью, тою деликатностью, которыя царять въ его ствнахъ и невольно заставляють работать и любить дорогія отношенія. Передъ университетомъ я считаю себя неоплатнымъ должникомъ и не знаю, буду ли когда-нибудь въ состояніи заплатить этотъ долгь. Не стану скрывать, что среди нашего общества существуеть мивніе, что въ университеть мало обращають вниманія на преподаваніе богословія и сами слушатели мало ниъ интересуются. Подъ вліяніемъ этого я вступиль на канедру богословія. И на нервыхъ же порахъ пришлось, въ великой радости своей, убъдиться во всей неосновательности и неправильности такого мивнія. Я увидёль массу молодыхъ людей, желающихъ всёми силами ознакомиться и разрёшить вопросы, касающієся этой на-

У кв. И я явился передъ ними не преподавателемъ, а ученикомъ. Одного только популярнаго изложенія было недостаточно: запросы мовхъ слушателей были велики, и мий пришлось много и много работать, чтобы удовлетворить этимъ запросамъ. Въ лици университета и его начальства и встритить большую поддержку; и накиелъ въ нихъ все, что мий нужно: прекрасная библіотека всегда была въ моемъ распоряженіи; если же тамъ чего-нибудь не окавывалось, то никогда не было мий отказа въ пріобритеніи необходимаго.

Вамъ, дорогіе отцы, я приношу свою благодарность за теплое отношеніе ко мив. При этомъ и считаю нужнымъ сказать несколько словь о происхожденіи юбилея, который ведеть свое начало еще съ библейскихъ временъ. Онъ установленъ не для того, чтобы превозносить юбиляра, а для того, чтобы въ этотъ день онъ отлянулся назадъ, на всю свою прошлую жизнь, обдумалъ все то, что онъ въ продолженіе ея сдёлалъ. Въ древности въ эти дни вобиляры отпускали на волю рабовъ, прощали своимъ должникамъ долги и вообще отмічали ихъ какими нибудь добрыми дізлами. Поэтому и намъ, служителямъ церкви, нельзя уклоняться отъ этого смысла. Бросивъ взглядъ на эти истекшія двадцать пять літъ моего свищенническамо служенія, я за все доброе, сділанное мною за это время, приношу Господу Богу благодарственную молитву; относительно же того, что было нехорошаго въ моей жизни, буду просить Его дать силы и подкрівнить меня искупить его.

Въ настоящую минуту все прошлое ярко встало передо мною, и, правду сказать, я мало вижу въ немъ хорошаго, того именно хорошаго, на что вы сейчасъ указали; поэтому я прошу васъ простить меня за тъ несправедливости и обиды, которыя я когда нибудь причинялъ кому-либо изъ васъ<sup>6</sup>.

Послё отслуженнаго затёмъ, соборне, молебна всё присутствовавшіе за богослуженіемъ посётили юбиляра въ его домё, причемъ всёмъ было предложено шампанское, а затёмъ состоялся завтракъ. Во время завтракъ были прочитаны многочисленныя (болёе 100) поздравительныя телеграммы и письма, полученныя юбиляромъ. Почитатели юбиляра собрали сумму для учрежденія стипендій его имени въ Дергачевскомъ Сиротскомъ Пріютъ.

16-го ноября происходило чествованіе юбиляра Харьковскимъ Епархіальнымъ женскимъ училищемъ, гдѣ о. профессоръ состоять предсёдателемъ Совъта. Чествованіе происходило послѣ совершенвыхъ юбиляромъ латургів в молебствія. Въ числь привътствій была произнесена преподав. Семинарів в Епархільн. Училища, ст. сов. А. Ө. Вертеловскимъ следующая рычь:

"Ваше Высокопреподобіе Глубокоуважаемый Тимовей Ивановичъй

Намъ прівтно было следить за темъ, какъ съ резвихъ сторонъ выражались Вамъ привітствія и благожеланія по случаю исполненія 25-летія Вашего служенія въ священномь санѣ. Васъ привітствовали интеллигентине юнони и высокопоставленные мужи. Авторитетное слово иногихъ увенчало Ваши настырскіе, профессорскіе и научно-богословскіе труды; оно засвидетельствовало, насколько эти труды были успешны и плодотворны. Но им тенерь только имёсить возможность въ общемъ составе служищихъ и учащихся приветствовать Васъ съ исполненіемъ 25-летія Вашего священства, а вийсте съ темъ считаємъ долгомъ выразить признательность за то, что сдёлано Вани для нашего училища при Вашемъ разностороннемъ служеніи на пользу Церкви и обществу.

Въ теченіе двадцати літь Вы, глубовоуважаемый Тимоосй Ивановичь, занимали важный и ответственный пость Председателя Совата въ Харьковскомъ Епархіальномъ Училищъ. Много понесено было Вами трудовъ по этой должности для содъйствія благоустройству училища въ различныхъ отношенияхь. Труды эти были не напрасны. Вы выбли утвичение видеть, накъ при Вашихъ энергичныхь усиліяхь, постепенно расширилось зданіе училища: сначала опо вивщало въ себв до 300 учащихся, а теперь это число уже удвоилось. Зданіе, благодари Вашинь заботимь, оказалось вполив благоустроеннымъ, сообразно съ последнеми условіями техники; при обиліи воздуха и света, оно представляєть вполит приссообразныя вирмній астовій чи сохраненій зтороври лащихся и для болье успышных занятій ихъ. Это зданіе завершено обигарнымъ и благоленнымъ храмомъ. И мы думаемъ, что Вы не рязъ испытывали особенно отрадное возвышенное чувство ири неодновратномъ совершении Богослужения въ томъ храмъ, воторый совидался при Вашемъ особомъ участів. Съ навшивиъ благоустройствомъ постепенно вопрастало училеще и въ учебно-воспитательномъ отношени, благодаря целому ряду раціональныхъ недагогяческих мірь, вызываемых современными требованіями. И съ этой стороны, при скромномъ назначения, наше училаще уже ста

жо на извъстную высоту. Оно привлекаеть большое число учанцикся бакъ изъ містной Харьковской епархів, такъ и изъ друтиль епархій, притомъ не только изъ среды духовенства, но и изъ другихъ сословій. Число учащихся, желающихъ поступить въ натие Епархіальное училише для продолженія сноего образованія, въ настоящее времи такъ велико, что представляется необходимость отказывать въ пріемъ едва-ли не половинъ изъ нахъ, по недостатку помъщенія Но мы не намѣрены подводить итоги Вашей сложной лѣятельности по должности Представлени Совъта въ училищъ. Время для этого еще не настало. Будемъ надъяться, что оно настанеть. Мы теперь желали бы только коснуться тъхъ сторонъ въ Вашей дъятельности по обязанностямъ начальствующаго ляца въ училищъ, которыя вмъютъ связь съ Вашимъ настырскимъ служеніемъ и характеризуютъ Ваши отношенія къ служащимъ и учащимся.

Проявляя въ отношения къ служащимъ простоту и близость, Вы оболрали ихъ при особыхъ обстоятельствахъ своеми добрыми авторитетными отзывами. Припоминаемъ, что на училищныхъ празднествахъ, совиялающихъ съ окончаніемъ учебнаго гола. Вы откомто предъ Преосващенными, преемственно управлявшима Харьковскою епархією, на основанів своихъ личныхъ безпрастрастныхъ наблюденій, свидітельствовали объ ихъ успіншных педагогическихъ трудахъ и выражали благожеланія о сохраненіи наличнаго педагогическаго персонала въ нашемъ составъ до возможно болъе отдаленнаго будущаго. Насколько зависъло отъ Васъ, Вы періодически содъйствовали поощрению трудищихся лицъ соотвътствующими награлами, руководясь положениет: достоине дилатель мяды своен (1 Тим. 5, 18). Болъе же всего Васъ озабочивало поддержание служащихъ въ матеріальномъ отношенія. При Васъ вознышены были овлады жалованыя для значительного числа служащихъ. Въ этомъ отношения Вы проявили особое попечение о возможно лучшемъ обезпеченія воспятательниць и вкь помощниць исходатайствовиніемъ для нихъ лучшаго вознагражденія за ихъ нелегкіе труды. Еще болье важною заслугою съ Вашей стороны мы должны признать исходатайствованіе пенсій для служащих въ училищв. Особенно пвины эти пенсів для техъ преподавателей, учительницъ и воспитательницъ, которыя имбють исключительную службу въ училище и лишены возможности иными средствами обезпечить себя въ будущемъ. Не оставляли Вы безъ особой матеріальной HONOME TAREXE BOCHETATEJEHERE, ROTODER HYRIAJECE BE CDEACTRAINособенно при тажкой продолжительной болёзни. Нельзя забыть втого, что при заботахъ о матеріальномъ обезпеченіи служащихъвъ училяще Вы оказываля некоторыме изе наке нравственное содъйствіе совытами въ затруднительныхъ обстоятельствихъ, когда представлялась необходемость воспользоваться Вашемъ мудрымъ многолетник опытомъ. Намъ определенно известенъ одинъ изъ тавихъ случаевъ, когда въ подобномъ родъ было сдълано доброе дело одному лину изъ нашей преподавательской среды, хоти объ этомъ Вы потомъ никогда не вспоминаль. Въ связи съ этемъ позволию себь напоменть о томъ, что Вы доставляли некоторымъ служащемъ правственное утвшение своимъ вниманиемъ въ нвиъ устройствомъ скромныхъ училищныхъ празднествъ по поводу робвлейныхъ періодовъ вхъ службы. Вывали случан, что Вы проявляли свою сердечную отзывчиность въ этомъ отношения темъ, что, по долгу свищеннослужителя и личной благосклонности совершале свое богослужение въ учелениномъ храмф и выражале свои пастырскія благожеланія юбилярамъ. По крайней мірів, я лично теперь нахожу благопріятный поводъ, чтобы выразить Вамъ свою благодарность. Въ отношения въ воспитанницамъ Вы въ разныхъ способахъ проявляли свое просвъщенное начальническое и отеческое попеченіе. Прежде всего и здітсь озабочивало Васъ оказаніе матеріальной помощи быльышимь воспитанницамь, число которыхъ въ училище составляеть едва-ли не большій проценть, сравнительно съ числомъ дочерей подителей достаточно обезпеченныхъ. Васъ давно тяготила мысль о невозможности удоглетвореть многехь нуждь воспетаннець на общія епархівльныя средства. И воть, у Вась явилась благая мысль. Вы задумали составить прв училище братство, имея надежду на то, что могуть навтись добрые люди, которые вступить въ составъ членовъ его и сдвлають добровольныя приношенія для удовлетворенія настоятельных нуждь. Высовое священное предпріятіе увінчалось успівхомъ. По Вашей инипіативі дійствительно возникло братство св. великомученицы Варвыры; при Вашихъ энергичныхъ усвлінхъ оно возрасло и теперь стало приносить свои плоды. Учебно-воспитательное дело въ училище получило подъ Вашимъ руководствомъ болье шаровое развитие особенно благодаря различнымъ вспомогательнымъ научнымъ нагляднымъ пособіямъ, которымв въ настоящее время обогатилось училище. Второстепенныя виз-

телассный занятія воспитанниць по такить предметамь, какь півніе, музыка, рисованіе получили въ нашемъ училище подъ Вашвиъ руководствомъ болве широкую и сложную постановку, въ виду удовлетворенія жизненнымъ педагогическимъ и практическимъ запросамъ, особенно по отношению въ будущимъ учительницамъ школы. Принимая необходимыя мфры для побужденія воспвтанивць къ успашамиъ занятіямъ разлачными предметами училищнаго курса, Вы также ввыскивали разнообразныя средства въ тому, чтобы устранвать для нихъ благородныя развлеченія, преследуя при этомъ важное педагогическое условіе керлесообразности вхъ-соединение пріятнаго съ полезнымъ. И тавих развлеченій вь училище, устранваемыхъ въ свободное время, было немало. Не говоря о томъ, что для учащихся, остающихся въ училищъ на праздникахъ Рождества Христова, устроилась такъ называеман "Елка" на частныя средства, Вы ваботелись также о томъ, чтобы періодически, въ началъ года, въ праздничные дви доставлились учащимся особаго рода удовольствія, которыя бы освіжали вкъ. расширили ихъ умственный круговоръ и способствовали эстетическому развитію. Съ такою цізью устроялись въ праздинчные дни, при участія преподавателей и подъ непосредственнымъ руководствомъ вкъ, чтенія съ туманными картинами, литературныя, вокальныя в музыкальныя вечеря, на которыхъ нередко, при особомъ разръшения епархіальныхъ Преосвященныхъ, присутствоваль, вром'в наличнаго педагогическаго персонала и сторонии высокопоставленини лица. На такихъ вечерахъ воспитанници проявляли -свое успри вр отенія отрывковь нар художественных классвческих произведеній, въ приів и мувыкр. Неррако слышалось н Ваше воодушевленное живое слово. Случалось, это, съ разръшенія Преосвященныхъ, устрожлясь въ училиців особаго рода образдовыя вокально-музыкальные вечера, при участів лучшихъ жоровъ првивур в даже опитнихъ въ музывр артистовъ. Нужно ли говорить о томъ, что прододжение училищной жизов нь такомъ широкомъ образовательномъ и воспитательномъ: направленіи желательно въ будущемъ? Потому теперь, привътствуя Васъ съ исполненіемъ 25-літія Вашего священства, желаемъ Вамъ, какъ главному виновнику такого направленія, стоять во главі училища еще mnorie rogus.

Чествованіе юбиляра закончилось трапезой въ квартир'в Началь-

L-льтіе священнослуженія о прот. Васнаів Никольскаго.

24-го ноября въ г. Сумакъ провсходило чествование настоятеля: соборя в благочиннаго перваго сумского округа, протојерен о. Васвлін Никольского по случаю всполнившагося питедесатвлітія служенія его въ священномъ санв. Послв божественнов летургів. воторую совершаль самъ юбвлярь въ сослужения духовенства: округа, явившигося почти въ полномъ своемъ составъ- въ числъ 60-ти человікъ, о. Васвлій Никольскій, сопровождаемый другими свищенивкими, вышель на средину церкви. Зрелише было величественное и торжественное. По объимъ сторонамъ амвона расподожелись свищенники нъ золотыхъ разахъ. Самый старий срединихъ протојерей о. Максимовичъ отъ липа ичховенства прочиталъ глубовопрочувствованный и сердечный адресь. Въ знакъ того, говорилось въ заключение адреса, что чувства глубокаго почтения нашего въ вамъ велвие и пелецемфриы, что любовь наша къ вамъ велика и непажвния, првивте, досточтимый о, протојерей, отъ духовенства вашего опруга этогъ сиятой образъ Христа Снасителя". О. Василій быль такъ растроганъ, что не могь самъ отпетить на это привраствие, в, по его просъбъ, сдравать это его номощникъ о. Семенъ Непальна. Зытанъ начался торжественный молебенъ. Поокончанів его обратились съ врив'єтствіємъ въ -упа ускладо таців оть городской думы, женской в мужекой гимназій, реальнаго в духовнаго учвлють, комитета грамотности и перковныхъ школъ. Особенно сваьное впечатавние проязвель на присутствующьхъ ядресъ отъ думы, прочетанный городскимъ головою г. Золотаревымъ. Изъ храма куховенство и депутаців, по приглашенію о. Василія Никольскаго, отправились нь его домъ, гдв нив радушно была предложена хлёбъ-соль. Въ шесть часовъ вечера въ здани местраго прикодского тчеления духовенство чествовало робилира объдомъ, въ которомъ првинло участіе болье 150 человыкь, Юбилиромъ было получено много привытственныхъ телерраммъ, прочичаннихв за объдомъ.

## † Протогерей о. Тимовей Павловъ.

Въ шестомъ часу вечера, 27-го помбря, послів тяжкой в продолжительний бользин, скончался на 83-мъ году своей жизня, старьйшій и заслуженный пій во всей Харьковской епархіи протоісрей бывшій настоятель Каредральнаго собора о. Тимовей Семеновича Павлова. Почившій о. Тямовей, сынъ священика Харьковской

епархів, родился въ 1821 году, обучался сначала въ Харьковскомъ коллегіум'в (вын'я духовная семинарія), а потомъ съ 1841 по 1845 г.г. въ кіевской духовной академін, въ которой и окончиль курсъ со степенью кандидата богословія. Съ 1846 года соотожиъ преподавателемъ слевесности свачала въ Орловской, а потомъ въ Харьковской духовной семвнарів. 1-го октября 1850 г. назначенъ законоучителемъ въ Харьковскую губерискую (нынъ первую) мужскую гимназію и рукоположень въ сань свищенника въ гимназическую церковь. Въ течение своей свыше полувановой службы о. Т. занимых многочисленныя должности сначала по учебному вёдомству, а потомъ -съ 1881 года по епархіальному; такъ, онъ состояль законоучителень въ следующихъ учебныхъ заведеніяхъ: въ первой гимназів (1850—1861 г.), въ третьей гимпазів (1861— 1881 г.), въ выституть блягородныхъ девиць (1861 – 1878 г.), на педагогическихъ курсахъ при убадномъ училище, въ реальномъ училищъ, членомъ испытательнаго комитета при Харьковскомъ учебномъ округъ (съ 1868 года). Вивствъ съ должностью законоччителя о. Т. занималь и другія должности, а висню: состояль цензоромь журнала "Духовный Вистиямъ" (1863-1866 г.), цевзоромъ журнала "Вира в Разумъ" (1884—1897 г.), члевомъ правленія Харьковской духовной семпварів, благочинцымъ домовыхъ церквей г. Харькова, двректоромъ Харьковскаго тюремнаго комитета и др.

Въ 1881 году о. Т. перешелъ на вцархівльную службу в быль опреділень на почетное місто вистоятеля Харьковскаго Каесдральнаго собора и первенствующаго члена духовной консисторін; 
вмість съ этимъ ему было поручено наблюденіе за преподаваніемъ 
Закона Вожія во всіхъ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ г. Харькова. Въ этихъ должностихъ о. Т. состояль по 27-е августа 1897 г., 
когда вслідствіе слабаго эрівнія, вымужденъ былъ уволиться за 
штатъ, хоти и чувствоваль себя бодрімъ. Міслиъ тому назадь о. 
Т. простуделся, получелъ воспаленіе легкихъ; его ослабівній 
организмъ не въ силахъ былъ бороться съ постигнямъ недугомъ, 
и 27 го ноября, напутствованный св. тариствами, онъ тихо отошель въ вічность.

Да воздасть за всё его добрыя дёла Господь великую ему награду нь той вачной жизни, въ какую онъ переселился! Въчная ему память!



# Чудесное исипленіе въ Саровп

Въ «Няж. Епарх. Вѣдом.» напочатано слѣдующее письмо нижегородскаго врача С. Н. Зененко, который разсказываеть о случаѣ исдъленія больного у источника св. Серафима.

"Какихъ только формъ болізней я здісь не наблюдаль! Никакая клиника, никакая больница не могли и въ сотой доль дать того "матеріала", какой привелось мий видіть въ теченіе 2—3 часовъ моего паломиничества.

Въ длинеой веренчий медленно, по очереди подвигающихся къ купально больных особенно выделялся одинь старикь, леть 60, высоваго роста, который держаль на себе варослаго, леть 30 человена, лицомь очень похожаго на себи и съ виду совершенно здороваго, крепскаго. Запитригованный этимъ последнимъ обстоятельствомъ, и подошель въ этой групий вплотную и тогда только поняль загадку: обе нажнія конечности молодого, котораго обхватиль старикъ руками поперевъ туловища, были обнажены до колень (одёть онъ быль въ рубаку и порты) и висёли безпомощно, какъ плети, точно мертвия. Кожа въъ была безкровна. Кости ясно обозначались, вслёдствіе исчевновенія мышць, особенно икроножныхъ. Самыя ступни ногь, въ положеніи разгибанія, рёзко деформированы.

На мой вопросъ въ старяву: не сына-ли онъ несетъ, я получилъ утвердительный отвътъ, а изъ дальнъйшаго разговора узналъ, что ноги больного отнились  $1^1/\mathfrak{s}$  года назадъ, послъ ушиба деревомъ во времи рубки лѣса.

"Думали, что убило на смерть, пѣлый день лежаль безъ памити, а какъ очнулся,—ноги стали точно не свои: коть рѣжь ихъ, и владънія никакого; съ тѣхъ поръ, вотъ, и маемся! Куда ни возилъ лѣчить, нигдъ толковъ не было".

Поэтому оба они, отецъ в сынъ, дали обътъ вдтв въ Саровъ. "Вся надежда теперь на угодника Вожьиго нашего, о. Серафима". Во все время разговора старикъ и не пробовалъ, ради своего от-

дыха, поставить больного на землю, что, впрочемъ, было и безнвльно, такъ какъ но одному взгляду, безо всякихъ изследованій, можно было прійти къ заключенію о полной непригодности ногъ въ активной деятельности. Это былъ, по нашей наукв, характер ный видъ паралича съ последовательной атрофіей мышцъ вследствіе разрушенія части спинного мозга отъ травматической причины: разстройство, блао всякаго сомнёнія, органическое, а не функціональное и притомъ законченное, безо всякой надежды на улучшеніе въ будущемъ.

Каково-же было мое чувство взумленія, когда, спуста часъ, и вповь встрётиль старика со своею ношей. Онь не шель, а летёль, не чувствуя земли подъ ногами. Лина его, а также и сына, совершенно преобразились. Вмёсто подавленно грустнаго выраженія въ нихъ отражались радость и светлам надежда на булущее выздоровленіе.

- Ну, что же, выкупаль?-спросиль я.
- Слава Тъ, Господи, выкупалъ, батюшки, и какъ выкупалъ, сейчасъ же Петрухи мой и всталъ̀ на ноги!
  - Какъ всталъ?-быль мой естественно недоумъвающій вопросъ.
- Да вотъ, такъ, и старикъ, вивсто словесныхъ объясненій, ноставилъ больного на землю...

И я воочію убълился, какъ взсохшін парализованныя поги устойчиво поддерживали тало больного, безо всякой посторонней помощи.

#### Священники-помошники.

На минувшемъ съёздё депутатовъ духовенства пркутской епархіи возбужденъ быль вопрось о ввеленіи въ епархіи должностей помощниковъ—священниковъ, которые, опредёляясь на штатныя должности діаконовъ въ центральныхъ мѣстахъ каждаго благочнія, командируются въ приходы, остающіеса безъ священниковъ. Такіе запасные священники, числясь на діаконскихъ мѣстахъ, отправляють службу священническую и, по возможности, несуть учительскую обязанность Подобный проектъ, не увеличивая расходовъ по епархіи, обезпечиваеть ее постоянною наличностью запасныхъ священниковъ для командировокъ. Въ силу послёдняго, замѣчаютъ "Ирк. В.", назначеніе такихъ священниковъ учителями становится невозможнымъ и не обезпечивающемъ правильный ходъ школьнаго дѣла. Впрочемъ, вопросъ этотъ еще не вырѣшенъ окончательно съёздомъ, и, какъ требующій детальной разработки, переланъ на разсмотрѣніе благочинваческихъ съёздовъ епархіи.

Резолюція Преосвященнаго Николая, Епископа Таврическаго, о непремънной обнзанности пастырей церкви беспдовать св народомь о предметахь выры.

На рапортъ Его Преосвященству, Преосвященнъйшему Наколаю, Епископу Таврическому в Симферопольскому, Таврическаго енархіальнаго миссіонеря, свищенника Н. Б-го, о проведенныхъ виъ въ г. Севастополъ бесъдахъ-публичныхъ в частныхъ-послъдовала, отъ 29 октября с. г. за 🔀 5485, следующая резолюція: "Несомевнео, что в мысль и чувство народныя в теперь, какъ в всегда, направлены въ область релегів. - въ потусторонній міръ. Посюсторонній мірь съ его дравгами, мелочами житейскими и всикаго рода нечистотою его не удовлетворяети: душа его жаждеть чего-то высшаго, лучшаго, благородиващиго. Иначе в быть не можеть: какъ бы не старалось вытраветь язъ душе человева образъ Вожій всякаго рода "проскітитель", они все-таки сдівлать этого не въ состиянія: душа все останется душою в будеть, подобно компасу, оборачниться туда, гдв ся Первообразв. Отсюда сама собою вытекаеть непреміння обязанность пастаірей и учетелей Цериви втти на встричу этому стремленію души человичесвой и предлагать ей при всякомъ случай не гиплую, а здоровую пищу. Чтеніе слова Божія, беседы о "Вожественномъ", уясиеніе сознанію народа встинь вівры и благочестія-воть ті предметы, на которыхъ должны сосредоточиваться заботы приходскихъ пастырей и учителей перковно-приходских николъ. Отъ души желаю. чтобы и въ настыряхъ няшихъ жила такая же горячая потребность беседовать съ народомъ о предметахъ веры, какую народъ обнаруживаеть въ себъ. Благодарк: о. миссіонера Н. Бортовскаго за его примъръ и усердіе въ семъ случаь: надъюсь, что онъ не останется безъ подражанія".



Религозно нравственныя чтенія сельской матушки.

"Херсонскія Епарх. Відомостя" отміталють прекрасный починь введенія религіозно-правственныхь чтеній сельскою матушкою, женою священника, Ольгой Щербаковской, подъ непосредственнымъ-

наблюденіемъ ен мужа. Вевхъ чтенів съ ноябри по февраль былодесять: престывне в престыявля очень охотно вкъ посвщаля. Каждое чтевіе начаналось в оканчиналось молитвою. Высокопреосвященный Іустинь, Архісписковъ Херсовскій и Одесскій, написаль слбаующую резолюцію на донесенів благочивного о внеденіи этвхъ бесідъ: "женъ свищенника Ольгь Щербаковской передать мою благодарность за ея доброе діло; чтенія ея многополезны для слушателей и достойны полнаго одобрения отъ всякаго человъка. Нпаведутъ они на нее Божіе бангословеніе, ибо ен трудъ во славу Вожію и во спасеніе ближняго". По словамъ того же донесенія, чтенія производили на слушателей пріятное впечатлівніе и слушались съ глубовимъ вниманіемъ. Лектриса пользовалась для своимь чтеній кингами приходской библіотеки". Факть въ высшей степени привлекательный, рисующій названную матушку съ лучшей ен стороны не только въ отношения къ мужу, которому она облегчала его настырскій трудъ въ празданчные дни, но также и къ прихожанамъ, съ которыми, естественно, особенно съ женщинами, она должна была входить въ болье близкія и непосредственныя отношенія. Пожелаемъ, чтобы прекрасный почвиъ матушки Щербаковской въ дълв релагіозно-правственняго просывщенія народа путемъ народныхъ чтеній, нашель сеоб последователей среди женъ сельскихъ јереевъ.

### Какт исправить прогорымое масло.

Растопеть его и опустеть въ него большую корку ржаного хлъба, поджареннаго, но не подгоръвшаго. Масло съ положенной въ него-коркой держать на огнъ, но не давать квийть. Когда оно остынеть, прогорыками вкусъ исченеть.

#### овъявленія

# Причтъ и церновный староста Ольшанской Покровской церкви

слободы Ольшаной, Харьковскаго увяда, объявляють, что къозначенной церкви нужень учитель-регенть на жалованье отъ-300 руб. въ годъ. Подписка на 1904-й г. 24-й г. изданія.

# "Conserid Bternurs"

ЕЖЕНЕДЪЛЬНАЯ НАРОДНАЯ ГАЗЕТА,

### издаваемая при "Правительственномъ Въстникъ"

Содержаніе: Статьи духовно-правственнаго содержанія,

Извістія о Государі Императорі и Членахъ Его Августійшаго Семейства.

Эаконы и распоряженія Высшаго Правительства, какъ относящіеся до крестынскаго быта, такъ и всё тё, знаніе конхъ можетъ быть полезно для сельскаго населенія.

Разния статьи и известія о внутренних делахь Россійской Имперів, какъ-то: объ урожаяхь; о торговыхь цевахь на хаебсь и другіе необходинейніе предметы; объ уручшеніяхь по сельскому козяйству и народной промишленности; наставленія и указанія по разнить отраслять сельского козяйства и промишленности; о сохраненія здраві; о предосторожностяхь оть пожаровь, скотскихь падежей и другихь бедствій; объ устройстве заведеній полезнихь въ сельскомь быту, и т. в. — Письма крестьямь — Отвёты редакцін, съ разъясненіями на вопросы подписчивовъ по деламь сельского быта.

Статьи исторического содержанія. Статьи по кустарному ділу. Кратків сві-

двнія объ иностранных государствахъ.

Подвисчивамь на "Сельскій Вистинкь" будущаго 1904 г., выписывающим газету за деньги, будеть выслань при газеть безплатно "Календарь и сиравочная книжка сельскиго Вистинка" на 1904 годь, содержащій въ себь сийдінія получать безплатно, какь и въ 1903 году, ежемібелиній журналь, состоящій изъ книжеть дія безплатно, какь и въ 1903 году, ежемібелиній журналь, состоящій изъ книжеть дія Вистинкь", ежемібелино (около трекь печатникь листовь пли 48 страниць въ важдой книжкі), подь названіемь

### "BolЪ-Помочь".

Въ внижвахъ помъщаются общепонятния статьи духовно-правственныя, истораческія, сельско-хозяйственныя, ваучныя и развыя занимательные разсказы, повъсти, стихотворенія и смъсь.

Подписная цвив на газету "Сельскій Вестинкъ" съ приложеніемъ внижекъ "Ботъ-Помочь следующая: на на на на

для городских подписчиковъ: 1 годъ. 6 мвс. 3 мвс. 1 мвс. безъ доставки . . . . 1 р. — 60 к. 35 к. 15 к. съ доставкою . . . . 1 р. 20 к. 70 к. 40 к. 20 к. для иногороднихъ:

При выпискъ чрезъ волостныя прав. 1 р. — 60 к. 35 к. 15 к. , почтовые мъста. 1 р. 20 к. 70 к. 40 к. 20 к.

Илата за объявления въ «Сольскомъ Въстинкъ» 50 к. за строку петита (мелжой печати). Въ книжкахъ «Богъ-Помочь» и въ "Календаръ"; страница 60 р. 50 к.,  $^{1}$  $|_{2}$  страници —30 р. 25 к.,  $^{1}$  $|_{4}$  страници —16 р.: и  $^{1}$  $|_{8}$  страници —8 р.

Адресъ для подписки и писемъ: С. Петербургь, Фонтанка, у Чернышева моста, въ редавцію "Сельскаго Візствика".

Въ конторъ редавців «Правительственнаго Вістинка» продаются: 1) Канта "Свіндінія о Сибири" (Сборнаві сталей "Сельскаго Вістинка" о Сябири в переселенія), съ картою Европейской в Азіатской Россів. Ціна 1 р. 25 к. съ пересилкою, а съ наложеннимъ платежемъ 1 р 40 к.

<sup>1)</sup> Волостиниъ правденіямъ и другимъ ифстамъ и децамъ, получающемъ газету безплатно, "Календарь" съ прибавленіями будеть висилаться только за плату 25 коп. (съ пересилкой).

Открыта подписка на 1904 г. на журналъ

### BBCTHMR'S BHAHIS

Редакторъ-Издатель В. В. Витнеръ.

Иллюстр. "толстый" ежемъс. литературный, художественный и популярно-научныйжурналъ съ 36 км. безплати. приложеній для самообразованія:

12 книж. "Общодоступнаго Униворситота": 1) Систематическій курст природоводоння. 2) Новпйшіе успихи матеріальной культуры вт связи ст ея исторіей.

12 книж. "Энциклопедической Вибліотеки для самообразованія", состоящей взъряда самостоятельных сочин. по разныть

отраслямъ знанія

12 книж. "Читальни Въстника Знанія", состоящей изъ рядасочиненій для легкаго самообразоват. чтепін, имъющаго въ виду широкое образованіе.

Въ 12 книгахъ самого "Въстника Знанія", являющагося не спеціальнымъ, а общелитературнымъ и при томъ иллюстрированнымъ журналомъ, принимаютъ участіе извъстные литераторы, профессора, популяризаторы и беллетристы, состоящіе сотрудняками уважаемыхъжурналовъ

Подписная цъна на 1904 годъ (48 км.) 7 р., съ дост и перес. 8 р. Разсрочка по 2 руб за 1/4 года. За границу 11 руб. Первыя четыре книжки высыдаются за 1 руб. Надоженнымъ платежомъ дороже.

Адресь редакців "Вветн. Знан ": С.-Петербургь, Кузнечный, 2, кв. 1.

### Aymenoneshoe ateme

ВЪ 1904 ГОДУ.

### ГОДЪ ИЗДАНІЯ СОРОКЪ ПЯТЫЙ,

Изданіе журнала "ДУШЕПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ" въ 1904 году, сороко пятомо съ начала его изданія, будеть продолжаться на прежнихъ основаніяхъ.

Годовая цъна журнала за 12 княгъ, въ которыхъ до 2600 страняцъ, 4 рубля съ пересылкой. За границу — 5 рублей

Адресъ: MOCEBA: Въ редакцію журнала: ДУШЕПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ при церкви Святителя Николан въ Толмачахъ.

Можно подписываться в во всёхъ болёс извёстныхъ внижныхъ магазинахъ.

Редакторъ Докторъ Богословія, профессоръ Московской Духовной Академін Алекстій Введенскій.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

### на духовный богословско-апологетическій журналъ

# BBPA N UEPKOBL

### на 1904 годъ- шестой годъ изданія.

Журналъ «Въра и Церковъ» имъетъ своею задачею отвъчать на запроли религіозной мысли в духовной живни современнаго общества въ противо-

дъйствіе раціонализму и невърію.

Въ соотвътствіи такой основной задачъ журнала, въ немъ—въ первомъ—
научно-богословскомъ отдълъ, помъщаются статьи, служащія къ равъясненію въ строго-православномъ лухъ преимущественно такихъ богословскихъ
(въ широкомъ смыслъ слова) вопросовъ, которые въ современной жизни и
мнимо-либеральной печати подвергаются толкованіямъ, несогласнымъ съ ученіемъ православной церкви.—Второй отдълъ— церковно-общественный, посвящается обозрънію выдающихся явленій церковной жизни современнаго
общества. Въ немъ отмъчаются и, по мъръ нужды, обсуждаются, на ряду съ
типами и фактами положительнаго характера, и встръчающіяся въ жизни отклоненія отъ устоевъ церковности преимущественно засвидътельствованных
книгъ, и журнальныхъ статей преимущественно богословско-апологетическаго
и учебнаго содержанія, составляетъ третій отдъль— библіографическій.

Въ истекшее пятилътіе существованія журнала эти задачи и характеръ его выяснились конечно вполнъ опредъленно и не въ общихъ только чертахъ; для незнакомыхъ же съ журналомъ долгомъ считаемъ сказать, что, не забъгая впередъ и не пытаясь откликнуться своимъ словомъ на всѣ духовные запросы времени, журналь останавливается главнымь образомь на основныхь вопросахъ православной въры и существенныхъ сторонахъ церковной жизни, - не уклоняясь отъ неизбъжной полемеки, главною задачею своею имъетъ положительное раскрытіе истины въ ея строго-церковномъ пониманіи и, заботясь объ общедоступности изложенія предлагаемых статей, въ разной мірь стремится и къ ихъ научной обоснованности. Поэтому видное мъсто въ журналъ всегда ванимаютъ "публичныя богословскія чтенія для свътскаго обравованнаго общества" изъ круга ведущихся въ Москв и другихъ городахъ, рефераты, читаемые въ "Отлъленіи Педагогическаго Общества при Московскомъ Университеть по вопросамъ религіозно-нравственнаго образованія и такъ называемыя "богословскія чтенія для рабочихъ" То обстоятельство, что подобнаго рода произведенія въ большинствъ случаевъ принадлежать перу выдающихся духовныхъ дъятелей и прежде напечатанія въ журналъ всегда предлагались винманію немалочисленныхъ слушателей, достаточное, думаемъ, ручательство ва ихъ достоинство и компетентность. Какъ много въ видахъ наиболъе глубокаго и многосторонняго ознакомленія читателей съ затрогиваемыми въ журналь духовными вопросами, мы удъляемъ вниманія духовной библіографіи, объ этомъ достаточно сказать, что въ истекшемъ напр. году библіографическихъ отчетовъ дано было больше ста.

Журналь выходить десять разь въ годь (за исключениемь іюня и іюля мися-

цевь) книжками не менте 10 печатных листовь.

Подписная цъна на годъ-ПЯТЬ рублей, съ доставной и пересыл-

кой —ШЕСТЬ рублей.

Подписка принимается у редактора-издателя, законоучителя Императорскаго лицея въ память Цесаревича Николая, протојерея Іоанна Ильича Соловьева (Москва, Остоженка, зданје лицея) и въ книжныхъ магазинахъ Москвы и С.-Петербурга.

Въ редакціи продаются оставшіеся эквемпляры журнала за 1900, 1901.

1902 и 1903 годы по пяти рублей за годъ съ пересылкой.

Редакторъ-издатель, прот. 1. Соловьевъ.

### О ПРОДОЛЖЕНІИ ИЗДАНІЯ

### ЖУРНАЛА

# ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКАЯ ШКОЛА

въ 1908-1904 подписномъ году

(съ 1 августа 1903 года по 1 августа 1904 года).

Журналь "ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКАЯ ШКОЛА" въ наступаещенъ съ 1-го августа ХVII голу изданія своего останогся неизмінно вірнымъ утвержденной Святьйшимъ Синодомъ програмив, при чемъ редавція нозаботится о возмоно полномъ и разностороннемъ в полненія ен. Журналь выходить въ 2-хъ отділахъ, изъ коихъ первый предназначается для учащихъ, а второй превмущественно для учащихся и вообще грамотныхъ простьянъ; изъ статой этого отділа въ конці года составится полный и законченный томъ религіозно-нравственныхъ статой и статой по разнымъ отраслямъ званія.

### Программа журнала:

Опредъленія Святьйшаго Синода и постановленія Училищиваго при немъ Совъта а также нъкоторыя распоряженія епархіальныхъ преосвященныхъ и училищныхъ совътовъ

Методическій и дидактическій статьи по предметамъ обученія, входищимъ въ учебный курсъ церковно-приходскихъ школъ.

Мытнін дуковной и ситтской періодической печати о лучшей постановкі учебно-воспитательнаго лізла въ церковно-приходскихъ и вообще въ народныхъ школахъ.

Сведенія о церв.-приход, школахь въ епархіяхъ.

Изъ школьнаго міра (хроника).

Педагогическое обозрвніе.

Мелкія извістія и замітки, относищіяся къ школьному народному образованію.

Рецензін книгь, посвященныхъ школьному пародному образованію.

Корреспонденцін.

Небольшія статьи для чтенія въ школь и дона:

- а) Размышленія о предметахъ въры и правственности православной.
- б) Примиры благочестія въ развыхъ обстоятельствахъ живии человической.
- в) Повъсти и разсказы религіозно-пранственнаго содержанія.
- ) Разсказы изъ отечественной в общей исторіи.
- д) Притчи.

### Цѣна годовому изданію съ пересылкою ТРИ рубля.

#### Подписка принимается:

Въ Kiest: 1) въ редавців журнала "Церковно-приходская школа" при Кіевскомъ енархіальномъ училищномъ совыть;

 въ редавціи журнала "Руководство для сельских» пастырей", при Кіевской духовной семинарін.

Въ С.-Петербургъ: 1) въ Свиодальной вивжной лаввъ;

2) въ внижномъ магазинъ И. Л. Тузова.

Въ Москвъ: въ книжномъ нагазинъ К. И. Гихонирова.

то при мамдомъ ж "НИВЫ", независимо отъ другихъ приложений, модпиочний получатъ по одной мингъ. Та

ОТКРЫТА ПОППИСКА

(35-й годъ изданія)

на еженедъльн. иллюстрирован.

ЖУРНАЛЪ

оо миогими приложеніями

Гг. подписчики "НИВЫ" получатъ въ теченіе 1904 года:

**№№** художественно-литера-ніе года до 2000 столбцовъ тенста и 1100 гравюръ, рисунковъ и худо-КЕСТВЕННЫХЪ СНИМКОВЪ.

**КНИГЪ** "Сборника Нивы" (каждая отъ 10—15 листовъ, а въ общемъ около 9.000 страницъ), отпечатанныхъ четшрифтомъ, на хорошо глазированной бумагь и содержащихъ:

полнаго Совранія Сочиненій

первыя

Подъ редакціей и со вступительною статьею А. М. Смабичевомаго.

полнов Собранів Сочиненій (

(Ціна въ отдільной продажі съ перес. 15 руб.). Подъ редакціей и съ біографическимъ очеркомъ П. И. Вейнберга

## КНИГАХЪ

(Цана въ отдальной продаже съ перес. 4 р. 50 м.). Подъ редакціей и съ обширнымъ вступительнымъ очеркомъ А. Ф. Кони.

инить "Емемъсячныхъ литературныхъ и пепулирно-научныхъ Приложеній", содержащихъ романы, повъсти, разсказы, популярно-научныя и критическія статьи современныхъ авторовъ и отдълы библіографіи, музыки, смъси, шахматовъ и шашекъ, спорта и разн. игръ. До 2000 столби, текста съ иллюстр.

**МЕМа** "Паринскихъ Модъ". До 200 столбцовъ текста и 300 модныхъ гравюръ. Съ почтовымъ ящикомъ для отвътовъ на разнообразные вопросы подписчиковъ. въ натуральную величину.

листовъ рисунковъ (оноло
300) для рукодъльныхъ, выпильныхъ работъ и для выжигакія
и до 300 чертежей выкроекъ

"ОТЪННОЙ КАЛЕНДАРЬ" на 1904 годъ, отпечатанный въ 9 красокъ.

подписная цъна "нивы" со всеми приложеніями на годъ:

ВЪ С.-Пе-\ безъ доставни — 6 р. 50 м. терургъјсъ доставной — 7 р. 50 м. Безъ доставни: 1) въ Москвъ, въ конторъ н. Печковской — 7 р. 25 ж.; 2) въ Одесъ, въ книжн. магаз. "Образованіе" — 7 р. 50 ж.

Съ пересылкою BO BCB MBCTA Poccin За границу-12 в.

LOПУСКАЕТСЯ РАЗСРОЧКА ПЛАТЕЖА ВЪ 2.3 m 4 СРОКА. Иллюстрированное объявленіе о подписків высылается безплатно.

Адресь: С-.Потербургь, Контера мури. "НИВА" (А. Ф. Марист). ул. Гоголя. № 22.

При семъ № прилагается объявленіе о подпискѣ на жури. "Природа и ј Люди".

### ЛИСТОКЪ

1.14

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

ЗІ Денабря % № 24. % 1903 года

Содержаніе. Височайшія награды.— Епархіальния нзвіщенія.— Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Попечательства о біднихъ духовнаго званія.— Отъ Экзаменаціонной Коммиссіи при Харьковскомъ Духовномъ училищі,

I.

### Высочайшія награды.

Государь Императоръ, по всеподаннъйшему докладу Свиодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Синода, Всемилостивьйше соизволиль, въ 18 й день ноября текущаго года, на награжденіе, за 50 льтнюю службу, золотою медалью, съ над-писью "за усердіе", для ношенія на шев на Анминской ленти, псаломщика Владомірско-Богородичной церкви села Кочетка, Зміевскаго увзда, Михамла Семейкина.

Къ 6 му декабра 1903 года Всемилостивъйме пожалованы медалями съ надивсью "за усердіе" для ношенія на шев: золотыми: на Владимірской ленть—староста Вознесенской церкви города Харькова 2-й гильдін купецъ Антоній Бълошенко; для ношенін на груди, золотыми, на Станиславской ленть: староста церкви слободы Пархомовка. Вогодуховскаго увяда, крестьянны Акима Бутылка, попачитель Дерновской церковно-прикодской школы и Полинской школы грамоты, актырскаго увяда, крестьянны Ивана Дудка; серебряными на Аннинской ленть: старосты церквей—слободы Ново-Россоши Старобальскаго увяда, крестьянны Ивана Синчина, слободы Рублевки, Богодуховскаго увяда, крестьянны Дмитрій Папуня, слободы Камышевки, Изюнскаго увяда, крестьянны Дмитрій Папуня, слободы Камышевки, Изюнскаго увяда, крестьянны Григорій Крячко; на Станиславской ленть: служитель при харьковской епархіальномъ женскойь училиць, отставной

рядовой Степана Жирякова, староста церкви с. Можнякова, Старобъльского увада, крестьянивъ Андрей Тарасенко.

# Епархіальныя извъщенія.

### ВАКАНТНЫЯ МЪСТА.

### Священническія:

При Покровской церкви с. Гринцева, Лебединскаго увзда.

- Троицкой церкви с. Поповки, Богодуховского увзда.
- Сошествиевской церкви с. Хатней, Волчанскаге укада.
- Тронцкой церкви с. Бобрика, Лебединскаго ужуда.
- Каз -Богородичной церкви с. Старовъровки, Купянскаго увзда
- Николаевской церкви с. Ольшаной, Харьковскаго увзда.

### Ліаконскія:

При Покровской церкви сл. Большой-Писаревки, Богодуховского ублив-— Покровской церкви сл. Огульцовъ, Валковскаго ублада.

### Псаломицикія:

При Арх.-Михаиловской церкви с. Ольшаной, Лебединскаго увзда.

- церкви с. Польнаго, Волчанскаго увзда.
- Николаевской церкви с. Ново Бурлуция, Волчанскаго ублав.
- Троицкой церкви с. Стеблянкина, Лебединскаго увзда.
- Косьмо-Даміановской церкви с. Терновой, Волчанскаго увзда.
- Покровской церкви с. Бабки, Волчанскаго увзда.
- Ахтырско-Богородичной церкви с. Ново-Ахтырки, Старобъльск. увзда-
- Николаевской церкви с. Наугольновки, Купинскаго увзда.
- Петро Павловской церкви г. Бълополья, Сумскаго увзда.
- Троицкой церкви с. Перекопа, Валковскаго увзда.
- Николаевской церкви с. Синолицевки, Харьковскаго увзда.
- Софієвской церкви сл. Малой-Алексвевки, Харьновскаго увзда. — Попровской церкви сл. Огульцовъ, Валковскаго ублда.
- Митрофаніовской церкви с. Валвенкина, Изюмскаго убяда.
- Предтечевской церкви с. Станичнаго, Валковскаго увзда.
- Рожд Богородичной церкви с Киягинина Лимана, Изюмскаго укада.
- Николаевской церкви с. Гіевки, Харьковскаго увзда.

### Отъ Харьковскаго Епархіальнаго попечительства о бъдныхъ духовнаго званія.

Согласно § 3 дополнительныхъ правилъ о просфорницахъ, утвержденныхъ Его Высокопреосвященствомт, Епархіальное попечетельство ваввщаеть о савдующемь вакантных вистах просфорница: при Воскресенской церкви слободы Воголюбовки, Купинскаго увзда; при Александро-Невской церкви слободы Лимаревскаго Государственнаго конскаго завода, Старобъльскаго увяда; при Архангело-Михайловской церкви слободы Красиянки, Купанскаго увзда; при Воскресенской церкви с. Ясеноваго, Лебединскаго увзда; при Тронцкой первые с. Бъловодска, Старобъльскаго убзда; при Іоанно-Богословской цервви с. Павленкова, Старобъльскаго увяда; при Александро-Невской церкви с. Песчанаго, Купянскаго увада; при Покровской церкви с. Козвенки, Богодуховского увада; при Сошествіевской церкви села Малой Волчьей, Волчанскаго увада; при Николаевской церкви с. Верхо-Пожни, Ахтырскаго утада; при Успенской первые слоб. 2-й Неколаевки. Волчанского увзда; при Варваровской церкви с. Капитольского, Изюмскаго увида; при Николаевской церкви с. Стараго, Сумскаго увида; при Петро-Павловской перкви с. Заводовь, Изюмскаго увада; при Николаевской цервви с. Будокъ, Лебединскаго увада; при Предтеченсвой цервви с. Ивановскаго (Тихоцкаго) Изюмскаго убада; при Архангело-Михаиловской церкви, слоб. Возники, Волчанскаго убада.

### Отъ Экзаменаціонной Коммиссін при Харьковскомъ Духовномъ училищъ.

Экзаменаціонная Коммиссія при Харьковском Духовнома училищь по производству испытаній на права полученія сана діакона и должности псаломщика объявляєть, что для испытаній въ 1904 году на права полученія сана діакона и должности псаломщика ею назначаются следующіе дни: 15 января, 17 февраля, 16 марта, 15 апреля, 19 мая, 19 августа, 16 сентября, 18 октября, 16 ноября и 15 декабря.

### ĮĮ.

Содержаніе. Мысли сельскаго сиященняка о распростравенія Св. Библів среди прихожань. Сеященника Николая Чепурина.—Одно изъ препятствій настиранъ Церкви при ихъ заботахъ о рельгіозныхъ нуждахъ прихода. Б. Епархіальная хренина Архіерейское богослужевіе въ церкви Харьковскаго Института благородныхъ дѣвицъ.—Архіерейскія богослужевій 21, 24, 25, 26, 28 декабря.—Освященіе вовоустроенняго зданія церковно-приходской школы въ сл. Малой Писаревь въ Богодуховскаго уѣзда.—Праздновавіе 50-лѣтняго юбилея священнослужевія Протоіерея І. К. Иванова. Иноепархіальный отдѣль Начало церковныхъ сношевій съ американцами. Размыя извъстів и замѣтки. Церковно-школьная выставка въ С.-Петербургів. Объявленія.

### Мысли сельскаго священника о распространеніи Св. Библін среди прихожанъ.

Теоретически вопросъ о распространении среди мірявъ Св. Библін Православною Грекороссійскою Церковью разрівшается въ положительномъ сиыслв. Это видно ужъ изъ того, что она осуждаеть папское запрещение мірскимь людямь читать Священное Писаніе. Но на практикъ въ ръшеніи этого вопроса и у насъ можно замъчать два противоположныя теченія мыслей. Одно теченіе полагаеть, что съ Библією, хотя и слівдуетъ знакомить мірянъ, только самой-то Библін, какъ святой книгь, неудобно находиться въ ихъ рукахъ, въ ихъ непосредственномъ пользованіи. Напротивъ того, другое теченіе мыслей сохраняеть убъждение въ несомнённой пользе широкаго распространенія и непосредственнаго пользованія мірянами книгъ Св. Писанія. Оба эти теченія мыслей находять отраженіе и въ нашей духовной литературъ. Такъ въ № 45 "Церк. Въдон.", за тек. г., читаемъ: "събздъ о. о. предсъдателей отдъленій Калужскаго епархіальнаго уч. Совета, убедныхъ наблюдателей и завъдующихъ цегковными школами... выразиль желаніе, чтобы объяснительное классисе чтеніе (воскресныхъ утревнихъ н литургійныхъ евангелій) въ школахъ велось не по содняслію, ваковое становилось бы въ такихъ случаяхъ учебной книгой и подвергалось бы иногда въ рукахъ школьниковъ небрежному обращеню, а по книгъ Ильминскаго или же по книгъ историческихъ библейскихъ чтеній изданія Святійшаго Синода" (стр. 1753 и 1754). Очевидно, Калужскій Епархіальный училищный Совътъ, или по крайней мъръ, нъкоторые члены его, не хотели бы знакомить школьниковъ съ Св. Библією. Но въ

томъ же № 45-мъ "Перк. Вед." можно встретиться и съ противоположнымъ мивніємъ членовъ этого Совъта. сомежно, говорять они, ничего не могло бы быть полезные, если бы ввести Библію въ самое широкое употребленіе в побудить народо читать ее, какъ можно чаще. Поэтому всякій. кто вмфетъ хотя маленькое желаніе дать доброе восцитаніе и приготовить душу своихъ ближнихъ въ вечному блаженству, кожеть, сдёлавь небольшую затрату, падарить эту книзу своему семейству и друзьямь. Это наилучшій подарокъ" (стр. 1766). Вотъ противоположное убъждение. Оно подтверждается ссылкою на одну итальянскую газету, опирающуюся въ данномъ случай на митнія профессора Валари и извъстнаго ученаго Франческо де Санктисо, который сталь веровать вы Бога и почитать Его только тогда, когда самолично повнакомился со Священнымъ Писавіемъ. Католическій редакторъ убіжденъ, что въ Италів, гдф цапы издавна запрещали мірянамъ читать Библію, "христівнство является только внешней формой, въ которой нѣтъ внутренняго содержанія" потому, что итальянцы "лишены возможности пріобрёсти священныя книги посредствомъ покупки или получить безплатно. Они не могутъ мечтать о чтенів Священнаго Писанія" (стр. 1766).

Нъ виду того, что вопросъ о непосредственномъ пользованіи мірянами Св. Библіей есть жгучій и мучительный вопросъ для религіозной совъсти многихъ русскихъ священниковъ и вообще людей, близко стоящихъ къ религіозному возростанію народа, а съ другой стороны, въ силу того, что отъ такого или иного практическаго разрѣшенія этого вопроса зависитъ успѣхъ или неуспѣхъ приходской дѣятельности нашего духовенства, особенно миссіонерствующаго, мы рѣшаемся подѣлиться съ своими собратіями о Христѣ своими мыслями и наблюденіями по этому вопросу.

Обыкновенно боятся, что св. Библія, при непосредственном пользованіи ею мірянами, легко можеть сдалаться простой учебной книгой и потому можеть подвергнуться небрежному и неразумному съ ихъ стороны обращенію: думають, что какъ только св. Библія попадеть въ руки простыхъ прихожанъ, она далается для нихъ предметомъ обычнымъ и, сладовательно, возбуждающимъ къ себъ меньшее уваженіе и по-

чтеніе. Выводъ такой: не давайте народу въ руки Библію, а: лишь читайте ему ее, не допускайте къ ней върующихъ слишкомъ близко, держите ее на почтительномъ отъ нихъ разстояніи, опасайтесь неразумнаго отношенія къ ней нашего простого народа.

Конечно, признають эти люди, Св. Писаніе полезно народу для наученія, для обличенія, для исправленія, для наставленія въ праведности (2 Тим. 3, 10) и терптеніи (Рим. 15, 4; 1 Кор. 10, 11), оно умудряеть и просвещаеть (Пс. 18, 8; 118, 130), можетъ вызвать въ душт человтка втру (Дтян. 4, 4; Іоан. 20, 31; I Іоан. 5, 13; Рим. 10, 17) и превлечь его къ Богу (Двян. 6, 7); но всеже надобно опасаться неразумнаго и неблагоговъйнаго отношенія къ св. Библів со стороны нашего простого народа; надобно знакомить его съ священными книгами подъ покровомъ нѣкоторой таинственной отдаленности отъ этихъ св. книгъ, внушающей невольное уваженіе, сродное съ невольнымъ страхомъ; надобно знакомить народъ не непосредственно чрезъ его, такъ сказать, личное обращение съ Библией, а чрезъ посредствующую инстанцію: книгу Ильменскаго или чрезъ что-нибудь другое подходящее. Очевидно, люди раздвляющіе это убъжденіе, полагають. что слово Божіе, изложенное не въ св. Библін, а отрывочно перепечатанное въ другихъ книгахъ, -- уже не настоящее слово Божіе и потому можеть обойтись и безь благоговейнаго и разумнаго отношенія къ нему.

Но есть и какія нибудь болье или менье достаточныя основанія такъ думать, какъ думають эти люди?.. Провъримъ.

Еще въ Ветхомъ Завътъ для всъхъ истинныхъ израильтянъ обязательно было знаніе Торы, т. е. боговдохновенныхъ писаній Моисея. Самъ Богъ говоритъ: "Я возвъщу имъ слова Мон, изъ которыхъ они научаться бояться Меня во вст дни жизни своей" (Втор. 4, 10). "Сынъ мой! если ты пріимешь слова мои и сохранишь при себъ заповъди мои, то уразумъешь страхъ Господень и найдешь познаніе Бога" (Притч. 2, 1, 5). Вотъ библейское ученіе. Изъ него каждому очевидно, что вст опасенія, будто върующій человъкъ, непосредственно обращающійся съ книгами Священнаго Писанія, не застрахованъ отъ печальной возможности относиться къ нимъ неблагоговъйно,—

совершенно напрасны. Читая ихъ, онъ все болье и болье станетъ проникаться искреннимъ и сознательнымъ къ нимъ почитаниемъ и священнымъ благоговъниемъ предъ ними.

Если онъ хорошо ознакомится со словомъ Божінмъ (чтовозможно только тогда, когда онъ и самъ лично будетъ его читать), то отъ одного уже этого научится бояться Бога и Его словъ. Если онъ усвоитъ и обстоятельно прочтетъ эти слова, то уразумветь страх Божій и пойметь, что къ Богу и Божіему можно относиться только со страхомъ и благоговъніемъ. Простое чтеніе мірянами св. Библіи наставить ихъдучше всякихъ школьныхъ пріемовъ и педвгогическихъ способовъ относиться къ ней съ полнымъ и сознательнымъ благогов вніемъ. Нівть, не должны предстоятели Церкви опасаться, будто уважение міранъ къ Библіи утратится и пониманіе ея извратится, какъ только они сами начнуть читать ее. Больше того, имъ вибняется въ прямую обязанность не откавывать мірянамъ въ непосредственномъ пользованіи откровевіемъ. Уже въ Ветхомъ Завіті требовалось, чтобы каждый истинный израильтянинъ "долженъ списать для себя списокъ вакона ст книги, находящейся у священниковт, и пусть будетъ у него и пусть онъ читает во всв дни жизни своей, дабы научился бояться Господа, Бога своего (Втор. 17, 18-19). Пророкъ Исаія запов'ядуетъ народамъ, всей вселенной и всему рождающемуся на земли "читить (а не слушать только) книгу Господню (Ис. 34, 1, 6)". Въ Новомъ Завътъ мы находимъ тв же повельнія. Самъ Інсусь Христось всымь завыщаеть "изслюдовать писаніе" (Іоан. 5, 39), т. е. основательно изучать всю Библію. Двеписатель превозносить баспомысайе жителей Веріи предъ Осссалоникійцами, ибо Верійцы "сжедневно разбирают писаніе" (Дізян. 17, 11). Святый апостоль Павель похваляеть Тимооев: "ты из дотства знаеть священныя писанія, которыя могуть умудрить тебя во спасеніи (2 Тим. 3) 15)". Следовательно, нетъ основанія даже и детямъ вмёсто самой Библіи предлагать извлеченія изъ ней, въ родъ извлеченій г. Ильминскаго. Вёдь, нельзя же допустить, что и въ апостольскія времена были какія-нибудь пособія къ изученію Св. Писанія. Несомнівню, что св. Тимовей изучаль его выдътствъ по подлинникамъ.

То же было и въ позднайшія времена Церкви. Приведемъ одинъ примъръ. Св. Іоаннъ Златоустъ пишетъ о чтеніи свящ. Писанія: "я всегда убъждаль и не перестану убъждать вась, чтобы вы не только вдёсь (въ церкви) со вниманіемъ слушали то, что проповедывается, но и во домп непрестанно занимались священным Писанівм. Никто не говори мий оныхъ пустыхъ и достойныхъ всякаго осужденія словъ: "я человъкъ мірской, не мое діло читать писаніе, а тіххь, которые отреклись отъ міра". Не столько они имфють нужду въ помощи Божественнаго Писанія, сколько ті, которые обращаются среди столь многихъ занятій... Не станемъ зарывать въ вемлю волота, но пріобрютем себю Св. Библію... Одно возэрыніе на Библію само по себъ удерживаетъ насъ отъ гръха... И касающій Еванчелія тотчасъ перемъняет свои мысли и удаляется отъ мірского, даже при однома взалядь на него... очищается и становится лучше. Невъдъніе закона Божія породило ереси, ввело въ обычай распутную жизнь. Напротивъ, невозможно, совершенно невозможно, чтобы тоть, кто постоянно и внимательно упраживется въчтении Иисанія, остался безь плода" (Воскрес. Чтеніе 1841—44 г.г. стр. 79). Такъ учищи и другіє отды Церкви. У насъ люди благомыслящіе тоже заботились о распространеніи Библіи среди народа. Наша исторія, наприміръ, говерить, что докторъ Францискъ Скороно предприналъ рядъ изданій библейскихъ книгъ (1517-1519 и 1529 г.г. Вильно и Прага) подъ общимъ заглавіемъ: "Библіа руска... Богу ко чти и модемъ посполитымъ и доброму наученію (проф. Соболевскій. "Журн. М. Н. Просв. 1888 г., № 10)". Князь К. К. Острожскій издаль полную Библію, "внегда бо видехъ церковь Христову... отовсюду враги противящимися попираему и нещадными волки... безъ милосердія пожираему". Таковъ взглядь древне русскаго ревнитедя чистоты православія на Св. Библію и ея практическое примънение. Библія преднавначадась и мірскимь людямъ для ихъ "добраго наученія", для народной борьбы съ враги и волки Церкви Христовой". Здесь неть и намека на оцасеніе будто съ нею народъ станетъ обращаться "небрежно", или "неразумно". Петръ Великій тоже быль озабочень цереводомъ Библін на русскій языкъ, чтобы ее могли понимать "не токмо церковники". Заботы Петра осуществиль было пасторы

Эрн. Глюкъ, но переводъ его сторълъ въ 1713 г. при осадъ и ввятіи Маріенбурга.

Въ 1813 году было открыто Россійское Библейское Общество, по образцу лондонскаго "The British and Foriegu Bible Society", имъвшее цълью "доставить и россіянамъ способъ читать слово Божіе на природномъ своемъ россійскомъ языкъ". Закрытіе этого общества митрополить московскій Филареть называетъ (въ письмъ 1827 года) "темныма пятнома для того, кто выдумаль сію міру и своею необдуманною ревностію увлекъ другихъ". Попытки перевесть Библію на русскій языкъ для всеобщаго распространенія въ нашемъ народъ существовали и позже. Такъ Г. П. Павскій занимался неоффиціальнымъ переводомъ Библіи на русскій языкъ и переводъ этоть былъ дважды отлитографированъ въ 1839 и 1841 г.г., въ количествъ 450 экземпляровъ. Въ одно время съ Павскимъ трудился надъ переводомъ архимандритъ Макарій Глухаревъ, миссіонеръ на Алтав, приславшій въ 1834 г. митрополиту Филарету записку "о необходимости для россійской церкви преложенія всей Библіи съ оригинальныхъ текстовъ на современный русскій языкъ". Святьйшій Синодъ, въ своемъ опредъленін о возобновленіи перевода Библіи въ 1856 г., постановиль, что переводь на русскій языкь Библін необходими и полезень. но не для употребленія въ церкви, для которой славянскій языкъ долженъ остаться неприкосновеннымъ".

Всё эти историческія справки ясно показывають, что лучшіе люди русской земли, во главё съ великимъ святителемъ, московскимъ митрополитомъ Филаретомъ, всегда держались того мевнія, что св. Библія необходимо должна быть полнымъ, всецёлымъ и непосредственнымъ достояніемъ всёхъ вёрующихъ, независимо отъ ихъ пола, возраста, образованія, безъ разграниченія мірянъ отъ клира.

Гдё-же первоисточникъ всёхъ современныхъ страховъ и опасеній, будто св. Библія, отданная на руки мірскимъ дётямъ и ихъ родителямъ, легко можетъ стать предметомъ неблагоговъйнаго и небрежнаго обращенія? Смёемъ предполагать, что первоисточникъ этотъ, съ одной стороны, заключается въ томъ "темномъ пятнё", которое, по мнёнію митрополита Филарета, есть продуктъ "необдуманной ревности", съ другой—въ не-

удачной (вследствие неумелости и небрежности) практики или же просто—въ непрактичности. Человекь, имеющій хотя немноголетнюю, но серьезную пастырскую или педагогическую практику, относящійся къ своему дёлу неформально, а съ любовію, часто задумывающійся надъ своею деятельностью,—такой человекь должень по совести сознаться, что, если дать школьнику или взрослому прихожанину Св. Библію и не полениться при этомъ несколько разъ и вразумительно объяснить ему, какъ нужно обращаться съ книгами Св. Писанія, какъ надобно читать и понимать ихъ, онъ никогда "не останется безъ хорошаго плода".

Правда, почва для съмени слова Божія не всегда можетъ оказаться удобной... Но мы, пастыри и ревнители Церкви Христовой должны быть добрыми пахарями душъ, намъ ввъренныхъ и Богомъ порученныхъ! Если душа нашего прихожанина, подобно невоздъланной почвъ, способна заростать сорными травами лакеученій, то ее тщательно надобно воздівлать и предохранить. Если же она, подобна камию, очерствъла, то ее надобно разрыхлить и сдълать воспріимчивою къ слышанію и пониманію слова Божія... А если, наконець, душа эта поросла терніемъ "заботъ о богатствъ и наслажденіяхъ житейскихъ", то у пастырей всеже есть въ рукахъ много орудій вытравить эти тернія въ самомъ корнъ... Во всякомъ случав, пастыри должны употребить всв усилія, чтобы спасти эту душу, сдёлать изъ нея "добрую вемлю" для добрыхъ всходовъ, а потомъ безбоязненно бросать въ нее съмя-слово Божіе (Ме. 13, 23; Марк. 4, 20; Лук. 8, 15).

Послѣ подобнаго приготовленія души, слово Господне будетъ читаться благоговѣйно, со страхомъ Божіимъ, ибо само Слово "научаетъ бояться" Бога и Его словъ (Втор. 4, 10).

Во многихъ православныхъ приходахъ мы замѣчали, что прихожане, имѣющіе свои собственныя Библіи, читаютъ ихъ обыкновенно стоя или сидя за столомъ подъ иконами, кладутъ ихъ въ самомъ чистомъ и священномъ мѣстѣ своего дома, нерѣдко подстилая подъ нихъ вышитыя цѣнныя полотенца, которыя потомъ уже ни въ какое другое дѣло не употребляются. Въ той комнатѣ, гдѣ хранится св. Писаніе, простолюдинъ никогда не выбранится, а иной и папиросу не закуритъ. Во

ввёренной намъ церковной школе все ученики старшаго отделенія им'єють св. Евангеліе, а н'екоторые и полныя Библін, при помощи которыхъ они изучаютъ извёстный "Православный противосектантскій Катихивись" Д. И. Боголюбова,--и какъ отрадно бываетъ наблюдать, что школьники даже младшихъ отдъленій воздерживаются отъ шалостей въ классь на переменкахъ, потому, что "у старшихъ Святое Писаніе лежитъ подъ скамейками". Въ мъстахъ, зараженныхъ сектантствомъ, правильная миссіонерская постановка преподаванія Закона Божія въ школ'в и противосектантское воспитаніе всего прихода положительно невозможно безъ самаго широкаго распространенія между православными Св. Библіп. Сектантской массь, пытающейся обосновать свое лжеучение на Священномъ Писаніи, необходимо противопоставить не меньшую массу православныхъ, которая не хуже сектантовъ могла бы пользоваться Св. Библіей въ делё защиты своихъ упованій и въ обличени заблуждений еретичествующихъ земляковъ.

Не дастъ православному крестьянину Библію сващенникъ, получить онь ее оть сектанта... Только эта последняя Библія будеть уже въ сектантскомъ духф, подчеркнута сектантскимъ карандашемъ... И будетъ она помъщаться не подъ иконами, а въ засаленныхъ карманахъ и пазухахъ получившаго, по примъру сектантовъ. Въ № 11 "Миссіонерскаго Обозрвнія" за 1903 г. можно прочитать небольшой разсказъ извёстнаго опытнаго нашего миссіонера Д. И. Боголюбова, который не хуже Глеба Успенскаго знаеть нашь простой русскій народь. Какь радуется его сердце отъ того, что ему пришлось увидёть, какъ легко и умело некоторые школьники справляются съ Библіей, после умелой подготовки местнаго о. Законоучителя. "О, если бы достойнъйшему о. Михаилу, говоритъ г. Боголюбовъ, нашлось какъ можно больше подражателей среди пастырей на святой Руси! Тогда бы безусловный успъхъ нашей миссіи въ народъ быль обезпеченъ (см. "Миссіонерск. Обозр. 1903 г., № 11, стр. 75). Правильная постановка дъла распространенія книгъ Св. Писанія въ средъ народа есть верный, испытанный залогь "утвержденія православной цаствы въ въръ и чистой правственности, ся духовнаго возрастанія въ уразуміній истинь православія, въ любви и

преданности Церкви" (см. рвчъ Высокопреосвящ. Аоанасіж предъ открытіемъ Донского Епархіальнаго Миссіонерскаго Събада, 9 сент: 1902 г.): Сектантство выросло у насъ на почвъ религіознаго невъжества народа. Нашъ народъ потому ваблуждается, что не внаеть Св. Писанія.— Лисусь сказаль имъ: заблуждаетесь, не вная Писаній" (Ме. 22, 29). Поэтому думвемъ, что религіозное невъжество нельзя излъчить однъми проповъдями, бесъдами, да объясненіями церковныхъ евангельскихъ чтеній. Проповідь, даже Златоустовская, ищеть себі поддержки въ чтеніи мірянами Библін на дому. Нашъ народъ необходимо съ дътства расположить въ Библін, помочь ему оріентироваться въ ней, побудить его обявательно имъть свою собственную святую книгу (Пс. 49, 7; Ис. 29, 18) и читать ее такъ, "какъ научилъ батюшка". Пусть каждый школьникъ уходить изъ школы въ жизнь съ подаренной ему Перковью Книгой жизни, вёры и правды (Филип. 2, 15; Рим. 10, 8; Евр. 5, 13). Пусть будеть онь знать, что православная Церковь живеть по слову Божію (Еф. 6, 17) и что для нея это слово не "мертвая книга, въ бархатномъ переплеть, лежащая на престолъ", а дъйственнъйшій и острыйшій мечь, проникающій человіка "до разділенія души и духа, составовь и мозговъ" Евр. 4, 12).

А когда школьникъ будетъ увлеченъ жизнью далеко отъ Святой Церкви, когда душа его стоскуется по Божіемъ словъ (Пс. 118, 52)... пусть онъ будетъ не лишенъ возможности усладить себя членіемъ той Библіи, которую подариль ему батиошка въ церковной школь... Пусть, читая ее, онъ будетъ имъть возможность въчно вспоминать и благословлять родную Церковь и добрато пастыря. Не бойтесь же дарить Святыя Книги даже дътямъ (Іер. 36, 13)! Кто не знаетъ, какъ благоговъйно они обращаются съ Св. Евангеліями, которыя имъ только иногда и то далеко не всъмъ даются въ награду за отличные успъхи. Надобно пожальть и слабыхъ!... Ляшь бы только взошла заря, а день самъ собою настанетъ. Свътъ же непремънно разгонитъ тьму...

Священ. Николай Чепуринг.

Слоб. Кантакузово.

Одно изъ препятствій пастырямъ Церкви при ихъ заботахъ о религіозныхъ нуждахъ прихода.

Въ числъ обязанностей пастырей Церкви, какъ правственныхъ руководителей и воспитателей своихъ пасомыхъ, является, какъ известно, забота о религіозныхъ нуждахъ прихода. Эта забота требуеть широкаго вниманія пастырей. Они должны сообщать пасомымъ, что такое христіанство, въ чемъ его сущность, -принимать мъры въ изъяснению въры и въ укръплению са въ умахъ народа. Затъмъ они обизаны опровергать ложныя представления в заблужденія, если таковыя замівчаются среди пасомыхъ. Вмість съ знаніемъ в пониманіемъ вёры, пастыри Церкви должны, далёе, требовать отъ пасомыхъ и того, чтобы они принадлежали Церкви не по метрикамъ только, но и своими внутренними расположеніями, участвовали въ жизни Церкви, дышали ея духомъ. Другами словами, пастыри Церкви обязаны заботиться о томъ, чтобы у ввъренныхъ ихъ водительству и попеченію прихожанъ никогда не ослабъвала связь ихъ съ живымъ теломъ Церкви, одущевляемымъ духомъ Божінмъ. Эта связь съ Церковію выражается, у христіанъ, между прочимъ, соблюденіемъ и празднованіемъ всёхъ освященныхъ и нарочитыхъ дней въ году церковномъ и участіемъ въ богослужение и общественной молитвъ.

Но при исполнении этого долга пастырямъ приходится нередко наталкиваться на многія препятствія... Однимъ изъ такихъ нежелательныхъ препятствій являются такъ называемые базары. Вотъ что говорить по этому поводу свящ. М. Дмитріевь на страницахъ «Кіевск, Епарх. Ведом.» въ своей заметке: "Забытый вопроста. - "Какъ помнится намъ, лътъ десять или пятнадцать тому назадъ, горячо былъ возбужденъ вопросъ о переносъ базарныхъ дней съ большихъ праздниковъ на будни; но и до сихъ поръ въ нашихъ местечкахъ во всв почти двунадесятые праздники непременно бываеть базарь. Святые храмы въ такіе, напримерь, великіе праздники, какъ Успеніе Пресвятой Богородицы и Рождество Божіей Матери, пустують: всё-старь и младь на базарів. Вследствіе этого нашъ народъ привываеть неуважительно относиться въ святости праздниковъ. Вставши утромъ въ такой праздникъ, нашъ крестъянинъ собирается на базаръ, складываеть все назначенное для продажи, въ это-же время что нибудь сломается или сломано было, и онъ, ничтоже сумняся, начинаеть рубить, ръзать, исправлять, чего, конечно, не сдълаеть въ день воскресный. Необходимость тать на базаръ заставляеть его нарушать святость праздника. А какъ онъ проводить этоть день? Въ церкви

приносится безпровная жертва, а на торжище въ это время ругаются, божатся, влянутся. Терминъ "не обманешь, не продашь", къ великому сожалбнію, принесень уже и въ нашу деревию, и здісь все зиждется на обманъ; продаетъ, положимъ, крестьянинъ лошадь съ порокомъ, -- сколько божбы онъ употребить при этомъ, сколько хитрости, обмана и во все это ставить свидетелемъ Бога. Конечно, и въ будніе дни ложь и обманъ скверны сами по себъ, но въ большой праздникъ они просто омерзительны, когда вдумаешься, какія великія событія въ такой лень воспоминаются. Въ молитвъ Госполней мы христівне ежелневно произносимь слова ла свитится Имя Твое", а въ дъйствительности такъ ли оно бываетъ? Не хулится ли вмя Божіе и наша православиая вёра въ глазахъ вновърпевъ - евреевъ такимъ недостойнымъ препровождениемъ праздниковъ? Въдь сін последніе свои праздники особенно строго почитають, въ ихъ містечкахъ въ такіе дни совершенно прекращается всявая торговия, всявая жизнь въ смысле вупли, пріобретенія.

Нашъ крестьянинъ, нужно сознаться, живетъ болъе обрядностью. нежели глубокимъ пониманіемъ сущности религіи. Следовательно, объясняя ему истины христіанства, нужно стремиться къ поддержанію такъ дорогой ему обрядности: на ней нашъ врестьяцинь выросъ, на ней воспитался. Такое ненормальное явленіе, какъ торгъ въ праздинчные дни, возникло во время крѣпостное и выввано было необходимостью: въ праздникъ только помъщикъ разръшаль своимь подданнымь совершать необходимыя закупки и вообще устранвать свои личныя дёла. Теперь же народъ нашъ сво бодный - располягаетъ своимъ временемъ какъ хочетъ, и теперьже было бы благовременнымъ измѣнить и перенести базарные ини съ дней праздничныхъ на будни. Матеріальнаго ущерба отъ этого произойти не можеть, а напротивь, даже будеть сбережение времени и денегь. На бязаръ въ будній день пойдеть только тоть, кто имњетъ крайнюю необходимость, и, продавши, купивши, будетъ сившить во свояси; между твиъ въ праздникъ вдеть на базаръ всявій, хотя бы только для того, чтобы людей посмотр'ять, себя повазать. Не имъя опредъленнаго дъла на базаръ, все осмотръвши. вдосталь наговорившись... а течерь куда? задаеть себв вопросъ подобный зъвака. Отвътъ ясенъ: въ монополію, и здёсь то пропиваются деньги, можеть быть, заработокъ чуть ли не целаго лета, следующій рабочій день потерянь, нужно опохмелиться. Воть посильное изображение вреда базара въ праздничные дни. Въ наше тревожное время, въ виду проявляющагося то тамъ, то здесь антагонизма между крестьянами и евреями, со стороны даже полнщейско-гражданской было-бы лучше, если-бы на базарахъ было поменве болтающихся безъ цвли людей. Повторяемъ, въ будній день только тоть бы побхаль или пошель на базарь, вто имфеть существенную нужду продать что либо или купить. Да и сами престыне не всв сочувственно относятся въ такимъ базарамъ. Нерівко приходилось слышать сітованіе: "О це такий велыкій праздникъ, а треба ихаты на базаръ; а не грихъ це буде?" задаеть вопросъ другой. Что можеть ответить на подобный вопросъ пастырь, который в самъ хозявнъ и вметь тоже нужду въ базаръ. Что это невормальное явленіе-это очевидно... Вредъ ихъ въ религіозно-правственномъ, экономическомъ и даже съ чистогражданской стороны несомивневъ, и только правительство своимъ могучимъ запрещеніемъ можеть навсегда положить этому конецъ. Пора в давно пора; даже наши штундисты, въ этомъ случав, за-ЗИРАЮТЬ ПРАВОСЛАВНЫХЪ, ТАКЬ КАКЪ ОНВ СТАРАЮТСЯ ПРОВОДИТЬ ДЕНЬ воскресный въ покова.

Нельзя, конечно, не присоединиться въ этому благому пожеланію о. Димитріева! Т'ёмъ бол'ве, что, не смотря на ув'ёщанія пастырей, яхъ пасомые далеко не всегда соглашаются сами составлять притворы о перенесенія базаровъ на будни. В.



Архіерейскія богослуженія 14-го, 21-го и 24-го декабря.

14-го девабря Высовопреосвященный Арсеній, Архіепископъ Харьвовскій и Ахтырскій, изволиль совершить божественную литургію въ цервви при Харьвовскомъ Институть благородныхъ дъвиць. Въ конць литургіи Владыка обратился въ молящимся съ вышеприведеннымъ словомъ.

21-го декабря Высокопреосвященный Архіепископъ Арсеній совершиль литургію въ Покровскомъ монастырь. Въ словь, сказанномъ въ конць литургія, Владыка остановиль вниманіе изсомыхъ на распространенномъ въ Малороссія обычав устранвать вечеромъ подъ Рождество Христово и Крещеніе Господне трапезы съ чрезмпърныма употребленіемъ яствъ и питій, показалъ неумъстность такиха трапезь и указалъ, какъ должно православнымъ христіанамъ готовиться и встръчать эти великіе праздники.

Въ тотъ же день литургію въ Каседральномъ собор'в совершаль. Преосвященный Стефанъ, Епископъ Сумскій, Викарій Харьковской спархів.

24-го денября Высовопреосвященный Арсеній совершаль всенощную въ Каседральномъ соборъ.

Преосвященный Стефанъ совершаль въ этоть день литургію въ Каседральновъ соборѣ, а всенощную въ Покровсковъ монастырѣ. Архіерейское богослуженіе 25-го декабря и принесеніе поздравленій Его Высокопреосвященству.

25-го девабря, въ день праздника Рождества Христова и въ воспоминаніе избавленія Церкви и Державы Россійскія отъ на-шествія Галловъ и съ ними двадесяти языковъ, божественную литургію и затімь молебствіе совершали въ Каседральномъ соборъ, Высокопреосващенный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, и Преосвященный Стефанъ, Епископъ Сумскій, въ сослуженій о. ректора семинаріи, прот. І. П. Знаменскаго, каседральнаго прот. С. Любицкаго и. др. священнослужителей. За богослуженіемъ присутствовали и. д. Харьковскаго губернатора С. Н. Гербель, попечитель учебнаго округа М. М. Алексвенко, генералитеть, начальники отдільныхъ частей и масса молящихся.

По овончанія богослуженія, Преосвященный Епископъ Стефанъ, представителя луховенства, губерваторъ в другія высовопоставленным лица, а также начальницы и начальниви учебныхъ заведеній г. Харькова изволили приносить Его Высовопреосвященству, въего покояхъ, поздравленіе съ высовоторжественнымъ праздникомъ.

Архіерейскія богослуженія 26-го и 28-го декабря.

26 го декабря, въ день праздника Собора Пр. Богородицы, божественную литургію въ Покровскомъ монастыра совершаль Прессвященный Стефанъ, Епископъ Сумскій.

Архіерейское богослуженіе въ Харьковской Свято-Духовской Церкви.

28 го декабря, въ Свято-Духовской церкви, по случаю оконченнаго расширенія и полнаго переустройства этого храма, божественную литургію совершаль Высокопреосвященный Архіеписковъ Арсеній въ сослуженія съ містнымъ в городскимъ духовенствомъ. При окончаніи литургіи Владыка обрачился къ предстоящему народу съ поученіемъ-бесіздою на тему о значеніи для христіанскаго міра правдника Рождества Христова. Простав и ота сердна произнесенная різчь Архипастыря, видимо, взволновала слушателей и наполнила ихъ души ощущеніемъ тихой и живой радости.

Тавъ какъ алтаръ церковный съ престоломъ остались безъ взмъненія, то собственно оснященія церкви не было, а послѣ литургію архісрейскимъ служеніемъ быль отслуженъ благодарственный желебенъ. Церковь была мереполнена молящимися, которымъ, какъ црахожанамъ окраиннаго прихода, не часто выпадають случав видѣть благольпную архісрейскую службу.

Вновь отстроенный и почти вавое, противъ прежняго, расширевный храмъ вроизводить чрезвычайно прідтисе впечатлівніе. Масса простора, роздука в свёта; общирные хоры, съ сёверной в вожной сторонь, на воторыть помещается не менее тысяче молящихся. Замівчательно, что перестроенній изъ стараго храма невый храмъ отличается, при простоть замысла, большею проворціональностью и наиществом линій, какь внутри, такь и снаружи; преврасныя окна дополняють его врасоту и такъ сказать, дегность воиструкців; бетонные своды хоровь, металлическія лістницы и ръшетки и хорошіе бергонгеймовскіе полы придають сопостройкъ. Внутри храмъ росписавъ лишь начерне, **ВК**ОНОСТЯСЪ ЖС, СОЛОЯ И АЛТАРИ ОСТАВЛОНЫ, ВОКА ВЪ ПРОЖНОМЪ В№ д'я; снаружи же остается докончить куполы, главки и расшивку всего массива храма и добавочных частей его, что, въроатно, будеть исполнено въ будущемъ году. Вся постройка велась весьма онвино в обощаясь, около 40 тыс. руб. Въ двлв переустройства Свято-Духовской церкви особенно потрудился строительный комитеть, состоящій изъ настоятеля церкви протоіерея о. Петра Тимо-Фесва, перковнаго старосты В. Я. Сумпова и Н. А. Чеканова, при архитекторъ М. И. Лавцовъ; подрядчякомъ былъ И. К. Кабановъ.

Освящение новоустроеннаго зданія церк.-приходской школы въ слободь Малой Писаревкь, Богодуховскаго упяда.

3-го ноября сего 1903 года, въ день памяти св. великомуч. Георгія Поб'йдоносца, совершено освященіе новоустроеннаго зданія церк.-приходской школы въ сл. Малой Цисаревкі, Богодуховскаго уйзда. Вожественную литургію въ містномъ храмів въ этоть день и чинъ освященія школьнаго зданія совершаль уйздный Наблюдатель церковныхъ школь, Богодуховскаго уйзда, Благочинный священникъ А. Станиславскій, въ сослуженія 4 священцивовъ. Скромное школьное торжество, обставленное торжественнымъ богослуженіемъ священно-служителей, привлекло въ храмъ Вожій много молящихся, впереда корхъ въ стройныхъ рядахъ стояли діти—школьники, числомъ около 200 душъ изъ містныхъ церк. приходской и земской школь. По окончаніи Вожественной литургіи, пра

колокольномъ ввонѣ, открылся врестный ходъ къ новоустроенному школьному зданію, впереди коего шли дѣти—школьники, въ преднесенія образа новоявленнаго угодника Божія Препод. Серафима, Саровскаго Чулотворца. Новое зданіе школы о двухъ классныхъ комнатахъ в двухъ комнатахъ для учителя, раздѣленныхъ просторнымъ и свѣтлымъ корридоромъ производить весьма прінтное впечатлѣніе своей вмѣстительностію, обиліемъ свѣта и воздуха... Устройство его обошлось болѣе 2000 руб., въ числѣ коихъ, помимо главной субсидіи со стороны Харьковскаго Епар. Училищнаго Совѣта, весьма отрадно отмѣтить и субсидію со стороны М. Писаревскаго врестьянскаго общества: 400 руб. деньгами на устройство школьнаго зданія, безвозмездную доставку всего потребнаго строительнаго матеріала и 120 руб. ежегодной субсидіи на содержаніе учителя!

Предъ началомъ совершенія чина освященія, утядный о. Наблюдатель произнесъ приличествующее случаю слово назиданія... Отметивъ въ своей проповеди те блага, какія приносить детямъ церк.-приходская школа, это второе после храма Божія училище научан ихъ правильной и сознательной вфрф въ Вога, воспитывая изъ нихъ полезныхъ и усердныхъ членовъ для Св. Матери-Первы, для семьи И общества в предавныхъ сыновъ Царя и отечества, убодный о. Наблюдатель приглашаль слушателей вознести выбств съ благодарной молетвой въ Господу Вогу, ниспославшему ихъ детямъ такое великое счастье учиться прекрасномъ, благоустроенномъ ВОСПИТЫ ВАТЬСЯ ВЪ вивсто твсной и темной церковной сторожки, и горячее моленіе о здравів в долгоденствів нынів благополучно царствующаго Благочестиввишаго Государи Императора Николая Александровича и всего Царствующаго Дома, много пекущагося о всероссійскихъ школьныхъ нуждахъ по воспитанію детей въ духь Св. Православной въры и Церкви... "Не забудемъ же, братіе, говориль подъ конецъ О. Наблюдатель, помянуть въ усердной молитвъ въ Господу Богу и блаженную память въ Бозъ почившаго Государя Императора Александра Александровича, вызвавшаго въ существованію церковно-приходскія школы, да упоконть Господь Силь, Царь Славы, незабвеннаго Царя Миротворца въ селеніяхъ праведныхъ вдёже нёсть болёзнь, ни печаль, ни воздыханіе, но жизнь безконечная! И трогательно было видеть, когда после многольтія Благочестивъйшему Государю Императору и всему Царствующему Дому, всё-и священнослужители въ свётлыхъ облаченіяхъ, в дітв-школьники, и всі молящіеся преклонили долу ской шволь... Встанованно—унылое: "во блаженномъ успенів въчный повой... Встановущно слились въ могучемъ птніи "втинан память въ Бозт усопшему Царю Миротворцу подъ пріятнымъ благоуханіемъ кадильнаго ладона, густо застилавшаго голубыми влубами встать молившихся!... Слідовали по чину и еще многольтія... Торжество освященій школьнаго зданія, по глубовому впечатльнію, на встать произведенному, надолго останется въ памяти и серднахъ на немъ присутствовавшихъ, въ томъ, числь, безъ сомитнія, и на бывшихъ на школьномъ празднивъ старообрядцевъ-безпоповщевъ, дъти воихъ обучаются въ Мало-Писаревской церк.-приходской школь... Священникъ Ник. Загоровскій.

Празднованіе 50 ти льтняго юбилея священнослуженія протоїерея 1. В. Иванова.

27-го овтября с. г., въ слоб. Булавиновив, Старобельского увада, съ разрѣшенія Его Высокопреосвященства, праздновалось рѣдкое торжество, по случаю исполнившагося пятидесятильтія священнослуженія протоїерея Іакова Васильевича Иванова. Прослуживъ на одномъ мъсть почти всъ 50 льть, пастырь этоть пріобръль всеобщую любовь какъ со стороны своихъ прихожанъ, такъ и со стороны своихъ собратій и сослуживцевъ по округу. Эта любовь и братская расположенность къ нему в создали тотъ ценный для него візновъ, который будеть служить отраднымъ утівшеніемъ на склонъ дней его жизни. Наканунъ торжества юбиляромъ, въ сослуженій містнаго благочиннаго, окружного духовника и сосіднихъ священивковъ, отслужено было всенощное бленіе, при многочисленномъ стечения народа. Это вечернее богослужение окончилось около девяти часовъ вечера, но народъ не выходиль изъ церкви, ожидая, по обывновенію, слова назиданія отъ своего престарълаго пастыря, который никогда не отпускаль ихь домой, безъ того, чтобы не свазать имъ своего пастырскаго наставленія, особенно когда молящихся бываеть значительное количество. И въ данномъ случат онъ своей простой, и безыскусственной, но живой ртчью выясниль имъ, по какому случаю происходить это торжественное богослуженіе; вкратцъ указаль на то, какъ вообще трудно для пастыря Церкви прослужить 50 лёть и, въ частности, въ краткихъ словахъ воспроизвель свои отношенія въ нимъ, какъ пастыря къ мымъ, выяснилъ имъ - въ чему овъ стремился, вогда поступилъ сюда на приходъ, чего съ помощью Божіею достигь и чего еще не докончилъ, а потомъ, въ заключение, пригласилъ своихъ духовныхъ чадъ и въ самый день торжества собраться въ храмъ в

помольться другь за друга о томъ, чтобы Господь подврвивлъ вхъ обоюдныя силы, чтобы совершить недоконченное, чтобы и на будующее время не только не оскудъвали, но еще болье усиливнось и укръпились внушенныя имъ ревность и усердіе къ св. храму и всегдашняя готовность ихъ приходить сюда для молитвы.

На другой день, соборне, отслужена была божественная литургія, которой свищенникомъ Н. Розовымъ было произнесено слово о трудностихъ пастырского служенія. А по окончанів литургів, предъ благодар, молебномъ, когда все духовенство вышло на средня цервви, чествуемому юбиляру, остановившемуся на солев, духовникомъ округа была поднесена ценная икона св. апостола Івкова; въ вонив мъстнымъ благочиннымъ, священникомъ Миханломъ Согиномъ, при этомъ прочитанъ былъ указъ консисторіи. которымъ разрѣшено празднованіе сего юбилейнаго торжества и непосредственно послъ этого имъ же свазана была рвчь. Въ этой рвчи онъ провель ту мысль, что истинные и добрые пастыри за свое ревностное служение часто бывають взысканы милостир оть Бога еще в здёсь—на землё, достигая той долголётней жизни, которая по нашему понятію можеть быть названа счастивою, и что чествуемый юбилярь, какъ пастырь церкви, какъ христіаничь и вообще какъ человъкъ и семьянянь, служеть принъромь для всвук овружающих вего и особонно для своих младших собратій сопастырей, которые, за его всегда искренія я добрыя отношенія, какъ одного взъ лостойнівникъ членовъ своей окружной семьи, будучи пронивнуты чувствомъ глубобаго въ нему уваженія и братской признательности, чествують его поднесеніемъ отъ себя вконы св. апостола Іакова. На это привътствіе юбиляръ отвичаль въ томъ смысли, что онъ не признаетъ нивавиль за собою заслугь, а если что и делаль хорошаго и полезнаго, то исвлючительно по долгу своему пастырскому и вообще не долгу христіанина; тімъ боліве онъ не признаеть себя достойно служившимъ той веливой чести, какую ему оказывають сопастыри; сердечно поблагодаривъ ва оказанную ему честь, юбылярь благоговыйно приложился къ подпесенному образу в, принявше его, отошель вивств съ духовенствоить на средену церкви, гав в начался благодарственный молебенъ. Послъ ивнія "Царю Небесный, вышель на церковную каседру свищен. Г. Грековь в съ чувствомъ произнесъ краткое, но стльное слово о важноств пастырскаго служенія, весьма удачно пріуроченное къ событію настоящаго торжества; а послъ евангелія дуковникъ округа, священникъ Н. Касьяновъ, сказалъ прекрасную рачь, въ которей

эчень картинно уподобиль пастырское служение юбиляра кораблю. злавающему на морь, вногда очень бурномъ, усъянномъ подводными свалами и мелями; всь эти видимыя и невидимыя опасности, благодаря опытности и бдительности кормчаго, остаются въ сторонъ в корабль, послъ долгаго плаванія, благополучно пристаеть къ берегу. Когда же послъ пънія "Тебъ Бога хвалимъ" юбпляръ и все духовенство взошли на солею и уже сделанъ былъ отпустъ, предъ юбиляромъ предстали, съ иконою въ рукахъ, ученицы мъстной женской церковно-приходской школы, съ своею учительницею Шелоковскою, которая привътствовала виновника торжества слъдующею рачью: «Честь в счастіе выпали на мою долю, глубовочтимый о. протојерей, вижеть съ питомцами своими привътствовать Васъ въ день 50-летія служенія Вашего церкви Христовой в преполнести Вамъ въ даръ образъ Пресв. Богородицы, какъ знакъ выраженія сердечной признательности за Ваши полезные в тяжелые труды въ дёлё народнаго образованія. Любя эти труды, любя детей, для которыхъ Вы трудились и для которыхъ Вашими работами в помощью воздвигнута наша церковно-приходская школа, Вы заставили и учищихся полюбить себя и предметь, который преподаете. Будемъ же, дъти, молиться о ниспосланіи силь и кръпости нашему дорогому о. Законоучителю, для полезныхъ его трудовъ въ нашей школъ еще на многія в многія льта"!

Одна изъ ученицъ, державшая св. образъ, вручила его юбиляру съ словами: "примите отъ насъ, дорогой Батюшка, этотъ св. образъ въ знакъ нашей къ Вамъ любви и уваженія". Самый образъ былъ украшенъ прекрасно вышитымъ полотенцемъ, съ кружевами и иниціалами, пріуроченными къ торжеству 50 лѣтія; вси эта работа была выполнена самими ученицами этой же школы, гдѣ рукодѣліе достигло желаемыхъ результатовъ.

Вслідъ за ученицами приступили, съ иконою въ рукахъ, прикожане о. юбиляра, крестьяне хутора Тишковки; въ своей простой
річи они благодарили своего приходского священника за ті труды,
которые онъ понесъ въ теченіе 50 літъ своего служенія на
пользу ихъ и приходскаго ихъ храма Еожія; послідній былъ предметомъ особаго его попеченія и заботливости, почему приведенъ
имъ въ весьма благолішное состояніе и обогащенъ многими
весьма цінными пріобрітеніями. Въ благодарность за всті его заботы о нихъ и о приходскомъ ихъ храмі Вожіємъ, они, отъ лица
своихъ односельчанъ, поднесли ему образъ св. Серафима, Саровсваго Чудотворца, чтобы, по молитвамъ этого великаго новоявленнаго угодника Божін, Госнодь продлилъ его жизнь еще на многія

лъта. Едва успълъ с. юбиляръ принять отъ нихъ этотъ образъ и сказать имъ въ отвътъ на ихъ привътствіе нъсколько словъ, какъ выступили представители хутора Профзжаго съ иконою Спасителя. Привътствуя своего приходскаго священника съ всполнившимся 50-лътіемъ его служенія церкви, они, въ знакъ благодарности за всъ его истинно отеческія попеченія о нихъ, какъ о своихъ дътихъ, приносятъ ему въ дарь образъ Спасителя, жизнь и ученіе Котораго онъ такъ усердно проповъдывалъ имъ для ихъ же собственнаго пазиданія.

На всё эти рёчи и поднесенія растроганный юбиляръ отвічаль имъ, что, не сомніваясь въ искренности ихъ словъ, онъ въ то же время принимаєть эту честь, какъ незаслуженную имъ милость; ибо все, что онъ хорошаго сділаль для нихъ и для храма Божія, то ділаль по долгу своему пастырскоку и притомъ не одними своими силами, а съ ихъ же помощью и ділаль это, нисколько не разсчитывая на ту благодарность, которую они теперь выражають ему. А принимая и лобзая св. образъ, онъ каждый разъ заключаль свою різчь такими словами: "пусть сей св. образъ будеть залогомъ любви и единенія между нами до посліднихъ дней нашей жизни".—Послів этого было провозглашено обычное многолітіє съ присодиненіемъ къ нему многолітія и досточтимому юбиляру.

Изъ церкви всв отправились къ юбиляру въ домъ, при чем мъстный благочинный въ епатрахили и съ крестомъ въ рукахъ шелъ висреди; подлъ него четыре священника несли четыре поднесенныхъ о, юбиляру образа, а позади шелъ самъ юбиляръ, окруженный остальнымъ духовенствомъ п народомъ, котораго было тысячь до трехь. Впереда же всей этой процессів шли півніе в пъли тропарь храму. Какъ разъ среди площади ожидали юбиляра уполномоченные отъ прахожанъ слоб. Булавиновки съ блюдомъ. на которомъ лежалъ громадныхъ размъровъ кондетерскій хльбъ. укращенный иниціалами юбиляра и соль въ серебряной солонкъ. Эти представители также привътствовали своего пастыря съ знаменательнымъ днемъ въ его жизни и благодарили за всѣ его заботы в попеченія о своей паствів. Поблагодарявь на за оказанную честь и принявъ хлюбъ-соль, юбиляръ и вся процессія двинулись дальше. Недалево оть дома, у самыхъ почти вороть, встрътили юбиляра съ такимъ же хлабомъ солью на блюда особые его подражения израчисти его же прихожань; одинь израчись прочиталъ следующее приветствие: "Ваше Высовопреподобие, глубокопочитаемый вашь духовный пастырь, Отець Іаковъ! Сегодня,

въ знаменательный для Васъ день исполнившагоси пятвдесятильтія служенія Вашего Господу богу в православной церкви Христовой, мы, въ лицъ стоящихъ предъ Вами почитателей Вашихъ,
движимые чувствами искренной любви, глубокаго уваженія и преданности, собрались сюда, чтобы выразить Вамъ, духовный Отецъ
нашъ, нашу искреннюю радость видъть и привътствовать Васъ
съ такимъ ръдкимъ и торжественнымъ днемъ! Мы не въ силахъ
и не вправъ здъсь перечислять Ваши заслуги и Ваши добрыя
дъла за полувъковой періодъ служенія Вашего паствъ, но мы, какъ
современники, на долю которыхъ выпало счастье видъть Васъ въ
настоящій день духовнаго торжества, приносимъ Вамъ искреннюю
благодарность за Ваши заботы, труды, за Вашу любовь къ намъ
и добрыя отношенія.—Просимъ Васъ принять нашу клѣбъ-соль и
просимъ върить въ искренность нашихъ пожеланій, чтобы Всемогущій Богъ сохранилъ Васъ на многіе годы (слюдують подписи).

Юбиляръ поблагодарилъ своихъ почитателей за ихъ вниманіе и признательность къ нему и, принимая отъ нихъ хлібъ-соль, выразилъ желаніе, "чтобы эта взаимная привизанность духовныхъ отношеній между пастыремъ и пасомыми не только не ослабівала, а укріплилась боліве и боліве къ общему ихъ благу".

Наконецъ, вся процессія вошла во дворъ; здѣсь, у крыльца, стояли дѣти и всѣ родные юбиляра. Одна изъ дочерей его, состоящая въ замужествѣ за священникомъ Н. Жебиневымъ, привѣтствуя своего отда съ знаменательнымъ днемъ въ его жизни, преподнесла ему роскошный тортъ—хлѣбъ, а другая, состоящая въ замужествѣ за художникомъ Данилевскимъ, встрѣтила его съ иконою въ рукахъ—работы своего мужа. Стоящій туть же родной внукъ юбиляра, служащій по министерству путей сосбщенія, привѣтствовалъ своего дѣдушку глубоко прочувствованною рѣчью, въ которой выразилъ ему сердечную благодарность за ту любовь, за тѣ его заботы в попеченія, которыя онъ прилагалъ въ теченіе всей своей жизни не только къ дѣтямъ, но и къ внукамъ своимъ. Въ самомъ домѣ встрѣтила юбиляра супруга его, хотя и преклонныхъ лѣтъ, но еще довольно бодрая и почтенная старица, эта неразлучная спутница его жизни.

Посл'я краткой ектеніи о здравіи юбяляра и супруги его, было провозглашено имъ многол'ятіе, и м'ястный благочинный, прив'ятствуя вновь юбиляра съ знаменательнымъ днемъ пятидесятил'ятняго служенія его въ священномъ сан'я, прив'ятствоваль въ то ж время обоихъ супруговъ и съ другимъ р'ядкимъ семейный торжествомъ—это со днемъ такъ называемый "золотой ихъ свадьбы".

Затвив юбиляромъ предложена была гостамъ хлвов-соль. За столомъ юбиляръ съ большимъ воодушевленіемъ сказаль следующее: "принося сердечную благодарность всемъ принившимъ участіє въ нынёшнемъ торжестве, считаю своимъ непременнымъ долгомъ выравить свою сыновнюю и искреннюю благодарность нашему Архипастырю, Высокопреосвящениващему Арсенію, милостиво разрёшившему празднованіе этого торжества. Факть этоть лишній разъ докавываетъ, что любвеобильнёйшій нашъ Архипастырь весьма сочувственно относится къ быту сельскаго духовенства, цёнить его труды, входить во всё его нужды и, хотя заглазно, всегда готовъ раздёлить съ нимъ и его радости, и его горе, а потому провозглащаю первый тость за драгоцённое здоровье нашего Архипастыри и отъ искренняго сердца желаю ему многихъ и многихъ лёть жизни". Всё гости, какъ одинъ человёкъ, съ воодушевленіемъ пропёли трижды "многая лётъ".

Такъ закончилось празднованіе этого р'вдкаго въ нашей сельской жизни юбилейнаго торжества, оставившаго по себ'в на вс'іхъ и особенно на простой народъ неизгладимое впечатлівніе.

Благочинный священникт Михаилт Согинт.



Начало церковных сношеній ст Американцами.

Въ «Перковномъ Въстникъ» подъ заголовкомъ: «Начало церконныхъ сношеній съ Американцами» епископъ Сергій, ректоръ Петербургской духовной академів, сообщаетъ, что посътившій недавно Россію представитель американской епископальной церкви епископъ Графтонъ прибылъ къ намъ не въ качествъ простого туриста и не по своему личному почину: онъ явился какъ членъ особаго комитета междуцерковныхъ сношеній, образованнаго въ американской епископальной церкви, и явился съ цёлью начать дъло взаимнаго выясненія отношеній нашей церкви къ американской—съ тъмъ, чтобы потомъ, если Богъ благословить, поставить вопросы о сближеніи, а, можетъ быть,—и о церковномъ единенія. Предварительно до своего прітада епископъ Графтонъ прислальна имя митрополита Антонія письмо съ краткимъ очеркомъ осо-

бенностей американской церкви, а также нёсколько богослововних вингъ, подробно выясняющихъ ел современное состояніе в ученіе. И теперь, явившись лично, еписконъ Графтонъ вредставиль владынё формальную грамоту отъ своего нервенствующаго епискона и рекомендательное письмо отъ предсёдателя комитета церковныкъ сношеній и, сверхъ того, при личной бесёдё, вручиль владынё свою особую записку, которая подробно раскрываеть его возврёнія на взаимныя отношенія об'якъ церквей и ставить вопросм. На эту записку митрополить Антоній положиль слёдующую резолюцію: «1908 г., октября 16 двя. Прошу преосващеннаго ректора академіи распорядиться напечатать эту записку въ «Церковномъ В'юстникъ», чтобы привлечь черевъ то нашихъ ученыхъ богослововь къ обслёдованію и обсужденію поставленныхъ въ ней тезисовъ. Митроволить Антоній».

Итакъ, говоритъ Преосвищенный Сергій, въ обсужденію привлекаются всё наша богословскія силы, и дёло получаеть въ нёвоторой степени характеръ общецерковный, будя в въ насъ церковное сознаніе. Въ добрый часъ! Конечно, нельяя мечтать о легкости и близости церковнаго вовреждения Америки и ен единения съ нами. О легкости этого не мечтаеть и высокопочтенный Графтонъ. Слешкомъ долго мы желе отдельно одне отъ другихъ, чтобы могли сразу же понять другь друга. Но для дружей единенія будеть большимъ успахомъ уже и то одно, если мы общими силами выясивмъ, на какой почев возможно это единеніе. Будетъ время, возрастеть и окрыпнеть вселенскій, касолическій духь въ нідрахъ американской церкви, побъдить все другія въ ней теченія, тогда и путь на востовъ будеть для нен необходимымъ, а вивств съ темъ не будуть лишними и те врупицы, песчинки труда, которыя каждый ваъ насъ принесеть отъ себя теперь на приготовленіе этого нути".



### Церковно-школьная выставка.

14-го декабря, въ присутствіи Оберъ-Прокурора Св. Свиода, д. т.с. К. П. Поб'ёдоносцева, товарища его, сенатора В. В. Саблера и при-глашенныхъ лицъ, состоялось, какъ сообщаетъ "Южн. Кр.", тор-

жественное открытіе постоянной школьной выставки при статистическомъ отделе синодального училищного совета. Съ 15-го девабря выставка эта была отврыта для обозрвнія посторонней публики. При выставкъ устроенъ кабинетъ учебныхъ пособій по предметамъ курса первовныхъ школъ, библіотека съ аудиторіей для пелагогическихъ совъщаній по предметамъ курса начальныхъ в учительскихъ церковныхъ школъ, и для общеобразовательныхъ чтеній для учащихся въ начальныхъ школахъ. Всв эти учрежденія поміншаются въ громадныхъ четырехъ комнатахъ. Въ первой разложены различныя вартограммы в діаграммы, указывающія колечество церковныхъ школъ, расходъ на вхъ содержаніе, колечество учыщихся во всткъ и въ каждой изънихъ, возрасть в семейное положеніе учителей в учительниць. Зайсь же помінцены в награды за школьное дело, полученныя церковными школами на чикагской и парижской выставкахъ (Grand prix). Въ следующей комнать размыщены по епархіямь издыля ремесленныхь классовь прв церковно-приходскихъ школахъ. Здъсь есть все, начиная съ различныхъ стальныхъ пиструментовъ и кончак тонкими работами и шитьемъ гладью по различнымъ тканямъ-бархату, плюшу, сукну и т. п. Нѣкоторыя работы до того изащны, что не върится, чтобы онъ были исполнены врестьянскими дёвочками школьнаго возраста. Особенно останавливають на себъ вниманіе тканые ковры, скатерти и вышивки по сукну, сделанныя изъ итичьихъ перьевъ. Очень интересны образцы каллиграфскаго искусства и рисованія одной изъ школъ московской епархін и карты Европы, савланныя "отъ руки". Въ громадной комнать, рядомъ, находится кабинеть учебныхъ пособій по предметамъ курса церковныхъ школъ. Здёсь много предметовъ для физического кабинета, приготовленныхъ помощникомъ наблюдателя церковно-приходскихъ школъ г. Дубровскимъ. Кромъ учебныхъ пособій, употребляющихся въ цервовныхъ школахъ, здесь помещено несколько пособій, употребляющихся на урокахъ морали въ началахъ французскихъ школахъ. Библіотека находится въ компать, приспособленной въ то же время для педагогических совыщаній и для общеобразовательныхъ чтеній для учащихся въ начальныхъ школахъ. Въ концъ вомнаты устроена эстрада. Выставка даеть полное представление о постановей образованія въ церковно-приходскихъ школахъ; входъ на выставку-безплатный.

### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА

подъ заглавіемъ

### НАСТОЛЬНАЯ КНИГА

### ПО ЦЕРКОВНО-ШКОЛЬНОМУ ОБРАЗОВАНІЮ

въ которую вошло: 1) Положеніе объ управленіи церковными школами в Положеніе о церковныхъ школахъ, 2) распоряженія и разъясненія, изданныя Св. Синодомъ и Училищнымъ при Св. Сикодъ Совьтомъ въ развитіе сихъ Положеній, 3) тъ изъ правилъ и распоряженій по Духовному Въдомству, которыя Положеніями оставлены въ силъ, 4) извлеченіе всего относящагося къ церковно-школьному дълу изъ всьхъ уставовъ, законоположеній и циркуляровъ Министерствъ, наконецъ, 5) иъкоторыя мъстныя постановленія епархіальныхъ начальствъ, а равно постановленія съёздовъ наблюдателей цер. школь и относящіяся къ церковно школьному дълу постановленія съёздовъ миссіонеровъ.

Считаясь съ общирностью матеріада и желая дать дъйствительно настольную инигу, удобную для справовъ, мы раздълили ее на 14 главъ: І. Управленіе церковными школами; ІІ. Епархіальные и убздные наблюдатели; ІІІ. Попечители церковныхъ школъ; ІV. Церковныя школы и ихъ открытіе: У. Учащіе церковныхъ школъ; VІ. Учащіеся; УІІ. Предметы обученія; VІІІ. Испытанія; ІХ. Книги и чтенія; Х. Средства содержанія; ХІ. Имущество школъ; ХІІ. Отчетность о школахъ; ХІІІ. Чины и награды и ХІУ. Образцовыя при духовныхъ семинаріяхъ и епарх. женскихъ училищахъ школы. Въ началъ вниги приложена кромътого примърная Въдомость срочныхъ донесеній и Введеніе.

Сравнительно высокая цъна книги, вызванная ея объемомъ (XXXVI— 574 стр.), можетъ быть уменьшена съ 2 р. 50 коп. до 2 р. съ пересылкой, при условіи выписки ея не менъе 10 экз. за одинъ разъ и въ однъ руки.

Съ требованіями благоволять обращаться по адресу: Одесса, Бланкошздательство М. Шпенцера.

# Причтъ и церновный староста Ольшанской Покровской церкви

слободы Ольшаной, **Харьковскаго увада**, объявляють, что къ означенной церкви нуженъ учитель-регентъ на жалованье отъ 300 руб. въ годъ. При наидомъ № "ВИВЫ", независимо ють других» правоженій, абдиночини нелу чать по одной инигъ.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1904 ГОДЪ

(ЗБ-й ГОДЪ ИЗДАНІЯ)

### НА ЕЖЕНЕДЪЛЬНЫЙ ИЛЛЮСТРИРОВАННЫЙ ЖУРНАЛЪ

со многими приложеніями

## HIBA.

Гг. подписчики «НИВЫ» получать въ течение 1904 года:

52 NaNe хуложественно-литературнаго журнала "Нива", заключающаго въ себъ въ течение гола до 2000 столбиовъ текста и 1100 гравюръ, рисунковъ и хуложественныхъ снимковъ.

40 имигъ "Сборника Невн" (каждая книга отъ 10—15 листовъ, въ общемъ около 9.000 страницъ), отпечатан. четкимъ прифтомъ на корошо глазврованной бумагъ и осмержащихъ:

Полнаго собранія сочиненій первыя 20 книгь А. К. Шеллера-Михайлова. (Ціна въ отдільной продажі съ перес. 27 руб.). Подъ редакцієй и со вступительною стальню А. М. Скабичевскаго.

Полнее собраніе сочиненій въ 16 книгахъ Генрика Гейне. (Ціна въ отдільной продажі съ перес. 15 руб.). Подъ редакціей и съ біографическимъ очеркомъ П. И. Вейнберга Переводъ этого издавіл удостоень въ текущемъ году акаденією наукъ пушкинской премін.

Полное собраніе сочиненій въ 4 книгахъ И. Ф Горбунова. (Цівла въ отдільной продажі съ перес. 4 руб. 50 коп.). Подъ редакціей и съ общвримы вступительных очеркомъ А. Ф. Кони и некрологомъ Т. И. Филиппова.

12 ниягъ "Емемъсячныхъ литературныхъ и популярно-паучвынъ приложений", годержащихъ романы, повъсти, разеказы, понулярно-научвыя и вритическія статым современныхъ авторовъ и отдълн библіографія, музыки, смъси, шахматовъ и шамевъ, спорта, забаюъ и разнымъ игръ. До 2000 столбновъ текста съ илиостраціямъ. 12 ммв "паримснихъ модъ", выкодящихъ ежемъсячво. До 200 столбцовъ текста и 300 модныхъ граворъ. Съ почтовъ рисунковъ (около 300) для рукодъзныхъ и внимльныхъ работъ и для выжиганія и до 300 чертежей выкроевъ въ натуральную величину, выходящихъ ежемъсячво. 1) "Стънной налендарь" на 1904 г., отпечатанный въ 9 красовъ Подписная цёна на годовое изданіе со всёми приложеніями: безъ доставки: 1) въ СПБ.—6 р. 50 к. 2) въ Москвъ, въ конт. Н. Н. Печковской (Петровск. литіи)—7 р. 25 к. 3) въ Одессъ, въ ки. мат. "Образованіе" (Ришельевск. № 12)—7 р. 50 коп. Съ доставкой въ С.-Петербургъ—7 руб. 50 коп. Съ пересылкой разорочка илатежа въ 2, 3 и 4 срока. Иллюстрированное объявленіе о подпискѣ высилается безплатно.

Требованія просять адресовать: въ С.-Петербургь, въ Главиую Бонтору журнала «Нива» (А. Ф. Марксу), улица Гоголя (бивш. Малая Морская), донъ. № 22.

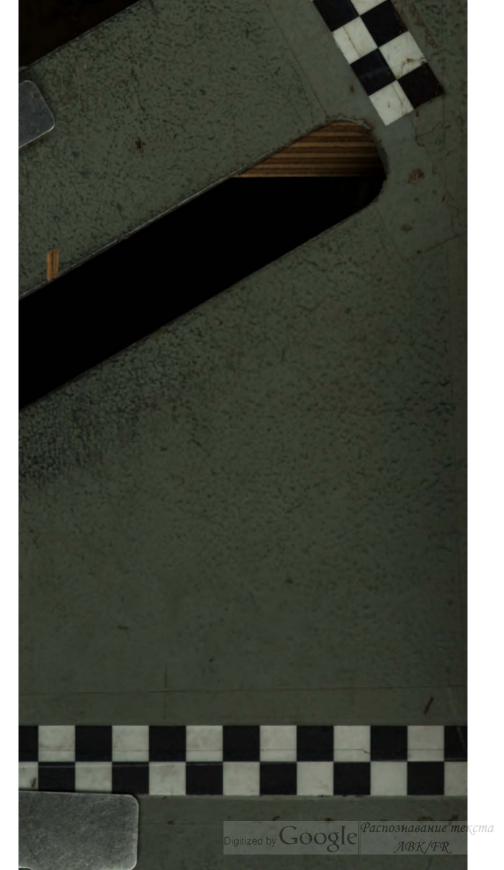
**При этомъ № прилагается объявленіе отъ Перваго Россійскаго Страховаго Общества.** 

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified

Please return promptly.

time.





Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/