

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

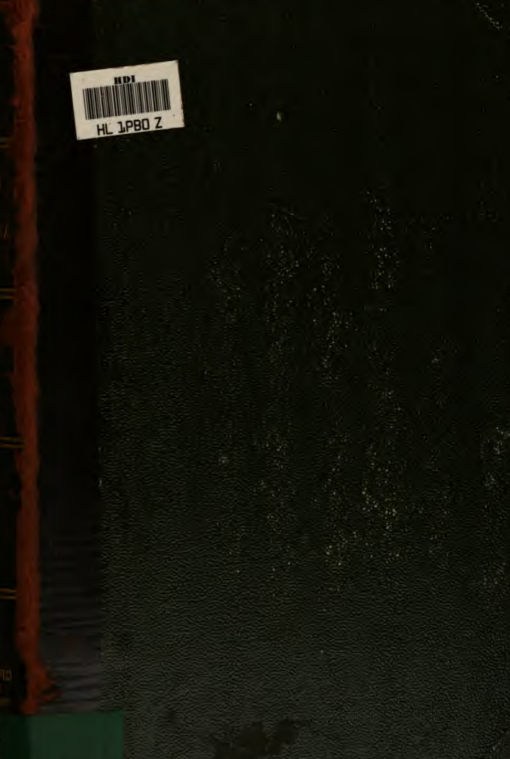
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Spasovich, V.D.

72



HARVARD LAW LIBRARY

Received FEB 1 1929

Dimeres - monde A. A. Lane monde Me /32

## сочиненія

# В. Д. СПАСОВИЧА.

## СОЧИНЕНІЯ

# В. Д. СПАСОВИЧА

### Томъ II.

#### **ЛИТЕРАТУРНЫЕ ОЧЕРКИ И ПОРТРЕТЫ.**

Вайронъ и нёкоторые его предшественники.— Мицкевичъ въ раннемъ періодё его жизни (до 1830 г.) какъ байронистъ.—Пушкинъ и Мицкевичъ у памятника Петра Великаго.—Байронизмъ у Пушкина.—Байронизмъ у Лермонтова.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Книжный Магазинъ Бр. Рымовичъ. Казанская, 26.

1889.

RUS



### FEB 1 1929

# Байронъ

и нъкоторые его предшественники.

### Байронъ

#### и нъкоторые его предшественники.

Въ «Посмертныхъ Запискахъ« Шатобріана есть нѣсколько любопытныхъ сужденій о лордъ Байронъ и еще болье любопытныя личныя жалобы, весьма примъчательныя въ устахъ человъка столь самолюбиваго крайне-притязательнаго, какимъ былъ основатель французскаго романтизма 1). Шатобріанъ былъ безъ сомнінія искренно убъжденъ, что ему лично принадлежала, по меньшей мёрё, половина заслуги въ возстановленіи алтаря и упроченіи европейскихъ престоловъ подъ сѣнью этого послъдняго <sup>2</sup>). Серафическій авторъ «Мучениковъ» оцъниваеть весьма трезво вождя той поэтической школы, которую прозвали «демонической». На его взглядъ, ни Руссо, ни Байронъ не понимали искусства (VI. 194). Геній Байрона лишенъ чувствительности (V. 413). Въ немъ «соединялись постоянно поэтъ и актёръ (c'était toujours l'acteur et le poète (V. 348)». Байронъ выводнть

Digitized by Google

<sup>1)</sup> II. 146 «Мною началась такъ называемая романтическая школа, съ тёмъ переворотомъ, какой она произвела въ французской литературё».

<sup>2)</sup> V. 348 «правда, я бы могъ прінскать средства къ жизни; могъ бы обратиться въ монархамъ. Такъ какъ я все принесъ въ жертву ихъ коронамъ, то было бы довольно справедливо съ ихъ стороны кормить меня».

на сцену вѣчно одно и тоже лицо подъ разными названіями: Чайльдъ-Гарольда, Конрада, Лары, Манфреда и Гяура. Геній его не только не обширенъ, но даже довольно ограниченъ. Поэтическая мысль его — неболѣе, какъ глубокій стонъ скорби, жалоба, упрекъ, и въ этомъ смыслѣ она несравненна. Что касается его ума, то онъ «многостороненъ и саркастиченъ, но вызываетъ волненіе и вліяетъ вредно: авторъ зачитался Вольтеромъ и подражаетъ ему (П. 192)».

Невзирая однако на вольтеровскій сарказмъ (II. 188) Байрона, нъкая сила духовнаго сродства влечетъ къ нему автора «Посмертныхъ Записокъ». «Онъ и я-вожди школъ англійской и французской, равные другь другу, оба мы путешествовали по Востоку, пути наши встръчались, но мы съ нимъ никогда не видались. У насъ былъ общій запасъ идей (un même fond d'idées), сходная почти судьба, если не нравы». Шатобріанъ считаль за Байрономъ вину по отношенію къ себъ, имъль на него претензію чистоличнаго свойства. «Рене явился ране Чайльдъ-Гарольда. Байронъ, который читалъ и цитируетъ всъхъ современныхъ французскихъ поэтовъ, не могъ не знать меня; почему же онъ имъть слабость-ни разу не упомянуть обо мнъ (I)? Неужели же онъ боялся умалить себя въ глазахъ потомства, признавъ, что свътъ фонаря съ моей гальской ладым (le falot de ma barque gauloise) указаль кораблю Альбіона путь на неизвъданныхъ дотолъ моряхъ (поставлено въ «Запискахъ» подъ 1822 годомъ, т. е. еще при жизни Байрона)».

Эти сътованія Шатобріана вполнъ основательны. Байронъ не могъ не знать произведеній славнаго бретонца: есть даже положительное доказательство, что они не были ему незнакомы. Но самое это доказательство представляеть характерный курьёзъ: единственный разъ, когда онъ упомянулъ о Шатобріанъ («Мъдный въкъ» XVI), Байронъ отозвался о немъ (по поводу конгресса въ Веронъ) въ слъдующихъ выраженіяхъ: «Тамъ мучениковъ въ книгахъ прославляетъ—Шатобріанъ, и онъ же,

вмъстъ съ тьмъ, ведетъ, съ коварствомъ греческимъ, интриги, служа политикъ татаръ непросвъщенныхъ». Дъло въ томъ, что именно одною изъ слабостей Байрона было, что онъ открыто чтилъ только такихъ поэтовъ, англійскихъ и иностранныхъ, въ сопоставленіи съ которыми онъ самъ не тратилъ. Такъ онъ превозносилъ Попа, хвалиль и Мильтона, но сколько могъ умалчиваль о Шекспиръ. Немыслимо, чтобы Байрону были неизвъстны «Атала», «Рене» и хоть нъкоторые эпизоды изъ «Генія христіанства». «Рене», действительно, появился раньше Чайльдъ-Гарольда, и стало быть съ Рене, а не съ Чайльдъ-Гарольдомъ (1801 г.) начался въ XIX въкъ рядъ тъхъ кипящихъ, бурныхъ, тревожныхъ духовъ, типъ которыхъ всего сильнъе воплотился въ герояхъ Байрона, а впоследствии обносился и перешелъ почти-что въ каррикатуру въ произведеніяхъ безчисленныхъ мелкихъ байронистовъ. «Всякій соплякъ въ шкодъ сталъ воображать себя несчастнъйшимъ изъ людей, каждый шестнадцатилътній ребенокъ думаль, что уже исчерпалъ жизнь, изнывалъ, мучимый своимъ геніемъ, утопалъ въ пучинъ мысли, предавался своимъ страстямъ и билъ себя въ блёдное чело съ взъерошенными волосами, удивляя людей несчастіемъ, котораго назвать не умъли ни они, ни онъ самъ (II. 262)». Оценивая гораздо скромнее достоинство ихъ поэтическихъ произведеній, чёмъ важность своихъ политическихъ дёлъ, Шатобріанъ ставитъ себе въ заслугу то лишь, что вмёстё съ Гёте въ «Вертерё» и съ Байрономъ, онъ высказалъ всепоглощавшія, исключительныя страсть и несчастіе своей эпохи».

«Въ «Рене» — говорить онъ (П. 262) — я выразиль болъзнь въка. Чувства великія, всеобщія, вмъщающія въ себъ суть человъчества, каковы любовь родительская, любовь половая и дружба являются неисчерпаемыми. Чувства же разныхъ особенныхъ родовъ, какъ и индивидуализмъ ума и характера, не могутъ быть обобщаемы или хотя бы распространяемы. Тъ малые уголки человъческаго сердца, которые еще не были открыты — тъ

сны, такъ что съ этой нивы не соберешь многаго послъ первой же жатвы. Болёзнь души не есть состояніе прочное и естественное, ея нельзя воспроизводить наново, ея не хватить на созданіе цълой литературы, изъ нея нельзя извлечь столько, какъ изъ чувства общечеловъческаго, котораго проявленія могуть быть безконечно изміняемы обработывающими ихъ художниками и воспринимать постоянно новыя формы.» Но изъ этого же следуеть, что и самая слава тъхъ писателей, которые изображають не въчное содержание человъческой души, а только болъзни своего въка, не можетъ быть ни въчной, ни даже продолжительной. Шатобріанъ лично пережилъ свою славу и уже ему казалось, что слава Байрона угасаеть, а слава Вольтера и совсёмъ исчезла, такъ какъ «духъ вёка постепенно слабъетъ и угасаетъ, по мъръ того, какъ намъ становится слышнымъ дыханіе въка новаго (V. 348)».

Несмотря на огромную разницу въ силъ таланта, между Шатобріаномъ и Байрономъ есть умственное родство. Оба они шли во главъ теченій въка въ извъстную пору, оба изображали не нормальное состояніе человъческой природы, но болъзненныя ея содроганія и конвульсіи, и сами являлись отчасти примъромъ этой болъзни, продолжительной, но всетаки проходящей, которая, однажды миновавъ, обыкновенно уже не повторяется. Господство такихъ умственныхъ владыкъ въ данный моменть бываеть сильно, безспорно и нераздёльно, даже деспотично; но оно не въчно, оно приходить къ концу съ ослабъніемъ дыханія ихъ времени. Нашему времени Шатобріанъ уже чуждъ; да и самъ Байронъ уже устарълъ въ большей части своихъ произведеній — пожалуй во всёхъ — за исключеніемъ послёднихъ двухъ пёсенъ Чайльдъ-Гарольда и Донъ-Жуана. Предъявляя свое замолчанное Байрономъ право первородства въ извъстномъ родъ поэзіи, свою привилегію на открытіе типа героя XIX въка, Шатобріанъ указываеть на сучекъ въ глазу Байрона, а въ своемъ глазу не видить цълаго бревна. Во всякомъ случай родство между ними доволько отдаленное, не по прямой, а лишь по боковой линіи и основано на предположеніи, что Байронъ ранье, чьмъ выступиль съ Чайльдъ-Гарольдомъ, быть можеть, проникся идеями автора «Рене», высосаль изъ нихъ хотя каплю своего меда (Rénè a pu l'apparenter à ses idées), но Шатобріанъ не скрываеть, что онъ самъ сроднился съ Оссіяномъ и Вертеромъ (П. 190).

Однакоже есть нъкто, отъ кого и Шатобріанъ происходить въ прямой линіи, кого можно признать ближайшимъ предкомъ, даже умственнымъ отцомъ автора «Рене», хотя послёдній отрекался отъ него и если о немъ упоминаль, то только какъ о родственникъ дальнемъ, или свойственникъ. Этотъ «нъкто»—Ж. Ж. Руссъ. «У Руссо-пишетъ Шатобріанъ-сквозь прелесть слога пробивается нѣчто циничное, противное вкусу, обнаруживающее дурной тонъ (VI. 194)». Въ иномъ мѣстѣ: «19 іюня 1792 г. (по возвращеніи изъ Америки) я посътиль долину Монморанси и Эрмитажъ Руссо; не потому чтобы я увлекался воспоминаніями о г-жи д'Эпинэ» и объ искусственномъ, искаженномъ обществъ того времени. «Но мит хоттлось распроститься съ уединеннымъ мъсто-пребываніемъ человъка, противнаго мит по нравственнымъ началамъ, но одареннаго талантомъ, коего прелесть вліяла на меня въ юности (И. 8)». Тотъ плебей, за котораго Шатобріану, «пришлось бы краснъть, если бы они встрътились въ обществъ (VI. 194)», разросся среди XVIII стольтія, какъ исполинское и раскидистое дерево, бросающее свою тень еще и на половину XIX века, потому что изъ его же съмянъ родился и такъ называемый «романтизмъ». Когда читаешь такія мысли: «имъй сердце и вглядывайся въ сердце («Романтичность» Мицкевича)» или: «если чувствительное сердце находилось въ числъ существъ, которыя Ты укрылъ въ ковчегъ и исхитилъ у потопа, если то сердце — не чудовище, сотворенное случаемъ, но никогда не созръвающее, если въ порядкъ, установленномъ Тобой чувствительность не значить безпорядокъ»..... («Дзяды» III часть)-то

здёсь въ формъ, напоминающей Байрона и его манеру, узнаешь сердце Жана-Жака Руссо. Впрочемъ и Густавъ, въ «Дзядахъ», спрашиваетъ у священника: «отецъ, читалъ ли ты жизнь Элоизы?» И нынъ, когда во Франціи третья республика, которую мы назовемъ республикой Гамбетты, колыхаемая бурею, задъваетъ порою о подводныя скалы, нельзя не вспомнить, что самыми опасными изъ нихъ могутъ быть неисчезнувшія еще преданія принципа якобинцевъ о возрожденіи людей къ состоянію свободы—посредствомъ насилій и принужденія. А каждое изъ такихъ преданій—не что иное, какъ одна изъ идей Руссо, передъланная въ статью политической программы.

Этотъ величавый, широколиственный дубъ слёдуетъ разсмотрёть поближе всякому, кто хочетъ познать связь девятнадцатаго вёка съ XVIII-мъ или хотя бы только изучить основные элементы, вошедшіе въ поэзію Байрона и другихъ замёчательнёйшихъ поэтовъ начала вёка текущаго. Политическая сторона творческой дёятельности Руссо не входитъ въ область нашего очерка; но прежде, чёмъ приступить къ Байрону, мы должны нёсколько остановиться передъ Ж. Ж. Руссо, къ которому восходитъ первый починъ въ возрожденіи европейскихъ литературъ послё сухаго, вполнё раціоналистическаго XVIII столётія.

#### II.

Превосходную характеристику двора Людовика XIV, а вмёстё и монархической Франціи того времени, даетъ Тэнъ (Origines de la France contemporaine. Ancien Régime, 133). «Мужчины и женщины, все — люди отборные, свётскіе, украшенные всёмъ изяществомъ, какое могли дать происхожденіе, воспитаніе, богатство, праздность и наконецъ привычка. Малёйшая подробность въ одеждё, каждое движеніе головы, каждый звукъ голоса и обороть фразы, все это—мастерскія произведенія свётской

культуры, дистиллированный спирть всякаго изящества, какое только было въ состояніи произвести искусство общежитія. Городской мірь Парижа, какъ онъ ни быль отшлифовань, всетаки еще отдаваль провинцією при сравненіи его съ дворомъ. Надо, ворять, употребить сто тысячь розь, чтобы добыть одну только унцію той розовой эссенціи, которая требуется для персидскаго шаха. Таковъ быль и этотъ салонъ придворнаго свъта: Флакончикъ изъ хрусталя и золота, но въ немъ былъ экстрактъ изъ всего человъческаго произрастанія. Для того, чтобы его наполнить, надо было сперва всю эту аристократію пересадить въ оранжереи и выхолостить, чтобы она уже не давала плодовъ, а вся шла только въ цветъ. Затемъ, требовалось еще очищенный сокъ этого цвъта перегнать сквозь королевскій перегонный кубъ, такъ чтобы все содержаніе сока сосредоточилось въ нёсколькихъ капляхъ аромата. Конечно, такой продуктъ обходился чрезвычайно дорого, но лишь съ подобными затратами возможно приготовлять самые утонченные духи».

Словомъ, это была чудовищная перестановка всъхъ цълей и средствъ жизни; результатомъ такого процесса должна была явиться смерть отъ истощенія, и дъйствительно, только великая революція 1789 года спасла общество отъ смерти этого рода. Революціи той не предвиділи и не предчувствовали сами тъ, кто приготовлялъ ее, а именно-писатели, посвятившіе многіе десятки лъть своей муравьиной работы философствованію объ утёсненномъ человъчествъ. Никогда писатель не быль такъ мало обезпеченъ отъ преследованія, какъ въ то время, а между тъмъ, никогда вліяніе печатнаго слова не дъйствовало столь сильно, какъ именно тогда, на умы и событія. Первая фаланга разрушителей, съ «королемъ» Вольтеромъ во главъ, предприняла разломать и сравнять съ землей понятія, составлявшія самыя основанія прежняго строя, а потому она и устремлялась только на идеи; она въровала, что зло возможно превратить въ благо,

при помощи одного разсужденія и уничтоженія предразсудковъ. Силы штурмовавшихъ раздёлились какъ бы по мановенію искуснаго стратега. Вольтерь обратиль всё свои удары на одинъ, центральный пунктъ — на авторитетъ церкви, провозглашая извъстный свой окликъ— «écrasez l'infâme». Онъ быль убъждень, что лишь бы только удалось сбросить путы съ мысли и дать ей раціональную точку опоры, лишь бы утвердить свободу върованія и безвърія, то все остальное уже придеть само собой, при благорасположеніи философовъ-королей и государственныхъ людей. Вліяніе такъ называемаго «просв'єщенія» за-кватывало общество котя и широко, но мелко, скор'є скользило только по поверхности. Заключались союзы съ однъми силами для того, чтобы преодолъть другія и ко многому приходилось относиться снисходительно. А между тъмъ, подъ внъшними признаками культуры и свътскихъ условій, оставался тоть же прежній, нисколько не возродившійся челов'єкъ, съ разлагавшимся, червоточивымъ нутромъ; и т'ємъ онъ былъ опасн'єе, что уже не носилъ узды, не признавалъ болъе идеи долга, выведенной изъ катехизиса и основанной на его началахъ. «Я уразу-мълъ — говоритъ Руссо («Признанія», кн. IX стр. 415) въ чемъ заключается нравственность г-жи д'Эпинэ, Дидеро и энциклопедистовъ. Нравственность эта содержится вся въ одной стать — что челов вкъ обязанъ следовать лишь влеченіямъ своего сердца, то есть дёлать все, что ему нравится».

Этоть мизантропъ, другь уединенія, человъкъ, котораго г-жа д'Эпинэ называла «mon ours», но котораго слъдовало бы назвать Діогеномъ XVIII стольтія, представиль страшную характеристику историческаго и легкомысленнаго общества среди славной, но «рабской» націи. Воть какъ онъ опредъляеть человъка въ тогдашнемъ обществъ: «онъ начитанъ, подлъ, фальшивъ, исполненъ шарлатанства, много говоритъ, но ничего не скажетъ, весьма остроуменъ безъ всякаго таланта, богатъ словами, но въ идеяхъ безплоденъ; онъ полированъ, съ въчнымъ

комплиментомъ на языкѣ, ловокъ и обманчивъ, онъ полагаетъ весь свой долгъ въ томъ, чтобы росписаться у кого слѣдуетъ, всю нравственность — въ фокусничествѣ, а человѣческое достоинство понимаетъ лишь въ кривлянъѣ и поклонахъ («Новая Элоиза». IV)».

Любитель нагой правды, Руссо негодуеть на всеобщее лганьё и торжествующую фальшь. «У каждаго есть тысяча выраженій, которыхъ не следуеть брать буквально, тысяча мнимыхъ предложеній, услугъ, дълаемыхъ только въ разсчетъ, что ими никто не воспользуется: пожалуйста, разсчитывайте на меня, располагайте моимъ вліяніемъ, моимъ кошелькомъ. Если бы все это было правдой, то наступиль бы настоящій имущественный коммунизмъ, раздълъ имуществъ, быть можетъ болъе равномърный, чъмъ быль въ Спартъ. Но если не обращаясь къ этой подозрительной готовности услужить, будешь искать лишь просвъщенія и знанія, то въдь здъсь ихъ любимый источникъ. Разговоръ плыветъ естественно, онъ не тяжель и не пусть, онь научень безь педантства, весель безъ шума, округленъ, но безъ аффектации. Говорять всё, кто только имёнть что-нибудь сказать, но никто не углубляется въ вопросы, чтобы не наскучить, касаются вещей будто мимоходомъ и быстро отъ нихъ отдълываются. Въвыраженіяхъ-изящная точность, всякъ, высказавъ мненіе, мотивируеть его въ несколькихъ словахъ, никто не станетъ горячо оспаривать чужаго мнѣнія, ни упорно защищать свое. Пренія имѣють цълью лишь узнать что-нибудь новое, отъ спора люди воздерживаются; затёмъ расходятся, пріятно проведя время и находясь въ хорошемъ расположеніи. Что-же, однако, можно вынести изъ такихъ бесъдъ? Умънье защищать искусными аргументами ложь, выворачивать, при помощи философіи, всъ основы нравственности, поблажать посредствомъ тонкихъ софизмовъ собственнымъ страстямъ и предразсудкамъ, придавать заблужденію нъкій модный фасонъ.. Когда человъкъ говорить, у него проявляется и нъкоторое чувство, но это чувство при-

надлежить не ему лично, а его одеждь, то есть зависить отъ того-носить-ли онъ паривъ, эполеты или наперсный кресть, и воть сообразно тому, онь будеть поочередно говорить въ пользу правительственной власти или въ пользу инквизиціи («Новая Элоиза», П. 378. 14)».—«Когда я вижу, какъ эти люди меняють убежденія, смотря по надобности, ползають у министра, наслаждаются у недовольнаго, какъ они платять за объды остроуміемъ или лестью (І. 17), какъ человъкъ залитый золотомъ жалуется на роскошь, финансисть на подати, а предать на безнравственность, какъ придворная дама толкуеть о скромности, вельможа о добродътели, мошенникъ о религіи, и подобныя несообразности никого не поражають, -- то не принуждень ли я предположить, что никто и не желаетъ ни слышать, ни говорить правду, ни въ самомъ дълъ убъдить тъхъ людей, къ которымъ обращается, ни даже казаться передъ ними такимъ, какъ будто онъ самъ въритъ тому, что говоритъ (І. 16)?» «На меня-сознается Руссо-находить какой-то тумань, я самъ, выходя изъ дому, запираю подъ ключъ свои чувства, мало по малу начинаю разсуждать такъ же, какъ всѣ прочіе. А когда пытаюсь стряхнуть предразсудки и видъть вещи такими, какъ онъ есть въ дъйствительности, то меня тотчась побъждають доводомъ, им вющимъ за себя какъ будто н вчто д вльное, а именно, что только полу-философъ заботится о существъ вещей, истинный мудрецъ обращаетъ вниманіе лишь на наружный ихъ видъ, долженъ брать предразсудки за принципы, приличіе за законъ, и что величайшая мудростьвъ томъ, чтобы жить какъ сумасшедшіе (І. 17)».

Самъ по себъ, раціонализмъ не только не быль въ состояніи уничтожить прежній порядокъ вещей, но не смогъ даже и подсъчь древа религіозныхъ върованій, а только лишь обдираль съ него верхнюю кору, обманывая самъ себя, будто справился съ религіею тъмъ, что выставляль ее съ одной стороны предразсудкомъ, а съ другой фокусничествомъ. Съ теченіемъ времени, съ но-

вымъ поворотомъ въ умахъ, въ силу унаследованныхъ веками впечатленій и усвоеннаго издавна привычнаго чувства, прежняя вера воцарилась бы снова, а съ нею вместе возстановился бы и весь старый порядокъ, на ней основанный.

#### III.

Геніальный чудакъ, чьи слова мы только что приводили, шелъ во главъ второй колонны разрушителей, предпринявъ дъло еще болъе трудное, а именно—преобразовать не пошатнувшіяся уже и слабъвшія понятія, но нъчто кръпкое какъ гранитъ, а именно—старыя привычки, исконные обычаи.

Чтоже представляль собою въ сущности тотъ новый элементь, который Ж. Ж. Руссо внесь въ литературу XVIII стольтія? Вещь совсьмъ особенную, которая являлась какъ будто нечизвестное — чувствительное сердце, подлинную и горячую страстность. Посредствомъ именно ея, онъ сразу измънилъ всю современную исихологію и какъ бы начиниль порохомь всё тё подкопы и мины, какіе уже были подведены подъ существующій порядокъ. Психологія та еще была далека отъ той опытной, которую мы знаемъ, которая выходить изъ данныхъ физіологическихъ. Для Руссо чувство было основаніемъ всей душевной жизни, ея альфой и омегой. Здъсь мы позволимъ себъ сдълать еще нъсколько выписокъ изъ сочиненій этого мыслителя. «Быть-говорить онь-это значить чувствовать, чувствительность идеть впереди познанія, мы ощущаемь прежде, чемь составляемь себе понятія. Чувства и идеи, это-двъ тождественныя вещи, и различіе между ними лежить лишь въ томъ, какимъ образомъ мы ихъ сознаемъ. Когда мы заняты какимънибудь внъшнимъ предметомъ и о себъ думаемъ при этомъ лишь по рефлексіи, то это будеть идея; когда же насъ занимаетъ самое впечатлъніе, произведенное на насъ

предметомъ, а о немъ думаемъ только по рефлексіи, то это и есть чувство («Эмиль», IV. 326)».

«Жизнь не что иное, какъ рядъ ощущеній, обозначающихъ собою ходъ (succession) существованія («Признанія», VII. 243)». — «Чувству не предшествуеть ничто, кром'в натуры, то есть темперамента и того характера, какой изъ него истекаетъ («Нов. Элоиза» V. 521)». Если чувство, на взглядъ Руссо, не можетъ быть разложено на составные элементы, то это означало бы, что чувство есть нъчто первобытное и цъльное, и Руссо, дъйствительно, допускаеть что чувство у человъка-врожденное. «При мнъ мамка ударила плаксиваго ребенка, который и замолчалъ; вотъ будетъ низкая душа, подумалъ я, но ошибся. Несчастный ребенокъ только задохнулся отъ злости, посинълъ, но потомъ началъ произительно кричать, выказывая всё признаки гнёва и отчаянія. И вотъ, если бы я еще сомнъвался въ томъ, что чувства справедливости и несправедливости прирождены человъческому сердцу, то уже одинъ этотъ примъръ убъдилъ бы меня въ томъ («Эмиль» І. 43)».

Когда столь сложный, почти конечный продукть жизни, какъ справедливость, признанъ свойствомъ врожденнымъ, чъмъ-то непосредственно очевиднымъ, а не требующимъ доводовъ, то твмъ уже открытъ для доказательства и самого бытія Божія — исключительно чувствомъ, посредствомъ ряда такихъ соображеній, которыя идуть не изъ Декартова cogito ergo sum, но изъ принципа éxister c'est sentir, а заходять впоследстви **—до религіозныхъ восторговъ Юліи, до испов'єданія в'єры** савойскаго викарія, до естественной религіи, почерпаемой въ чистомъ источникъ совъсти, въ сердиъ, очищенномъ отъ предразсудковъ и не признающемъ ни внъшняго авторитета, ни откровенія. Словомъ, это было полное ослъпленіе теоріи. Руссо, стало быть, только вынималь изъ теологической формы изгоняемую имъ въ дверь, но возвращающуюся въ окно-ту же традиціонную въру, хотя отръзанную отъ исторіи, очищенную отъ примъсей

второстепенныхъ и оспариваемыхъ, но всетаки собранную нъсколько догматическихъ пунктовъ, съ признаніемъ верховнаго Существа и безсмертія души, а впрочемъ основанную уже только на соображеніяхъ свойствъ этиэстетическаго і). Вотъ этотъ-то инстинктъ ческаго и сердца, повелтвающій втровать въ Бога, и быль темъ непрочнымъ кораблемъ, въ которомъ хранилась традиціонная религія, подъ именемъ религіи естественной, и носилась по разлившимся водамъ философскаго раціонализма и атеизма въ концъ прошлаго столътія. Когда воды потопа опали, то всѣ предводители новаго поворота-въ смыслё традиціонной вёры — и вышли изъ этого ковчега, опираясь на Руссо и черпая въ его взлядахъ (начиная съ Шатобріана и німецкихъ романтиковъ и оканчивая на Мицкевичъ). Инстинктъ не быль въ этомъ случаъ обманчивъ, такъ какъ никакое върованіе, хотя бы наименъе естественное, не можеть быть искоренено однимъ умствованіемъ, а продолжаеть держаться тысячью корней, проникшихъ въ ту глубину души, которая недоступна никакой аргументаціи. Но самъ путь разсужденія быль вполнъ ошибочень и обманчивъ, такъ какъ указанъ онъ быль безусловно-слѣпымъ проводникомъ. Чувствительность была демономъ Руссо, продълывала съ нимъ разныя штуки впродолженіи всей его жизни и была похожа на миеологического Эроса, изображавшагося крылатымъ, но съ повязкой на глазахъ. Остановимся нъсколько на свойствахъ этой, крайне оригинальной, но по природъ своей бользненной организации.



<sup>1) «</sup>Если душа переживаеть тёло, то это уже свидётельствуеть о Провидёніи. Еслибы безсмертіе души удостовёрялось только торжествомъ въ этомъ мірё злого и утёсненіемъ добраго, то уже и одинъ этотъ фактъ не позволиль бы мнё сомнёваться. Столь разительный диссонансь въ міровой гармоніи побуждаль бы меня пріискать для него разрёшеніе».

#### IV.

Сильнъйшая и слишкомъ рано пробужденная впечатлительность, неудержимая чувственность, горячій и сладострастный, но не увлекающійся темпераменть, очень медленное и никогда не приходящее въ пору мышленіе, наконецъ, слабость воли-вотъ черты, какимъ обрисоваль себя самъ Жанъ-Жакъ въ своихъ «Признаніяхъ» (Ш. 98). Родившись въ мъстности сельской, гористой, въ области, гдъ снъжныя вершины Альпъ отражаются въ свътло-голубыхъ водахъ Леманскаго озера, Руссо, болбе чбмъ ктолибо въ ХУШ в. былъ посвященъ въ тайну чувствованія красоть природы. Онъ быль счастливь лишь въ уединеніи и въ непосредственномъ общеніи съ природою, которою упивался до экстаза. Безграничный этотъ натурализмъ и это индійское поклоненіе жизни природы, во всёхъ, безъ всякаго исключенія, проявленіяхъ ея, окрашивались весьма сильнымъ у Руссо половымъ стремленіемъ. Его упоеніе природою имъло характеръ эротическій. Руссо всегда быль однако болье любострастенъ въ воображеніи, нежели въ поступкахъ 1).

Когда онъ въ своемъ Эрмитажъ, имъя уже 44 года отъ роду, писалъ «Новую Элоизу», то сознается что его по цълымъ днямъ въ мысли постоянно окружалъ цълый сераль знакомыхъ гурій <sup>2</sup>). Среди подобнаго «упоенія безпредметной любовью», сблизился онъ съ m-me д'Удето. Она повъряла ему свою страсть къ Сен-Ламберу, а ему показалось, что передъ нимъ явилась живою та Юлія, о которой онъ мечталъ, и онъ воспламенился страстью.

<sup>4) «</sup>Я весьма мало обладаль, но наслаждался много по своему, т. е. въ воображени («Призн.» І. 13)».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Во мий кровь загорается и дрожить какъ пламя; голова кружится, несмотря на сёдёющіе уже волосы (ІХ. 377)».

Острое впечатлѣніе послѣдней любви и послѣдняго поцѣлуя осталось въ немъ на всю жизнь <sup>1</sup>).

Слабые отголоски этой страсти отразились въ письмахъ четвертой части «Новой Элоизы». «Кто при чтеніи тъхъ писемъ – говоритъ Руссо – не смягчится, чье сердце не будеть тронуто и не растаеть въ томъ волненіи, которое ихъ продиктовало, тотъ пусть закроетъ книгу, такъ какъ онъ неспособенъ быть судьею въ дълъ чувства (388)». Авторъ могъ сказать и о самомъ себъ, въ извъстномъ то, что написаль въ одномъ изъ посланій Юліи (І. 92): «любовь—воть главное діло моей жизни, поглощающее всъ остальныя» 2). Есть разные роды любви. Пламенная и разнузданная чувственность нашла наиболъе сильное для себя выражение въ изящномъ и аристократическомъ типъ Донъ-Жуана. Влюбчивость Руссо сопровождалась особыми условіями: крайней застёнчивостью, недостаткомъ предпріимчивости И сильно развитымъ эстетическимъ чувствомъ, очищало и самыя похоти, пережигало все грязное и изъ амальгамы высшихъ и низшихъ инстинктовъ выдёляло частицы чистаго золота. Въинтимныя отношенія съ женщиной онъ былъ посвященъ поздно, а именно на 20-мъ году 3), искуству любви онъ учился у женщинъ, но имъя уже 31 годъ и будучи секретаремъ французскаго посла въ Венеціи, Руссо услышаль отъ куртизанки Джулістты такой обидный отзывъ: lascia le donne e studia la matematica 4). Въ любви Руссо былъ поэтомъ, съ чувствомъ этимъ у него всегда соединялись элементы нравственности. «Я всегда върилъ-говоритъ онъ-что добро, это

<sup>1) «</sup>Одинъ этотъ пагубный поцёдуй разжигаль миё кровь, голова моя путалась, дрожавшія колёни едва меня поддерживали; весь мой механизмъ быль въ непостижимымъ разстройстве; я быль близокъ къ обмороку («Призн». IX 394)».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Мы не можемъ жить долго, переставъ любить».

<sup>3)</sup> Г-жа Варенсъ; «въ первый разъ я былъ въ объятіяхъ женщины («Призн.» V. 174)».

<sup>4)</sup> Брось женщинъ и займись математикой.

красота въ дъйствіи, что добро и красота свойственны хорошо устроенной натурь, что душа, чувствительная къ прелестямъ добродътели, въ равной степени способна чувствовать и всъ иные роды красоты («Нов. Эл». І. 47)». Страсть облагороживается чрезъ возвышенное чувство 1): любящіе перестаютъ быть одинъ для другаго обыкновенными людьми, чувствуютъ къ себъ не похоть, но именно любовь. Не сердце идетъ за чувственностью, оно наобротъ управляетъ послъднею, самый моментъ самозабвенія прикрываетъ чудесными покровами. Безнравственъ только разврать съ его грубостью («Н. Эл». І. 120).

Какъ предъ истиннымъ, живымъ чувствомъ исчезаетъ чувство поддельное, то, что обывновенно называется чувствомъ на разговоръ свътскихъ людей, чувство облеченное въ общія мъста морали и перегнанное сквозь аппарать тончайшей метафизики («Н. Эл». П. 223),—такъ точно съ появленіемъ «Новой Элоизы» (1761 г.), важнъйшаго изъ произведеній Руссо, нанесенъ быль ударь приторной «галантности», которая показалась смёшной и ничтожной, а вмёсто нея вдругь получиль господство страстный, экзальтированный сентиментализмъ, правда нъсколько декламаторскій, но темъ не мене могучій, потрясавшій нервы, какъ нікій электрическій ударь. Въ періодъ крайней испорченности и среди общества, состоявшаго по наружности изъ людей совершенно эгоистичныхъ, которымъ каждый маленкій отзывъ признавъ сильнаго впечатленія казались приметами низкаго происхожденія и дурнаго воспитанія, среди холодныхъ развратниковъ и гастрономовъ, появился вдругъ пришлецъ, который сталъ нарушать условныя формы, попирать свътскія приличія, открыто прославлять такія понятія и свойства, которыя заботливо укрывались и тъми, кто ихъ имълъ, какъ-то: святость брака, привязанность къ семь и семейныя доброд тели, и самое даже

Digitized by Google

¹) «Для чувствительнаго сердца все превращается въ чувство («Н. Э». V. 544)».

цъломудріе, столь трудное для людей здоровыхъ и страстныхъ, притомъ же-цъломудріе не по заповъди или закону, но просто по голосу высшей природы, по чувству достоинства, по страсти къ «добродътели», то есть по стремленію къ нравственной красотъ. Намъ нъкоторыя изъ сценъ въ «Новой Элоизъ» могутъ казаться слишкомъ чувственными, но это была одна изъ наиболъе нравственныхъ книгъ безнравственнаго XVIII въка; она начинала собой реакцію противъ испорченности, посредствомъ возвышенія наиболье охранительныхь элементовъ жизни.

Можно еще сказать, что многое въ этомъ произведеніи неестественно, что на свъть не бываеть людей столь совершенныхъ какъ Юлія, лордъ Бомстонъ и мужъ Юліи Вольмаръ, который, зная, что она до брака любила Сен-Прё и что любовь ихъ не угасла, беретъ однако Сен-Прё къ себъ и поручаеть ему воспитаніе своихъ дътей, въ увъренности, что Юлія не нарушить супружескаго долга. Но темъ более великъ талантъ автора, если, выводя на сцену людей, несогласныхъ съ дъйствительностью, онъ темъ не мене заставляетъ насъ полюбить ихъ, какъ будто бы они были живыми и увлекаеть нась къ нравственному имъ подражанію. Искусство у Руссо въ самомъ дълъ не реально, но затъмъ только силой таланта автора и можно объяснить очарованіе и то огромное вліяніе, какія онъ производиль на современниковъ. Руссо въ своихъ «Признаніяхъ» самъ объясняетъ тайны своего творчества, обусловленныя его умственной организацією, къ особенностямъ которой мы и должны присмотръться поближе.

٧.

«Страсти у меня были живыя — говорить Руссо — а мышленіе дъйствовало медленно, какъ будто бы умъ мой и сердце принадлежали двумъ разнымъ людямъ. Чувство, какъ молнія, пронизываетъ меня и ослепляеть.

Чувствую сперва и не вижу, мнъ нужно время, чтобы нъсколько остыть, прежде чъмъ буду въ состояни думать. Отсюда — необычайная трудность въ сочинении. Держа перо въ рукъ, я не въ состояніи ничего придумать и мысли я раскапываю въ мозгу только во время уединенныхь прогуловъ или въ постелъ, въ безсонныя ночи. Случалось мит иной періодъ переворачивать въ головъ пять или шесть ночей, прежде чъмъ онъ могъ быть написанъ» («Признанія». III. 98), Руссо не дълалъ себъ никакихъ письменныхъ помътокъ, убъдившись. что память его дъйствуеть лишь настолько, насколько онъ полагается на нее; какъ только онъ что-нибудь записаль, то тотчась и забываль (VIII. 309). Память онъ имълъ превосходную, но мыслительный снарядъ дъйствовалъ крайне вяло. «Я-хорошій наблюдательговоритъ онъ — но въ первую минуту не сознаю явственно, не проникаю въ смыслъ того, что при мнъ говорится или дълается и дълаюсь уменъ только по воспоминанію. Сперва на меня действуеть лишь внёшняя форма. Только впоследстви все упорядочивается, я припоминаю себъ мъсто, время, тонъ, взглядъ, жесты и обстановку. Вотъ тогда только изъ того, что людьми говорилось или дълалось, я дохожу до того, что они въ дъйствительности думали и ръдко опибаюсь» («Призн.» 99) — «Когда я началь читать (философовъ), то взяль себъ за правило усваивать ихъ идеи, не примъщивая своихъ и не обсуждая. Такимъ образомъ, у меня составился цёлый запась идей, вёрныхъ или ошибочныхъ, но ясныхъ. По прошествіи нъсколькихъ лътъ накопился капиталь изъ такихъ пріобретеній, достаточный для того, чтобы я уже могъ обходиться своимъ умомъ и мыслить безъ чужой помощи» («Пр.» VI. 210).

На Руссо нисколько не оправдалось правило, что каковъ человъкъ съ колыбели, такимъ и останется на всю жизнь, что юность навсегда отчеканиваетъ типъ человъка. Умственное созръвание его шло крайне медленно. Та искра, которая однажды только въ юности

скверкнеть—блеснула передъ нимъ въ 1749 году, когда ему было 37 лётъ и когда онъ предпринялъ писатъ на тему, заданную дижонскою академіей для конкурса: содъйствовали-ли успъхи въ наукахъ и искусствахъ улучшенію или порчъ нравовъ 1). За лучшее свое произведеніе — «Новую Элоизу», онъ принялся въ 1761 г., когда ему было уже 49 лътъ, и передъ тъмъ имъ не было еще написано ничего, что заслуживало бы прочной славы. Трудно даже понятъ ту безпримърную медленностъ процесса мышленія, тъмъ болъе, что во всъхъ произведеніяхъ Руссо ходъ мыслей прозраченъ, логиченъ, ясенъ, свободенъ отъ всякой запутанности, какъ впрочемъ у всъхъ великихъ французскихъ писателей XVIII стольтія.

Руссо вовсе не быль философомъ, а только-несравненнымъ популяризаторомъ; его мышленіе не было ни философствованіемъ, т. е. выработкою сухихъ отвлеченностей, ни научнымъ изследованиемъ, т. е. систематизированіемъ большаго запаса свёдёній. «Читать мало, но хорошо усвоивать, дълать малыя извлеченія изъ большихъ библіотекъ» — вотъ правила Руссо для ученья («Н. Э.» І. 45). Историческаго смысла онъ быль совершенно лишенъ, какъ вообще всв люди XVIII в., которые выводили ходъ и законы человъческого развитія геометрическимъ пріемомъ, изъ произвольныхъ и ошибочныхъ предположеній, не заботясь о согласіи съ фактами и неръдко принимая слова за факты. Вотъ, напр. одинъ изъ взглядовъ Руссо на исторію («Н. Э.» І. 48): «есть страны, которыхъ исторію могутъ читать только дипломаты или глупцы. Есть народы, лишенные физіономіи, которые, стало быть, не нуждаются въ живописцахъ, и правленія, лишенныя характера, которымъ не нужны историки». Конечно, можно сказать, что у Руссо была философія — его деизмъ, и что политическимъ филосо-

<sup>4) «</sup>Эта минута ръшила мою гибель. Вся остальная моя жизнь и мои несчастія были неизбъжнымъ послъдствіемъ этой минуты заблужденія».

фомъ онъ является въ «Общественномъ договоръ». Но ни деизмъ Руссо не представлялъ собой ничего новаго, ни основанія «Общественнаго договора», заимствованныя частью у Гобоса, частью у Локка.

Мышленіе Руссо не было ни философскимъ, ни научнымъ, но - артистическимъ. Идеи въ его сочиненіи, это - образы, притомъ образы, не только выдающіеся рельефно, но и согрътые чувствомъ. Поэтому, ему и нужно было продолжительное время, чтобы взятую имъ блёдную идею онъ могъ разогрёть, преобразить въ плодъ своего воображенія, положить на нее его собственныя краски, словомъ, сдёлать ее художественною и вылить въ соотвътствующей формъ. «Идеи движутся у меня въ головъ-говорить онъ-приходять въ брожение, волнують и воспламеняютъ меня, вызывають сердцебіеніе» («Призн. III. 98) — «мое сердце погружается съ необыкновенной силою въ представление себъ предмета, который его привлекаетъ» (87)—«Въ дурноустроенной головъ моей, вещи отражаются такими, каковы онъ есть, но украшать я могу лишь тъ, которыя самъ творю, то есть только то, что мною выдумано. Я повторяль сто разъ, что быль бы въ состояни изобразить типъ свободы, если-бы меня засадили въ Бастилью» («Призн.» IV. 151). Съ предшествующимъ согласно и то, что Жанъ-Жакъ сдёлался филантропомъ только тогда, когда перессорился почти со всёми и бёжаль изъ Парижа въ Монморанси. «Когда я уже не видаль людей, то пересталь презирать ихъ, когда злые уже не были предо мной, я пересталь ненавидьть, а только оплакиваль ихъ несчастіе, забывая о ихъ злости, («Пр.» IX. 308)». «Не будучи способенъ обнимать существа реальныя, я бросился въ среду химеръ. Не видя въ дъйствительности ничего такого, что бы было достойно безграничнаго моего увлеченія (délire), я питаль его въ мірь идеальномъ, к торый населилъ существами, бывшими мнв по-душв. Я позабыль о человъчествъ и составиль общество изъ созданій совершенныхъ, какихъ никогда не было. Мнъ было

такъ привольно въ этомъ эмпирев, что я проводилъ тамъ часы и дни безъ счета; не помня объ остальномъ, я отрывался отъ этого міра развѣ чтобы наскоро съѣстъ чего нибудь и тотчасъ убѣгалъ снова въ мои рощи» («Призн». IX. 378).

Въ польской литературъ есть произведение, которое чрезвычайно сильно запечатлёно поэтическимъ духомъ Руссо, воспроизводить тоть же типь человъка, живущаго чувствомъ и мечтою. Это—IV-я часть «Дзядовъ» Мицкевича, гдъ являются самоубійца Густавъ и отшельникъ. Густавъ влюбленъ въ образы, явившеся ему въ сновидении, онъ не выносить скучнаго исхода дель вемныхъ, пренебрегаетъ существами обыденными, ищетъ чего-то такого, что вовсе не существовало подъ солнцемъ, а создавалось лишь изъ пъны воображенія, воспринимая мимолетный образъ подъ дуновеніемъ горячей мечты. Различіе между Руссо и Мицкевичемъ здісьвъ томъ, что состояне души Густава самъ поэтъ представляеть бользненнымъ, психопатическимъ, какъ будто у души его вывихнулись крылья и уже не могуть нести ее внизъ, между тъмъ, какъ Руссо, когда лишь мечталъ о нравственной красотъ, то полагалъ, что тъмъ самымъ достигалъ самого высокаго нравственнаго совершенства, что становился добродътельнымъ уже въ силу одного своего идеальнаго наслажденія идеею добродътели. «Чувства мои—говорить онъ—быстро настроились на тонъ моихъ мыслей; мелкія страсти были подавлены увлеченіемъ истиной, добродітелью, свободой. Все это воспламененіе длилось лъть четыре или пять («Призн.» XIII. 309)». «Дотолъ я быль только добрымъ, съ тъхъ же поръ сталъ добродътельнымъ или, по меньшей мъръ, упоеннымъ добродътелью. Это упоеніе, начавшееся въ головъ, перешло потомъ въ сердце; не было того великаго и прекраснаго въ чувствахъ человъческихъ, къ чему я не быль бы способень. Отсюда тоть небесный огонь въ первыхъ моихъ сочиненіяхъ, котораго до 40 льть не было мальйшей искры, такъ какъ до того вре-

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

мени онъ еще не быль зазженъ. Я истинно такъ измѣнился, что меня нельзя было узнать. Пренебреженіе, внушенное мнѣ продолжительнымъ размышленіемъ о нравахъ, принципахъ и предразсудкахъ моего времени, дѣлало меня нечувствительнымъ къ насмѣшкамъ людей, и остроты ихъ я раздавливалъ своими приговорами, какъ бы давилъ пальцами насѣкомыхъ (IX. 369)». Нельзя однако не замѣтить, что подобныя перемѣны происходятъ лишь по наружности, и что дѣйствительные подвиги такимъ путемъ не совершаются, такъ какъ, при отсутствіи сильной воли, нѣтъ того сосуда, въ которомъ они бы могли возникнуть. И добродѣтель не можетъ существовать въ одномъ воображеніи, не проявляется однѣми краснорѣчивыми сентенціями.

человъкъ этотъ отличался неумълостью, Въ жизни порою уступаль движеніямь низкимь, за которыя его потомь грызла совъсть, поддавался неръдко всъмъ побужденіямъ страсти, неразъ, можно сказать, вадядся въ грязи. Поразительныя его признанія въ такихъ грехахъ, обнаженіе язвъ души напоказълюдямъ-представляли собой, быть можеть, скоръе цинизмъ и кичливость, нежели истинное смиреніе 1). Единственными несомнѣнно хорошими качествами, какими Руссо отличался отъ начала до конца, были отвращение къ обману и щепетильная авторская независимость, доходившая до странности, до ръшенія не извлекать изъ писательства никакихъ средствъ для жизни <sup>2</sup>) и до оскорбленія тіхъ, которые искренно хотіли оказать ему услугу. Но рядомъ съ этими качествами обнаруживались въ немъ нравственныя язвы, даже нравственныя преступленія, которыхъ нельзя было изгладить,

<sup>4) «</sup>Съ этой книгой въ рукѣ я предстану предъ всевышнимъ судьей. Скажу громко: вотъ что я дъладъ, что думадъ, чъмъ быдъ... пусть кто другой скажетъ если посмъетъ: я быдъ лучше этого человъка («Призн.» I. 2)».

<sup>3) «</sup>Еслибы я сталъ писать, чтобы кормиться, то это погасило бы мой духъ и убило бы мой талантъ, родившійся единственно отъ возвышеннаго и гордаго образа мыслей».

которыя, по показанію самого Руссо, оставались не искупленными, такъ какъ являлись и послѣ того момента, когда онъ воспламенился любовью къ добродѣтели и будто бы сталъ добродѣтельнымъ, послѣ того, какъ произошло его мнимое преображеніе <sup>1</sup>), которое было столь неглубоко, такъ поверхностно, что по мнѣнію этого человѣка, стоило ему лишь покаяться открыто въ тѣхъ винахъ, чтобы очиститься отъ нихъ въ глазахъ людей и онъ удивлялся, что его же попрекаютъ тѣмъ, въ чемъ онъ самъ признался.

Психологія Руссо, выведенная имъ изъ наблюденій надъ собой, носила въ себъ тъже пробълы и недостатки, какими отличался онъ самъ. За основной принципъ она принимала главенство чувства надъ разумомъ, но вовсе не принимала въ разсчетъ воли и продукта воли-характера, въ смыслъ какихъ-либо признанныхъ правилъ для дъйствія. Такая психологія не предчувствовала того принципа, который выше всего поставили послёдующія поколенія, явившіяся въ XIX столетіи, а именно, что и небо, и земля свидетельствують о правде словь человъческихъ, такъ — говоря словами польскаго поэта Гощинскаго — «какъ о сердцѣ — летъ высокій, какъ о мысли-подвигъ смёлый, о пророка пёсняхъ-время, какъ объ истинъ-вся въчность». «Возьмемъ еще одно сравне-«Дзядовъ» Мицкевича. Его Конрадъ знаетъ, ніе изъ что чувство можетъ сжечь то, чего мысль не сломитъ, и вотъ, Конрадъ видитъ въ этомъ чувствъ оружіе, но чувство свое онъ накопляетъ, сосредоточиваетъ, замыкаетъ его жельзными обручами воли, чтобы, когда придеть

<sup>4) «</sup>Обдумывая мой трактать о «Воспитаніи», я должень быль сознать, что неисполниль обязанностей, отъ которыхъ ничто не могло меня разрѣшить. Мое раскаяніе было столь сильно, что почти вызвало у меня публичное привнаніе моей вины въ началь «Эмиля». Послѣ того, какъ я самъ высказаль это, удивительно, что люди рѣшились упрекать меня въ томъ же («Призн.» XII. 328)». «Третьяго моего ребенка я помѣстиль въ воспитательный домъ, какъ и первыхъ двухъ, также и двухъ слѣдующихъ, такъ какъ лѣтей у меня было пятеро».



время, оно вспыхнуло какъ зарядъ и ударило въ цѣль. У Руссо, наоборотъ, нѣтъ ничего похожаго на желѣзную волю и динамитъ, представляемый чувствомъ, онъ держалъ въ красивой бумажной оберткѣ, какъ бы не опасаясь взрыва, но и не заботясь о цѣли, для какой онъ нуженъ.

А вэрывъ, въ самомъ дёлё, послёдовалъ, и былъ тъмъ болъе силенъ и опустошителенъ, что послъдствія эти не были преднамърены. Взрывъ этотъ разносилъ все кругомъ, сильнъе всякой артиллеріи, производя такое же бъдствіе, какое наносять разнузданныя стихіи природы. Столь разрушительное дъйствіе вліянія Руссо на умы объяснялось уже не какими либо особенностями въ процесст его творчества, но самымъ содержаниемъ его идеаловъ, тъми соками, какіе его чувственная организація извлекала изъ своего времени и своего общества. Идеалы Руссо потому пріобръли славу, успъхъ, вліяніе, потому произвели последствія, что въ нихъ отразились главныя стремленія того времени, получили выраженіе непреодолимыя его потребности. Выше мы указали на ть элементы въ произведеніяхъ Руссо, которые представлялись консервативными и реакціонными по отношенію къ философическому ХУШ въку; теперь намъ остается указать у него же такіе элементы, которые вызывали движеніе впередъ и реводюцію.

#### VI.

Дъла во Франціи шли прямо къ страшному перевороту. Застой длился столько, что уже дъло не могло обойдтись безъ общаго потрясенія. Преданіе стало ненавистно все цъликомъ и съ нимъ котъли порвать всякую связь, люди пытались отрубить свое время отъ исторіи. Сливались въ одну колоссальную волну, которая должна была смести съ лица земли дворянско-католическую монархію Бурбоновъ, три великихъ движенія, которыя обыкновенно

происходили отдёльно и действовали даже взаимновраждебно. Здёсь подавали себё руки: конституціонализмъ на англійскій образецъ, демократизмъ и соціялизмъ. А жизнь Руссо была такова, что онъмогъбыть орудіемъ всёхъ этихъ трехъ движеній. Служа отчасти конституціонализму («Общественный договоръ», 1751 г.), отчасти соціялизму («Разсужденіе о причинахъ неравенства между людьми», 1754 г.), Руссо однако, главнымъ образомъ, явился знаменосцемъ демократіи; для нея онъ послужилъ истиннымъ выражениемъ и сосудомъ; онъ разпространялъ не только демократическія идеи, но самый инстинкть и духъ демократизма, стремленіе къ демократическому равенству, страстный порывъ къ оборонъ всего низшаго и слабаго, и витстть-сплочение во едино съ другими, влеченіе въ массь, борьбу во имя ея противъ всяваго преимущества, даже противъ преобладанія ума и таланта 1).

Плебей, почти сирота, съ дѣтства не имѣвшій чѣмъ жить, пролетарій, хватавшійся за всякія занятія, бывшій лакеемъ и бродягою, гражданинъ малой, экономной республики и протестанть, хотя довольно равнодушный, такъ какъ въ 16 лѣтъ онъ принялъ котолицизмъ, чтобы получить работу, а въ 42 года снова сдѣлался протестантомъ изъ соображеній политическихъ <sup>2</sup>)—вотъ чѣмъ былъ Руссо, по своему состоянію и званію. Онъ извѣдалъ всякую нужду и униженіе, но нисколько не пріобрѣлъ охоты выбраться изъ среды людей темныхъ, неразвитыхъ, бѣдныхъ и усѣсться среди аристократовъ, философовъ и богачей. Онъ и романы свои кончилъ—Терезою

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Желая бытъ женевскимъ гражданиномъ, я долженъ былъ возвратиться къ въроисповъданію господствующему въ моей странъ» («Призн.». VIII. 346).



<sup>4) «</sup>Неразъ я потълъ, преслъдуя бъгомъ или камнями какого-нибудь пътуха, корову, собаку, словомъ животное, которое дълало зло другому животному, потому только что было сильнъе послъдняго. Когда читаю о жестокостяхъ тирана, о тонкихъ злодъяніяхъ духовнаго лица, то охотно поъхалъ бы, чтобы пырнуть ихъ кинжаломъ, хотя бы мнъ грозили сто смертев» («Призн». І. 15).

Левассеръ, героинею, которая никакъ не могла запомнить сколько мъсяцевъ въ году («Призн.» VII. 291). Принимая иногда даровой кусокъ хлъба отъ бъдныхъ, Руссо узналъ и такую ихъ черту («Призн.» IV. 144): «онъ далъ мнъ понять, что скрываль свой хлёбъ, чтобы избёгнуть общественнаго сбора, пряталъ свое вино, чтобы не платить съ него налога, и что онъ бы совсемъ пропаль, если бы перестали думать, что онъ умираетъ съ голоду. Таково было — прибавляетъ Руссо — съмя развившейся въ моемъ сердцъ неугасимой ненависти къ притъсненію бъднаго люда и къ его притъснителямъ». Къ этому присоединились: потребность дъйствія, разжигательное вліяніе литературы XVIII ст., великія воспоминанія о временахъ древнихъ республикъ, переданные Плутархомъ отголоски дълъ возвышенной доблести и самоножертвованія-та закваска геройства и добродътели, которую, по отзыву Руссо, ему привили «отецъ, родина и-Плутархъ» («Призн.» VIII. 313). Древностью онъ восхищался до такой степени, что изгналь бы деньги, какъ Ликургъ, искусства и театръ, какъ Платонъ, ибо «не для того сотворена земля, чтобы давать какой-нибудь горсти расточителей возможно-большія выгоды, но для того, чтобы прокармливать возможно большее число скромныхъ и умъренныхъ людей («Нов. Эл.» IV. 404)». Въ концъ концовъ, доброе сердце имъетъ безконечно большую ценность, чемъ самый проницательный умъ. Эта глубокая мысль получила огромное распространеніе; она же отражается у польскаго поэта, въ 3-й части «Дзядовъ» въ жалобъ, съ которой Конрадъ обращается къ Богу: «Ты мыслямъ отдалъ пользование міромъ, а сердце держишь въ въчномъ покаяныи».

Изъ всей этой тлѣвшей массы мыслей, которыя бродили въ умѣ и сердце Руссо, выдѣлилась искра столь яркая, что онъ положительно ослѣпился ею и вотъ, онъ сталъ фанатическимъ глашатаемъ идеи, казавшейся ему новою: идеи возвращенія назадъ отъ цивилизаціи, возвращенія человѣка къ состоянію первобытному, на лоно природы і). Изъ рукъ Творца выходить только благое, но это благое вырождается въ рукахъ человъка, которыя все извращають, искажають, дёлають чудовищнымъ. «О, еслибы возможно было предоставить человъка самому себъ отъ самаго его рожденія; среди-же обществапредразсудки, авторитетъ, необходимость, примъръ, учрежденія заглушать въ немъ природу и будеть онъ какъ кустикъ на дорогъ, растаптываемый ногами прохожихъ» («Эмиль» І. 5). Отсюда истекаеть основное для человъка правило: живи согласно съ природою (П. 61), а для всего человъчества такое поученіе: воспитывайте людей въ согласіи съ природою, такими, какими ихъ сотвориль Богь, а не такими, какими ихъ дълаеть общество. Правда, есть одно, значительное препятствіе, о которое можеть разбиться все это разсуждение, а именно: собственная семья, свой домъ, свой край, примъры великихъ людей, великихъ самопожертвованій на пользу своего народа, хотя бы по тому же Плутарху, ускоренное біеніе сердца и подъемъ духа при произнесеніи однихъ именъ Рима, Авинъ, Өермопилъ, всосанная самимъ Руссо съ молокомъ матери привязанность къ учрежденіямъ города Женевы. Воть какъ онъ передаеть въ «Признаніяхъ» подъ 1757 годомъ свое впечатленіе при осмотръ славнаго римскаго акведука Пон-дю-Гаръ, близь Нима: «я терялся среди этого колосса какъ мелкое насъкомое, чувствоваль нъчто возвышавшее мой духъ и повторяль про себя, вздыхая: зачёмь я не родился «! смониняцмио

Люди XVIII в. придавали меньшее значеніе положительнымъ фактамъ, чъмъ мы нынъ; разсуждали они прямолинейно, а если поперекъ линіи ихъ мысли становился фактъ, то они или просто перескакивали чрезъ этотъ фактъ, или разръзывали его бритвой. «Это было ужъ давно — говоритъ Руссо — это не имъетъ ника-

<sup>1) «</sup>Все въ человъческихъ учрежденіяхъ есть сумавбродство и самопротиворьчіе» («Эмиль», II. 61).

кого отношенія къ людямъ, каковы они теперь («Эмиль» І. 9). Римскій гражданинъ—то не быль Кай или Луцій, а только римлянинъ; самое отечество его было чъмъ-то особеннымъ, а онъ-какъ бы вещью къ этому отечеству принадлежавшею. «Но мы должны имъть въ виду человъка отвлеченнаго, подлежащаго всъмъ случайностямъ человъческой жизни». Большая, но всетаки частная (отечественная) связь отчуждаеть отъ связи общей (всечеловъческой). Чъмъ общественныя учрежденія совершеннъе, тъмъ болъе они человъка искажають, сообщая ему существование относительное, вмёсто безотносительнаго и перенося его я-въ данную связь общественную. Тотъ, кто врожденное чувство хочетъ довести до высшаго развитія — въ стров гражданскомъ, тотъ самъ не знаетъ что ему желательно и не годится ни на что, не сдълается ни человъкомъ, ни гражданиномъ, а будетъ только нъчто такое, какъ вообще современные люди французъ, англичанинъ, буржуа, словомъ-ничтожество. Общественныя учрежденія уже не существують и существовать не могуть, потому что уже нъть болье отечества и не можетъ быть гражданъ. Оба эти слова: отечество и гражданинъ должны быть выкинуты изъ словарей (І. 8—10). Надо сдёлать выборъ между гражданиномъ или человёкомъ, слёдуетъ приготовлять личность съ дътства не къ какой-либо профессіи, но къ человъческому состоянію (І. 11), въ условіяхъ полнаго равенства.

Но предположенное возвращение къ природъ встръчалось и съ препятствими свойства логическаго. Въ силу соображений чисто-эстетическихъ, деистъ Руссо былъ убъжденъ, что въ природномъ состоянии все было и есть совершенно, какъ оно вышло изъ рукъ Творца, что испорчено все только человъкомъ, вслъдствие роковаго для него дара того же Творца, а именно — привитой его нравственному существу свободной воли, которая есть начало и источникъ нравственнаго зла («Нов. Эл.» V. 549). Отсюда — неутъщительный выводъ, что для

человѣка свобода вредна, отсюда близко къ теологическому воззрѣнію, что человѣкъ, по крайней мѣрѣ послѣ изгнанія изъ рая—нравственно искаженъ и золъ и что добрымъ онъ можетъ дѣлаться лишь дѣйствіемъ благодати, которая или ему сообщается чрезъ церковь, по ученію католическому, или же изливается отъ Бога непосредственно и необъяснимымъ образомъ, на избранниковъ, согласно ученію кальвинистовъ.

Ни того, ни другого изъ этихъ воззрѣній не могъ раздёлять Руссо, во-первыхъ, потому, что онъ былъ не богословъ, а только эстетикъ, во-вторыхъ и по той еще причинъ, что подъ именемъ Бога онъ разумълъ и обожалъ собственно природу, какъ совершенство, что за исходную точку нравственности онъ принималъ наивысшую степень сочувствія, любви къ ближнему, словомъ то, что мы нынъ называемъ чувствомъ альтруистическимъ въ первобытномъ состояніи, и наоборотъ — наивысшее развитіе эгоизма предполагаль въ состояніи цивилизаціи. Руссо принуждень быль выпутаться искусственнымъ образомъ изъ этихъ логическихъ сътей, поставивъ такія положенія, что въ состояніи природы проявляется и наибольшая степень свободы, и безвредность такой свободы. Такой фокусъ умственной эквилибристики Руссо совершилъ съ легкимъ сердцемъ литератора XVIII въка, для котораго слово было равнозначуще съ фактомъ, такъ что при игръ словами, казалось, что предметами дъйствія служать самыя вещи и понятія о вещахъ. «Величайшее благо — говоритъ нашъ философъ есть свобода, а не господство, но воленъ только тотъ, кто для исполненія своей воли не имбетъ нужды приставлять нъ своимъ рукамъ чужія руки. Этотъ вольный человъкъ хочетъ лишь того, что можетъ, а дълаетъ только то, что ему нравится» («Эмиль» ІІ. 64). И такъ, сводъ власти разрушится, общественный механизмъ распадется среди наступающей анархіи, скристализованная, твердая масса общественнаго тъла разсыплется на атомы, лишенные связи и взаимодъйствія.

Подобная цъль всего человъческаго развитія, указанная Руссо, совсёмъ не соотвётствуетъ нашимъ нынъшнимъ идеаламъ счастья и свободы. Наоборотъ, степень прогресса и усовершенствованія нынъ измъряются степенью возрастанія той зависимости, въ какой каждый находится отъ встахъ, условіемъ, чтобы каждая личность извлекала возможно болбе средствъ изъокружающей ее среды и, въ свою очередь, приносила наиболъе услугъ другимъ частицамъ той же среды, однимъ словомъвозможно большимъ количествомъ услугъ взаимныхъ. Въ предположеніи обратномъ, не могли бы быть достаточно обезпечиваемы и физическія потребности челов'вка, неговоря уже объ удовлетвореніи потребностей умственныхъ. Для того, чтобы поддерживать то природное, непривлекательное состояніе, которое Руссо выдаваль за наилучшее, для того, чтобы послъ разрушенія всей цивилизаціи, не допустить повторенія факта возникновенія цивилизаціи новой, какъ двъ капли воды похожей на прежнюю, недостаточно было бы человъчеству стряхнуть съ себя всв пріобретенія цивилизаціи, учрежденія и такъ называемые предразсудки, но еще требовалось бы измънить и самую природу человъка, нъсколько обрубить ее и выстругать, словомъ подправить. Вотъ съ этого пункта и начинается для философа-реформатора совершенно новая работа-перевоспитаніе человъчества, призваніе педагогическое.

# VII.

Счастливое состояніе человъка, оцънка имъ своей доли зависять, сверхъ немногихъ данныхъ (здоровье и довольство собою), главнымъ образомъ отъ того отношенія, въ какомъ находятся между собою его желанія и его сила. Уменьшить его желанія—все равно, что увеличить его силу (III. 169). Если устранимъ тотъ излишекъ желаній, который является выше размъра силъ,

если уравновъсимъ волю и мощь, то достигнемъ того, что у человъка всъ силы будуть въ движеніи, но душа останется спокойной, и значить, человъкъ окажется тогда благоустроеннымъ («Эмиль» II. 58). Желанія зависять отъ потребностей, а потребности, по мірь умственнаго развитія челов'вка, разростаются до безконечности, которую трудно даже опредълить, а стало быть невозможно, казалось бы, и сдержать искусственно эти потребности. Но, по мненію Руссо, выходить, наобороть, что такъ какъ дъйствительный міръ имъетъ границы, а воображение ихъ не имъетъ, то мы, не будучи въ состояніи раздвинуть границы перваго, должны стёснять второе («Э.» II. 59). Откажемся отъ чрезмърнаго знанія и ограничимся небольшимъ запасомъ такихъ свъденій, которыя въ самомъ деле пригодны для того, чтобы насъ сдълать болъе счастливыми, станемъ учиться не всему, что существуеть, а только тому, что полезно (II. 171). Подобное преобразование человъка можетъ совершить государство посредствомъ воспитанія. Каждый человъкъ является тёмъ, чёмъ его сдёлало свойство существующаго въ его странъ правленія, все въ основаніи зависить отъ системы политики («Призн.» IX. 357). Всякій изъ насъ состоитъ въ зависимости, прежде всего, отъ природы, то есть, отъ свойства своей личной натуры, затъмъ — отъ вещей, то есть отъ законовъ той же природы, управляющихъ нашей средой, и, наконецъ, отъ другихъ людей, въ смыслъ единичномъ и собирательномъ, то есть, отъ общества, нравовъ и учрежденій («Эмиль». І. 7; П. 65). Первые два вида нашей зависимости не имъютъ ничего общаго съ нравственностью и не производять развращенія; только последній видь зависимости порождаеть всё недостатки и служить источникомъ всякой испорченности. Единственнымъ средствомъ къ исправленію могло бы быть установленіе надъ всёми умами такого безличнаго и отвлеченнаго устава, который быль бы такъ же силенъ и непреодолимъ, какъ законы природы физической, вследствие чего, наша зависимость отъ людей превратилась бы въ одну зависимость отъ вещей.

Для осуществленія такого идеала, людей во всемъ государствъ слъдуетъ воспитывать согласно со взглядами философа и посредствомъ этого воспитанія, перечеканить ихъ наново, какъ то дълается съ монетой, подръзывая имъ крылья и развитіе ума, упрощая ихъ желанія, однимъ словомъ, механически принижая человъческую душу до извъстнаго, невысокаго уровня. Въ 1757 г. Руссо, которому было уже 45 лътъ, началъ, въ промежуткъ между своимъ трактатомъ для дижонской академіи и «Новою Элоизой», писать разсуждение о «Матерыялизмъ мудреца» или о «Нравственности по чувству». Разсужденія этого онъ не окончиль, но крайне-любопытная основная его мысль послужила автору канвой для «Эмиля». Умственный складъ нашъ въ высшей степени зависимъ отъ первыхъ впечатленій извне; климать, светь, краски, движеніе, спокойствіе, пища вліяють на нашь организмь, а чрезъ него на душу, на выработку чувствъ и понятій, стало быть и на наши дъйствія. Отсюда следуеть, что и сообщение намъ соотвътствующихъ впечатлъній могло бы быть заключено въ цёлой систем внёшнихъ пріемовъ, направленныхъ къ удержанію души въ такомъ состояніи, которое ее наиболье располагало бы къ добродътели. При помощи такихъ пріемовъ, можно производить въ душахъ чувства, которыя впоследствіи будуть управлять людьми («Призн.» IX. 361).

Таково нездоровое, болотистое устье быстраго теченья философіи Руссо. Къ несчастію, именно эта-то психологическая доктрина, этотъ психологическій матеріялизмъ, это понятіе о душѣ, какъ о мягкомъ воскѣ, который, въ рукахъ мудреца - политика, можетъ быть вылѣпливаемъ въ любую форму, пріобрѣла наибольшее вліяніе, сдѣлавшись сперва стѣнобитной машиной въ рукахъ революціонеровъ, а потомъ—главнымъ орудіемъ реакціи противъ революціонныхъ идей, наступившей въ ХІХ в. Какъ французскіе якобинцы, такъ и доктринеры позднѣй-

шихъ, правительственныхъ реакцій, согласно укладывали человъка на желъзное Прокрустово ложе своихъ собственныхъ мечтаній, не хотъли допустить, чтобы онъ остался какимъ его сдълали природа и исторія, но намъревались пересоздать его по-своему и притомъ-такъ, чтобы онъ позволиль управлять собою безъ сопротивленія. Идеи Руссо, какъ справедливо замътилъ Джонъ Морли, въ цънномъ своемъ трудъ о Жанъ-Жакъ (2-е изд. 1878 г.), таковы, что или не производять на читателя никакого впечатленія, или порождають фанатиковь, такъ какъ имъютъ по наружности точность-почти математическую, которая ослёпляеть людей, неспособныхъ дълать различія между словами и дъйствительностью. Идеи эти запали въ умы столь глубоко, что даже до настоящаго времени мы еще не можемъ разстаться съ вытекшими изъ нихъ последствіями-съ якобинской традиціей въ политикъ, съ усиліями, направленными къ обръзыванію, къ перекройкъ человъческаго ума для прививки ему нъкоторыхъ убъжденій, той или другой въры, хотя бы и не откровенной, а философской. На этомъ мы покончимъ съ Руссо, такъ какъ его «Общественный договоръ» не входить въ рамки нашей задачи. Замътимъ лишь, мимоходомъ, что «Contrat social»—вещь наименъе оригинальная, представляющая собой лишь плохую передълку теорій Гоббса («Leviathan») и Локка («Оп civil governement»).

# VIII.

Приходимъ къ выводу и общей характеристикъ. Тъмъ, что Тэнъ называетъ «преобладающимъ свойствомъ» (faculté maîtresse), было у Руссо господство чувства, ко-торое ярко окрашивало всѣ продукты его мышленія, всѣ даже отвлеченныя сужденія этой головы, работавшей быстро, умъло и логично. Вотъ, на этой-то его необузданной и невладъющей собою чувствительности, ко-

Digitized by Google

торая однако не дъйствовала на него такъ, чтобы мысли свои онъ переводилъ въ дъйствіе, на этой чрезмърной чувствительности играли, какъ на эоловой арфъ, всъ исторією выработанныя вождельнія, всъ пламенныя потребности, порывы впередъ и стремленія той бурной эпохи, которая боролась какъ Титанъ съ давившимъ ее, въками нагроможденнымъ бременемъ.

Этотъ опьяненный чувствомъ пророкъ демократіи могъ разсуждать темъ отважнее, что XVIII векъ быль еще бъденъ дъйствительно-научными методами и средствами, а литературная отдёлка и ловкость въ діалектикъ принимались за знаніе, вообще же господствовала дедукція прямо изъ головы, а не изследование истины чрезъ наблюденіе фактовъ. Съ самоувъренностью лунатиковъ, мыслители прохаживались по самымъ возвышеннымъ верхамъ, шагали чрезъ пропасти - простымъ переходомъ отъ одной ипотезы къ другой, не заботясь о критикъ, объ обоснованіи выводовъ, довольствуясь символами и словами, витьсто вещей. Ж. Ж. Руссо и представляется величайшимъ изъ этихъ лунатиковъ XVIII столътія; онъ вель людей за собою къ перекресткамъ дорогъ и къ пропастямъ, отъ которыхъ путниковъ предостерегли бы, въ въкъ болъе научно и критически образованномъ, уже противоръчія въ понятіяхъ самого путеводителя. Ихъ предостерегло бы отъ слъпаго увлеченія уже хотя бы одно то обстоятельство, что Руссо, принявъ за точку отправленія-личное чувство, то есть нъчто наиболье свободное и неподдающееся правиламъ, пройдя затъмъ сквозь анархію мнимаго «природнаго состоянія», заканчиваль свою теорію величайшимь деспотизмомь, какой только возможно было придумать, хотя деспотизмъ этотъ онъ и окрашивалъ предположениемъ о волъ большинства, о самодержавіи народной массы.

Руссо быль воплощениемь демократии, не только по своимъ инстинктамъ, идеямъ и чувствамъ, но по и поразительнымъ контрастамъ и непослъдовательности въ понятияхъ. Надо однако прибавить, что онъ воплощалъ въ

себъ не идеальный образъ истинной демократіи, такой, который бы соответствоваль ея основному принципу, но ту физіономію, какую демократія им'єла при своемъ исходъ изъ средневъковаго Египта, земли плъненія, когда демократія не особенно думала о свободь, но очень много о приведеніи всего къ одному уровню, когда она уже сознавала свою силу, но еще сохраняла привычку подчиненія и готова была подчиниться всякому вождю, готова была дать ему осёдлать себя и нести его на своей спинъ. Вотъ эту-то демократію Руссо и представляетъ собой, выражая ея инстинкты и потребности, какъ въ томъ, чёмъ онъ содействоваль революціи, такъ и въ томъ, что онъ подготовилъ для реакціи, а наконецъ и въ томъ еще, что онъ охранилъ религіозное върованіе и не нозволилъ современнымъ ему прогрессистамъ искоренить изъ сердца народа не только господствовавшую въру, но и самое чувство религіозное, которое они уже осудили и собирались упразднить. Въ ковчегъ его «врожденной религіи», чувство это переплыло чрезъ волны новаго потопа и затъмъ, въ XIX въкъ, ступило вновь на сушь твердою ногой; однимъ словомъ,—что идеалы не сдълались полной добычею поверхностнаго философскаго нигилизма.

## IX.

Заканчивая нашъ этюдъ о Руссо, какъ объ одномъ изъ главнъйшихъ писателей XVIII столътія, прибавимъ еще нъсколько словъ, посвященныхъ уже не содержанію его произведеній, но ихъ внъшней формъ, особенностямъ и качествамъ его слога. «Писатель живетъ только сво-имъ слогомъ» — сказалъ знавшій толкъ въ этомъ дълъ Шатобріанъ 1). Въ отношеніи формы, Руссо принадле-

<sup>4) «</sup>Произведеніе, составленное наилучшимъ образомъ, исполненное совершенствъ будетъ мертворожденнымъ, если не имъетъ стиля. Стиль пріобръсти нельзя, это — даръ свыше, это — талантъ» («Посмерти. Зап.» II. 177).

жалъ къ такъ называемой классической французской школъ XVIII въка, въ которомъ писали болъе прозою, чъмъ стихами, писали много, занимались популяризированіемъ знанія. По литературному роду, къ которому относится главное произведеніе Руссо, «Новая Элоиза», онъ принадлежитъ къ категоріи тъхъ романистовъ, у которыхъ самая фабула разсказа и ходъ приключеній занимаютъ мъсто второстепенное, а главное содержаніе состоитъ въ изложеніи и оттушевкъ чувствъ дъйствующихъ лицъ. На этомъ поль Руссо имълъ уже предшественника, конечно, уступавшаго ему много по таланту, а именно англійскаго романиста Ричардсона («Памела». 1740 г. «Кларисса Гарлоу» 1749 г.).

Въ этомъ родъ-чувствительнаго романа безъ приключеній, безъ всякаго драматизма, состоящемъ изъ писемъ, страстно разбирающихъ разные соціальные вопросы или анализирующихъ одни только чувства дъйствующихъ лицъ, сообразно съ перемънами въ ихъ положении, Руссъ явился новаторомъ не по отношенію къ формъ, но именно по содержанію тъхъ понятій и чувствъ, которыя онъ изложиль съ такимъ жаромъ и такой мощью, что самое появленіе его произведенія въ свъть обозначило собой начало новой эпохи. Новыя понятія, выраженныя въ литературной формъ, въ горячихъ словахъ, непремённо разрушають и старыя формы, замёняють ихъ новыми, хотя не вдругъ и даже не скоро. Проходитъ иногда долгое время прежде, чтмъ вълитературт, хотя уже и проникнутой новымъ духомъ, старыя формы отжившей школы уступять мъсто новой школъ, которая представляеть собой разцвёть растенія, давно уже покрывшагося листьями и почками. По отношенію ко времени, о которомъ здёсь рёчь, такой новый разцвётъ литературы произошель уже гораздо позднее, въ эпохе такъ называемаго романтизма. Но тотъ, кто хочетъ изслъдоватъ новую школу не только въ окончательномъ моментъ ея развитія, когда она уже господствовала безраздёдьно, но въ самомъ ея началь, тотъ долженъ изучить именно ея почки. Въ такомъ смыслѣ можно говорить и о романтизмѣ у классиковъ, какъ Эмиль Дешанель («О романтизмѣ классиковъ». Парижъ, 1883 г.). И вотъ, съ этой точки зрѣнія, Руссо является, несомнѣню, первымъ изъ романтиковъ, внесшимъ смятеніе въ подстриженные сады и размѣренныя на циркуль формы классицизма, внесшимъ туда элементъ субъективный, разрушительное броженіе, личную раздражительность, которая безпрестанно проявляется, то въ чувствительности, доходящей до слезъ, то въ патетическихъ порывахъ. Руссо внесъ въ тотъ міръ борьбу противъ условности, рѣшительное намѣреніе не быть «какъ всѣ» («Н. Э.» 226).

Руссо создаль, во второй половинь ХУШ стольтія, идеальный типъ человъка съ сердцемъ. Хотя позднъйшія покольнія должны были настроеніе его назвать преувеличеннымъ сентиментализмомъ, а его самого-экзальтированнымъ энтузіастомъ, но не подлежитъ сомнѣнію, что имъ были выражены съ наибольшей рельефностью нравственное состояние и темпераментъ его времени, и что на этомъ образцѣ воспитались всѣ великіе поэты послѣдующаго вѣка, всѣ главные представители романтизма. Изъ нихъ каждый прочувствовалъ «Новую Элоизу», испыталъ на себъ возбужденный ею электрическій токъ, потрясшій всю его нервную систему, а ніжоторые изъ нихъ и повторили вынесенныя изъ нея впечатлънія, видоизмънивъ ихъ, согласно съ собственнымъ темпераментомъ. Такимъ образомъ, Руссо стоитъ въ тъсной связи съ самой исторіей романтизма и вліяніе этого писателя простирается далъе 1820 года, доказательствомъ чему могуть служить, между прочимь, приведенныя уже мъста изъ «Дзядовъ» Мицкевича. Прослъдимъ же непосредственное и заразительное дъйствіе того духа, какимъ запечатльно главное произведеніе Руссо—на исполинахъ мысли и искусства въ Европъ, стоящихъ на рубежъ XVIII и XIX стольтій.

#### X.

Аккуратный, какъ часы, доцентъ философіи въ кенигсбергскомъ университетъ, Иммануилъ Кантъ, однажды отказался отъ обычной послъобъденной прогулки. Причиной такого безпримърнаго случая неаккуратности было то обстоятельство, что Канть зачитался «Новой Элоизой» и не могъ отъ нея оторваться. «Эмиль» и «Общественный договоръ» оказали вліяніе на философію Канта, который втеченіи всей жизни быль горячимь поклонникомь Руссо 1), Въ философіи Канта, какъ въ фокусъ оптическаго стекла, сходились всъ разбросанные лучи XVIII въка, идея государства, построеннаго на чемъ-то въ родъ общественнаго договора, върование въ три нумены не могущие быть доказанными: въ душу, міръ и Бога, категорическія, безусловныя велёнія воли: ты обязань поступать такь, а не иначе. Все это-элементы, довольно близкіе къ врожденной религіи Руссо, только понятые глубже, обоснованные и развитые при помощи такихъ методовъ умозаключенія, которыхъ Руссо и не предугадывалъ.

По общему мнѣнію всѣхъ критиковъ и историковъ литературы, въ прямой линіи отъ «Новой Элоизы» происходять «Страданія юнаго Вертера» Іог. Вольф. Гёте. Въ это, какъ и въ другія, значительнѣйшія свои произведенія, Гёте вставиль отрывки изъ автобіографіи и личныхъ воспоминаній. Находясь на службѣ въ Ветцларѣ (1772), Гёте влюбился въ Шарлотту Буффъ, которая могла платить ему только дружбою, такъ какъ была невѣстой его пріятеля Кестнера. Не безъ чувства боли вырвался Гёте изъ Ветцлара, гдѣ пребываніе стало ему однако не по силамъ, вслѣдствіе неудовлетворенной любви и раздражавшаго его вида обрученныхъ. Въ концѣ того же 1772 года, въ Ветцларѣ застрѣлился товарищъ Гёте,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Windelband. Die Geschichte der neuren Philosophie (1880. 11, 26).

молодой Ерузалемъ, изъ пистолета, которымъ его ссудилъ Кестнеръ. Причинами этой смерти были униженія, какимъ молодой человъкъ подвергся въ дипломатической карьеръ и безнадежная любовь. Изъ этихъ двухъ образцовъ, т. е. изъ себя и Ерузалема, Гёте составилъ, въ 1774 году, когда уже совствъ излечился отъ любви къ Лоттъ-одно лицо, Вертера. Лотта Буффъ, возвышенная до идеала женской красоты, сделалась Лоттою Вертера, а на долю Кестнера выпала несовсемъ благодарная роль мужа Лотты—Альбрехта. Конецъ романа взять целикомъ и буквально изъ описанія Кестнера о катастроф'в съ Ерузалемомъ. Такова была довольно обыкновенная, неказистая, сърая канва, на которой геніальная рука Гёте росписала цълую трагедію, трогательную, полную слезь, которая была переведена на всъ языки и обошла весь свътъ.

Герой разсказа, Вертеръ, есть нъсколько видоизмъненное воспроизведение типа, изобрътеннаго Руссо. Сен-Прё, это—старшій брать Вертера, а юнъйшимъ братомъ последняго является Густавъ Мицкевича, въ IV части «Дзядовъ». Отъ С.-Прё до Вертера, отношеніе между средой и дъствующей въ ней личностью еще ухудшилось; несчастный мечтатель, созданный для возвышенныхъ порывовъ, ежеминутно бъется головой объ стъну и является истымъ узникомъ тъхъ тесныхъ рамокъ, въ какія онъ завлюченъ нестерпимыми общественными условіями. «Что за монотонная вещь родъ людской-пишеть Вертеръ. Большинство почти все свое время посвящаеть на пріобрътеніе средствъ къ жизни, а тъ крохи свободы, какія имъ еще остаются, такъ ихъ пугаютъ, что люди употребляють всё средства дабы оть нихь избавиться»... «Когда смотрю на препоны, въ которыхъ стёснены деятельныя и соверцательныя силы человъка, то убъждаюсь, что силы эти поглощаются удовлетвореніемъ потребностей, неимъющихъ иной цъли, кромъ продленія этого жалкаго существованія, а затемъ вижу, что по всёмъ вопросамъ, какіе открыты для человіческой пытливости, всякое

успокоеніе возможно только какъ отреченіе отъ мечты, что человѣкъ просто рисуетъ себѣ яркіе образы и свѣтлые виды на стѣнахъ, среди которыхъ онъ сидитъ въ заключеніи»... «Боже, сущій въ небѣсахъ! Тобою судьба людей такъ устроена, что человѣкъ бываетъ счастливъ лишь пока̀ не наберется разума или когда его уже потерялъ»...

Бользнь выка. Гёте, какъ и Руссо, видять въ чрезмърномъ развити цивилизации и какъ единственное лъкарство предлагають возвращение къ природному состоянію: «Мы-образованные, скоръе же-вовсе обезображенные 1)»... «Любовь, върность, страсть живуть въ сословіи людей, которыхъ мы называемъ необтесанными простяками»...-«Меня это утверждаеть-говорить такъ же Вертеръ-въ рѣшеніи моемъ держаться только природы»... «Многое можно сказать въ пользу правилъ, почти столько же, какъ въ пользу утонченнаго общества. Человъкъ, воспитанный въ правилахъ, не дълаетъ ничего злаго или пошлаго, но пусть говорять, что хотять, а всякое правило убиваетъ настоящее чувствованіе природы и ея выраженіе... О друзья мои! Отчего потокъ генія столь рідко устремляется, столь рідко возвышаетъ свой уровень и потрясаетъ душу, пораженную удивленіемъ? Оттого, что на берегахъ его поставили свои строенія разные господа, у которыхъ потокъ этотъ могъ бы попортить устроенные ими садики, грядки тюльпановъ и овощей; и вотъ они заблаговременно стараются отвратить эту опасность сооружениемъ преградъ и каналовъ»... Вертеръ похожъ на птицу, которая трепещеть и постоянно пытается взлетьть, сидя въжельзной клъткъ.

У Гёте точно такая же, какъ у Руссо, можетъ быть и прямо у него заимствованная чуткость и любовь къ природъ живой, какъ въ великихъ, такъ и въ мель-

<sup>1) «</sup>Wir gebildeten—zu nichts Verbildeten».



чайшихъ ея созданіяхъ, столь же глубокое религіозное чувство: «Когда вокругъ меня долина дымится паромъ, а солнце стоитъ высоко, но лишь рѣдкіе лучи его проникаютъ въ темный лѣсъ..., когда въ сердцѣ моемъ находитъ откликъ жужжанье цѣлаго мірка, снующаго среди стеблей и безчисленное разнообразіе мушекъ и червячковъ; когда я чувствую присутствіе Всемогущаго, дыханіе Вселюбящаго, когда весь міръ кругомъ и небо все нокоятся въ моихъ глазахъ, какъ образъ любимой женщины..,—тогда, о тогда мнѣ думается: еслибъ я былъ въ состояніи передать, выразить, что съ такой теплотою живетъ во мнѣ, то было бы зеркаломъ моей души, какъ душа моя есть зеркало безпредѣльнаго Бога»...

Вертеръ это-человъкъ, который потому только, что его тяготить мірь, а обыкновенные дюди ему кажутся низменными, потому только, что онъ одержимъ новой, модной бользнью, отъ какой страдаль еще Гамлеть, но которая съ конца XVIII въка начинаетъ уже свиръпствовать среди людей эпидемически и получаетъ названіе. «міровой скорби (Weltschmerz) или меланхоліи», уже признаетъ за собой непонятое и не признанное величіе «судьба такихъ людей, какъ мы-быть непонятыми» 1), самъ однако же пальца не пошевельнеть, чтобы разломать ръшетку въ своей клъткъ съ мужественной ръшимостью и выдержанностью, и вырваться на волю или по меньшей мёрё приготовить освобожденіе для будущихъ покольній и выковъ. Всь свои умственныя средства онъ обращаетъ лишь на то, чтобы критиковать существующее, чтобы упиваться чувствомъ своего несчастія и безсилія, чтобы мучить ими и себя, и другихъ. Въ извинение такого человъка можно сказать лишь то, что за тою же решеткой, въ то время, были замкнуты всь, всь ею тяготились, а между тымь, на взглядъ даже наиболъе проницательныхъ умовъ, преграды казались непоколебимыми. Такъ было передъ приближавшеюся уже революціей.

<sup>4) «</sup>Missverstanden zu werden ist das Schicksal von uns Einem».



Однако и послъ революціи, которая цъли своей не достигла, хотя и сокрушила прежнюю среду, превративъ ее въ груду обломковъ, не исчезъ типъ и не прекратились жалобы чувствительнаго человека, но съ той поры ихъ можно было относить уже не къ средъ, а только къ личному бользненному, психопатическому состоянію, такого болъе или менъе рода, какъ состояние Густава въ IV части «Цзядовъ». Гёте отлично понималь условія бользненной раздражительности: «воображеніе наше-говорить онъпо природъ своей принужденное напрягаться и питаемое поэтическими образами, само создаеть рядъ такихъ существъ, посреди которыхъ мы сами занимаемъ послъднее мъсто, такъ что все, живущее въ нашемъ представленіи, кажется намъ прекраснье и совершенные насъ самихъ»... Но во времена Вертера самое стуканье лбомъ о непреодолимую ствну считалось признакомъ высшаго ума, неизбъжнымъ рокомъ, тяготъвшимъ надъ головой идеальнаго героя той эпохи 1).

Въ этой меланхолической душѣ, отъ юности уже предназначенной къ самоубійству, неожиданно блеснула волшебница—любовь. «Что для сердца—міръ безъ любви? Это—волшебный фонарь безъ свѣта. Вставь въ фонарь лампочку и внезапно появятся на бѣлой стѣнѣ яркіе образы, и хотя бы они были только проходящими призраками, всеже они составляли бы наше счастье»... Въ ходѣ самого развитія этой любви и въ развязкѣ, къ какой она приводитъ, выдается огромное различіе между Руссо и Гёте. Руссо — хотя и эстетикъ въ самомъ своемъ мышленіи, но въ творчествѣ своемъ является болѣе реформаторомъ, чѣмъ художникомъ, у него постоянно на умѣ извѣстные соціяльные идеалы и утопіи,

<sup>1) «</sup>Когда мы, со всей нашей слабостью и трудностью дёла, только какъ нибудь да пробиваемся дальше, то часто видимъ, что при всей нашей медлительности и нашемъ лавированіи, намъ всетаки удается вайти дальше, чёмъ куда достигаютъ другіе на своихъ парусахъ и веслахъ»—пишетъ Вертеръ.



онъ въчно — дидактикъ и мечтатель. Излишкомъ резонерства Руссо испортилъ типъ своей Юліи, сдълалъ изъ нея философа въ юбкъ. У него Сен-Прё ограничивается одними только разсужденіями о самоубійствъ, которое онъ разбираетъ со всъхъ сторонъ въ письмахъ своихъ къ лорду Бомстону, какъ общественный вопросъ; а въ концъ задача разръшается практично—въ видъ осуществленія нъкоторой утопіи, въ такомъ устройствъ отношеній, что понятіе о бракъ поднято ступенью выше и сдълалось возможнымъ сожитіе трехъ лицъ, изъ коихъ любовникъ, покоряясь необходимости, довольствуется дружбою своей возлюбленной. Гёте принадлежалъ къ иной расъ и иному обществу. Хотя и ему общественныя условія—въ тягость, но онъ наименъе заботится о перестройкъ общества и объ исправленіи гражданскихъ отношеній.

Въ XVII книгъ «Поэзіи и Дъйствительности 1)», есть нъсколько словъ, которыя бросають яркій свъть на личность Гёте, какимъ онъ быль отъ юности до преклоннаго возраста, во всю жизнь, а именно-равнодушнымъ къ политикъ, покорнымъ Наполеону, нечувствительнымъ и впоследствіи къ тому патріотическому увлеченію, которое подняло германскій народъ противъ чужеземнаго притеснителя. «Я и мой кружокъ-говорить Гёте-не интересовались газетами и новостями; мы были заняты только тёмъ, чтобы познать человёка, а о людяхъ мы не заботились вовсе». Воть почему и за разработку романической темы Гёте взялся какъ психологъ и какъ несравненно высшій чёмъ Руссо художникъ, относившійся къ своей тем' объективно, безъ всякой тенденціи, не подвергавшій своего героя суду, не высказавшійся ни за, ни противъ самоубійства. Гёте просто представиль, съ полнымъ реализмомъ и во всемъ ужасъ, кровавую драму, трагическій конець человіка, налагающаго на себя руку по винъ собственнаго своего настроенія

<sup>1)</sup> Dichtung und Wahrheit.

и характера; человѣкъ этотъ замкнулся въ себѣ, а между тѣмъ не былъ для себя достаточенъ; онъ упалъ, никѣмъ не поддержанный и, падая, восклицалъ, изъ глубины своихъ тщетно напряженныхъ силъ: «Боже, Боже, за что ты меня оставилъ!»

### XI.

Природа Гёте, сильная здоровьемъ, любившая жизнь и умъвшая располагать жизнью, не могла остановиться навсегда на безнадежной и безконечной меланхоліи. Гёте создаль Вертера, но самъ Вертеромъ не быль или, точнъе, быль имъ только мысленно и лишь на одинъ моментъ. Въ запискахъ своихъ, Гёте разсказываетъ, что еще смолоду, живя въ Страсбургъ и Франкфуртъ, «онъ и его друзья мало сочувствовали духу и направленію господствовавшей въ то время французской литературы, съ богомъ-Вольтеромъ во главъ; имъ она казалось старой и барской («bejahrt und vornehm.» XI). Свободомысліе, доходившее до матеріализма и атеизма, устрашало ихъ, какъ призракъ смерти; заниматься соціяльными утопіями они не имъли охоты, такъ какъ старались прежде всего вникнуть въ безотносительную суть самого человъка. Религіозное чувство Гёте не удовольствовалось паутинною основой естественной религи, оно шло далъе и удовлетворилось только послъ ознакомленія его со Спиновой, успокоилось въ пристани пантеизма, въ поклонении богу-Еще въ Веймаръ (1776 — 1780 г.г.). Гёте сталь равнодушень въ современнымъ ему литературнымъ направленіямъ, сдёлался классикомъ, полюбилъ древность за ея мраморное спокойствіе и величіе, уединился отъ современниковъ, не заботясь о популярности. Вліяніе его и удивленіе къ нему установились уже гораздо позже, а именно когда вышель «Фаусть», въ которомъ отразилась въ сокращении вся артистическая жизнь поэта и отозвалось даже отдаленное эхо мечтаній и бреда юности.

Отъ вліянія же Руссо Гёте освободился собственной силой, потому что переросъ это вліяніе, еще ранте того времени, когда разочарованіе, произведенное кровавою развязкой французской революціи, набросило сомитніе на мудрость ея пророковъ и вождей и на провозглашенныя ими начала.

Шиллеръ испыталъ на себъ въ сильной степени вліяніе Руссо, о чемъ краснорівчиво свидітельствують стихи, относящіеся къ первой эпох'є развитія поэта: «Была такая мрачная пора, когда всёмъ мудрецамъ грозила смерть. Теперь свётлей, и гибнеть лишь одинь. Изъ рукъ софистовъ смерть пріяль Сократь; Руссо страдаеть отъ руки христіянъ, зато, что въ ихъ средв искаль людей». Все содержаніе «Разбойниковъ» Шиллера основано на возмущении противъ общества во имя природы, а самый слогь представляеть парафразу Руссо на крыпкомъ и вульгарномъ жаргонъ нъмецкихъ буршей 1). Но это были юношескія увлеченія, Шиллеръ возмужаль, и сталь спокойные. Оть автора напечатанной въ 1782 г. пьесы «Разбойники», съ девизомъ «in tirannos 2)», до автора «Донъ-Карлоса» (1787), мечтающаго объ осуществленіи прекрасныхъ идеаловъ гуманизма властью монархической-столь же большое разстояніе, какъ-то, какое отдъляеть автора «Донь-Карлоса» отъ сочинителя «Пъсни о колоколь»: «гдь силы дикія безсмысленно бушують, не можеть тамъ создаться образъ цъльный... Но изъ всёхъ ужасовъ ужаснёй самъ человёкъ, когда сталь шальной». Когда онь шисаль «Пъснь о колоколъ», Шиллеръ уже ничего не ожидалъ отъ тики и при началъ XIX въка думалъ, что «свобода

<sup>1) «</sup>Противенъ мий этотъ чернильный вйкъ, когда читаю у своего Плутарха о ведикихъ людяхъ. Тъфу, на это дряблое, скопческое столютіе. Всй они запираются противъ здравой природы пошлыми условностями и не смёютъ выпить стакана вина, потому что его пришлось бы пить за здоровье».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Противъ тирановъ».

лишь въ мечтахъ живетъ, прекрасное цвътетъ лишь въ иъсни»; надежду человъческаго прогресса онъ возлагалъ уже на дальній путь эстетическаго воспитанія. Но между тъмъ, такое смиреніе предъ жалкой современностью, то исканіе спасенія—въ наукъ, философіи и поэзіи, въ выработкъ самой человъческой личности, въ культуръ, сдълались главной причиной нынъшняго величія и преобладанія Германіи.

### XII.

Не всякому народу дано отвлечься такимъ образомъ отъ вопросовъ практическихъ. Теоріи, выработанныя въ лабораторіи французскихъ философовъ, не выдержали огненной пробы опыта, упали въ лужу крови и грязи. Вызывавшійся ими первобытный челов'єкъ выступиль на сцену, но оказался звъремъ. Поломанные кумиры, предразсудки сброшенные со своихъ основаній, похороненныя будто бы старыя понятія, вновь ожили, и среди развалинъ возобновилась борьба между учрежденіями двоякихъ порядковъ, исшедшими, одни изъ права божественнаго, другія—изъ общественнаго договора. Потерялось довъріе къ разуму зодчихъ революціи, а вмъстъ съ тъмъ и къ человъческому разуму вообще. Вопросъ былъ въ томъ, возстанетъ ли вновь старый, только подклеенный и подмалеванный хламъ, на всъхъ прежнихъ своихъ пьедесталикахъ, прикроетъ ли крышка ветхаго гроба все общество, или же пусть ужь новое строеніе останется дучше безъ покрытія, неоконченное, недостроенное, какъ оно стояло, окруженное обломками, лишь бы не реставрировать его на старый ладъ. Въдь подведенъ уже былъ фундаментъ новый, новые кирпичи не годились для стараго фасада; короче, духъ человъчества, пережившій XVIII в'єкъ, революцію и Наполеона, уже не даваль заковать себя въ устарелые средневековые путы.

Оба направленія должны были проявиться и столк-

нуться и въ литературъ. Каждое изъ нихъ было запечатлъно тенденціозностью и проникнуто политикой, оба они выросли изъ самой сердцевины XVIII въка, извлекали въ свою пользу разносоставные соки, какими изобиловалъ тотъ въкъ, оба вышли изъ тъхъ съмянъ, которыя были посъяны наиболъе вліятельнымъ, но исполненнымъ самыхъ странныхъ и взаимно-противоръчивыхъ выводовъ писателемъ XVIII столътія—Ж. Ж. Руссо.

Одно изъ этихъ двухъ направленій представляетъ собою первый французскій романтикъ, втеченіи полувъка стоявшій на возвышеніи, сперва д'єйствительно господствовавшій, а затёмъ уже только предсёдательствовавшій на французскомъ Парнассъ. Это — Шатобріанъ. Онъбольшой руки живописець, преимущественно колористь, посредственный философъ, обращенный безбожникъ, сладострастный и вмъстъ-аскеть, творецъ школы серафической, занимавшійся реставрацією католицизма при помощи одной эстетики. Въ другомъ направлении просіялъ какъ метеоръ, взвился высоко и разорвался какъ ракета блестящій поэть, вождь умовь мятежныхь, страстей разнузданныхъ и мрачныхъ, душъ запечатлънныхъ преступленіемъ, но и величіемъ, творецъ школы сатанической, считавшійся столь же почти страшнымъ, какъ самъ Люциферъ. Это - Байронъ. Человъкъ этотъ, исполненный безпримърной гордыни, не преклонявшійся ни предъ къмъ и ни предъ чъмъ, дышавшій презръніемъ, втеченіи не очень продолжительнаго времени самовластно господствоваль надъ покоренными имъ сердцами, надъ ослъпленнымъ имъ воображениемъ тысячъ людей, разсъянныхъ по всему европейскому міру. Онъ передълалъ ихъ на свой образецъ, такъ что они на него молились и слѣпо ему подражали, и хотя не совершилъ великаго дѣла, такъ какъ поэзія его была только отрицательная, разрушительная, но всетаки послужиль какь бы тормазомъ противъ надвигавшейся, съ бренчаньемъ и скрипомъ, старой колесницы реакціи. Тідкая, насмъшливая его иронія раздалась какъ бы то пъніе, которымъ будящій природу пътухъ заставляетъ исчезнуть вышедшія изъ могиль привидънія, духовъ той продолжительной ночи, какая наступила послъ потрясеній французской революціи и ея преемника — Наполеона. Былъ такой моментъ, когда все сопротивленіе возвъщенному возврату вспять, въ средніе въка, сосредоточивалось въ одной только этой, богатырской поэзіи, которая, несмотря на свою неглубокость и, повидимому, отрицательный только характеръ, вмъщала однако въ себъ болье плодотворныхъ съмянъ, чъмъ сколько ихъ было во всемъ лагеръ противниковъ. И въ самомъ дълъ, она въ болье чистомъ видъ сохранила преданія гуманизма, свободомысліе XVIII въка, инстинктъ человъчества и горячую къ нему любовь.

Но прежде, чъмъ перейдемъ къ оцънкъ содержанія поэвіи Байрона и его вліянія на современниковъ, мы должны опредълить отношение между нимъ и ближайшимъ, наиболъе мощнымъ изъ его предшественниковъ; самое вліяніе, какое пріобръль Байронъ уяснится лучше, когда мы сопоставимъ великаго британскаго поэта съ роднымъ братомъ его по духу, по этой сторонъ Ламан-ша—съ Шатобріаномъ. Сходство между ними такъ ярко такъ поразительно, что хотя каждый пошель въ иномъ направленіи, но представляются они иногда какъ бы близнецами. Та нервная раздражительность человъка чувствительнаго, которая у Вертера перешла въ горячку и кончилась самоубійствомъ, привилась однако, въ дальнъйшемъ своемъ развитіи, ръшительно всъмъ, сдълалась общею хроническою бользнью, такъ, что каждый юноша, по опредъленію Словацкаго, «въ окнъ души зеленыя нашель лишь стекла, мечтатель каждый молніей изъ сжатыхъ тучъ игралъ, пълъ вихрямъ адскій гимнъ, въ глазахъ дрожали слезы, а стиснутая рука держала пистолеть». Тотъ же Словацкій спрашиваль въ «Беніовскомъ»: «о меланхолія, откуда родомъ ты? не эпидеміяли ты, и гдъ причина, что даже шляхта деревенская, и та тобою нынче, кажется, заражена». Да, меланхолія, недовольство всъмъ, пресыщение при первомъ вкушении

жизни и скука-такова была атмосфера цёлаго полувъка, горе нъсколькихъ, слъдовавшихъ одно за другимъ поколъній.

Нъкогда личность человъческая порывалась передълать міръ и предавалась золотымъ утопіямъ, не признавая надъ собой ни закона, ни авторитета, ни обязанностей, устремляясь, единственно по голосу своихъ вожделъній, къ мнимому раю, гдъ предполагалось счастливое состояніе, какъ личное, такъ и общественное. Но башни и стъны стараго порядка, какъ нъкогда въ Іерихонъ, разрушились при одномъ звукъ трубъ, которыя возвъщали революцію. И однакожъ никакого рая не оказалось позади взятыхъ штурмомъ околовъ. Произошло разочарованіе, потерялось вёрованіе въ какія-либо утопіи, у всёхъ впалъ въ немилость принципъ человъчности, да и самъ идеальный человъкъ, бъдное, неумълое и неправдивое существо, опротивълъ и упалъ въ мнъніи человъчества. Однимъ словомъ утрачены были всъ идеалы, и въ душъ стало пусто, мрачно. Человъкъ уже не въдалъ, что надо дёлать, куда идти, чувствоваль себя придавленнымъ, преждевременно состаръвшимся. Между тъмъ, въ сердцѣ его были живы молодыя, неудовлетворенныя желанія, возбуждаемыя подвижнымь, въчно дъятельнымь воображеніемъ. Руссо какъ бы предвидёль это состояніе, когда совътовалъ сократить желанія по мъркъ силъ и обезпечить такимъ образомъ спокойствіе души въ благоустроенномъ человъкъ. Но совътомъ этимъ никто невоспользовался, не хватило силъ для разръшенія великихъ общественныхъ задачъ, напротивъ, въ людяхъ, которыхъ Руссо научилъ быть чувствительными, желанія росли превыше всякой м'тры, поднимали челов'тка на воздухъ, какъ водородъ поднимаетъ аэростатъ; почва терялась подъ ногами, люди одновременно какъ бы выростали и вмъстъ окидывали взглядомъ презрънія низость своей доли, измъряя свое величіе самымъ на-пряженіемъ желаній и силою страстей. И Шатобріанъ, и Байронъ, оба подверглись эпидеми-

ческой бользни своего времени— скукъ, мизантропіи, пресыщенію; оба любили путешествовать, восхищались горными высотами, глубиной морскою и таинственностью лѣсовъ. Природу они любили неменѣе, чѣмъ ее любилъ Руссо́, но нѣсколько иначе; любовались не столько стебельками травы и радужной росинкой, сколько колоссальными видами природы, притомъ освященными печатью историческихъ воспоминаній. Такіе виды и производимыя ими впечатлёнія они мастерски умёли передавать, загравировывали ихъ навсегда въ воображеніи давать, загравировывали ихъ навсегда въ воображени читателей. Къ обоимъ отчасти приложимо то, что Сент-Бёвъ («Шатобріанъ» и пр. 1877 г. І. 129) замѣтилъ собственно о Шатобріанъ, а именно, что захватывая природу въ сильномъ своемъ объятіи, умѣя царственно изображать ея величіе, они однако съ нею не сливаются, остаются собою — идеалистами и деистами, никогда не превращаясь въ пантеистовъ (какъ, напримъръ, Гете) и посреди поклоненія природъ, сохраняють весьма рельефно свою личность. Оба они — аристократы до самаго мозга костей, ставять себя недосягаемо выше черни, презираютъ ее, относятся съ презрѣніемъ къ популярности. У обоихъ также — большой эгоизмъ въ глубинъ души, но эгоизмъ этотъ у Шатобріана облагораживается крайне чувствительнымъ понятіемъ о чести, а у Байрона — глубокимъ сознаніемъ чужихъ страданій и рыцарской готовностью вступить въ борьбу со всякой несправедливостью.

Крайне-развитое сознаніе своего «я», свойственное темпераментамъ повелительнымъ, деспотическимъ, вообще ознаменовываетъ эпохи большихъ переворотовъ, великихъ историческихъ событій, во время которыхъ, подъ огнемъ народныхъ столкновеній и вулканическихъ взрывовъ, закаляются характеры необычайные, а великіе люди, съ быстротою молніи исполняющіе то, что подготовлено работою вѣковъ, являются какъ бы творцами и совершителями этихъ событій. Когда изъ водоворота революціи возстала, на рубежѣ вѣковъ, мраморная фигура

новъйшаго Цезаря, то необыкновенный этотъ человъкъ, истый кумирь своихъ удивленныхъ современниковъ, несмотря на послъдовавшее паденіе свое, долго еще господствоваль надъ воображениемъ потомковъ, и до такой степени въ немъ запечативися, что сама поэзія стала наполеоновскою. Она или создавала народную легенду о Цезаръ, или занималась воспроизведениемъ его типа, его деспотическаго характера, орлиной природы, уединявшаго его отъ людей величія и ни предъ чёмъ не отступавшаго эгоизма. Шатобріанъ сперва является союзникомъ Бонапарта и своимъ «Геніемъ христіанства» подпираеть, какъ контрфорсомъ непопулярный конкордать съ Римомъ, а впослъдствии дълается отъявленнымъ врагомъ Цезаря, причемъ, самой страстностью своихъ упрековъ, невольно выражаетъ свое удивленіе къ нему, и во всю жизнь ведеть неравный, даже нъсколько смъщной бой съ давящимъ его, какъ кошмаръ, исполиномъ. Байронъ, наоборотъ — ръшительный наполеонистъ, поклонникъ побъжденнаго героя; онъ первый пытался слить воедино взаимно-противоръчивые элементы — наполеоновской идеи и свободы народовъ, и за нимъ пошли многіе, вплоть до Мицкевича, относившагося съ мистическимъ почитаніемъ къ духу Наполеона, до Красинскаговъ его предисловіи къ поэм'в «Przedświt» и до Словацкаго, идеализировавшаго грозныхъ правителей въ своей поэмъ «Król Duch».

Напомнимъ о томъ разговорѣ съ Мицкевичемъ, на Лидо, въ Венеціи, который передаетъ Одынецъ въ своихъ «Письмахъ съ дороги», и гдѣ Мицкевичъ указывалъ на близкое духовное сродство между Наполеономъ и Байрономъ ¹). И не одинъ Мицкевичъ думалъ такъ. По-

<sup>1) «</sup>Каждый имълъ свою миссію и соотвътствующую ей силу, а не исполнили они своего призванія потому, что сравнивая свою силу только съ силою людей, оба они заразились гордостью, которая въ нихъ убила любовь, то есть, главное средство для побъды надъ зломъ. Наполеонъ, умный и холодный, не довърялъ уму другихъ людей, видълъ въ нихъ

эзія Байрона и его подражателей, современныхъ ему и позднъйшихъ, сама была отчасти отражениемъ въ поэтической области духа-того богатыря дъйствія, а такое отраженіе являлось тёмъ болёе естественнымъ, что, въ прямую противоположность съ XVIII въкомъ, люди перестали поклоняться идеаламъ общественнымъ, а вмъсто того, стали идеализировать единичную, исключительную личность, стоявшую высоко надъ толпою, такъ что они отъ самаго поэта стали требовать не столько мастерскихъ произведеній, сколько поэтической жизни, поэтическаго образа дъйствій, захотьли, чтобы поэть свою жизнь располагаль какъ поэму, пріискивая себъ соотвътствующія среду и впечатльнія. Но между тымь, этотъ-то культъ павшаго повелителя и эта героическая поэзія тёснымъ союзомъ своимъ поставили преграду воздымавшимся все выше волнамъ реакціи. Впослъдствіи ниспаль уровень этихъ волнъ реакціи, силившейся возстановить вещи отжившія, измінилось затъмъ и самое содержание поэзіи, осмъяны были и аффектированная поэтичность, надутость, игра въ геройство; къ поэту стали примънять туже мърку, какъ и къ обыкновеннымъ смертнымъ, значение единичной личности умалилось до размёровъ муравья, но зато въ общемъ сознаніи возросло въ ведикой степени — значеніе самаго муравейника.

Отважные полеты въ небеса, несоразмъренные съ силою крыльевъ, потеряли свое господство надъ умами; оно перешло къ знанію, которое оказалось вооруженнымъ, невиданными дотолъ, могущественными орудіями для изысканія истины. Лучемъ поэзіи можетъ освъ-

только свои орудія, самъ хотѣлъ сдѣлать все за всѣхъ. Байронъ же, впечатлительный и страстный, свое презрѣніе ко злу распространилъ на людей вообще. Вслѣдствіе такого презрѣнія онъ усомнился въ возможности исправленія и, издѣваясь надъ самыми попытками къ нему, кончилъ осмѣяніемъ нравственнаго миѣнія человѣчества, подагая, что осмѣиваетъ лишь притворство» (II. 174).



щаться каждая, хотя бы самая обыкновенная работа, лишь бы она относилась въ великому цёлому, была частичкой великаго дъла. Взгляды на призваніе поэта совершенно измѣнились. Прежде на него смотрѣли какъ на великаго человъка, который случайно слагаеть стихи. Впоследствій же поэть сделался обыкновеннымъ человъкомъ, который достигъ значительной степени совершенства въ своемъ призваніи, и посредствомъ такого мастерства въ своемъ дълъ, производитъ извъстное вліяніе на общество. Вотъ тв единственныя, но прочныя ступени, по какимъ современный поэтъ восходитъ въ народный пантеонъ, наравнъ со всъми, которые пониманіемъ общаго блага и согласною съ нимъ дъятельностью, заслужили себъ вънки, сплетенные, всеравно — изъ лавровыхъ ли, или изъ дубовыхъ листьевъ. Еслибы мы хотъли избрать того поэта, на умственномъ лицъ котораго всего върнъе отразилось—употребляя выражение Словац-каго <sup>1</sup>)—обличие XIX въка, но не въ молодости только этого въка, а въ средней стадіи всего его теченія, то намъ пришлось бы остановиться не на Байронъ, а скоръе же—на старикъ Гёте, съ его олимпійскимъ спокойствіемъ и всестороннимъ, глубокимъ знаніемъ.

Измѣнился современемъ также и взглядъ на человѣческое счастіе. Въ XVIII столѣтіи Руссо вѣрилъ, что счастіе находится въ первобытномъ состояніи человѣчества и счастіе это хотѣлъ онъ дать людямъ, механически изглаживая цивилизацію, обтесывая и подстругивая личность, умѣряя въ ней желанія до мѣры возможнаго, впередъ опредѣленной законодателемъ. Требовалось принудить человѣка, чтобы онъ сталъ счастливъ. Наоборотъ, при началѣ XIX в. всѣ истинные поэты предавались полной безнадежности; это были люди ни откуда не ждавшіе счастія и не цѣнившіе жизни ни въ грошъ, но между тѣмъ, выпивавшіе полную чашу ея разомъ, въ

<sup>1)</sup> Предисловіе къ поэм'в «Ламбро».

одинъ пріемъ, не заботясь о дальнъйшей своей, а тъмъ болье чужой судьбъ. Впосльдствіи, установился уже совсьмъ иной взглядъ. Счастіе, по новому опредъленію, заключается не въ фактическомъ обладаніи и пользованіи, но скорье въ проникновеніи въ тайны вселенной, въ сочувствіи каждому горю и въ наслажденіи каждымъ общимъ пріобрътеніемъ, въ умственномъ обладаніи цълымъ міромъ, въ томъ свойствъ, которое такъ прекрасно опредълилъ Шекспиръ въ Гамлетъ (П. 2. «я могъ бы быть замкнутъ въ оръховой скорлупъ и между тъмъ считать себя владыкою пространствъ неизмъримыхъ»).

Въ предшествующемъ мы старались показать главныя, коренныя различія въ поэзіи трехъ эпохъ: во второй половинъ XVIII въка, въ первой половинъ XIX-го и въ современной. Но есть и нъкоторыя общія черты въ поэзіи всъхъ трехъ періодовъ, такъ какъ каждый періодъ выростаетъ изъ предшествующаго, является какъ бы надстройкою надъ нимъ и дополненіемъ къ нему. Посмотримъ же теперь, каковы были связи между поэзіею начала нашего столътія, несправедливо называемою байронизмомъ — такъ какъ Байронъ былъ не единственнымъ и не первымъ, а лишь наиболъе выдающимся ея представителемъ—и поэзіею XVIII въка, въ особенности же—творчествомъ Руссо. Мы начнемъ съ Шатобріана.

## XIII.

У Шатобріана, сверхъ горячаго, чувственнаго темперамента, столь свойственнаго французской расѣ, есть еще двѣ такія черты, которыя связывають его съ Руссо, а именно: убѣжденіе, что естественное состояніе—выше цивилизаціи и религіозность. Эти оба свойства совокуплялись у бретонскаго дворянина, путешественника, а вслѣдъ затѣмъ эмигранта, довольно оригинальнымъ образомъ. Шатобріанъ шелъ далѣе Руссо въ своемъ пристрастіи къ химерѣ «естественнаго состоянія»; онъ готовъ бѣжать

въ лъсъ, къ дикимъ. На послъднихъ страницахъ сочиненія его «Опыть о революціяхь» (1794 — 1797 гг.), мы находимъ следующія выраженія: «станемъ людьми, то есть будемъ свободны, научимся пренебрегать предразсудками происхожденія и богатства, стоять выше вельможъ и царей, уважать бъдность и добродътель. Будемъ во все вносить достоинство нашего собственнаго характера, но прежде всего, перестанемъ относиться страстно къ человъческимъ законамъ, какого бы то ни было рода 1). Простой, природный человъкъ, скажу тебъ, что только благодаря тебъ, я горжусь званіемъ человъка. Въ твоемъ сердцъ нътъ зависимости, ты не знаешь, что значить пресмыкаться при дворѣ или ласкать народнаго тигра. Что для тебя наши искусства, наша роскошь, города наши? Ты, если пожелаеть эрълищъ, то пойдешь въ храмъ природы, въ дебри лѣсовъ» и т. д.

Патобріанъ самъ ознакомился съ естественнымъ состояніемъ не изъ а-пріористическаго разсужденія, не изъ идиллій или сновидѣній, но чрезъ непосредственное соприкосновеніе, наблюдая краснокожихъ въ саваннахъ Америки. И несмотря на то, дикіе у него такъ ненатуральны, натянуты, идеализированы, прикрашены, что невольно припоминаются слова́ самого автора о поэтическомъ творчествѣ, внушенныя ему, конечно, и наблюденіемъ надъ собою: «мы почти никогда не схватываемъ сущности вещей, а только лишь подобія ихъ, невѣрно отражающіяся въ нашихъ собственныхъ желаніяхъ». Если автору, одаренному въ высокой степени наблюдательностью, такъ мало удалось проникнуть въ душу дикаго человѣка, что поэтъ совершенно не понималъ предмета, который осязательно находился передъ нимъ, то при-

<sup>4) «</sup>Едва я убёжаль изъ Вастильи и бросился въ демократію, какъ вдругъ нѣкій людоѣдъ ждетъ меня у гильотины. Республиканецъ, которому угрожаетъ вѣроятность быть ограбленнымъ и растерзаннымъ чернью, наслаждается своимъ счастіемъ; а подданный, рабъ восхваляетъ пиры и ласки своего владѣльца».



чиной тому могло быть лишь обстоятельство, что дъйствительность для него заслонялась выняньченной XVIII въкомъ химерой о естественномъ состоянии. Химеру эту Шатобріанъ, какъ уже замічено, доводиль еще одной ступенью выше, чъмъ самъ Руссо, а именно до ненависти ко всякой формъ правленія въ цивилизованномъ обществъ, начиная отъ деспотизма и оканчивая красной демократіею, которая расчищаеть почву для «народнаго тигра». Другимъ препятствіемъ къ точному пониманію дійствительности являлась въ Шатобріанъ самая необузданность его темперамента, чудовищная раздутость сознанія своей личности, что впрочемъ, какъ мы уже замътили, представлялось общимъ и главнымъ свойствомъ всей поэзіи въ первой четверти XIX в., которая была преимущественно-субъективная. Весь интересъ у Шатобріана, какъ у другихъ тогдашнихъ поэтовъ, лежитъ въ самомъ писатель, въ Рене, странномъ типь, который предвъщаетъ собой Чайльдъ-Гарольда и хотя является гораздо раньше, но уже заключаеть въ себъ преувеличенный, доходящій почти до каррикатуры первообразъ всёхъ позднёйшихъ байроновскихъ героевъ.

Рене не въ состоянии принизить свою жизнь до уровня общества. Въ сердце у него огонь, котораго ничто не могло бы насытить, хотябы онъ пожраль и все существующее. «Скучно жить—говоритъ Рене—меня постоянно забдала скука и я равнодушенъ ко всему, что другихъ занимаетъ. Пастухомъ ли родился бы я, или королемъ, все равно не зналъ бы, что мне делать съ пастушескимъ посохомъ или съ короной? Меня всетаки одинаково бы мучили: слава и геній, законъ и бездеятельность, счастье и горе. Я добродетеленъ, но безъ удовольствія, а еслибы быль преступникомъ, то не могъ бы чувствовать угрызеній совести. Лучше всего мне было бы не родиться или быть всёми забытымъ» («Продолженіе Начезовъ», письмо къ Селюте). Человекъ этотъ, который ничемъ еще не ознаменоваль себя, но желаетъ быть забытымъ, носить

на себъ какую-то роковую печать 1). Онъ чувствуетъ въ себъ чрезмърную жизненную силу, ему казалось, что въ жилахъ у него течетъ горячая лава. «О Божевосклицаетъ онъ-еслибъ ты далъ мнъ такую женщину, какой я желаю!» — «Я сходиль въ долины и подымался въ горы, призывая изъ глубины души ту Еву, идеальный предметь будущей моей страсти». Но, носясь съ такимъ идеаломъ, Рене собственно влюбленъ въ самого себя, онъ одного себя возвышаеть и обожаеть. Къ тому существу, которое онъ удостоилъ осчастливить на время своимъ пламенемъ, Рене относится истинно по султански: «Всевышній, ты сотвориль меня такимь, каковь я есть, Ты лишь одинъ и понять меня можешь. О зачёмъ я не бросился въ пънистыя волны водопада! Тогда я возвратился бы на лоно природы со всей своею энергіей. Селюта! потерявъ меня, ты навсегда останешься вдовой, ибо ктоже могь бы окружить тебя темь пламенемь, какое я ношу въ себъ, даже не любя. Степи эти тебъ, согрътой моимъ огнемъ, казались жаркими, ты бы нашла ихъ ледяными при иномъ супругъ. Ты уже не имъла бы очарованій, упоенія, изступленія; всего этого я впередъ лишиль тебя, давъ тебъ все это, а върнъе-не давъ тебъ ничего, такъ какъ въ сердцъ моемъ была неизлъчимая рана».

О Ренѐ съ полнымъ правомъ можно сказать то самое, что Сент-Бёвъ замѣтиль о «Посмертныхъ Запискахъ»: что это—мастерское произведеніе, въ которомъ авторъ проявляется во всей наготѣ своего эгоизма. Все тутъ разсчитано чтобы его выказать въ лучшемъ свѣтѣ; но замѣчательно, что впечатлѣніе получается не-только непріятное, но и невыгодное, какъ для того, кто писалъ свой портретъ, такъ и для самого портрета. Автору, можетъ быть, эгоизмъ его и извѣстенъ, но тщеславія

<sup>1) «</sup>Рене всёхъ приводилъ въ смущение своимъ присутствиемъ и не могъ войти въ себя; онъ тяготёлъ на той почей, которую попиралъ нетерпёливо и которая неохотно носила его на себъ.



своего авторъ положительно не сознаетъ. Одно, что искупаеть всв недостатки и искаженія, это-необыкновенно върно выраженное, ненасытное вождельніе счастія высшаго, чъмъ то, какое можетъ быть доставлено не только чувственными наслажденіями, но и всякими, какія только доступны въ условіяхъ земнаго быта, не исключая и восторженныхъ порывовъ къ чему-то неизвъстному, какъ бы это последнее ни называлось-Вогомъ ли, согласно съ редигією, первоначальной ли причиной, согласно съ метафизикой или просто непознаваемымъ, однако существующимъ, согласно съ опредъленіемъ Герберта Спенсера. «Доброе, добродътельное, чувствительное, все проходить. Человъкъ, ты-мимолетный сонъ, скорбная мечта, ты существуещь для несчастія и дълаеться чъмъ-нибудь лишь благодаря томленію твоей души и въчной меланходіи твоей мысли». Этими сдовами заканчивается повъсть Шатобріана «Атала». «Ищу неизвъстнаго блага, о которомъ мнъ говоритъ инстинктъ. Но моя ли вина, что повсюду я натыкаюсь на предёль, а все то, что гдъ-нибудь прекращается, уже не имъетъ для меня никакой цъны». Такъ разсуждаеть Рене и прибавляеть: «еслибы я еще, по безумію, въриль въ счастіе, то продолжаль бы искать его въ привычкъ». Естественнымъ убъжищемъ для душъ, отыскивающихъ благо неизвъстное, была во всв времена религіозность. И воть, на этой точкъ Шатобріанъ встръчается со своимъ предшественникомъ Руссо. Но насколько впечатлительная чувствительность Руссо отличается отъ капризнаго и необузданнаго индивидуализма Шатобріана, настолько же различно и отношеніе каждаго изъ нихъ къ религіозности.

Сент-Бёвъ, въ своемъ интересномъ этюдъ о Шатобріанъ, замъчаетъ, что жизнь этого писателя можно бы раздълить на двъ части—до 1798 и послъ 1798 года, когда невърующій дотолъ—вдругъ увъровалъ, подъ вліяніемъ письма, полученнаго имъ отъ сестры его г. Фарси, которая, описывая смерть своей матери, прибавила: «о еслибы вы знали сколькихъ слезъ стоили матушкъ ваши

заблужденія!» Въ своемъ предисловіи къ «Генію христіанства» Шатобріанъ упоминаеть, какъ по призыву этого замогильнаго голоса онъвнезапно сдёлался христіаниномъ 1) Въ этомъ обращении не слъдуетъ, однакожъ, видъть какую-либо рёшительную и коренную перемёну въ цёломъ человъкъ. Шатобріанъ не разсуждаль съ такой логичностью, какъ Руссо, а будучи поэтомъ, человъкомъ воображенія, онъ шелъ скоръе за инстинктомъ сердца и увлекался картинами. Его «Опыть о революціяхь» служить прямымь доказательствомъ, что втеченіи долгаго времени онъ раздёлялъ вполнё исповёданіе «савойскаго викарія». Но убъдившись, что принципы такого въроученія, то есть врожденнаго деизма, содъйствовали полному сокрушенію старой, предреволюціонной Франціи, Шатобріанъ поколебался въ прежнемъ взглядъ и писалъ тогда: «еслибы я жиль въ дни Жана-Жака, то посовътоваль бы учителю, чтобы онъ эту вещь хранилъ въ тайнъ. Въ системъ таинственности, выработанной Пивагоромъ и жрецами Востока есть глубокая философія». Но особенно любопытны собственноручныя замътки Шатобріана на поляхь экземпляра, который имёль въ рукахъ Сент-Бёвъ. Тамъ написано напр.: «нельзя назвать предразсудкомъ то, что клонится къ уменьшенію нашихъ страданій; какой-нибудь неизвъстный пенать, служащій къ утъшенію несчастнаго, приносить болье пользы, чъмъ книга философа, которая не осущить ни одной слезы». Всь, заключающіяся въ этихъ замьткахъ выходки противъ религіи, дышащія матеріализмомъ и фатализмомъ, слъдуетъ понимать какъ дань, принесенную духу того времени, въ которомъ преобладалъ именно атеизмъ, а върующихъ, хотя бы деистовъ на подобіе Руссо, было немного.

Замътки эти такъ же мало свидътельствуютъ о какойлибо радикальной перемъпъ въ мышленіи писавшаго ихъ,

<sup>4) «</sup>Меня не осъниль какой-либо сверхъестественный свъть, убъжденіе мое вышло прямо изъ сердца: я заплакаль и увъроваль».



какъ и тотъ, отмъченный въ мемуарахъ женщины (г-жи де-Саманъ) фактъ, что 60-ти лътній Шатобріанъ, въ 1829 году, восхищался пъснями Беранже и въ особенности тою, которая называется «Богъ простяковъ» («Le Dieu des bonnes gens»). Дъло въ томъ, что чистый деизмъ, иначе говоря — естественная религія, какую добывали протестанты изъ глубины единичной совъсти, оказался понятнымъ и доступнымъ лишь для немногихъ людей, а подъ вліяніемъ хода событій, возстановлялась, вмёсто него, религія прежняя, какъ выступаеть вновь на стін старая живопись, когда опала позднъйшая штукатурка. Воть такой возврать, безь разсужденія, къ въръ дътства и произошелъ въ Шатобріанъ въ 1798 году, тъмъ легче, что онъ заботился болье о формь, нежели о содержаніи, о внъшней торжественности и красоть, а не о голой правдъ и ея критеріъ. Добавимъ еще объясненіе, основанное на самомъ темпераментъ Шатобріана: капризная его личность не переносила легкаго трензеля, но отлично ходила на строгомъ мундштукъ, совершенно такъ, какъ тотъ кровный конь, который, почти отъ рожденія уже расположень къ тренировкъ и какъ бы созданъ подъ съдло. Здъсь именно явился поразительный примъръ такъ называемаго атавизма, то есть, дъйствія свойствъ унаслъдованныхъ, въками привившихся прежнимъ поколъніямъ, которыя ихъ въ свою очередь постепенно еще развивали. То, что въ польской литературъ, Винцентій Поль восхваляль, какъ свойство стараго дворянства, сказалось и въ бретонскомъ дворянинъ: горячій и необузданный темпераменть требуеть обузданія внъшнимъ, неподлежащимъ спору авторитетомъ. Объ эти черты связываются и взаимно дополняются, такимъ образомъ, у Шатобріана, какъ въ его этикъ, такъ и въ самомъ родъ его поэзіи-въ его идеалахъ любви половой.

Элементъ эротическій—какъ справедливо замъчаетъ Брандесъ («Главныя стремленія европ. лит.» ІІІ. 7)—можетъ служить самымъ тонкимъ орудіемъ для измъренія силы, свойства и температуры чувствительности, прису-

щей данному времени. Въ идеальномъ представленіи Шатобріана, на раскаленное половое влеченіе дійствуеть, какъ прикосновеніе льда, неумолимый законъ церковный, а затъмъ, страдание неудовлетворенной страсти превращается въ то успокоеніе и нравственно-аскетическое наслажденіе, какое ощущаль монахь, бичевавшій свое грышное тъло въ кельъ передъ распятіемъ. «Религія—говоритъ Рене — замъщаетъ бурную любовь нъкоей пламенной чистотою, умъющей совмъстить любовь и неприкосновенность любимой; религія превращаеть страсть временную въ страсть въчную, чудеснымъ образомъ вносить свое спокойствіе и свою невинность въ душу, гдъ волненія; религія тлъютъ остатки страстнаго еще за это вознаграждаетъ своимъ наслаждениемъ сердце, которое ищеть спокойствія, и жизнь, которая уже угасаетъ». Подобная любовь представляетъ своего рода фанатизмъ. Такъ, Атала отравляется, чтобы не нарушить церковнаго объта чистоты, а сестра Рене хоронить себя заживо въ монастырь, чтобы преодольть въ себъ кровосмѣсительную страсть къ брату. Наоборотъ, въ «Мученикахъ», Евдоръ дастъ себя соблазнить Велледъ и адъ торжествуетъ, но оба любящіе представляются похожими на преступниковъ, которымъ объявленъ смертный приговоръ.

Прибавимъ, что самая та картинность, при помощи которой Шатобріанъ возвращаеть людей, въ силу чувства эстетическаго, къ оставленной ими старой въръ, не отличается большимъ вкусомъ и нъсколько смахиваетъ на изображенія въ рождественскомъ «вертепъ».

— «Тишина и небесное благоуханіе разлились надъ молящимися; казалось, какъ будто надъ ними распростерла крылья свои таинственная голубица, будто бы въ облакахъ кадилъ нисходили ангелы и вновь улетали въ небо съ дымомъ еиміама, съ вънками въ рукахъ («Ренѐ». Сцена постриженія Авреліи)». У Шатобріана, много картинъ въ этомъ родъ: литургія въ «Аталъ», мученичество Евдора, вообще въ «Мученикахъ» подобная обстановка выво-

дится и въ небъ и въ аду. Дъло было въ томъ, что міръ уже и самъ по себъ возвращался къ оставленной передъ тъмъ религіи; поэтъ, предугадавшій такой поворотъ, оказывалъ ему содъйствіе, а при этомъ годились всякія картины, каково бы ни было ихъ достоинство, шли въ дъло всякая мишура, проволока и цвътныя бумажки. Изъ уваженія къ цёли, не разсматривали точки отправленія, по вниманію къ дѣйствію, не заботились о томъ, что подобными пріемами матеріализировалась, облекалась язычествомъ самая идея христіанства; наконецъ, довольствуясь благонамфренностью надетой авторомъ маски, не хотели знать, что подъ нею укрываются черты вовсе на нее непохожія. Этого мало: все общество какъ бы согласилось соблюдать тайну, несмотря на то, что самъ авторъ безпрестанно выдавалъ ее, нисколько не смущаясь тёмъ, что избранной имъ роли апостола христіанства въ XIX въкъ мало соотвътствовали ръзкія черты личной его, высшей и благородной, но мятежной и одичавшей природы, нъсколько уже сухой, но во всякомъ случав мало имвиней общаго съ темъ, что называется христіанскимъ настроеніемъ души.

Какъ бы то ни было, но именно указанное взаимое противоръчіе наружнаго и внутренняго, натуры автора, запальчивой, страстной, и принятой имъ роли возстановителя въры, произвело тотъ результатъ, что Шатобріану не удалось занять въ исторіи литературы XIX въка того перворазряднаго мъста, на какое ему давалъ право огромный его литературный таланть. Его бы можно сравнить съ птицей, которая взлетала такъ высоко, какъ орель, но гибзда себъ не свила на недоступныхъ вершинахъ, а опустилась на землю и помъстилась въ самомъ обыкновенномъ голубятникъ. Демократія, которая уже пріобрътала господство, не могла удовлетворяться этимъ холоднымъ подражаніемъ Данту-безъ Дантовой силы върованія, и послѣ выслушанія цѣлаго курса атеизма въ XVIII стольтіи. Субъективная поэзія нашла болье выдающагося, болье блестящаго представителявъ Байронъ. Прежде, чъмъ приступить къ разбору его произведеній, намъ нужно только опредълить его отношеніе къ XVIII въку и, въ особенности—къ Руссо.

## XIV.

Французская революція им'єла и за границею горячихъ приверженцевъ. Къ ихъ числу принадлежала госпожа Байронъ, рожденная Гордонъ, бъдная вдова, жившая въ Эбердинъ, въ Шотландіи, съ малолътнимъ сыномъ Джорджемъ, которому предстояло сдёлаться лордомъ и стать великимъ поэтомъ. Покамъсть, его воспитывала мать, а сказать върнъе-баловала его. Госпожа Байронъ не принадлежала ни къ вигамъ, ни къ торіямъ, а исповъдывала чисто-демократическія убъжденія, въ Людовикъ XVI видъла тирана и питала надежду, что настанетъ часъ разсчета съ угнетателями и мести на нихъ (Джиффресонъ, «Истинный лордъ Байронъ», I, гл. 5). Съ сочувствіемъ къ народной массъ г-жа Байронъ соединяла величайшее удивление въ Руссо, только Джорджъ подросъ, она начала находить въ немъ большое сходство съ славнымъ женевцомъ. Тщетно сынъ писаль ей впоследстви (письмо къ матери въ 1808 г. см. «Жизнь Байрона» Мура, гл. VIII): «нисколько не забочусь о томъ, чтобы быть похожимъ на столь знаменитаго безумца», напрасно вносиль онь въ 1808 г. въ свой дневникъ сравнительныя отмътки въ такомъ родъ, что у него отличная память, а у Руссо была слабая, онъ (Байронъ) пишетъ быстро, а Руссо писалъ съ затрудненіемъ, что онъ обладаетъ глазами, которыя видятъ далеко и отчетливо, между тъмъ, какъ Руссо былъ близорукъ, что онъ самъ отлично плаваетъ, бадитъ верхомъ и фехтуетъ недурно, тогда какъ Руссо ничего этого не умъль; далье, что въ то время, какъ Руссо подозръваль, будто весь мірь находится въ заговоръ противъ него, весь мірокъ, окружавшій Байрона, наоборотъ, подозрѣвалъ, что Байронъ ведетъ противъ этого мірка какіе-то ковы; что Руссо́ женился на своей хозяйкѣ, а Байронъ и съ женой не съумѣлъ вести хозяйства. Несмотря на всѣ такія возраженія со стороны Байрона, сходство постоянно приходило на умъ всѣмъ и г-жа Сталь высказала это Байрону въ 1813 году, въ 1818 же году, тоже сходство подробно описывалось въ «Edinburgh Review».

Впрочемъ, самъ Байронъ, въ третьей пъсни «Чайльдъ-Гарольда», въ строфахъ 75-84, посвященныхъ памяти Руссо, высказываеть глубокое впечатленіе, какое въ немъ произвела поэзія Руссо и ставить столь высоко историческое значеніе этой поэзіи, что является здісь передъ Руссо почти ученикомъ по отношении къ учителю. «Онъ былъ весь-огонь, этотъ апостолъ страданія, онъ страсть облекъ очарованіемъ и изъ мукъ своихъ черпаль увлекательное краснортчіе. Руссо съумъль сдълать безуміе прекраснымъ, на соблазнительныя дъла и мысли онъ бросалъ покровъ чудеснаго блеска, его слова были ослѣпительны, какъ лучи солнца и вызывали горячія, обильныя слезы. Онъ сошель съ ума — кто знаетъ отчего? Не всегда можно розыскать причину. Но всеравно, . бользнь ли, или нравственное страдание свели его съ то, что самое безуміе его имъло ума, хуже всего видъ разума. такъ было въ силу его вдохно-0, венія, изъ коего, какъ изъ пещеры Пивіи, истекали слова въщія, объявшія міръ пламенемъ, слова, которыя продолжали горъть пока отъ нихъ не пали государства».

Міръ однако не возродился отъ пламени тѣхъ словъ, подобно сказочному фениксу. Причину этого обстоятельства Байронъ видитъ не въ содержаніи ученій Руссо́, но — въ недостаткахъ самой человѣческой природы. «Люди воздвигли ему страшный памятникъ, въ одну груду развалинъ они свалили и разбитыя въ щепки вѣковыя убѣжденія, и благо, и зло. А затѣмъ—на этомъ же фундаментѣ отстроились вновь и мигомъ наполнились и престолы, и тюрьмы. Ослѣпшіе среди рабства,

они не могли быть ордами, которые купаются въ дучахъ солнца. Придетъ однако часъ, не слъдуетъ отчаяваться, уже близится и въ будущемъ грядетъ мощь воздаянія и мощь прощенья; въ одной изъ нихъ мы станемъ осторожнъй». Таково философское воззръніе Байрона на французскую революцію; правда, оно не глубоко, но за то ставитъ вопросъ весьма ясно, въ такомъ, примърно, смыслъ, что худо направленное, испорченное дъло удастся въ будущемъ исправить, что все это движеніе вызвано пророкомъ Руссо, что этотъ «мучившій самого себя софистъ» былъ «ясновидящимъ безумцемъ», а могущество его заключалось въ очарованіи всъхъ тъмъ огнемъ, отъ котораго горълъ онъ самъ, «какъ дерево зажженное молніей», очарованіе же его происходило отъ страсти («онъ страсть облекъ очарованьемъ»).

И воть, все, за что Байронъ превозносилъ Руссо-современники видъли въ самомъ Байронъ. Статья Вильсона въ «Edinburgh Review», написанная въ 1808 году, была бы умъстна и теперь, она заслуживаетъ чтобы ее упомянуть. «Когда мы говоримъ или думаемъ о Руссо или Байронъговорится тамъ-то делаемъ это, какъ бы забывая, что говоримъ и мыслимъ-о писателяхъ. Они представляются намъ, нъсколько неопредъленно, какъ люди съ необыкновеннымъ геніемъ, красноръчіемъ и силой, одаренные въ необычайной степени способностью чувствовать горе и счастіе. Намъ кажется, будто мы встръчали подобныя существа въ жизни, или были къ нимъ близки во снъ. Каждое ихъ произведение даетъ живое понятие о нихъ самихъ. Произведенія другихъ великихъ людей отдъляются отъ ихъ личности и представляются намъ дълами ихъ рукъ; но во всемъ, что написали Руссо и Байронъ мы видимъ образы, картины, бюсты, снятые съ нихъ самихъ, при ихъ жизни, только убранные каждый разъ въ иную драпировку, выступающе постоянно на новомъ фонъ, но сохраняющие все туже форму; ихъ черть и выраженія мы не можемъ смішивать съ подобіями коголибо изъ иныхъ сыновъ человъческихъ». Эта статья Вильсона въ «Еd. R.» замъчательна тъмъ, что, не входя въ причины развитія и преобладанія въ то время поэзіи субъективной, уясняетъ однако особенность ея содержанія и характера, заключающуюся въ томъ, что писатель подноситъ намъ на литературномъ блюдъ—не внъшній міръ, какъ онъ отразился рефлексомъ въ умъ автора, но — куски собственнаго своего сердца, свою живую и притомъ необыкновенную личность, то, что у насъ Мицкевичъ назвалъ «правдой чувствъ своихъ» 1).

Следуеть однакоже заметить, что между Руссо и Байрономъ есть значительная разница въ степени развитія личнаго чувства: Руссо быль впечатлителень и чувствителенъ, Байронъ-запальчивъ и страстенъ. Руссо болъзненно ощущалъ соприкосновение со свътомъ, сжимался какъ растеніе, называемое «не тронь меня», прятался какъ черепаха подъ свой щить, избъгалъ людей; Байронъ, наоборотъ, имълъ темпераментъ боксёра, атлета, и поэзія била изъ него именно послъ столкновенія съ какой либо превратностью, какъ брызжуть искры изъ времня подъ ударами молота. Въ своемъ уединеніи, Руссо предавался сновиденіямъ о золотой будущности для человъчества, сочиняль естественную редигію и съ такимъ фанатизмомъ проникся самъ своими теоріями, что въру эту былъ готовъ насильно навязывать другимъ, вбивать ее въ нихъ. Байронъ же не имълъ никакихъ общественныхъ идеаловъ, а политическій его идеалъ былъ весьма одностороненъ; это былъ безусловный, ни съ чъмъ не соображающися либерализмъ, идеалъ свободы, смъщанной съ своеволіемъ. Онъ быль природный мятежникъ, какъ въ религіи, такъ и въ политикъ. Возмущался онъ притомъ не разумомъ, но сердцемъ, и частые

<sup>4) «</sup>Шекспиръ, болѣе чѣмъ кто-либо, проникъ въ правду сердецъ и дѣлъ человѣческихъ. Байронъ, теперь, также вѣренъ правдѣ, но только— правдѣ чувствъ своихъ» («Письма съ дороги» Одыньца І. 139. Веймаръ. 1829 г.).



его бунты и злоръчія не выходили за предълы нъкоторыхъ положеній свойства богословскаго, такъ что Шелли, который быль атеисть, быль по своему правь, когда по прочтеніи «Каина» такъ отозвался о Байронъ: «не многимъ лучше христіанина» (разумбется съ точки зрбнія атеистической). Сердце Байронъ им'єль воинственное, склонное къ борьбъ, къ защитъ всего, что слабо и угнетено. Почти вынужденный покинуть свою родину, этотъ странствующій рыцарь XIX віка іздить по всей Европъ, повсюду бросая перчатку правленіямъ и вступая въ заговоры съ мятежниками всякаго рода. Оба они, впрочемъ, Байронъ и Руссо, сходятся въ томъ, что и тоть и другой-безусловные космополиты и совершенно равнодушны къ движеніямъ національнымъ, отъ которыхъ, однако, со времени Наполеона начинаетъ все сильнъе рябиться и колебаться поверхность европейскаго общества. Оба они также и гуманисты, только разныхъ направленій: Руссо хотълъ сплотить весь міръ винтами своей сомнительной и несовстмъ последовательной доктрины, а Байронъ весь шаръ земной разбилъ бы на разлетающіеся атомы.

# XV.

Съ впечатлительностью и сильно развитой чувствительностью обыкновенно соединяется оригинальность. Въ обществъ мы всъ покрыты одинаковымъ лакомъ, но даже изъ подъ гладкой поверхности этого лака, у людей особенно чувствительныхъ и страстныхъ, проглядываютъ шероховатость и ръзкость, словомъ нъкоторыя черты, свойственныя прошлымъ поколъніямъ, болъе дикимъ, менъе отполированнымъ цивилизаціею; такимъ свойствомъ является и склонность къ дъйствію безъ оглядки, по первому порыву. Допустимъ, что человъкъ такого порядка, одаренъ большими способностями и, между прочимъ, сильно развитымъ эстетическимъ чув-

ствомъ, что сверхъ того, онъ имъетъ прекрасные, благородные инстинкты свойства альтруистического, не можетъ перенести, чтобы на его глазахъ мучили животное, а тъмъ болъе существо человъческое. Предположимъ, вдобавокъ, что человъкъ этотъ имъетъ сильныя страсти, притомъ не низкія, а наоборотъ, такія, въ которыхъ обнаруживается возвышенность сердца и ума: любовь, гордость, крайнее славолюбіе; что не всегда будучи въ состояніи совладать съ этими страстями, челов'єкъ этотъ иногда погрѣшаетъ, совершаетъ что нибудь некрасивое, недоброе, даже жестокое, а потомъ и сокрушается по этому поводу и терзаетъ себя. Умъ такого человъка не можеть мыслить и разсуждать о какихъ-либо отношеніяхъ объективно, безъ приміненія ихъ къ себі; напротивъ, всегда и во всемъ, у него на первомъ планъ будетъ его личность, все же остальное онъ будеть невольно подчинять ей и видъть лишь въ томъ освъщении и съ той окраской, какія ему подскажеть личное его расположеніе.

Подобный человъкъ, если онъ одаренъ творческимъ, поэтическимъ воображениемъ, можетъ сдълаться великимъ поэтомъ, но въ поэзіи своей онъ будеть воспроизводить собственно самого же себя и ничего болье; какъ бы онъ ни разнообразилъ свое творчество, рисуя себя поперемънно — то прямо съ лица, то въ профиль, во весь-ли ростъ, или только по грудь, и хотя бы въ миніатюрь, но всетаки во всемь выйдеть у него его собственный портреть. Такой художникъ будеть создавать однимъ почеркомъ пера или взмахомъ кисти, чисто по вдохновенію, подъ вліяніемъ только впечатлінія, а не рефлексіи, и даже ради того, что чтобы онъ могъ творить, ему необходимо сперва испытать лично сильныя, потрясающія впечатлівнія; значить, онь должень искать такихъ условій, которыя дають возможность впечатлівній этого рода. Положимъ, слишкомъ сильныя впечатленія не бывають пріятны, но къ нимъ можно, однако, пристраститься. Будь у этого человъка воображение мрач-

Digitized by Google

ное, и темпераментъ безпокойный, вызывающій, боевой, онъ станетъ гоняться за приключеніями, лишь бы устроить себъ жизнь поэтическую, и этой поэтичности своей жизни будетъ придавать гораздо больше цъны, чъмъ той поэзіи, которая выльется въ его произведеніяхъ.

Въ искусствъ первостепенномъ и творческомъ, первымъ правиломъ является живописаніе — съ натуры, а не по книжкамъ или образцамъ; каждый великій поэтъ въ этомъ смыслъ непремънно-реалистъ. Бываютъ поэты ясновидящіе, подобно Шекспиру, которые, въ силу непостижимаго дара прозрѣнія, изображають объективно такія бури страстей, которыхъ сами они не испытали, или переломы, происходящіе въ характерахъ, разбиваемыхъ ударами рока среди трагическихъ столкновеній, хотя сами они, авторы, никогда не находились въ сходныхъ положеніяхь, а лишь угадали, прозрѣли-какъ все это должно было происходить въ дъйствительности. Съ другой стороны представимъ себъ поэта, который этимъ геніальнымъ свойствомъ не обладаетъ, но имъетъ передъ собой живую «натуру» — въ себъ самомъ, и пишетъ этюды съ этой натуры, этюды, конечно, ограниченные этой рамкой. Это-этюды надъ одной только личностью, надъ собственною душой; но и тогда, если онъ чувствоваль сильно, если сохраниль въ памяти всв разныя состоянія души, если раны ея остались передъ нимъ открыты, какъ будто никогда не заживали, такъ что кажутся свёжими и поражають своей реальностью, то вёдь и такой поэтъ — реалистъ въ своемъ родъ. Онъ производить вивисекцію, то есть нічто во всякомъ случай любопытное, особенно если подлежащій опыту субъектъ представляется душой недюжинною, кипъвшею могучими страстями. Поэзія эта будеть характера преимущественно-лирического, однообразного, будеть воспроизводить лишь тъ тоны, которымъ соотвътствують наличныя въ душт поэта струны, передастъ, напримтръ, бъщеную энергію и иронію или же — чувствительность и меланхолію, въ крайне же ръдкихъ случаяхъ—отразитъ чувства и того и другого порядка.

Сдълаемъ еще одинъ шагъ впередъ въ нашихъ предположеніяхъ. Въ душъ, отличающейся необыкновенной раздражительностью, способной приходить въ возбужденное состояніе отъ такихъ причинъ, которыя на другихъ людей не оказываютъ равнаго действія, въ такой душъ, говоримъ мы, почти по необходимости, является нъкоторая утрировка въ самомъ сознаніи впечатльній. Будучи, въ самомъ дълъ, гораздо болъе впечатлительны и раздражительны, чёмъ обыкновенные люди, органиваціи этого рода вправъ считать себя исключительными, а затёмъ онъ уже и не имъютъ общей мърки, чтобы провърять свои впечатльнія разсудкомъ; онь, наоборотъ, склонны къ преувеличенію ихъ силы и своей исключительности, т.-е. имъ присуща черта отрицательная-расположение къ позировкъ, къ представлению себя въ слишкомъ мрачныхъ краскахъ; онъ любуются своими недостатнами и охотно выдають себя за натуры демоническія, имъ лестно прослыть преступными.

Положимъ, и обыкновенный человъкъ можетъ испытать бурю страстей, совершить злодъяние и переносить угрызенія сов'єсти. Но для обыкновенныхъ людей этоисключительный случай, созданный обстоятельствами, ставящими иногда человъка въ драматическое положеніе, съ которымъ характеръ его не можетъ справиться и выходить изъ своей колеи; таковы психологическія данныя, которыя можно извлечь изъ наблюденія уголовныхъ процессовъ. Но субъективный поэтъ, въ родъ Байрона, темъ отличается отъ такихъ обыкновенныхъ людей, что для него драматическое положение представляется не исключительнымъ случаемъ, а напротивъ положеніемъ обычнымъ, атмосферой, которою этотъ поэтъ старается себя окружать. Такой поэть должень идеализировать природу, «усиливать» случаи жизни, онъ беретъ тъ или другія черты и особенно ихъ подчеркиваеть, преувеличиваеть, окрашиваеть возможно ярче. Но такъ какъ чрезмърно-страстное его отношение къ чертамъ природы или случаямъ жизни не соответствуеть действительности, а такое несоотвётствіе между действіемь и поводами могло бы, на обыкновенный взглядъ, казаться страннымъ, иногда, пожалуй, и комичнымъ, то отсюда является у поэта новая потребность — выставлять себя существомъ загадочнымъ. Онъ окружаетъ себя таинственностью, носить на челъ печать отверженія, позволяеть возникать легендъ о кровавыхъ своихъ дълахъ, объ ужасныхъ мщеніяхъ-въ родь тьхъ, какія тяготыли надъ Ларой или Корсаромъ. Однимъ словомъ, ему приходится проводить чревъ всю свою жизнь мистификацію, на которую, действительно, и ловились даже опытные люди, которой поддался и самъ Гёте. Гёте допускаль, что была во Флоренціи нікая дама, которую Байронъ любилъ и которую умертвилъ мужъ, увъдомленный о ея невърности, и что затъмъ, въ ночь послъ этого преступленія, самъ мужъ погибъ на улицъ отъ неизвъстной руки, а послъдствіемъ всего этого будто бы и было, что Байрона преследоваль далее во всю жизнь цёлый рой привидёній 1).

При субъективномъ характерѣ поэзіи Байрона, очевидно, что для пониманія ея совершенно необходимъ элементь біографическій. Шекспира можно изучать, совершенно не зная его жизни, точно также и Шиллера, менѣе уже—Гёте. Но проникнуть смыслъ произведеній Байрона нельзя безъ изученія его жизни, очеркъ которой мы и обязаны теперь представить. Источниковъ и обработанныхъ матеріаловъ для этого есть много. Два лучшія сочиненія слѣдующія: «Лордъ Байронъ»— Карла Эльзе, 2-е изд. Берлинъ. 1881 г. и «Истинный лордъ Байронъ, новыя изслѣдованія о жизни поэта» 2) Джиффрсона. 1882 г.

<sup>4) «</sup>Это свазочное привлюченіе, вслідствіе безчисленных намевовъ въ его стихотвореніяхъ, становится вполив віроятнымъ».

<sup>2) &#</sup>x27;The real lord Byron, new views of the poet's life'. Jeaffreson.

## XVI.

Въ своей характеристикъ Байрона. Тэнъ («Истор. англ лит.» III, кн. 4 гл. 2) указываеть въ особенности на его племенныя черты: нормандскую кровь, мрачную дикость, надменность, потребность борьбы, страсть къ разрушенію — свойства, одушевлявшія «морских в королей» и витязей скандинавскихъ. Дъйствительно, не подлежитъ сомненію, что родъ Байроновъ-норманскій, древній, хотя не выдававшійся. Основатели этого рода въ Англіи, рыцари Эрнейсь и Ральфъ де-Бюренъ (Burun), прибыли съ Вильгельмомъ Завоевателемъ, получили лены, которыхъ пожалование занесено въ Doomsday book; одинъ изъ ихъ потомковъ, сэръ-Джонъ малый, по прозванію Длинная Борода (sir John the little with the Great Beard), получиль отъ короля Генриха VIII, по отпаденіи Англіи отъ католической церкви, большое по-духовное имъніе, принадлежавшее прежде богатому Ньюстедскому монастырю (де-Novo-Loco), а сверхъ того имълъ еще владъніе Рочдэль. Байроны крыпко держались Стюартовъ, въ ихъ борьбъ съ парламентомъ; за заслуги въ этой борьбъ, Джонъ Байронъ въ 1643 г. быль возвышень въ санъ пэра, съ титуломъ барона Рочдэля. Но возвышаясь въ своемъ положеніи, домъ Байроновъ объднълъ. Ихъ родъ не отличался ни особыми умственными способностями, ни предпріимчивостью; они были только землевладёльцы, сельскіе хозяева. Склонность къ исканію приключеній и крутость нрава, какъ кажется, перешли къ поэту, хотя и наследственно, но не въ мужскомъ, а въ женскомъ колънъ-отъ Бёрклеевъ, чистыхъ саксовъ, изъ дома которыхъ происходила жена Вилльяма, четвертаго лорда Байрона. У обоихъ его сыновей проявились совстмъ новыя, въ ихъ родт, черты характера: неровность, запальчивость, ръзкость.

Старшій сынъ, Вилльямъ, по смерти отца — пятый лордъ Байронъ (1722—1798 г.г.), человъкъ съ дурной

репутаціей и всёми ненавидимый, убиль своего двоюроднаго брата, Чауорта (1865 г.), въ поединкъ на шпагахъ. Поединокъ этотъ происходилъ въ тавернъ, при свъчъ, подъ пьяную руку и безъ свидътелей, оба противника были искусные фехтовальщики. Въ прошломъ въкъ неръдки бывали подобные поединки. Байронъ былъ заключенъ въ замокъ Тоуэръ и судомъ пэровъ былъ признанъ виновнымъ въ непредумышленномъ убійствъ (manslaughter), а отъ понесенія наказанія его освободило званіе пэра. Онъ былъ жестокимъ мужемъ и отцомъ, несноснымъ сосъдомъ, чуждался людей и по смерти единственнаго сына остался бездътнымъ. Такъ какъ имънія должны были, такимъ образомъ, перейдти къ Джорджу Байрону, поэту, дальнему родственнику лорда Вилльяма, который не называль своего наследника иначе, какъ «мальчикомъ въ Эбердинъ», то Вилльямъ немилосердно разорялъ имъніе, противозаконно продалъ Рочдэль, а въ Ньюстедъ лучшіе лъса.

Братъ этого самодура, дъдъ поэта, адмиралъ Джонъ Байронъ пріобрълъ извъстность, какъ морякъ, своими приключеніями и предпріимчивостью, быль и писателемъ. Его описаніе кораблекрушенія на западномъ берегу Америки и возвращенія въ Европу чрезъ Магелланскій проливъ воспламенило дътское воображение внука, который, будучи мальчикомъ, мечталъ о далекихъ плаваніяхъ. Тетка адмирала, сестра его матери, Варвара Бёркли была замужемъ за Треваньономъ, въ Корнуэльзъ, и имъла дочь Софью; на этой племянницъ адмиралъ женился, и такимъ образомъ, въ кровь ихъ потомства вошла примъсь кельтской крови Треваньоновъ. Отъ адмирала пошли двъ линіи: одна представлялась капитаномъ Джономъ и затемъ — сыномъ его, Джорджемъ Байрономъ, поэтомъ; другая, та, въ которую перешло званіе пэра, по смерти поэта, идетъ отъ Ансона Байрона, брата капитана, женатаго на дъвицъ Далласъ.

Отецъ поэта, капитанъ Джонъ, славился какъ повъса, вътренникъ, франтъ и мотъ, а въ военныхъ кругахъ

быль извъстень подъ именемь «шальнаго Джека» (mad Jack). Воспитывался онъ во Франціи, служиль въгвардіи, прельщалъ женщинъ красотою и веселымъ нравомъ, соблазниль маркизу Кэрмартень, дочь англійскаго посланника въ Гаагъ, графа Гольдернесса, которая была старше своего возлюбленнаго, увезъ ее во Францію, развель съ мужемъ и женился на ней, а потомъ самымъ скандальнымъ образомъ спустилъ, во Франціи же, большое ея состояніе. Отъ этого брака родилась Августа Байронъ (1783 г.), въ замужествъ г-жа Лей (Leigh), а черезъ нъсколько мъсяцевъ (въ январъ 1784 г.) послъ рожденія ея умерла ея мать. Потерявъ жену, капитанъ Байронъ возвратился въ Англію и началъ искать другой богатой невъсты, чтобы поправить свои разстроенныя дёла. Человёкъ легкомысленный и нуждавшійся въ деньгахъ, онъ не могъ долго выбирать и остановился на партіи не блестящей, которая однако же могла вывести его, на нъкоторое время, изъ затруднительныхъ обстоятельствъ.

Приданое составляло всего 23 тысячи фунтовъ. Правда, родъ миссъ Катерины Гордонъ, изъ Гейта, въ Эбердинскомъ графствъ, былъ знатный, такъ какъ происходиль по женской линіи оть королевскаго дома Стюартовъ (отъ Аннабеллы Стюартъ, дочери Якова П). Но это не мешало второй жене капитана Байрона быть женщиной безъ всякаго образованія и съ манерами рыночной торговки; никогда она не научилась писать безъ самыхъ грубыхъ ошибокъ. Сейчасъ послъ свадьбы молодые отправились въ Парижъ, гдъ капитанъ Джонъ, въ очень короткое время, прокутиль и приданое второй жены, а затемъ, съ кое-какими остатками, супруги возвратились въ Лондонъ. Здёсь-то, на Голльзстрите, улице, идущей отъ Кэвендиш-Сквера, въ домѣ подъ № 24, родился 22 января 1788 года Джорджъ Гордонъ Байронъ, ребенокъ хромой отъ рожденія, по винъ-ли матери, какъ утверждалъ впоследствии онъ самъ-или по вине акушера, неизвъстно. Для насъ остается загадкою и то,

въ чемъ собственно заключалась неправильность ноги или объихъ ногъ Байрона. Поэтъ, сколько могъ, скрываль этоть недостатокь; Трилоуни, который изъ любодълалъ наблюденія надъ трупомъ Байрона, утверждаетъ, что искалъчены были объ ступни, а преимущественно-правая, которая была несколько короче левой, и которую въ дътствъ пытались исправить, втискивая ее въ колоду съ винтомъ, чъмъ ее еще больше испортили; на объихъ ногахъ икры были слабы, и объ ступни были сильно атрофированы. Джиффрсонъ говорить, что недостатокь въ объихъ ногахъ заключался въ сокращении ахиллесовыхъ связокъ (tendo Achillis) объихъ ступней, такъ что Байронъ не могъ ступать по землъ всею подошвой и становиться на пятки, а долженъ быль всею тяжестью опираться на однихъ пальцахъ; вслъдствіе того, онъ не могъ сдълать подъ рядъ болъе нъсколькихъ сотъ шаговъ безъ усталости и не могъ състь на-земь, такъ какъ не быль бы въ состояніи подняться; когда же онъ боксироваль или фехтоваль, то сразу бъшено нападалъ на противника, чтобы побъдить его первымъ же ударомъ, такъ какъ при болбе продолжительной борьбъ, ему отказывалась служить правая нога, въ которой онъ чувствовалъ спазмы и боль.

Надъ семьею Байроновъ тяготъла нужда, пришлось отправиться въ Шотландію, въ Эбердинъ, гдѣ, благодаря стараніямъ юристовъ, г-жа Байронъ получила коть нѣ-которое обезпеченіе, въ видѣ неприкосновеннаго капитала въ 3 тысячи фунтовъ, приносившаго годоваго до-кода 150 фунтовъ, которые и составляли, съ этого времени, всѣ средства къ жизни цѣлой семьи, состоявшей изъ мужа, жены и сына (дочь Августу взяла къ себѣ на воспитаніе бабка ея, богатая голландка, вдова графа Гольдернесса). Капитанъ Байронъ отнималъ у жены что только могъ, а она устроила ему адскую жизнь въ домѣ. Споры между супругами доходили до дракъ, и капитанъ, наконецъ, убѣжалъ въ свою любимую Францію, гдѣ

вскорѣ потомъ (1791 г.) и умеръ, имѣя всего 36 лѣтъ. Вдова горько его оплакивала по смерти; не взирая на то, что онъ довелъ ее до нужды, она наполняла домъ воплями отчаянія.

Госпожа Байронъ, мать поэта, была низкаго роста, толстая и запальчивая особа, апоплектическаго склада; сына она то едва не зацаловывала до смерти, то готова была его бить, швыряла въ него тарелкой или щипцами, какими бросають уголь въ каминъ, а то ругала его «отродьемъ хромоногимъ (lame brat)». На словахъ настоящая демократка, госпожа Байронъ была въ тоже время глубоко убъждена въ неизмъримомъ превосходствъ рода Гордоновъ надъ родомъ Байроновъ, а въ самомъ родъ Гордоновъ-той, старшей линіи, отъ которой она сама происходила, надъ линіею Гордоновъ-Ситоновъ. Ни правильно писать, ни одъваться со вкусомъ, ни вести себя прилично въ обществъ, госпожа Байронъ не научилась никогда. Первыя религіозныя понятія были сообщены ребенку нянькой его, Марьей Грэй, которая была усердная кальвинистка. На пятомъ году мальчикъ началъ ходить въ школу, а на осьмомъ году перенесъ скарлатину и быль потомъ посланъ, для возстановленія силь, въ горы, на лъченіе козьимъ молокомъ. Маленькій Джорджъ провель это время въ Баллотеръ, надъ горнымъ потокомъ Ди, въ виду черной вершины Локна-гар'а.

Слъды того глубокаго впечатлънія, какое произвели на мальчика Гейленды, т. е. гористыя мъстности Шотландіи, остались на всю жизнь. Въ 18-й пъснъ «Дон-Жуана», поэтъ славитъ голубыя вершины и прозрачные потоки Ди-Дона, черные устои Бальгунскаго моста, шотландскіе пледы и ленты, и юношескіе сны и мечтанія, пронесшіеся въ своихъ воздушныхъ одеждахъ, какъ будто потомство призрака Банко. И въ гораздо позднъйшихъ путешествіяхъ Байрона проявлялось въ немъ чувство, испытанное польскимъ поэтомъ Богданомъ Залъскимъ, который на Капитоліъ и среди римской Кампаньи, мечталъ объ Украйнъ. Въ стихахъ, написанныхъ въ Генуъ,

за годъ до смерти (Джиффрсонъ, 1107), чувство это вылилось такъ: «Я долго бродилъ среди краевъ чужихъ, обожалъ Альны и любилъ Аппенины, почиталъ Парнассъ, смотрёлъ на склоны юпитеровой Иды и на вѣнецъ крутаго Олимпа. Но мысль мою они держали въ неволѣ не воспоминаніемъ вѣковъ минувшихъ и не своей природой. Восторгъ ребенка сохранился въ юношѣ и въ моихъ глазахъ взиралъ на Трою, вмѣстѣ съ Идой — Локна-гаръ. Кельскія воспоминанія приплетались къ видамъ горъ Фригійскихъ и водопады Гейлендовъ сливались съ свѣтлымъ ручьемъ кастальскимъ. Прости мнѣ, тѣнь великая Гомера и ты, Фебъ, прости этотъ обманъ воображенія. Меня учили сѣверъ и природа поклоняться вашимъ возвышеннымъ видамъ, во имя видовъ иныхъ, которые полюбилъ я прежде».

Родственники г-жи Байронъ и свойственники ея со стороны мужа такъ мало обращали на нее вниманія, что она очень поздно, и то изъ случайнаго разговора, узнала о послідовавшей 19 мая 1798 года смерти стараго лорда Байрона (Вильяма), по которомъ 10-літній Джорджъ унаслідоваль имінія и званіе пэра. Канцлерскій судъ поручиль опеку надъ нимъ дальнему его родственнику, графу Карлейль. Когда мать съ сыномъ прійхали въ свои имінія, то это наслідство оказалось въ страшномъ разореніи. Рочдэльское имініе, незаконно проданное, надо было возвращать путемъ процесса; низкой ренты, платившейся арендаторомъ, не было достаточно даже на содержаніе мальчика въ одномъ изъ аристократическихъ закрытыхъ заведеній, каковы Итонъ или Гарроу. Поміничій домъ, переділанный изъ аббатства, съ великолівнной готической аркой, соединяющей оба флигеля, паркъ, въ которомъ находился дубъ, видавшій еще времена друидовъ, съ чистымь озеромъ и фонтаномъ, — пришлось отдать внаймы постороннимъ людямъ, чтобы охранить все устройство отъ окончательнаго упадка. Джорджа помінстили, покамівсть, въ приготовительную школу пастора Гленни, въ Дэльвичь. Но мать безпрестанно отрывала

отъ занятій мальчика, котораго ученье и такъ было запущено, а сверхъ того, постоянно ссорилась съ педагогомъ, такъ что о спорахъ своихъ они, наконецъ, представили на усмотрѣніе опекуна. Но лордъ Карлейль вскорѣ уклонился отъ роли посредника, не желая имѣтъ сношеній съ истерической и злой женщиной. Даже мальчики, товарищи Джорджа, говорили ему: «твоя матъ сумасшедшая», на что онъ отвѣчалъ, смотря изъ подлобья: «самъ знаю».

Четыре года, проведенные въ училищъ Гарроу (1801— 1805), произвели на юношу большое вліяніе, такъ что въ университетъ, въ Кэмбриджъ, онъ поступилъ съ довольно уже сложившимся характеромъ и даже съ задатками литературной отшлифовки. Этимъ онъ былъ отчасти обязанъ проницательности своего тутора въ училищъ, д-ра Друри, который въ этомъ толстомъ и грубоватомъ мальговорившемъ съ шотландскимъ акцентомъ, съумълъ разгадать необыкновенныя способности, а виъстъ съ тъмъ и такія особенности характера, что его слъдовало водить не на цъпи, а на шелковомъ пояскъ. Услышавъ объ этомъ, опекунъ очень удивился и недовърчиво процедиль: «въ самомъ деле?» — когда мистеръ Друри сообщиль ему, что родственникь его имбеть такія дарованія, которыя могуть его возвысить даже и въ томъ положеніи, какое ему уже принадлежить въ обществъ.

И такъ, мы довели Байрона до Тринити-колледжа въ Кэмбриджъ, гдъ онъ окончательно эмансипировался отъ власти матери, сталъ жить по-аристократически, нъсколько кутить, а понемногу и стихотворствовать. Изъ этихъ раннихъ стихотвореній составился уже въ Кэмбриджъ цълый томикъ: «Часы Праздности», въ которомъ вовсе еще не проглядывали ни природа, ни когти льва. Это былъ пучекъ школьныхъ воспоминаній, любовныхъ строфъ, во вкусъ Попа, съ весьма немногочисленными порывами къ болъе высокому полету. Теперь, изложивъ вкратцъ голые историческіе факты, относящіеся къ личности поэта, указавъ на всъ внъшнія

условія и вліянія среды, присмотримся н'єсколько поближе, какое среди этихъ условій развивалось любопытное и своеобразное растеніе.

#### XVII.

Самъ Байронъ много разъ портретировалъ себя и обыкновенно темными красками. Во всякомъ случав, тв свъдънія, какія онъ даеть о себъ, представляють первостепенный источникъ для объясненія его душевнаго склада и характера. Въ стихотвореніи, обращенномъ къ Т. Гвиччоли, поэтъ говоритъ: «во мнъ кровь южная течеть; уже-ль иначе оставиль бы я край родной и покорился-бъ, - прежнія забывъ мученья - любви, ужели полюбиль бы я васъ»? Байронъ, въ самомъ дълъ, считаль себя истиннымь южаниномь, быль дёйствительнымъ поклонникомъ солнца: «въ солнечный день болъе религіозенъ»; не можемъ не вспомнить при этомъ о Красинскомъ, который видёль въ зимё какъ будто богоотступничество природы. Южаниномъ Байрона надо признать не только потому, что его въчно влекло къ теплому воздуху и темной лазури неба Греціи или Азіи, а среди тумановъ, при огонькъ каменнаго угля, отказывались у него дъйствовать и арфа, и сердце, и голосъ (Т. Муръ. 136, годъ 1811). Онъ былъ южанинъ по самому темпераменту, легко воспламенявшемуся и склонному къ насилію, неровному, заглушавшему въ первую минуту голосъ разсудка, такъ что ему приходилось впоследствій жалёть о случившемся. «Я родился — писаль онъ-сь серебряной ложкой во рту, какъ говорится у насъ, такъ какъ ни въ чемъ не нахожу вкуса, развъ только въ кайенскомъ перцъ. Не могу и представить себъ такого существованія, которое бы мит не надовло» (Муръ, 208).—«Я запальчивъ, но не золъ—писаль онъ къ женъ - только въ первую минуту, когда меня затронутъ, я элюсь» (1828 г. Муръ, 582) — «Не понимаю

уступчивой чувствительности; мною овладъваетъ страшное бъщенство—на 48 часовъ» — «Однажды въ Англіи, 5 леть тому (около 1816 г.), я почувствоваль столь неутолимую жажду, что въ теченіи ночи выпиль 15 бутылокъ соды, отбивая шейки бутылокъ, такое во мнъ было нетерпъніе. Теперь же на меня напали какое-то отяжельніе и потеря охоты ко всему, пробуждаюсь со злостью, должно быть кончу тымь, что замру сверху, какъ Свифтъ» 1) (Муръ. 485). — «Миъ предъявили къ уплать счеть изъ Венеціи, который я считаль уплоченнымъ уже нъсколько мъсяцевъ тому назадъ. Я пришелъ въ такой пароксизмъ бъщенства, что со мной сдълался обморокъ; между тъмъ, счетъ былъ всего на 25 фунтовъ» (Равенна 1821. Муръ. 479). — «Во мив всегда были: такая ате, которая мучила сама себя и тъхъ, кто имълъ съ ней соприкосновеніе, затъмъ, такой ésprit violent, который въ концъ концовъ, лишалъ меня вся-каго ésprit» (М. 485). — «Люблю энергію вообще, даже животную энергію всякаго рода и энергія мит необходима, какъ умственная, такъ и физическая». Когда ему было 20 лътъ, Байронъ такъ писалъ о себъ, къ пріятелю своему Гарнессу (М. 24): «На будущій годъ, я выйду въ свъть, и пущусь въ своей сумасбродной карьеръ, вмъстъ съ другими; ты не знаешь моего неудержимаго, мятежнаго настроенія, которое вовлекло меня въ разнузданность всякаго рода». Черезъ три года послъ того, будучи уже совершеннолътнимъ и находясь въ трауръ по матери, Байронъ, который успъль посътить Востокъ и приготовлялъ къ печати первыя пъсни «Чайльдъ-Гарольда», писалъ Годжсону: «Смъйся надо мною — я становлюсь нервенъ, но въ самомъ дълъ, бъдственно, смъщно, по-дамски нервенъ. Климатъ вашъ убиваетъ меня, дни мои пусты, ночи безъ сна, гостей имъю ръдко, а когда они приходять, то я убъгаю. У меня недостаетъ метода, чтобы справляться съ мыслями и это

<sup>1)</sup> Намекъ на сумасшествіе.

меня мучаетъ. Можетъ быть, это кончится сумасшествіемъ, но Дэвисъ говоритъ, что это скорѣе — дурость; ничѣмъ не могу излѣчиться отъ спряженія проклятаго глагола ennuyer» (Ньюстедъ. 13 Октября 1811 г. Муръ. 141).

Къ самоубійству Байронъ, однако, никогда не имъть влеченія. «Мнъ лънь — писалъ онъ — прострълить себъ голову, да это огорчило бы Августу (сестру) и еще кое-кого и осчастливило бы Джорджа (двоюроднаго брата—наслъдника), впрочемъ и для меня было бы недурно, но не хочу этого искушенія» (М. 213). Но мысль о сумасшествіи преслъдовала его постоянно, такъ какъ мозгъ его въчно находился въ работъ и въ кипъніи, и въ этомъ состояніи представлялся самому поэту въ видъ кружащагося огненнаго моря («Чайльдъ-Гарольдъ» ІП. а 7): «утишься мысль моя, я думалъ слишкомъ долго, и слишкомъ мрачно; въ кипъньи и въ усильяхъ мой мозгъ сталъ моремъ огненнымъ, — которое кружитъ воображенье».

Всякое сильное сопротивленіе вызывало въ этой пылкой натурѣ или изступленіе, или еще худшее, затаенное бѣшенство, котораго опасалась даже мать Джорджа, видя какъ ребенокъ блѣднѣлъ и стискивалъ зубы; каждое же желаніе или влеченіе превращались въ неудержимую и совершенно поглощавшую его страсть. Уже въраннемъ дѣтствѣ, онъ «пожиралъ» книги: «я читалъ когда ѣлъ, лежалъ въ постелѣ, словомъ когда никто бы не сталъ читать, и такъ было съ пяти лѣтъ» (М. 20).— «Всѣ дружбы мои въ школѣ были страстями (я всегда былъ горячъ)».—«До сихъ поръ не могу слышать безъ біенія сердца имени Клера (лордъ Клеръ, товарищъ Байрона въ Гарроу'скомъ училищѣ). Увлеченіе мое (любовь къ миссъ М. Паркеръ) произвело на меня обычное дѣйствіе: я не могъ ни ѣсть, ни спать, и хотя имѣлъ поводъ думать, что и она меня любитъ, я жилъ только мыслью о времени, какое пройдетъ до новаго свиданія, перерывы же между нашими свиданіями продолжались

обыкновенно часовъ 12». Байронъ ничего не чувствовалъ слабо, а все, что чувствовалъ особенно сильно, хотя бы оно соединялось съ наслажденіемъ или удовольствіемъ, переходило для него въ страданіе и кончалось припадкомъ. Въ 1814 году, игра Кина въ роли сэр-Гайльса Оверрича, вызвала у Байрона конвульсіи (М. 252). Въ 1819 г., другой сходный припадокъ случился съ поэтомъ въ Болонъв, на представленіи «Мирры» — трагедіи Альфіери: «Это была не дамская истерика, а потокъ невольныхъ слезъ и дрожь, отъ которой я весь трясся; въ такое состояніе меня ръдко приводить фикція» (М. 404).

Эту столь необычайно впечатлительную душу, въ которой каждое ощущение было слишкомъ сильно и потому дълалось бользненнымъ, отъ страданія спасало одно только средство — поэтическое творчество, какъ бы облегчение себя посредствомъ родовъ. «Всъ мои конвульсіи оканчиваются стихами», говорить Байронь (1813 г. М. 197). Совершенно такъ, какъ у всякаго истиннаго поэта, напр. у Гёте или Мицкевича, страданіе исчезало, отлившись въ поэтическомъ произведении. «Со мной это случается—пишетъ Байронъ (1821 г. Равенна. М. 492) находить по временамъ пароксизмъ изступленія, отъ котораго я лишился бы разсудка, еслибы не писаль, чтобы занять свой умъ. Не понимаю, какъ можно любить регулярное, безпрерывное сочинительство. Для меня оно-родъ нытки, сквозь которую я долженъ пройдти, а вовсе не удовольствія. Творчество я считаю большимъ трудомъ». Въ томъ, что писателей ставятъ выше, чемъ людей действія, Байронъ видитъ «признакъ изнёженности и вырожденія. Дъла, дъла, твержу я, а не писаніе, въ особенности — не писаніе стиховъ ... — «Единственнымъ и искреннимъ побужденіемъ писать, у меня является необходимость отвлекать себя отъ себя же: что за проклятое дъло эгоистическое самочувствіе» — «Печатаніе написаннаго представляеть продолженіе той же заботы, чтобы какъ нибудь занять свой умъ, который

иначе уходиль бы въ самосозерцаніе» (М. 206 — 208) — «Писаль я отъ полноты сердца, подъ вліяніемъ порыва или страсти, но не для сладкихъ голосковъ (этихъ дамъ)». Самый процессъ творчества былъ для Байрона кипѣніемъ, и пока это кипѣніе продолжалось, на корректурахъ прибавлялись строфы, даже цѣлыя страницы, но передѣлки неудавались никогда (объ этомъ свидѣтельствуютъ письма о вымученномъ такимъ образомъ 3-мъ актѣ «Манфреда») — «Я уже говорилъ—пишетъ авторъ—что ничего не могу поправить. Со мной — какъ съ тигромъ: если не схвачу съ перваго скока, то возвращаюсь въ свое логовище; но зато, когда схвачу, то сокрушаю».

Поэтическое творчество всегда состоить изъ двухъ элементовъ: идеализаціи или игры фантазіи и реальнаго основанія. Байронъ отлично сознавалъ процессъ идеализаціи впечатльній: «первыя впечатльнія мои сильны, но перемъщаны; память дълаетъ между ними выборь и нъкоторый порядокъ, будто перспективу въ ландшафтъ, она же оттъняетъ ихъ, хотя они уже и дълаются менъе отчетливы. Должно быть, есть еще иныя внъшнія чувства, сверхъ тъхъ, какими обладаемъ мы, смертные, такъ какъ велико то, что надо обнять, и изъ этого нъчто всегда утрачивается, при чемъ мы сознаемъ, что намъ следовало бы обладать более возвышеннымъ и шире охватывающимъ пониманіемъ (Римъ 1817 г. М. 355)». И однакоже, Байронъ считалъ себя преимущественно реалистомъ въ поэзіи и былъ въ этомъ от-ношеніи антиподомъ Руссо. «Ни о чемъ не могу пи-сать—замѣчаетъ онъ—безъ личнаго наблюденія и осно-ванія (фактическаго)... Ненавижу вещи, представляющія одинъ лишь вымыселъ. Въ наиболѣе эеирномъ произведеніи должно, всетаки, быть фактическое основаніе, а чистый вымысель—это таланть лгуна» (М. 348). Отсюда истекали та заботливан откровенность и любовь къ правдъ, какія онъ вносиль въ свои произведенія: «не могу и не хочу укрывать моихъ мыслей и сомнъній, чтобы, во что бы ни стало, угодить господствующему

мнѣнію (М. 208)». У такого реалистическаго процесса творчества находилась въ распоряженіи удивительная, феноменальная память, притомъ — память сердца, которая съ необыкновенной цѣльностью и въ полной свѣжести хранила не одни голые факты, но и чувства, вызванныя впечатлѣніями. Мы приведемъ сейчасъ примѣры этого свойства Байрона — перечувствовать вновь и передавать во всей ихъ свѣжести чувства, испытанныя давно.

Необычайная впечатлительность поэта должна была, конечно, проявиться и въ отношеніяхъ его къ женщинамъ. Уже на 9-мъ году отъ роду онъ влюбился въ маленькую дівочку, Марію Дэффъ, и любовь эта была сильная, хотя, разумбется, детская, чуждая половаго инстинкта. Чрезъ нъсколько лътъ, въ 1800 г., еще передъ поступленіемъ въ училище Гарроу, Байронъ во второй разъ влюбился въ кузину свою Маргариту Паркеръ, очень красивую дъвушку съ черными глазами, длинными ръсницами, съ греческимъ профилемъ и необыкновенно нъжной, прозрачной кожей; миссъ Паркеръ, по словамъ поэта, была похожа на воздушное существо, созданное изъ радужныхъ лучей. Она умерла; ей были посвящены первые стихи Байрона, она, въ знакъ взаимности, дала ему свой локонъ, который Байронъ носилъ на груди втеченіи всей своей жизни. Затьмъ, третья его любовь, разумъется, уже болъе глубокая, относится къ 16-ти лътнему возрасту поэта, когда онъ учился въ Гарроу (1803 г). Предметомъ ея была богатая родственница, жившая въ сосъдствъ, въ Энисли, Марія Чауорть, внучка того Чауорта, котораго убиль дядя поэта, «злой лордъ Байронъ», предшественникъ поэта въ пэрствъ. Она была двумя годами старше Джорджа, отличалась вызывающей веселостью и забавлялась разгоравшимся въ юношт чувствомъ. Но случилось, что Джорджъ услышалъ ея откровенный о немъ отзывъ въ разговоръ съ подругой: «неужели ты думаешь, что я въ самомъ дълъ занята этимъ хромымъ мальчишкою?»

Эти слова подъйствовали на него какъ раскаленное желёзо. Онъ сгораль отъ стыда, что быль поставлень въ смѣшное положеніе, что ему могли приписать корыстные виды-поправить свое положение бъднаго лорда при помощи состоянія богатой наслідницы, а наконець и отъ того еще, что онъ профанировалъ воспоминание о Маргаритъ Паркеръ, похваставшись ея локономъ передъ миссъ Чауортъ, чтобы сдёлать себя более интереснымъ, какъ будто бы это были волосы живой женщины. Не будучи въ состояніи перенести всего этого, Байронъ увхаль въ Ньюстедъ, не простясь ни съ къмъ, а послъ каникуль, старался найдти утъщение въ страстной дружбъ съ товарищами, которыхъ обожалъ, какъ пансіонерка. Въ последующія каникулы онъ находился опять въ Эннсли; рана еще не зажила, но поэтъ старался скрывать ее подъ ледянымъ равнодушіемъ. Украдкой, онъ написалъ карандашомъ на одной изъ книжекъ миссъ Чауортъ стихи, не свои (леди Туить), но изображавшіе состояніе его души: «воспоминаніе, о не томи меня... напрасно всенадежда, сожальнье, ищу лишь одного-забыть». Затымь между ними произошла сцена, болъе или менъе похожая на ту, какая описана въ превосходномъ стихотвореніи «Сонъ».

> Осъдланная лошадь землю била... Мой юноша съ лицомъ печально блёднымъ Взадъ и впередъ ходилъ; по временамъ Садился онъ и схватываль перо И вдругъ писалъ загадочное что-то. Потомъ опять лицо онъ закрываль Объими руками, и все тъло Какъ въ судорогахъ дрожало... Вдругъ опять Онъ вскавиваль, руками и зубами Свое письмо на части рваль: но слезъ Не проливаль. Но воть онь сталь спокойный... Нежданно дверь молельни отворилась. Вошла она-предметъ его любви, Съ спокойною и милою улыбкой, Хоть хорошо извёстно было ей, Что въ ней пыладъ онъ горькою дюбовью,

Что твнь ся, какъ мрачный столбъ, пожилась На душу всю несчастнаго: страданье И скорбь несчастнаго-все видела она... Но нътъ, не все! Онъ всталъ и руку милой Пожаль, какъ другь,-и на лицв его Я въ этотъ мигъ увидёль начертанье Кавихъ-то думъ, невыразимыхъ думъ. Но вскоръ все изгладилося. Руку Онъ выпустилъ и мелленно пошелъ Изъ комнаты. Казалось, что разлуки Тутъ не быдо: такъ весело они, Спокойно такъ другъ другу улыбались. И вышель онь въ высокія ворота, Сълъ на воня и поскакалъ впередъ-И съраго стариннаго порога Ужь никогда не видёль съ той поры.

(Переводъ П. Вейнберга).

Прощаясь съ Мэри, Байронъ сказалъ ей: «когда увидимся опять, вы будете уже не миссъ, а миссизъ». -«Надёюсь» -- отвёчала она. И дёйствительно, въ слёдующемъ же, 1805 году, миссъ Чауортъ вышла за счастливаго соперника Байрона — Мёстерса, молодца по сложенію и славнаго стрълка. Но мужъ такъ худо обходился съ нею, что она сошла съ ума и умерла въ 1832 г., т. е. черезъ 8 лътъ послъ Байрона. Уже и третья эта любовь начинала проходить, когда однажды, мать Байрона, читая полученное письмо, сказала ему: «а знаешь-ли, твоя когда-то возлюбленная Мэри Дэффъ вышла за богатаго купца Кокбёрна». Извъстіе это поразило поэта какъ молнія; онъ побледнёль и съ нимъ едва не произошель судорожный припадокь, такъ что мать перепугалась. Байронъ самъ не умълъ объяснить себъ этого впечатленія. «Въ то время (т. е. то, къ которому относилась первая его любовь), я не имъль понятія о половыхъ влеченіяхъ, впоследствіи имель, можеть быть, пятьдесять иныхъ привязанностей, а между темъ, помню самыя незначительныя наши слова, ласки, черты ея, мою безсонницу» (М. 9). Стало быть, память о М. Дэффъ ожила въ поэте съ такой силою, что на минуту взяла

верхъ надъ образомъ миссъ Паркеръ и образомъ М. Чауортъ.

Поэма «Сонъ», на которую мы уже ссылались, представляеть другой, удивительный примъръ воспроизведенія въ воспоминаніи самыхъ отдаленныхъ впечатлівній. Она написана въ 1816 году, при обстоятельствахъ, которыя придають ей особенное значеніе, въ ней есть, какъ воспоминаніе о М. Чауортъ, такъ и стръла, направленная противъ леди Байронъ, жены поэта, такъ что поэма отмъчена особымъ намъреніемъ. Въ началъ того года, Байронъ разошелся съ женой, разстался окончательно съ Англіею, поселился въ Швейцаріи, и въ іюль 1816 г., въ Женевь, находясь въ состояніи крайняго раздраженія, быть можеть вследствіе отказа жены на старанія госпожи Сталь о примиреніи супруговъ, --- захотъль бросить леди Байронъ въ лицо увъреніе, что онъ никогда ея не любилъ, такъ какъ постоянно носилъ въ сердцѣ другую, прежнюю любовь:

Вотъ онъ стоитъ предъ алтаремъ съ невъстой...
Обътъ проговорилъ спокойно, но не слышалъ
Самъ словъ своихъ, все шло кругомъ въ глазахъ;
Передъ собой онъ ничего не видълъ
И ничего не понималъ: Въ умъ
Воскресли вновь старинный домъ, ворота
И комнаты знакомыя, и мъсто,
И день, и часъ, и солнца свътъ, и тънь
И ахъ! она, судьба его всей жизни!

Въ этой части поэмы сказывается именно намъренность; но самая любовь его къ Мэри Чауортъ, которая была его «духомъ, голосомъ и зръніемъ», въ которую онъ «влилъ всю свою жизнь, какъ источники изливаются въ океанъ и теряются въ немъ», и вся обстановка сценъ, одушевленныхътой любовью— «зеленый холмикъ тотъ, что въ сторону склонился, какъ будто мысъ, стоитъ среди луговъ, деревъ кружкомъ увънчанъ какъ короной» — всъ эти впечатлънія проявляются съ такой полнотой и

свъжестью, какъ будто были записаны тогда же, въ 1804 году, а не черезъ 12 лътъ.

Мы вполнъ раздъляемъ мнъніе Джиффрсона (І, 155), что три главныя силы-память, чувствительность и воображеніе — давали поэту возможность извлекать изъ пріятныхъ впечатлівній прошлаго большую сумму удовольствія, чімь какую ему принесла, въ свое время, дъйствительность, и заставляли его чувствовать еще сильнее — въ воспоминаніи — тъ печали, какимъ онъ подвергался; рефлексія чувства еще усиливала въ немъ впечатлънія, данныя опытомъ. Это именно были главныя силы, дъйствовавшія на организмъ поэта, и хотя въ движеніе онъ приводились обыкновение вліяніемъ какихъ-либо обстоятельствъ, но иногда ихъ пускала въ ходъ и личная его воля. Справедливо также замъчание Вашингтона Эрвинга, который, разсматривая, какъ много Байронъ могъ извлекать изъ своей памяти, сравниль его съ земледъльцемъ, работающимъ на плодоносномъ чернозёмъ. Понятно однако, что, возобновляя такимъ образомъ прошлое, а въ немъ всъ радости и страданія, во всей ихъ силь, Байронъ долженъ былъ стараться, чтобы онъ были поэтичны, связываль ихъ при помощи эпизодовъ вымышленныхъ.

# XVIII.

Пылкій темпераменть часто соединяется съ добротою сердца. У Байрона сердце было не только доброе, но можно сказать—золотое, готовое къ сочувствію, чрезвычайно сострадательное. «На берегу Лепантскаго залива, близь Востицы (1810 г.) я подстрёлиль орленка, который черезъ нёсколько дней потомъ околёль — говорить поэть—Никогда съ тёхъ поръ я не убивалъ и не буду убивать молодой птицы» (М. 100). Въ дётствё, онъ всегда защищалъ младшихъ и слабёйшихъ товарищей отъ преслёдованія болёе сильныхъ; о прислугё своей онъ всегда заботился, какъ истый лордъ; лите-

раторамъ и вообще нуждающимся онъ много помогалъ, даже въ такія времена, когда самъ имѣлъ не много средствъ и былъ въ долгахъ. Въ 1821 г., когда Байронъ собирался выѣхать изъ Равенны, городскіе бѣдные подали кардиналу-легату просьбу, чтобы онъ уговорилъ ихъ благодѣтеля остаться въ Равеннѣ.

Пылкость темперамента, соединенная съ мягкосердечіемъ, не давала сложиться выдержанному характеру. Байронъ сознаваль это и винилъ себя (3 пъснь Ч. Гарольда, VII), признаваясь, что, не научившись смолоду господствовать надъ сердцемъ, онъ отравилъ тъмъ течение своей жизни. Образование характера тъмъ труднъе, чъмъ горячье темпераментъ человъка. Для умственнаго организма Байрона была бы нужна разсудительная заботливость о немъ съ самаго дътства, требовалась сильная рука, которая направляла бы его, держа мальчика, какъ это впоследствии делалъ Друри, на шелковомъ шнуркъ, не давая ему воли, но и не раздражая его. Случилось же наоборотъ: мать его была дурно воспитанная и смёшная женщина, которой онъ стыдился передъ чужими и надъ которой онъ насмъхался, убъгая, когда она кидала въ него чёмъ попало — тарелкой или палкой, всеравно. Отъ матери онъ ръшительно освободился, находясь уже въ Кэмбриджв, чему предшествовала бурная сцена въ Соутвеллъ. Дъло дошло до драки, причемъ сперва сынъ, а потомъ и мать прибъгали въ аптекарю, предостерегая, чтобы онъ не выдаваль матери или сыну яда. Очень можеть быть, что однимъ изъ побужденій къ путешествію за границу было желаніе быть какъ можно дальше отъ матери. Онъ помъстиль ее въ Ньюстедъ, но даже не простидся съ ней. Возвратясь въ Лондонъ, онъ не спѣшиль въ ней, какъ вдругъ пришло извѣстіе, что она умерла отъ апоплектическаго удара, разсердившись на кого-то изъ прислуги. Тогда въ умъ Байрона произошелъ поворотъ, и на короткое время онъ искренно жалълъ о своей потеръ; провелъ въ слезахъ ночь, неотходя отъ ея тъла, а служанкъ, которая старалась его

утёшить, онъ сказалъ: «у меня, миссизъ Бэй, одна только и была подруга въ жизни, и вотъ ея уже не стало». Однако, онъ не шелъ за гробомъ при похоронахъ, взглянулъ только отъ воротъ аббатства на печальную процессію, и потомъ, позвавъ своего слугу Рештона, велѣлъ ему боксироватъ съ собою; послѣ нѣсколькихъ сильныхъ схватокъ, онъ какъ-будто усталъ, бросилъ рукавицу въ уголъ и заперся въ своей комнатѣ (М. 128).

При столь неблагопріятных условіях воспитанія въ семьъ, у Байрона образовался характеръ неровный, непостоянный, капризный, болбе свойственный женщинб, чёмъ мужчинъ. «Nil fuit unquam sic impar sibi 1)» написаль о немъ Медвинъ, который наблюдаль надъ нимъ въ Италіи (Эльзе 326). «Не было двухъ дней, втеченіи которыхъ онъ оставался бы на себя похожъ»—пишетъ леди Блессингтонъ. «Каждая любимая женщина управляеть имъ, только леди Байронъ не съумъла» — говорилъ камердинеръ поэта, Флетчеръ. «Равнодушіе — писалъ о себъ Байронъ (М. 285) — дълаетъ меня неръшительнымъ и по наружности капризнымъ. Ничто не запечатлъвается во мив такъ, чтобы удержать меня. Не то, чтобы я ощущаль отвращеніе, а просто побужденія действують на меня слабо, такъ что меня можетъ остановить мелкое препятствіе и вотъ, я не переступлю чрезъ соломинку. Но это не робость, такъ какъ не мало я на своемъ въку сдълалъ вещей дъйствительно нахальныхъ». Въ жизни его можно было бы найдти много примъровъ неръшительности; укажемъ здёсь на одинъ, довольно характерный.

Байронъ хотълъ прервать свою связь съ г-жею Гвиччоли, ръшилъ возвратиться въ Англію и написалъ пріятелямъ о скоромъ своемъ пріъздъ туда. Но вдругъ, онъ получилъ извъстіе изъ Равенны, что Гвиччоли серьезно заболъла. Между тъмъ все уже было приготовлено къ отъъзду, вещи находились въ гондолъ, самъ Байронъ

¹) «Никогда никто не бываль такъ непохожъ на себя».



быль уже въ шляпъ, перчаткахъ и съ тросточкой въ рукъ. Но вотъ, онъ медлитъ, выискиваетъ предлогъ и объявляетъ, что если пробъетъ часъ передъ окончаніемъ сборовъ (а все уже было готово), то онъ въ этотъ день не поъдетъ. Часъ пробилъ, поэтъ остался и, чрезъ нъсколько дней, выбхаль, но не въ Англію, а-въ Равенну. Такія колебанія являлись у него именно въ тъхъ случаяхъ, когда следовало обдумать что-нибудь хладнокровно, старательно, и помужски принять положительное ръшение. Зато, у него, какъ у всъхъ людей нервныхъ, а чаще всего у женщинъ, принятіе ръшенія являлось чрезвычайно быстро, даже стремительно, когда онъ быль чемъ-нибудь возбужденъ, затронутъ, когда задъта была его гордость, а въ особенности его тщеславіе. Изъ этой необходимости особыхъ возбужденій, для того чтобы совершился процессъ развитія идей, и истекала та его эгоистичность, на которую такъ часто указывали и въ которой онъ самъ признавался. Это былъ эгоизмъ особаго рода: щедрый, великодушный, готовый на самыя большія пожертвованія, и имуществомъ и самимъ собою, Байронъ не могъ однако ни для кого отказаться оть минутнаго желанія, пожертвовать хотя бы мелкой своей прихотью. Его чрезвычайное самолюбіе представлялось такой чертой, которая болбе свойственна женскому умственному складу; въ самолюбіи его было много тщеславія, дэндизма, кокетничанья, желанія прельщать, привлекать къ себъ, окружать себя поклонниками. Человъкъ этотъ, хотъвшій прежде всего быть свътскимъ, хваставшійся, что заботится болье о приличіи своего костюма, чъмъ о своей поэзіи, выказываль тымь не менъе вкусы выходца изъ низшихъ сферъ, имълъ слабость къ яркости и пестротъ, къ ношенію мундировъ.

Въ одномъ изъ своихъ произведеній, въ трагедіи «Сарданапалъ», написанной въ 1821 г., въ Равеннъ, Байронъ изобразилъ себя преимущественно со стороны мягкости своей натуры и отсутствія всякаго закала въ

характеръ. Надъ этой пьесой, посвященной «величайшему» изъ жившихъ въ то время поэтовъ — Гёте — «его литературнымъ вассаломъ», стоитъ нъсколько остановиться. Канва для нея взята совершенно произвольная, лишенная всякаго мъстнаго и историческаго колорита, и на такомъ фонъ выписана одна, господствующая надъ всъмъ (какъ обыкновенно у Байрона) фигура молодого человъка, котораго губить не деспотическій, а наобороть добрый и человъчный нравъ; избавься онъ отъ такого расположенія, начни онъ править съ жестокостью, проливать кровь, и онъ быль бы спасенъ, сталь бы даже могуществень, какъ Нимвродь или Семирамида, былъ бы еще при жизни причтенъ къ сонму боговъ. «Родясь въ избъ-онъ могъ бы государство себъ добыть; рожденный для вънца — онъ по себъ оставилъ только имя... Его бы следовано заставить предводительствовать войскомъ, а не гаремомъ». Сарданапалъ не годится въ цари, потому что настроеніе его такое: «Мнѣ ненавистны всв страданія—въ другихъ-ли ихъ вселяю, терплю-ли самъ, въдь всъ мы отъ раба послъдняго до перваго монарха, достаточно страдаемъ для того, чтобъбъдствія земнаго гнетъ природный не умножать, но роковой удёль, намъ посланный судьбою, стараться только услугами другъ-другу облегчать.... Клянусь звъздами неба, открытыми халдеянамъ-клянусь, безумные рабы вполнъ достойны, чтобъ въ собственныхъ желаніяхъ они нашли себъ проклятье и чтобъ къ славъ я ихъ повелъ». Рабы, которые на его счеть разжиръли и обогатились, которыхь онь поставиль такь, что каждый изь нихь живеть царемъ у себя въ домъ, злоумышляютъ на его жизнь (актъ IV). Сарданапалъ объ этомъ знаетъ, но не раскаевается: жизнь его слагается изъ любви. «Если меня ненавидять, то въдь потому, что я ихъ не ненавижу, если возстаютъ противъ меня, то въдь за то, что я не притъсняю ихъ». Неустрашимый, но по своему, Сарданапалъ выступаетъ на битву съ мятежниками — съ открытой головой, не желая надёть шлема: «истый Кавказъ! на головъ гора»...

Никакія требованія политики или церемоніала, никакія традицій не могуть его заставить отказаться хотя бы отъ одной минуты удовольствія, наслажденія. «Пиръ отмънить? Да ни за что на свътъ, на зло всъмъ мятежникамъ, пусть себъ бунтуютъ. Не поблъднъю я, минутой раньше я не встану отъ стола, не отниму чашу отъ устъ, въ вънкъ ни одного цвъточка не убавлю, ни одного не потеряю наслажденья». Изъ всёхъ открытій самымъ великимъ ему представляется изобрътеніе Вакха безсмертный виноградный сокъ. Сарданапаль самъ осуждаетъ себя передъ женой: «я полный рабъ случайности и собственных в влеченій» (IV), и поддаваясь страсти, самъ опредъляеть безуміе страсти какъ не мужское дъло (Ш). Онъ погибаетъ потому, что онъ-фантазеръ, который, царствуя, поступаеть вопреки условіямь, поддерживающимъ власть и вопреки правиламъ самаго разсудка. По его же словамъ, онъ останется «загадкой, которой подражать едва ли кто захочеть, хотя ея легко и не осудить; послужить же она къ тому, чтобы никто такъ понапрасну не губилъ себя» (V). Послъднія слова, произносимыя Сарданапаломъ, когда онъ устремляется на пылающій костерь, заключають въ себъ квинтэссенцію и самой субъективной поэзіи, которой выраженіемъ быль байронизмъ: «Ассирія, прощай, счастливой будь, земля моя родная. Прискорбнъй мнъ съ отчизною разстаться, чъмъ съ короной! Прощай, я ничего себъ не требую, даже могилы».

Для дополненія личной характеристики Байрона, намъ остается коснуться еще одного обстоятельства, которое теперь представляется пустымъ, а между тъмъ, несомнънно повліяло на тонъ его поэзіи, усилило ея мрачность, и даже, какъ вообще полагаютъ, послужило главнымъ поводомъ къ тому, что онъ сдълался ръшительнымъ пессимистомъ и мизантропомъ.

## XIX.

Обстоятельство это-физическій недостатокъ Байрона, его хромота. Бывали люди, которые, несмотря на какойлибо физическій недостатокъ, сохраняли веселость духа. Таковъ былъ напр. Вальтеръ Скоттъ. Правда, хромота Вальтера Скотта не мъшала ему ходить шибко и много и не составляла особеннаго контраста съ его фигурою, такъ какъ онъ не принадлежалъ къ числу красавцевъ. Впрочемъ, можетъ быть, и В. Скоттъ переносилъ бы свой недостатовъ менъе терпъливо, еслибы хромота препятствовала ему напр. спастись скорыми шагами отъ дождя или отъ передразниванья уличныхъ мальчишекъ, или еще, еслибы голова его, бюсть и руки были идеально-красивы, годились бы для статуи Аполлона, а ноги бы напоминали о Вулканъ. Непріятное состояніе хромаго, осужденнаго на неподвижность, для Байрона усиливалось еще тъмъ, что онъ былъ полнокровенъ, какъ мать, и до 20-ти лътняго возраста быль толсть, такъ что ему неизбъжно угрожали тучность, отяжельніе и всь послъдствія подобной комплексіи. Всв извъстія о Байронъ въ юномъ возрасть изображають его мышковатымь толстякомь, нисколько не отличавшимся красотою. Некрасивая гусеница превратилась въ прекрасную бабочку --- въ Кэмбриджъ, не безъ особыхъ усилій. Чтобы похудъть, онъ занимался самой насильственной гимнастикой, верховой **вздой,** боксированіемъ, плаваніемъ, но кромѣ того, систематически мориль себя голодомъ, начиная именно съ 20-го года жизни. Онъ прибъгалъ еще, для той же цъли, къ теплымъ ваннамъ и сильнодъйствующимъ внутреннимъ средствамъ. Когда онъ избавился отъ жира, черты его стали нежнее, кожа пріобрела замечательную прозрачность, густые, курчавые, темнорусые волосы сдёлались мягкими какъ шелкъ. Темноголубые глаза его ежеминутно мъняли свое выражение, то въ нихъ отражалось спокойствіе какой-то глубины неизм'єримой, то сверкаль огонь, а голосъ онъ имълъ чудной, непередаваемой прасоты,

музыкальности въ высшей степени привлекательной. Но очаровательная эта наружность была пріобрётена посредствомъ такого насилія надъ апетитомъ и такого разстройства здоровья, что въ результатъ, Байронъ сократилъ свою жизнь, быть можетъ, на цълую половину, а нервная раздражительность сдълалась нормальнымъ его состояніемъ.

Джиффрсонъ приписываетъ этой убійственной діэтъ даже усиленіе таланта Байрона, который, самъ увлекшись этимъ талантомъ, окончательно усвоилъ себъ свои особыя гигіеническія правила, почти совсъмъ отказался отъ мяса, ръдко таль даже рыбу, и питался такими вещами, какъ напр. бисквиты съ содовой водой и картофель съ уксусомъ (М. 145), избъгалъ напитковъ, содержащихъ алькоголь и даже бордосскаго вина (claret), но зато часто употреблялъ опій, а въ особенности—много соли. «Доза соли—говорить онъ—опьяняла меня на минуту, какъ шампанское» (М. 145). Чтобы одолъть голодъ, онъ жевалъ табакъ, къ опію же и къ коньяку онъ обращался собственно въ минуты сильныхъ потрясеній и нравственныхъ страданій (М. 214).

Преувеличенное развитіе нервной системы осуществлялось насчеть образованія мускуловь и жира; Байронъ испортилъ себъ печень, а желудовъ его, ослабленный голоданіемъ и безпрестаннымъ раздраженіемъ, сталь наконецъ отказываться отъ пріема пищи. Ко всему этому надо еще прибавить привычку работать только по ночамъ. «Я, даже въ обществъ любимой женщины могу оставаться долго, не стосковавшись по моей лампъ, моей переполненной и перемъщанной библіотекъ» (М. 235). Не подлежить сомнънію, что физическій недостатокъ долженъ былъ сильно отзываться на настроеніи существа столь впечатлительнаго и самолюбиваго; долженъ быль располагать Байрона къ такому взгляду на самого себя, что онъ — человъкъ обиженный природою, долженъ былъ внушать ему злость и нарекание на эту несправедливость, которая не допускала обжалованія и отмѣны. Очень вѣроятно, что и это обстоятельство, при сознаніи большаго дарованія, повело молодаго Байрона къ стремленію стать великимъ человѣкомъ, пріобрѣсти славу.

Положеніе мальчика, конечно, изм'єнилось въ разныхъ отношеніяхь сь 1798 года, когда онъ сдёлался лордомъ; на него стали смотръть иначе чъмъ прежде, особенно въ кружкахъ мелкой gentry, сосъдней съ Ньюстедомъ и Соутвеллемъ, среди которой онъ обращался до поступленія въ университетъ. Хромота должна была уже менъе тяготить его впоследствіи, когда, после выхода въ светь первыхъ пъсенъ «Чайльдъ-Гарольда», Байронъ, по собственному выраженію, въ одну ночь сталь славень, когда онъ сдёлался львомъ салоновъ, когда его носили на рукахъ, когда на балахъ, къ нему были устремлены всъ взоры, вокругь него толпились хорошенькія женщины (байрономанки), ловя каждый его взглядь и каждое слово. Впрочемъ, и съ дътства недостатокъ въ сложеніи не даваль еще права Байрону быть недовольнымь своей судьбой и своимъ положениемъ, и, действительно, не препятствоваль ему быть исполненнымь аристократическаго честолюбія, стремиться высоко. Были, конечно, и другія еще причины, кромъ тълеснаго недостатка, вызывавшія въ немъ мизантропическое строеніе. Презрѣніе къ людямъ сформулировалось имъ 20-ти лътнемъ возрастъ, въ эпитафіи, уже въ ръзанной на памятникъ, подъ которымъ онъ торжественно похоронилъ въ Ньюстедъ, въ 1808 г. свою собаку, Ботсвена, изъ породы водолазовъ: «Красивъ былъ безъ тщеславія, силенъ безъ нахальства, отваженъ безъ жестокости, всё добродётели имёль онь человёка, а слабостей его не зналъ. Еслибы такую эпитафію посвятить и человъку, то она показалась бы неприличной лестью». Въ другой, написанной Байрономъ эпитафіи находятся выраженія еще болье сильныя и болье оскорбительныя для человъческого рода: «О человъкъ, бъдный арендаторъ минутной жизни, опозоренный рабствомъ или испорченный властью, тотъ кто близко тебя знаетъ,

съ омерзеніемъ отвращается отъ тебя, грязный слыпокъ оживленнаго праха».

Три года спустя, 11 октября 1811 года, отъбажавшій изъ Ньюстеда въ первое свое заграничное путешествіе юноша, не имъя еще ни достаточнаго знанія жизни, ни славы, отвъчаль на совъть пріятеля-отгонять оть себя заботы—стихами, въ которыхъ уже рисуется героемъ и хвастается какими-то тайнами. «Когда-нибудь услышишь, можеть быть, о нёкомъ человёкё, чьи злодъянья, мрачныя въка напомнять, кто чуждъ вліянію любви и милосердія, не ждеть ни славы, ни похваль людскихъ, но въ честолюбіи и гордости своей, не содрагается предъ преступленьемъ и въ лътопись страшнъйшихъ анархистовъ внесъ имя новое... Тогда его узнаешь и разгадавъ послъдствія, ты взвъсишь, не забывши, что было первой ихъ причиной»... Причины весьма неясны, но первою, конечно, надо признать — досаду на миссъ Чауортъ. Ясно, что такое возстаніе на весь родъ людской и показывание ему кулака безбородымъ подросткомъ, только что сошедшимъ со школьной скамейки, лишено достаточныхъ поводовъ. Но въ то время, это было чемъ-то всеобщимъ, повторялось на всёхъ, отъ ребять до старцевъ. Такъ и славнъйшій изъ русскихъ байронистовъ, молодой Лермонтовъ, писалъ въ 1840 году (І. 192, изд. 1882 г.): «И жизнь, какъ посмотришь съ холоднымъ вниманьемъ вокругъ, такая пустая и глупая шутка».

Остается только признать, что мизантропія совпадала съ духомъ въка, покрывая нъсколько покольній какимъ-то умственнымъ трауромъ и создавая особую атмосферу, состоявшую въ близкомъ сродствъ съ сатирою и человъкобоязнью Руссо.

Жанъ-Жакъ ненавидълъ созданныя цивилизаціею учрежденія и презиралъ цивилизованнаго человъка, превозносилъ до небесъ природное состояніе; но стараясь возвратить къ нему человъчество, хотълъ однако передълать людей на свой образецъ и ограничить ихъ сво-

боду. Пессимизмъ Байрона относится уже не къ учрежденіямъ, но къ самому человъчеству; обыкновенный, средній человъкъ для него — существо низкое и стойное презрънія. Онъ признаетъ даже, что Наполеонъ быль правъ въ своемъ деспотизмѣ (извлечение изъ записной книжки 1814 г.): «неудивительно, что тотъ, людей, не можетъ не почувствовать нимъ отвращенія, не можетъ ихъ не презирать...» Отсюда является такое пессимистическое и оригинальное оправданіе республики: «чёмъ болёе равенства, тёмъ зло распредълено безпристрастиве, тъмъ оно становится легче, такъ какъ распредълено между многими; въ этомъ удобство республики» (М. 227). Изъ такихъ пессимистическихъ положеній - даже для умовъ избранныхъ, стоящихъ выше общаго уровня и не стёсняющихся одними существующими правилами — могуть логически истекать только заключенія свойства общеотрицательнаго. У Байрона, однако, въ силу страннаго и неожиданнаго оборота, заключение выходить съ совершенно-инымъ смысломъ, а именно ведетъ къ дъятельной борьбъ со зломъ, къ борьбъ за освобожденіе, къ принесенію себя въ жертву великимъ, отдаленнымъ цълямъ, даже безъ надежды одержать побъду. «Впередъ!-писаль поэть, въ Италіи, въ своемъ дневникъ подъ цифрой 1821 года (М. 476): —теперь время дъйствовать. Что значить мое «я», если хоть малая искра чего-либо ценнаго, сохранившагося досель изъ прошедшаго, можетъ быть передана будущности еще не погасшею. Дъло не въ одномъ человъкъ и не въ милліонъ людей, но въ самомъ духъ свободы, который должно распространять. Каждая изъ ударяющихъ о берегъ воднъ разбивается, однако такимъ-то образомъ океанъ расширяетъ свои владенія, такъ онъ уничтожиль армаду, подтачиваеть скалы и, если принять теорію нептунистовъ, то не только поглощалъ, но и создавалъ цълые міры». Эта очевидная непослъдовательность въ соединеніи горькаго пессимизма съ геройской наклонностью къ борьбъ съ существующимъ на свътъ зломъ,

представдяла собою — только въ большемъ размъръ и въ примъненіи къ цълому человъчеству — то, что мы неръдко встръчаемъ въ жизни, а именно, что подъ ненавистью можетъ скрываться горячая любовь къ возненавидънному предмету. Пушкинъ, который ранъе Лермонтова представлялъ въ Россіи байроновское направленіе, нашелъ особое выраженіе, чтобы обозначить такое умственное состояніе — сердитой вражды къ чему-либо сочувственному и нареканій на него, вслъдствіе разочарованія любви; выраженіе это — «озлобленный умъ», то есть такой, который издъвается и хулить отъ избытка любви, и только потому, что представляетъ себъ возможность лучшей дъйствительности.

Такая внутренняя разорванность на недовъріе и вмъстъ привязанность, составляющая содержаніе и основную привлекательную черту поэзіи Байрона, отражается еще яснъе въ его религіозности. Мицкевичъ, который, въ извъстной поръ жизни быль сильно проникнуть Байрономъ и стало быть хорошо зналъ духъ его поэзіи, считалъ его глубоко-върующимъ и религіознымъ человъкомъ («Письма» Одыньца, Разговоры на Лидо въ 1829 г.). Между тъмъ, общее осуждение, съ какимъ отнеслось къ Байрону англійское общество, было вызвано именно его безвъріемъ, его вольтерьянствомъ; согласно съ этимъ взглядомъ, и Пушкинъ въ байроновскомъ періодъ своего развитія, во время пребыванія въ Одессъ, признавалъ и себя, и своего учителя совершенными атеистами. Не можеть быть сомнънія, что Байроновская поэзія не им'єла бы усп'єха, если бы не вторила возрождению въ обществъ религиознаго чувства послъ французской революціи. Замътимъ, что самъ Байронъ отрицалъ приписываемый ему атеизмъ (М. 246) и считалъ себя, по своему, хорошимъ христіаниномъ, выражалъ даже свою склонность къ религіи осязательной (tangible), т. е. чувственной (письмо къ Муру, по поводу «Каина», 555). Согласно съ этимъ, онъ неоднократно выказывалъ, особенно во время пребыванія въ Италіи, нъкоторую наклонность къ католицизму, не доходившую однако до признанія какого-либо установленнаго, скрѣпленнаго авторитетомъ символа вѣры, «Я вовсе—не ханжа невѣрія—говорилъ онъ—и зато, что мнѣ приходили сомнѣнія относительно безсмертія души, не думаю чтобы меня можно было упрекать въ отрицаніи бытія Божія. Только малость обитаемаго нами мірка побуждала меня вообразить себѣ, что притязанія наши на безсмертіе, быть можетъ, преувеличены» (М. письмо 1813 г. 187).

Изъ такихъ условій истекаль скептицизмъ, колебавшійся на острів того вопроса, котораго основательнымъ изслъдованіемъ и разръшеніемъ Байронъ вовсе не задавался. «Удивляюсь — пишеть онъ — какъ можно было сотворить подобный міръ. Для какой же цъли сотворены напр. короли, дэнди, и члены университетскихъ коллегій, и женщины извъстныхъ лътъ, да и разные люди вся-каго возраста, хотя бы я самъ? Есть ли что либо за предълами нашего міра—кто это знаетъ? Тотъ, кто не скажетъ. А кто говоритъ, что есть? Тотъ, кто не знаетъ» (М. 228). Этотъ капризный скептицизмъ представляль только одну игру, а не убъжденіе. Въ помъщенныхъ у Мура (228) позднъйшихъ извлеченіяхъ изъ бумагъ Байрона находятся нъкоторые, не совсъмъ однако удачные опыты поэта доказать безсмертіе души, такимъ соображеніемъ, что душа наша остается постоянно д'ятельною, даже при бездъйствіи тъла и во время сна, стало быть возможна отдёльная ея деятельность. Но Байронъ не пришелъ ни къ положительному, ни къ отрицательному отвѣту на такіе вопросы, потому что онъ не разсуждалъ, а только руководился инстинктомъ сердца. Въ 1814 г. онъ писалъ Мёррею (Муръ 218) о Джиффордъ: «можетъ быть, онъ и правъ въ политикъ, но у меня политика—чувство, и я не могу превозмочь своей природы». Тоже самое можно применить и къ возэреніямъ поэта на вопросы религіозные. Его религія исходила единственно изъ чувства и притомъ чувства, дъй-ствовавшаго на основании впечатлъній, пріобрътенныхъ въ дътствъ и соотвътствовавшихъ врожденной наклонности.

Эти первыя впечатленія вынесены были изъ строгаго кальвинизма, съ его предвзятымъ убъжденіемъ въ неисправимости человъчества, съ его ученіемъ о предназначеніи однихъ людей въ спасенію, другихъ въ въчному осужденію и съ его особенной привязанностью къ Ветхому Завъту (1821 г. обращение Байрона въ д-ру Кеннеди. М. 600). «Миъ очень рано—говоритъ Байронъ опротивъла шотландская кальвинская школа, въ которой меня приколачивали къ церкви, въ первые десять лътъ моей жизни». Затъмъ, онъ, конечно, долженъ былъ испытать на себъ вліяніе духа въка, который вель къ одновременному упраздненію и духовенства, и церкви, и самой религіи. Ръзкихъ выходокъ, въ которыхъ цъликомъ отражается антирелигіозный XVIII въкъ, встръчается у Байрона множество. «Подлое духовенство — писалъ онъ въ 1822 году (М. 550)—причинило религіи болъ́е вреда, чъмъ всъ безбожники, забывшіе катехизисъ». Самыя сильныя мъста въ «Молитвъ Природы» посвящены духовенству: «Пусть ханжи потрясають зазженнымъ фа-келомъ, пусть суевъріе восхваляеть костёръ, пусть попы, для поддержанія своей мрачной власти, дурачать сказками таинственныхъ обрядовъ»... Изъ соединенія основъ христіанскаго катехизиса съ толкованіями кальвинизма произошло своеобразное растеніе: глубокая, но не церковная религіозность, анти-обрядовая, анти-въроисповъдная, въротерпимость столь-же сознательная и возвышенная, какъ у Лессинга. Эта анти-въроисповъдная религіозность и сдёлалась однимъ изъ главныхъ догматовъ того либерализма, котораго Байронъ являлся знаменосцемъ для всей Европы. Въ записной книжкъ, веденной въ Кэмбриджъ въ 1807 году, находимъ слъдующія слова (М. 47): «ненавижу религіозныя книги; люблю Бога, по безъ богохульственныхъ сектантскихъ понятій и безъ 39 статей».— «Не знаю, кто для меня ненавистнъе (1822 г. М. 554): нахальный ханжа, всегда готовый

къ осужденію, или дерзкій, все отрицающій безбожникъ. Furiosa res est in tenebris impetus» (M. 652 1). — «Haпрасно бы мит велти втровать, а не разсуждать; этовсеравно, что приказывать человъку не бодстровать, а спать. Еще хуже-угроза муками; не могу освободиться отъ мысли, что устрашение адомъ порождаетъ столько же дьявольскихъ характеровъ, сколько всякіе уголовные кодексы производять преступниковъ». Въ «Часахъ праздности» помъщена предестная, уже упомянутая «Молитва Природы», написанная въ 1807 году. Она сильно отмъчена той особенной религіозностью, которой свойства были опредёлены въ предшествующемъ, но стихотвореніе это основано еще, почти вполнъ, на догматахъ кальвинизма. Отъ этихъ религіозныхъ возэртній, высказанныхъ 19-ти летнимъ юношей, значительно уже удаляется та религіозность, какая выражается въ «Чайльдъ-Гарольдъ», а еще болъе-та, которая проглядываеть въ «Каинъ» или «Дон-Жуанъ». Но различие здъсь собственно-въ оттънкахъ, почва же одна и таже. Байронъ не быль никогда тъмъ, что французы называють esprit fort. Въ его умъ постоянно боролись между собою два непримиримыхъ принципа: кальвинистское — «върую въ развращенность человъческой природы вообще, а моей собственной вз особенности» и высказанное самимъ Байрономъ (М. 665), вполнъ Жан-Жаковское- «человпкъ страстень по тълесной своей природь но у него есть врожденная вт первоначальномъ источникъ разума, хотя и скрытая склонность любить добро». Между этими, взаимно-противоположными возэрвніями постоянно колебалось то великое, благородное и отважное сердце поэта, которое само было выше ихъ. Мрачный догмать, который вну-. шался ему въ юные годы, угрожаль, какъ Дамокловъ мечь, виствшій надъ умомъ, заботившемся о своемъ спасеніи. Благородное сердце возмущалось противъ этого

<sup>1) «</sup>Ужасная вещь-стремительность во мракв».

узкаго догмата съ его безчеловъчными послъдствіями, отрицало адъ и муки. Но послъ каждаго такого мятежнаго взрыва, проявлялось у поэта опасеніе — не ошибается ли онъ, угадалъ ли онъ истину? Среди этихъ сомнъній и колебаній прошла вся его жизнь.

## XX.

Представимъ теперь вкратцъ начало поэтической дъятельности Байрона. Молодой лордъ былъ, относительно говоря, весьма не богать, такь что, уже по получении званія пэра, король назначиль его матери ежегодное пособіе въ 300 фунтовъ изъ собственныхъ доходовъ. Ньюстедъ пришлось отдать въ аренду. Среди знати не оказалось такихъ родственниковъ, которые пожедали бы заявить о своемъ родствъ съ Байрономъ. Извъстно, что когда по достижении совершеннольтия ему предстояло занять свое мъсто въ палатъ лордовъ, то опекунъ его, графъ Карлейль устранился отъ услуги ввести его въ палату и Байронъ не нашелъ въ числъ пэровъ ни одного, котораго бы онъ могъ просить объ оказаніи ему этого одолженія, такъ что, вопреки обычаю, онъ должень быль войти въ залъ засъданій одинъ. Но тъмъ надменнъе онъ сталъ держать себя; послъ принесенія присяги, лордъ-канцлеръ, предсъдательствующій въ палать (Эльдонъ), подалъ ему, по обычаю, свою руку, но Байронъ едва коснулся ея пальцами И затѣмъ объяснялъ это такъ: «если-бы я пожалъ ему руку, онъ бы счелъ меня приверженцомъ своей партіи (виговъ), а я не хотыль, чтобы меня причисляди ни къ той, ни къ другой партіи». Между тъмъ, Байронъ, всетаки, быль вигомъ, какъ по родовой традиціи и по вліянію матери, такъ и подъ дъйствіемъ той среды, въ которой онъ жилъ до своего вступленія въ Кэмбриджъ. Тогдашніе его знакомые были изъ самаго скромнаго дворянства, и обращение въ ихъ средъ, а также въ средъ простыхъ людей, принесло

ему ту пользу, что сблизило его съ народомъ. Политическимъ героемъ Байрона былъ Фоксъ: молодой лордъ мечталь о политической и парламентской деятельности, о лаврахъ славнаго оратора. Въ политикъ Байронъ былъ крайнимъ радикаломъ, убъжденія его, по отношенію къ тому времени, были самыя передовыя. Выше всёхъ людей онъ ставилъ Вашингтона («Чайльдъ-Гарольдъ» IV. 96), питалъ удивленіе въ Кромвеллю (тамъ-же, IV. 85), этому «безсмертному мятежнику и мудръйшему изъ узурпаторовъ». Но витстт съ темъ, онъ еще въ Гарроу драдся съ товарищами, защищая отъ нихъ бюстъ Наполеона, любимаго своего героя, который они хотели разбить». Въ Кэмбриджъ Байронъ жилъ на большую ногу: держалъ псарию, лошадей, прирученнаго медвъдя, надълалъ долговъ на 10.000 фунтовъ втечени двухъ лътъ, занимался стръльбой въ цъль изъ пистолета, игралъ въ азартныя игры на немалыя суммы, и писаль стихи, которые печаталь—для друзей («Ранніе часы», январь 1807 г.), а затёмъ издаль ихъ въ свёть въ марте 1807 г. подъ заглавіемъ: «Часы Праздности».

Спустя 9 мёсяцевь, въ марть 1808 г. появилась въ издававшейся въ то время Джеффрейемъ «Edinburgh Review» статья безъ подписи, которая немилосердно и несправедливо отдълывала новаго стихотворца, какъ недоучившагося мальчика—барича. Критика эта, по всей въроятности, исходила не отъ Джеффрея и не отъ лорда Брума (которому ее приписалъ Байронъ), но отъ сонма старшинъ университетскихъ, отъ нъсколькихъ тюторовъ Кэмбриджскихъ коллегій, которымъ не понравились сатирическія выходки автора стихотвореній-противъ метода преподаванія, экзаменовъ и разныхъ университскихъ обычаевъ. Байрона критика эта задъла до глубины души и она то пробудила въ молодомъ лирикъ-сатирическаго поэта, снабженнаго львиными когтями. Бъщенство свое онъ скрываль, не сообщиль никому, какъ оскорбила его упомянутая статья, но рёшился хорошенько за нее отплатить; перемъниль образъ жизни, съ Кэмбриджемъ прекратилъ почти всё сношенія, чувствуя, что большинство воспитателей и даже товарищей стояли на сторонё замаскированныхъ его противниковъ. Онъ пріёхаль въ Кэмбриджъ только для полученія академической степени и писалъ Гарнессу: «alma mater была мнё injusta noverca 1), этотъ старый Бедламъ 2) предоставилъ мнё академическую степень, потому что не могъ отказать въ ней; тебё извёстно, какіе фарсы долженъ разыгрывать nobilis Кантабъ (М. 79)».

По наружности, жизнь онъ велъ разгульную и развратную, особенно если принимать буквально, строфы 2 и 7 пъсни «Чайльдъ-Гарольда», гдъ фигурирують паеійскія дівы и кутила: «предавшись грязнымь гріхамь и шумнымъ пирушкамъ, онъ не искалъ товарищей иныхъ профессій, какъ только женщины подозрительной репутаціи и льстецы, благо-и не благородные». Окончательно освободившись отъ власти матери, Байронъ жилъ въ Лондонъ или въ Соутвеллъ, посъщалъ съ товарищами танцовальные вечера и театры, подружился съ первымъ фехтовальщикомъ въ Лондонъ Джэксономъ, и возилъ съ собою въ Брайтонъ хорошенькую девушку, переодетую мальчикомъ, которую онъ и представлялъ своимъ знакомымъ за своего кузена Гордона. Поселившись у себя въ именіи, въ Ньюстеде, незадолго до наступленія своего совершеннольтія, Байронъ вель себя здысь очень эксцентрично: у воротъ держалъ на цени медведя и волка, въ залъ забавлялся съ гостями стръльбой изъ пистолетовъ. Вставали у него очень поздно, при концъ объда бордо подавалось не въ круговомъ кубкъ, по обычаю того времени, но въ отполированномъ и оправленномъ въ серебро человъческомъ черепъ. Иногда хозяинъ съ гостями одъвались монахами, при чемъ хозяинъ представлялъ собою игумена, веселыя пирушки длились до поздней ночи. Во всъхъ этихъ чудачествахъ было, впрочемъ, болъе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) злою мачихой.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) домъ умалищенныхъ.

эксцентричности, чёмъ разврата, паеійскими дёвами были просто-напросто двё-три горничныя съ кухаркой, мнимыми льстецами—Матьюзъ, Дэвисъ, Геджсонъ и Гобгоузъ, хорошіе и почтенные кэмбриджскіе товарищи, нёсколько соутвелльскихъ знакомыхъ и преподобныхъ пасторовъ изъ сосёдства. Пиры были не особенно часты, такъ какъ пировать было не на что: хлёбъ, вино, уголь—все было въ кредитъ. Подговаривая другихъ ёсть и пить, Байронъ самъ энергично продолжалъ то лёченіе себя голодомъ, которое имъ было предпринято въ 1807 г., чаще чёмъ когда-либо уединялся, запирался въ кабинетъ и приготовлялъ отмёстку своимъ критикамъ. Это была извёстная сатира «Англійскіе барды и шотландскіе обозрёватели», на сочиненіе которой онъ посвятилъ весь 1808 годъ.

Въ январъ 1809 г. состоялось въ Ньюстедъ торжество во вкусъ феодальномъ, въ честь совершеннолътія молодого владельца; изжарень быль цельный быкь, устроены танцы для фермеровъ и слугъ, выпито изрядное количество виски и элю, - на большее великолъще не хватало средствъ. Послъ этого пиршества, Байронъ отправился въ Лондонъ, чтобы занять свое мъсто въ верхней палатъ и напечатать свою рукопись. Обиженный лордомъ Карлейлемъ, который не захотъль быть его ассистентомъ при вступленіи въ палату, Байронъ и для него вставиль ръзкую выходку въ своей сатиръ. Черезъ нъсколько дней по совершеніи церемоній, происходившей 15 марта 1809 г., сатира вышла въ свёть и имела успехъ, который вознаградиль автора съ лихвою за перенесенное имъ унижение, такъ какъ смъхъ былъ теперь на сторонъ Байрона. Произведеніе это им'йло однако только временное значеніе, а теперь не представляеть ценности. Отъ сатирическаго бича поэта досталось всёмъ, кто фигурироваль въ то время на англійскомъ Парнассъ и пользовался расположеніемъ шотландскихъ рецензентовъ. Но большинство тъхъ писателей нынъ забыты, а нъкоторые, хотя и памятны, но только по имени, а не по своимъ

произведеніямъ, какъ напр. Вордсуёрть и Кольриджъ, такъ называемые «озёрники» или «лакисты» 1). Относительно формы, сатирикъ является ученикомъ Попа, такъ какъ форма изящна, вполнѣ классична; онъ отказывалъ въ признаніи тогдашнимъ новымъ поэтамъ, а восхвалялъ старыхъ—Попа, Дрейдена, Отвэя—украшенныхъ пудренными париками мастеровъ старой школы. Передъ большей частью тѣхъ, кого онъ въ то время отдѣлалъ, Байронъ впослѣдствіи извинился и подружился съ ними (В. Скоттъ, Муръ, лордъ Голлендъ т. е. Фоксъ, лордъ Мельборнъ и мн. др.). Боецъ былъ очень молодъ и неопытенъ, а кровь въ немъ билась горячо, и вотъ этотъ боецъ, пустивъ свой мечъ кругомъ, по одному изъ пріемовъ фехтовальнаго искусства, задѣлъ имъ множество людей, причемъ доказалъ, что умѣетъ попадать и обладаетъ достаточнымъ запасомъ злости.

По совершеніи задуманной давно экзекуціи, ничто уже не удерживало Байрона отъ путешествія на востокъ, которое также было давнишней его мечтою. Это путешествіе заняло два года съ тремя недълями (съ іюня 1809 по іюль 1811 г.). Совершиль онь эту потадку на деньги, занятыя за высокіе проценты у ростовщиковъ, въ надеждъ на успъшный исходъ начатаго имъ процесса о вознагражденіи за незаконно проданный прежнимъ влядёльцемъ Рочдэль. Лиссабонъ, Севиллья, Кадисъ, Мальта, берегъ Албаніи, Миссолунги, Авины, Смирна и Константинополь-таковы были главные этапы путешествія, при которомъ онъ познакомился съ природой почти еще дикой, испыталъ много сильныхъ впечатльній, ночеваль то въ дворцахь, то въ хльвахь или подъ открытымъ небомъ, бесъдовалъ то съ пашей, то съ пастухомъ (М. 24), обогатилъ свое воображение всёмъ блескомъ горячего южнаго колорита и вмёстё щеголяль, иногда среди людей полудикихь (напр. у телепенскаго Али - паши въ Албаніи) въ пэрскомъ,

<sup>1)</sup> lake-osepo

титомъ золотомъ, красномъ мундирѣ и повсемѣстно требовалъ отданія себѣ, какъ пэру Англіи, чуть-ли не царскихъ почестей. Отъ продолженія путешествія въ края болѣе отдаленные его удержалъ недостатокъ средствъ, и Байронъ неохотно возвратился въ Лондонъ въ іюлѣ 1809 г., зная впередъ, что первый, кого онъ встрѣтитъ, будетъ—стряпчій, второй—кредиторъ, а что за ними, его окружитъ цѣлая орда поставщиковъ угля, фермеровъ, судебныхъ приставовъ (М. 115).

Въ началъ августа того же года Байронъ лишился матери и ближайшаго своего кэмбриджскаго пріятеля С. Матьюза, о которомъ онъ отзывается такъ: «всъ люди, какихъ я знавалъ, передъ нимъ — пигмеи; на всемъ, что имъ сделано или сказано, лежитъ печать безсмертія» (М. 135 — 137). Поэть сильно упаль духомъ, чувствовалъ себя лишеннымъ руководства и пріязни, мучился мыслыю, которая преслёдовала его и позднёе (Муръ 401), что все любимое имъ гибнетъ, что онъ всвиъ приноситъ несчастье, что не можетъ сохранить при себъ даже собаку, которая къ нему привязалась. Къ этому времени относится завъщание (М. 131), въ которомъ онъ проситъ, чтобы его похоронили рядомъ съ его собакой Ботсвеномъ и безъ всякаго церковнаго обряда. Но это мрачное настроеніе было непродолжительно. Въ началъ 1812 года (29 февраля и 2 марта) ему улыбнулось счастіе: онъ встрътился съ двойнымъ успъхомъ — въ парламентъ и въ литературномъ міръ. Последній успехъ, явившійся черезъ два дня после перваго, имъть, разумъется, еще несравненно большее значение. Парламентскимъ успъхомъ была первая произнесенная имъ въ палатъ лордовъ ръчь, изъ которой вывели предположение (лордъ Голлендъ и Шериданъ), что онъ будеть великимъ ораторомъ. Пренія происходили по вопросу о мърахъ къ усмиренію волненія лишенныхъ работы фабричныхъ, предпринявшихъ массовой разгромъ мастерскихъ въ промышленныхъ графствахъ Англіи. Какъ истинный вигь, Байронъ горячо защищаль ту,

«такъ называемую чернь, которая насъ кормить, защищаетъ и даетъ намъ возможность относиться съ пренебреженіемъ къ остальному міру, но которая и сама станетъ пренебрегать вами, если вы не будете о ней заботиться». Онъ показываль, въ качествъ очевидца, что въ Англіи рабочимъ хуже, чёмъ въ Турціи и въ Португаліи. Въ ръчи его было много декламаціи: сопоставлялись Драконъ и лордъ Джефрисъ, судья съ 12-ю присяжными мясниками, фитурировали висёлицы драгонады, были насмёшки надъ методою лёченья посредствомъ полицейской отварной воды и военныхъ ланцетовъ. Этотъ легкій успъхъ, можно сказать, убиль въ Байронъ оратора; онъ говорилъ потомъ еще два раза въ палатъ, но его уже слушали менъе внимательно, онъ охладълъ къ парламентской дъятельности и совершенно отдался поэзіи. Другимъ успъхомъ Байронъ быль обязанъ двумъ первымъ пъснямъ «Чайльдъ-Гарольда», послъ изданія которыхъ записалъ въ своемъ дневникъ: «I awoke one morning and found myself famous 1)». Надъ этимъ произведеніемъ, которое уже объщало такъ много, мы нъсколько остановимся.

## XXI.

Мы разсмотримъ здёсь только первыя двё пёсни изъ поэмы «Паломничество Чайльдъ-Гарольда», такъ какъ двё послёднія относятся уже къ иному періоду. Двё первыя и представляли собой только об'єщаніе, не бол'є в. Самое возникновеніе ихъ было случайное. Въ свое пребываніе на юг'є, Байронъ, бывшій тогда классикомъ, занимался продолженіемъ своей сатиры на лордовъ и рецензентовъ, въ острыхъ стихахъ, по форм'є напоминавшихъ По́па, а сверхъ того—парафразою Гораціева письма о «поэтическомъ искусств'є (Ad Pisones de arte poëtica)»—

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «Однажды, утромъ я проснулся и увидалъ, что сталъ славенъ».

«Hints of Horace». Но рядомъ съ этимъ лишеннымъ цёны, классическимъ балластомъ, у поэта было начатое въ Албаніи собраніе путевыхъ впечатлівній, въ строфахъ на манеръ Спенсера («Fairy Queen», въ XVI стол.). Когда родственникъ Байрона Далласъ, которому поэтъ, гнушавшійся въ то время продажей своего авторскаго труда, отдавалъ весь свой гонораръ, просмотрълъ эти строфы, то призналъ ихъ имъющими большую ценность. При дальнъйшей ихъ обработкъ, Байронъ выкипуль разныя мъста характера сатирического, съ оттънкомъ комизма, въ сиду которыхъ первоначальное очертание этого произведенія, по характеру своему, приближалось къ «Беппо» и «Донъ-Жуану». Переработка эта сообщила «Чайльдъ-Гарольду» более цельности въ духе возвышеннаго лиризма. Несмотря на такія передълки, пъснямъ этимъ недостаетъ склейки, внутренней связи, и скитанія Чайльдъ-Гарольда не составляютъ собственно поэмы. Перо автора набрасываеть на быстро смёняющихся листкахъ бумаги-эскизы природы, бытовыхъ сценъ и полученныхъ впечатленій. Вмёсте съ темъ, по этимъ листкамъ съ одного на другой передвигается последовательно фигура въ черномъ одбяніи пилигрима, сопровождаемая оруженосцемъ, въ роли котораго является Флетчеръ, и пажемъ, то есть слугой-подросткомъ Рештономъ. Фигура эта-молчаливая; странникъ не вдается въ разговоры, онъ только извлекаетъ порою меланхолическіе звуки изъ своей лютни. Нъть ничего общаго между канвой пъсенъ, похожей на панораму, и этимъ героемъ въ трауръ, котораго намъ авторъ хочетъ выдать за лицо вымышленное. Это-молодой моть, знатнаго рода, съ горькой усмъшкою на устахъ, пускающійся въ путь-не ко святой земль и обътованному граду, а такъ, куда глаза глядять, изъ края въ край, гонимый какъ Ахасверъ, но только-скукою, которая никогда его не оставляеть, что бы онь ни видёль, кого бы ни встрётиль, тоскою, которая отравляеть ему радость молодыхь лътъ, той ржавчиной жизни, какую создаетъ демонъ мысли (строфы въ Инесъ, въ 1 пъсни «Ч. Гар.»). Его

паломническая одежда авторомъ выдумана; это-простое домино, да и маска не пристала плотно къ лицу; Чайльдъ-Бюрёнъ (Child Burun—такъ первоначально долженъ быль называться пилигримъ) напрасно назвался Чайльдъ-Гарольдомъ, въ немъ всякъ узналъ самого пѣвца; онъ слишкомъ знакомъ, да впрочемъ, вотъ онъ уже упомянуль и о матери, и о сестръ, объ умершихъ друзьяхъ и умершей своей возлюбленной (Мэри Паркеръ. — И. 96). Пъвецъ этотъ, котя нъсколько и позируетъ, сравнивая себя съ отверженнымъ Каиномъ («какъ Каина печать, на немъ клеймо чернъетъ пресыщенья» «Ч. Г.» 183), тъмъ неменъе дъйствительно страдаетъ тъмъ, на что жалуется, а потому и читателя заставляеть страдать съ нимъ. И всетаки-онъ такъ еще молодъ, горечь не успъла еще проникнуть насквозь его природу, а лишь отмътила его пятнышкомъ отчаянія. Испытанныя разочарованія еще не превратили его въ циника, въ немъ осталось еще столько энтузіазма, онъ такъ быстро воспламеняется поочередно-идеями боя и славы, свободы, рыцарства, безсмертной красотой мраморныхъ боговъ древней Эллады, его повергають въ восторгъ самыя имена Олимпа и Додоны, Дельфъ, Саламины и Мараеона...

Впрочемъ, такая стремительная восторженность, внезапно вырывающаяся изъ тумана меланхоліи, являлась въ то время (но тогда только) теченіемъ преобладавшимъ въ общей совокупности національныхъ чувствъ и стремленій всего англійскаго общества. Но были еще и нѣкоторыя второстепенныя причины огромнаго успѣха первыхъ же пѣсенъ Байроновской поэмы. Поэтъ прославлялъ борьбу испанцевъ и португальцевъ противъ французскаго господства, но вѣдь вмѣстѣ съ первыми сражались со славой англійскія вспомогательныя войска. Народу, наиболѣе пристрастному къ приключеніямъ и къ географическимъ открытіямъ, поэтъ описывалъ, какъ съ опасностью жизни, онъ знакомился съ албанскими разбойниками и пировалъ съ ними при кострѣ, почти совсѣмъ такъ, какъ во времена Гомера. Англійскій народъ весьма

религіозенъ и притомъ религіозность свою носить напоказъ; поэть употребляль такія апострофы, какъ напр.: «O Christ!» (І. 15); онъ въруетъ въ Провидъніе, предъ которымъ человъкъ колънопреклоняется (І. 55) и мечтаетъ соединиться съ душами умершихъ друзей своихъ (П. 9). Но, и независимо отъ такихъ второстепенныхъ условій, въ первыхъ пъсняхъ «Чайльдъ-Гарольда» было то, что главнымъ образомъ ръшаетъ о судьбъ поэтическаго произведенія: была красота, было чарующее мастерство риемы. Внезапно появился лирическій поэть, не имъвшій себ'в подобнаго въ Англіи, и произвелъ такое впечатленіе, что В. Скотть по выходе поэмы Байрона совсёмъ отказался отъ стиховъ. Проявился лирическій поэтъ, которому не было равнаго въ то время и въ остальной Европъ, быть можеть, величайшій во всемь XIX въкъ, поэтъ изъ категоріи могучихъ колористовъ, любящихъ теплыя, яркія краски, блескъ золота, роскошь драгоценныхъ камней и тканей. Трудно вообразить себе большій контрасть, чімь тоть, какой представился-вь Байронъ, по сравненію его съ Вордсуёртомъ и первыми «лакистами». Но и это свойство еще увеличивало впечатленіе произведенное Байрономъ, такъ какъ большинство увлекается яркостью и роскошью.

Поэма имѣла огромный, безпримърный успъхъ и поставила на первый планъ, передъ глазами всъхъ, самую личность автора, котораго подхватила мода, котораго признала своимъ кумиромъ золотая молодежь. Увлеченіе личностью было тѣмъ сильнѣе, что ему соотвѣтствовала самая наружность поэта. Небольшая, красиво моделированная голова, надъ стройной, всегда открытой шеей, бѣлые зубы, чувственная, кораловая окраска губъ, необыкновенная нѣжность кожи, мелодическій голосъ—вотъ тѣ физическія черты, которыхъ обаяніе еще возвышалось остроуміемъ и прихотливой фантазіею, полной неожиданныхъ оборотовъ. Короче—онъ очаровывалъ. Удивлялись ему во всемъ, даже и въ томъ, что этотъ загадочный, прошедшій различнѣйшія приключенія человѣкъ заботится

о своемъ туалетъ чисто по женски, ъстъ какъ канарейка, а порою смъется и дурачится, какъ ребенокъ, вырвавшійся изъ школы. Знатныя дамы старались приблизить его къ себъ, ставили къ себъ его сразу въ отношенія фамильярныя, довъряли ему свои секреты. Всъ съ нимъ носились и его ласкали, а вмъстъ со всъми и самъ регентъ (впослъдствіи король Георгъ IV). Отъ Байрона зависъло напудриться, надъть бълые шелковые чулки, и со шпагой при бедръ, присутствовать въ Карльтонъ-Гоузъ при вставаніи (выходъ) регента, въ толиъ придворныхъ. Онъ однакожъ, спохватился въ пору, что тамъ ему было не мъсто.

Послѣ баловъ, пользуясь остатками ночей, поэтъ уединялся и писалъ съ лихорадочностью. Слава пристращаеть къ себъ какъ вино. Раздъляя себя между безплодными свътскими удовольствіями и часами творческой лихорадки, Байронъ, съ конца 1812 года до развода съ женой и отъбзда изъ Англіи, такъ и сыпаль поэтическими разсказами, которые мы перечислимъ въ хронологическомъ порядкъ ихъ изданія: «Гяуръ» (май 1812 г.), «Абидосская Невъста» (декабрь 1813 г.), «Корсаръ» (январь 1814 г.), «Лара» (іюль 1814 г.), «Паризина» и «Осада Кориноа» (январь 1816 г.). Если къ нимъ прибавимъ «Мазепу», написаннаго въ Равеннъ, осенью 1818 г. «Островъ»—въ Генуъ, въ 1823 году, то будемъ имъть предъ собою цълый рядъ меньшихъ прозведеній поэта, составляющихъ совсёмъ особый родъ, закругленныхъ и какъ бы эпическихъ, но уснащенныхъ многочисленными лирическими отступленіями. Этотъ родъ произведеній не быль уже новъ для Англіи; и ранъе имълись превосходные его образцы: достаточно указать на Вальтеръ-Скотта.

Всѣ эти малыя поэмы или разсказы являются какъ бы продолженіемъ «Чайльдъ-Гарольда», но съ дальнѣйшимъ развитіемъ и высшимъ показателемъ, какъ качествъ, такъ и недостатковъ перваго. Каждое произведеніе выливалось у Байрона цѣликомъ; но затѣмъ, въ корректурѣ, онъ додѣлывалъ и дополнялъ написанное; такъ, напр. изъ 400 стиховъ въ первоначальномъ текстѣ «Гяура» написалъ ихъ 1400. «Корсара» онъ написалъ въ 10 ночей, а «Абидосскую Невѣсту»—въ 4. Во всемъ этомъ есть чистые алмазы и жемчужины, но, какъ замѣчаетъ Тэнъ, немало тамъ и — стеклянныхъ бусъ. Морскіе разбойники у Байрона столь же далеки отъ правды, какъ индійцы у Шатобріана. Встрѣчаются и заимствованія. Такъ въ «Чайльдъ-Гарольдѣ» (І, 6) есть подражаніе словамъ Гамлета, въ сценѣ съ могильщиками: «Дворецъ здѣсь мысли былъ, былъ храмъ души; взгляни теперь въ безглазое отверстіе» и проч. Начало «Абидосской Невѣсты» представляетъ прямое подражаніе пѣснѣ Миньоны «Kennst du das Land, wo die Citronen blüh'n»:

«Ты знаешь-ли, скажи, тотъ край далекій, Гдъ славы лавръ и мертвый кипарисъ, Живой стоятъ эмблемой передъ нами Дней нынъшнихъ и минувшихъ въковъ».

У Байрона есть излишество аллегорій, онъ приводить или группируеть, на классическій манерь, цёлые ряды олицетвореній разныхъ состояній души и чувствъ, какъ напр. Въра, Любовь, Отчаяніе, Дружба. Встръчаются у него и затверженные, чисто-реторическіе обороты, какъ напр.: «чей конь стучить копытомъ по скалистому пути»... или: «встань, подлый рабъ, встань на минуту, и скажи — не Өермопилы-ли, это ущелье («Гяурь»). Женскія фигуры у него тщедушны, блідны, слишкомъ ангелоподобны, нереальны, точно гравюры изъ моднаго кипсэка. Въ каждомъ разсказъ есть романическая завязка съ трагическимъ окончаніемъ, и герой съ чертами Чайльдъ-Гарольда, но нъсколько огрубъвшими, подмалеванными черной краской, съ печатью меланхоліи и презрънія ко всему человъчеству, съ душой, на днъ которой многія злодъянія оставили мутный осадокъ. «Душа, чреватая тяжестью своихъ преступленій подобно скорпіону въ огнъ, который жадомъ ядовитымъ убиваетъ

самъ себя» («Гяуръ»). — «Мудрецъвъ словахъ онъ, но въ дѣлахъ безумецъ, зато, что добрымъ быть хотълъ, онъ цълью сталъ насмъщевъ иль презрънія. И самъ, вмъсто того, чтобы презирать низкую толпу, онъ добродътель прокладъ, какъ источиикъ своихъ страданій... Сердце его порвало связь съ человъчествомъ, и цълью избралъ онъ себъ — за вины нъсколькихъ людей мстить всъмъ»... «Холодный, дикій и гордый онъ не искаль любви и не боялся ненависти» («Корсаръ»). Такой же при-мъръ представляетъ Лара, владътель феодальнаго замка, гордый, но милостивый. Этотъ надменный властитель готовъ предводительствовать крѣпостной черни, взбунтовашейся противъ своихъ господъ, но склоняютъ его къ этому не жалость и не честолюбіе, а особенныя свойства его характера. «Слишкомъ высокій духомъ, чтобы подчиняться обыкновенному разсчету, онъ могъ иногда жертвовать своимъ интересомъ для кого-нибудь другого, но вовсе не изъ чувства состраданія или долга, а только по особой извращенности мышленія, которое побуждало его совершать то, чего не можеть сдълать никто или что доступно лишь немногимъ. Это же самое побужденіе могло, при нъкоторыхъ обстоятельствахъ толкнуть его даже на преступленіе... То было изступленіе не ума, а сердца (His madness was not of the head, but heart»).

Этотъ графъ Лара еще болѣе неодолимъ душою, чѣмъ «Непреклонный Князь» Кальдерона. Когда уже онъ побъжденъ, смертельно раненъ и окруженъ непріятелями, кто-то изъ нихъ, по чувству милосердія, подносить къ его устамъ крестъ и чётки; но Лара язвительно засмѣялся и умеръ такъ, пренебрегая святыней, какъ будто не вѣровалъ въ возможность для себя безсмертія, обѣщаннаго лишь тѣмъ, кто твердо вѣруетъ въ Христа («Лара» II. 19). Этотъ героизмъ злой или доброй воли презираетъ страданіе; въ поэзіи этой—постоянной темой служить взятіе человѣка на пытку, мученіе его физическое и нравственное, превосходящее мѣру силъ чело-

въческихъ, леденящее кровь своимъ ужасомъ. «Молитвъ не надо мнъ» — говорить Гяуръ монаху — «не върю въ ихъ дъйствіе. Отчаяніе сильнъе твоихъ молитвъ. Спасенія я не достоинъ и не жду его; не рая я хочу, а лишь покоя».

Царство поэзіи велико какъ самъ міръ, а въ міръ есть душа человъческая, и всъ человъческія чувства, неисключая самыхъ непріятныхъ: ужасъ, отвращеніе, боль разныхъ степеней — до агоніи въ мученіяхъ. И есть такіе люди, такіе народы, которыхъ эти ужасы какъ то особенно влекутъ къ себъ, которымъ искусство безъ этихъ горькихъ пряностей кажется невкуснымъ. Что англичане положительно принадлежать къ числу такихъ народовъ, это доказывается появленіемъ у нихъ великихъ мастеровъ въ изображении ужаснаго — Шекспира и Байрона. За образецъ человъческаго страданія, доведеннаго до наивысшаго предёла всегда будетъ служить «Шилльонскій узникъ» (1816 г. іюль. Женева). Только одаренный самымъ мрачнымъ воображеніемъ поэтъ могъ, почти одновременно съ «Узникомъ», написать такую вещь какъ «Мракъ» — въ которой изображается, что произойдетъ когда погаснетъ солнце. Пос-лъдніе, уцълъвшіе два жителя большаго города, встръчаются у алтаря, добывають нъсколько искръ изъ дотлъвающаго пепла, бросаютъ взглядъ другъ на друга и— умираютъ: «ужасомъ своего вида они взаимно нанесли себъ смерть; въ лицо другъ друга не узнали, но на челъ обоихъ голодъ начерталъ — враги».

Здёсь мы заключимъ обзоръ творчества Байрона въ его первомъ періодѣ, который оканчивается 1816 годомъ. Въ эту пору поэтъ уже достигъ верха славы въ своемъ отечествѣ. Въ тоже время совершилась великая перемѣна въ Европѣ—паденіе Наполеона. «Мой храмъ (пагода) Наполеонъ—писалъ Байронъ въ апрѣлѣ 1814 г.—рухнулъ до основанія. Въ сравненіи съ нимъ, я—червячекъ, но поставилъ бы жизнь свою на карту. А впрочемъ, быть можетъ, корона и не стоитъ, чтобы

изъ за нея умирать. О, если-бъ воскресли Ювеналъ или Джонстонъ. Expende quot libras in duce summo invenies». Однако, несмотря на свое недовольство актомъ отреченія, Байронъ сталъ еще болье горячимъ приверженцомъ Наполеона, такъ какъ сохраняя свое удивленіе къ генію и могучей воль, онъ уже освободился отъ того чувства возмущенія, какое ему внушаль Наполеоновскій деспотизмъ. Съ минуты паденія последняго, поэть уже ръшительно сталъ на сторону льва, противъ тъхъ, кого онъ сравнивалъ съ шакалами. Въ жизни самого Байрона также произошли важныя перемёны: онъ женился, а потомъ разошелся съ женой, что сопровождалось скандаломъ, который вдругъ лишилъ его всей популярности и принудиль бъжать изъ Англіи. Обстоятельства этого семейнаго дёла любопытны и стоютъ изученія, по тому вліянію, какое они оказали на самый талантъпоэта. Вступивъвъ борьбу съ общественнымъ мнъніемъ своей страны, Байронъ выросъ духомъ, великое дарованіе его пріобръдо еще болье силы и создало мастерскія произведенія, превышающія прежнія, тъ именно произведенія, которыя въ совокупности его творчества (son oeuvre, какъ говорять французы) составляють вѣнецъ всего дъла.

## XXII

Разсмотримъ обстоятельства или, такъ сказать, акты судебнаго дёла о разводё Байрона съ женой и степень основательности того приговора, какой произнесло надъ мужемъ современное ему общественное миёніе въ Англіи. Байронъ не только дегко влюблядся, но и жаждалъ общества женщинъ. «Не нравится миё человёкъ ¹)—писалъ онъ въ 1814 г., пародируя Гамлета

<sup>1)</sup> Слово man означаетъ какъ человъка вообще, такъ и въ частности-мужчину.



(Муръ. 229) — а нравится женщина, и притомъ — только одна, въ каждое данное время. Для меня есть нъчто смягчающее въ присутствіи женщины, даже когда я не влюбленъ и объяснить себъ этого я не могу, такъ какъ я вовсе не высокаго понятія о ихъ пол $\dot{b}$  1)». Когда онъ думалъ о женитьбъ, то колебался, зная свой крутой нравъ, сознавалъ, что былъ-бы ревнивъ и нетерпъливъ, а потому, приходилъ къ такому заключенію: «нътъ, не женюсь, останусь одинокъ, хотя и хорошо бы было для меня еслибы мнв можно было по временамъ повъвать съ къмъ «нибудь. (Муръ. 217)». Въ дневникъ того времени, у него записано: «жена была бы для меня спасеніемъ (Муръ 225)». Лондонское великосвътское общество, въ котораго омутъ поэтъ вращался, было въ высшей степени испорченное, распущенное, безиравственное. Знатныя барыни льнули къ поэту, нъкоторыя почти бросались ему на шею, а болъе смълыя кокетничали съ нимъ взапуски, одна передъ другой, стараясь привлечь его и сдёлать своимъ рабомъ.

Такою цёлью задалась одна изъ самыхъ эксцентричныхъ женщинъ своего времени, госпожа Каролина Лэмбъ, жена Вилльяма Лэмба, впослёдствіи лорда Мельборна, имёвшая уже трое дётей и тремя годами старше Байрона. Эта интересная чудачка, съ бёлыми какъ ленъ волосами и черными глазами, позволяла себё говорить съ наивнёйшимъ безстыдствомъ самыя невозможныя въ устахъ женщины вещи и компрометировать себя. При представленіи ей Байрона въ обществё, она только смёрила его взглядомъ и отвернулась, а потомъ такъ опредёлила поэта: «mad, bad and dangerous to know 2)». Однакоже она привлекла его въ число своихъ обожателей и стала мучать своими капризами и ревностью, разными сценами, открытымъ заявленіемъ своей надъ нимъ власти,

¹) The sex въ общемъ значени---«полъ», въ частномъ----«женщины»

<sup>2) «</sup>Безуменъ, золъ и знать его опасно».

наконець, такимъ приставаньемъ къ нему, что проникала къ нему въ квартиру, переодътая мужчиной. Мать госпожи Лэмбъ, леди Бессборо, чтобы прекратить скандалъ, ръшила увезти дочь въ Ирландію, а та предложила Байрону, чтобы онъ ее увёзъ. Поэтъ очутился въ затруднительномъ положеніи, и даже не по своей винъ, такъ какъ не любилъ своей дамы и не притворялся любящимъ, а между тъмъ, былъ вовлеченъ въ эту любовную исторію. Им'є діло съ такой женщиной, которая не разъ угрожала самоубійствомъ, Байронъ написалъ ей письмо проникнутое чувствомъ и вполнъ дружеское, въ которомъ, съ деликатностью стараясь пощадить самолюбіе женщины, напоминаль ей однако объ обязанностяхъ по отношению къ ея матери и мужу и необходимость хорошенько подумать, прежде чёмъ сдёлать рёшительный шагъ. Въ подписи на этомъ письмъ, поставленное имъ сперва передъ своимъ именемъ слово «преданный» (devoted), Байронъ зачеркнулъ и замёнилъ словомъ «привязанный» (attached), что уже можеть служить какъ бы термометрическимъ показаніемъ степени чувства. Въ припискъ же, высказывая просьбу, чтобы пишущаго не заподозръли въ побужденіяхъ эгоистическихъ, Байронъ употребиль выраженія болье чувствительныя, но имъвшія собственно цёлью — смягчить отказъ и дать нёкоторое удовлетвореніе самолюбію женщины. «Я-вашъ и останусь вашимъ, по своей волъ и безусловно, я готовъ васъ слушаться, уважать, любить вась и убхать съ вами когда, куда и какъ вы сами захотите и изволите назначить» (Джиффрсонъ ІІ. 36). Сердечныя отношенія не могли держаться долго въ видъ одной переписки. Письма становились постепенно все холоднъе, наконецъ, дъло дошло до открытаго разрыва — со стороны Байрона, въ письмъ, которое г-жа Лэмбъ получила въ Дублинъ. «Я уже васъ не люблю и, будучи принуждаемъ къ признанію, признаюсь, что принадлежу другой; позвольте мнъ остаться для васъ другомъ и въ доводъ дружбы, примите мой совъть: исправьтесь отъ смъшнаго тщеславія,

пробуйте ваши капризы на другихъ, а меня оставьте въ поков». Отвътъ на это письмо не скоро дошелъ до Байрона. Уже послъ развода съ женой и выъзда изъ Англіи, а именно, проживая въ Швейцаріи, Байронъ получилъ написанный со злобой, но глупый романъ «Гленарвонъ», въ которомъ поэтъ изображался какъ чудовище, какъ демонъ, какъ существо безъ въры и сердца.

Обратимся теперь къ той особъ, къ которой Байронъ, какъ онъ писалъ г-жъ Лэмбъ, искренно привязался. Въ фамиліи Мельборновъ было нъсколько тетокъ и другихъ родственницъ, которымъ не давала покоя мысль о томъ, что поведение г-жи Лэмбъ компрометировало честь ихъ дома. Старшая леди Мельборнъ озаботилась пріисканіемъ подходящей особы, которую бы можно было сосватать поэту и темъ прекратить скандаль, какимь представлялся его романь съ г-жею Лэмбъ. Подходящая особа нашлась въ средъ того же дома: это была девица Анна-Изабелла (въ сокращении-Аннабелла) Мильбэнкъ, единственная дочь сэра Ральфа Мильбэнка, роднаго брата леди Мельборнъ. Партія эта не представлялась въ то время богатою. Сэръ Ральфъ могъ дать за дочерью не болбе 10 тысячъ фунтовъ. Правда, мать дівушки могла получить наслідство отъ богатаго дяди, дорда Уэнтворта, но въ 1814 году никто не предвидълъ, что этотъ дядя долженъ былъ умереть на слъдующій же годь, и что наслёдство такъ скоро достанется леди Мильбэнкъ, отъ которой, по ея смерти, оно перешло и къ ея дочери. Что касалось самого Байрона, то онъ думалъ устроить свои имущественныя дёла слёдующимъ образомъ: имѣніе Ньюстэдъ онъ запродалъ въ суммъ 140 т. фунтовъ, въ счетъ которыхъ получилъ 25 т. фунтовъ задатку; по уплатъ долговъ, у него остались бы: капиталь, приносившій около 5 т. фунтовь ежегоднаго дохода, и другое имъніе — Рочдэль. Продажа Ньюстэда, однако, не состоялась; покупщикъ отказался отъ задатка, а задатокъ этотъ Байронъ издержалъ въ короткое время, но зато получилъ возможность жить въ

то время на большую ногу, сообразно съ своимъ положеніемъ въ обществъ.

Дъвица Мильбэнкъ была еще очень молода (ей было четырьмя годами менье, чымь Байрону), роста небольшаго, характерапростаго, держала себя естественно, была немного пуританка, имъла понятія и о математикъ, и о метафизикъ и о древнихъ языкахъ, писала стихи, много читала, имъла даже нъкоторый оттънокъ «ученой» дамы, и сверхъ того была «добра, любезна и безъ всякихъ претензій».—«У другой—писаль Байронь въ то время закружилась бы голова отъ половины ея знанія и отъ десятой части ея хорошихъ качествъ». Въ позднъйшее время Байронъ издъвался надъ женскими претензіями по части учености («Беппо». 78. «Донъ-Жуанъ» І. 12): «Любимой ен наукой была математика, изъ добродътелей, она предпочитала великодушіе; остроуміемъ она обладала чисто аттическимъ, а слогъ ея разговора былъ мистически туманенъ». Но въ 1814 году, Байронъ смотрълъ на миссъ Мильбэнкъ иными глазами, и ему нравилась въ ней именно та простота, соединенная съ серьёзностью, которыми она ръзко выдълялась изъ среды свътскихъ дамъ.

Онъ нисколько не думалъ о томъ, что миссъ Мильбэнкъ питала надежду современемъ обратить его на церковный (англиканскій) путь спасенія. Досель не многіе знаютъ, что у леди Байронъ былъ серьёзный, аналитическій умъ и что она не только восхищалась поэзіею своего мужа, но и относилась къ ней критически, проникая ея содержаніе върно и глубоко, какъ бы вскрывая ее анатомическимъ ножемъ (Письмо ея въ 1818 г. къ леди Барнардъ): «Жизненнымъ элементомъ въ его воображеніи является эготизмъ, такъ что ему трудно обрабатывать предметъ, не отождествляя его съ своимъ характеромъ и своимъ интересомъ, но помощью вымышленныхъ дополненій, онъ свои собственныя поэтическія признанія возвель въ систему, доступную лишь весьма немногимъ, а постоянное его стремленіе поразить чита-

теля побудило его выставлять самого себя какъ предметь удивительный и возбуждающій любопытство, хотя бы ціною ніжоторых темных и неопреділенных подозрівній».

Лордъ Байронъ просилъ руки миссъ Мильбэнкъ и получиль отказь, но выраженный съ такой деликатностью и любезностью, что между нимъ и ею завязались дружескія отношенія, «безъ мальйшей искры любви, какъ съ одной, такъ и съ другой стороны» (Муръ. 209). Въ мартъ 1814 г. онъ пишетъ въ дневникъ: «влюблюсь въ нее опять, если не буду на-сторожъ. Въ сентябръ того-же года, Байронъ повторилъ свое предложение и на этоть разъ получиль согласіе. Впоследствіи, обвиняя свою жену, онъ выдумываль, будто никогда ея не любиль, но переписка красноръчиво свидътельствуеть, что чувство съ объихъ сторонъ было сильное; въ то время Байронъ искренно находилъ, что «мать (будущихъ) Гракховъ имъетъ лишь тотъ недостатокъ, что слишкомъ совершенна въ сравненіи съ нимъ», и признаваль даже ошибочнымъ первоначальное свое впечатлъніе, булто бы она-существо холодное. «Мы удивительно какъ идемъ другъ къ другу». Отходя отъ алтаря, она сказала Гобгоузу: «если я не буду счастлива, то сама буду томъ виновата» (Джиффрсонъ. II. 57, 60). Бракъ состоялся 2 января 1815 г., въ имъніи родителей невъсты, Сихемъ. Отсюда молодые поъхали въ Сиксъ-Майль-Боттомъ, чтобы посътить полковника Лей, и жену его, сестру Байрона, Августу (она была старше брата), отношенія между которой и поэтомъ досель были отрывочны и ръдки. Жена Байрона сошлась съ его сестрой и всё они зажили дружно, въ сердечной интимности. Придумались ласкательныя прозвища, какими они себя взаимно называли: Байрона прозвали duck, жену ero—pippin, ceстру—goose 1).

Любовь супруговъ вышла побъдоносно даже изъ труд-

<sup>1) «</sup>Уточка», «вернышко» и «гусыня».

наго опыта финансовыхъ передрягъ, послѣ того, какъ прожиты были и приданое и наличныя средства, какими располагалъ самъ Байронъ, а въ квартиру ихъ въ Лондонъ, на Пикадилли, стали являться кредиторы, потомъ судебные пристава, которые нёсколько разъ описывали ихъ имущество. Супруги ожидали, что родители выведуть ихъ изъ бъды, тъмъ болье, что дядя умеръ, мать жены Байрона получила титулъ леди Ноэль, съ 7 тысячами фунтовъ дохода, такъ что поэту съ его женой предложено было поселиться въ Сихемъ, т. е. въ имъніи родителей молодой леди Байронъ. Несогласія между супругами начались только въ сентябръ 1815 года и безъ какого-либо опредъленнаго повода, кромъ одного несходства характеровъ. Женщинъ, выросшей въ условіяхъ правильно устроенной жизни трудно было примириться съэксцентричными и порядочно-цыганскими привычками поэта, который ночь обращаль въ день, себя морилъ голодомъ, жуя мастику или табакъ, чтобы обмануть желудокъ, употреблялъ опій, никогда не садился къ столу — объдать и завтракать, въчно мечталь, какъ бы убъжать изъ Англіи куда-нибудь подальше, на Востокъ и впадаль въ бъщенство, когда ему мъщали во время находившихъ на него пароксизмовъ работы. Грустно было положение женщины, ожидавшей родовъ, въ то время какъ къ мужу являлись судебные пристава, а онъ самъ упражнялся въ стрельбе изъ пистолета въ ея комнать и разъ, въ припадкъ гнъва, хватилъ свои часы объ полъ. Леди Байронъ почти была убъждена, что у мужа ея есть зачатовъ душевной болъзни, и подъ вліяніемъ этой мысли, она по разръшеніи отъ бремени, 10 октября 1815 года, убхала, съ новорожденной дочкой Адой, къ своимъ родителямъ, въ Кёркби-Маллори, въ началь января,

Заботы о мнимо душевно-больномъ мужѣ, она поручила раздѣлявшему ея мнѣніе родственнику Джорджу Энсону—Байрону и ближайшей повѣренной своихъ опасеній, сестрѣ поэта, Августѣ Лей, которую она упросила

остаться съ этой цёлью въ Лондон в. Лондонскіе врачи, къ которымъ обратились за советомъ, ответили, что Байронъ психически совершенно здоровъ, а разстроена у него только печень. До тъхъ поръ, пока леди Байронъ считала мужа душевно-больнымъ, письма ея къ нему были исполнены чувства и въ нихъ повторялась просьба, чтобы онъ прівхаль въ Кёркби-Маллори. Но когда дъло объяснилось иначе и опасенія бользни разсъялись, то настроеніе жены по отношенію къ мужу измънилось къ худшему. О больномъ она обязана была заботиться, но здоровому она ни въ чемъ не хотъла уступить и тотчасъ стала помышлять о разводъ. Коса нашла на камень; въ женщинъ этой проявился узкій умъ, видъвшій только чужую вину и осуждавшій безусловно все, что не подходило къ признаваемымъ ею правиламъ; высказались и сухость, элопамятство сердца, упрямство, поддерживаемое убъжденіемъ, что она ясно видитъ, что угодно и что неугодно Богу.

Выше упомянуто было, мимоходомъ, объ отзывъ Байронова камердинера Флетчера, что каждая женщина могла дёлать съ его господиномъ, что хотёла; но нельзя однако не признать, что жить съ Байрономъ было трудно. Любимая женщина, дъйствительно, могла бы сохранить надъ нимъ господство, но только подъ условіемъ, чтобы она щадила того демона, который въ немъ иногда проявлялся, была крайне снисходительной, склонной прощать и даже смотръть сквозь пальцы на мимолетные гръшки, въ которые его вовлекала неукротимость темперамента. Въ такомъ случав, и онъ могъ десятокъ разъ возвратиться къ ней подъ очарованіемъ воспоминаній, могь соперничать съ ней въ великодушіи. Но совсъмъ не такова была натура жены поэта. Въ ней онъ нашелъ никакъ не существо склонное къ всепрощенію, а скорбе-юриста въ юбкъ, который вносиль въ спальню тяжбу о межъ взаимныхъ правъ и обязанностей, требуя прежде всего, чтобы мужъ-отвътчикъ признавалъ себя виновнымъ, смирялся духомъ, объщалъ вступить на

правый путь, просиль прощенія, однимъ словомъ—всего того, къ чему Байронъ во всю свою жизнь быль наименъе склоненъ.

Послъ врачей, обратились въ адвокатамъ. Тъ сперва нашли, что не было достаточныхъ причинъ для развода; затъмъ однако, когда леди Байронъ, нарочно съ этой цёлью прибывшая въ Лондонъ, сообщила имъ некоторыя новыя данныя, державшіяся въ тайні отъ родителей и не обнаруженныя до настоящаго времени, адвокаты объихъ сторонъ, т. е. жены и мужа, согласно признали, что имъются достаточные поводы къ разлученію супруговъ. Это обстоятельство, въ связи съ содержаніемъ написаннаго позднъе «Манфреда» и обнародованными по смерти леди Байронъ, въ 1869 г., американской писательницею, миссизъ Бичеръ-Стоу, признаніями, сдёланными ей въ 1856 году самою леди Байронъ, привело къ догадкъ, будто дъйствительной причиной развода была кровосмъсительная связь Байрона, еще до брака, съ сестрой его, Августой Лей. Можно утвердительно сказать, что обвиненіе это было клеветой, а со стороны миссизъ Бичеръ-Стоу — сплетней. Августа Лей была некрасива и 5-ю годами старше брата, была уже матерью семейства, когда поэтъ возвратился съ Востока, наконецъ и видълись они ръдко. Послъ того, какъ братъ женился, г-жа Лей была единственной подругой, къ которой леди Байронъ относилась съ безусловнымъ довъріемъ, сестра постоянно держала сторону своей подруги противъ брата и до самой смерти поэта думала о томъ, какъ бы ихъ примирить. Сохранились («Quarterly Review» 1869 г.) 7 писемъ леди Байронъ къ г-жъ Лей, написанныхъ уже по разлучении супруговъ, но исполненныхъ самаго дружескаго чувства, а такія письма были бы невозможны со стороны леди Байронъ, въ ея двоякомъ качествъ оскорбленной жены и возмущенной пуританки, въ томъ случав, еслибы она върила въ кровосмъщение мужа. Отношения между объими женщинами оставались весьма хорошія до самой смерти

поэта; затъмъ отношенія эти испортились, но лишь послъ смерти г-жи Лей, леди Байронъ стала дълать свои признанія, которыми такъ тяжко оскорбляла память умершей.

Тайна, сообщенная юристамъ, какова бы она не была, сохранена была ими столь безусловно, что самъ Байронъ никогда не узналь ея; разъясниться она можеть, какъ позволительно предполагать, только изъ записокъ Гобгоуза, доселъ необнародованныхъ и хранящихся подъ печатью въ Британскомъ музеъ до наступленія опредъленнаго срока. Джиффрсонъ, съ своей стороны, выказываетъ довольно правдоподобную догадку, что сообщенный юристамъ секретъ заключалъ въ себъ не противоестественный порокъ, но для жены, тъмъ неменъе, непріятное обстоятельство. Байронъ былъ вліятельнымъ членомъ комитета, управлявшаго Друриленскимъ театромъ, и вотъ къ его покровительству обратилась, для поступленія на сцену, хорошенькая, очень смуглая брюнетка съ неправильными чертами лица, напоминавшими итальянскій или цыганскій типъ. То была Джэнъ Клермонть, падчерица литератора-бъднява Годвина. Леди Байронъ въ то время убхала, а быть можеть заявила уже и о намбреніи своемъ разводиться. На сцену миссъ Клермонтъ не поступила, но влюбилась въ Байрона и не заботилась, что о ней скажеть свёть. Въ ея объятіяхъ поэть искаль утъщенія въ своей ссоръ съ женою. Леди Байронъ могла узнать объ этой связи отъ прежней своей гувернантки, которая пересматривала переписку Байрона и которую онъ впосивдствіи заклеймиль въ сатиръ «Эскизъ» (мартъ 1816 г.). Съ деломъ о разводе Байронъ однакожъ медлинъ и только 22 апреля 1816 г. подписалъ актъ по тому предмету; черезъ три дня послё того, онъ навсегда убхаль изъ Англіи, почти вынужденный къ отъбзду обстоятельствами.

Между тъмъ, самый этотъ отъвздъ его, давно ръшенный, еще усилилъ въ англійскомъ обществъ раздраженіе противъ поэта и раздраженіе это было столь чрезвычайно, почти безпримърно, что положительно не соотвътствовало вызвавшимъ его поводамъ, особенно съ той, общепринятой въ томъ же обществъ точки зрънія, что жизнь частная не должна быть предметомъ общественнаго вниманія. Д'виствительность, однако, порою противоръчить этому правилу. «Каждыя лъть 6 или 7замічаеть Маколей — добродітель наша вдругь возмущается противъ попиранія основъ религіи и приличія, при чемъ всегда какой-либо несчастливецъ, котораго вина вовсе не превосходить винъ сотенъ другихъ лицъ, перенесенныхъ обществомъ терпъливо, обращается въ искупительную жертву». Въ настоящее время можно проследить, какимъ образомъ подготовлялся этотъ взрывъ общественнаго мнѣнія противъ поэта, взрывъ, который понятенъ, хотя онъ и явился неожиданно. Дъло было въ томъ, что поэтъ самую славу свою пріобрълъ слишкомъ внезапно, слишкомъ многихъ затронулъ какъ сатирикъ, и къ тому же имъль слишкомъ большой успъхъ какъ свътскій человъкъ, какъ дэнди. Байронъ смертельно оскорбилъ регента своими эпиграммами («Строки къ плачущей дамъ», т. е. къ дочери регента Шарлотъ) и устройствомъ объда въ тюрьмъ въ честь памфлетиста Лей-Хёнта, осужденнаго на регента. Противъ Байрона былъ весь за пасквиль дворъ, но и самихъ виговъ онъ вооружилъ своимъ анти-патріотическимъ поклоненіемъ Вашингтону, Наполеону и Кромвеллю, а еще болъе своими выходками противъ церковныхъ обрядностей и духовенства и сомнъніемъ относительно церковныхъ представленій о Богъ, вслъдствіе чего заслужиль даже названіе англійскаго Вольтера (въ современной сатиръ, названной «Анти-Байронъ»). Въ высшемъ обществъ была въ модъ крайняя распущенность, но и тамъ — лишь подъ условіемъ, чтобы никто не носился съ ней открыто. Въ среднихъ же классахъ господствовала не только строгость наружнаго поведенія, но и заботливость о полной «правильности» въ самомъ образъ мыслей; тамъ нетериъли вольнодумства и должны были почувствовать отвращение къ человъку, который смъялся надъ освященными предметами, дурно обходился съ женой, вводилъ къ себъ въ домъ «блудницу», отличался въ средъ модныхъ повъсъ, велъ знакомства за кулисами и еще притворялся, будто у него тяжкое бремя на совъсти, и еще косвенно признавался своими стихами въ какихъ-то ужасныхъ преступленіяхъ.

Въ Друриленскомъ театръ была освистана и прогнана криками со сцены одна артистка (миссъ Мардинъ), которую несправедливо заподозрили въ связи съ Байрономъ. Онъ самъ могъ подвергнуться на улицъ какимънибудь нападеніямъ черни. Но и въ гостинныхъ его стали принимать холодно. На вечеръ, который леди Джёрси имъла мужество устроить на прощанье съ уъзжавшимъ поэтомъ, всякъ сторонился его, и тотъ, кто ръшался къ нему подойдти и обмѣняться нъсколькими словами, считалъ себя совершающимъ великодушное дъло. Немногіе, оставшіеся у поэта друзья сами совътовали ему убхать изъ Англіи. И действительно, Байронъ, 25 апрёля 1816 г., отплылъ изъ Дувра въ Остенде, а возвратился на родину уже только трупъ его, который и похороненъ былъ не въ Уэстминстерскомъ аббатствъ, а въ сельской церкви въ Хёкналь-Торквуордъ, въ Ноттингэмскомъ графствъ. Прежде, чъмъ обратиться къ исторіи этого продолжительнаго, а именно восьмилътняго (1816—1824 г.) скитанія на чужбинъ, втеченіи котораго геній Байрона, въ борьбъ его съ препятствіями и страданіемъ, вполнъ созръль и развиль всю мощь своихъ крыльевъ, докончимъ разсказъ о его отношеніяхъ семейныхъ и сердечныхъ, словомъ о его отношеніяхъ къ женщинамъ, такъ какъ связи эти имъли въ его жизни большое значение.

## XXIII.

Въ дълъ развода Байронъ сперва поступилъ съ достоинствомъ и благородствомъ—всю вину онъ принялъ на себя. «Никакого противъ нея обвиненія—писалъ онъ

Муру 8 марта 1816 г. (М. 294)—я не имъть и не могь имъть. Если на кого можетъ пасть упрекъ, то на меня, и если нельзя его загладить, то надо его переносить». Но это, хорошее настроеніе постепенно зам'єнилось инымъ. Человъкъ страстный, не владъвшій собой, возмущенный твердымъ и холоднымъ сопротивленіемъ, поэтъ не сдержалъ даннаго себъ объщанія и внесъ въ свои стихи сперва огорченіе, а потомъ и мщеніе. Супружескую свою ссору онъ перенесъ на публичную арену и судъ общественный, повель съ женой адвокатскую тяжбу—въ ственный, повель съ женой адвокатскую тяжоу—въ поэзій, вступиль въ борьбу несочувственную уже по тому соображенію, что противная сторона не владёла его оружіемъ. Первое нападеніе было сдёлано въ стихахъ, вышедшихъ въ началё апрёля 1816 г. (т. е. еще до отъвзда), подъ заглавіемъ «Эскизъ», представлявшихъ сатиру за личное оскорбленіе и «Прощай»—обращеніе къ женъ, въ которомъ было такъ много трогательнаго чувства, что г-жъ Сталь приписывали такой отзывъ (Эльзе. 195): «я бы желала быть на мъстъ госпожи Байронъ». Въ самомъ дълъ, поэтъ здъсь плакалъ надъ своимъ несчастьемъ, а женъ предвъщалъ, что она не будеть въ состояніи позабыть его; но при этомъ онъ уже пустиль сдегка отравленную и върную стръду, назвавъ эту женщину— «непрощающею (unforgiving)». Насколько горьки были въ моментъ отъёзда его сётованія на жену, настолько чисты и задушевны его признанія сестрё. Уёзжая, Байронъ еще не терялъ надежды, что современемъ возвратится и примирится съ женой. Доказательствомъ тому могуть служить предпринятыя г-жею Сталь изъ Женевы попытки къ примиренію супруговъ. Но обстоятельства примиренію неблагопріятствовали; предложенія эти были отвергнуты и даже сочтены зановое оскорбленіе.

Въ то самое время, когда Байронъ, не спѣша, направлялся къ Женевѣ, черезъ Бельгію, гдѣ осмотрѣлъ поле битвы при Ватерло, выѣхала, изъ Лондона, съ намѣреніемъ встрѣтиться съ поэтомъ, компанія, состоявшая изъ мужчины и двухъ женщинъ и, прибывъ ранѣе его въ

Женеву, остановилась въ отелъ Сешеронъ, гдъ долженъ быль поселиться Байронь. Принадлежавшій къ этому обществу мужчина еще не быль знакомъ съ Байрономъ. Это быль молодой, высокоталантливый поэть, скорбе пантеистъ, чъмъ атеистъ, филантропъ, человъкъ необыкновенной доброты (на гробницъ его въ Римъ сдълана надпись: cor cordium)—Пэрси Бейшъ Шелли (1792 1822 гг.). Съ Шелли находились подруга его Марія Годвинъ и падчерица ея отца Дженъ Клермонтъ. Шелли, какъ и Байронъ, былъ отвергнутъ англійскимъ обществомъ, но онъ самъ провозгласилъ открыто этотъ разрывъ, явно выступалъ въ качествъ атеиста, былъ весьма сиблымъ, но непрактичнымъ политическимъ агитаторомъ и возбудилъ противъ себя въ такой степени ненависть и отвращение въ Англіи, въ качествъ опаснаго новатора, что по жалобъ отца первой его жены, Генріетты Вестбрукъ, лордъ-канцлеръ Эльдонъ лишилъ его власти надъ дътьми и сдълалъ распоряжение объ отдачъ ихъ на воспитаніе нъкоему духовному лицу, согласно съ волею ихъ дъда Вестбрука.

Пъль поъздки Шелли и М. Годвинъ въ Женеву было та, чтобы доставить Дженъ Клермонть случай повидаться съ Байрономъ, котораго она продолжала любить. Шелли познакомился съ Байрономъ и ему понравился, и вотъ, все это общество изъ четырехъ лицъ отправлялось на прогулки по Женевскому озеру, съ «Новой Элоизой» въ рукахъ. Когда Байронъ, уже подозръваемый въ безбожіи, сошелся съ такимъ отъявленнымъ, въ протестантскомъ мненіи, атеистомъ, какъ Шелли, къ тому же попиравшимъ божественное и гражданское учреждение брака, то женевскіе кальвинисты и толпа туристовъ-англичанъ, которыхъ вездъ много, стали выслъживать каждый шагъ двухъ нравственныхъ чудовищъ, а набожныя англичанки (напр. миссизъ Гервей) падали въ обморокъ въ гостинной г-жи Сталь при видъ Байрона, котораго онъ принимали чуть ли не за «его сатанинское величество» въ собственной особъ.

Байронъ, въ силу того своего свойства, которое его друзья называли «лицемъріемъ на-выворотъ», находилъ злобное удовольствіе въ томъ, чтобы поддерживать самыя мрачныя о себъ представленія. Когда оба пріятеля съ своими дамами показывались изъ дому, отправляясь на прогулки въ горы или на озеро, то на эту компанію наведены были бинокли и зрительныя трубы набожныхъ протестантовъ, такъ что друзья принуждены были убзжать подальше отъ этихъ любителей шпіонства. Легко себъ представить, какого рода молва объ обоихъ поэтахъ распространялась изъ Швейцаріи по Англіи. Одинъ изъ туристовъ, поэтъ также, принадлежавшій къ школъ «озёрниковъ», Р. Соути, по возвращении своемъ въ Англію, по словамъ Байрона (Джиффрсонъ II. 173), разсказываль публично, что Байронь и Шелли съ двумя мнимо-родными сестрами (между тъмъ М. Годвинъ и Дж. Клермонтъ вовсе сестрами не были) основали кровосмъсительную общину (league of incest), т. е. что жили въ одновременной плотской связи каждый съ объими сестрами. Надежда Дженъ Клермонтъ не сбылась; привязанность, какую имълъ къ ней Байронъ въ Англіи, когда дівушка ему отдалась, была лишь мимолетною, а вступить въ постоянную съ нею связь, въ какой жилъ Шелли съ М. Годвинъ, Байронъ и не помышляль. Передъ вытядомъ всего этого маленькаго кружка изъ Женевы, Дженъ призналась Байрону, что она беременна, не приняла его предложенія отослать ребенка на воспитание къ госпожъ Лей, но взяла съ него слово, что если сама отдастъ ему свое дитя, то Байронъ будетъ воспитывать его при себъ.

Напрасно онъ однако полагалъ, что присутствіе въ Женевъ Дженъ Клермонтъ, въ обществъ Шелли и М. Годвинъ, могло остаться неизвъстнымъ леди Байронъ и ея роднъ; грязныя сплетни дошли до жены поэта и примирительныя предложенія, сдъланныя женъ отъ его имени, били отвергнуты ею съ полнъшей холодностью. Тогда оскорбленный и униженный поэтъ далъ волю своей

природной страстности и забывая болье и болье о справедливости, мстилъ жень. Такъ, онъ написалъ «Сонъ» (1816 г.), и полное упрековъ стихотворение на тему: «При слухъ о болъзни леди Байронъ», сочиненное въ сентябръ 1816 г., но изданное послъ его смерти), въ которомъ есть такое мъсто: «на томъ, что было и чего вовсе не было воздвигла ты памятникъ, связавъ его виною какъ цементомъ, о ты, Клитемнестра твоего господина» (Джиффрсонъ П. 186). Идя постепенно все далье, Байронъ, послъ своего пребыванія въ Венеціи, гдъ онъ предался самому пошлому разврату и сдълался циникомъ, унизился наконецъ до гадости по отношенію къ женъ (строфы 10-33 «Донъ-Жуана». 1818), представилъ ее въ карикатурномъ видъ — въ лицъ доньи Инесъ, матери Донъ-Жуана, ригористки и педантки. Леди Байронъ писала мужу непосредственно только одинъ разъ когда, подаривъ Муру и отдавъ въ руки свои «Записки», которыя Муръ и продалъ немедленно книгопродавцу Муррею за 2000 гиней, Байронъ обратился къ женъ съ предложениемъ просмотръть эти записки и исправить въ нихъ то, что оказалось бы ошибочнымъ. Леди Байронъ не приняла этого предложенія (20 марта 1820 г.). Извъстія о ней и о дочери своей Адъ онъ получалъ отъ сестры. Однако, съ теченіемъ времени, чувство обиды ослабъло въ сердцъ жены поэта, чему служить доказательствомъ локонъ волосъ дочери, присланный ему въ Пизу и силуэтъ, полученный имъ въ Миссолунги.

До конца жизни, въ тайникъ души Байрона жила и даже возростала надежда, что когда-нибудь онъ примирится и соединится съ женой. Въ связи съ этой надеждой было совершено дополнительное соглашение Мура съ Мурреемъ, по которому «Записки» поэта, предназначенныя къ обнародованию только послъ его смерти, могли быть взяты авторомъ обратно, съ возвращениемъ издателю 2 тысячъ гиней. Байронъ, дъйствительно, пожелалъ выкупитъ свои записки, но экспедиція въ Грецію пог-

лотила всъ его денежныя средства. Когда же — въ маъ 1824 г. — въ Лондонъ получено было извъстіе о его смерти, то другъ его и душеприказчикъ Гобгоузъ, имъя въ виду исключительно -- личное содержание записокъ, предложилъ мысль объ уничтоженіи ихъ. Его мнёніе было поддержано Августой Лей, которая при этомъ, конечно, руководилась заботливостью какъ о памяти своего брата, такъ объ интересахъ леди Байронъ и дочери поэта Ады. Соединенныя ихъ усилія одержали верхъ надъ сопротивленіемъ книгопродавца Муррея, котораго интересъ являлся прямо противоположнымъ предложенію. «Записки» были сожжены въ гостиной Муррея, въ присутствіи друзей поэта, при чемъ Муррей выказаль несомнънное безкорыстіе, хотя и получиль обратно свои 2 тысячи гиней. Такой суммы не могли дать ни Гобгоузъ, Муръ, самъ въчно нуждавшійся, а заплочена она была, по всей въроятности, г-жей Лей и леди Байронъ, которая въ это время владъла уже большимъ состоянімъ, унаслъдованнымъ отъ матери (1822 г.), а также имъла перство по личному своему праву, какъ леди Ноэль.

А впрочемъ, леди Байронъ испытала на себъ месть мужа, но уже послъ его смерти. Непреклонная эта женшина, которая не хотела сделать ни одного шага къ нему навстръчу, не пожелала дать ему знакъ рукой, по которому онъ бы несомнънно вернулся, дождалась, что мнініе всего світа относительно ихъ супружескихъ отношеній измінилось. Мужь, котораго нікогда осудиль за нее общій голось, теперь сділался героемь, Европа была исполнена великой его славы; на жену же его общество теперь стало смотръть съ осуждениемъ, какъ на бездушное существо, вовсе не соотвътствовавшее великому покойнику. Чёмъ выше росла слава умершаго поэта, тъмъ чувствительнъе становилось для вдовы его ея униженіе, тъмъ болье она завидовала тьмъ, кого онъ любиль, а вмёстё съ тёмь, сама она становилась элёе и нравственно хуже. Характеръ этой женщины въ иныхъ обстоятельствахъ могъ бы показаться образцовымъ, но

при томъ положеніи, въ какое она была поставлена, онъ оказался недостойнымъ вдовы Байрона. Изъ за мелочей, изъ жалкихъ побужденій, она въ 1829 г. по поводу одного денежнаго вопроса, истекавшаго изъ завъщанія поэта, поссорилась съ той, которая была ея ангеломъхранителемъ въ горъ, ея върной союзницей, искренней подругой и посредницей между нею и мужемъ. Эта ссора произошла почти одновременно съ очень непріятнымъ для леди Байронъ фактомъ, а именно — съ выпускомъ въ свътъ изданныхъ въ 1830 г. Муромъ «Жизни Байрона, его писемъ и дневниковъ».

Оказалось, что для вдовы Байрона, собственно и не стоило жечь его «Записокъ», такъ какъ все, что въ нихъ могло быть для нея непріятнаго — во-шло въ его біографію. Насколько здёсь унижена была жена, настолько же сестра поставлена была высоко. На-печатаны были притомъ же неизданныя дотолъ вещи, какъ напр. «Посланіе къ Августъ», которыхъ сестра прежде не оглашала изъ деликатности, чтобы не сдъ-лать невъсткъ непріятности, такъ въ нихъ много было чувства и недосказаннаго сердечнаго горя. Леди Байронъ вознежавидъла Августу и, озлобленная своимъ неисправимо-несчастнымъ положениемъ, утратила способность здраво судить о людяхъ. Постоянно вчитываясь въ произведения своего мужа, она сама повърила тъмъ «мрачнымъ подозрѣніямъ», которыми мужъ ея, какъ ей было извѣстно, окружалъ себя (письмо ея къ леди Барнардъ), стала выдавать за дѣйствительность, все, что поэтъ когда-либо наклепалъ на себя, все, что про него распустили досужіе языки, а наконецъ то, до чего сама она додумалась въ своемъ постоянномъ, желчномъ настроеніи. Изъ женевскихъ сплетенъ о «кровосмѣшеніи», выдуманныхъ про связь поэтовъ съ двумя сестрами на берегахъ Лемана, выросло чудовищное и лишенное всякаго фактическаго подтвержденія обвиненіе Байрона въ кровосмъсительной связи съ собственной его сестрой, будто бы еще до его внакомства съ леди Байронъ. Обвиненіе

это было пущено уже послѣ смерти г-жи Лей (она умерла въ 1851 г.), въ признаніи подъ секретомъ г-жѣ Бичеръ-Стоу, которая и протрубила о немъ всему міру, по смерти леди Байронъ, (скончавшейся 16 мая 1860 г). выдавая эту клевету за разъясненіе загробной тайны. Конецъ своей жизни вдова поэта провела въ набожныхъ упражненіяхъ и благотворительности. Дочь свою она воспитала въ полномъ незнаніи объ отцѣ и его произведеніяхъ; Ада вышла замужъ за виконта Окхема и оставила потомство, которое, по нѣкоторымъ извѣстіямъ, пренебрегаетъ памятью о своемъ предкѣ по матери (Эльзе 324).

У Байрона была еще одна дочь-незаконное дитя отъ Дженъ Клермонть, родившееся въ Англіи 20 января 1817 г., и названное матерью—Аллегра. Дженъ прислала ребенка Байрону въ Венецію, въ половинъ 1818 года, въ напрасной надеждъ, что даръ этотъ воскреситъ его привязанность къ ней и прежнюю связь. Но Байронъ велъ въ Венеціи жизнь грубо развратную и надежда Дженъ не оправдалась. Д'ввочка росла при немъ, пріучаясь къ капризамъ и вообще пріобрътая дурныя привычки. По совъту г-жи Гвиччоли, которая опасалась дъвицы Клермонть, девочка была отдана въ католическую школу въ Банья-Кавалло, чтовызвало негодование Дженъ Клермонтъ, которая потребовала возвращенія ребенка себъ, упрекая Байрона въ измънъ данному ей объщаню. Байронъ, однако, не возвратилъ дъвочки и оставилъ ее въ той же школъ, гдъ въ 1822 г. она умерла. Для дополненія разсказа объ отношеніяхъ поэта къ женщинамъ, оставалось бы упомянуть здёсь же о его гарем' въ Венеціи и затъмь о нравственномъ его исправлении въ періодъ господства надъ нимъ графини Гвиччоли. Мы отложимъ однако этотъ предметь, какъ находящійся въ тёсной связи со всёми условіями жизни поэта въ Венеціи и Равеннъ, и возвратимся теперь къ самому творчеству Байрона, почерпнувшему новую силу въ его нравственныхъ страданіяхъ и жизненной борьбъ; въ творчествъ

этомъ обнаружились необычайныя, можно сказать, почти сверхъ человъческія мужество и упругость гордой души его.

#### XXIV

Начнемъ съ матеріальныхъ условій литературной дъятельности Байрона въ этомъ періодъ. Выдержавъ немалую борьбу съ самимъ собою, поэтъ сделалъ наконепъ то самое, что осмъялъ нъкогда у В. Скотта, въ юношеской своей сатиръ, а именно-сталъ писать для денежнаго заработка, сталъ продавать свои произведенія въ свою пользу, а не такъ, какъ дълалъ прежде-для помощи нуждавшимся знакомымъ или литераторамъ вообще. Издатели, между тъмъ, уже привыкли платить за его стихи высокій гонорарь, который онь досель раздаваль другимь; за каждый стихь послёднихь пъсенъ «Чайльдъ-Гарольда» платили отъ 25 до 28 шиллинговъ. По выбадъ изъ Англіи, Байронъ втеченіи пяти лътъ 1816—1821, получалъ отъ своего издателя Муррея. въ средней цифръ, по 2500 фунтовъ ежегодно, что, при тогдашнемъ курсъ золота и при дешевизнъ жизни въ Италіи, было достаточно для покрытія всёхъ издержекъ, тъмъ болъе, что поэтъ узналъ счетъ деньгамъ и начиналь даже скупиться. «Прежде я писаль — эти слова его относятся къ 1818 году -- отъ полноты мысли и для славы (не какъ цёли, но какъ средства вліянія на умы), теперь же пишу по привычкі и изъ жадности. Во мнъ осталась прежняя легкость, и даже потребность творчества, чтобы избъгнуть праздности, но я сталь гораздо уже равнодушное къ тому, что отсюда проистечеть потомъ, когда непосредственная моя цъль достигнута» (Муръ, 387).

Въ 1818 году, Байронъ продалъ свое имъніе Ньюстедъ, вслъдствіе чего наличныя его средства усилились. Затъмъ, въ 1822 г., когда умерла мать его жены и къ послѣдней перешли все состояніе Уэнтвортовъ, съ 7.000 фунтовъ доходу и титулъ лордовъ Ноэль, Байронъ и самъ принялъ эту фамилію (Джорджъ Гордонъ-Ноэль-Байронъ), а также сталъ пользоваться половиной дохода съ наслѣдованнаго его женою состоянія. Такое обиліе средствъ и сдѣлало впослѣдствіи возможной его экспедицію въ Грецію. Подъ вліяніемъ свойственнаго ему лицемѣрія «на-выворотъ», т. е. представленія себя въ дурномъ свѣтѣ, Байронъ вступалъ въ споры съ издателями, торговался насчетъ условій и игралъ роль корыстолюбца, эксплуатирующаго своихъ издателей (Муръ 549. «Высказываю твердое мое убѣжденіе, что деньги—добродѣтель» 1).

Въ этой мнимой жадности было много притворства. Не писать Бойронъ не могъ, такъ какъ въ такомъ случав, мозгъ его просто не выдержалъ бы напора необузданныхъ чувствъ и мыслей. Изъ кипъвшаго воображенія поэта вылилась прежде всего драматическая поэма «Манфредъ», начатая въ Швейцаріи, лътомъ 1816 года, а оконченная въ мартъ 1817 г. — произведение «странное, метафизическое и необъяснимое» (Муръ. 340); самъ не знаю-писалъ Байронъ издателю-хорошо оно, или дурно» (Муръ. 342); это— «драма безумная, трагедія изъ Бедлема» (Муръ 345) лучшая изъ всёхъ моихъ плохо родившихся, пусть говорять что хотять» (Муръ. 361). «Одни говорятъ, что я взялъ Манфреда изъ «Фауста» Марлоу, другіе, что-изъ Гётева «Фауста» же. Чортъ побери всёхъ Фаустовъ, нёмецкихъ и англійскихъ-ничего я изъ нихъ не бралъ». Иначе однакожъ судитъ Гёте (XII.559 изд. Курца): «Байронъ взяль моего «Фауста» и гипохондрически извлекъ изъ него самую странную пищу, оригинально обработаль отвъчавшіе его цълямь мотивы, такъ что ни одинъ изъ нихъ не остался тъмъ, что быль прежде, и воть почему нельзя достаточно удивдяться его духу». Спрашивается, кто туть правъ-и

<sup>&#</sup>x27;) I pronounce my firm belief that Cash is Virtue.

вопросъ этотъ тъмъ труднъе разръшить, что Байронъ говорить еще слъдующее: «что касается «Фауста» Марлоу, то я не слыхаль даже о существовании его; но лътомъ (въ Швейцаріи) Льюисъ переводилъ при мнъ устно нъсколько сценъ изъ «Фауста» Гёте.» Изъ тъхъ сценъ Байронъ только и узналъ объ исторіи этого волшебника. Подлинный зародышъ «Манфреда» находится въ дневникъ, написанномъ для сестры, о посъщеніи горъ Венгеральпъ, Шейдекъ, Юнгфрау и Шрекгорнъ. «Вся сценерія Манфреда—писалъ Байронъ—находится у меня передъ глазами, какъ будто я былъ тамъ вчера, и я могъ бы указать каждый шагъ, каждый потокъ» (Муръ. 368).

Чтобы ближе присмотръться къ дълу, устранимъ сперва всв посторонніе элементы, всв вставки и даже наружную форму произведенія. Уже Гете замътиль, что Манфреда преследують два женскихъ призрака: духъ сестры его, Астарты, и затъмъ-другой, фигурирующій только какъ «голосъ», провозглашающій заклинаніе въ концъ первой сцены. Этотъ отрывокъ, написанный въ Швейцаріи, передъ «Манфредомъ» и «дьявольски-жестокій», какъ его называеть Джиффрсонъ (II. 184), обращенъ къ женъ поэта и представляетъ ея призракъ, преследующій его какъ привиденіе, не дающій ему покоя днемъ и ночью. «Бывають тъни не исчезающія, бывають мысли, которыхъ отогнать невозможно... Хотя ты не увидишь меня проходящею, но ощутишь меня собственными глазами, подобною тому что, хотя и остается невидимымъ, но есть, и должно быть возлъ тебя; и когда внезанно почувствуешь дрожь и оглянешься-то ты удивишься, что я не лежу за тобой, какъ твоя же тънь на полу; а ту силу, которую будешь сознавать, ты принужденъ будешь скрывать»... Устранимъ изъ нашей мысли и превосходную апострофу въ солнцу (актъ III сцена I), которая напоминаетъ арійскіе гимны въ «Ригъ-Ведъ», а также устранимъ воспоминание о ночи, проведенной въ Колизев (актъ III сц. IV), а затъмъ и всю альпійскую сценировку, которая придаеть поэм'є особенную прелесть и изображена съ правдивостью, памятной только для техъ, кто самъ сгибался надъ пропастью, самъ видёлъ лавины, каскады, красный поцёлуй заходящаго солнца на венцахъ снёжныхъ горъ и бурю, бурю, застывшую въледяномъ образе—какъ ее представляютъ наибольшіе изъ швейцарскихъ глетчеровъ.

Разгонимъ, наконецъ, и всю эту, ненужную намъ теперь, стаю духовъ, альнійскихъ фей, Аримана, Немезиду, и многоразличныхъ судебъ (destinies), пустыхъ и бездушныхъ аллегорій. Элементъ фантастическій не давался въ руки поэта столь субъективнаго, столь переполненнаго самимъ собою; этотъ элементъ бываетъ послушенъ только поэтамъ, которые своей проницательностью, воображениемъ и любовью, такъ сказать, всасывались въ великую жизнь природы или расплавлялись бытіемъ своимъ въ бытіи міровомъ; такъ дълали Шекспиръ и Гете. Если устранимъ все упомянутое выше, всъ приставки и дополненія, и дойдемъ до самаго остова произведенія, то найдемъ въ немъ вовсе не драму, а лишь постоянный монологь, безь драматической завязки и безъ дъйствія. Въ первомъ актъ, герой, тщетно ищушій забвенія прошлаго, хочеть броситься въ пропасть, но отъ самоубійства его спасаеть альпійскій стрелокъ. Во второмъ актъ, герой, дойдя до огненнаго престола Аримана, узнаеть отъ духовъ, что завтра же умретъ. И наконецъ, въ третьемъ дъйствіи, герой умираетъ, отстраняя религіозную помощь, которую ему предлагаеть игуменъ, словами: «о старецъ! умирать вовсе не такъ трудно»—что какъ двъ капли воды похоже на «Лару».

Да Манфредъ и есть все тоже лицо, которое въ молодости носило имя Чайльдъ-Гарольда, а въ возмужаломъ возрастъ называлось Корсаромъ а Ларой; требовалось очень мало перемънъ, чтобы изъ нихъ создать Манфреда. Въ прежнее время, лице это было объектомъ разсказа, теперь оно само ведетъ разсказъ, лично производитъ анатомическое вскрытіе болящей и гордой души

своей, которая удучается «присутствіемъ мысли неотступной, непреодолимой» (I. 1). Душа эта доходить до крайности и въ добръ и въ здъ, она сама несчастна и страданіемъ своимъ приносить несчастье другимъ (П. 2.: «extreme in both, fatal and fated in thy sufferings»). Она не нуждается въ другихъ, остается одинокой: «терпѣніе! о это слово создано для упряжныхъ животныхъ, а не для хищныхъ звърей» (П. 1). «Не хочу жить въ стадъ, хотя бы вождемъ стаи волковъ; левъ всегда одинокъ и я такимъ останусь» (Ш. 1). Манфредъ однако управляеть собой и самое бъдствіе свое ставить въ зависимость отъ своей воли (П. 4). «Какимъ я могъ быть и каковъ я есть — останется между небомъ и мной; никого изъ смертныхъ я не возьму въ посредники» (III. 1). Все это — типическія черты Лары и Корсара; къ тъмъ же чертамъ относится и Каинова печать преступленія, прибавленная въ художественныхъ видахъ, такъ какъ, благодаря ей, отчаянное состояніе души становится понятнъе для толпы, а кромъ того, этотъ оттънокъ преступности истекъ и изъ столь свойственнаго Байрону разгадыванія чувствъ преступника. Однажды возвращаясь въ Англію съ Востока, Байронъ сказалъ пріятелямъ своимъ на палубъ корабля, играя въ рукахъ неболышимъ ятаганомъ: «хотълось бы мнъ знать, что человъкъ чувствуетъ по совершении убійства» (Муръ, 110). Убійство и ренегатство были уже употреблены въ дъло въ «Ларъ», поэтому въ «Манфредъ» пришлось совокупить убійство съ кровосм'єщеніемъ, тімь болье, что кровосмъсительная любовь составляла одинъ изъ любимыхъ мотивовъ въ литературъ начала XIX въка (она является у Шатобріана, Мериме́; см. Брандеса: «Главныя теченія лит. XIX в.» т. IV-литература французскихъ эмигрантовъ. 4), да наконецъ, тому же способствовала и сплетня о «кровосмъсительной связи», Байрона и Шелли съ сестрами, которая изъ Швейцаріи проникла въ Англію, а оттуда дошла и до свёдёнія Байрона.

Но, указавъ на сходство между Манфредомъ и его

предшественниками, обратимся теперь къ различіямъ. Познакомившись съ Шелли, Байронъ заразился пантеизмомъ отъ блестящаго, похожаго на сонное видение воображенія своего пріятеля, и это вліяніе отразилось въ 72 и 75 строфахъ III пъсни «Чайльдъ-Гарольда»: «Въ себъ самомъ я не живу, но той природы, что вокругъ живеть, я лишь частица... Тъ горы, облака, и бездны водяныя -- развъ не часть они души моей, какъ я-звено ихъ...» Изъ новаго взгляда возникала въ немъ потребность нъсколько глубже вдуматься въ психологію и опереться на какихъ-либо метафизическихъ основахъ. «Не думаю—писаль Байронь—что настоящее мое призваніе литература. Мив бы хотвлось создать ивчто въ родв космогоніи или картины сотворенія міра, что дало бы матерьяль для работы философамь всёхь вёковь» «Муръ, 341). Точно такъ, услыхавъ нъчто о Фаустъ и восхитясь нъкоторыми сценами, Байронъ и Манфреда своего сдёлаль ученымъ чародёемъ, который повелёваетъ духамъ и съ самимъ Ариманомъ бесъдуетъ какъ равный съ равнымъ. Но впрочемъ, дъло все и окончилось этими позаимствованіями: голова Байрона не была устроена на философскій ладъ, онъ не умълъ, и никогда не научился изследовать что собственно находится подъ внешностью, позади символа, догмата и олицетворенія. Его философія никогда не возвысилась до разсужденій, выходяузкія рамки Моисеевой «Книги Бытія». Даже когда онъ изъ знанія своего извлекаль «наиболье запрещенныя заключенія (II. 2), то собственно приготовляль матерьяль только для будущихь Каиновыхь ропота и богохуленія, и упрековъ Творцу за то, что самое бытіе есть несчастіе; но далье онь не шель. Когда Байронъ парафразируетъ знаменитое двустишіе Мефистофеля» (1684 и 1685 стихи, ч. І. «Фауста», изд. Лёпера):

«Grau, theurer Treund, ist jede Theorie, Und grün des Lebens gold'ner Baum ¹)».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Съра, другъ мой, теорія всегда, а зелено лишь жизни древо волотое».

то дълаеть онъ это слъдующимъ образомъ: «знаніе нашеесть скорбь, кто больше знаеть, тоть сильный скорбить надъ роковою правдой, что древо знанія не есть древо жизни» (I. 1). Байронъ здъсь не проникъ до глубины мысли о томъ, въ чемъ для человъка представляется горечь его знанія: въ недостаткъ увъренности, въ сомнъніи, въ томъ, что чего ни коснется пытливый умъ, все распадается, оказывается призракомъ, изъ котораго дъйствительность улетучивается, такъ что ее ухватить невозможно, а въ рукахъ остается лишь пустота; что, наконецъ, когда мысль углубляется въ самоё себя и подвергаеть своему анализу микрокосмъ души, то и тамъ теряеть подъ собой почву, сознаеть вскорь, что и этоть мірокъ раздвояется, раскалывяется на утвержденіе и оспариваніе—въ результать чего передъ мыслителемъ и возстаеть, протягивая ему свой роковой договорь, олицетворенное въ обзоръ Мефистофеля — полное отрицаніе.

Въ «Манфредъ», вопросъ о знаніи является лишь второстепеннымъ и случайнымъ. Манфредъ уже искусился въ тайнахъ чернокнижія прежде, чъмъ совершилъ преступленіе, а стало быть не вопрось о знаніи, но память о преступленіи мучить его, и притомъ темь ужаснее, что надъ нимъ тяготъетъ «проклятье то, что нътъ въ немъ страха ни предъ чъмъ (І. 1); прошлаго ничто не изгладить, а до будущаго ему самому дѣла нѣть, если нельзя вернуть прошлаго (I. 2)». Знаніе это ограничено именно только душевнымъ міромъ, но и въ этомъ мелкомъ міръ раздвоенія ніть, а есть одна только увітренность—страданія, притомъ—такого, что «еслибъ муки ті приснились другому человъку, то этотъ сонъ его убиль бы (II. 1)». Съ полнымъ сознаніемъ душа эта страстно желаетъ смерти, желаетъ жаждой неутомимою (П. 1) и лишь съ этой минуты чувствуетъ облегченіе, странное успокоеніе и какъ бы новую способность чувствовать, когда узнаеть, что до смерти остается всего часъ времени (III. 1). Манфредова душа тверда какъ камень, она нисколько не раздваивается, не имъетъ дъла ни съ какимъ

Мефистофелемъ отрицанія и никакого договора не заключаеть. Когда онъ видить въ свой смертный часъ духа, который своимъ взоромъ сулитъ ему въчность осужденія, то Манфредъ восклицаетъ: «Прочь! Тебъ бросаю вызовъ! Исмезни ты въ свой адъ! Нътъ тебъ власти надо мной, я чувствую-не завладъешь мной, я это сознаю». Душа эта не свободна отъ предразсудковъ, она допускаетъ адъ, и однакоже, въ своемъ мятежномъ изступленіи, она открываеть нѣчто совершенно новое, достигаеть уразумѣнія и обоснованія нравственности-небогословской, независящей отъ въры, той именно нравственности, которая составляеть красугольный камень этики намъ современной. «То, что я сдёлаль-совершилось. Я самь въ себъ ношу мученіе, къ которому ты не прибавишь ничего. Безсмертный духъ расплачивается самъ за добрые и злые помыслы свои. Ему врожденное сознание не заимствуеть красокъ отъ воднующихся вокругъ внѣшнихъ вещей, но углубляется въ страданіе или наслажденіе, истекающее изъ сознанія собственной его пустыни (III. 4).»

Этотъ герой, которому достаточно одного себя, имъетъ лишь то общее съ Фаустомъ, что-смертенъ, какъ и тотъ; но всетаки онъ-полубогъ, болъе близкій къ Прометею Эсхила, родившемуся въ тъ туманно-отдаленные въка, когда боги спускались на землю и ходили среди людей, потому что человъкъ въ ту эпоху давалъ свое обличіе и природъ, и ея силамъ, и божеству: «Я въ дътствъ страстно любилъ Эсхилова Прометея — писалъ Байронъ (Муръ. 368) — мы читали его по три раза въ годъ въ Гарроу. Промется, собственно, въ моемъ планъ не было, но въ головъ у меня онъ былъ всегда». И такъ, хотя «Манфредъ», въ цъломъ, представляетъ нъчто неудавшееся, но въ немъ много привлекательнаго, уже по той причинъ, что онъ — зеркало состоянія души Байрона въ извъстномъ періодъ жизни: «Я былъ полусумастедшимъ все время, когда писалъ эту вещь; я блуждалъ среди метафизики, горъ, озеръ, съ непогасшей любовью, съ мыслями, которыхъ нельзя выразить, и съ кошмаромъ собственныхъ виновныхъ дълъ моихъ».

Digitized by Google

#### XXV.

Горькая чаша этихъ виновныхъ дёлъ, уже почти полная, перелилась въ Венеціи черезъ край (1817 и 1818 гг.). Это самые худшіе, но и самые горькіе годы, какіе переживаль поэть. Раненый въ сердце, оскорбленный въ своей супружеской связи, онъ сверхъ того, разошелся съ своимъ народомъ до такой степени, что въ 1817 году писалъ (Муръ. 345): «ненавижу свой народъ, а народъ-меня («Jabhor the nation and the nation me»)». Отвергнутый своимъ обществомъ и принявшій на себя, изъ чувства обиды и по тщеславію, характеръ космополита, среди общества итальянскаго, совершенно ему чуждаго и стоявшаго умственно —ниже той сферы, къ какой онъ привыкъ съ детства, -- Байронъ бросился въ самый омуть чувственнаго кутежа, которымъ всегда славилась, даже и подъ властью австрійцевь, свергнутая съ своего престола царица Адріатики. Поэть не разбираль: сперва онъ связался съ женой торговца Маріянной Сегати, и сталъ жить съ нею въ Венеціи, въ виллъ надъ Брентой въ Ла-Мира; потомъ сошелся съ простой крестьянкой изъ окрестности Бренты Маргаритой Коньи, которая перебралась къ нему почти насильно, смъщила его своими глупостями, ругала ero «can della Madonna», когда онъ называлъ ее «коровой», но изъ ревности хваталась за ножъ, такъ что ее должны были силой унести изъ дворца Мочениго, причемъ она упиралась и хотела броситься въ каналъ (Муръ. 383). Но это еще не были худшіе экземпляры того гарема или, върнъе, звъринца, изъ-за котораго дворецъ Мочениго на Большомъ каналъ пріобрѣль дурную репутацію даже въ такомъ развратномъ городъ, какимъ была Венеція. Байронъ забавлялся этими, слишкомъ обыкновенными зверьками, но неразъ, наскучивъ ими, убъгалъ и остатокъ ночи проводилъ въ гондолъ.

Онъ бросилъ свою воздержность въ пищъ, сталъ

употреблять кръпкіе спиртные напитки, сильно измънился по наружности, огрубълъ, отпустилъ бороду, отяжельть, а кожа его приняла бледно-желтый отливъ признакъ страданія печени. Однако, желудокъ, давно отвыкшій отъ обильнаго питанія, возсталь противъ такого образа жизни и въ 1819 году Байронъ впалъ въ болѣзнь, которая его снова истощила и покрыла красивые его волосы преждевременной съдиною. Выздоравливая, онъ писалъ Муррею 6 апръля 1819 г. (М. 392): «миъ уже лучше, и въ здоровьи, и правственно». Между тъмъ, это физическое самоистощение оставалось почти безъ вліянія на поэтическое творчество, а лишь сдерживало его, и то -- только въ припадкахъ болъзни. Въ это именно время оканчивались поэтомъ двъ послъднія пъсни «Чайльдъ-Гарольда» и обдумывались венеціянскія драмы, написанныя затъмъ въ Равеннъ и наконецъ, созрѣвала мысль о сатирическомъ эпосъ, котораго первымъ опытомъ былъ «Беппо», а вънцомъ долженъ быть явиться «Донъ-Жуанъ».

И такъ, возвратимся къ «Чайльдъ-Гарольду», о которомъ самъ авторъ, въ томъ же письмъ къ Муррею говорить: «божественныхъ поэмъ у васъ уже много, неужели же ничего не стоитъ поэма человъческая, въ которой нътъ ни частички вашей обвътшавшей механики». Въ последнихъ песняхъ, пилигримъ совсемъ исчезаетъ; онъ уже — не фигурка, служащая къ оживленію ландшафта, ни даже тънь этой фигурки, онъ тутъ уже просто одно только имя. Вмъсто него выступаеть и выручаеть его самь разсказчикь впечатленій собранныхь по большимъ всемірнымъ путямъ, которыми раньше его прошли сотни тысячь путниковъ. Оть классическаго Ватерлоо-по Рейну, черезъ Швейцарію-въ Италію, изъ Венеціи, черезъ Флоренцію, въ Римъ-вотъ эти дороги. Разсказъ лишенъ дъйствія и похожъ на цъпь выкованную изъ разнородныхъ, случайно ухватившихся, одно за другое, звеньевъ, изъ картинъ природы, историческихъ воспоминаній, отзывовъ о произведеніяхъ искусства и

изъ идей политическихъ. Нуженъ былъ громадный таланть, чтобы такой разсказь вышель не утомительнымь, чтобы въ читателъ возбудить хоть сколько-нибудь интереса къ перебираемымъ постепенно бусамъ этихъ чётокъ. И дъйствительно интересъ возбуждается и поддерживается только субъективностью разсказчика, его поэтическимъ темпераментомъ, хватающимъ за сердце очарованіемъ тёхъ возвышенныхъ чувствъ, какія отзываются въ поэтё на полученныя имъ впечатлънія, и наконецъ - лирическимъ элементомъ, весьма обильнымъ во всей поэмъ. Въ душевномъ настроеніи поэта преобладаеть печаль, но болъе, чъмъ прежде, спокойная и болъе глубокая; она подкрепилась и оправдалась жизненнымъ опытомъ, она ведетъ пъвца прочь отъ людей, въ уединение, гдъ хочетъ сосредоточиться въ себъ и о себъ подумать. Вотъ нъсколько мыслей въ такомъ направленіи: «Цвътъ мудрости лежитъ въ ея собственныхъ твореніяхъ или въ твоихъ объятіяхъ всерождающая природа (ІП. 46).— «Высокія горы для меня, воодушевлены чувствомъ, но города меня утомляють своимъ шумомъ пошлымъ (III. 72); — гдъ снуетъ столько людей, я не могу сообразить той красоты, къкоторой стремлюсь (ІП. 68)—Душа моя природъ мысль свою ввъряетъ, не въгаллереяхъ, посвященныхъ искусствамъ, но въ открытомъ полѣ (IV. 61)— «Не даромъ персы древніе лишь на вершинахъ горъ богамъ престолы воздвигали; приди ты и сравни колонны греческія, готическія постройки — съ землей и воздухомъ, съ природы царствомъ свътлымъ; молитвъ своихъ не замыкай въ пространствъ тъсномъ (III. 91)».

Характернымъ признакомъ большей зрѣлости является здѣсь свобода и даже прямой отказъ отъ той странной и ни на чемъ не основанной мизантропіи, съ которою Байронъ первоначально выступилъ въ свѣтъ, не дойдя еще до совершеннолѣтія, какъ въ смыслѣ гражданскомъ, такъ и въ смыслѣ поэтическомъ. «Тотъ еще не презираетъ людей, кто бѣжитъ отъ нихъ, и ненависти нѣтъ, когда умъ человѣка углубляется въ

свой источникъ... чтобы потомъ вылиться изъ него кипяткомъ (III. 69)». Въ IV песни «Чайльдъ-Гарольда» солержится знаменитый, великольный гимнъ океану, и въ пъснъ этой, дъйствительно, наиболъе рельефно проявляется сходство его природы съ природой океана (еще въ 1814 г. онъ писалъ Муру: «я возобновилъ знакомство со старымъ моимъ другомъ-океаномъ». Муръ 25): «людей не люблю я менъе, но больше люблю природу, ибо когда сообщаюсь съ ней, то во мив исчезаетъ мысль-чёмъ я могу быть, чёмъ буду и я стремлюсь смъщаться со вселенной и чувствовать... то, чего не могу выразить, но не могу и скрыть (IV. 178)». Великая его любовь къ природъ, взятой отдъльно отъ человъка, равняется восторгамъ Руссо, но причину страданій и горя онъ видить не въ заблужденіяхъ цивилизаціи, а въ самомъ источникъ ума, гдъ образуется тотъ кипятокъ, который потомъ выливается отравленной иногда струей. «Жизнь наша, это — фальшь въ природъ, дисгармонія въ міръ, строгій приговоръ съ неизгладимымъ клеймомъ гръховности, исполинскій убійственный анчаръдерево смерти, котораго корень—земля, а листва въ небъ. откуда и спускаются росою всё бёды: болёзни, смерть и рабство (IV. 126)». Изъ этой индійской философіи жизни, истекаетъ у Байрона, однако, не Нирвана, впоследстви подогретая Шопенгауэромъ и Гартманномъ, но стремленіе къ исцъленію души свойственнымъ ей самой средствами-свободою человъческой мысли, върою въ торжество правды и разума (IV. 127). «Станемъ, однако, съ достоинствомъ разсматривать свою судьбу; тоть подлымъ образомъ отрекается отъ своего разума, кто не хочеть пользоваться свободно своимъ правомъ мыслить. Таково единое, последнее убъжище человека, и нынъ оно стало моею пристанью. Хотя священный этотъ даръ въ насъ, отъ самой колыбели, скованъ, искальченъ, стиснутъ, содержится во мракъ, для того, чтобы какъ нибудь внезапно ума нашего не охватила свътлая истина, однако время и знаніе возвратять сліпымь эрібніе». За то, что онъ распространяль такую въру, поэть надъется, что еслибы имя его и было исключено изъ того храма, въ коемъ народы чтутъ умершихъ (IV. 10), однако онъ всетаки имъетъ право на безсмертіе. «Я жилъ, однакоже и жилъ не понапрасну... за мной осталось нъчто, какъ воспоминаніе о звукъ лиры онъмъвшей, что какъ эхо, въ душъ тихонько отзовется и въ сердцахъ окаменълыхъ любви пробудитъ угрызеніе (IV. 137)».

Поэтъ отдаетъ себъ отчетъ въ великомъ вліяніи искусства на человъка, въбольшемъ, ведущемъ къ счастью значеніи геніальныхъ произведеній мысли. «Творенія генія вылъплены не изъ глины, по существу они безсмертны, свътлые лучи изъ нихъ въ грудь нашу льются... (IV. 5). Искусство имфетъ назначениемъ... «создавать и въ жизни создаваемыхъ имъ образовъ расширять нашу собственную жизнь: воображенія мысль мы воплощаемъ, пріобрътая тъмъ, что сохранится жизнь наша, которую мы отлили въ нашихъ созданіяхъ (III. 6)». У Байрона было врожденное художественное чувство, но знатокомъ онъ вовсе не былъ, ставилъ Канову наравнъ съ художниками древности (IV. 55). Онъ не почтилъ ни одной строкой Микеля-Анджело, котораго геній быль ему близокъ, такъ какъ оба они были въ высокой степени субъективны; Байронъ не любилъ готическаго стиля, не зналь толка въ живописи, такъ что питалъ отвращение къ Рубенсу и относился съ пренебрежениемъ къ Мурилью и Веласкесу. До какой степени отсталымъ онъ былъ въ литературныхъ своихъ вкусахъ, въ своемъ классицизмъ, объ этомъ мы еще упомянемъ ниже. Здъсь же поставимъ еще замъчаніе, что вникая въ вопросъ о религіи или, сказать върнъе — запуская въ нее буравъ анализа, Байронъ лишь вызывалъ сомнъніе, но даже и не пытался склеить какой-нибудь догмать, послё такого или иного разръщенія сомнънія, совсьмъ такъ, какъ и въ искусствъ онъ только будиль любовь къ прекрасному, нисколько не вникая, въ чемъ заключается су-

щество его, не указывая на образцы или типы прекраснаго — до такой степени произведеніямъ его, даже наиболъе сильно дъйствующимъ, присущъ недостатокъ сосредоточенія, единства и пластичности. Точно такъ, и въ политикъ, которой онъ касался безпрестанно, проявлялось у него лишь стремленіе къ какой-то отвлеченной, неопредёленной свободё, страстная влюбленность въ понятіе, внутренно пустое, лишенное всякаго содержанія и сознанія о томъ, что свободѣ предстоитъ осуществляться не въ воздухъ, но въ отношеніяхъ между людьми, отношеніяхъ, регулируемыхъ такими условіями, которыя каждое общество выработываеть себъ потомъ и кровью въ ежедневномъ направленномъ къ тому трудъ, и что условія эти, въ каждое, данное время, бывають настолько хорошія, насколько того достойно самое общество, ни болъе, ни менъе.

Этотъ органическій недостатокъ въ поэзіи Байрона тъмъ болъе заслуживаетъ вниманія, что «Чайльдъ-Гарольдъ» являлся выраженіемъ извъстнаго политическаго направленія и какъ бы программою радикальнаго либерализма, каковъ онъ былъ въ последніе годы первой четверти XIX въка. Въ этомъ отношени Байронъ вполнъ быль сыномь своего въка, такъ какъ не отдъляль государства отъ общества и безусловно върилъ, что великое общественное эло и великая бъда происходятъ отъ дурнаго управленія. Въ 1813 году онъ писаль: «І have simplified my politics into an utter detestation of all existing governments • 1). Мятежнымъ своимъ отношеніемъ къ существовавшему положенію дѣлъ Байронъ значительно повліяль на самый ходь событій: онь поддержаль возстаніе грековъ и несомнънно принадлежить къ числу воскресителей народности итальянской — этой Ніобы, среди угасшихъ народовъ, которой судьба дала на по-

<sup>1) «</sup>Я упростиль свою политику въ полную ненависть ко всёмъ существующимъ правительствамъ».



гибель роковой даръ красоты (IV. 42). ¹). Онъ являлся какъ бы Тиртеемъ въ тогдашней Европѣ, призывая къ дъйствію въ эпоху страшнаго истощенія силъ и общей усталости, но въ тоже время онъ пріучалъ европейское общество къ невѣрнымъ, отчасти, сужденіямъ, къ усматриванію геройства въ каждомъ покушеніи противъ власти, къ безплоднымъ революціоннымъ попыткамъ, и содъйствовалъ дискредитированію самаго либерализма въ политикъ.

# XXVI.

Послѣ разбора «Манфреда», который представляль собой переходъ отъ лирики къ драмѣ, умѣстно будетъ обратиться непосредственно къ обзору главныхъ драматическихъ произведеній Байрона, написанныхъ въ Равеннъ. («Марино Фаліеро» 1820 г., «Сарданапалъ», «Двое Фоскари» и «Каинъ» 1821 г.). Это была новая фаза развитія Байронова творчества, темъ боле любопытная, что здёсь ему пришлось бороться съ такимъ родомъ искусства, къ которому онъ по природъ, казалось, не былъ способенъ. Прежде всего, въ области драматической ему, шедшему уже среди полнаго разцвета романтизма, долженъ былъ мешать классическій его вкусь, его странное на первый взглядь удивленіе къ Попу, которое можно бы было даже принять просто за аффектацію, если бы мы не им'ели собственныхъ его признаній о томъ, какъ онъ смотрълъ на этого поэта, признаній довольно забавныхъ и нел'єпыхъдо такой степени въ нихъ мало критики и върности

<sup>«</sup>Italia, Italia, tu cui feo la sorte Dono infelice di bellezza, ond'hai Dote funesta d'infiniti guai Che in fronte scritti per gran doglia porte»...



<sup>1)</sup> Извёстно, что въ этихъ словахъ Байронъ заимствуетъ мысль изъ первыхъ стиховъ извёстнаго сонета Филикаи «Италія»:

взгляда. Вотъ, что онъ писалъ Муррею въ 1817 г. изъ Венеціи: «перечитываль я поэмы свои, Мура и иныхъ, сравниль ихъ съ произведеніями Попа, и во истину быль поражень и огорчень, вследствие неописуемаго превосходства последнихъ во всемъ, что относится до вкуса, гармоніи, эффектности, а даже воображенія, страсти и изобрътательности. Какая разница между этимъ малымъ человъчкомъ временъ королевы Анны и нами, принадлежащими къ Нижней имперіи (Муръ. 367)» 1) «Всегда—пишеть онъ въ иномъ мъстъ признаваль я Попа величайшимъ изъ англійскихъ поэтовъ; остальные-варвары. Его поэзія, это-греческій храмъ, стоящій между готическимъ соборомъ и мечетью. Называйте Шекспира и Мильтона пирамидами, пусть такъ: но я предпочитаю храмъ Тезея или Партенонъ — горамъ изъ жженаго кирпича ..

Сравненіе туть во всякомъ случать, невтрное: Попъне болье, чымъ деревянная бесьдка во вкусь греческаго храма, такая, какихъ бывало множество въ подстриженныхъ садахъ прошлаго стольтія. Правда только та, что у Попа быль вкусь, была извъстная техника, выработка ловкой, красивой формы—рядомъ съ большою бъдностью содержанія. На этой техникъ, самъ Байронъ въ молодости отшлифоваль свой стихъ, усвоиль ее себъ, но отличался темъ отъ напудренныхъ техъ, старосветскихъ мастеровъ, что они въ своихъ ръзныхъ стаканахъ, вмъсто вина, предлагали едва окрашенную розовую воду, а у него въ классическій хрустальный бокаль лился клокочущій кинятокъ изъ укрытаго въ душъ источника, лилась кровь въ настоящей своей теплотъ. Въ томъ и заключалось мастерство Байрона, что это свое, кипучее содержаніе онъ ум'влъ вливать въ узкіе сосуды классической техники, сжималь мысль, а форму умъть растягивать какъ перчатку. Онъ любиль симметрію, разсуждаль, ораторствоваль, гравироваль

Digitized by Google

¹) Lower Empire, Bas Empire—имперія византійская.

остріемъ ножа, канализироваль чувство и заставляль его стекать самымъ узкимъ русломъ. Справедливо замѣчаетъ Трейтшке («Истор. и политич. соч.» 1865 г.— «Лордъ Байронъ и радикализмъ»), что «классическому своему воспитанію въ дѣдѣ поэзіи Байронъ обязанъ трезвой силой и правдой благороднаго выраженія, которое такъ могущественно дѣйствуетъ самыми простыми средствами». Другой писатель, французъ Филонъ въ своей «Исторіи англ. литер.» (1883 г. стр. 526) говоритъ такъ: «Байронъ схватываетъ какое-нибудь положеніе (une attitude). моментъ ужаса или восторга и отчеканиваетъ его впечатлѣніе въ своемъ сильномъ и гибкомъ стихѣ. Впечатлѣніе это дѣйствительно и пронзаетъ насъ внезапно, а далѣе уже ничего нѣтъ».

Истощивъ, постояннымъ повтореніемъ единаго своего мрачно-необузданнаго типа, формы лирическія и эпическія, а быть можеть, желая, кром' того, спастись куданибудь отъ устремившейся за нимъ толны послъдователей, Байронъ бросился въ область драмы. Здёсь передъ котораго уже вся романтическая школа успыла вознести и провозгласить праотцемъ новъйшаго драматизма. Шекспира Байронъ зналъ отлично, безпрестанно приводилъ его въ своихъ письмахъ, но съ нимъ уже подблать ничего не могъ, а потому почти что обощелъ его, подъ такимъ предлогомъ, что «зеленъ виноградъ». — «Признаю —писаль онь (Мурь, 517)—что Шекспирь—необычайный пій изъ всъхъ писателей, но считаю его худшимъ изъ образцовъ». И вотъ, путеводителемъ своимъ въ драматической области онъ избралъ умершаго въ 1803 году Виктора Альфіери, горячаго, великаго патріота и вследствіе того — революціонернаго ритора, который доказывалъ политическія тезы, посредствомъ маннекеновъ. Эти куклы Альфіери обуваль въ котурны, а облекаль онъ лишь одеждами греческихъ статуй, то есть оставляль почти нагими-и къ этимъ кукламъ приклеивалъ великія историческія имена. Съ Альфіери сближали Байрона и страсть къ отвлеченной, безусловной свободь, и классическая рутина. Подъ вліяніемъ Альфіери сложилось въ Байронь и пристрастіе къ куцой теоріи классической драматургіи, какая и высказана имъ въ предисловіи къ «Сарданапалу»: «всякое произведеніе, которое отступаетъ отъ трехъ единствъ можеть быть поэзіей, но не будетъ драмой; таковъ былъ законъ, господствовавшій во всемірной литературь и онъ же досель господствуеть въ наиболье цивилизированныхъ ея частяхъ. Но nous avons changé tout cela 1) и теперь собираемъ плоды такой перемьны. Что касается меня, то я предпочитаю болье правильный видъ хотя бы слабаго строенія—отрицанію всякихъ ръшительныхъ правиль. Если мнъ неудалось, то вина въ томъ — архитектора, а не самого искусства».

Успъшности драматическихъ произведеній Байрона мъшали не только упорство его въ формъ классической, но еще и сама природа его творчества. Драма требуетъ дъйствія, которое истекаетъ изъ столкновенія психологически — върныхъ характеровъ, къ тому же видоизмъняющихся подъ вліяніемъ своего взаимодъйствія. Здъсь недостаточна наличность страстности или драматическаго положенія; надо еще, чтобы мы сами увлеклись судьбами лица, которое борется и, проходя чрезъ рядъ все болъе и болъе затрогивающихъ насъ положеній, само или возвышается духомъ или, наоборотъ, нравственно падаеть. Между темь, у Байрона, и въ драме, действующее лицо собственно говоря одно, все тотъ жеонъ самъ; страсть не разыгрывается вследствіе происходящаго на сценъ, но является заготовленною впередъ и остается неизмънною; наконецъ, отдъльныя событія въ дъйствіи не вытекають одно изъ другаго въ силу логической необходимости. Такъ, весь «Марино Фаліеро»

<sup>4)</sup> Самозванный врачь у Мольера, помёстивъ сердце направо а печень налёво, отвёчаетъ на возраженія, что иначе было по старой системе, но «мы все это измёнили».



погръщаетъ противъ психологической правды. Дожъ, оскорбленный своевольнымъ патриціемъ и стремящійся къ самовластію, а рядомъ съ нимъ-плебей Бертуччіо, получившій пощечины отъ другаго патриція, соединяются въ заговоръ, который долженъ дать Венеціи свободу. Заговоръ истекшій изъ такихъ мутныхъ, личныхъ побужденій заявляется въ своей программь, какъ исправленное изданіе такъ называемыхъ «принциповъ 1789 года»: «Возобновимъ времена правды и справедливости, отливъ въ единой, прекрасной республикъ не безразсудное равенство, но равные для всёхъ законы, поставленные въ такомъ согласованіи какъ колонны храма, взаимно подпирающіяся, такъ что никакая часть не могла-бы быть вынута безъ нарушенія общаго строя (III. 2)». Заговорщики ораторствують, какъ Плутарха или члены Конвента. Дожъ сознаетъ, что онъ попаль не въ свою стихію, когда требують, чтобы онъ согласился на поголовное истребление всёхъ патрициевъ онъ чувствуетъ себя какъ бы въ аду, видитъ что лишился собственной воли (III. 1). Но заговоръ открывается, и Марино Фаліеро готовясь сложить голову на колодъ налача, сравниваетъ себя, безъ всякаго права, съ Агисомъ Спартанскимъ и призываетъ месть неба на «гезнну водъ», на «Содомъ моря» и змѣиное его племя.

Хотя въ «Фаліеро» есть дъйствіе, но нътъ выдержанности въ характерахъ. Зато въ «Фоскари» драматическій талантъ Байрона сдълалъ уже значительный успъхъ: здъсь есть тонкая обрисовка характеровъ; съ мастерствомъ скульптора отдълана голова стараго Фоскари, напоминающая собой голову Христа, трогательная своимъ выраженіемъ мученической покорности. Это доказываетъ, что Байронъ могъ переступать и за предълы своего дарованія, помощью особаго усилія. Но за то въ этой пьесъ дъйствіе отсутствуетъ и мы видимъ лишь страданія двухъ, подвергаемыхъ мученію и смерти невинныхъ людей. Рамка, въ которую вставлены событія въ объйхъ трагедіяхъ—Венеція, но не настоящая, исто-

рическая, а условная, мелодраматическая Венеція— съ государственной инквизицією, сбиррами и совътомъ Десяти. Допустимъ, что Байронъ былъ, въ этомъ случаъ, подъ вліяніемъ свойственныхъ XVIII въку предъубъжденій противъ всякаго господства аристократіи. Удивительно однакоже, какъ его не остановила логическая невъроятность, что столь дьявольскому строю старшій Фоскари жертвуетъ собой до такой степени, что соглашается участвовать въ судъ надъсобственнымъ своимъ сыномъ, а Фоскари сынъ возвращается изъ изгнанія на нечизбъжную пытку — лишь бы увидъть снова любимые имъ каналы царицы Адріатическаго моря.

«Каинъ» (названный «мистеріею») занимаетъ среди произведеній Байрона, особое и выдающееся мъсто, какъ на то указываеть самъ авторъ. «Каинъ» — чудесенъ, страшенъ — говоритъ Байронъ — его нельзя забыть. Думается мнъ, что онъ западетъ міру глубоко въ сердце, и что хотя многіе содрогнутся отъ его богохуленій, но всв падуть ниць передъ его величіемъ». Изъ новъйшихъ историковъ литературы, Р. Готшалькъ (Новый Плутархъ. IV; лордъ Байронъ. 1876 г.) и Брандесъ («Нов. теченія» и т. д. IV) ставятъ «Каина» чрезвычайно высоко и сравнивають проломъ, сделанный этимъ произведениемъ въ англиканскомъ богословии съ последствіями сочиненія Д. Штраусса — «Жизнь Іисуса». Вальтеръ Скоттъ, которому «Каинъ» быль посвященъ, отзывался о немъ съ удивленіемъ, а богословы съ крайнимъ раздраженіемъ. Изв'єстенъ факть, что лордъ-канцлеръ Эльдонъ отказалъ издателю Муррею въ принятіи его иска о самовольной перепечаткъ этого произведенія, на томъ основаніи, что англійскіе законы, будучи христіанскими, не могуть давать покровительство сочиненію, направленному противъ св. писанія. Намъ однако всъ эти права «Каина» на первостепенное значение кажутся недостаточными.

То волненіе, какое выходъ его въ свъть, въ 1821 году, произвелъ въ Англіи составляеть нынъ уже только

историческій факть, въ литературномъ смыслѣ неважный. Важно развъ для исторіи литературы англійской, но не европейской, то обстоятельство, что «Каинъ» явился какъ прододжение національнаго эпоса — «Потеряннаго рая» Мильтона. Что касается далье, сенсаціи въ кружкъ клерикаловъ, то она можетъ быть лишена значенія для общаго состава интеллигенціи, можеть не сказаться ни на площади, на улицъ. Совсъмъ иную силу, распространенность и популярность могь получить «Каинъ», еслибы авторъ его, вовлеченный поэтомъ Шелли въ метафизику, находился въ другомъ отношеніи къ религіи. Между тъмъ, Байронъ брался за философскіе вопросы, не выходя самъ на вольный воздухъ, и продолжая биться головой о тёсную стёну буквально понимаемаго богословскаго догмата. Въ этомъ смыслѣ удивителенъ самый хронологическій факть, что «Каинъ» появился послъ «Фауста», потому что авторъ относится къ разсказу первыхъ главъ «Книги бытія» не какъ зрълый мыслитель, знающій что имбеть дбло съ иносказаніемъ, но какъ ребенокъ, который принимаеть факты на-въру, но забрасываетъ учителя стъснительными вопросами, въ родъ тъхъ, что недобрый Боженька, неужели же онъ изгналъ изъ рая изъ-за яблока, и потому-ли, что самое яблоко было дурно, или потому, что неразръшено было ъсть его?

Намъ уже невозможно снизойдти на уровень столь первоначально — наивнаго вёрованія, и вотъ почему, тё сомнёнія, какія выказываетъ Каинъ для насъ какъ бы чужды, такъ что войдти въ смыслъ ихъ мы можемъ развё особымъ усиліемъ мышленія. За то, надо признать, что «Каинъ» имъетъ большое значеніе для изученія самыхъ взглядовъ Байрона въ спекулятивной области; съ этой точки зрёнія, это произведеніе заслуживаетъ удивленія, такъ какъ оно представляетъ — и въ философскомъ, и въ художественномъ отношеніи — огромный шагъ впередъ, по сравненію съ «Манфредомъ», съ котораго собственно началась у Байрона метафизика. Онъ гово-

ритъ, что писалъ «Каина» въ своемъ весело-метафизическомъ стилъ (in my gay metaphysical style (Мур. 528)», въ «веселомъ», то есть — въ болъе спокойномъ духъ, уже безъ прежнихъ вулканическихъ взрывовъ и безъ искуственной слишкомъ мрачной тушевки своего героя.

«Каинъ», это—нормальный, способный, мыслящій и чистый человъкъ, прибавимъ, это — олицетвореніе человъчества. Каинъ не могъ покорно бить челомъ божеству, наравнъ съ дальнъйшимъ потомствомъ Адама, по той причинъ, что не имълъ о чемъ просить и за что благодарить; на вопросъ же-а развъ не живешь ты?онъ отвъчалъ-не долженъ ли я умереть? Смущало его и то, что познаніе есть благо, и жизнь есть благо, а взятые витсть, они составляють эло. Почему онь, сынь, долженъ отвътствовать за гръхъ отца? И изъ того, что Богъ—всемогущъ слъдуетъ ли—спрашивалъ онъ— что Богъ всеблагъ? Во время этого душевнаго его мученья передъ нимъ является мрачный херувимъ, исполненный однако очаровательной силы, Люциферъ, князь тьмы, то есть — логика мысли, втягивающая человъка въ свою неизмъримую бездну. На просъ-кто онъ? — Люциферъ отвъчаетъ: «я тотъ, кто быть твоимъ творцомъ хотълъ и создалъ бы тебя инымъ». Онъ отрицаетъ приписываемое ему искушение людей: «Змій быль зміемъ, быль прахомъ онъ, подобно тъмъ, кого онъ искушалъ. Ужель ты думаешь, что я приму обличіе твореній смертныхъ, которыми гнушаюсь — и могъ ли тесных огородовъ рая вамъ позавидовать, кто самъ, чрезъ всѣ проносится пространства міра?» Люциферъ не требуетъ, чтобы Каинъ предъ нимъ преклонился. На отказъ, въ словахъ Каина: «не преклонюсь ни предъ тобой, ни передъ нимъ», онъ поясняетъ: «не поклоняешься ему, ты, значить, мой поклонникь». Онъ не требуеть никакого вознагражденія, хотя бы даже увърованія въ себя, но уносить Каина въ эсирное пространство, въ сферу солнцъ, и за предълы солнцъ, а затъмъ -- въ глубъ Гада, гдъ мелькаютъ и призраки чудо-

Digitized by Google

вищъ, населявшихъ міръ въ первоначальномъ періодѣ. Ничего не требуя и ничѣмъ не искушая, Люциферъ усиливаетъ въ Каинѣ сознаніе его убожества—самымъ обнаруженіемъ ему образовъ громадности и убѣжденіемъ, что знаніе есть только раскрытіє ничтожества всей смертной природы.

Въ Каинъ видънъ очень большой шагъ впередъ Въ Каинъ видънъ очень оольшой шагъ впередъ въ основномъ взлядъ на душу, сравнительно съ возръніями всъхъ прежнихъ героевъ Байрона, даже Манфреда. Дъло въ томъ, что то страданіе, тотъ по словамъ Люцифера, переполненный адъ, зародышъ котораго носитъ въ себъ Каинъ, происходитъ не отъ эгоизма и не отъ угрызеній совъсти за совершенное преступленіе, но отъ побужденій вполнъ альтруистическихъ, истекаетъ изъ любви. «О духъ — восклицаетъ Каинъ — пусть я умру любви. «О духъ — восклицаетъ Каинъ — пусть я умру теперь, чтобы не умножать существъ, призванныхъ къ страданію и смерти, ибо это значило бы распространять смерть, мнѣ кажется, это было бы распирять царство смерти». На вопросъ Люцифера: «а любишь ты себя». Каинъ отвѣчаетъ: «Ты рекъ; но болѣе люблю я ту, которая своей любовью жизнь помогаетъ мнѣ переносить». Возбужденный и глубоко раздраженный своимъ посѣщеніемъ надвоздушнаго міра, Каинъ однако приступаетъ къ обрядовому жертвоприношенію, еще не имѣя по отношенію къ Авелю ни зависти ни какого либо злаго чувства. Вотъ содержаніе молитвы Каина при жертвоприношеніи: «Я есмь таковъ, какимъ тобою созданъ; того, что только на колѣняхъ испрошено быть можетъ—не прошу. Если я золъ—убей меня, а если я лобръ—убей иль пошали. на колъняхъ испрошено онть можетъ—не прошу. Если я золъ—убей меня, а если я добръ—убей иль пощади, какъ хочешь. Въдь, мнится мнъ, добро и зло, въ самихъ себъ значенія не имъютъ и суть лишь въ твоей волъ»... Небесный огонь зажигаетъ кровавую жертву на алтаръ Авеля, а вихрь разбрасываетъ земные плоды принесенные Каиномъ. Тогда послъдній, возмутясь противъ Создателя, хочетъ разрушить алтарь своего брата, но Авель защищаетъ свой алтарь и говоритъ: «люблю я Бога больше, чъмъ тебя». Услышавъ это, изступленный Каинъ,

не зная самъ, что дѣлаетъ, наноситъ брату головнею ударъ по головѣ и убиваетъ его. Послѣдствія этой катастрофы развиваются печально и естественно, съ необыкновенной, нагой простотою, безъ какихъ-либо прикрасъ или внѣшнихъ средствъ эффектности: слѣдуютъ проклятіе Каина родителями, положеніе на него клейма отверженія рукою ангела и выходъ изгнанника съ семьею на скитаніе. Въ цѣломъ, произведеніе это вызываетъ два сильныя впечатлѣнія: одно, свойственное вообще трагедіи — сожалѣніе надъ судьбой братоубійцы; другое философское—поразительное чувство горя всякой жизни.

# XXVII.

Намъ осталось теперь упомянуть о двухъ предметахъ, изъ которыхъ одинъ имъетъ значение биографическое, другой—великое, литературное. Мы должны упомянуть о послъдней возлюбленной Байрона, той, съ которой связь его была наиболъе продолжительная, именно графинъ Терезъ Гвиччоли, рожденной Гамба, а затъмъ, мы лишь слегка коснемся величайшаго, наиболъе геніальнаго и нынъ всъмъ наиболъе памятнаго изъ произведеній Байрона—«Донъ-Жуана», отъ полной опънки котораго мы, по разнымъ причинамъ, должны теперь отказаться.

Тереза Гамба была бъдная дворянка, родившаяся въ окрестностяхъ Равенны въ 1803 г. и 16-ти лътъ выданная или върнъе, проданная замужъ за 60-ти лътняго вдовца, графа Гвиччоли. (Guiccioli) Съ Байрономъ она познакомилась въ Венеціи, въ апрълъ 1819 г., въ домъ графини Теотоки-Альбрицци, подружилась съ нимъ, и еще передъ отъъздомъ графа и графини въ Равенну, между нею и Байрономъ завязались сердечныя отношенія. По отзыву Мура, за которымъ пошли и другіе біографы, вплоть до Джиффрсона, графиня Тереза была предметомъ единственной, истинной любви Байрона (если не считать миссъ Чауортъ), была его ангеломъ храните-

Digitized by Google

лемъ, вывела его на лучшій путь, посл'є т'єхъ оргій, среди которыхъ онъ жилъ въ Венеціи. Но представляется болъе правдоподобнымъ мнъніе Джиффрсона. Знакомство началось уже послъ болъзненнаго кризиса, происшедшаго съ Байрономъ, началось оно въ то время, когда онъ сталъ себя чувствовать лучше и физически, и нравственно. Г-жа Гвиччоли не была музой, которая вдохновляла бы Байрона; по англійски она не знала, поэзіи его цънить не могла, а просто полюбила славнаго и красиваго поэта и полюбила его съ такой преданностью, что онъ уже оказался не въ состояніи порвать ту тонкую нить. которая держала его крыпко; и быть можеть, воспрепятствовала ему возвратиться въ Англію, гдъ было для него настоящее мъсто, возвратиться къ женъ, къ вліятельному положенію на родинъ, гдъ мнъніе о поэтъ, окруженномъ громкой, европейской славой, начинало уже значительно измѣняться.

Г-жа Гвиччоли не была ни необыкновенно умная, ни очень свътская женщина, она не была даже красива: маленькая, полная, она привлекала только свежестью молодости, круглостью формъ и чудной косою цвъта возможно — близко подводившаго къ золотому. Байрону льстило то, что она засматривались на него какъ на солнечное свътило. Когда она ъхала изъ Венеціи въ Равенну, потомъ и изъ Равенны, приходили отъ нея полныя чувства письма о тяжкой бользни, обморовахъ, едва не о чахоткъ, при чемъ только пріъздъ Байрона могъ, какъ слъдовало изъ тъхъ писемъ, спасти его возлюбленную. Байронъ собрался въ путь, не безъ колебаній и нъсколько разъ останавливался, но наконецъ-таки добхалъ до прежней столицы Цезарей, при чемъ достаточнымъ для поэта предлогомъ служило самое посъщение могилы Данта. Въ Равениъ, графъ самъ розыскалъ его въ отелъ и привезъ къ своей, мнимо умиравшей женъ, и такъ какъ этотъ визитъ подъйствовалъ хорошо на ея здоровье, то, по просьбъ мужа, Байронъ уже видълся съ ней съ той поры ежедневно. Отношенія между ними были особен-

Digitized by Google

ныя, даже забавныя. Графиня играла роль больной съ большимъ искусствомъ; мужъ докучалъ своему пріятелю, возя его въ коляскъ шестерней, и разсыпаясь въ учтивостяхъ. Осенью 1819 г. Байронъ вмъстъ съ супругами жилъ въ Болоньъ. При краткихъ разъездахъ графа и графини по ихъ многочисленнымъ помъстьямъ, Байронъ сиживаль по цёлымь часамь одинь въ городскомь будуаръ графини и вотъ, въ одинъ изъ такихъ часовъ, онъ на последней странице «Коринны» г-жи Сталь написалъ письмо Терезъ-по англійски, довольно странное и обнаруживавшее неувъренность, какую-то особенную неръшительностъ и даже желаніе возвратиться въ Англію... «Вы не поймете этихъ англійскихъ словъ, и другіе не поймутъ, и потому нарочно я царапаю ихъ не поитальянски. Но вы узнаете руку того, кто васъ любилъ страстно и угадаете, что надъ вашей книжкой я и могъ думать только о любви... Судьба моя соединена съ вашею, а вы-17-ти лътняя женщина. Желалъ бы чтобы я быль туть съ цёлымъ моимъ сердцемъ или чтобы никогда васъ не встрътилъ замужнею. Но слишкомъ поздно; люблю васъ, вы меня любите или, по меньшей мъръ, говорите, что любите, и дплаете, какъ будто любите, что, во всякомъ случав, великое утвшение. Но я — болье, чъмъ люблю, и не могу перестать любить. Думайте обо мнъ порою, когда насъ раздълять Альпы и океана; но они насъ и не раздълять, если ты не захочешь. Байронг (Джиффрсонъ. II. 266)».

Тереза возвратилась въ Болонью, а мужъ ея увхалъ, по двламъ, въ Равенну. Этимъ случаемъ Байронъ воспользовался, увезъ молодую женщину въ Венецію для консультаціи съ докторами, а затвмъ помъстилъ ее у себя, въ тъхъ самыхъ комнатахъ, которыя еще такъ недавно украшались присутствіемъ Маріянны Сегати. Тогда даже столь снисходительное общество, какъ итальянское, нашло поведеніе ихъ ужъ слишкомъ безцеремоннымъ. Между тъмъ, графъ Гвиччоли, человъкъ очень богатый, гораздо болъе богатый, чъмъ Байронъ, попро-

силь жену письмомъ, чтобы она достала ему у лорда Байрона взаймы тысячу фунтовъ стерлинговъ. Друзья (Алекс. Скотть и Муръ) уговаривали Байрона, чтобы онъ такимъ образомъ откупился, но Байронъ былъ какъ разъ въ одномъ изъ нароксизмовъ скупости и отвъчалъ отказомъ. Затъмъ, мужъ убъдился, что жена пребываетъ слишкомъ долго внъ супружескаго дома, прівхаль въ Венецію, вступиль во владініе женой, безь всякаго сопротивленія ея любовника, взяль даже съ нихъ слово, что они не будутъ переписываться и убхалъ съ Терезою въ Равенну, въ то время, какъ Байронъ серьезно сталъ собираться къ возвращенію въ Англію. Но вдругъ изъ Равенны пришли въсти, что г-жа Гвиччоли подверглась возврату своей бользни, только въ болье страшномъ и еще болъе смертельномъ видъ. Тутъ уже не только мужъ, но и отецъ больной и вся ея семья стали умолять поэта, чтобы онъ умилосердился надъ умирающей и вошелъ въ домъ Гвиччоли, въ качествъ признаннаго cicisbeo. Мы описали уже въ срединъ нашего разсказа, сцену, въ которой проявилось неръшительное настроеніе Байрона въ моментъ вытуда его изъ Венеціи. Въ концт концовъ, Равенна одержала вверхъ; тамъ онъ встрътилъ радушный пріемъ и пом'єщеніе въ самомъ дворцъ Гвиччоли, за приличную квартирную плату (въ концъ декабря 1819 г.).

Сначала всё домашнія отношенія были превосходны, но Байронъ подружился съ Гамбами, а черезъ нихъ сблизился съ партіею патріотовъ и бросился въ сёть заговора, имѣвшаго цёлью освобожденіе Италіи отъ власти австрійцевъ, сдѣлался даже однимъ изъ вождей карбонаровъ, чѣмъ крайне компрометировалъ графа Гвиччоли передъ папскимъ правительствомъ, котораго Равенна со всей Романьей была владѣніемъ (легатства). Опасаясь за самого себя, Гвиччоли сталъ мучить жену за ея любовника, а тотъ совѣтовалъ ей покорность и терпѣніе. Тереза не послушалась его и подала въ судъ искъ о разлученіи, на которое мужъ не соглашался,

не желая платить женъ денегъ на содержаніе. Духовная власть ръшила дъло (15 іюля 1820 г.) въ пользужены, присудила ей и разлученіе отъ стола и ложа, и деньги на содержаніе, но подъ условіемъ, чтобы она жила при отцъ или же пошла въ монастырь. Г-жа Гви́ччолли и поселилась у отца, въ деревнъ, куда Байронъ и ъздилъ къ ней раза по два въ мъсяцъ. Въ дневникъ его, подъ 1820 г., есть замътка, ярко обрисовывающая его эгоизмъ, въ отношеніи къ той женщинъ, которая пожертвовала ему своимъ богатствомъ, положеніемъ въ свътъ и репутацією: «графиня Т. Г. рожденная Г.—вопреки всему, что я говорилъ и дълалъ, чтобы этому воспрепятствовать, разлучается съ мужемъ». (Джиффрсонъ Ш. 34).

Теперь у поэта было болъе времени для литературной работы; развлеченіемъ ему служили частыя прогулки верхомъ по дорогамъ пересъкавшимъ чудесный сосновый лъсъ подъ Равенною (pinetta), причемъ онъ бралъ съ собой пистолеты, такъ какъ его предупредили, чтобы онъ остерегался какого-нибудь bravo, подосланнаго графомъ Гвиччоли. Но кромъ стиховъ, Байронъ въ это время былъ еще занять дъятельнымь участіемь въ движеніи, приготовлявшемъ вооруженное возстание на весну 1821 г. Жить же онъ продолжаль въ дворцъ Гвиччоли, гдъ завель себь цълый арсеналь. Но плань возстанія не удался; начались арестованія. Папское правительство поступило довольно мягко и осторожно: изъ семейства Гамба отецъ и одинъ изъ братьевъ подверглись только изгнанію изъ папской области. Другіе сообщники были также арестованы или изгнаны, за Байрономъ былъ учрежденъ бдительный надзоръ, такъ что ему болье нечего было дълать въ Равениъ. Онъ соединился съ Гамбами и Терезой въ Пизъ, а потомъ поселился вмъстъ съ ними въ предмъстъъ Ливорно, гдъ нашелъ и пріятное для себя общество англичанъ, среди которыхъ былъ и Шелли. Тутъ Байронъ отъ нечего дълать вдался въ исторію, которая принесла ему много непріятностей. Дъло состояло въ основаніи, на его деньги (Байронъ, со смерти леди Ноэль, получалъ до 6 тысячъ фунтовъ ежегоднаго дохода), еженедъльной газеты въ Лондонъ, характера. дерзко-сатирическаго, разсчитанной на то, чтобы надълать шуму. Требовалось найти редактора. Шелли самъ отказался отъ этой роли, но пріискалъ для нея—Лей-Хёнта, того самого, котораго Байронъ посъщаль въ тюрьмъ, гдъ тотъ сидълъ за пасквиль на регента. Этоть, весьма посредственный и голодный литераторъ, воображавшій о себъ, однако, очень много, помниль, какъ Байронъ, бывало, бросалъ золото горстями, и поспъщиль въ Ливорно, по приглашенію поэта, но пріъхалъ не одинъ, а съ женой и шестью ребятами, и сълъ Байрону на шею, въ полной увъренности, что нашелъ себъ обезпеченное содержаніе.

Пока Шелли быль живъ, предпріятіе это, кое-какъ устраивалось и первый нумерь изданія «Liberal» уже появился въ свътъ. Но въ 1822 г. Шелли утонулъ среди бури на моръ, вблизи Спецціи, и найденный трупъ его быль торжественно сожжень Байрономь на берегу моря, по обычаю древнихъ. Послъ этого происшествія, Байронъ не только охладёль къ предпринятому изданію, но и сталь относиться въ Хёнту съ нетерпъніемъ и грубостью, желая отъ него отдълаться. Къ этимъ непріятнымъ отношеніямъ присоединилось еще столкновеніе съ правительствомъ Тосканы. Слуги Байрона вели себя своевольно, да и самъ онъ имълъ нъсколько приключеній съ офицерами и полиціей. Ему и Гамбамъ предписано было выбхать изъ Тосканы и всё они вмёстё перебрались въ Геную, гдъ Байронъ впервые открыто сталъ жить вмъстъ съ Терезой. Здъсь-то въ умъ его созръла мысль о предпріятіи, которое и было послёднимъ въ его жизни. Обративъ все свое состояніе въ деньги, Байронъ, какъ свои средства, такъ и самаго себя принесъ въ жертву дълу освобожденія Греціи: 15 іюля 1823 г. онъ сълъ въ генуэзскомъ портъ на корабль «Геркулесъ», шедшій въ Грецію, а 19 апрыля слыдующаго, 1824 года

его уже не было на свътъ. Онъ умеръ въ Миссолунги отъ горячки и кровопусканій, произведенныхъ неучамилекарями. Смерть его была для Европы крупнымъ и громкимъ событіемъ, самая же экспедиція его въ Грецію относится скоръе къ области исторіи политической, чъмъ къ исторіи литературы.

Но и въ область последней входить, во всякомъ случаб, разръшение важнаго психологическаго вопроса: что побудило поэта принять участие въ борьбъ грековъ за независимость, что приготовило ему такой величавый, геройскій, навъки памятный конецъ? Надо признать правду—побужденія эти вовсе не соотв'єтствовали сла-в'є его кончины, такъ они были личны и эгоистичны. Однимъ изъ главныхъ было желаніе его отд'єлаться отъ Г-жи Гвиччоли. Послѣ его смерти, графиня возвратилась къ мужу, пережила его, затѣмъ еще разъ вышла замужъ— за маркиза де-Буасси (въ 1831 г.) и никогда не переставала разсказывать о своемъ возлюбленномъ, украшая себя отблескомъ его славы. Но всѣ свидѣтели послѣднихъ дней пребыванія Байрона въ Италіи показывають, что онъ обходился съ нею ръзко и что она, покрайней мъръ когда онъ бывалъ въ дурномъ настроеніи, не имъла уже на него никакого вліянія. Тъ письма, ни, не имъда уже на него нивакого влини. То пассла, какія ей посылаль Байронъ съ Іоническихъ острововъ дышали ледяной холодностью (Муръ. 601). Ясно, что чувство къ ней въ немъ погасло и вотъ онъ прибътъ для того, чтобы отъ нея отдълаться, къ тому простому предлогу, что нельзя подвергать женщину опасностямъ военнаго времени, особенно въ такомъ дикомъ краѣ. Другимъ побужденіемъ къ отъѣзду въ Грецію было то, что послѣ неудачи заговора карбонаровъ, Байрону опротивѣла Италія. Уже сидя на корабль, онъ признался одному зна-комому, Трилоуни: «греки возвратились къ варварству, я самъ не знаю зачьмъ ъду; но Италія меня давить». Это отвращеніе, почувствованное имъкъ Италіи вызывалось раз-ными обстоятельствами: воспоминаніемъ о томъ, какъ онъ жилъ въ Венеціи, и смертью Аллегры, и смертью

Шелли, и докучливыми препирательствами съ Лей-Хёнтомъ, который потомъ его «отдълалъ», въ книжкъ изданной послъ смерти Байрона. Къ этимъ побужденіямъ слъдуетъ прибавить его страстную жажду славы, которую онъ хотълъ безпрерывно поддерживать чъмъ-нибудь новымъ въ постоянномъ, хотя напрасномъ опасеніи, что слава его (даже литературная) уже начинаетъ гаснуть, и наконецъ,—вообще огромное его честолюбіе, прихоть принятія на себя политической роли, быть можетъ желаніе предводительствовать вооруженнымъ, хотя и полудикимъ народомъ, организовать его, а пожалуй даже сдълаться королемъ освобожденной Греціи.

А впрочемъ, есть нъкоторые указанія и на то, что Байронъ предчувствовалъ близость своего конца и имълъ достойное художника желаніе окружить этоть конець блескомъ, придать ему поэтичность. Прощаясь съ леди Блессингтонъ въ Генув, 1 іюня, онъ почти-истерически расплакался, высказывая убъжденіе, что изъ Греціи ему уже не возвратиться. Таже мысль о концъ сказалась и въ последнихъ двухъ строфахъ знаменитаго стихотворенія, которое онъ написаль на 36-ти літнюю годовщину своего рожденія. Здёсь видёнь человёкь, уже пережившій себя, умъ, который лишился своихъ идеаловъ и думаетъ уже, гдъ-бы приличнъе раздълаться съ истертой жизнью: «Жалбешь юности... Къ чему же жить? Смотри-вотъ край, гдв умереть со славой можно. Бросся на поле битвы здёсь-и духъ освободи. Могила воина, которую находить не всякъ, кто ищеть, для тебяне лучшій ли конецъ? Ты мъсто выбери... и тамъ ложись на отдыхъ».

# XXVIII.

Но есть еще и иной, великій литературный памятникъ, въ которомъ отразилось, какъ въ зеркалѣ истасканное и искаженное уже жизнью лицо Байрона въ послѣдніе его годы, памятникъ достойный удивленія,

такъ какъ изъ него видно, что авторъ испортился и по собственному его выраженію заржавѣлъ (blighted) душою и въ характерѣ, что онъ уже менѣе заслуживалъ уваженія—какъ человѣкъ—и вмѣстѣ съ тѣмъ, что какъ художникъ онъ возвысился въ ту пору до наибольшаго совершенства. Онъ превзошелъ самаго себя и создалъ величайшее свое произведеніе, необыкновенно-своеобразное и почти несравненное. Памятникъ этотъ, конечно, у всѣхъ въ мысли, это—«Донъ-Жуанъ».

Въ «Понъ-Жуанъ» поэтъ кончилъ тъмъ, съ чего началъ-сатирою. Самъ и отчасти по своей винъ, будучи выброшенъ изъ своей среды, сбить съ дороги, Байронъ въ последнемъ своемъ произведении бросаетъ перчатку въ лицо всему обществу и, такъ сказать, боксируеть со всякими установленными въ обществъ нравственными правилами, со всъмъ, что принято свято соблюдать и уважать, срываеть со всего маску и открываеть, что подъ ней нътъ ничего, кромъ горя, подлости и обмана. Это громадный обвинительный актъ противъ самой природы людей, въ какихъ бы они не жили странахъ и климатахъ. Гёте сказалъ, что «Донъ-Жуанъ» есть «самое безнравственное произведение поэзіи (das Unsittlichste was jemals die Dichtkunst vorgebracht)», но онъ же биль челомъ передъ мастерствомъ этого произведенія. «Донъ-Жуанъ» — говорить онъ еще — произведение безпредъльногеніяльное, въ которомъ ненависть къ людямъ доведена до крайней жестокости, а вмёстё съ тёмъ и любовь къ человъчеству доходитъ до глубины сладостнаго сочувствія. И воть, мы съ пріятностью принимаемъ то, что авторь осмъливается подавать намъ, безъ всякаго стъсненія и даже съ нахальствомъ».

Такое явленіе, какъ «Донъ-Жуанъ» не можетъ быть охарактеризовано въ нъсколькихъ строкахъ. Нельзя не предвидъть возраженія, что въ этомъ очеркъ мы не представили Байрона въ его цълости, такъ какъ исключили «Донъ-Жуана». На это мы и можемъ представить объясненіе только личнаго свойства: не хватило времени

на полное исполненіе бывшей въ мысли программы... Современемъ, намъ, быть можетъ, удастся закончить предпринятое—въ связи съ указаніемъ вліянія, какое байронизмъ произвель на востокъ Европы, и тъхъ колосьевъ, какіе изъ руки этого съятеля взошли на литературныхъ нивахъ русской и польской: въ польской — въ произведеніяхъ Мальческаго, Мицкевича, Словацкаго, въ литературъ русской—въ произведеніяхъ Пушкина и Лермонтова.

Полагаемъ, что послъ обзоражизни его и сочиненій, Байронъ не оказывается ни темъ демономъ, какимъ его представляла консервативная часть интеллигенціи во второй половинъ XIX въка, ни, съ другой стороны, тымь безупречнымь героемь, какимь его признавали увлеченные имъромантики, которые, подражая ему, пробовали байронизировать не только въ поэзіи, но и въ жизни. Самъ Байронъ предвидълъ, что должно было случиться съ его подражателями, и не ошибся (1818 г. Муръ. 372): «слъдующее покольніе, писаль онь, будеть ломать себь шеи, падая съ нашего пегаса, но мы удержимся въ съдлъ, ибо мы выбадили этого бездельника и сидимъ крепко. Подняться на него легко, но чертовски трудно управлять имъ; ближайшимъ преемникамъ придется начинать съ манежа, чтобы научиться тадить на большомъ конт. Зам'тимъ въ заключеніе, что отъ тогдашнихъ людей и отъ самого того времени ничего уже не осталось, слъдовательно теперь никому и въ голову не придетъ взлъзать на великаго коня.

# Мицкевичъ

въ раннемъ періодъ его жизни (до 1830 г.) какъ байронистъ.

# Мицкевичъ

въ раннемъ періодъ его жизни (до 1830 г.) какъ байронистъ.

I.

«Изменчивы времена и мы меняемся въ нихъ» — эти слова римскаго поэта вспоминаются невольно, когда приходится нынъ бесъдовать съ русскою публикою о первокласномъ польскомъ поэтъ, съ которымъ очень хорошо была она знакома въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ, но о которомъ сложилось преобладающее нынъ въ большинствъ сужденій о немъ весьма неправильное понятіе, что онъ былъ отъявленный врагъ Россіи и русскаго народа. Это предубъждение плодъ послъдняго времени. Съ дъдами настоящаго современнаго покольнія Мицкевичъ дружился и братался, они принимали его въ Петербургъ и Москвъ хлъбомъ и солью, наслаждались его стихами, переводили ихъ, подражали. Нъкоторые струи его поэвіи влились въ русло русской литературы. Русскіе люди не чуждались Мицкевича и относились къ нему съ любовью и уваженіемъ, даже и посл'в того какъ политическія событія раздёлили об' національности неизм римою и бездонною, по понятіямъ того времени, пропастью. Теперь настроеніе до того изм'єнилось, что ставится невольно

вопросъ: можетъ-ли общество вдругъ и безъ достаточной причины отръшиться отъ лучшихъ своихъ качествъ и воспоминаній? Какимъ образомъ пропала и куда дъвалась прославляемая нѣкогда русскими же людьми ихъ отзывчивость на все гуманное, эта общечеловѣчность и способность перевоплощаться въ духъ другихъ народовъ, которую провозглашаль среди рукоплесканій Достоевскій на Пушкинскомъ празднествъ въ 1880 году? Можеть ли быть чтобъ само это чувство было поверхностное и напускное, между тъмъ какъ именно вслъдствіе усматриваемыхъ въ ней качествъ общечеловъчности русская литература празднуетъ нынъ свое первое великое торжетература празднуеть нынь свое первое великое торжество въ русскомъ романъ, обходящемъ нынъ всъ литературы западной Европы?—Идя по прежнему пути общество русское достигло успъховъ, которыми можетъ гордиться. Слъдуя противоположному, выдъляя русскую литературу изъ рамокъ всемірно-европейской, противодъйствуя попыткамъ сравнивать русскихъ геніевъ съ инонародными общество несомнънно понизило бы свой умственный уровень и раззнакомилось бы въ концѣ кон-цовъ съ Дантомъ и Гёте, съ Руссо и Шекспиромъ. Не подлежитъ сомнѣнію что современный видъ Европы печаленъ, что преобладающія чувства международныя въ въ концѣ XIX в., въ рѣзкой противоположности съ кон-цомъ XVIII, вражда и антагонизмъ, но отъ насъ обра-зованныхъ людей до извъстной степени зависитъ, чтобы ни дълалось въ низовьяхъ жизни практической, чтобы проповъдь мира, взаимнаго пониманія другь друга и общеніе продолжались на высотахъ, въ областяхъ литературы, науки и искусства, чтобы въ этихъ областяхъ продолжалась жизнь по старинѣ. Пушкинскій переводъ введенія къ Валленроду кончается слѣдующими стихами относящимися къ Нѣману, который сталъ для враждующихъ племенъ порогомъ въчности... «лишь хмъль ли-товскихъ береговъ Нъмецкой тополью плъненный Черезъ ръку межъ тростниковъ Переправлялся дерзновенный, Бреговъ противныхъ достигалъ И друга нъжно обнималъ». — На этихъ словахъ обрывался переводъ у Пушкина, но въ переводъ П. П. Семенова имъются еще стихи: «Что золотая цъпь сочувственной природы Связала, разорвутъ враждой своей народы, Народы разорвутъ, но любящихъ сердца Вновь сочетаетъ пъснь народнаго пъвца»... Присовокупимъ: не одна только пъснь пъвца; каждый изъ насъ можетъ изображать собою вътки хмъля перескакивающаго съ одного берега на другой.

Когда Мицкевичъ писалъ Валленрода, онъ несомнънно сознаваль въ себъ способность служить связью соединяющею объ литературы, онъ и быль съ этой стороны привътствуемъ русскими поклонниками его могучаго дарованія. Это дарованіе было многостороннее и совм'єщало въ себъ феноменальнымъ образомъ ръдко согласуемыя противоположности. Если возьмемъ за основание школьное дъленіе поэзіи на роды и виды, онъ быль и первоклассный эпикъ и мощный лирикъ, обладающій титаническою силою, притомъ, что всего замъчательнъе, онъ бываль и тёмъ и другимъ поперемённо, такъ что оба настроенія чередовались въ немъ въ различные періоды жизни и дъятельности. Порою бывалъ онъ божественно объективными пъвцомъ природы и людей, причемъ его я почти безследно пропадало въ изображаемомъ предмете, становилось неуловимымъ, какъ по понятіямъ религіознымъ неуловимъ Богъ вездъсущій въ природъ, но не зримый воочію нигдъ. Я употребилъ слово: «почти». потому что до полной гомеровской и шекспировской объективности, составляющей верхъ классического, а можетъ быть и всякаго искусства, Мицкевичъ не дошелъ, во всякомъ случав онъ обладаль этимъ качествомъ въ весьма высокой степени. Но еще чаще являлся Мицкевичъ изстрадавшимся, недовольнымъ и бунтующимъ противъ существующаго порядка мятежникомъ, относящимся къ существующему не съ жалкою ироніею пессимиста Байрона и не съ охлажденнымъ вследствіе сомненія и озлобленнымъ умомъ Пушкина, но съ чувствомъ слъпаго Самсона, поставленнаго въ храмъ Газскомъ: «Потрясти

какъ Самсонъ столпъ храма у враговъ Разрушить зданіе и пасть нодъ этимъ прахомъ» (К. Валленродъ). Эпическая сторона дарованія Мицкевича проявилась въ полномъ блескъ только въ лебединой его пъснъ, въ «Панъ Тадеушъ», заканчивающемъ въ 1834 г. оборотъ его поэпическаго творчества. Это произведение не было по достоинству оценено современниками, только теперь оно признается самымъ крупнымъ и самымъ красивымъ листомъ въ вънкъ его поэтической славы.-Не подлежитъ сомнънію, что нельзя изучить Мицкевича не познавъ объихъ стихій его дарованія, но несомнънно также, что по темпераменту не могло быть большаго сходства между настоящимъ эпикомъ, какимъ былъ Мицкевичъ и неизлечимо субъективнымъ, одностороннимъ поэтомъ, какимъ быль Байронь, который и въ своихъ поэтическихъ разсказахъ, только по внёшней форме подходящихъ подъ эпосъ и въ своихъ драмахъ воспроизводилъ только самаго себя. Даже въ наибольшемъ своемъ произведеніи эпическомъ—«Донъ Жуанъ», идя по стопамъ выхъ италіанцевъ Пульчи, Аріоста, Байронъ не настоящій эпикъ, онъ ставить только куколки на проволокахъ, приводитъ ихъ въ движеніе, потъщаетъ ими и самъ сатирически хохочетъ. Притомъ замъчу что главное эпическое произведение Мицкевича «Панъ Тадеушъ» написано въ то время, когда порвались живыя связи, соединявшія Мицкевича съ лучшими діятелями русской литературы, на которыя онъ повліяль преимущественно не этимъ эпосомъ, а своими-сонетами, своими Фарисомъ и Валленродомъ. Онъ пришелся по сердцу самому Пушкину какъ байронистъ и какъ романтикъ. Эти соображенія достаточны для объясненія почему изучая Мицкевича преимущественно какъ байрониста и притомъ только въ первомъ періодъ его творческой дъятельности (до 1830 г.) слегка лишь коснусь его произведеній, не скажу: чисто эпическихъ (напр. Гражина), а правильнъе сказать: объективныхъ и бездичныхъ и продолжительнъе остановлюсь на тъхъ произведеніяхъ, на которыхъ по сознанію всёхъ и даже самаго Мицкевича лежить байроновская печать. Предупреждаю что я не намёренъ дать жизнеописаніе Мицкевича, но не могу не указать на главные моменты его развитія въ ихъ взаимнодъйствіи.

#### Π.

Маленькій уголокъ въ Нёманскомъ рёчномъ бассейнё Новогрудовъ, гдъ родился Мицкевичъ на Рождество 1798 г. и Вильно, гдъ онъ получилъ съ 1815 по 1819 высшее университетское образование имбють двойную историческую подкладку. Одно прошлое этого края языческое до 1386 года теряется въ доисторической дали. Оно не славянское, но несомивнно арійское. Нынв и этотъ пласть зашевелился. Начавшееся возрожденіе литературное эстовъ и латышей сообщилось литвинамъ. Но въ эпоху Мицкевича полякъ и литвинъ значили одно и тоже, спаянные запоздавшимъ до конца XIV въка крещеніемъ Литвы, люблинскою уніею 1569 г. и общею съ поляками побъдою 1410 г. подъ Грюнвальдомъ надъ тевтонскимъ орденомъ. Другое прошлое польское продолжалось для Мицкевича въ настоящемъ, потому что старая Польша поступила во власть Россіи какая была, съ особымъ устройствомъ семьи, гражданскими правовыми отношеніями и самоуправленіемъ. За Бугомъ на Вислъ создано по идеъ Александра I такъ называемое конгресовое королевство съ конституцією и гражданскимъ кодексомъ французскимъ, а по другой сторонъ Буга и вплоть до Кіева продолжаль свое существование мало измененный прежний лады и языкъ, конечно безъ сеймованія, но съ блистательными разсадниками польскаго просвъщенія—Виленскимъ университетомъ и Кременецкимъ лицеемъ. Такова была среда въ которой Мицкевичъ выросъ, среда мелкошляхетская, , но разрыхленная просвътительными усиліями послъдняго польскаго короля, демократическими реформами послед-

нихъ дней Польши, вліяніемъ философскихъ идей XVIII въка. Во главъ университетскаго преподаванія стояли европейски образованные люди, раціоналисты, какъ Янъ Снядецкій или скептики равнодушные къ религіознымъ вопросамъ. Они вообще были строгіе влассики, честные граждане, сторонники метода точнаго изследованія въ наукъ и умъреннаго прогресса въ практикъ. -- Студенты жили корпоративно кружками, страстно любили литературу и хранили чистоту нравовъ, подобно нъмецкимъ буршамъ обыкновенно чуждающимся женщинъ пока они студенты. Насталъ однако моментъ когда въ этихъ спокойныхъ умахъ проявилось сильное броженіе. Ферментомъ былъ романтизмъ, занесенный въ Вильно съ запада, онъ возродиль литературу, сталь живою національною силою и толкнулъ національность на новые весьма рисковные пути. Замъчательно что этотъ романтизмъ былъ привитъ раньше къ русской, нежели къ польской литературъ, что *Ленора* Бюргера (1771 г.) перенаряженная еще въ 1808 г. Жуковскимъ въ «Людмилу» пріохотила виленскихъ студентовъ писать первыя ихъ баллады. Только въ 1820 г. Мицкевичъ воспроизвелъ по своему туже Ленору Бюргера (Ucieczka). Романтизмъ былъ кризисомъ обощедшимъ и оздоровившимъ всъ литературы европейскія, но преобразовательное его вліяніе было весьма разновременное и разностепенное. Наибол'те запоздаль онъ своимъ появленіемъ во Франціи, которая отстала въ этомъ отношеніи даже отъ славянскаго востока, такъ какъ онъ торжествовалъ свои крупныя побъды только при первомъ представлении Hernani 1839 г. при изданіи Notre Dame de Paris 1831. Лучшія произведенія Мюссе появились только отъ 1834 до 1839 годовъ. У славянскихъ народовъ романтизмъ былъ отчасти отраженіемъ англійскаго и велъ свое начало въ особенности отъ Вальтеръ Скота въ котораго поэмахъ (The lay of the last Minstrel 1805; The lady of the lake 1810) и въ романахъ (Wawerley 1814; Old Mortality 1817) воскресала воспроизведенная любящею рукою живопис-

ная средневъковая старина, но еще въ большей степени и по прямой линіи происходиль онь оть нъмецкаго, сь тою однако разницею во времени, что нъмецкій романтизмъ кончалъ свою эволюцію, когда польскій только начиналь свой оборотъ. Весьма интересно сопоставление въ этомъ отношеніи Мицкевича съ распущеннымъ, но талантливымъ чертенкомъ, который считалъ себя въ Германіи послъднимъ романтикомъ и такъ зло трунилъ надъ волшебнымъ синимъ цвъткомъ романтизма (die blaue Blume): я разумъю Гейне. Оба они почти ровесники. Мицкевичъ родился 24 Декабря 1798 а Гейне 18 Де-кабря 1799. Оба прославились съ перваго же раза; обоихъ произведенія появились почти одновременно въ печати (1 томъ поэзій М. 1822, 2-ой въ 1823—Gedichte Гейне изд. 1822 или собственно въ концъ 1821 въ Берлинъ; Tragödien mit einem lyrischen Intermezzo въ 1823). Оба почти одновременно очутились выходцами въ Парижъ: Гейне съ лъта 1831, Мицкевичъ съ лъта 1832 г.—Трудно себъ представить болъе полный контрастъ; ни въ чемъ они не прикасались ни физически ни умственно, ни въ чемъ не могли симпатизировать другъ съ другомъ. Нъмецкий романтизмъ подъ конецъ своего оборота быль либо реакціонный, лицем врный, кидающійся въ католицизмъ и въ средніе въка, либо чудачилъ и ко-щунствовалъ. Нъмецкій романтизмъ вліялъ въ началъ двадцатыхъ годовъ на зарождающійся польскій не своимъ сомнительнымъ концомъ, но блистательнымъ началомъ, могучими потугами der Drang und Sturmperiode, тою вспыльчивостью и страстностью, которою отличались люди XVIII въка, ученики Руссо. Теченіе романтизма приносило на своихъ волнахъ много предметовъ, которые не были съ нимъ связаны органически, классическія произведенія успокоившагося послѣ Drang und Sturm нѣмецкаго ренессанса, созданія Гёте и Шиллера; Байрона, который собственно не быль романтикомь, а вполнъ принадлежаль по духу XVIII въку, наконецъ Шекспира. Романтизмъ замъчателенъ прежде всего какъ коренное

измѣненіе формы произведеній, упраздненіе всего условнаго, изгнаніе изъ литературы, по выраженію Пушкина, «чопорности и жеманства», называніе вещей по имени а не иносказательно, употребленіе простаго а не высокаго слога. Его несомнѣнная заслуга, большая степень реализма въ искуствѣ, больше истины и непосредственности. Но романтизмъ былъ движеніемъ несравненно больше глубокимъ и богатымъ послѣдствіями. Происходила въ этой формѣ творчества ликвидація всего просвѣтитоли наповеть в видення в послѣдствіями. тительнаго въка, литературы псевдо-классической, теоріи общественнаго договора, сухой логики раціонализма разръшающей по дедуктивному методу всъ задачи жизни и бытія. Совершая повороть къ таинственному, къ ин-стинкту, къ порывамъ сердца, которое «върнъе глаза и стеклышка мудреца», романтическое движеніе получило въ Вильнъ еще особую національную окраску. Воспоминанія свъжаго и не забытаго прошлаго сочетались въ неопредъленной поэтической дали съ мечтами и надеждами будущаго и съ сознаніемъ непрекратившагося національнаго бытія, основанными между прочимъ и на возстановленіи имени Польши въ одной изъ ея бывшихъ частицъ по волѣ Александра I и по вѣнскимъ трактатамъ. Обрисовавъ этими немногими штрихами обстановку начинающагося дѣйствія, приступаю къ изображенію самаго пъйствующаго лица.

# Ш.

Адамъ Мицкевичъ учился филологіи въ виленскомъ университеть (1815—1819), потомъ опредъленъ учителемъ словесности и исторіи въ ковенское утадное училище. Душа у него была нъжная, добрая, привязывающаяся къ людямъ, любящая и горячо встми товарищами любимая. Онъ былъ весьма отзывчивъ на впечатльнія извнт, но это чувство требовало времени, чтобы раскачаться, послт чего оно вибрировало размахомъ богатырской эмоціи или мощной страсти. Преобладающее душевное настроеніе было веселое и жизнерадостное, но

въ кризисахъ душевной борьбы и нравственныхъ страданій сердце его способно было печалиться до отчаянія, до безумія. Господствующею чертою и отличительнымъ признакомъ этого темперамента была бодрая мужественность, самосознающаяся сила. Мицкевичь во всю свою жизнь остался такимъ, какимъ онъ себя изобразилъ едва достигнувъ совершеннолътія (1821) въ стихотвореніи «Пловецъ»: «И вмъстъ со мною вы будьте въ огнъ.—Всъхъ молній: прочувствованъ иначе будеть—Огонь этотъ вами. Пусть Богъ меня судить-Судья долженъ быть не со мной, а во мнъ.—Пути наши разны: пойдете вы къ дому,— Я-жъ дальше на встръчу и вътру и грому».—При всемъ своемъ художественномъ реализмъ, при необычайной пластичности своего живописанія Мицкевичь, всл'єдствіе преобладанія въ немъ этой активной и мужественной чувствительности, не умъль изображать въ поэзіи сти-хіи, которую Гёте называль das ewig Weibliche. Женщины въ его произведеніяхъ являлись вообще созданіями блъдными и какъ бы недописанными. Мицкевичъ былъ весьма любознателенъ, имълъ громадную по своему времени начитанность, умъ быстрый, но только синтетическій, прохаживающійся по верхамъ предметовъ, сообразительность дающую ему возможность дъятельно участвовать въ бесъдахъ и преніяхъ философскихъ, политическихъ, общественныхъ, причемъ воображеніе вну-шало ему предсказанія, которыя неразъ оправдывались. Въ 1830 г. въ Неаполъ онъ предсказывалъ возвращение на французский престолъ Наполеонидовъ; онъ предсказываль также вліяніе на видоизм'єненіе жизни общественной жел'єзныхъ дорогъ и изобр'єтеніе телефоновъ. Сверхъ того какъ поэть въ своей спеціальной области онъ быль необычайно геніаленъ. Поэтическое творчество не есть совиданіе всего что угодно изъ ничего. Оно есть способность гармоническаго сочетанія образовъ и эмоцій внезапно и безъ посредства рефлексіи, по одному только вдохновенію, которое есть, было и будеть одною изъ самыхъ непроницаемыхъ тайнъ человъческой природы. Не

всякому поэту дана такая непосредственность вдохновенія, этотъ огонь принесенный съ неба уворовавшимъ его у завистливыхъ боговъ Прометеемъ. Огонъ этотъ весьма цененъ. Малейшая искорка его, при содействіи подливающаго къ нему масла ума и раздувающей его умълымъ образомъ въ пламень воли, способна создать великія и безсмертныя произведенія. Можемъ какъ на примъръ указать на Шиллера, котораго всъ драмы тъмъ а не инымъ способомъ смастерены; онъ оставался полнымъ владыкою своего таланта и располагалъ имъ какъ рабочею силою. Но можеть быть и обратное отношение воли и вдохновенія, когда оно не брызжеть искрами а возгорается сразу большимъ пламенемъ, когда одержимый вдохновеніемъ поэть мчится Богь въсть куда на дикомъ конъ, къ которому онъ прикръпленъ какъ байроновскій Мазепа, когда онъ приходить въ экстазъ, бываетъ внъ себя, не помнитъ себя, когда извъстный образъ соотвётствующій въ жизпи души тому, что мы называемъ клёточкой живаго организма, растетъ въ сознаніи, заполоняеть его, заставляеть забыть что онь иллюзія, становится видініемъ, галлюцинацією. Роковою для Мицкевича чертою въ его творчествъ поэтическомъ было это предрасположение къ экстазу, въ которомъ содержались зачатки его позднъйшаго мистицизма. Въ раннее время его молодости быстрота овладъвающаго поэтомъ вдохновенія обнаруживалась въ томъ, что онъ былъ импровизаторомъ, что въ товарищескомъ кружку онъ сочиняль стихи подъ звуки музыки на какую нибудь мелодію простонародной пъсни или на излюбленный имъ менуэтъ изъ Донъ-Жуана. Въ Петербургъ онъ сочинялъ на заданныя темы эпическіе разсказы или драматическія сцены (24 декабря 1828 г. сцены изъ ненаписанной потомъ и пропавшей вследствіе того драмы Самуилъ Зборовскій); тоже повторялось въ Берлинъ и въ Парижъ. Въ такія минуты лицо поэта было блёдное, глаза горъли устремленные неподвижно въ одну сторону. Добавимъ для полпоты картины что поэтъ имълъ привлека-

тельную наружность, легкій румянець на щекахь, черные какъ смоль волосы, голосъ звучный и необыкновенно пріятный. При крайней простотъ и скромности въ обращении и безъ байроновскаго позирования и самоувъренности, Мицкевичъ вовсе о томъ не стараясь, становился уважаемымъ и любимымъ человъкомъ. Что касается до его отношенія къ польскому обществу, съ той минуты, какъ его подняли на своихъ плечахъ на щить юные поборники зарождающагося въ Вильнъ романтизма, онъ сталъ всеми признанымъ первымъ поэтомъ своего народа и сохранилъ за собою до конца жизни это главенство, такъ что когда онъ умеръ, то Красинскій выразиль вполнъ точнымь образомь чувства всего польскаго общества въ следующихъ словахъ, относящихся въ Мицкевичу: «онъ былъ для моего поколънія молоко и медъ, желчь и кровь; мы отъ него всъ происходимъ. Онъ насъ поднялъ на высокой волнъ вдохновенія и бросиль въ свъть». Каждый великій писатель знаетъ міръ не такимъ какимъ есть этотъ міръ, но лишь такимъ, какимъ онъ міръ этотъ въ умъ себъ сочинилъ. Мо́пассанъ говоритъ (предисловіе въ Pierre et Jean): chacun de nous se fait une illusion du monde suivant sa nature. Les grands artistes sont ceux qui imposent à l'humanité leur illusion particulière». Иными словами великій художникъ есть настройщикъ умовъ и чувствъ современныхъ людей по своему камертону, онъ навязываетъ другимъ свои образы и иллюзіи и опредъляеть или судьбы своего народа иногда болбе решительно, нежели то дълають законодатель или правительство. Намъ необходимо теперь проследить за Мицкевичемъ съ этой точки зрѣнія въ разныя эпохи, подраздѣливъ его творчество на періоды. Мало найдется писателей, которые бы больше Мицкевича измёнялись въ послёдовательномъ своемъ развитіи въ теченіи не очень продолжительной жизни (57 лътъ), въ которой на поэтическое творчество приходится со включениемъ раннихъ опытовъ не болье 14 льть (1820—1834).

#### IV.

Молодые романисты начинали вездё съ подражанія классикамъ. Такъ дъйствовали Пушкинъ, Лермонтовъ. Этой судьбы не избътъ Мицкевичъ, писалъ гекзаметрами или 13 стопными силлабическими стихами, прославлялъ Феба, харитъ и ставилъ себъ за образецъ одного изъ напудренныхъ объёдалъ и паразитовъ XVIII в., шамбеляна Короля Понятовскаго-Трэмбецкаго, стихотворца отличавшагося мастерскимъ слогомъ и пластичностью формъ-качествами, которыя у него позаимствовалъ Мицкевичъ. Даже и въ послъдствіи осталось у Мицкевича расположение къ роду поэзіи описательному, къ дидактическому, а некоторые слабые впрочемъ следы классического стиля замётны даже въ такихъ образцовыхъ созданіяхъ романтической эпохи, какъ Валленродъ (Вилія въ ковенской милой долинъ межъ тюлипановъ (?) бъжитъ по равнинъ..... Какъ войны наши въ бояхъ безмятежны. Въ любви какъ пастухъ съ пастушкою нёжны). Чему учился Мицкевичь въ Вильнё отъ профессоровъ то могло только укръпить его классической ортодоксіи, но онъ обязанъ весьма многимъ въ своемъ развитіи студенчеству, виленскому  $\phi u$ ларетству, этому своего рода тугендбунду, который быль тогда въ полномъ своемъ цвъту. Студенчество въ хорошія эпохи способно внушить даже людямь на видь сухимъ и довольно черствымъ альтруистическія чувства, возродить человъка правственно, возростить въ немъ гражданственность, патріотизмъ, саможертвованіе, любовь полнъйшей умственной свободы и безкорыстное обожаніе добра. Душою филаретского союза быль Өома Занъ. Мицкевичъ сплотился съ кружкомъ столь тесно, что продолжаль свое съ нимъ общение даже и послъ выхода изъ университета, когда онъ поселился въ Ковнъ. Манкируя по службъ, онъ дълалъ частыя поъздки въ Вильно къ друзьямъ читать имъ сработанное въ своемъ ковенскомъ уединеніи. Каждый его прівздъ былъ для филаретовъ праздникомъ и торжествомъ. Плодами такого общенія были филаретскія пъсни Мицкевича, ходившія по рукамъ за долго до ихъ напечатанія и извъстная его «Ода на молодость» (1822), боевая пъсня молодаго покольнія, характерно опредълившая моменть, среду и могучую личность самаго ея сочинителя. Она такое же изліяніе чувства товарищеской дружбы, какъ и «лицейская годовщина» 1825 г. Пушкина или «An die Freude» Шиллера 1785 г. Кто незнаетъ Пушкинскихъ стиховъ: «Друзья мои, прекрасенъ нашъ союзъ, Онъ какъ душа нераздълимъ и въченъ, Неколебимъ, свободенъ и безпеченъ, Сростался онъ подъ сънью дружныхъ музъ ..... Изстрадавшійся въ изгнаніи, «какъ сирота бездомный» поэтъ ищетъ отрады и очищенія отъ скверни житейской въ воспоминаніяхъ идеальнаго, школьнаго братства, когда еще служили товарищи музамъ, когда «духъ пъсенъ въ насъ горълъ И дивное волнение мы познали». Пушкинъ тоскуетъ вспоминая друзей, но дружба не всегда приводитъ въ печальное настроеніе. Она способна внушать и радость и веселіе. Такія жизнерадостныя чувства одушевляли Шиллера, когда страшно нуждающійся и безпріютный онъ выплакался на груди своего друга Кернера въ Лейпцигъ, успокоившаго его и оказавшаго ему и матеріальную поддержку. Отъ Бога царящаго за звёзднымъ шатромъ расходится непрерывный союзь по всему свъту добрыхъ людей сочувствующихъ и радующихся всякому добру. Къ нему принадлежитъ всякий Wem der grosse Wurf gelungen Eines Freundes Freund zu seyn. Этотъ союзъ любви и всепрощенія (Seid unschlungen Millionen, Diesen Kuss der ganzen Welt.... Groll und Rache sey vergessen—Unserm Todfeind sey verziehn), служащій также и союзомъ дружбы основанъ не на одномъ служении музамъ, какъ у Пушкина; онъ имъетъ гораздо болъе прочныя и глубочайшія основы: онъ есть собственно культь добродътели. (Festen Muth im schwerem Leiden, Hülfe wo die Unschuld weint, Ewigkeit

geschwornen Eiden, Wahrheit gegen Freund und Feind, Männerstolz vor Koenigsthronen).... Сплотимся же покрѣпче, взываеть поэть и присягнемь на вѣрность обѣту bei diesem goldnen Wein: такова эта пѣсня о которой говорить Palleske (Schillers Leben und Werke П,30), что несмотря на свою туманную мистику она наэлектризовала общество (markerschüttend durch die Gebeine der Zeit fuhr) и получила безсмертное выраженіе въ другомъ великомъ художественномъ произведеніи, въ 9 симфоніи Бетховена.

Ода Мицкевича славить и дружбу и радость, но съ иной еще болье юношеской точки зрънія. Она-восторженный диопрамбъ новой идеъ, пъснь выражающая притомъ такой восторгъ, который свойственъ только первой молодости, не ставящей ни во что личное счастіе, пренебрегающей препятствіями и самою смертью и жизнь не цънящая ни въ грошъ, лишь бы идея побъдила, идея же не побъдить не можеть, когда за нее стоить союзь молодыхъ, неустрашимыхъ Алкидовъ. Шаръ земной подернутъ туманомъ, на мертвенную поверхность его водъ всилываютъ гады -- себялюбцы. «Друзья, восклицаетъ поэтъ, столнимся въ общемъ дълъ-Въ счастьи всеобщаго наши цъли.... Счастливъ кто тъломъ легъ своимъ Воздвигъ ступень ко славы граду Великодушно онъ другимъ. Нектаръ въдь жизни тогда лишь сладость Когда его могу съ другими я дълить. Небесную тогда сердца вкушають радость Когда соединить ихъ золотая нить. Итакъ плечо къ плечу и шаръ земной Мы цъпью обовьемъ живою.... Міръ! съ своего содвинься основанія. На новый путь тебя мы поведемъ И плесень снявъ съ себя, во всей красъ природы Зеленые ты вспомнишь годы!.... Вся ода дышетъ бодростью, сіяетъ выраженіями, превратившимися въ пословицы, въ боевые оклики, молодаго покольнія, напримъръ: Tam siegaj gdzie wzrok nie sięga, Łam czego rozum nie złamie (CTPeмись куда и взоръ не идеть, ломай чего разсудку не сломать). Въ другихъ филаретскихъ пъсняхъ Мицкевича

есть равносильныя выраженія увлекавшія его покольніе, а нынь оспариваемыя, напримьрь: Mierz sily na zamiary, nie zamiar podlug sil (Пригоняй силы къ замысламь, не бери замысловъ лишь по силамь). Изъ приведенныхъ отрывковъ ясно, что у молодаго покольнія, водружавшаго стягъ романтизма были широкія заты, пока—до времени только въ области мысли, на почвъ общечеловъчности безнаціональной и лишь въ предълахъ одной литературы, но разсматриваемой какъ главный рычагъ для подъема всей жизни общественной. Какъ бы пре-зрительно ни относились юные романтики къ пренебрегаемымъ ими «мудрецовымъ глазу и стеклышку», сколько бы разъ они не повторяли: «имъй сердце и гляди въ сердце», превознося это сердце по сравненію съ холоднымъ умомъ, эти нападки не пошатнули бы классиковъ и не изгнали бы ихъ изъ позицій укрѣпленныхъ по правиламъ піитикъ Горація и Буало, еслибы романтики не могли показать произведеній покрупнъе нежели подражательныя баллады и романсы, еслибы они не увлекли современниковъ поэмами, которыя бы заставили публику волноваться и плакать, несмотря на то что были написаны вопреки всемъ установленнымъ правиламъ тогдашняго пінтическаго искуства. Такимъ потрясающимъ и жгучимъ произведеніемъ явилась изданная въ 1823 г. во второмъ томъ поэзій Мицкевича четвертая часть его Поминокъ или Дъдовъ. Прежде чъмъ написать онъ долженъ былъ выстрадать всю эту исторію первой неудавшейся любви, разстроившей его нервную систему. Прошедшая по немъ буря страсти воспламенила его чувство и окрылила воображеніе, точно ударъ электричества. Я долженъ остановиться на этомъ романическомъ эпизодъ въ жизни поэта.

Ÿ.

Романъ Мицкевича имъетъ нъкоторое отдаленное сходство съ любовью Байрона (въ 1803 г.) къ его кузинъ Мэри Чауортъ, увъковъченной въ его гораздо позд-

нъйшемъ стихотвореніи «Сонъ» (Dream). Мэри позволила **ухаживать** за собою 16 лътнему младшему ея по возрасту мальчику-хромоножкъ, потомъ оттолкнула его грубо и оскорбительно и вышла замужъ за стройнаго и хорошо сложеннаго красавца. Перенеся адскія муки Байронъ разстался съ Мэри хладнокровно и не пророня ни слезинки. Въ 1818 г. Занъ представилъ привезеннаго имъ съ собою въ село Тугановичи товарища-студента Мицкевича знатной и богатой семь в помъщиковъ Верещаковъ. Мицкевичъ тутъ же влюбился въ свою ровесницу дочь домохозяевъ Марію или Марылю, которая расположилась тоже къ нему и предугадала въ немъ человъка съ великимъ будущимъ. Родители дъвушки ръшили иначе и сосватали дочь съ отставнымъ офицеромъ бывшей наполеоновской арміи Путкаммеромъ. Самъ Путкаммерь быль романтикь и почитатель Мицкевича, какъ восходящаго свътила поэзіи, онъ объяснился откровенно съ Мицкевичемъ, который ему добровольно съ дороги уступилъ. Марыля исполнила волю родителей. Свадьба состоялась поспъшно 2 февраля 1821 г. Марыля разсталась съ Мицкевичемъ въ Тугановичахъ въ беседкъ, причемъ передала на память кипарисовую вътку, нъсколько лътъ послѣ свадьбы была по отношенію къ мужу точно чужая, всю жизнь потомъ следила съ величайшимъ участьемъ за поэтомъ. Путкаммеръ дъйствовалъ съ большимъ тактомъ, не ревновалъ, выжидалъ, приглашалъ къ себъ въ домъ Мицкевича, относясь къ нему крайне дружески и любезно. Можно было думать что сердечная рана уже зажила когда въ 1823 г. Мицкевичъ написалъ слъдующее посвящение Марылъ на посылаемомъ ей томикъ своихъ произведеній: «Взгляни ты иначе на годы безъ возврата, И память милаго прими изъ рукъ ты брата».... Но милый образъ воскресъ въ душт опять въ 1829 г. при перебздъ черезъ Альпы изъ Германіи въ Италію въ Сплюгенъ: «Нътъ, върно суждено всегда намъ быть вдвоемъ, Я моремъ ли плыву, идуль сухимъ путемъ-Ты туть же. Здёсь гдё льдовъ воздвигнута громада На нихъ блестящій слёдъ твой вижу я порой.... И голосъ твой я въ шумѣ слышу здёсь Альпійскаго каскада—Власы подъемлются когда я оглянусь И чаю образъ твой увидѣть и—боюсь»....

На первыхъ порахъ было не то, а не сравненно хуже. Хотя Мицкевичъ и согласился уступить Марылю Путкаммеру, но онъ не ожидаль, что свадьба такъ быстро состоится, извъстіемъ о ней онъ быль пораженъ какъ громомъ, страдалъ до безумія, перенесъ нервную горячку, словомъ, по свидътельству Зана, душа его была какъ лъсъ, по которому прошелся пожаръ.—Въ умъ блеснула мысль о самоубійствъ, которая сказалась въ цитированномъ мною «Пловцъ» (Zeglarz, 17 апр. 1821 года): «Бореніе такъ тяжко и разомъ-бы я—Могъ кончить... потомъ ужъ и спи подъ волною». Обращаясь къ людямъ пловецъ продолжаетъ: «Вамъ вихры чуть слышны что рвуть мит канаты; — Громъ бьеть здёсь а къ вамъ лишь доходять раскаты». — Другой товарищъ Чечотъ писаль, что Мицкевичь находится сплошь въ ненормальномъ состояніи, что онъ боленъ и себя убиваетъ, но не выходить изъ оцепененія и не охлаждаеть воображенія, потому что съ темъ ему любо. Онъ стряхнулъ болезнь и освободился отъ горя, какъ освобождаются всякіе художники, то есть претворяя выстраданное въ поэзію; онъ вылъчился написавъ 4-ую часть Дъдовъ. — Это странное название невыражаеть сюжета. 1-я часть никогда не была отдёлана. Въ 3-ю Мицкевичъ отнесъ въ послъдствіи свои тюремныя воспоминанія 1824 г. часть 2-я есть родъ идилліи, изображающей 2 Ноября или такъ называемыя «Задушній» день поминовенія умершихъ на кладбищъ по простонародному языческому неискорененному церковью обряду, чествование ихъ памяти на могилахъ бдою и питьемъ. — Четвертая часть Дедовъ должна была изобразить муки самоубійцы, душа котораго осуждена на то, чтобы разъ въ годъ, въ поминальный день посвященный памяти предковъ переиспытывать вновь все то, что довело эту душу до само-

убійства. — Что герой поэмы Густавъ не живой человъкъ, а только этого рода привидъніе-то открывается только въ концъ драмы. Въ началъ ея онъ только молодой человъкъ странно одътый и помъщанный, котораго пріютилъ и угостилъ сердобольный сельскій священникъ, садящійся съ воспитанниками дътьми за свою убогую вечернюю трапезу. Дъти хохочутъ потъщаясь надъ чудакомъ. Въ его исхудаломъ лицъ священникъ узнаетъ черты своего нъкогда любимаго и даровитаго ученика Густава. Густавъ чувствительный человъкъ и мечтатель, какими изобиловаль XVIII въкъ, человъкъ помъщавшійся на чтеніи романовъ: «Руссо и Гёте ты заглядываль въ созданія? -- Ксендзь, Элоизу ты читаль? -- Ты знаешъ Вертера страданія? Эхъ, ксендзъ, разбойническія книги, мучительные вымыслы. Не вы ли Меня къ заоблачнымъ предъламъ унесли, И крылья думъ моихъ такъ къ верху заломили, Что я уже не могъ спустить ихъ до земли».... «Одна могуществомъ природы-Талантомъ искра намъ дана. Но только разъ въ младые годы Въ насъ загорается она»... Если на него дунетъ дыханіе Минервы, тогда звъзда безсмертнаго Платона блеснетъ на дальніе въка. Если ее раздуеть въ пламя гордость тогда является герой превращающій пастушескій посохъ въ скипетръ и будеть онъ по мановенію сокрушать старые престолы. Если ее зажжетъ взоръ ангела женщины, тогда эта искра себъ лишь свътить и одна горить какъ лампада среди римской гробницы не озаряя никого. Все существо души Густава сгораеть до тла и безъ остатка въ такомъ пламени любви. Ту воображаемую красавицу, какую творять «изъ радугъ и сіянія однъ безумныя мечты», онъ вдругъ нашелъ вблизи, тутъ-же, возлъ себя. Изъ за нея онъ забылъ что ему была послушна въщая риема, что ему во снъ неразъ грезилась побъда Мильціада. Въ немъ умерли Готфредъ Бульонскій и Янъ Собъскій. — Счастіе было полное но минутное, произошло прощаніе въ бесёдкъ, слова: прощай, незабудь, протянутая кипарисовая вътка, да звонкія фразы:

отечество, наука, и слава и друзья. Сначала онъ думаль что помирится съ темъ, что Марія чужая жена и что вышедши замужъ она заживо похоронена. Онъ будеть обходиться съ нею какъ съ постороннею, какъ съ другомъ, ему столь мало нужно, быть близъ нея, слышать отъ нея ласковое слово, но бъщеная ревность взяла въ концъ концовъ верхъ и вскипъла. Съ кинжаломъ въ рукахъ онъ отправляется на брачный пиръ нацъдить багрянаго вина или удавить ее своими руками. Но у кого достанеть духу убить ее, такую добрую и нъжную. - Я лишь пойду, думаеть онъ и стану на этомъ пиру въ лохмотьяхъ, да съ кипарисовою въткою, да поражу ее взоромъ. О это будеть взглядъ змъиный, который «пронижеть голову и въ кэ слеом вопьется»... Но и этотъ молчаливый укоръ будеть по отношенію къ ней несправедливъ: «старалась-ли она меня завлечь, Со мною заводя кокетливую рѣчь? — Иль мой дразнила жаръ надеждою лукавой?-- Нѣтъ, виноватъ во всемъ онъ одинъ, создавшій для себя адъ и опоившій себя отравой. Онъ готовъ молить ее о томъ, чтобы она вспомнила о немъ изръдка, проронила слезку, черной лентой оттънила свой нарядъ. — Но тутъ то и подымается въ душт страдальца иное чувство, глубокое. сильное, выдёляющее его изъ сонма сантиментальныхъ, но плаксивыхъ Сенъ-При и Вертеровъ, чувство гордости мужской (я не унижусь до моленія чтобъ пожалъли мертвеца). Послушай, ксендзъ, говоритъ онъ, не сказывай что умерь я въ отчаянь в.... «Нътъ, ты скажи что я веселый и румяный о томъ Кого любилъ совсемъ не вспоминаль, Съ друзьями бражничаль, играль, Любиль разгулъ, вино, тревогу. И какъ то разъ хмъльной среди развратныхъ дълъ Переломилъ себъ въ безумной пляскъ ногу, И тутъ-же пьяный околель!»....

Есть въ польской литературъ эротическія произведенія болье изящныя, болье эвирныя, съ болье блестящими образами и красками, но и во всемірной литературъ мало такихъ, въ которыхъ бы страданія неудовлетворен-

ной любви изображены были искреннее и задушевнее и проведены по всей клавіатур'в чувства, начиная съ д'ьтской ръзвости и плача до сардоническаго смъха, ледянаго напускнаго хладнокровія и ироніи неуступающей по силъ байроновской. Сходство тоновъ, одинаковые намфренные диссонансы объясняются сродствомъ темпераментовъ, а не какимъ либо прямымъ подражаніемъ Байрону.—Въ 4 части Дъдовъ можно найти отголоски Руссо, Гётевскаго Вертера, подчеркнутыя заимствованія изъ Шиллера, нъчто изъ Жанъ Поля и даже изъ «Валеріи» Госпожи Крюднеръ, но не изъ Байрона, который и неупоминается. — Есть несомнънныя доказательства что въ это именно время, въ этомъ угнетенномъ состояніи духа, въ которое его погрузило замужество Марыли и въ которое онъ писалъ 4 часть Дедовъ, онъ только начиналь заниматься Байрономъ и лишь потомъ войдя во вкусь онъ сдёлался горячимъ его обожателемъ. Болъзнь заставила Мицкевича взять отпускъ осенью 1821 и поселиться въ Вильнъ на лъто 1822 г. Здъсь онъ сталъ переводить Гяура Байрона и писалъ: «послъ германоманіи наступила британоманія. Я протискивался со словаремъ сквозь Шекспира, какъ богачъ сквозь игольное ушко, зато теперь Байронъ дается мнъ легче, однако этотъ можетъ быть величайшій изъ поэтовъ не вытёсняеть Шиллера»....Съ лёта 1822 Мицкевичъ опять въ Ковиъ, онъ пересталъ работать, живетъ совершеннымъ нелюдимомъ, почти мизантропомъ, страдаетъ молча и стиснувъ зубы и пишетъ: «читаю одного только Байрона, книгу въ иномъ духъ писанную бросаю, потому что не выношу лжи. Описаніе семейнаго счастія возмущаетъ меня, равно какъ и видъ супруговъ, дътей-это моя антипатія, воть я и описаль себя сь головы до пятокъ». Мицкевичъ не только зачитывался Байрономъ, но и переводиль изъ него многое. Любопытно изучать въ этихъ переводахъ прибавки къ подлиннику и отступленія, въ которыхъ сказывается различіе темперамента менъе вспыльчиваго и более нежнаго. Въ Байроновомъ «Сне»

дѣва чувствуетъ что она омрачила поэта черною тѣнью заставила его страдать, но не увидѣла всего (that his hearts was darkened by his shadow, and she saw That he was wretched but she saw not all). Дъва у Мицкевича отга-дала что онъ понесетъ муки долгія, страшныя, не уга-дала что эти муки будуть вычныя.—Въ Euthanasia есть характерное двухстишіе презрительно относящееся къ слезамъ женщины вообще (And woman's tears produced at will—Deceive in life unman in death). У Мицкевича нътъ ни слъда этого гордаго отношенія къ предмету: «слеза Марилина такова, что предъ нею слабт былт поэтт живя, слабыма и умрета». То чувство острой тоски отъ одиночества, которымъ пропитано «прощай Чайльдъ-Гарольда» (And now J am in the world alone—Upon the wide wide sea...) превратилось въ довольно банальную фразу:» теперь блуждаю я по міру широкому и жизнь скитальца веду». Это тотъ самый переводъ при чтеніи котораго въ Ковнъ въ маъ 1823 Мицкевичъ отъ эмоціи впаль въ обморовъ въ присутствіи Одынца.—Виленскіе друзья сильно тужили о томъ, что Мицкевичъ убиваетъ себя въ Ковнъ, что онъ изнываетъ отъ послъдствій овладъвшей имъ страсти. Они порицали его что онъ некстати роняеть себя, оглашая свои любовныя чувства (письмо Зана 12 мая 1823), собирали въ складчину деньги на отправленіе его за границу. Между тъмъ время оказало свое цълительное дъйствіе. По необычайной гибкости своего темперамента, въ чемъ онъ могъ сравняться съ Пушкинымъ, Мицкевичъ въ то самое время когда друзья думали что онъ бредитъ Марылею издалъ во второмъ томикъ стихотвореній (1823) вмъстъ съ 4 частью Дъдовъ эпосъ извлеченный изъ хроникъ средневъковыхъ датинскихъ изъ быта языческой Литвы. Въроятно эта поэма задумана была еще когда Мицкевичъ быль студентомъ, шелъ по стопамъ классиковъ, читалъ Виргилія, слушалъ освобожденый Іерусалимъ Тасса. Поэма весьма проста, задумана въ классическомъ духъ, хотя безъ примъси *чудеснаго*, какъ двигающей силы. Въ ней

изображенъ патріотическій подвигь литовской княгини, которая, когда мужъ ея зазвалъ къ себъ въ помощь враговъ немцевъ противъ В. Князя Витовта, отказала нъмцамъ на свой рискъ, взяла команду надъ войскомъ мужа и была въ бою съ нъмцами убита, но и отомщена потому что литовцы одольли на этотъ разъ нъмцевъ. — Поэма красива, но и какъ мраморъ холодна. Трудно воскрешать языческую Литву XIV въка въ ея бытовой обстановкъ. Притомъ къ прошлому поэтъ подходить незапросто а съ поклономъ, и воспъваетъ его слишкомъ торжественно. Эпосу недостаетъ наивности.— Классики не поняли что это поэма классическая, они находили ее скучноватою; романтики же были ею озадачены въ такой же мъръ, какъ молодые нъмцы, когда возвратившись изъ Рима творецъ Гёца приподнесъ имъ Ифигенію и Тасса.—Прежде чъмъ товарищи Мицкевича собрали деньги и исходатайствовали ему заграничный паспортъ, надъ цёлымъ кружкомъ стряслась бъда, наряжена была слъдственная коммисія о виленскихъ студенческихъ кружкахъ подъ председательствомъ сенатора Новосильцева, Мицкевичъ арестованъ 23 Октября 1823. потомъ освобожденъ 21 апръля 1824, потомъ 14 августа 1824 вследствіе Высочайшей конфирмаціи опредъленъ на службу въ званіи учителя въ одну изъ отдаленныхъ отъ Польши губерній, однимъ словомъ онъ подвергся административной ссылкъ на довольно льготныхъ впрочемъ условіяхъ, но съ удаленіемъ отъ горячо любимой родины.—Хотя эта ссылка на казенный счеть и на службу была принята имъ какъ страданіе, но она открыла Мицкевичу новые горизонты, познакомила его съ ближайшимъ къ его родинъ востокомъ, съ новыми людьми и отношеніями, отшлифовала неуклюжаго провинціяла и сдёлала изъ него свётскаго человъка, дала ему сразу извъстность въ Россіи и даже заграницею. Начинается новый періодъ въ жизни поэта, длившійся 7 літь, который можно бы назвать des Poeten Wanderjahren.

# VI.

Слъдствіе Новосильцева было однимъ изъ характерныхъ эпизодовъ тяжелой эпохи — конца царствованія Александра I. Атмосфера была душная, чувствовалась буря, разразившаяся 14 декабря 1825 года. Аресты по подозрѣніямъ въ политической неблагонадежности были часты. Взяты были въ Вильнъ и посажены подъ арестъ у базиліанъ у Острыхъ Воротъ люди филаретскаго кружка. мечтатели и энтузіасты, занятые главнымъ образомъ литературою, преобразованіемъ слога и формъ поэтическаго творчества. Въ тюрьмъ они съежились, въ общемъ страданіи закалились и стали, и на своихъ глазахъ, и въ мненіи общества политическими людьми. Особенно сильно сказалась эта перемъна въ Мицкевичъ, который ее и изобразиль въ 3-й позднъйшей части Дъдовъ; страдалецъ отъ любви умеръ, народился мрачный страдалець за родину, который пишеть на стенъ своей тюремной келіи: «calendis novembris MDCCCXXIII obiit Gustavus, natus est Conradus». — Въ дъйствительный моментъ изображаемый позднейшею 3 частью Дедовъ еще въ умъ Мицкевича не обрътался замыселъ Конрада, то есть Конрада Валленрода. Въ перепискъ Мицкевича есть указанія на то, что Валленродъ былъ сочиняемъ въ 1827 году въ Москвъ и что сочиняя его, Мицкевичъ зачитывался драмою Шиллера «Фіеско» и книгою Макіавелли «il Principe». — Не подлежить однако сомнънію, что уже въ Вильнъ, во время заключенія, возникло въ поэтъ то направленіе, которое по имени героя позже сочиненной поэмы можно назвать валленродовскимъ и которое какъ нельзя лучше характеризуется эпиграфомъ къ Валленроду, заимствованнымъ якобы отъ Макіавелли, но собственно передъланнымъ весьма существенно: dovete adunque sapere come sono due generazioni da combattere... bisogna essere volpe e leone. Въ главъ XVIII своего трактата о Государъ, озаглавленной: In che modo i principi debbiano osservare la fede, великій флорентійскій политикъ разсуждаеть такимъ образомъ: есть два способа сражаться, одинъ законами (борьба легальная), другой силою, первый человъческій, другой звъриный, но такъ какъ первый недостаточенъ, то надо прибъгать ко второму, второй же состоить въ томъ, чтобы подражать (pigliare) либо лисицъ, либо льву. — Хитрый флорентіецъ вполнъ сочувствуетъ лисьимъ пріемамъ; онъ думаетъ, что не силенъ въ политикъ тотъ, кто подражаетъ одному только льву: e sono tanto semplici li uomini e tanto obeiscono alla necessita presenti che colui che inganna trovera sempre chi si lascera ingannare. — Тотъ клинокъ, который флорентіецъ подавалъ въ руки правительству, обращенъ Мицкевичемъ въ противоположномъ направленіи, средства легальной или гуманной борьбы обойдены молчаніемъ и ставится вопросъ лишь о борьбъ нелегальной, революціонной съ явнымъ предпочтеніемъ нравящихся особенно и Макіавелли лисьихъ пріемовъ, то есть съ преимуществомъ, отдаваемымъ изворотливости ума передъ силою, которой недостаетъ особи, когда она замышляетъ страшно неравный бой съ государствомъ и въ особенности съ современнымъ громаднымъ по размѣрамъ государствомъ. Т. Вержбовскій («Вѣстникъ Европы», 1888, № 9) извлекъ изъ слъдственнаго дъла о филаретахъ обстоятельства, которыя не могли не раздражить Мицкевича, унижая его въ собственныхъ его глазахъ. Его заставили дать показаніе о томъ, что онъ кается что быль филаретомъ, а также подписку о непринятіи участья ни въ какомъ обществъ, образованномъ безъ разръшенія правительства и объщаніе сообщать кому слідуеть, коль скоро онь узнаеть о существованіи такого общества. — Онъ и сдержаль объщаніе въ томъ смыслѣ, что не сдѣлался заговорщикомъ, но въ немъ родилась иная мысль борьбы и сопротивленія, болѣе глубокая, которая стала ходить по головамъ наиболье горячих людей молодаго покольнія. — Чтобы вполнь безпристрастно оцьнить политическую стихію, приведшую съ 1824 года въ поэтическую дъятельность Мицкевича, следуеть заметить, что его враждебныя намъренія относились только къ правительству и его системъ, но не къ народу русскому и его интеллигенціи, которыхъ солидарности съ русскою правительственною системою онъ не признавалъ. Въ позднъйшемъ своемъ стихъ «къ друзьямъ Москалямъ» Мицкевичъ откровенно сознается, что онъ скрытничалъ передъ правительствомъ, но вмъстъ съ тъмъ вполнъ искренно утверждаетъ, что по отношеню къ друзьямъ своимъ русскимъ онъ всегда хранилъ голубиную чистоту. — Тогдашнія отношенія никакъ не могутъ быть судимы въ свъть позднайшихъ событій.—Вспомнимъ, какая въ этихъ двадцатыхъ годахъ существовала тьма невыясненныхъ вопросовъ, которые нынѣ уже рѣшены въ этомъ дарвиновскомъ struggle for life между двумя національностями. — Вспомнимъ, что Александръ I возстановилъ на Вислъ Польшу и возился съ мыслью о присоединеніи къ ней западныхъ губерній, что только впервые Пушкинымъ, и то только послѣ разгара патріотическихъ чувствъ въ 1831 году, поставлена была ребромъ программа спорныхъ вопросовъ: «Куда отдвинемъ строй твердынь? За Бугъ, за Ворсклу, до Лимана? За къмъ останется Волынь? За къмъ наслъдіе Богдана?... Отъ насъ отторгнется-ль Литва?» И нынъ національности отталкиваются взаимно, непонимая другь друга; шесть-десять лътъ тому назадъ непониманіе было стократъ сильнъе.—Будучи потомкомъ людей, имъвшихъ совсъмъ иное политическое прошлое, Мицкевичъ не могъ любить строй жизни общественной совсъмъ противоположный, но подобно встмъ своимъ землякамъ за лъсомъ не видълъ деревъ, за русскимъ правительствомъ — народа. Раздъляя ихъ мысленно, онъ не постигалъ, что народъ въ моментъ борьбы станетъ кръпко за свое правительство, которое этотъ народъ создалъ въковыми усиліями и вынесъ на своихъ плечахъ. — Однимъ словомъ, Мицкевичъ находился въ заблужденіи, за которое раздълявшій это заблужденіе польскій народъ поплатился вы-

званными имъ же и безусловно неизбъжными послъдствіями двухъ такъ называемыхъ «повстаній» 1830 и 1863 годовъ. Чемъ сильнее воцарялась въ душе поэта идея общественнаго блага, къ которой съ тъхъ поръ стремились всё его помыслы, какъ къ цёли окончательной, тъмъ на видъ онъ становился свободнъе, подвижнъе, развязнъе. Повидимому, онъ только однимъ былъ занять — чтобы знакомиться съ людьми всевозможныхъ народностей и оттынковы, блистать остроуміемы вы большомъ обществъ, любезничать съ дамами и наслаждаться. На себя онъ тратилъ весьма немиого, средства къ жизни получаль, сверхь казеннаго жалованія, отъ издателей быстро расходившихся его произведеній. Сопровождавшая его поэтическая слава открывала ему доступъ въ гостиныя. Поглощенный новыми знакомствами, Мицкевичъ меньше работалъ и возбуждалъ опасенія между товарищами, сътовавшими на то, что онъ превращается въ эпикурейца и въ космополита. Мицкевичъ долженъ былъ оправдываться и писаль нь Зану и Чечоту изъ Москвы (январь 1827), въ то самое время, когда сочинялъ Валленрода: «можно плясать, играть, пъть и любезничать, не становясь паразитомъ. Возвратясь въ Литву, я можеть быть, какъ отпущенная пружина, упавшая на прежнее мъсто, найду себъ какое-нибудь горе и буду печалиться по прежнему. Я сталь веселе у отцовъ базиліанъ и успокоился и чуть ли не безумствоваль въ Москвъ. -- Всъ мы горячо любимъ нашу любовницу (родину). Она ревнива, но мы не должны заявлять нашу любовь какъ Донъ-Кихотъ. Мы не должны подражать хлопцамъ въ Столовичахъ, трепавшимъ всёхъ жидовъ въ отместку за распятіе Христа. Признаюсь, я готовъ ъсть не только трефный бифштексъ Моабитовъ, но даже мясо отъ алтарей Дагона и Ваала, не переставая быть добрымъ христіаниномъ». Не вдаваясь въ описаніе странствованій Мицкевича по Россіи, укажу на главные этапы этого пути въ связи съ народившимися на этихъ мъстахъ произведеніями.

### VII.

Мицкевичъ прибылъ изъ Вильна въ С.-Петербургъ 8 ноября 1824 г., на следующій день после наводненія и направленъ чрезъ Кіевъ въ Одессу для опредъленія преподавателемъ въ Ришельевскій лицей, но въ ноябръ 1825 года последовало новое распоряжение изъ С.-Петербурга, вследствие коего Мицкевичь перемещень въ Москву для опредъленія на канцелярскую, а не на ученую службу (Пушкинъ уже 20 іюня 1824 г. быль выслань изъ Одессы въ Михайловское). Въ пестромъ Вавилонъ черноморскомъ, гдъ смъщивалось столько элементовъ и европейскихъ и азіатскихъ Мицкевичъ, подобно Пушкину, закружился въ вихръ свътскихъ чувственныхъ удовольствій, вошель и въ польскія и въ русскія великосв'єтскія гостиныя, быль балуемь, им'єль много любовныхъ отношеній. Молодаго дичившагося провинціала приручила одна изъ блистательнъйшихъ одесскихъ красавицъ, сестра писателя Генриха Ржевускаго Каролина Собанская, впослъдствіи жена попечителя Олесскаго учебнаго округа Витта, умершая въ 1886 г. женою четвертымъ бракомъ писателя Жюля Лякруа. Съ Собанскими Мицкевичъ посътилъ Крымъ (отъ Севастополя чрезъ Симферополь въ Эвпаторію на купанья, потомъ по южному берегу отъ Байдаръ до Алушты). Любовь его къ г-жъ Собанской пылкая, страстная, весьма чувственная, кончилась разрывомъ (Сонетъ ХХ: Такъ сердце твое отъ меня отняла ты? А впрочемъ едва-ли его я имълъ. Иль совъсть? а онъ-то? Иль требуешь платы? Но даль ли злато я когда тобой владълъ?... Ты гимновъ хотъла, а что они: дымъ?...) Сбылось-то что было неизбъжно и что самъ Мицкевичъ предсказалъ въ стихахъ записанныхъ въ альбомъ красавицы: «Разстаться мы должны? увидимся-ль опять? Искать не станешь ты, я не могу искать». Разставаніе Мицкевича съ Одессою было холодное, какъ послѣ похмѣлья. Отряхнувъ съ себя

даже воспоминанія пережитаго Мицкевичь даль себ'в зарокъ никогда не погружаться болбе въ подобномъ омутъ и написаль: «Лети! остатокъ крыль спасень для поворота-Лети! но съ этихъ поръ не понижай полета»!--Пребываніе въ Одессъ не осталось однако безплоднымъ. Поэтъ ошутиль оплодотворяющее вліяніе испытанной страсти, которое изобразиль въ сонетъ Аюдагъ въ образъ волны морской, которая когда отходить роняеть на береговомъ песку цённыя раковины и кораллы. Такими раковинами были сонеты Мицкевича. Они двоякаго рода: эротическіе и крымскіе. Изданные въ Москвъ въ концъ 1826 г. сонеты распространились и сдёлали имя автора извёстнымъ между русскими литераторами и стихотворцами. Между этими гранеными каменьями есть куски разной цёны. Между эротическими попадаются переводы изъ Петрарки, относительно котораго Мицкевичъ сильно ошибался. По свидътельству Константина Полеваго онъ отзывался что если у Петрарки нътъ чувства настоящей любви, то его негдъ и искать. Есть сонеты посвященные Марыль, есть и такіе, которые изображають Одесскихъ Данаидъ-красавицъ: «Теперь дешевый въкъ и нъжный поль дороже. Той золото даю: нъть, гимны ей слагай! Той сердце предложиль: отдай и руку, Боже!... Богатъ ли спросила та которую я славиль! ... Пушкинъ характеризовалъ такимъ образомъ крымскіе сонеты Мицкевича: «И посреди прибрежныхъ скалъ-свою Литву воспоминаль». Но въ крымскихъ сонетахъ есть нъчто большее, нежели тоска по родинъ, есть пестрое густыми красками набросанное изображение маленькой, крошечной, но прелестной страны. Поэтъ ничего ей подобнаго въ жизни не видавшій, усмотръвъ въ ней живое одицетвореніе по книгамъ только изв'єстнаго ему Востока, воспълъ ее на восточный манеръ, съ роскошью образовъ, напыщенностью и преувеличеніями. Красивъ конечно за 50 верстъ видный куполъ Шатра-Горы или Чатырдага, но развъ можно по истинъ его назвать «мачтою Крыма, минаретомъ свъта, драгоманомъ творенія, высящемся

тамъ гдв и орламъ дороги нътъ, гдв мерзнетъ паръ дыханія». Гдъ тъ бездонныя пропасти, тъ «щели міра, въ которыя страшно заглянуть». Гнёздо полудикихъ ногайцевъ-разбойниковъ воспъто въ выраженіяхъ, достойныхъ изящнъйшаго остатка высокаго искусства, вполнъ подходящихъ развъ къ одной Альгамбръ Гренадской. Проводники — татаре произведенные въ мурзы философствують точно имамы и носять по воль поэта на бараньихъ шапкахъ своихъ заткнутыя ординыя перья, которыхъ совстви не бываеть у крымских в татаръ (XVI. Кикинейсъ: Увидишь-мелькнетъ тамъ перо-то будетъ верхъ шапки моей). Описанія прелестны но они далеко превосходять болье скромную дыйствительность. Всы эти сонеты описательные крымскіе, или сантиментальные или эротическіе запечатлівны субъективностью поэта и поэть этоть носить на своихъ плечахъ тоть-же небрежно накинутый Гарольдовъ плащъ, которымъ пользовался и Пушкинъ когда писалъ Онъгина. Начиная съ послъдняго года своего пребыванія въ Ковнъ Мицкевичь быль подъ вліяніемъ Байрона, подъ которымъ находился и Пушкинъ, что и способствовало ихъ сближенію, такъ нему примънимы его-же слова о Пушкинъ: Il était un byroniaque; il tomba dans la sphère d'attraction de Byron, il était possedé de l'esprit de son auteur favori». Онъ вполнъ себъ усвоилъ внъшнія черты темперамента Байрона, сильную страстность, затаенную подъ кажущимся ледянымъ равнодушіемъ и сопровождаемую горькимъ сарказмомъ. Вотъ напримъръ прощаніе его съ дорогимъ ему Вильномъ (Морякъ): «Видълъ я доблесть мужскую въ тискахъ, тъму въ головахъ у народа, въ умникахъ ность, а въ женскихъ сердцахъ-одну лищь пустоту»... (1824). Въ сонетъ Х Стрплоко трепещущій отъ волненія, съ заряженнымъ ружьемъ поджидаетъ съ горькою усмёшкою и взглядомъ Каина соперника своего въ любви. Въ крымскомъ сонетъ IV Буря одинокій странникъ думаетъ: счастливъ кто обезсилълъ (среди бури) или молиться можеть или есть ему съ къмъ прощаться.

Байроновскіе звуки раздаются во всёхъ сонетахъ относящихся прямо или косвенно къ Одесскимъ Данаидамъ. Всего сильнъе запечатлъно байронизмомъ окончание извъстнаго сонета XII (Rezygnacya), въ которомъ онъ такимъ образомъ опредъляеть свое окаменълое сердце: «И какъ разоренный храмъ оно въ пустынъ-Рушится и гибнетъ: жить въ его святынъ-- Божество не хочетъ, человъкъ не смъстъ». Приведемъ еще одно мъсто того-же рода въ сонетъ XIV: «Я наслаждаться радъ, но обольщать не стану-изъ гордости. Дитя! я пересохшій злакъ-ты только разцвъла а я давно ужъ вяну-твоя обитель-свътъ, моя-жъ владбище, тьма-Тавъ вейся-жъ юный плющь вкругь тополей зеленыхъ Давъ мъсто терніямъ при гробовыхъ колоннахъ». Если-бы оставалось еще какое-либо сомнъніе относительно байронизма Мицкевича, то оно должно-бы разстяться въ виду новаго весьма крупнаго произведенія «Конрада Валленрода» до того проникнутаго духомъ Байрона, что Ев. Баратынскій при поднесеніи Мицкевичу прощальнаго подарка отъ его почитателей въ Москвъ выразился такъ: «Когда тебя Мицкевичь вдохновенный-я застою у байроновскихъ ногъ»... Валленродъ переносить насъ въ Москву. Мит следуеть уяснить какъ созревало и слагалось это дивное произведение навъянное Байрономъ, но вмъстъ съ тъмъ и въ высокой степени оригинальное.

# VIII.

Въ Москвъ Мицкевичъ на первыхъ порахъ сосредоточился, уединился и готовилъ историческую поэму, о которой ничего никому не сообщалъ, сильно побаиваясь пройдетъ-ли она чрезъ цензуру (Когтеѕр. 1,15). Опасностъ грозила-бы поэмъ если-бы догадались что въ ней изображены энергическія чувства современнаго человъка, но поэтъ предваряетъ читателя въ самомъ введеніи, что онъ будетъ повъствовать только о томъ какъ любящія сердца, расторгнутыя враждою народовъ вновь

соединяетъ пъснь народнаго пъвца. Замътимъ мимоходомъ что сама эта маска фальшивая, потому что и Альфъ и Альдона оба литовцы и сердца ихъ не никогда разрываемы враждою народовъ. Другою ширмою маскирующею замысель служило прозаическое предисловіе къ первому изданію поэмы. Въ этомъ предисловіи обязательно поясняется, что и Литва и Орденъ тевтонскій уже померли, что они, какъ умершіе сдълались достояніемъ одной только поэвіи по правилу Шиллера: Was unsterblich im Gesang soll leben—Muss im Leben untergehn. Предисловіе кончается словами признательности «Монарху, въ котораго державъ наиболъе племенъ и языковъ и который оставляя за каждымъ подданнымъ исповъдуемую имъ въру, обычай и языкъ, повелъваетъ оберегать и розыскивать памятники былыхъ въковъ, какъ наслъдіе грядущихъ поколеній». Намъ извъстно что въ выбору исторического сюжета Мицкевича располагали не только внъшнія удобства, напримъръ обходъ цензуры, но и литературныя убъжденія, высказываемыя многократно въ письмахъ (1828 Korr. IV, 101, 103). Онъ полагалъ что въкъ XIX нуждается въ исторической драмъ, которая однако еще не создана, потому что Шиллеръ только подражаетъ Шекспиру, а Гёте лишь въ Гёцъ чутьемъ уганывалъ какова полжна быть историческая драма, къ другимъ-же своимъ драмамъ примъняеть старыя формы, освёжая ихъ. Мицкевичъ признаеть что жегъ много своихъ драмъ и что не чувствуетъ себя въ силахъ написать трагедію, а потому следуетъ Байрону, который поняль духъ новой поэзіи и нашель для нея эпическія формы, но не драматическія, которыя всегда запаздывають. «Я отчаянный (zabity) шекспиристъ, говоритъ Мицкевичъ, я допускаю измъненія формы и экономіи драмы, но всегда ищу поэтическаго духа и исторической правды. Чувствую жестокое отвращение къ островамъ и странамъ, которыхъ нетъ на карте и къ царямъ, которыхъ нътъ въ исторіи. Всъ фабулы основанныя на переодъваніяхъ, сюрпризахъ, оракулахъ для меня нестерпимы». Посмотримъ въ какой мъръ соблюдены въ Валленродъ эти правила и наставленія.

Еще будучи въ Ковнъ Мицкевичъ ради Гражины изучалъ лътописи, латинскія и нъмецкія и сочиненіе Коцебу (убитаго Зандомъ 1818) Preussens ältere Geschichte 1808. Изъ этихъ источниковъ взяты всё до одного дъйствующія въ Валленродъ лица. Нъмецкій рыцарь Вальтеръ Стадіонъ попаль въ пленъ къ Кейстуту, женился на его дочери и увезъ ее съ собою. Была и отшельница замуравленная въ башнъ-блаженная Дорота изъ Монтовы, подвизавшаяся не въ Маріенбургъ, но въ Маріенвердеръ, изъ которой легко было сдълать Альдону Кейстутовну. Конрадъ Валленродъ лицо вполнъ историческое, гросмейстеръ ордена, пьяница и дурной правитель, притомъ весьма жестокій человѣкъ. Онъ совершиль два крестовые походы на Вильно, но осаждаль столицу Литвы столь лёниво и оплошно, что извель даромъ многіе десятки тысячь войска и истощиль орденскую казну, а потомъ постыдно бъжалъ, когда Витовть изменивь ордену сошелся, такъ сказать за спиною его, съ Ягеллою. Хотя самъ монахъ, этотъ Валленродъ еще болъе того былъ солдать, онъ терпъть не могъ вообще поповъ и слылъ по сей причинъ безбожникомъ. Ему по преданію всегда сопутствоваль нѣкто Leander Albanus монахъ, должно быть колдунъ и несомнънный еретикъ. Взявъ эти лица живьемъ изъ хроники Мицкевичь имъль полное право дать волю фантазіи, отождествивъ Вальтера съ Конрадомъ. Онъ сдёлалъ предположение во стократь болье смылое, ни начемы не основанное и исторически не въроятное, что настоящій человъкъ, носившій оба эти названія быль литовець Альфъ, заполоненный нъмцами и воспитанный ими, но вернувшійся къ своимъ, женившійся потомъ на дочери Кейстута Альдонъ и затъмъ покинувшій и родину и жену чтобы стать рыцаремъ ордена, достигнуть званія гросмейстера и имън власть самую державу орденскую разшатать и подорвать. Не только затаенный литовецъ

Валленродъ не похожъ на настоящаго историческаго, но и моменть его дъятельности избранъ Мицкевичемъ фантастическій. Война въ которой будто-бы изменникъ гросмейстеръ извелъ свою армію въ лъсахъ и снъгахъ Литвы ведется съ языческою Литвою, между тъмъ какъ походы Валленрода происходили въ 1390 и 1391 годахъ противъ Ягелла уже бракосочетавшагося съ Ядвигою въ 1386 г. и противъ Литвы уже крещеной. Орденъ существоваль лишь ради обращенія въ христіанство язычниковъ. Разъ Литва крестилась сама, принявъ въру отъ Польши и крестясь полячилась, паденіе ордена становилось неизбъжнымъ, но съ другой стороны спасеніе Литвы не обусловливалось истощеніемъ силь ордена, которыя онъ заимствоваль извнъ посредствомъ крестовыхъ походовъ и которыя были не истощимы, пока Литва оставалась языческою. Литва была спасена вслёдствіе усвоенія себ'є той-же в'єры, какая была у ордена, но вмёстё съ тёмъ и культуры, не нёмецкой, а польской, словомъ она для своего спасенія повторила то, что сделаль Альфь, когда онь бежавь на родину остался христіаниномъ и обратиль жену въ христіанство. Подобная постановка вопроса не только совстмъ-бы разстроила планъ поэта, заключавшійся въ перенесеніи дъйствія въ изчезнувшую языческую Литву, но она сділала-бы безцёльнымъ самъ подвигъ Валленрода. Наконецъ эта постановка сдёлала-бы вполнё невозможнымъ одно дъйствующее лицо уже весьма неправдоподобное въ томъ даже видъ, въ какомъ его задумалъ поэтъ, а именно лицо вайделота Гальбана. Этотъ нъмецкій плънникъ, оставаясь языческимъ жрецомъ, вдохнулъ въ душу Альфа ненависть къ нъмцамъ, онъ и бъжалъ съ Альфомъ къ Кейстуту, онъ и участникъ подвига Альфа заключающагося въ томъ чтобы достигнуть власти въ орденъ. Самъ онъ сдълался монахомъ и духовникомъ гросмейстера. По замыслу Мицкевича Гальбанъ-хранитель литовской старины, слъдовательно прежде всего въры предковъ. Только представляя Литву въ видъ сплошнаго цълаго,

Мицкевичъ могъ оставить насъ въ неизвъстности дъйствительно-ли Гальбанъ притворный монахъ, а въ сущности жрецъ Перкунаса, язычникъ онъ или христіанинъ, во всемъли онъ или не во всемъ единомышленникъ и сподвижникъ Валленрода. Какъ только-бы Литва представилась въ движеніи развитія, съ отдъляющимися отъ старины прогрессивными элементами, проникающимися иноземною культурою, Гальбанъ потерялъ-бы значеніе воплощеннаго народнаго преданія, которое онъ олицетворяеть собою въ поэмъ. И такъ историческая правда не стъснила поэта и не обръзала крыльевъ у его фантазіи. Теперь я докажу что онъ умълъ изображать страны, которыхъ нътъ на картъ и царей которыхъ нътъ въ исторіи. Такова вся баллада Альпухара, которую Мицкевичъ влагаеть въ уста Валленроду.

На первый взглядъ сюжеть поэмы - месть побъжденнаго народа къ народу побъдителю: «хотите знать какъ мстятъ литовцы нъмцамъ»? До развязки поэмы, въ время когда она еще неуяснилась возбужденному его вниманію слушателей, самъ герой, чтобы сбить съ толку недоумъвающихъ нъмцевъ предлагаетъ дублюру того же искомаго сюжета но въ формъ гораздо болъе грубой и первичной (Арабы нъкогда отмщали столь сурово) уже невозможной въ XIV въкъ, при большой обширности государствъ и при большей усложенности бытовыхъ отношеній, месть по правилу: погибай я, но погибнешь и ты. Одинъ изъ последнихъ царей мавровъ въ Испаніи, городъ котораго Альпухара, завоеванъ испанцами бъжить въ Гренаду-гдъ чума, нарочно зачумляется, возвращается въ испанцамъ, просится въ ренегаты, а затъмъ братаясь съ испанцами лобызаетъ ихъ и зачумляетъ своихъ враговъ: «Синъ я и бледенъ, Гяуры, смотрите-Чей угадайте посоль?—Васъ обмануль я, въ чумъ пропадете: Я изъ Гренады пришелъ. Пролили въ душу мои вамъ лобзанія-Ядъ что васъ долженъ пожрать. Вы на мои поглядите страданія—Такъ въдь и вамъ умирать»! Картина поразительная, совствъ романтическая, скажу

болье: байроновская. Далье того неидеть энергія мести облагороженной любовью къ родинъ. Она почти стольже великая, и потрясающая какъ сожжение русскими Москвы въ 1812 году. Все дъйствіе этой мести совершается въ небываломъ, ни во времени, ни въ пространствъ. Нъть города ни кръпости Alpujarras, а есть того имени горный отрогъ крутой и мало обитаемый между Сіеррою Нэвадою, у подножья коей расположена Гренада и моремъ. Исторія незнаетъ ни царя ни эмира маврскаго Альманзора. Само слово Альманзоръ или върнъе El-Mansour есть прозвище: «побъдоносный». Этотъ титулъ присвоилъ себъ великій человъкъ Ибнъ-Абу-Амиръ (умершій 1002 г.) визирь ничтожнаго по уму и характеру Кордовскаго калифа Гишама II. Этотъ Эль-Мансуръ довелъ до апогея могущество мавровъ въ Испаніи, въ 997 г. взявъ Сантъ—Яго въ Галиціи, забралъ оттуда и повъсиль въ Кордуанской мечети, какъ трофеи, колокола великой святыни христіанской. Послъ него калифать паль, разсыпался на отдёльные города и эмирства, христіане отняли у мавровъ въ 1085 году Толедо, въ 1236 Кордову, въ 1251 Севилью. На югъ держались еще крошечныя маврскія государства, несамостоятельныя, иногда даже состоящія вассальными владеніями по отношенію въ Кастиліи. Они держались не матеріальною силою, но тъмъ что дипломатизировали, держали балансъ между христіанскими государствами и между волною ислама приливающею порою изъ Африки (натадники берберы). Они точно вели шахматную игру и озадачивали болбе грубыхъ свверныхъ варваровъ — испанцевъ, чудесами своей оригинальной культуры. Притомъ эти эпигоны маврской цивилизаціи были толерантны, наконецъ извъстно, что исламъ есть ученіе несовмъстимое съ любовью къ родинъ локализированною, прикръпленною къ извъстной земль, къ гробамъ отцовъ, къ извъстной природъ. Это религія кочеваго племени разливающаяся по лицу земли какъ морская волна и притомъ религія фаталистовъ, безропотно поддающихся совершившемуся факту, какъ повелънію Аллаха. Типическимъ выраженіемъ этой покорности судьбъ можетъ служить увъковъченный преданіемъ «вздохъ Мавра» (Sospiro del Moro), то есть плачъ сдавшаго Гренаду въ сто лътъ послъ Валленрода (2 Января 1492 г.) маленькаго царька еl rey Chico Абу-Абдаллы-Магомета или Боабдиля. Прекрасна баллада Альпухара, но она столь мало исторична, какъ польскій король Василій и московскій князь Астольфъ въ знаменитой драмъ Кальдерона La vida es sueno (Жизнь есть сонъ).

Небудемъ оспаривать у фантазіи права создавать произведенія изъ чего бы то ни было, изъ воздуха, изъ песку, изъ чистъйшихъ вымысловъ, но совсъмъ устранивъ вопросъ о матеріалъ, мы не можемъ не требовать чтобы эта фантазія была последовательна, строила правильно и симметрично и соблюдала смыслъ въ постройкъ. Самъ Мицкевичъ не былъ съ этой стороны доволенъ Валленродомъ, онъ признавалъ его произведеніемъ несовершеннымъ и даже неудавшимся. Въ письмъ, писанномъ въ началъ 1828 г. (IV, 102) онъ заявляетъ, что первоначально намеревался написать две отдельныя повъсти, одна должна была начинаться съ описанія заразы, то есть съ того дивнаго апоееоза народной были, которая озаглавлена «пъснь Вайделота» (О быль народная! Ковчегъ завъта ты-Давно минувшаго съ живымъ ты единеніе. Въ тебя кладетъ народъ бойца вооруженіе — И пряди дунъ своихъ и чувствъ своихъ цвъты...), а слъдовательно и повъсть того же Вайделота о томъ, какъ воспитывался юный Вальтеръ у нъмцевъ, какъ вайделотъ внушалъ ему: «ты не невольникъ: одно у рабовъ есть оружіе — измѣна», какъ Вальтеръ прислушивался на берегу морскомъ какъ ежеминутно «Новая гидра съ пескомъ несется—Бълые плёсы разширить живой материкъ уничтожить», какъ потомъ Вальтеръ вернувшись на родину «Счастія въ дом'в невстр'єтилъ, потому что его не нашлося въ отчизнъ»; какъ наконецъ онъ бъжить изъ Литвы невъдомо куда съ адскимъ, тайнымъ, но патріотическимъ замысломъ. Если бы весь разсказъ развертывался такимъ образомъ хронологически и прямолинейно, то въ первую часть поэмы попало бы все относящееся до Вальтера, а вторую бы заняли исключительно судьбы Конрада, его предательскій подвигъ, причемъ Конрадъ, какъ ни замаскированъ по отношенію къ нъмцамъ, быль бы въ глазахъ читателя совсъмъ понятенъ и насквозь прозраченъ... Всякая сильная страсть, воцарившаяся въ душт, наполняетъ ее собою нераздёльно, дёлаеть человёка равнодушнымъ ко всему остальному. Представимъ что это воцарившееся въ душъ чувство - месть, и притомъ не личная а національная, имфющая въ глазахъ увлекающагося ею человъка всъ признаки священнаго долга; она несомнънно притупляетъ у него и приводитъ въ безчувственное состояніе самую совъсть. Есть въ поэмъ прелестные стихи вложенные въ уста Вальтеру — Альфу: «Сердца великія ульямъ великимъ подобны, Альдона, Медъ ихъ наполнить не можемъ, гнъздомъ они ящерицъ станутъ». Если Альфъ пожертвовалъ идеъ мести всъмъ своимъ существомъ, то улей уже наполненъ по самые края и нътъ въ немъ больше пустаго пространства. Такой умъ одноидейный, устремленный въ одну только точку-страшная сила способная произвести ужасающія опустошенія. То что совершить эта сила можеть быть предметомъ поэзіи, но сама дъйствующая личность героя не поэтична. Нъть въ міръ ничего болье отталкивающаго и жестокаго, какъ изувърство, будь оно религіозное или національное или политическое. Выродившемуся въ такого фанатика Конраду была бы сущею помъхою любовь Альдоны, онъ бы ее оттолкнулъ. Ему не нуженъ былъ бы и подстрекатель въ лицъ Гальбана. Даже въ предсмертный часъ Конраду не пришлось бы сказать: «какой я одинокій!.. Кому же гдв и что предъ смертью въ часъ жестокій—Васъ исключая двухъ я могъ бы передать»!.. Между тъмъ разбиравшіе поэму критики наталкиваются въ поэмъ на исполненныя нъжности сцены ночныхъ

бесъдъ Конрада съ отшельницею, они видятъ какъ онъ терзается, какъ колеблется передъ подвигомъ, какъ отдаляеть и этоть подвигь и развязку. Еще въ 1830 г. Маврикій Мохнацкій обвиняль Мицкевича въ непослъдовательности, призналъ все построеніе поэмы неудачнымъ не смотря на чудесныя подробности, строго осудилъ богатырскій эпосъ за любовную, романическую часть, за нъжничание съдаго Альфа съ съдою Альдоною, которое за нежничаніе съдаго Альфа съ съдою Альдоною, которое приличествовало бы развѣ Густаву и Марыли. Этотъ взглядъ до того укоренился, что его одинъ за другимъ воспроизводятъ позднѣйшіе критики вплоть до Петра Хмѣлёвскаго (А. М. 1885 г. 1,412). Въ виду колебаній Конрада въ моментъ наступившаго дѣйствія Іосифъ Третьякъ (Рашіętпік Міскіеwiczowski, І, Імо́м 1887), находить что въ видоизмѣненной противъ первоначальнаго замысла поэмѣ герой собственно не Конрадъ впечатлительный и нервный, а Гальбанъ — укротитель его въ припадкахъ пьянства и руководитель или подстрекатель въ дѣлѣ мести, Гальбанъ же есть ничто иное, какъ олицетвореніе новой романтической поэзіи, которая рождаетъ подвиги, а эти подвиги въ свою очередь вдохновляютъ поэзію, чѣмъ и устанавливаются связь и круговращеніе поэзіи съ жизнью и жизни съ поэзіей. Еще болъе разногласія существуєть относительно нравственной оцънки личности Конрада. Одни гнушались идеею мести, какъ не христіанскою и безнравственною (берлинскій профессоръ Цыбульскій), другіе видъли въ ней отраженіе пережитой поэтомъ эпохи заговоровъ (Бэлциковскій). Третьи (Третьякъ) считаеть предательство случайнымъ и второстепеннымъ обстоятельствомъ и восторгаются въ поэмъ любовью къ родинъ безпредъльною, доведенною до наивысшаго своего выраженія. Если въ шестьдесять лъть по написаніи поэмы господствуеть еще такое разномысліе въ критикъ, то это доказываетъ необычайную глубину содержанія поэмы, неисчерпаемость замысла. Сколько бы не писали о Гамлетъ—еще останется многое недосказанное. Почти то же можно сказать

. Digitized by Google

и о Валленродъ. Одно только несомнънно явствуетъ изъ выводовъ, до сихъ поръ сдъланныхъ критикою, что совсъмъ наперекоръ заключению Мохнацкаго въ поэмъ есть подробности, не подходящія къ цёлому, есть лоскуты сантиментальности, напоминающіе первую манеру Мицкевича, Сенъ-При, Вертера, напримъръ грезы съдыхъ любовниковъ о цвъточкахъ ковенской долины, отказъ отшельницы бъжать съ Конрадомъ, чтобы не потерять иллюзій молодости, увидавъ себя старыми и завядшими, но эти подробности забываются, потому что общее впечатиъніе весьма сильно, а это общее впечатленіе заключается въ томъ, что Конрадъ высъченъ изъ одного куска гранита, что возможно только при предположении, что онъ съ такою цёльностью и задуманъ съ начала поэтомъ. Тъ измъненія которыя по разнымъ причинамъ испортили строй поэмы (zepsuły układ), касались только строя ея и сдъланы по соображеніямъ внёшнимъ, можетъ быть только цензурнымъ, и имъли можетъ быть ту цъль, чтобы накинуть болбе густое покрывало на мысль основную. По сей причинъ, можетъ быть, поэтъ заставилъ Гальбана переодъваться и разъигралъ съ Гальбаномъ неправдоподобную штуку на пиру, которая была способна раскрыть затым обоихъ предателей всякому слушателю. не только хитроумной орденской братіи. Самъ пиръ непомърно удлинился и изъ отдъльнаго эпизода превратился въ главную часть, почти что въ половину поэмы, между темъ какъ самъ подвигъ Конрада изображенъ тонкими, тощими, почти ничтожными штрихами. Поэма явно не симметричная, начата медленнымъ, плавнымъ гекзаметромъ, вполнъ подходящимъ къ дъйствію, развивающемуся медленно и эпически. Затёмъ риемъ движенія ускоряется, эпосъ превращается въ почти порывистую драму, которую поэтъ переводить на одиннадцатислоговый силлабическій стихъ. Не только риома становится быстръе, но и самъ интересъ незамътно и съ удивительнымъ искусствомъ перенесенъ съ подвига Конрада на его лицо. Походъ на Литву совершается заглазно, за кулисами. Для людей, созерцавшихъ во-очію бъгство наполеоновской арміи изъ Россіи, никакая поэма не могла бы изобразить болъе картинно другое подобное же бъдствіе, случившееся когда-то въ прошедшемъ. Самому Мицкевичу для изображенія гибели орденской арміи приходилось прибъгать къ личнымъ впечатлъніямъ 1812 года и картина, достойная кисти Верещагина, была сразу готова, такъ что и прибавлять къ ней было нечего. «Вы видъли-ль, когда съ приволья тъхъ полей-Затемъ погромомъ вследъ велъ войско упырей... Въ сугробахъ тащатся нестройною гурьбой—Тъснятся, падають, какъ насъкомыхъ рой; По трупамъ вновь ползуть, доколъ снова груда, Валяясь, увлечетъ на дно ихъ за собой. Одни еще влачать хладъющія ноги, Другіе на ходу застыли у дороги, И мертвецы съ рукой, приподнятой стоять, Какъ тъ столбы, что путь указывають въ градъ». Картина набросана, остальное должно дополнить воображение, но внимание наше устремлено въ другую сторону. Мы забываемъ погибнувшихъ нъмцевъ и съ замираніемъ сердца слъдимъ за перипетіями неизбъжно трагической судьбы героя, котораго поэтъ успълъ сдълать лицомъ, болъе насъ интересующимъ, нежели его подвигъ, весьма привлекательнымъ и достойнымъ полнаго ему сочувствія. Спрашивается: какими средствами достигнуть этоть чудесный общій результать?

Мицкевичь изобразиль своего героя по типу весьма

Мицкевичъ изобразилъ своего героя по типу весьма распространенному въ то время и модному, воцарившемуся послѣ чувствительныхъ людей по темпераменту Руссо, то есть по образу байроновскихъ героевъ энергическихъ, мрачныхъ, не только недобродѣтельныхъ, но вообще болѣе похожихъ на отъявленныхъ злодѣевъ. Конрадъ съ перваго взгляда удивительно похожъ на Корсара или Лару. — Онъ неровный человѣкъ, надломленъ или ударомъ судьбы или волненіемъ страсти, «хоть молодъ заклейменъ печатью онъ страданій, морщинами чела и ранней сѣдиной.» Изрѣдка любитъ онъ кутить съ молодежью, бросать дамамъ съ улыбкою холодной слова

Digitized by Google

учтивой лести, но по малъйшему намеку становится безчувственъ нъмъ и глухъ и погружается въ таинственныя думы. Есть въ немъ черты простс порочныя: онъ наединъ любитъ напиваться. Тогда онъ преображается, лицо горить яркимъ румянцемъ, синіе глаза мечуть молніи, струятся слезы. Онъ поеть но не нарадостяхъ, всъ струны перебираетъ онъ кромъ веселыхъ и всъ выражаетъ чувства кромъ одного: надежды. — «Невърной мыслью онъ гонится опять—въ волнахъ минув-шаго за днями упованій—А гдъ душа его? въ странъ воспоминаній.» Даже въ моментъ возложенія на него гросмейстерскихъ знаковъ ордена на лицъ Валленрода промелькнула только слабая улыбка, мгновенно же изчезпромелькнула только слабая улыбка, мгновенно же изчезнувшая: «Такъ блескъ что на зарѣ мракъ тучи разсѣкаетъ — И солнечный восходъ и тучи предрекаетъ.»— Зато послѣ предательскаго его похода на Литву хотътѣнью у него лазурь очей одѣта, сатанинскимъ однако взоръ свѣтился выраженіемъ. — Воспроизведеніе байроновскаго типа было у Мицкевича вполнѣ сознательное, онъ до конца жизни былъ поклонникомъ лорда Байрона и какъ поэта и какъ человъка, за его искренность, за правду. Онъ объяснялъ въ 1829 г. Одынцу въ Веймаръ слъдующее: наиболъе правды открылъ Шекспиръ въ сердцахъ людей; Байронъ тоже обрътается въ правдъ, но въ правдъ собственныхъ чувствъ». Въ критической статьъ: Гёте и Байронъ, набросанной повидимому въ Москвъ въ тоже время, когда писалъ Валленрода, Мицкевичъ считаетъ Байрона поэтомъ настоящаго,
наилучшимъ выразителемъ чувствъ «нашего» въка (т.
е. первой четверти XIX), отличающагося сильными и
бурными страстями, которыя встръчая болъе и болъе
сопротивленія въ законахъ, въ житейскихъ разсчетахъ и въ приличіяхъ, приняли характеръ сумрачной тоски совершенно отличный и отъ набожной покорности средневъковыхъ любовниковъ и отъ велеръчивой мечтательности героевъ французскихъ и нъмецкихъ романовъ. Таковъ поэтическій характеръ эпохи въ частной жизни, а въ

общественной явился человъкъ собственною силою генія возносящійся и подчиняющій своему уму многіе народызрълище внушающее самыя печальныя мысли о человъчествъ и власти надъ нимъ одного смълаго и геніальнаго лица. Такова по словамъ Мицкевича главная идея эпическихъ произведеній Байрона, списавшаго нъкоторымъ образомъ своего Корсара съ Наполеона. -- Сопоставимъ съ этимъ отрывкомъ другой относящійся къ концу жизни Мицкевича (1842 г. письмо къ Александру Ходзькъ, Kłosy 1887 № 1159): «развъ ты думаешь что Байронъ написалъ бы столько великихъ строфъ, еслибы не быль готовъ покинуть Лондонъ и перство для грековъ? Въ этой готовности кроется секретъ его писательской силы, которую многіе хотели бы похитить изъ книгъ его, не изъ его души. Предъ нами дъло (польское) покрупнъе греческаго и міръ пошире байроновскаго; пора, брать Олесь, дълать поэзію»... Извъстно, что Байронъ, посвящая своего Сарданапала Гёте писалъ что это приношение of a literary vassal to his liege lord the first of existing writers. Хотя Мицкевичь невыразиль ничего подобнаго, но я полагаю что и онъ питалъ къ Байрону почти такія же чувства, какъ Байронь къ Гёте.

Каково бы однако не было увлечение Байрономъ, еслибы Валленродъ былъ только списанъ съ байроновскихъ героевъ, мъсто его въ литературъ не могло бы быть особенно высокое. Эпохи начинаются не съ копій, а съ творческихъ произведеній, съ оригиналовъ. Не смотря на свою байроновскую внъшность Валленродъ въ сущности весьма оригиналенъ. Никогда Байронъ не могъ бы поставить задачу поэмы, какъ Мицкевичъ, никогда по своему темпераменту онъ не могъ бы ее такимъ образомъ ръшить. — Байронъ принадлежалъ къ числу неугомонныхъ людей, не созданныхъ для счастья, органически не способныхъ къ нему, потому что ихъ желанія безпредъльны и завъдомо для нихъ же самихъ не сбыточны, а между тъмъ они всю жизнь только то и

дълають, что пробивають эту стъну головою (Lara: His madness was not of the head but heart... Онъ не любилъ блаженной середины. — И лишь въ страстяхъ забытія искалъ — Исполненъ бурь съ презръніемъ онъ взиралъ На бури тъ что бороздять пучины — Свои-жъ восторги слаль онь къ небесамъ Увъренный что большихъ нътъ и тамъ). Независимо отъ сего Байронъ быль вполнъ космополить, члень націи гордой, свободной, обезпеченной, покрытой славою и торжествующей тымъ что она была душою коалиціи, низвергнувшей Наполеона. Байронъ любилъ горячо свою родину, но любиль ее любовью еще болье странною, чымь лермонтовская. Любя ее онъ постоянно поносилъ ее за то, что она не такова, какая должна бы быть по его понятіямъ; онъ бранилъ ее за сапі, за чопорность и лицемъріе, за эгоизмъ, за возстановленіе порядковъ, разрушенныхъ великою революцією, которой восторженнымъ пъвцомъ былъ Байронъ, всю жизнь свою гонявшійся за призракомъ небывалой и въ сущности невозможной свободы. Не вынося пошлой порядочности Байронъ черниль самъ себя и представляль себя отъявленнымъ злодъемъ, какимъ онъ не былъ никогда.

Трудно себь представить болье противоположныя внышнія условія какъ ть, въ которыхъ были поставлены Байронь и Мицкевичь. Польскій поэть принадлежаль націи, которая по собственной ли винь, какъ полагають новышніе ея историки, или по стеченію неблагопріятныхъ внышнихъ обстоятельствь, была въ злополучномъ состояніи и обречена на то, чтобы вести войну за существованіе, войну неровную и такую, въ которой то и дыло что уходила почва изъ подъ ея ногъ. Нашъ поэтъ быль по натурь, не смотря на свою энергію, человыкъ добрый, малымъ-довольствующійся и покладистый, какъ бы созданный для счастія. — На первыхъ же его шагахъ въ жизни его личное счастіе, во всёхъ отношеніяхъ возможное, разстроилось отъ житейскихъ разсчетовъ и приличій, вслёдствіе которыхъ любимую жен-

щину у него отняли и выдали за болъе состоятельнаго человъка. Вслъдъ за тъмъ онъ подвергся новому испытанію, тюрьм' и ссылк за свои филаретскія уб' жденія, за тѣ восторги, за тѣ радости, которые ему доставило пребывание въ чистой, непорочной средъ школьныхъ товарищей, настроенныхъ на одинъ ладъ и одушевленныхъ любовью къ добру и къ родинъ. - Тогда то онъ могъ о себъ сказать «счастія въ домъ не встрътилъ, его не нашелъ и въ отчизнъ». — Тогда то въ его душъ установилась твердая ръшимость, проявившаяся въ свободномъ и на видъ даже веселомъ настроеніи. Онъ ръшился отъ счастія личнаго отказаться и даже его не искать, жить только для другихъ, добиваться счастія только коллективнаго, бороться за него всёми средствами до послъдняго издыханія, per fas et nefas, лечь за родину костьми и даже больше: положить за нее душу свою, пожертвовать ей даже своею совъстью. Эту мысль и воплощаетъ Конрадъ. Такую ръшимость вполнъ бы одобрилъ древній римлянинъ по изв'єстному языческому правилу: in hostem omnia licita. Ей бы въроятно сочувствовалъ и италіанецъ XIX въка, слъдуя совъту Макіавелли (facei un principe conto di mantenere lo stato: i mezzi saranno sempre giudicati onorevoli e di ciascuno laudati) и подсмъиваясь что люди вообще просты и легко даютъ себя обманывать. Но у Конрада есть и лучшіе задатки, есть прямота, честность, благородство, естественное отвращеніе къ звъринымъ пріемамъ борьбы, вообще къ лисьей хитрости, къ обманамъ, и злоупотребленію довъріемъ. Душа героя возмущалась встмъ, такъ сказать, своимъ нутромъ противъ адскаго замысла, не смотря на его безспорную необходимость.-Совъсть Конрада обременяеть не невысказанное какое-то злодъяніе, подобное тому, которое омрачаетъ Лару или Манфреда. Ей не даеть покоя только этоть острый конфликтъ между замысломъ и совъстью. Отъ него-то Валленродъ преждевременно состарълся и завялъ, сталъ напиваться и проклинать само чувство патріотизма, вы-

швырнувшее его изъ обычной колеи: «Закравшись въ колыбель такая пъснь лукаво—Еще ребенка грудь змъею обовьеть, И яды въ духъ ему жестокіе вольеть Любви къ отечеству и глупой жажды славы!» — Конрадъ знаетъ, что ему нътъ отпущенія ни въ сей жизни, ни въ будущей: «хочу я знать впередъ, что ждетъ меня въ аду». Онъ самъ себъ гадокъ и чувствуетъ свою противную человъческой природъ смертоносность. Съ омерзеніемъ вспоминаеть онъ, что плакаль лишь затьмъ, чтобы умерщвлять. Съ омерзеніемъ водворяется онъ у враговъ «въ краю обмана и разбоя». —Хотя онъ почти что дошелъ до цъли, но само дъло до того противно его натуръ, что онъ не въ состояни оторваться отъ башни - отшельницы и что необходимо вмъщательство Гальбана, чтобы раздувать тухнущее пламя мести. Вернувшись изъ роковаго похода, Валленродъ тешится какъ юноша и радъ не тому, что насладился мщеніемъ, но что уже не приходится убивать: «Не выдумаеть адъ ужаснъйшаго мщенія, Но человъкъ я — мнъ довольно этихъ бъдъ! Средь лицемърія я росъ почти съ рожденія — Среди грабительства... въ преклонныхъ же годахъ Измъна мнъ тошна. Негоденъ я въ бояхъ. — Довольно мщенія, въдь нъмцы люди тоже!» — Такимъ образомъ эпосъ незамътно превратился въ настоящую трагедію и обрисовалась какъ нельзя рельефнъе вина героя, ради которой онъ неизбъжно долженъ пасть нами же извиняемый и оплакиваемый. — Мы вполнъ сочувствуемъ его гордымъ словамъ, когда, отравившись, онъ передъ тевтонскими орденскими рыцарями топчетъ гросмейстерскіе знаки, восклицая: «Вотъ жизни всей моей предъ вами прегръщенія! — Готовъ я умереть чего же больше вамъ? — Отчетъ правленія вы выслушать хотите?... Все это сдёлаль я! такъ многоснесть головъ — однимъ у гидры взмахомъ!»... Онъ не былъ бы конечно великъ, еслибы не запечатлълъ своего трагическаго подвига смертью, но и въ моментъ самой смерти онъ человъченъ и не оправдалъ предсказаній вайделота: «Пламя мщенія наконецъ охватило и сердце-Всякое чувство въ немъ выжгло и даже сильнъйшее чувство — Даже и чувство любви услажденіе досель его жизни. У бъловежского дуба такъ когда звъроловы Тайный огонь разведуть, сердцевину глубоко въ немъ выжгутъ — Скоро царь лъса утратитъ листы, разносимые вътромъ, Съ вътромъ слетятъ и его вътки и даже послъдняя зелень, Дубъ украшавшая прежде, засохнетъ корона омёлы». — Огонь не выжегъ сердцевины, уцълъла омёла и зелени столько, что произведеніе не въ отдільныхъ подробностяхъ, а въ ціломъ составъ великолъпно и безсмертно. Оно изображаетъ одно изъ благороднъйшихъ чувствъ человъка — любовь къ отечеству, доведенную до наивысшей интензивности, дъйствующее почти волканически, но неосновательно было бы усматривать въ Валленродъ аповеозъ мести, возведеніе мести въ идеалъ. Поставленъ только вопросъ о мести, ръшаемый скоръе отрицательно. Послъдующіе писатели разрабатывали ту же предложенную Мицкевичемъ тему и Иридіонъ Красинскаго заканчиваеть эту валленродовскую литературу осуждениемъ мести и установленіемъ правила, что чистыя цёли должны быть достигаемы лишь безусловно чистыми средствами.

## IX.

Пятильтнія странствованія Мицкевича по Россіи (1824—1829 Одесса, Москва, Петербургъ) и затьмъ двухльтнія (1829—1831) по западной Европь (Веймаръ, Римъ) даютъ богатьйшій матеріалъ для жизнеописанія Мицкевича, но въ количественномъ отношеніи его творчество какъ будто убыло и истощилось, стало давать лишь изръдка, хотя и отборные и ароматическіе цвъточки. Весь поглощенный обществомъ, изучаемымъ имъ съ любопытствомъ, вращаясь среди тончайшихъ умовъ своего въка, импровизируя, расточая свой талантъ на альбомныя записи, ръшая въ салонныхъ диспутахъ

смело, быстро и авторитетно всевозможные вопросы искусства, политики и международныхъ отношеній, Мицкевичъ несомнънно изощрялъ свой умъ и накоплялъ громадное количество впечатлъній, послужившихъ ему въ видъ запаса въ будущемъ, но по натуръ онъ былъ прежде всего поэтъ сердца, а сердцу давала мало пищи та жизнь разсвянная, вся въ вихръ свътскихъ удовольствій, которую онъ вель теперь.—Постороннему поверхностному наблюдателю могло бы показаться, что онъ видить человъка, отрывающагося отъ почвы, которая его вдохновляла и отъ которой онъ получалъ новый приливъ силы всякій разъ, когда онъ къ ней обращался, что Мицкевичъ превратился въ эстетика - эпикурейца, ищущаго однихъ пріятныхъ ощущеній. - Мицкевичъ читалъ много, следилъ за русскою журналистикою въ органахъ ея московскихъ и петербургскихъ, находилъ, что литературное движение здёсь бойчёе и отзывчивёе на заграничныя явленія, чёмъ варшавское, переиздаваль свои произведенія, полемизироваль съ варшавскими классиками и пустиль въ нихъ громовый ударъ, хлесткую статью «о варшавскихъ критикахъ и рецензентахъ» 1828 г. — Онъ сообщалъ друзьямъ: еслибы я хотълъ посылать вамъ всё русскіе переводы моихъ поэзій, то вышель бы тюкь большой. Во всёхь почти альманахахь (а ихъ много) помъщаются мои сонеты, бываеть по нъсколько переводовъ одного и того же. Есть и русскіе сонеты въ родъ моихъ. Русскіе простирають свое хльбосольство до самой поэзіи и переводять меня; толпа слъдуеть за писателями, стоящими въ ея главъ. Хотя эта слава исходить часто оть стола, за которымъ мы бли и пили съ русскими литераторами, но я счастливъ, что снискаль ихъ расположение. Не смотря на рознь убъжденій и партій, я со всёми въ дружбё и согласіи (мартъ 1827 г. IV, 99). Съ успъхами въ обществъ росла и увъренность поэта въ себя, а также навыкъ ръшать труднъйшіе вопросы съ высоты орлинаго полета, интуитивно, метафизически, посредствомъ того инстинкта

сердца, который и составляль самъ корень польскаго романтизма. По темпераменту своему вполнъ и исключительно поэтическому, Мицкевичь не быль способень къ индуктивному мышленію, но самъ ходъ жизни его располагаль его къ тому, чтобы пренебрегать методомъ точнаго изслъдованія, отождествлять чистый разумъ съ черствымъ эгоизмомъ и ужасаться успъхами матеріальной стороны цивилизаціи, которая знаменуеть наше время и которая сопровождается, по мнёнію Мицкевича, соотвътствующею убылью въры и любви въ сердцахъ. Эти мрачныя предчувствія высказались въ писанной въ С.-Петербургъ (1828) и затерявшейся потомъ «исторіи будущаго». Исторія эта начиналась съ XXI стольтія и изображала окончательную побъду надъ Европою Китая, подавляющаго западъ численностью населенія и всёми усвоенными отъ Европы хитрыми изобрътеніями и открытіями въ области физической природы. Кромъ Сонетовъ и Валленрода Мицкевичъ написалъ въ Россіи изъ болье крупныхъ вещей одного только «Фариса», то есть всадника-араба, вихремъ несущагося по пескамъ пустыни отъ оазиса къ оазису — прелестную кассиду въ чисто восточномъ вкусъ, исполненную такой удали, такого молодечества, что современные критики доискиваются въ ней иного содержанія и считають ее усовершенствованнымъ двойникомъ «Оды на молодость», воодушевлявшей филаретовъ. Къ пребыванію въ С.-Петербургъ слёдуеть пріурочить собственный идеализированный портретъ поэта, начертанный въ позднъйшемъ отрывкъ «Петербургъ», приложенномъ къ 3-й части Дъдовъ, но уже сложившійся въ воображеніи поэта во время пребыванія его въ съверной столиць. Этотъ портреть написанъ въ байроновскомъ стилъ и представляетъ Мицкевича въ видъ Валленрода. Поэтъ чувствуетъ себя чужакомъ въ этомъ міръ, онъ предвиущаетъ мысленно то будущее, которое сулять всему западу въ XXI въкъ, чудеса цивилизаціи на азіатской подкладкъ. Онъ относится враждебно къ окружающему, не къ людямъ-они

добры и любезны, но къ самому государству. Идутъ по улицамъ странники, у нихъ отъ отчаянія опускаются руки и думаютъ они: человѣку этихъ стѣнъ не опрокинуть. Остался пилигриммъ, онъ злобно засмѣялся, поднялъ руку и ударилъ ею камень, точно грозя этому каменному граду и вперивъ взоры, точно два ножа, въ дворецъ. Онъ былъ въ то время похожъ на Самсона, скованнаго и стоящаго межъ столбовъ у филистимлянъ, и омрачилось его блѣдное лицо какъ будто близящаяся ночь прежде всего покрыла его лицо и затѣмъ уже распространялась далѣе.

Мицкевичъ разстался съ Петербугомъ 15 мая 1829 г. и отправился чрезъ Кронштадтъ моремъ по заграничному паспорту не безъ труда исходатайствованному. Въ С.-Петербургъ онъ писалъ мало, за границею въ первые два года онъ почти ничего не писалъ, муза его какъ будтобы уснула, но умъ несомнънно обогащался громаднымъ количествомъ новыхъ впечатленій. Въ Берлине онъ выслушалъ двъ лекціи Гегеля, послъ чего смутилъ земляковъ восторгавшихся геніемъ Берлинскаго философа замъчаніемъ, что философъ, который мучитъ слушателей цёлый чась надъ разграниченіемь двухь понятій Ver-stand и Vernunft должно быть самъ себя не понимаеть Во всю жизнь Мицкевича нъмецкая философія была для него книгою за семью печатями. Мицкевичъ тадилъ на поклоненіе къ старику Гёте, исколесиль всю Италію, по бываль даже въ Сициліи, изучиль Римъ и его музеи и вращался въ трехъ разнородныхъ обществахъ: у княгини Зенеиды Волконской, знакомой ему еще съ Москвы, у блистательной, остроумной Анастасіи Хлюстиной, вышедшей потомъ за мужъ за французскаго дипломата Сиркура (такъ называемой Коринны Дъпровской) и у графа Анквича. Онъ влюбился въ дочь Анквича Генріетту, но гордый магнатъ далъ ему почувствовать неравенство общественныхъ положеній его семейства и поэта. Трудно опредълить сколько бы времени продолжалось усыпленіе поэтическаго творчества у Мицкевича, если бы не по-

слъдоваль внъшній толчекь, который превратиль это творчество, бывшее въ скрытномъ состояніи, въ громадную активную силу (въ жизни Мицкевича усматриваемъ нъсколько такихъ толчковъ, имъвшихъ ръшающее значеніе). Такимъ толчкомъ было польское возстаніе 1830—1831 годовъ. Мицкевичъ вдругъ преобразился, пріобщился всёми силами души къ національному движенію, сталь національнымь Тиртеемъ. Новая любовь была имъ подавлена въ душъ, вопросы чистаго искусства были забыты, на первомъ планъ стали этическія задачи. Вмість съ тімь послідовало обращение свободномыслящаго, хотя и доступнаго религіозному чувству человъка на лоно римско-католической церкви 2 февраля 1831 г., когда онъ исповъдался и причастился. Блистательный свётскій человёкь исчезь, остался необращающій никакого вниманія на внішность суровый аскеть, почти неряха, обрекшій себя добровольно на изгнаніе и на б'єдность, сд'єдавшійся п'євцомъ такихъ же голодныхъ, какъ онъ самъ, выходцевъ-пролетаріевъ, не получающимъ за свои произведенія даже и грошей. - Новый періодъ въ жизни Мицкевича ознаменовался двумя величайшими его произведеніями: 3-я часть Дедовъ и Панъ Тадеушъ, после которыхъ наступиль последній періодь мутнаго мистицизма, когда поэть пересталь писать поэзію и предлагаль ее «дёлать», когда онъ превратился въ проповъдника и пророка, когда въ немъ произопіла такая же перемъна, какую мы нынъ наблюдаемъ въ графъ Львъ Толстомъ, въ которомъ точно также пропалъ художникъ, а проявился только учитель-моралисть. Мицкевича и Толстаго надлежало бы изучать совмъстно; они родственныя натуры.— Каждый изъ нихъ необыкновенно симпатиченъ и привлекаеть еще болье, можеть быть, среди своихъ заблужденій, чімь тогда, когда занималь первое місто, какь создатель величайшихъ поэтическихъ произведеній своего народа. Когда Мицкевича хоронили 21 января 1856 на кладбищь въ Montmorancy, то другь его, тоже поэть Богданъ

Залъскій, произнесъ на его могилъ слъдующія превосходно его характеризующія слова: Quelque chose de davidéen rayonnait dans son visage, car il portait au front son étoile poëtique. Les infortunes et les angoisses dantesques affligèrent et ballotèrent son âme nuit et jour, voila pourquoi il s'irrita interieurement, eut des emportements passionès, pecha beaucoup, mais aima beaucooup. Il mariait à la simplicité de la pensée la simplicite de l'âme. — Первымъ по величинъ поэтомъ своей націи онъ быль при жизни, такимъ и остался: великій, сильный, удивительно пластичный и удобопонятный. — И онъ и Пушкинъ идя слёдомъ Горація мечтали о памятникахъ для себя нерукотворныхъ. Мицкевичъ сдълалъ слъдующую парафразу Гораціева стиха «exegi monumentum»: ни съ чёмъ мой памятнивъ по блеску не сравнится — Костюшки славу онъ въ въкахъ переживетъ... Ко мнъ благоволять всъ дочки эконома-Ла и помъщикъ самъ подчасъ благоволитъ, И не боясь таможни и погрома Мон творенія въ Литву привозить жидъ»... «О Боже, писаль опъ въ вступленіи къ Тадеушу, доживуль до тъхъ временъ счастливыхъ, Когда собраніе сихъ словъ неприхотливыхъ Достигнетъ до Литвы до нашихъ сельскихъ дѣвъ, И дѣвы юныя за прядками присъвъ» начнутъ пъть и «дойдутъ и до моихъ простыхъ и бъдныхъ пъсенъ, «и будетъ имъ разсказъ мой также интересенъ».—До этой минуты поэтъ не дожилъ, но его желаніе въ последніе годы осуществилось. Съ легкой руки издателей Пушкина пустившихъ въ ходъ его творенія по дешевой цінь, появились и дешевыя изданія Мицкевича быстро разошедшіяся и въ Россіи и заграницею. Можно сказать что изв'єстность его, любовь къ нему и изучение его произведений нахопятся еще въ період'я непрерывнаго возрастанія.

(Конецъ 1888 г.)

# Пушкинъ и Мицкевичъ

У

ПАМЯТНИКА ПЕТРА ВЕЛИКАГО.

# Пушкинъ и Мицкевичъ

 $\mathbf{y}$ 

### ПАМЯТНИКА ПЕТРА ВЕЛИКАГО.

T.

Весною 1832 г., въ Дрезденъ написаны А. Мицкевичемъ третья часть «Дъдовъ» и состоящій съ этою частью поэмы въ связи эпизодъ «Петербургъ»; онъ посвященъ «друзьямъ-москалямъ» и подраздёленъ на шесть картинокъ-отрывковъ. Въ одномъ изъ этихъ отрывковъ, озаглавленномъ: «Памятникъ Петра Великаго», имъются два стиха, опредъляющіе отношеніе Мицкевича къ «поэту русскаго народа, прославившемуся пъснопъніями по всему съверу»:

> Znali się z soba nie długo, lecz wiele, I od dni kilku juž są przyjaciele...

---«они знакомы были не долго, но много, и стали друзьями тому назадъ нъсколько дней». Тонъ яснаго спокойствія, господствующій въ отрывкъ, теплота чувства и полное довъріе къ Пушкину тъмъ болье заслуживають вниманія, что въ промежуткъ между моментомъ, когда началось знакомство поэтовъ, и темъ, когда писался отрывокъ, пронеслись бурнымъ шкваломъ полити-

Digitized by Google

ческія событія, вслідствіе которыхъ «дві горныя вершины» уже были раздълены не одною «малою струею горнаго потока», но, можно сказать, цёлою глубиною океана; онъ не клонились по прежнему одна къ другой, но отвернулись и приняли противоположныя направленія. Въ письмъ, писанномъ въ іюль 1831 г. къ графу А. Х. Бенкендорфу, Пушкинъ ходатайствовалъ о разръшеній ему издавать политическій и литературный журналъ, который бы приблизилъ къ правительству людей, ему полезныхъ, еще дичащихся по напрасному предположенію, что оно непріязненно къ просвъщенію. 1) Еще въ концъ 1831 года В. А. Жуковскій и А. С. Пушкинъ издали сообща: «На взятіе Варшавы, три стихотворенія», изъ которыхъ два принадлежатъ Пушкину: «Клеветникамъ Россіи», отъ 2-го августа, и «Бородинская годовщина», отъ 5-го сентября 1831 г. Этотъ сборникъ пользовался съ самаго его появленія громкимъ и всеобщимъ усиъхомъ, котораго отголоски не могли не доходить до Мицкевича во время его пребыванія въ Познани и въ Дрезденъ. Сборникъ былъ искреннимъ выражениемъ тогдашняго настроенія чувствъ обоихъ авторовъ. Подвинули ихъ на то самые разнообразные мотивы: патріотизмъ, пробужденный польскимъ мятежемъ; волненіе, распространившееся по всему русскому обществу; полная общность и самихъ поэтовъ, и всего народа, въ этомъ направленіи, съ правительствомъ; наконецъ, могла быть туть и извъстная увъренность томъ, что въ этомъ направленіи легче возвратить извъстную свободу литературь, которою она не пользовалась бы при всякомъ другомъ направленіи. Всѣ три стихотворенія написаны уже послѣ одержанной побѣды, въ первые дни скитанія за границей ушедшихъ туда побъжденныхъ, которые это скитаніе величали именемъ

¹) См. «Сочиненія А. С. Пушкина», т. VII, № 296 (Спб. 1887) въ изданіи Литературнаго Фонда, на которое мы будемъ ссылаться и впослёдствіи.

«польскаго пилигримства». Надобно, однако, отдать полную справедливость Пушкину, что онъ весьма бережливо и осторожно касался ранъ, наболъвшихъ у поляковъ:

> Въ боренье падшій невредимъ; Враговъ мы въ прахѣ не топтали... Мы не сожжемъ Варшавы ихъ; Они народной Немезиды Не узрятъ гнѣвнаго лица, И не услышатъ пѣснь обиды Отъ лиры русскаго пѣвца.

Одна только особенность невърно звучить въ этихъ стихахъ, какъ очевидная несообразность въ сравненіи— это намекъ по поводу Варшавы на сожженіе Москвы въ 1812 году. Мы готовы признать ее за простой lapsus calami. Въдь пожаръ Москвы приписывается не побъдителямъ, и считался всегда чъмъ-то въ родъ баллады «Альпухара» въ поэмъ «Валленродъ»; пожаръ приписывается самимъ жителямъ Москвы, а не взявшимъ ее французамъ. Самъ Пушкинъ прославлялъ не разъ этотъ пожаръ, какъ великій подвигъ со стороны русскихъ («Наполеонъ», «Рославлевъ»).

Мы сказали, какимъ образомъ сборникъ «На взятіе Варшавы», былъ въ свое время принятъ въ русскомъ обществъ всъми, за исключеніемъ, впрочемъ, близкаго друга обоихъ поэтовъ, князя П. А. Вяземскаго отнесшагося, какъ извъстно, къ тому сборнику весьма строго (см. Полн. собр. сочин., т. IX, 1884, стр. 156—159). въ слъдующихъ словахъ: «Смъшно когда Пушкинъ хвастается: мы не сожмемъ Варшавы ихъ. И въстимо, и въстимо потому что потомъ пришлось бы намъ застроить ее. Вы такъ уже сбились съ пахвей въ патріотическомъ восторгъ что не знаете на чемъ ръшиться, что у васъ Варшава, то непріятельскій городъ, то нашъ посадъ... Что за святотатство сочетать Бородино съ Варшавой? Какъ можно въ наше время видъть поэзію въ бомбахъ, въ палисадахъ?.. Какая тутъ чертъ поэзія въ томъ что

насъ выгнали изъ Варшавы, за то что мы не умъли владъть ею... Вотъ воспъвайте правительство за такія мъры, если у васъ колъна чешутся и непремънно надобно вамъ ползать съ лирою въ рукахъ». — Но въ защиту Пушкина слъдуетъ, однако, привести то обстоятельство, что гораздо раньше польскаго мятежа 1830 г. антагонизмъ и анкод сознавалъ двухъ онъ съверно-славянскихъ національностей, изъ коихъ ни одна другой не уступала. Въ новомъ изданіи Пушкина (І, 334) появился отрывокъ, помѣченный 1824 г. и посвященный неизвъстному намъ графу О., поляку и поэту, котораго начальные стихи перешли почти цъликомъ въ стихотворение «Клеветникамъ Россіи».

> Пъвецъ! издревие межъ собою Враждуютъ наши племена, То наша стонетъ сторона, То гибнетъ ваша подъ грозою.

Антагонизмъ въ глазахъ поэта — явленіе вполнъ естественное и въковъчное, допускающее одно лишь исключеніе:

Но огнь поэзіи чудесной Сердца враждебныя миритъ.

Несомнѣнно, въ душѣ Пушкина задолго до 1830 года хранились зародыши тѣхъ чувствъ, которыя потомъ высказались въ стихахъ: «Клеветникамъ Россіи» и «Бородинская годовщина». Далѣе, въ защиту Пушкина противъ кн. П. А. Вяземскаго нельзя не привести также и того обстоятельства, что даже послѣ мятежа 1830 года, послѣ борьбы и побѣды, онъ никогда не переставалъ признавать въ побѣжденныхъ близкихъ людей и единоплеменниковъ; онъ скорбѣлъ о борьбѣ, онъ считалъ ее однимъ изъ эпизодовъ той вѣковой семейной вражды, которая кончится когда нибудь въ будущемъ исцѣленіемъ ранъ, примиреніемъ. Ему противно только то, что вступаются въ это дѣло чужіе люди, въ особенности французы. Въ письмѣ къ кн. П. В. Голицыну (ХП, №

412) Пушкинъ поясняетъ (ноябрь, 1836), что онъ хотълъ «donner sur le nez à toutes les vociferations de la chambre des députés». Извъстно обращение, въ «Бородинской годовщинъ», къ иностраннымъ писателямъ и ораторамъ»:

Но вы, мучители палать, Легкоязычные витіи, Вы—черни б'ёдственный набать, Клеветники, враги Россіи!

При подобныхъ условіяхъ задачи трудно однако оставаться вполнѣ безпристрастнымъ, особенно по отношенію къ врагамъ. Воспѣвая побѣду, нельзя было, наконецъ, воздержаться отъ хулы, несмотря на всѣ свои дружественныя отношенія къ Мицкевичу.

Мицкевичъ зналъ о перемънахъ, происшедшихъ въ расположеніи къ польскому вопросу бывшихъ его знакомыхъ, петербургскихъ и московскихъ. Ихъ голоса, теперь для него прямо враждебныя, и вызвали съ его стороны краткое, но ъдкое посвящение эпизода «Петербургъ» въ 3 части «Дъдовъ» «друзьямъ-москалямъ»; оно обращено не къ какому-нибудь опредъленному лицу или лицамъ, а ко встмъ ттмъ, которые, бывъ его пріятелями, обрушились теперь на него. Нътъ ни малъйшихъ указаній на то, чтобы это посвященіе мътило, между прочимъ, и въ Пушкина. Ни въ писанномъ Мицкевичемъ некрологъ Пушкина, въ «Globe», 25-го мая 1837 г., ни въ лекціяхъ о славянскихъ литературахъ, читанныхъ въ «Collége de France», Мицкевичъ не коснулся ни разу дѣятельности Пушкина, какъ поэта-бойца въ національной и политической русско-польской борьбъ. Въ памяти Мицкевича Пушкинъ навсегда остался такимъ, какимъ онъ быль въ 1828 г., безъ малъйшаго измъненія. Очевидно. что Мицкевичъ всегда созерцалъ Пушкина съ точки эрънія тъхъ «душъ, возвышающихся надъ препятствіями», которыя парять въ эфирной вышинъ и не ниспускаются на землю безъ крайней къ тому необходимости, вытекающей изъ понятія долга-народнаго или общественнаго. Съ политикомъ-Пушкинымъ

Мицкевичъ не хотълъ примиряться, но онъ не хотълъ Пушкина судить, и дъйствовалъ, какъ будто бы совсъмъ не зналъ, что Пушкинъ писалъ что-либо когда-нибудь какъ политикъ.

Была ли между поэтами взаимность по отношенію къ ихъ политическимъ убъжденіямъ? Относился ли Пушкинъ къ Мицкевичу съ такою же уступчивостью, съ такимъ же снисхожденіемъ? Взаимность была, но не столь полная, не столь совершенная. Мицкевичъ принадлежаль къ весьма небольшому числу людей, которые внушали Пушкину уваженіе. Пушкинъ занимался произведеніями Мицкевича не только послѣ отъѣзда Мицкевича изъ Россіи (1829), но и послъ мятежа 1830 г. Въ «Сонетъ» (1830) Пушкинъ писалъ: «Подъ сънью горъ Тавриды отдаленной, — Пъвецъ Литвы въ размъръ его стъсненный Свои мечты мгновенно ключалъ». Въ «Отрывкахъ изъ путешествія Онъгина», среди воспоминаній объ Атридахъ и Митридатъ, помъщены стихи: «Тамъ пълъ Мицкевичъ вдохновенный,— И посреди прибрежныхъ скалъ — Свою Литву воспоминалъ» (ПІ, 407). Еще въ 1828 г. Пушкинъ перевелъ введеніе къ «Валленроду»; въ 1833 г. въ Болдинъ опъ перевелъ «Будрыса» и «Воеводу» (III, 151, 153). Въ XV главъ повъсти «Дубровскій» (IV, 197) Пушкинъ изображаеть такимъ образомъ работы на пяльцахъ героини Марьи Кириловны: «она не путалась шелками подобно любовницѣ Конрада, которая, въ любовной разсѣянности, вышила розу зеленымъ шелкомъ». Въ 1833 г., Пушкинъ имълъ уже въ рукахъ третью часть «Дъдовъ», потому что въ припискахъ къ оконченному и перебъленному въ Болдинъ 31-го октября 1833 г. «Мъдному Всаднику» онъ похваляеть яркость красокъ въ изображеніи петербургскаго наводненія въ отрывкъ «Oleszkiewicz», входящемъ въ составъ эпизода «Петербургъ» (III, 564). Числомъ «10-го сентября 1834 г. Спб.», помъченъ найденный въ бумагахъ Пушкина отрывокъ въ 20 стиховъ безъ всякаго заглавія, изображающій несомнѣнно Мицкевича и характеризующій его чертами, исполненными глубокаго уваженія и сердечнаго сочувствія: «Злобы въ душѣ своей къ намъ не питаль онъ... Мирный, благосклонный, онъ вдохновенъ былъ свыше и съ высоты взиралъ на жизнь... Онъ говорилъ о временахъ грядущихъ, когда народы, распри позабывъ, въ великую семью соединятся»... Въ этомъ художественномъ изображеніи замѣчается, однако, и доля непріязненной критики:

Нашъ мирный гость сталь намъ врагомъ; и нынѣ, Въ своихъ стихахъ, угоднивъ черни буйной, Поетъ онъ *пенависть*... О, Боже, возврати Твой миръ въ его озлобленную душу!..

До того числа (10-го авг. 1834), которымъ помъченъ отрывокъ Пушкина изъ сочиненій Мицкевича, были распространены только третья часть «Дѣдовъ» съ «Петербургомъ» и «Книги польскаго народа и паломничества». Печатаніе «Пана Тадеуша» кончено только въ іюль 1834, следовательно этоть эпось никакь не могь быть въ Петербургъ извъстенъ. Слова: «поеть онъ ненависть», очевидно, относятся къ стихамъ-не къ прозъ, и притомъ не къ такому дидактическому произведенію, какъ «Книги польскаго народа и паломничества», которымъ подражалъ потомъ по формъ Лямнэ въ «Paroles d'un Croyant». Изъ совокупности такихъ данныхъ следуетъ выводъ, что обвинение въ воспъвании ненависти направлено противъ Мицкевича за третью часть «Дъдовъ» и, въроятно, за посвящение «Петербурга». Собственно, у Мицкевича нельзя найти ни возбужденія къ международной ненависти, ни подстрекательства соотечественниковъ къ возстанію 1830 г. Онъ не принималь въ мятеж в участія и избегаль всяких в клубовь и сборищь съ политическимъ оттънкомъ. Не только буйной, но и никакой вообще черни не было между заграничными выходцами. Послъ побъдъ, послъ подавленія мятежа, онъ сдёлался, по доброй волё, эмигрантомъ. Событія 1830 г. вырыли между обоими поэтами бездонную пропасть и поставили ихъ на двухъ противоположныхъ полюсахъ въ жгучемъ вопросъ. Они скоръе повліяли на Пушкина, нежели на Мицкевича. На Пушкина подъйствовало очнувшееся въ массахъ патріотическое чувство, всегда увлекающее отдёльныхъ людей всею силою инстинкта. Пушкинъ измѣнился, но не хотѣлъ признать въ себъ этой перемъны, и укорялъ Мицкевича въ непоследовательности, въ безпричинной ненависти, вмёсто прежней любви. Впрочемъ, такъ какъ перемъна въ Мицкевичъ, о которой сожалълъ Пушкинъ, касалась только политики, во всемъ же остальномъ Пушкинъ не пересталь цёнить и высоко уважать въ Мицкевичё человъка и великаго поэта, то въ исторіи сохранится навсегда красивый слёдъ ихъ кратковременнаго сближенія, фиксированный въ картинъ, съ которой начинается «Памятникъ Петра Великаго» у Мицкевича 1):—«вече-

<sup>4)</sup> Считаемъ недишнимъ привести вдёсь сужденія польскаго поэта о произведеніяхъ русскаго півца, высказанныя Мицкевичемъ, какъ въ некрологів Пушкина, такъ и въ курсів славянскихъ литературъ.

Къ числу произведеній Пушкина въ чисто Байроновскомъ духі Мицкевичь относить «Кавказскаго Пленника» и «Бахчисарайскій Фонтань». Въ нихъ Пушкинъ не столько байронистъ, то-есть подражатель Байрону, сколько байронствующій (byroniaque), то-есть вдохновляющійся Байрономъ. Поэмы «Цыгане» и «Мавепа» (? т.-е. Полтава) внаменуютъ явный успёхъ, характеры сильнёе обрисованы, слогъ свободнёе отъ романтической утрировки, только форма остается байроновская и мъщаетъ свободъ творчества. Въ выборъ историческихъ сюжетовъ, въ заботливости о мъстномъ колоритъ, сквозитъ несознаваемое, можетъ быть, самимъ Пушкинымъ вліяніе Вальтеръ-Скотта. Красивійшимъ, оригинальнійшимъ и народивнимъ совданиемъ Пушкина Мицкевичъ считаетъ «Онвгина», которое будетъ читаемо во всёхъ сдавянскихъ вемляхъ и навсегда останется памятникомъ той эпохи. Началось оно съ подражанія байроновскому «Донъ-Жуану», но ватемъ Пушкинъ съумель создать его самостоятельно, и сдёлался вполив своеобразенъ. Сюжетъ и лица взяты изъ действительности, изъ частной жизни. Произведение содержить въ себъ множество трагическихъ мотивовъ и сценъ изъ высшей комедіи. Содержаніе поэмы весьма простое-исторія двухъ влюбленныхъ паръ: одинъ герой гибнетъ на дуэли, другой герой сходитъ со сцены и появляется только въ концъ романа. Это содержание слишкомъ скромное, недостаточное для большой поэмы, но въ сценахъ жизни домашней, въ пейза-

ромъ на дождѣ стояли оба юноши, взявшись за руки и подъ однимъ плащемъ» ¹).

Они были ровесники: Мицкевичъ родился 24-го декабря 1798 г., въ Новогрудкъ; Пушкинъ — 26-го мая 1799 г., въ Москвъ. Роковая пуля Дантеса похитила Пушкина 29-го января 1837 г., въ самомъ цвътъ художественнаго развитія. Мицкевичъ скончался 26-го но-

жахъ, Пушкинъ нашелъ много мотивовъ, частью комическихъ, частью трагическихъ и романическихъ. Пушкинъ не столь плодовитъ, какъ Байронъ, не столь богатъ, онъ не подымается столь высоко въ своемъ пареніи, не погружается столь глубоко въ сердце человіческое, но онъ правильнее Байрона, и отделка формы у него старательнее. Дивный слогъ его мъняетъ ежеминутно видъ и цвътъ, отъ оды нисходитъ до эпиграммы; попадаются часто сцены грандіозныя. почти эпическія. Поэма пронивнута более жгучею тоскою, чемъ въ произведеніяхъ Байрона Вскормленный романами, раздёлявшій чувства своихъ друзей, молодыхъ и порывистыхъ либераловъ. Пушкинъ испыталъ жестокое разочарованіе, всявдствіе чего онъ охладёль ко всему высокому и прекрасному на землё. Начавъ писать свой романъ, въроятно, Пушкинъ не уяснилъ еще себъ его развязки, потому что онъ не быль бы въ состояніи изобразить дюбовь молодыхъ людей съ такою чувствительностью, непосредственностью и силою, если бы тогда же предполагаль заключить романь столь печально и прозаично. Въ Онъгинъ Пушкинъ изобразилъ самого себя:

> Мечтамъ невольная преданность, Неподражаемая странность, И ръзкій охлажденный умъ...

Преобладающее въ Онъгинъ чувство есть ненависть къ тому, что считается модою, общественнымъ приличіемъ (le ton de la société).

Что касается до «Бориса Годунова», то Мицкевичь не раздѣляетъ мнѣнія тѣхъ, которые ставять это произведеніе на ряду съ Шекспировскими, но онъ уклоняется отъ объяснительной мотивировки своего сужденія. Ему кажется, что Пушкинъ былъ слишкомъ еще молодъ для созданія историческихъ личностей. Эта попытка показала только, чѣмъ онъ могъ стать со временемъ: «Еt tu Shakespeare eris, si fata sinant»! По этой драмѣ нельзя вполнѣ оцѣнить талантъ Пушкина, хотя и въ ней есть много превосходныхъ деталей, дивныхъ сценъ. Въ особенности прологъ ея (Пименъ и Григорій—Келья въ Чудовомъ монастырѣ) столь своеобразенъ и грандіозенъ, что Мицкевичъ называетъ его единственнымъ въ своемъ родѣ.

¹) Z wieczora na dźdżu stali dwaj młodzieńce Pod jednym płaszczem wziawszy się za ręce... ября 1855 г. на Іени-Шэри, въ Перъ, въ Константинополъ, но его поэтическое творчество довольно рано погасло. Последнимъ изъ большихъ его произведеній былъ «Панъ Тадеушъ», котораго послъдніе стихи дописаны были въ февралъ 1834 г. Общеніе поэтовъ, прерываемое частыми отъъздами Пушкина въ деревню, продолжалось около двухъ лътъ, съ начала 1827 г. до марта 1829 г., когда Пушкинъ, зная, что ему не разръшатъ ъхать въ армію Паскевича на Кавказъ, отправился туда, не предупредивъ ни друзей, ни властей, и добрался до Эрзерума, крайне обезпокоивъ тъмъ графа Бенкендорфа и чиновъ корпуса жандармовъ. Въ томъ же году, 15-го мая, Мицкевичь, успѣвшій получить заграничный пас-порть, въ выдачѣ котораго легко могли произойти за-трудненія, вслѣдствіе появленія въ печати его поэмы «Валленродъ», отправился изъ Кронштадта на кораблъ за границу. Съ тъхъ поръ поэты никогда не встръчались и не переписывались, но помнили другъ друга и вліяли на себя взаимно. Имфется драгоцфинфиній поэтическій матеріаль, оправдывающій это предположеніе: сохранился одинъ художественный замыселъ, который быль каждымь изъ нихъ на свой ладъ обработанъ, но который обязанъ, повидимому, происхожденіемъ дружеской между ними бестдъ. Предметъ бестды былъ громаднъйшій и существеннъйшій изъ всьхъ тъхъ, какіе могли интересовать и русскихъ, и поляковъ, въ условіяхъ не только 1828 года, но и современныхъ, а именно: критическій взглядь на личность и ділтельность Петра Великаго, какъ создателя современной Россіи, сообщившаго ей мощнымъ толчкомъ движеніе, продолжающееся до настоящей минуты. Въ 68-ми стихахъ отрывка: «Памятникъ Петра Великаго», этотъ критическій взглядъ приписанъ Мицкевичемъ Пушкину, который представлялся разсуждающимъ о памятникъ лицомъ (Pielgrzym coś dumał nad Piotra kolosem, — A wieszcz rossyjski tak rzekł cichym głosem). Подобная же критика дъятельности Петра составляеть основу поэмы, не пропущенной при

жизни Пушкина цензурою и вошедшей только въ посмертныя изданія его произведеній подъ заглавіємъ: «Мъдный Всадникъ». Нътъ никакихъ болье точныхъ указаній о томъ, какъ родились оба произведенія, кромъ одной только фразы въ стихотвореніи Мицкевича, влагающей въ уста Пушкину извъстныя мысли, пробуждаемыя въ немъ созерцаніемъ памятника. Въ каждомъ поэтическомъ произведеніи совмъщаются и «Dichtung», и «Wahrheit», правда и вымыселъ. Порою не трудно выдълить и устранить вымыселъ, послъ чего можно, хотя бы по теоріи въроятностей, заключать о настоящей правдъ въ произведеніи, которая одна интересуетъ насъ при научномъ изслъдованіи предмета.

Никто до сихъ поръ не изучалъ обоихъ поэтическихъ произведеній совмъстно, никто ихъ не сопоставляль. Попробуемъ произвести этотъ анализъ, который поможетъ намъ опредълить и происхожденіе объихъ поэмъ, и взаимное другъ на друга вліяніе двухъ главныхъ, непревзойденныхъ и геніальнъйшихъ поэтовъ, принадлежащихъ къ двумъ самымъ крупнымъ отряслямъ племени славянскаго.

#### TT.

Не подлежить сомнѣнію, что изъ произведеній поэта можно заимствовать матеріалы для его жизнеописанія, но при этомъ заимствованіи слѣдуетъ дѣйствовать крайне осмотрительно, вооружась самою строгою критикою. Всякое умственное творчество есть произвольное сочетаніе данныхъ, либо достовѣрно извѣстныхъ, либо такихъ, которыя можно логически допустить. Всякое поэтическое творчество состоитъ въ сочетаніи данныхъ, разсчитанномъ на произведеніе наибольшаго эстетическаго впечатлѣнія, точесть поражающемъ не столько реальною правдою изображаемаго, о которой поэтъ мало заботится, сколько красотою и правдоподобіемъ изображенія, опредъленіемъ изображаемаго сюжета—событія или образа—

такими характерными чертами и особенностями, которыя по самой природъ вещей должны быть присущи этому событію или образу. Лучшимъ доказательствомъ того. что изъ поэтическаго описанія никакъ нельзя заключать о томъ, что дъйствительно случилось то именно, что описано, могутъ служить отдъльныя подробности эпизода «Петербургъ». Лучшій жизнеописатель Мицкевича, Петръ Хмѣлёвскій (Adam Mickiewicz, zarys biograficzno-literacki. 2 tomy. Warszawa. 1886) сопоставляеть заглавіе одного изъ отрывковъ эпизода: «Олешкевичъ — канунъ тербургскаго наводненія 1824 г.», съ описанною въ этомъ отрывкъ встръчею на берегу Невы Олешкевича съ молодыми путешественниками, въ числъ которыхъ имъется и таинственный пилигримъ-двойникъ автора поэмы. Хмёлёвскій заключаеть затёмъ категорически (І, 317), что, выбхавши изъ Вильна 24-го октября 1824 г., Мицкевичъ прибылъ въ Петербургъ 6-го ноября и быль очевидцемъ великаго наводненія 7-го ноября 1824 года. Легко доказать, что основу всего отрывка «Олешкевичь» составляеть чистъйшій вымысель. Пржецлавскій (Ципринусъ, «Калейдоскопъ воспоминаній». Москва, 1874) утверждаеть, что онъ встрътилъ Мицкевича въ самый день его прібада въ Петербургъ, 8-го ноября, слъдующій за наводненіемъ, и что затьмъ 9-го ноября они осматривали наиболъе опустошенныя части города. Первой встръчъ Мицкевича съ Олешкевичемъ, описанной въ эпизодъ «Петербургъ», дана въ поэмъ слъдующая обстановка: — царитъ въ Петербургъ морозная зима; одинъ изъ одиннадцати странниковъ, пилигримъ (лицо байроновскаго типа), остался на Дворцовой площади; «онъ стояль задумавшись и впериль въ дворецъ быстрый взоръ, точно два ножа» -- за нимъ слъдилъ незнакомецъ, который обратился къ нему съ следующими словами:-«я христіанинъ и полякъ; привътствую тебя знаменемъ креста и погони» (родой-бывшій государственный гербъ вел. кн. литовскаго).

Другой отрывокъ, посвященный Олешкевичу и отне-

сенный къкануну наводненія, написанъ, очевидно, поздніве. Тутъ оказались ті же одинадцать странниковъ; предъ ними спускается по гранитнымъ ступенямъ на замерзшую ръку мистикъ «гусляръ», съ фонаремъ и книгою въ рукахъ, и возвращается потомъ съ грозными предсказаніями на устахъ. Одинъ изъ странниковъ слъдуетъ за Олешкевичемъ, потому что его поразили «голосовой звукъ, таинственныя слова... онъ тотчасъ вспомнилъ, что уже слышалъ этотъ звукъ; онъ бѣжалъ опрометью по неизвѣстнымъ путямъ ночью и въ ненастье»... Прибавимъ еще одну любопытную подробность. Самъ Пушкинъ замътилъ въ припискъ къ «Мъдному Всадпушкинъ замътилъ въ припискъ къ «мъдному всаднику»: «жаль только, что описаніе это (наводненія у Мицкевича) — не точно: снъту не было; Нева не была покрыта льдомъ» (III, 564). Описаніе, дъйствительно, не соотвъуствуетъ ни природъ вещей, ни климатическимъ условіямъ Петербурга. Наводненія бываютъ здъсь только осенью, пока Нева не замерзла — и только при только осенью, пока нева не замерзла — и только при сильномъ западномъ вътръ, вгоняющемъ воду ръки върусло ея по направленію вспять и останавливающемъ такимъ образомъ ея теченіе. Это простое обстоятельство, которое Мицкевичу не было извъстно, вполнъ достаточно для объясненія неправильности многихъ подробностей въописаніи, либо лишнихъ, либо очевидно, но безъ всякой видимой причины, невърныхъ. Ясно, что Мицкевичъ фантазировалъ и возсоздавалъ воображениемъ страшное бъдствіе, которое зналъ только по разсказамъ («Небо горитъ сильнъйшимъ морозомъ — вдругъ потускнъло... снъгъ сталъ таять... вътры подняли головы съ полярныхъ льдовъ, точно морскія чудовища, съли верхомъ на волнахъ, сняли съ нихъ оковы. Слышу—морская бездна разнуздана, она мечется и грызетъ ледяныя удила»). Въ этомъ неудачномъ описании всего курьезнъе похожденія самаго «гусляра», который изучаеть приближаю-щееся наводненіе, спускаясь на замерзшую ръку, опуская въ прорубь веревку съ лотомъ и считая на ней узлы. Всему Петербургу извъстны неизбъжные предвозвъстники наводненія: гранитныя ступени спусковъ покрыты водою, вода поднимается до уровня мостовыхъ, бъетъ фонтанами на улицахъ чрезъ отверстія водосточныхъ трубъ, между тъмъ какъ барки на каналахъ подняты до высоты нижнихъ ярусовъ домовъ. То же событіе изображено Пушкинымъ несравненно реальнъе и съ полнымъ знаніемъ мъстныхъ условій, хотя и Пушкинъ изображалъ его только по наслышкъ, такъ какъ во время наводненія онъ находился въ Михайловскомъ.

> Нева всю ночь Рвалася къ морю противъ бури... Но силой вътра отъ залива Перегражденная Нева Обратно шла-гивана, бурлива, И затопияма острова;... . **. .** . . . . . . . . . . . . . Котломъ клокоча и клубясь-И вдругъ, какъ звёрь остервенясь, На городъ кинулась-. . . . Воды вдругъ Втекли въ подземные подвалы: Къ решеткамъ хлынули каналы-И всплылъ Петрополь, какъ Тритонъ. По поясъ въ воду погруженъ 1).

Этимъ мы заканчиваемъ пока разборъ наводненія какъ сюжета, затронутаго Мицкевичемъ. Оказывается, что въ умѣ поэта произошло сочетаніе въ одну группу двухъ фигуръ: пилигрима, то-есть собственно Конрада Валленрода, перенесеннаго въ XIX вѣкъ, и мистика-пророка Олешкевича; что этой группѣ дана обстановка не реальная, но такая, которая бы лучше всего подходила

<sup>4)</sup> Великолъпный по своей пластичности образъ Тритона Петербурга навъянъ, можетъ быть, слъдующими стихами эпизода «Петербургъ»:

Wenecka stolica Co wpół na ziemi a do pasa w wodzie Pływa jak piękna syrena-dziewica.

къ лицу новаго Іезекіиля, петержбурца-поляка Олешкевича. Обстановкою служить день наканунѣ катастрофы, иными словами, сама природа, свидѣтельствующая о возможности пророческаго предсказанія (Pan wstrząśnie szczeble assurskiego tronu—Pan wstrząśnie grunty miasta Babilonu) въ ту самую минуту, когда у странниковъ опускаются въ отчаяніи и головы, и руки, потому что они думають, созерцая эти громады камней: «человѣку ихъ не одолѣть» (człowiek ich nie zwali).

#### III.

Оставимъ наводнение и вернемся къ поименованнымъ нами произведеніямъ обоихъ поэтовъ, которыя наматывались точно нити на одинъ и тотъ же предметъ — на бронзовый колоссъ самодержца-реформатора, причемъ не будемъ терять изъ виду задачи, нельзя ли изъ самихъ произведеній извлечь какія-нибудь жизнеописательныя данныя? Если бы мы сдълали предположеніе, весьма правдоподобное, что двустишіе: «вечеромъ на дождъ стояли оба юноши, взявшись за руки и подъ однимъ плащемъ» — воспроизводить дъйствительное событіе, то мы должны, по необходимости, отнести это событіе къ 1828 году, послъ того, какъ Мицкевичъ — уже извъстный въ Россіи авторъ «Сонетовъ» и «Конрада Валленрода» (изданнаго въ февралъ, 1828) — распростился съ Москвою, которая ознаменовала отъбздъ его объдомъ и поднесеніемъ ему на память серебряной чаши отъ восьми 1) русскихъ литераторовъ (конецъ апръля, 1828). Бесъда происходила, по всей въроятности, въ одинъ изъ тъхъ безконечно длящихся на съверъ вечеровъ, когда господствують, по выраженію Пушкина, «прозрачный сумракь, блескъ безлунный», и когда всякій предметь видень превосходно, даже издали, въ малъйшихъ своихъ подроб-

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

<sup>1)</sup> Оба Киртевскіе, Баратынскій, Шевыревъ, Елагинъ, С. Соболевскій, Н. Полевой и Рожалинъ.

ностяхъ. Мы не ръшаемся утверждать, подобно П. Хмълёвскому (I, 440), что поэты прикрылись отъ дождя коричневымъ плащемъ, который былъ купленъ Мицкевичемъ въ Одессъ, потомъ былъ подаренъ поэтомъ товарищу его, А. Э. Одынцу, потомъ былъ симъ последнимъ пожертвованъ въ виленскій музей и неизвъстно куда послъ дъвался. Очень можетъ быть, что плащъ принадлежаль Пушкину и быль въ родъ тъхъ, которые тогда носились и назывались альмавивами, весьма широкій, весь въ складкахъ, съ откиднымъ воротникомъ и коротенькою пелеринкою. Нынъ памятникъ совсъмъ иначе обставленъ: громадная и пустая площадь отъ набережной Невы до Исакіевскаго собора превращена въ садъ; надъ гущей зелени высится лишь верхъ скалы, служащей пьедесталомъ, и на ней всадникъ, вслъдствіе чего памятникъ производить гораздо меньшее впечатльніе; къ нему несравненно лучше шла прежняя ширь. Несмотря на эту невыгодную перемёну, великое твореніе Фальконета поражаетъ могучею энергіею замысла, символическимъ воплощеніемъ въ созданіи искусства глубокой идеи. Пріятель Дидро, человъкъ, достигшій высокаго образованія въ лучшейтого времени идейной лабораторіи-Парижь, литераторь и философъ, Фальконетъ пытался представить идеальный образъ самовластнаго цивилизатора, безъ удержу несущагося впередъ и одолъвающаго всъ препятствія, противодъйствующія его державной воль. Извъстно, что такой идеаль господствоваль въ Европъ въ половинъ XVIII столътія, когда всв надежды возлагаемы были на просвъщенныхъ монарховъ, и когда всъ думали, что общество можно лъпить, какъ мягкую глину, что его могутъ преобразовывать по произволу ловкіе пальцы изобр'єтательнаго законодателя. Человъкъ независимый и не обладавшій качествами придворнаго, Фальконетъ вскоръ надоблъ двору и навлекъ на себя неудовольствіе императрицы, вслъдствіе чего ему не удалось довести послъ двънадцати-лътнихъ работъ (1767—1779) свое произведение до конца, до отливки статуи. Скульпторъ долженъ былъ

бороться съ безчисленными трудностями, проистекавшими отъ людей, которые портили ему его замысель, которые настаивали на томъ, чтобы Петру дана была такая же посадка, какая у Марка-Аврелія на памятникъ послъдняго на Капитоліъ, близъ церкви Ara Coeli, или требовали устраненія безполезно, по ихъ митнію, извивающагося подъ конскими копытами змёя, или осуждали длиннополую одежду царя, въ которой они усматривали старорусскій кафтань, не подходящій къ реформатору, заставившему русскихъ надъть иностранную форму и всегда носившаго ботфорты, обтянутый мундиръ и треугольную шляпу. Въ письмъ къ Дидро Фальконетъ объяснялъ (1770), что онъ не надълъ на Петра ни историческое его платъе, ни римскую тогу, потому что избранная имъ туника и плащь суть, по его мнънію, идеальное одбяніе героевъ всёхъ вёковъ въ скульптурныхъ произведеніяхъ: такъ одъвались римскіе полководцы и старинные русскіе князья; такъ одбваются крестьяне на берегахъ Тибра и бурлаки на берегахъ Волги (см. 17-й томъ Сборника Историческаго Общества и 2-ю статью Рамбо въ Revue des deux Mondes, 1877 г.). Фигура Петра посажена свободно, въ самой естественной и непринужденной позъ, безъ съдла и стремянъ на скачущемъ конъ; на нее накинутъ нарядъ неопределеннаго времени, но только не римская тога, какъ показалось Мицкевичу (Car . . . . . w todze rzymianina), незнакомому съ исторією отдёлки памятника. Ни въ одномъ изъ произведеній нашихъ поэтовъ, посвященныхъ памятнику, нътъ и помину о скульпторъ и о задачъ, которую онъ себъ поставилъ. Въроятно, они столь мало о немъ думали, какъ мало помышляють о Гомеръ люди, восхищающеся Иліадой. Можетъ быть, они и знали очень немногое о Фальконетъ, такъ какъ съ момента открытія памятника прошло тогда уже почти полвъка (1782). Ихъ интересовало гораздо въ большей степени, какъ отразился памятникъ въ русской поэзіи. Всего в роятнъе, что Пушкинъ былъ руководителемъ

Мицкевича на этомъ поприщѣ и сообщилъ ему четверостишіе современнаго открытію памятника мелкаго стихотворца и журналиста Рубана, вошедшее потомъ во всевозможныя риторики,—стихотвореніе довольно грубое, неуклюжее, отчасти въ стилѣ церковно-славянскихъ виршей, отчасти въ державинскомъ:

> Нерукотворная здёсь русская гора, Внявъ гласу Божію изъ устъ Екатерины, Прешла чрезъ Невскія пучины И пала подъ стопы Великаго Петра.

Отсюда Мицкевичъ выкинулъ слова лести но адресу императрицы, но усвоилъ себъ представление о ея матеріальномъ могуществъ и создаль образъ, весьма красивый, характеризующій и самаго Петра: «Царю Петру не пригодно стоять на собственной земль; въ отечествъ ему не такъ, какъ следуетъ, просторно, почву для него ръшено добыть заморскую. Вельно вырвать изъ скихъ береговъ гранитный холмъ, который по слову владычицы плыветь по морю и бъжить по сушт и падаеть навзничь въ городъ передъ царицей». Въ центральномъ мъстъ произведенія Мицкевича сопоставлены имъ, какъ контрасты, и статуи, и идеальныя личности Марка-Аврелія и Петра Великаго. Самъ Фальконетъ сознаваль, что эти два героя крайне другь на друга непохожи, когда, опровергая предложенія Бецкаго, онъ объясняль въ 1768 году императрицъ, что статуя Марка-Аврелія прилична Марку-Аврелію, а статуя другаго лица должна быть прилична другому.

Настоящій западникъ и истый латинянинъ, Мицкевичъ рѣшительно преклоняется предъ Маркомъ-Авреліемъ, въ томъ видѣ, въ какомъ онъ представленъ въ статуѣ,—то-есть, предъ кроткимъ правителемъ и миротворцемъ, возвращающимся на Капитолій по усмиреніи внѣшнихъ враговъ:

«Прекрасенъ ликъ его, кроткій и благородный, на лицъ сіяетъ мысль о благъ государства. Руку одну онъ тихо поднялъ, какъ будто бы хотълъ благословить толпы своихъ подданныхъ. Другою рукою, опущенною на бразды, онъ укрощаетъ порывъ своего коня. Чувствуешь, что много народу стояло на пути, и что народъ кричалъ: возвращается отецъ нашъ, Кесарь.—Кесарь желаетъ тихо пробхать между толпящимися и всъхъ пожаловать отеческимъ поклономъ. Конь ощетинилъ гриву, мечетъ огонь изъ глазъ, но сознаётъ, что везетъ любимъйшаго гостя— что везетъ отца милліоновъ дътей—и самъ сдерживаетъ свою прыть и живость. Дътямъ дано подойти къ отцу, глядъть на него. Конь идетъ мърно, шагомъ, по ровному пути—угадываетъ, что онъ идетъ въ безсмертіе».

Вся прелесть стиховъ пропадаетъ, конечно, въ этой прозаической передачъ; тъмъ не менъе описаніе статуи даже и въ прозъ столь живо, столь пластично, что мы должны перенести моментъвозникновенія стиховъ съ 1828 г. въ другую, позднъйшую эпоху; они могли быть написаны только послъ того, какъ Мицкевичъ насладился самъ лично красотою подлинника, то-есть когда побываль самъ въ Римъ—въ 1830 и 1831 годахъ. Замътимъ, что и Пушкинъ, которому приписано приведенное выше описаніе памятника М.-Аврелія, никогда не былъ въ Римъ и, слъдовательно, не видалъ подлинника.

Характеристика Петра Великаго гораздо короче; она вся въ шести стихахъ:

«Царь Петръ попустилъ бразды лошади. Видно, летълъ онъ, топча все на пути. Сразу вскочилъ онъ на самый край скалы. Бъшеный конь уже приподнялъ копыта,—царемъ не удерживаемый, конь скрежещетъ, кусая удила. Чувствуешь, что онъ полетитъ и разобьется въ дребезги»...

Что касается до этой характеристики, приписываемой тоже Пушкину, то надобно обратить вниманіе, что Пушкинь читаль третью часть «Дідовь» и «Петербургь» уже посліб того, какъ произошла значительная переміна и въ его политическихъ взглядахъ, и въ его народническихъ чувствахъ; что онъ подвергъ критикъ одніб только мелкія подробности наводненія, но не отрицаль

прямо приписанных ему Мицкевичемъ взглядовъ (пословица говоритъ: qui tacet, consentire videtur); что главную мысль Мицкевича онъ, съ своей стороны, воспроизвелъ, изобразивъ ее въ еще болѣе богатой формѣ, одушевленной чувствомъ болѣе сердечнымъ, чувствомъ русскаго, воспитаннаго въ благоговѣйномъ поклоненіи своему народному герою. Пушкинъ выбралъ для своей повѣсти время позднѣе катастрофы, а именно осень года, слѣдовавшаго за наводненіемъ. Уже нѣтъ болѣе тѣхъ «хищныхъ волнъ», которыя «толпились, бунтуя грозно вкругъ его». Остался неподвиженъ, на своей скалѣ, только тотъ, «чьей волей роковой—надъ моремъ городъ основался»:

Ужасенъ онъ въ окрестной мгий!
Какая дума на челй!
Какая сила въ немъ сокрыта!
А въ семъ конй какой огонь!
Куда ты скачешь, гордый конь,
И гдй опустишь ты копыта?
О, мощный властелннъ судьбы!
Не такъ ли ты надъ самой бездной,
На высотй, уздой желйзной
Россію вздернулъ на дыбы?

Намъ приходится теперь отыскать общія черты, присущія обоимъ произведеніямъ, сходные въ обоихъ сужденія и взгляды, и отыскать, кому изъ двухъ поэтовъ принадлежитъ починъ въ этихъ взглядахъ на Петра Великаго. Мы должны теперь поближе изучить основу и содержаніе обоихъ произведеній.

## IV.

Мицкевичъ жилъ въ такомъ въкъ и принадлежалъ къ такой народности, что онъ могъ только удивляться Петру В., но не могъ никакъ его любить и имъ восхищаться. Существовалъ многовъковый антагонизмъ между римско-католическою Польшею и отдаленною отъ моря и Европы византійскою Москвою. Побъдивъ шведовъ,

Петръ склонилъ сразу въ свою сторону въсы и сталъ вдругъ преобладающимъ на Востокъ государемъ, располагающимъ почти по произволу будущею судьбою Польши. Было замъчено Европою, что послъ полтавскаго сраженія Петрь—war considerabel in Europa geworden (Brückner, «Peter der Grosse», во Всеобщей Исторіи изд. Oncken'а, S. 416). Уже въ 1709 король прусскій быль занять мыслью о раздёлё Польши, которую внушаль Петру въ Маріенвердеръ. Въ то время, какъ Польша опускалась въ бездну по наклонной плоскости безначалія, тъмъ временемъ повышалась Россія и дошла до самой вершины могущества и славы. Она возвысилась, главнымъ образомъ, потому, что Петръ двинулъ ее впередъ и далъ ей европейское образование (Mick.: Pierwszy on odkrył tę caropedyę, Piotr wskazał carom do wielkości drogę-I rzekł: Rossyę zeuropejczyć mogę). Очень естественно, что, по понятіямъ Мицкевича, то не была цивилизація, а только призракъ цивилизаціи, внішній лоскъ на сыромъ корню, на степной, полувосточной подкладев. Такія сужденія о тогдашней Россіи сочетались въ умъ Мицкевича съ его коренными убъжденіями, красною нитью проходившими по всъмъ его произведеніямъ, объ отрицательномъ и демоническомъ элементъ въ исторіи, о легкости сочетаній-по химическому, такъ сказать, сродству-безпредъльнаго и не знающаго препонъ деспотизма со всёми жадно усвоиваемыми имъ изобретеніями въ области научнаго знанія и техники, съ тончайшимъ аналитическимъ умомъ. Ученъйшіе въ своихъ отрасляхъ знанія люди содъйствують сенатору Новосильцеву въ третьей части «Дъдовъ»; при генералъ, командующемъ въ Краковъ, -- въ драмъ «Барскіе Конфедераты», --- состоить на службъ политическій агенть, докторъ-философъ. Извъстно, что на этой канвъ была вышита фантастическая «Исторія будущаго», писанная Мицкевичемъ въ Петербургъ, въ которой были восходящія до 1828 г. предсказанія объ измѣненіи европейскихъ политическихъ отношеній вслъдствіе развитія жельзно-дорожной съти и изобрътенія телефоновъ. Кончался этоть фантастическій разсказь полнымь торжествомъ Азіи и китайцевъ надъ европейцами. Въ лекціяхъ Мицкевича о славянскихъ литературахъ взглядъ на реформу Петра остался тотъ же, но къ характеристикъ реформатора прибавилась еще одна черта-усмотренное сходство его съ монтаньярами французскаго конвента: и тотъ, и другіе были философы, раціоналисты, но по темпераменту вполнъ революціонеры. Привожу слова 48-й лекціи: «Pierre le Grand, bien supérieur à ces deux monarques (Louis XIV et Charles XII), plus froid que Gengis Chan, n'avait qu'une seule idée: celle de dominer. Il représentait l'orgueil du siècle, il précédait et devansait la Convention... La réforme russe et la révolution terroriste de la France s'expliquent mutuellement. Кромъ такого сравненія, едва ли есть въ характеристикъ Петра, сдъланной Мицкевичемъ, хотя бы одна черта, которая могла бы быть заимствована у Пушкина; противъ того, последние стихи отрывка таковы, что едва ли бы могъ Пушкинъ произнести нѣчто подобное. Мицкевичъ сравнилъ скачущаго, но не падающаго со скалы всадника — съ замершимъ горнымъ водопадомъ, повисшимъ надъ бездною, заключилъ стихотвореніе такимъ образомъ:

> Lecz skoro słońce swobody zabłyśnie, I wiatr zachodni ogrzeje te państwa— I cóż się stanie z kaskadą tyraństwa?..

Бътеный конь, кусающій удила, застывшій водопадъ, повисшій надъ пропастью—это въдь сама Россія. Не могъ допустить русскій патріотъ, что этотъ конь разлетится въ дребезги; что весь каскадъ растаетъ; что весь періодъ реформъ Петра долженъ быть признанъ недъйствительнымъ, не бывшимъ, долженъ быть вычеркнутъ изъ исторіи; что вся реформа была, такъ сказать, навыворотъ; что, начинаясь съ бороды и платья, она нисколько не вліяла на улучшеніе нравственности человъка; что отъ нея останутся однъ лишь развалины. Здъсь-то именно и было то горное ущелье, изъ котораго вырывалась струя воды, на-въки раздълившая двъ скалы, -- разсълина, столь глубокая, что по инстинкту чувствовали ея непроходимость оба поэта; они такъ и не видали никогда дна раздълившей ихъ пропасти. Такимъ образомъ, слова, будто бы пушкинскія, въ произведеніи Мицкевича суть только выраженіе собственныхъ убъжденій Мицкевича, и только вслъдствіе licentia poetica вложены въ уста Пушкину. Отношеніе ихъ къ Пушкину увеличивало въсъ и значение суждений о преобразователь, потому что они якобы шли отъ потомка тъхъ русскихъ, посредствомъ которыхъ царь Петръ и «сотворилъ свои чудеса». Замътимъ еще, что Мицкевичъ поступаль въ этомъ случат добросовъстно, будучи убъжденъ, что Пушкинъ не можетъ не раздълять взглядовъ на Петра В., разсматриваемаго съ общеевропейской и, какъ Мицкевичу казалось, общечеловъческой точки эрънія.

Теперь мы можемъ перейти къ изученію происхожденія поэмы Пушкина. П. Бартеневъ передаетъ (Русскій Архивъ, 1877, № 8, стр. 424) разсказъ, слышанный имъ отъ С. Соболевскаго и переданный Пушкину графомъ М. Ю. Віельгорскимъ, слъдующаго содержанія. Въ 1812 году существовало опасеніе, что Наполеонъ пойдеть на Петербургь, вследствие чего изъ северной столицы вывозимы были, по распоряженію правительства, всякія драгоцівности; были даже ассигнованы суммы на снятіе и вывозку статуи Петра. Нъкто, маіоръ Батуринъ, явившись къ статсъ-секретарю и оберъпрокурору правительствующаго синода А. Н. Голицыну, разсказалъ ему свой нъсколько разъ повторившійся сонъ. Снилосъ Батурину, что онъ стоить на сенатской площади, что статуя державнаго всадника поворачиваетъ, събзжаеть со скалы и скачеть, звеня по мостовой копытами, по направленію къ Каменному острову, гдъ жилъ тогда государь Александръ Павловичъ. «Молодой человъкъ!-сказалъ великанъ вышедшему на встръчу государю, -- до чего довель ты Россію? Но, покамъсть я на мъстъ, городу нечего опасаться». Съ этими словами всадникъ опять повернулся и поскакалъ на свой обычный пость на скаль. Мистикъ Голицынъ поспьшилъ съ докладомъ о сновидении Батурина къ императору, который приказаль Петра съ его скалы не трогать. Очень въроятно, что изъ этого-то разсказа Пушкинъ заимствовалъ самыя сильныя и наиболте образныя черты своей повъсти (... «какъ будто грома грохотанье, тяжело-звонкое скаканье по потрясенной мостовой... За нимъ повсюду Всадникъ Мъдный съ тяжелымъ топотомъ скакалъ»). Эти характерныя черты сочетались у Пушкина не съ патріотическими воспоминаніями 1812, но съ народнымъ бъдствіемъ наводненія 1824 года. По замыслу Пушкина, однимъ изъ лицъ, наиболье пострадавшихъ отъ бъдствія, быль мелкій чиновникъ, самый обыкновенный человъкъ. Мимоходомъ Пушкинъ, не называя этого канцеляриста изъ захудалыхъ дворянъ даже по фамиліи, обронилъ следующія слова о его прозваніи: оно, быть можеть, «въ минувши времена блистало, И подъ перомъ Карамзина Въ родныхъ преданьяхъ прозвучало»... а теперь, однако, забыто. Безфамильный приказный живеть въ Коломенской части, исправно ходить на службу въ канцелярію и постоянно мечтаетъ объ убогой девушке, съ которою онъ помолвленъ и которая живеть въ дальнъйшихъ мъстахъ Васильевскаго Острова, гдф-то близь Галерной Гавани, въ старомъ домикъ подъ ивою. Пришло наводнение: канцеляристь метался во всё стороны, какъ бешеный, въ смертельномъ безпокойствъ о судьбъ невъсты, взбирался на одного изъ тёхъ мраморныхъ львовъ сторожевыхъ, которыми украшено крыльцо бывшаго дома Лобанова, нынъ военнаго министерства, глядълъ съ отчаяніемъ на разливъ, между тъмъ какъ дождь хлесталъ ему въ лицо, а вътеръ сорвалъ шляпу. На слъдующій день нашъ канцеляристь перебажаеть въ лодкъ Неву, направляется къ домику невъсты, но, увы! тамъ стоитъ только ива, а домикъ и строенія снесены волнами безслідно. Бід-

някъ сошелъ съ ума, пересталъ бывать въ канцеляріи, спаяь на пристани, питался подаяніемь, ходиль въ лохмотьяхъ. Осенью слъдующаго года онъ забрелъ на Сенатскую площадь къ гиганту на бронзовомъ конъ. Вскипъла въ немъ кровь, помутились глаза, стиснулись зубы, и, поднявъ кулакъ, помѣшанный сталъ хулить грознаго царя: «Добро, строитель чудотворный!.. Ужо тебь»!.. Въ ту самую минуту у меднаго гиганта возгорълись гивомъ очи, и всадникъ поскакалъ, простерши руку, въ вышинъ, преслъдуя убъгающаго хулителя. Трупъ безумца отысканъ былъ на взморьъ, на безлюдномъ острову, возлъ отысканныхъ имъ остатковъ домика невъсты. Такова въ своей теперешней редакци, отличающейся необыкновенною простотою, эта-не то идиллія канцелярская, не то элегія, въ которую попаль грозный царь совершенно случайно и даже напрасно, такъ какъ мало ли что можетъ взбрести на умъ помъщанному. Имъются, однако, свъденія, что цънный камень имъль совсъмъ иной видъ, прежде нежели былъ окончательно отшлифованъ, и что достоинство его было гораздо выше. Князь Петръ Петровичъ Вяземскій, сынъ близкаго друга обоихъ поэтовъ, пишетъ слъдующее (Р. Арх. 1884, № 4, стр. 430: «Пушкинъ по документамъ Остафьевскаго архива, 1826—1837»): «неизгладимое впечатлъніе произвелъ монологъ обезумъвшаго чиновника передъ Мъднымъ Всадникомъ, содержащій около тридцати стиховъ. Не върится, что онъ не сохранился въ цълости. Въ бумагахъ моего отца монолога не сохранилось, весьма можеть быть, потому, что въ немъ слишкомъ энергически звучала ненависть къ европейской цивилизаціи. Мнъ все кажется, что великольпный монологь таится вслыдствіе какихъ-либо тенденціозныхъ соображеній, ибо трудно допустить, чтобы изо всёхъ людей, слышавшихъ проклятіе, никто не попросиль Пушкина дать списать эти тридцать-сорокъ стиховъ». Не подлежить сомнънію, что длинный монологъ съ проклятіями никакъ не шель къ безродному и ничтожнъйшему приказному, къ этому

новте de rien. Самъ канцеляристь имѣль иной видъ передъ окончательною отдѣлкою поэмы, видъ непохожій на истертую монету. Его звали Езерскимъ; онъ быль потомокъ людей, бывшихъ «и въ войскѣ, и въ совѣтѣ, на воеводствѣ и въ отвѣтѣ». Пушкинъ занимался сочиненіемъ «Родословной моего героя». Это сатирическое стихотвореніе начиналось съ генеалогіи героя и пересыпано было колкими упреками по адресу настоящаго времени:

Кто бъ ни былъ вашъ родоначальникъ,—
Мстиславъ, князь Курбскій иль Ермакъ,
Или Митюшка цъловальникъ,—
Вамъ все равно. Конечно, такъ:
Вы презираете отцами,
Ихъ славой, честію, правами—
Великодушно и умно;
Вы отреклись отъ нихъ давно,
Прямого просвъщенья ради,
Гордясь (какъ общей пользы другъ)
Красою собственныхъ заслугъ,
Зъъздой двоюроднаго дяди,
Иль приглашеніемъ на балъ
Туда, гдъ дъдъ вашъ не бывалъ. (ПП, 550.)

Дъдъ Езерскаго имълъ 12,000 душъ, отецъ разорился, вслёдствіе чего Езерскій «жалованьемъ жилъ и регистраторомъ служилъ». Въ драмъ Сигизмунда Красин-«Иридіонъ» есть одно д'вйствіе, въ которомъ герой драмы, заклятый врагь Рима, завербоваль свою дружину, на погибель «въчному городу», гладіатора, кроющаго подъ неказистымъ именемъ Спора свое настоящее происхождение отъ древнихъ Сципіоновъ. Хотя подобныхъ чувствъ и не питаетъ Езерскій, захудалый потомокъ московскихъ бояръ, однако и онъ, какъ озлобленный червякъ, способенъ роптать на судьбу и доискиваться виновника несчастнаго его положенія. Весьма справедливо замъчаетъ П. В. Анненковъ («Идеалы Пушкина», въ «Вѣстникъ Европы», 1880, № 6, стр. 613): «коломенскій чиновникъ осмѣливается укорять великаго императора во всъхъ своихъ несчастіяхъ и даже пося-

гаеть на угрозу передъ бронзовымъ ликомъ его, въ которомъ онъ внезапно открываетъ того человъка, который лишилъ его фамилію гражданскаго значенія, низвелъ его самого въ бездольные служаки и косвенно настигъ, даже послъ своей смерти въ послъднемъ его убъжищъ сердечномъ счастіи, унесенномъ наводненіемъ въ основанномъ имъ Петербургъ... Въ этомъ нелъпомъ: «ужо тебъ!» безумецъ выразилъ промелькнувшую въ его головъ мысль о возможности найти еще судъ въ потомствъ и передълать приговоръ, давшій такую славу и значеніе имени грознаго реформатора. М'єдный Всадникъ, погнавшійся за нимъ, точно угадаль его тайную мысль! Первоначальный замысель повъсти не могь бы помъститься въ тъсныхъ рамкахъ идилліи, онъ былъ крупнъе и смахивалъ на эпопею. Первоначальный замысель темь большее иметь для нась значение, что коломенскій чиновникъ и Езерскій — это одно лицо; мало того: и чиновникъ и, Езерскій суть двойники самого Пушкина, который признается самъ (въ варіантахъ къ IV строфъ «Родословной моего героя»: III, 548):

«Могучихъ предковъ правнукъ бъдный, Люблю встръчать ихъ имена
Въ двухъ-трехъ строкахъ Карамзина:
Отъ этой слабости безвредной
Какъ ни старался, видитъ Вогъ,
Отвыкнуть я никакъ не могъ».

Въ теченіе всей своей жизни Пушкинъ искаль предковъ по лѣтописямъ и старымъ документамъ, поэтизировалъ всякими средствами предка по матери — негра Ганнибала. Это стремленіе обозначилось подъ конецъ жизни до того сильно и рельефно, что впослѣдствіи времени поставленъ былъ вопросъ: точно ли онъ народный поэтъ? не есть ли онъ только представитель одного лишь русскаго дворянства въ періодъ исторіи, начавшійся съ Петра, періодъ, въ теченіе котораго интеллигенція была исключительно дворянская, лишенная настоящей любви къ народу, лишенная способности

ощущать его потребности, не сознающая того, что кроется подъ верхнимъ слоемъ общества, разрыхленнымъ посредствомъ цивилизаціи? На зло новому, свъжеиспеченному дворянству по чину, ордену, новой аристократіи, образовавшейся изъ случайныхъ временщиковъ, Пушкинъ, самъ себя называющій («Моя родословная», II, 107): «родовъ униженныхъ обломокъ... бояръ старинныхъ я потомокъ», иронически демонстративно отрекается отъ своего дворянскаго происхожденія, лишь бы не стать на одной доскъ съ вновь возведенными въ дворянское достоинство, предпочитаеть пріобщиться къ tiers-état, предпочитаетъ записаться въ совсемъ неподходящее и несуществующее въ Россіи званіе «я мъщанинъ», то-есть «bourgeois» въфранцузскомъсмыслъ этого слова. «Древнерусское дворянство, — пишенть онъ въ 1829 г. (Разговоръ вечеромъ на раутъ, IV, 367), — у насъ въ неизвъстности и составило родъ третьяго сословія. Благородная чернь, къ которой и я принадлежу считаетъ своими родоначальниками Рюрика и Мономаха, но настоящая наша аристократія съ трудомъ можеть назвать и своего дъда». «Моя родословная», Пушкина, якобы «вольное подражаніе Байрону», писанная 6-го сентября въ Болдинъ, повторяетъ на всъ лады одно: куда-жъ мнъ быть аристократомъ! -Я, славу Богу, мъщанинъ. -Эта «Моя родословная» 1830 г. составляеть первоначальный набросокъ того, что потомъ, въ передълкъ 1836 года, въ недоконченномъ отрывкъ сатирической поэмы озаглавлено: «Родословная моего героя», т.-е. Езерскаго. «Родословная» же Езерскаго должна была составлять основаніе поэмы «М'єдный Всадникъ», а нын'є она является покинутымъ и забракованнымъ его началомъ, такъ какъ въ переписанной для цензуры рукописи поэмы, помъченной 31-го октября 1833 г., Езерскій уже исчезь, и вмъсто него поставленъ какой-то малохарактерный и почти безличный, безфамильный канцеляристь. Послъдовало, значитъ, весьма большое сокращеніе, если не самой темы, то первоначального замысла ея, сопровождаемое пониженіемъ и сильнымъ утоненіемъ общественнаго элемента въ произведеніи, вслъдствіе чего самый сюжетъ сталъ неясенъ, загадоченъ, какъ будто бы что-то въ поэмъ не досказано. Послъ прочтенія произведенія читатель поставленъ въ недоумъніе, какова основная мысль автора: прославленіе памяти Петра или осужденіе, аповеозъ или хула? Вникая въ причины такого сокращенія въ самомъ первичномъ замыслъ поэмы, мы приходимъ къ цълому ряду любопытныхъ выводовъ и предположеній, которые во всякомъ случать заслуживаютъ того, чтобы на нихъ остановиться.

V.

П. В. Анненковъ полагалъ (Матеріалы для біографіи Пушкина, 2 изд. 1873, стр. 375), что сведение до тіnimum'a первоначальной идеи поэта произошло по побужденіямь, имфющимь свой источникь только въ эстетическомъ чуть В Пушкина. Образные элементы поэмы наводненіе и скачущій колоссь-измельчали бы и стушевались, сдёлались бы мало эффектны, если бы на первый планъ выдвинулось поношение Петра, резонированіе. Всякое возвеличеніе Езерскаго, всякое подробное изображение родовыхъ характерныхъ линій его физіономіи умалило бы размёры мёднаго гиганта. Надо было, по началамъ эстетики, сдълать дъйствующее лицо неважнымъ человекомъ, поставить его въ тумане, окружить его сърымъ полусвътомъ. Предметъ поэмы-собственно не люди, а сама катастрофа, которая одна и должна занимать неразвлекаемаго ничемъ читателя.

Рядомъ съ этою до извъстной степени правдоподобною причиною можно бы еще съ большимъ основаніемъ поставить другую, совершенно внъшнюю, а именно, современныя созданію поэмы тогдашнія условія печати. Съ того самаго, весьма памятнаго для Пушкина, числа 8-го сентября 1826 г., когда бывъ привезенъ съ

фельдъегеремъ въ Москву, Пушкинъ предсталъ, безъ перемъны костюма, въ дорожномъ платъъ, передъ императоромъ Николаемъ; когда сей послъдній милостиво разръшилъ ему жить гдъ угодно и писать и изъявилъ свою волю быть его цензоромъ, положение Пушкина, какъ поэта, стало несравненно труднъе, нравственно отвътственнъе и несвободнъе; то было положение птички, заключенной въ просторной золоченой клѣткъ. Не подлежитъ сомивнію, что условія того времени становились съ каждымъ годомъ неблагопріятнъе для писателей. Жизнь общественная въ Россіи отличалась крайне своеобразнымъ ритмомъ; она совершалась внезапными скачками, которые отделяются длинными промежутками застоя. Если бы хотъли изобразить графически волны этого движенія, то оказалось бы, что каждая волна подымается почти перпендикулярно, но опускается потомъ по длинной наклонной линіи. Тотчасъ послѣ вѣнскаго конгресса 1815 г. обрисовалась реакція, когда колеблющійся духь россійскаго Агамемнона сильно обезпокоень быль распространеніемь либеральныхь идей, точно заразною бользнью, проникающею къ намъ изъ западной Европы, и зарожденіемъ тайныхъ обществъ. Реакція, которую круто повели сначала обскуранты и мистики, стала, послъ вступленія на престоль императора Николая, хладнокровнъе, осмотрительнъе, систематичнъе, получила характеръ болъе правительственный и полицейскій. Правительство во все вмѣшивалось, обязывало преподавать предметы на каеедрахь въ извъстномъ духъ, покровительствовало извъстнымъ направленіямъ въ литературъ и искусствъ, или преслъдовало ихъ, или приказывало замолчать расходившимся и полемизирующимъ противникамъ. Оно требовало, чтобы самый патріотизмъ соблюдаль меру и не выходиль изъ надлежащихъ, по усмотрънію власти, границъ. Дъйствіе правительства не вызывало, въ теченіе весьма долгаго, времени, никакаго противодъйствія со стороны народной интеллигенціи. Среди дремоты и всеобщаго мертвеннаго застоя выси-

лись авторитеты, окруженные почти что боготвореніемъ со стороны публики. Ихъ нельзя было даже и разбирать, потому что всякаго смъльчака, который бы попробоваль критически къ нимъ отнестись, преслъдовала бы сама періокритически кънимъотнестись, преслъдовала оы сама перго-дическая печать и указала бы на него правительству какъ на вольнодумца. Такимъ колоссальнымъ авторитетомъ, въ области исторіи и политики, былъ, въ то время, Ка-рамзинъ (ум. 1826), нъкогда страстный поклонникъ за-падной Европы, а позже сильно измънившійся въ убъж-деніяхъ, врагъ новизны, противникъ реформъ. Какимъ тяжелымъ бременемъ ложился на современниковъ каждый авторитетъ и какъ стъснялъ онъ свободу историческаго изслъдованія, это можетъ объяснить курьезный документь во 2-мъ томъ полнаго изданія сочиненій кн. П. А. Вяземскаго (Спб., 1879, стр. 214), а именно: письмо его писанное въ 1836 г. къ министру народнаго просвъщенія С. С. Уварову, какъ главному начальнику цензуры. Князь Вяземскій, человъкъ несомитно просвъщенный и считавшій себя вѣкъ либеральнымъ, жалуется министру на то, что онъ съ учебныхъ каеедръ и въ пропускаедопускаетъ мыхъ цензорами журналахъ статьи, критикующія «тво-реніе Карамзина, эту единственную въ Россіи книгу, истинно государственную, и народную и монархичесистинно государственную, и народную и монархическую, и чрезъ то самое поощряетъ *черную шайку* разрушителей или *ломщиковъ*, которые только того и добиваются, чтобы можно было провозгласить: у насъ нътъ исторіи». Князь Вяземскій обличаеть, такимъ образомъ, два журнала, оба московскіе: «Телеграфъ» и «Телескопъ», изъ которыхъ первый, издаваемый Н. Полевымъ, за то, что помъстилъ критику исторіи Карамзина, написанную Лелевелемъ, котораго мнънія и духъ, по словамъ самаго Вяземскаго, раскрылись много лѣтъ потомъ, въ дни польскаго мятежа, а второй журналъ обвиняемъ былъ за помѣщеніе извѣстнаго Философическаго письма Чаадаева. — Независимо отъ журналовъ, Вяземскій указывалъ еще на профессора петербургскаго университета,

Устрялова, который позволиль себь, «вывести на одну доску-Карамзина и Полевого, стройное твореніе одного и недоносокъ другого» (Исторія русскаго народа, Н. Полевого) и притомъ изложилъ ихъ взгляды «столь двумысленно или просто сбивчиво, что по истинъ не знаешь, кому изъ двухъ онъ даетъ преимущество». Князь Вяземскій убъждень, что правительство долпокровительствовать одной зиждительной зиждительнаго нътъ ничего ВЪ историческомъ протестантизмъ, который осущаетъ источники върованій и преданій и, увлекаясь нелівною фразеологією высших взглядовг, потребностей и духа времени, создаеть какую-то подвижную исторію, по изм'єненіямъ образа мыслей и страстей, и переходить къ современному нигилизму 1). Для полноты оцънки взглядовъ кн. Вяземскаго следуеть заметить, что Карамзинъ быль не только историкъ, но и публицистъ, быль лицо, занимавшее до смерти своей положеніе, похожее на то, какое занималъ въ недавнія времена М. Катковъ. Извъстно, что Карамзинъ въ свое время былъ поборникомъ принципа самодержавія болье рышительнымъ, чъмъ само правительство и самъ монархъ. Увлеченіе князя Вяземскаго было столь велико, что, по его словамъ, «самое 14-е декабря» было не что иное, какъ «критика вооруженною рукою мнтнія, исповтдуемаго Карамзинымъ, то-есть исторіи Государства Россійскаго».— До конца своей жизни кн. Вяземскій, однако, сочувствоваль полякамь, языкь и литературу ихъ онь основательно зналь, такъ какъ нъсколько лъть прожиль въ средъ польскаго общества, въ Варшавъ, при цесаревичъ Константинъ Павловичъ. Онъ самъ себя считалъ, не безъ основанія, европейцемъ и прогрессистомъ. Никакой здой умысель не руководиль имь при написаніи письма

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кличку изобрёлъ, какъ извёстно, Надеждинъ; Вяземскій ее только повторилъ.



къ Уварову, никакой личной цёли не достигалъ онъ посредствомъ этого письма. Наконецъ, замътимъ, само письмо показано было Пушкину авторомъ до отсылки его по назначенію, и Пушкинъ одобрилъ его, за исключеніемъ фразы о 14-мъ декабря, противъ которой онъ поставилъ замътку: «не лишнее ли?» — Легко понять, что, при тогдашнемъ всеобщемъ умственномъ застоъ, при полной политической незрълости, при хаотическомъ броженіи и невыработкъ простъйшихъ понятій о лучшихъ порядкахъ, обстоятельства не благопріятствовали трезвому изследованію исторіи, не только новейшей, но даже и древне-московской. Документь въ родъ вышеприведеннаго, и притомъ исходящій отъ столь хорошаго вообще и передоваго человъка, какимъ былъ кн. Вяземскій, болье поучителень, нежели цылые томы, и превосходно освъщаеть и духъ тогдашняго времени, и настроеніе общества. Что касается до новъйшей исторіи русской посл'в Петра, то великаго царя и великую царицу позволяемо было только прославлять, но порицать никакъ и никому не подобало. Къ числу строго запрещенныхъ сочиненій принадлежала, въ то время, даже и извъстная записка Карамзина: «О древней и новой Россіи», въ которой историкъ, относясь съ глубочайшимъ благоговъніемъ къ Петру В., упрекалъ его только слегка за пренебрежение своей собственной народности, за пристрастіе къ иноземному. Отъ Пушкина, которому съ іюня 1831 г. открыты были, для собранія матеріаловъ по исторіи царствованія Петра, государственные архивы, и правительство, и публика ожидали одного только апоесоза. Не только указанное пятно на пямяти царя, но даже малъйшая тънь, брошенная на него историкомъ, была бы признана за осквернение и вызвала бы полное и общее негодованіе. Какъ ни охорашивалъ Петра Пушкинъ въ «Мъдномъ Всадникъ», какъ ни занавъшивалъ онъ основную мысль поэмы, несмотря на то, цензура не разръшила ему при жизни его поэмы къ напечатанію.

## VI.

Вполнъ признавая всю въскость двухъ разобранныхъ нами причинъ, повліявшихъ на то, что основная идея «Мъднаго Всадника» не была вполнъ ясно и достаточно прозрачно высказана, а именно: эстетического чувства и внашних препятствій, между которыми на первомъ планъ стояла тогдашняя цензура, мы должны отмътить еще и третью причину, можеть быть, самую крупную, обусловившую загадочность произведенія, подобнаго вопросительному знаку. Только въ самые последніе годы своей жизни, -- слъдовательно, гораздо позже своего знакомства съ Мицкевичемъ, Пушкинъ сильно поколебался въ своихъ политическихъ и общественныхъ убъжденіяхъ, въ своихъ взглядахъ на совершенство петровскихъ реформъ, въ своихъ съ дътства взлелъянныхъ идеалахъ, но не дошель, однако, до кореннаго пересозданія этихъ идеаловъ. Въ немъ зародились только нъкоторыя сомнънія относительно обожаемаго имъ съ молодости реформатора, усмотрѣны только сильныя противорѣчія въ этой натуръ, удивительная смъсь добра и зла. Противорѣчій этихъ онъ не согласоваль, не одольль; онъ съ мощною личностью не совладаль; въ концъ концовъ, это лицо такъ и осталось для него неразгаданнымъ сфинксомъ. Это обстоятельство было весьма подробно и толково разобрано П. В. Анненковымъ въ его трудъ объ «Общественныхъ идеалахъ Пушкина» («Въстникъ Европы», 1880, № 8). Броженіе въ области политическихъ понятій у Пушкина и перерожденіе идеадовъ Анненковъ относитъ къ двумъ главнымъ причинамъ: во-первыхъ, къ тому, что подъ конецъ жизни Пушкинъ сталь болье, чемь смолоду, аристократомь, что такой аристократизмъ во вкусъ и привычкахъ повелъ и къ усиленному развитію аристократизма въ идеяхъ; и, вовторыхъ, тому, что, вступивъ въ архивы, Пушкинъ дотронулся собственноручно до источниковъ, свидътель-

ствующихь о величіи реформатора, но вмёстё съ тёмъ и ужасающихъ, такъ какъ изъ этихъ документовъ струилась и капала кровь почти на каждомъ ихъ листъ. Извъстно, что съ лътами стираются воспоминанія тяжелыя и мучительныя, а если смотреть издали, леть сто послѣ событій, то остаются въ виду только окончательные и общіе результаты крупной дѣятельности политика. Все, что предшествовало Петру, почти совсьмъ было уже позабыто въ началь XIX въка; оно было закрыто сказочною и полумиеическою фигурою великана, обладающаго сверхъестественною силою; казалось, какъ будто бы съ него только и начинается русская исторія. Пушкинъ записаль въ отрывкахъ своей «автобіографіи» (V, 40), что когда онъ познакомился въ 1818 г. съ первыми восемью томами появившейся тогда «Исторіи» Карамзина, то ему показалась она от-кровеніемъ: «древняя Россія найдена Карамзинымъ, какъ Америка Колумбомъ». Пушкинъ не только былъ воспитанъ въ чувствахъ полнаго уваженія къ памяти Петра, но онъ не могъ еще не дорожить, какъ поэть, тъмъ, что въ сказаніяхъ о Петръ содержался богатый и готовый матеріаль для эпоса, который могь быть прямопереносимъ изъ сказаній въ поэзію крупными чертами. Самъ предметъ былъ въ высшей степени благодарный для артиста, потому что чёмъ симпатичнее быль бы представленъ герой, тъмъ съ большимъ энтузіазмомъ было бы принято произведение встми классами и направленіями общества. Народъ гордится своимъ героемъ и видитъ въ немъ свое собственное олицетвореніе. Только двъ историческія личности дъйствовали столь магически и обаятельно на Пушкина: Петръ В. и Наполеонъ. Подъ этимъ чарующимъ вліяніемъ Петра, осенью памятнаго по общенію Пушкина съ Мицкевичемъ 1828 года, написано было быстро и въ пылу непрерывавша-гося вдохновенія одно изъглавныхъ произведеній Пушкина: «Полтава». Въ такомъ же настроении высокаго и сильнаго энтузіазма сочинено и вступленіе къ «Мъл-

ному Всаднику», не вполнъ соотвътствующее основной мысли поэмы и содержащее не сатирическое, какъ у Мицкевича, но сильно идеализированное изображение Петербурга, каковъ онъ есть, сравнительно съ моментомъ, когда на «мшистыхъ, топкихъ берегахъ» Петръ думаль о будущемь и рашался «въ Европу прорубить окно». Такъ какъ всякая поэвія есть, до изв'єстной степени, вымысель, созданный съ цёлью произвести возможно болъе пріятное впечатльніе, то не всегда можно навърняка сказать, что авторъ именно такъ понималь дъйствительность, какъ онъ ее и изобразиль. Но по этому вопросу мы обладаемъ весьма любопытнымъ объяснительнымъ документомъ, а именно: «историческими замъчаніями» Пушкина, писанными въ 1822 году въ Кишиневъ и заключающими въ себъ сужденія о новъйшей русской исторіи (V, 10). Авторъ строго осуждаеть все царствованіе Екатерины II; въ заслугу ей зачтены только униженная Швеція и уничтоженная Польша; въ укоръ ей поставлены: жестокая дъятельность ея деспотизма подъ личиною кротости и терпимости; угнетеніе народа нам'єстниками; расхищеніе казны любимцами; ничтожность законодательства; комедія въ сношеніяхъ съ философами; наконецъ и то, что, возвышая любимцевъ, она унизила русское дворянство. Сужденія автора о Петръ не отличаются своеобразностью, онъ довольно шаблонны и почти совпадають со взглядами, до-нынъ господствующими въ средъ русской интеллигенціи. «Движеніе, переданное сильнымъ человъкомъ, продолжалось въ огромныхъ составахъ государства преобразованнаго; наслъдники съвернаго исполина суевърною точностью подражали ему во всемъ, что не требовало новаго вдохновенія; дійствія правительства были выше его образованности, и добро производилось не нарочно, между тъмъ какъ азіатское невъжество обитало при дворъ... Петръ не страшился народной свободы, ибо довърялъ своему могуществу и презиралъ человъчество, можетъ быть, больше, чъмъ Наполеонъ

(въ черновыхъ бумагахъ эта последняя фраза изложена такъ: «Петръ не страшился народной свободы, неминуемаго слъдствія просвъщенія. Геній его скрывался за предълами въка, ибо, довъряя своему могуществу, онъ почиталъ его неприкосновеннымъ. Всеобщее рабство и безмолвное повиновеніе. Всъ состоянія были равны предъ его палкою»). Пушкинъ радуется, что не удались попытки русскихъ аристократовъ ограничить самодержавіе. «Это спасло насъ отъ чудовищнаго феодализма, и существованіе народа не отділилось візчною чертою отъ существованія дворянъ... Владъльцы душъ, сильные своими правами, затруднили бы или даже уничтожили бы способы освобожденія людей крупостнаго состоянія, ограничили бы число дворянъ и заградили бы для прочихъ сословій путь къ достиженію должностей и почестей государственныхъ. Одно только страшное потрясеніе могло бы уничтожить въ Россіи закорентлое рабство: нынче, политическая наша свобода неразлучна съ освобождениемъ крестъянъ. Желание лучшаго соединяетъ всъ состоянія противъ общаго зла, и мирное, твердое единодушіе можеть скоро поставить нась на ряду сь просвъщенными народами Европы».

Эти оптимистическіе взгляды, эти красивыя мечты намъ знакомы. Эти идеалы одушевляли все молодое по-кольніе тогдашнее, цвыть котораго составляли «друзьямоскали» Мицкевича, иными словами, —декабристы. Во главы подавленнаго 14-го декабря движенія стояли русскіе дворяне, получившіе французское воспитаніе; люди, которые, несмотря на жестокій урокъ, данный кровавымъ исходомъ великой революціи 1789 г., легкомысленно и не угадывая препятствій, пустились впередъ, выруя, что можно однимъ скачкомъ и одновременно дойти до двухъ колоссальный шихъ и неимовырно трудныхъ результатовъ: и до освобожденія крестьянъ, и до парламентаризма. Ради достиженія общей политической свободы они отрышались оть своей касты и жертвовали всыми правами и преимуществами своего привилегиро-

ваннаго состоянія. За рубежемъ, который они пытались перейти, уже не было, по ихъ понятіямъ, мъста для русско-польскаго спора; тайныя общества объихъ національностей подавали, какъ оказалось, другъ другу руки и дъйствовали за-одно. Не принадлежа къ тайнымъ обществамъ тогдашнимъ, Пушкинъ былъ съ ними умственно и нравственно солидаренъ; сама его ссылка на югъ Россіи была слъдствіемъ того, что по рукамъ ходили его возбуждающіе къ энергическому дъйствію, политическому или соціальному, стихи. Въ извъстной своей «Деревнъ», 1819 г. (I, 205), клеймя «дикое барство», которое «присвоило себъ насильственной лозой и трудъ, и собственность, и время земледъльца», авторъ заключаетъ произведеніе стихами, исполненными тоски какого-то ожиданія:

Увижу-ль я, друзья, народъ неугнетенный И рабство падшее по манію царя, И надъ отечествомъ свободы просв'вщенной Ввойдетъ ли, наконецъ, прекрасная заря?

Всв эти золотыя грезы молодости были разрушены событіями 14-го декабря 1825 г., какъ падаютъ карточные домики детей отъ дуновенія ветра. Провалилась цёликомъ вся недозрёлая программа партіи со всёми ея положеніями общественной и политической, и международной реформы. Пути дальнъйшаго слъдованія объихъ національностей, русской и польской, соединявшіеся идеально въ умахъ передовыхъ людей движенія, разошлись уже въ то время, когда началось знакомство Мицкевича съ Пушкинымъ. Оба поэта даже и не подозрѣвали, какое огромное пространство стало теперь между этими разошедшимися путями. Въ глазахъ Мицкевича императоръ Николай еще не переставалъ быть царемъ конституціоннымъ польскимъ. Въ 1829 г., 12-го іюня, онъ писаль письмо къ Ө. Булгарину, въ которомъ, по поводу коронаціи августъйшей четы въ Варшавъ, изображаль онь свой восторгь и счастіе, и энтузіазмъ, и радость своихъ земляковъ по поводу этого торже-

ственнаго акта (Хмълёвскій, Ад. М., П, 467). Что касается Пушкина, то катастрофа 14-го декабря не измънила собственно его сердечныхъ отношеній въ наказаннымъ за бунтъ декабристамъ, но видоизменила во всемъ и значительно его программу будущаго. Въ своихъ лекціяхъ въ Collège de France Мицкевичъ выражается, говоря о Пушкинъ (69-я лекція), что, послъ 14-го декабря 1825 г., онъ потерялъ бодрость и энтузіазмъ политическій, что онъ сталь падать (commença à déchoir), что отразилось и на его поэтическихъ произведеніяхъ. Онъ не сознавалъ еще, что ошибался, но въ близкомъ кругу онъ уже говорилъ о своихъ бывшихъ друзьяхъ и объ ихъ идеяхъ съ горечью и пренебрежениемъ. - Эти сужденія несправедливы, пристрастны и не сходятся ни съ дъйствительностью, ни съ тъмъ, что самъ Мицкевичъ писалъ въ некрологъ Пушкина въ 1837 г., будто въ то время, когда они познакомились, Пушкинъ достигаль эрблости, развивался, изъ байрониста превращался въ народнаго русскаго поэта, изучающаго народныя пъсни, сказки, народную исторію, пускающаго корни въ народную почву, такъ что Мицкевичъ ожидаль оть него чего-нибудь колоссальнаго (Mélanges posthumes d'A. Mickiewicz, 1-re série, Paris, 1872, p. 298-305). Прибавимъ, что однимъ изъ характернъйшихъ хорошихъ качествъ Пушкина было его постоянство въ дружбъ, чувство нъжнъйшей, почти дътской, привязанности къ любимцамъ юности. Пушкинъ никогда не отрекался отъ своихъ опальныхъ друзей. Несмотря на свое весьма шаткое положение, онъ писалъ, въ лицейскую годовщину 19-го октября 1827 г.:

Богъ помощь вамъ, друзья мои, И въ буряхъ, и въ житейскомъ горъ, Въ краю чужомъ (Тургеневы А. и Н.), въ пустынномъ моръ (Матюшкинъ),

И въ мрачныхъ пропастяхъ земли!

Еще раньше того (въроятно, въ началъ 1827 г.) отправлены въ Сибирь (само собою разумъется, тайно)

горячія строфы «Посланія» (II, 11), предвозвъщающія узникамъ, правда, не революцію, но амнистію, въ воспослъдованіе которой Пушкинъ твердо въровалъ до конца своей жизни:

Во глубинъ сибирскихъ рудъ Храните гордое терпънье: Не пропадеть вашь скорбный трудъ И думъ высокое стремленье. Несчастью върная сестра, Надежда, въ мрачномъ подвемельъ Пробудить бодрость и веселье Придетъ желанная пора: Любовь и дружество до васъ Дойдутъ сквозь мрачные затворы, Какъ въ ваши каторжныя норы Доходить мой свободный глась; Оковы тяжкія падуть, Темницы рухнутъ-и свобода Васъ приметъ радостно у входа, И братья мечь вамъ отдадутъ.

Не подлежить сомнънію, что и послъ паденія декабристовъ Пушкинь считаль себя ихъ товарищемъ, случайно спасшимся послъ крушенія ихъ корабля. Такой смысль имъетъ помъченный 16-мъ іюля 1827 г. отрывокъ «Аріонъ» (II, 15):

Погибъ и кормчій и пловецъ! Лишь я, таинственный пѣвецъ, На берегъ выброшенъ грозою. Я гимны прежніе пою И ризу влажную мою Сушу на солнцѣ, подъ скалою.

Что касается до программы практическихъ задачъ и затъй декабристовъ, то онъ оказались безусловно неисполнимыми, несостоятельными. Будучи одаренъ необыкновенно упругимъ темпераментомъ, весьма трезвымъ взглядомъ и большою сообразительностью, Пушкинъ послъ событія, которое смело его друзей, — тогдашнихъ либераловъ, — не хандрилъ, не опустилъ рукъ, не отчаялся и не сдълался нелюдимомъ или заговорщикомъ, но сталъ

бодро и не унывая созидать, въ своей всегда работающей и богатой идеями головъ, идеалъ иного будущаго, непохожаго на то, которое онъ себъ до того времени воображалъ. Въ періодъ своего знакомства съ Мицкевичемъ еще основныя положенія и задачи будущаго оставались у Пушкина прежнія, только онъ отодвигались въ неизмъримую почти даль. Несоотвътствующими задачамъ оказывались средства, и эту слабую сторону въ неудавшемся предпріятіи подвергаль Пушкинь безпощадной критикъ; ръзкость которая огорчала Мицкевича. Вопросы политические не переставали занимать по прежнему Пушкина; на этой-то почвъ, а не въ области чистаго искусства, нашлись точки соприкосновенія его съ Мицкевичемъ, Мицкевичъ не считалъ также никогда поэзію единственнымъ дёломъ и главною задачею своей жизни; на первомъ планъ стояли у него мораль, человъческое благо, счастіе людей, осуществляемыя политическими средствами (такова и основная мысль третьей части «Дъдовъ»). Мицкевичъ сообщаетъ (въ некрологъ Пушкина), что и Пушкину противно было артистическое равнодушіе Гёте ко всему, вокругь него происходящему, что онъ презиралъ писателей, не имъющихъ цъли, направленія. Мицкевичъ опредълилъ довольно точно, о чемъ онъ беседоваль съ русскимъ поэтомъ: «Пушкинъ удивляль слушателей живостью, тонкостью и ясностью ума, обладаль громадною памятью, върнымь сужденіемь, изящнъйшимъ вкусомъ. Когда онъ разсуждалъ о политикъ иностранной и внутренней, казалось, что говорить посъдълый дъловой человъкъ, питающійся ежедневно чтеніемъ парламентскихъ преній... Ръчь его, въ которой можно было замътить зародыши будущихъ его произведеній, становилась болье и болье серьезною. Онъ любилъ разбирать великіе, религіозные и общественные вопросы, само существованіе которыхъ было, повидимому, неизвъстно его соотечественникамъ». Мицкевичъ сознавалъ начинавшееся охлаждение русской публики по отношенію къ Пушкину: «публика оставляла Пушкина

потому, что не находила въ немъ прежней точки опоры. Она хотъла бы обръсти въ своемъ любимомъ поэтъ руководителя совъсти или, по крайней мъръ, руководителя общественнаго митнія, который бы сказаль: что намъ дёлать? чего ждать?» (69-éme leçon). Между тёмъ Пушкинъ не зналъ что сказать. Самому Мицкевичу будущее направление русского поэта представлялось неяснымъ и загадочнымъ. Вотъ что сказано въ некрологъ Пушкина: «что происходило въ его душъ? проникалась ли она втихомолку вліяніемъ того духа, который одушевляеть произведенія Манцони и Сильвіо Пеллико, (т.-е. поэтовъ терпъливой, страдальческой оппозиціи)? Или же его воображение работало надъ воплощениемъ идей въ родъ тъхъ, какія возвъстили Сенъ-Симонъ или Фурье? Этого я не энаю; въ его медкихъ стихотвореніяхъ и бесёдахъ появлялись признаки обоихъ этихъ направленій».

Намъ трудно указать, въ какихъ мелкихъ стихотвореніяхъ Пушкина открылъ Мицкевичъ зародыши отвлеченныхъ общечеловъческихъ утопій. Кажется что умъ Пушкина не былъ вовсе къ нимъ склоненъ. Въ общихъ чертахъ дилемма, которую ставитъ Мицкевичъ, примънима была вполнъ къ цълому обществу русскому тогдашнему, и по этой причинъ приложена Мицкевичемъ и къ Пушкину.

Оба предположенія Мицкевича основывались на томъ, что Пушкинъ останется въренъ началамъ русскаго либерализма, побъжденнаго въ декабръ 1825 года, и обреченъ на роль бойца оппозиціи, протестующаго въ предълахъ возможности противъ водворившагося послъ катастрофы режима. Ни та, ни другая изъ предугадываемыхъ Мицкевичемъ ролей не были у Пушкина ни въ его натуръ, ни въ его характеръ. Никакіе удары судьбы не могли сломить Пушкина; къ нему, мгновенно послъ удара, возвращались и бодрость, и надежды, но онъ не былъ созданъ для упорной, не имъющей никакихъ видовъ на успъхъ, борьбы; онъ не любилъ плыть

противъ теченія и въ душт быль, по крайней мтрт послъ катастрофы, искреннимъ сторонникомъ правительства и власти. Еще находясь въ ссылкъ въ Михайловскомъ, въ январъ 1826 г., онъ писалъ къ Дельвигу (VII, № 162): «я бы желаль вполнъ и искренно помириться съ правительствомъ. Въ этомъ желаніи болье благоразумія, нежели гордости съ моей стороны». По совершенно върному замъчанію Мицкевича, императоръ Николай обнаружилъ ръдкую проницательность (sagacité rare), отпуская Пушкина на свободу и взявъ только съ него честное слово, что онъ не употребитъ ея во зло. Пушкинъ былъ до глубины души тронутъ этимъ доказательствомъ довърія, а такъ какъ онъ быль притомъ величайшій оптимисть и весьма діятельный человікь, то ему показалось, что ему открывается въ новыхъ, хотя и трудныхъ условіяхъ извъстное поприще для полезной дъятельности. Не хлопоча для себя ни о чемъ и храня, какъ эфницу ока, свою нравственную независимость, Пушкинъ пытался принести пользу другимъ, наиболье въ томъ нуждающимся. Въ декабръ 1826 г. (П. 7, Стансы), поднося императору Николаю значительно польщенный насчеть незлобія портреть Петра В., Пушкинъ кончалъ стихи такимъ обращениемъ къ государю:

Семейнымъ сходствомъ будь же гордъ, Во всемъ будь пращуру подобенъ: Какъ онъ, неутомимъ и твердъ, И памятью, какъ онъ незлобенъ(?).

Въ 1828 году, выражая свою искреннюю благодарность за дарованную ему свободу, Пушкинъ защищаеть себя передъ друзьями:

Я—льстецъ?—Нѣтъ, братья, льстецъ лукавъ Онъ горе на царя накличетъ, Онъ изъ его державныхъ правъ Одну лишь милость ограничитъ... Вѣда странѣ, гдѣ рабъ и льстецъ Одни приближены къ престолу, А Богомъ избранный пѣвецъ Молчитъ, потупя очи долу!

Еще въ ноябръ 1830 (письмо къ Вяземскому, VII, № 253) Пушкинъ былъ въ полномъ упованіи амнистіи. «Каковъ государь? Молодецъ! того и гляди, что нашихъ каторжниковъ проститъ». Этому благоговъйному поклоненію особ' государя Пушкинь остался в' рень до послъдняго издыханія, какъ то видно изъ словъ, сказанныхъ Жуковскому (8-е изданіе, Ефремова, 1882, VII, 430, 441): «скажи, что мнъ жаль умереть; быль бы весь его». Хотя эти слова были, въ моментъ ихъ произнесенія, вполнъ искренни, но сильно бы ошибся тотъ, кто полагалъ бы, что поэта можно всегда держать на цёпочке, хотя бы то была стальная цёпочка чувства благодарности. Эпиграммы срывались съ языка невольно: несмотря на нѣжнѣйшія чувства уваженія и любви, не могъ пощадить онъ ни Карамзина, ни Жуковскаго, не могъ онъ отъ времени до времени не съострить ни «насчетъ небеснаго отца», ни «насчетъ царя земного» (І, 198). Подъ самый конецъ жизни, 5-го іюля 1836 г., въчный шутникъ, забавлявшійся озадачиваніемъ литераторовъ насчеть иностранныхъ поэтовъ которыхъ якобы онъ переводилъ, писалъ онъ дивные, по красотъ и по юмору, стихи, которые озаглавилъ сначала: «изъ Alfred de Musset», а потомъ: «Изъ VI Пиндемонте», въ которыхъ изобразилъ самаго себя и изъ которыхъ позаимствуемъ конецъ (П, 187):

...никому

Отчета не давать; себѣ лишь самому
Служить и угождать; для власти, для ливреи
Не гнуть ни совъсти, ни помысловъ, ни шеи;
По прихоти своей скитаться здъсь и тамъ,
Дивясь божественнымъ природы красотамъ.
И предъ созданьями искусствъ и вдохновенья
Безмолвно утопать въ восторгахъ умиленья—
Вотъ счастье! вотъ права!

## VII.

Чтить больше мужалт и входиль въ лта Пушкинъ ттить болте онъ степенился, становился положительнымъ,

консервативнымъ человъкомъ въ политикъ, чуждающимся фрондерства. По своему собственному признанію (письмо къ Жуковскому, начала 1826 г., VII, № 160), онъ подсвистываль Александру І-му до самаго гроба, но императору Николаю онъ былъ вполнъ и душевно преданъ. На это подсвистывание онъ смотрълъ теперь какъ на ребячество, на увлеченія молодости, отъ которыхъ онъ постепенно началь отрекаться еще въ Одессъ въ 1823 г. («это мой послъдній либеральный бредъ»: письмо къ А. Тургеневу, VII, № 49). Ему вполнъ уяснился общій смыслъ русской исторіи, ея неизмънная формула: всякое крупное политическое дъйствіе-только по почину правительства; оно есть движущее и образующее начало въ русской исторіи; консервативные элементы являются только задерживающими тормазами; всъ великіе государи въ Россіи были своего рода революціонеры; Петръ Великій-больше всего (Pierre I est à la fois Robespierre et Napolèon I—la révolution incarnée... V, 87, изданія 8-го, Ефремова, черновыя зам'єтки въ тетрадяхъ). Замътимъ мимоходомъ, что у Мицкевича, вь его лекціяхъ (48 І.), приводится та же мысль о поразительномъ сходствъ Петра съ монтаньярами-въ мельчайшихъ подробностяхъ, въ нервномь безпокойствъ, точно у тигра, въ судорожныхъ искаженіяхъ лица, и Мицкевичъ указываеть на эту мысль, какъ на раздъляемую русскими 1), изъ чего мы, повидимому, въ правъ заключить о томъ. что, можеть быть, сама мысль заимствована Мицкевичемъ отъ Пушкина и передана ему въ памятной бесъдъ у памятника.

Общій смысль русской исторіи несомнѣнно таковъ, какимъ представляль его себѣ Пушкинъ, но крайне ошибочно было бы предположеніе, что само движеніе совер-

<sup>.4)</sup> On peut regarder l'empire de Pierre le Grand comme une Convention en permanence; les Français se recrient que la Convention travaillait pour la liberté et la Russie pour le despotisme; les Russes répondent que Pierre le Grand organisait, tandis que la Convention ne faisait que détruire.



шается непрерывно, что въ каждый моментъ общество движется одинаково быстро, увлекается впередъ правительственными реформаторами. Государственная политика каждаго отдёльнаго момента есть весьма сложное произведеніе всъхъ современныхъ въяній и настроеній, силы вещей, того, что въ прежнія времена называли духомъ въка. Слъдуетъ признать, что условія новаго періода, въ которомъ пришлось жить Пушкину послъ 1825 г.. клонились вообще не къ ускоренію, а къ задержкъ общественнаго движенія, и были крайне неблагопріятны для литературы. Въ крайне утомленной послъ французской революціи и Наполеонскихъ войнъ Европъ преобладала реакція. Императоръ Николай былъ общепризнаннымъ рыцаремъ европейской контръ-революціи. Россія и охранительныхъ являлась твердынею легитимизма началъ. Сама она представлялась весьма стройною на видъ громадою, почти неподвижною, -- такъ тихо и почти автоматически совершались въ ней всѣ жизненныя отправленія, точно въ часовомъ механизмѣ. По своимъ формамъ она являлась старинною патріархальною монархією, опирающеюся на дворянствъ; дворянство, какъ сословіе, покоилось даже не на землевладініи, а на душевладіній, слідовательно на крібпостномъ праві. При такихъ условіяхъ крѣпостное право становилось одною изъ бытовыхъ основъ общества, къ которой даже и мысленно нельзя было прикасаться. При такой солидарности, въ теченіи цёлыхъ десятковъ лётъ, правительства и душевладъльческаго дворянства въ вопросъ о кръпостныхъ, побъжденному въ декабристахъ русскому либерализму приходилось надъяться на неопредъленное по времени будущее, ждать, пока обнаружатся силою вещей слабыя стороны системы управленія съ дворянскимъ оттънкомъ, пока измънится точка зрънія правительства на вопросъ, и, ожидая, сосредоточивать всъ усилія на одинъ пунктъ, на отміну кріпостничества, и подготовлять къ этой реформъ умы лучшихъ и даровитъйшихъ представителей самаго дворянства. Извъстно,

что оппозиція исполнила по мъръ возможности свою трудную работу, на которую косо смотръли въ свое время и крайне подозрительно — и современные правительственные люди, и дворянское сословіе, и что усилія ея вознаграждены были впосл'єдствіи прекрасными плодами, какіе принесла эта работа въ следующее за тёмъ царствованіе. Пушкина нётъ въ рядахъ этихъ людей, которыхъ предугадывалъ Мицкевичъ, произнося имена Манцони и Сильвіо Пеллико. Публика стала дъйствительно къ нему охладъвать, потому что, по замъчанію Мицкевича, она не находила уже въ немъ «son directeur de conscience, son directeur d'opinion», общественный дъятель въ немъ какъ будто бы и не высказывался, а оставался только великій и неподражаемый жрецъ чистаго искусства. Не изъ изданныхъ при жизни произведеній, а изъ оставшагося послъ Пушкина литературнаго наслъдства, изъ черняковъ и отрывковъ, видно, что онъ не то, чтобы сдёлался равнодушнымъ къ политикъ и общественнымъ вопросамъ, но радикальнъйшимъ образомъ, самъ, можетъ быть, того не замъчая, измънился, что онъ оставилъ убъжденія, которыя вдохновляли его вь годы молодости, что онъ перешелъ уже къ консерваторамъ, раздёлялъ узко-дворянскіе взгяды и сталь критически относиться къ реформъ петровской, и даже не прочь быль проводить эти взгляды и дъйствовать какъ публицисть въ этомъ направленіи. Обстоятельства помъщали ему осуществить эти намъренія, по той только очень простой причинъ, что до конца своей жизни онъ не имълъ въ литературной дъятельности полной своей воли. Этому перерождению содъйствовало множество причинъ: непокидавшая Пушкина до конца его жизни жажда общественной дъятельности, прямой и непосредственной, ръдкая способность приноровляться оппортунистически ко всякому твердо установившемуся порядку вещей, живость воображенія, заставляющая его усматривать въ дъйствіяхъ правительства осуществленіе того что было совершенно чуждо видамъ правительства, но чего онъ самъ надѣялся и страстно желалъ; наконецъ, впечатленія ранняго дѣтства, дворянское воспитаніе, атмосфера, среди которой онъ выросъ, растлѣвающія привычки барства и крѣпостничества, которыя становились сильнѣе послѣ крушенія идеаловъ либерализма, развѣянныхъ событіями декабря 1825 года. Крайне любопытно прослѣдить по письмамъ и черновымъ наброскамъ, какъ возникаютъ въ артистически-творческой, геніальной головѣ Пушкина паутинныя сѣти публицистическихъ мечтаній, и въ какіе сплетаются онѣ причудливые узлы.

Первый признакъ поворота въ анти-петровскомъ дворянскомъ направленіи содержится въ курьезномъ письмъ къ кн. Вяземскому (VII, № 218), изъ Москвы, 16-го марта 1830 г. «Государь оставиль въ Москвъ, —пишетъ Пушкинъ, - проектъ новой организаціи, контру-революціи революціи Петра. Воть случай написать политическій памфлеть, ибо правительство дъйствуеть или намърено дъйствовать въ смыслъ европейскаго просвъщенія. Огражденіе дворянства, подавленіе чиновничества, новыя права мъщанъ и кръпостных - вотъ великіе предметы. Какъ ты? я думаю, пуститься въ политическую прозу». Все сообщаемое извъстіе состоить изъ призраковъ и иллюзій. Не было предполагаемо дарованіе правъ мѣщанамъ и крѣпостнымъ. Ограждать дворянство не приходилось, съ нимъ однимъ считалось правительство, ему предоставляло оно власть надъ кръпостными, множество должностей для замъщенія посредствомъ выборовъ и разныя преимущества при восхожденіи по ступенямъ табели о рангахъ. Если бы предполагаемо было дъйствительно подавить чиновничество, то такая реформа заслуживала бы вполив названія контръ-петровской, потому что Петръ быль настоящимъ создателемъ новъйшей бюрократіи, и Пушкинъ былъ правъ, когда, осуждая — хотя и съ чисто дворянской точки зрвнія-его созданія, писаль въ замъткахъ къ исторіи Петра Великаго (VI, 326): воть уже 150 льть, какь «табель о рангахъ сме-

таетъ дворянство въ одну кучу, а затъмъ уничтожение майоратства плутовскими образомъ довершило паденіе передоваго класса. Что изъ сего следуеть? восшествіе Екатерины II, 14-е декабря и т. д.». Но именно въ то время менте чтмъ когда-либо можно было помышлять о подавленіи чиновничества. Разв'ятвленная до безконечности, какъ исполинскій полипъ, бюрократическая машина изолировала вполнъ народъ отъ правительства. Та политическая проза, о которой Пушкинъ писалъ къ Вяземскому, предназначалась для «Литературной Газеты» барона Дельвига, въ которой Пушкинъ велъ ожесточенную литературную войну съ двумя весьма опасными по своему положенію журнальными, какъ ихъ называли тогда, «братьями-разбойниками», Н. Гречемъ и Ө. Булгаринымъ. Осенью 1830 г. въ Болдинъ набросаны были на бумагу теоретическія зам'ятки и проекты критическихъ и теоретическихъ статей для газеты, которыя, въроятно, потому только не были потомъ отдъланы, что сама газета была пріостановлена изданіемъ, а затъмъ скончался потрясенный ея судьбою самъ Дельвигъ, 14-го января 1831 года. Исходною точкою зарождавшейся у Пушкина цълой теоріи русской аристократіи послужила критика «Исторіи русскаго народа», Н. Полевого, который, какъ извъстно, придерживаясь изслъдованій Гизо, усматриваль и на Руси феодализмъ. Пушкинъ, какъ и слъдовало, опровергалъ это мивніе, какъ исторически невърное; но въ противность тому, что онъ пропов'єдываль въ молодости, онъ уже сожальсть, что въ Россіи не водворился феодализмъ, —система простая и сильная, основанная на правъ завоеванія. Если бы феодализмъ установился, то могла бы выработаться верхняя палата, какъ первый опыть такъ-называемыхъ Пушкинымъ учрежденій независимости, къ которому бы потомъ примкнуло собраніе общественныхъ представителей. Мъсто феодализма заступило боярство, кръпнувшее посредствомъ мъстничества и со временемъ могущее сдълаться наслёдственнымъ, что составляло бы его хорошую

сторону, потому что «l'hérédité de la haute noblesse (въ совокупности съ майоратами) est une garantie de son indépendance». Цари Өедоръ и Петръ, дъйствуя за-одно съ низшими слоями служилаго сословія, сокрушили боярство и отменили местничество. Высшая аристократія не сдълалась наслъдственною, а только пожизненною (moyen d'entourer le despotisme des stipendiaires devoués et d'étouffer toute indépendance). Съ Өедора и Петра начался перевороть, произведшій новое дворянство, богатое, властное, дробящееся чрезъ раздёлы наслёдства. Старое боярство рушилось и образуеть родъ средняго состоянія, къ которому принадлежать большею частію и русскіе литераторы. Полагалъ ли въроятнымъ Пушкинъ возстановить павшее боярство и предоставить ему вліяніе въ государствъ, того нельзя себъ ясно представить по уцълъвшимъ отрывкамъ; но изъ программъ для «Литературной Газеты» (V, 79) оказывается, что онъ понималь необходимость существованія потомственнаго дворянства, какъ высшаго сословія, награжденнаго большими (нежели другіе классы) преимуществами относительно собственности и личной свободы, состоящаго изъ лицъ, отменныхъ по своему богатству или образу жизни и имъ́ющихъ время заниматься чужими дѣлами, слѣдова-тельно не трудящихся ремесломъ или земледѣліемъ и готовыхъ являться по первому призыву «du souverain». Пушкинъ имъетъ самыя высокія понятія о цъли института и объ обязанностяхъ привилегированнаго состоянія: быть живымъ воплощениемъ независимости, храбрости, благородства, чести вообще, — качествамъ, которыя нужны вообще и всему народу, но они таковы, что независимый образъ жизни способенъ ихъ усилить или развить. Съ этой точки зрънія дворянство, по мнънію Пушкина, есть «la sauvegarde» трудолюбиваго класса, которому нъкогда развивать эти качества. Пушкинъ различаеть дворянство въ республикъ и въ монархіи (государствъ): въ первой оно состоитъ изъ богатыхъ людей, которыми кормится народъ (!), а въ монархіи — изъ военныхъ.

составляющихъ войско государево. Затъмъ онъ ставитъ вопросъ: чъмъ кончается (т.-е., по мнънію Анненкова, «погибаетъ») дворянство?—Въ республикъ, — отвъчаетъ онъ, — аристократіей правъ, а въ монархіи рабствомъ народа. П. В. Анненковъ признаетъ все это за доказательство того, что дворянское направленіе Пушкина происходило не изъ кровной привязанности къ боярскимъ привилегіямъ, а изъ сожальнія о потерь передовымъ сословіемъ орудій и средствъ сослужить великую службу отечеству; что подъ теоріей Пушкина текла горячая политическая струя; что, строя свою теорію, которая теперь оказывается и несостоятельною, и утопическою, Пушкинъ никогда не переставалъ быть типомъ гуманнаго развитія; что онъ всю жизнь желаль для родины умноженія правъ и свободы въ предблахъ законности и политическаго быта, утвержденнаго всёмъ прошлымъ и настоящимъ бытомъ Россіи... Въ защиту Пушкина Анненковъ ставитъ, такъ сказать, въ свидътели Мицкевича и заключаеть слъдующее: «мы убъждены, что извъстный глубоко-сочувственный, почти восторженный отзывъ Мицкевича о политическом смыслю Пушкина возникъ преимущественно изъ знакомства съ основными чертами этой самой теоріи (Пушкина), которая уже давно (следовательно, до 1829 г.) народилась и созревала въ головъ ея автора. Но Анненковъ, очевидно, смъшиваетъ два разные предмета: аристократическія преданія, свойственныя вообще народамъ, имъвшимъ, какъ, напримъръ, Польша, аристократическую формулу развитія въ прошломъ, и аристократическія стремленія,и полагаетъ, что кто имълъ аристократическое, личное или національное, прошлое, тотъ, естественно, долженъ имъть и аристократическія тенденціи для практической дъятельности въ будущемъ. Подобный выводъ опровергается опытомъ въковъ, противъ него свидътельствуютъ и аристократы древнихъ Греціи и Рима, становившіеся во главъ демократическихъ движеній, и знать французская, кинувшаяся въ революцію, и Байронъ, никогда не измѣнявшій своему политическому радикализму, и всякая вообще жизне-способная аристократія, которая только
тѣмъ и обнаруживаетъ свою живучесть, что стремится
къ постепенному отрѣшенію отъ личныхъ и имущественныхъ привилегій, и что практически осуществляетъ она не
аристократію правъ, но аристократію обязанностей и
освобожденія народа. При всей красотѣ идеала дворянства, какимъ оно должно быть у Пушкина, теорія его
несогласна въ практическихъ своихъ результатахъ съ
этимъ идеаломъ; она, притомъ, такого рода, что Мицкевичъ никакъ не могъ бы ей сочувствовать и не одобрилъ бы ея, еслибы она ему стала извѣстна изъ бесѣдъ
съ Пушкинымъ въ 1828 году.

## VIII.

Ближайшимъ ко времени знакомства Мицкевича съ Пушкинымъ выраженіемъ общественныхъ и политическихъ понятій самого Мицкевича следуетъ признать его «Книги польскаго народа и паломничества», 1833 г. Въ этихъ книгахъ, конечно, господствуетъ уже, существовавшая въ 1828 г., и въ этомъ видъ весьма ошибочная и односторонняя, идея мессіанизма-плодъ горькихъ неудачъ и страданій послі событій 1830 года; но въ главныхъ чертахъ основы философско-историческихъ возэръній и тамъ остадись тъ же, какія подготовило въ поэтъ все его прошлое. Въ этихъ книгахъ Мицкевичъ утверждаетъ, что, по ученію Христа, тотъбольшій между людьми, кто имъ служитъ, что христіанство вело народъ постепенно къ свободъ, что свобода распространялась въ Европъ постоянно и постепенно, отъ королей исходя, перешла на вельможъ; а эти послъдніе, ставъ свободными, распространяли ее на города, что она должна была вскоръ снизойти на весь народъ такъ что 3-го мая король и рыцарство ръшили всъхъ поляковъ обратить въ братьевъ, сначала мъщанъ, а по-

томъ и крестъянъ. Мы вовсе не намърены отстаивать эту исторію польскаго народа, исторію сильно фантастическую, но она доказываеть, что Мицкевичь отличаль самый институть-и духъ, оживляющій этотъ институтъ, то есть цвъть увядающій —и съмя оть этого цвъта. Неудивительно, что онъ имълъ высокое понятіе объ институтъ, такъ какъ у него были постоянно передъ глазами и его многовъковое и великое прошлое, и громадная литература, прославлявшая шляхетство, начинающаяся съ классическаго изображенія у Н. Рейя въ періодъ возрожденія идеала шляхтича, какимъ онъ долженъ быть (Zwierciadło albo żywot poczciwego człowieka, 1567). Когда Мицкевичъ мечтаетъ о рыбацкомъ разбившемся суднъ, которое будетъ за-ново выстроено и пойдетъ при помощи спасенной отъ кораблекрушенія магнитной иглы компаса, —компасомъ этимъ Мицкевичъ считаетъ не дворянство, которое окончательно растаяло въ народъ, которому оно сообщило свое шляхетство, но одинаково присущую съ тъхъ поръ и мужику, и еврею, любовь къ общему отечеству. Польское шляхетство было растеніе, конечно, далеко менъе красивое, менъе развъсистое и прочное, нежели западно-европейскій феодализмъ, оно менъе располагало дворянъ отстаивать противъ всъхъ и каждаго свою личность въ твердынъ своего личнаго права, но въ сравнении съ польскимъ шляхетствомъ русское боярство представлялось лишь верхнимъ слоемъ служилаго сословія, обязаннаго службою въ должностяхъ земскихъ и придворныхъ или на войнъ, безусловно зависимыхъ отъ монарха, сильно похожимъ на литовское боярство, какимъ оно было до вступленія на польскій престолъ Ягеллоновой династіи. Пушкинъ также долженъ быль признать, что институть боярства быль разбить въ дребезги и выметенъ совсёмъ петровскою табелью о рангахъ. Пушкинъ нисколько не заботился, каковъ былъ спеціально духъ этого упраздненнаго древне-московскаго института. Поэть заимствуеть извив западно-европейскія и феодальныя преданія, чувства независимости и чести,

сдѣлавшіяся нынѣ общимъ достояніемъ всѣхъ классовъ, отъ монарха до простого рабочаго, и наполняеть этимъ содержаніемъ старый сосудъ, въ явно ошибочномъ предположеніи, что огражденное новыми привилегіями сословіе сдѣлается оплотомъ (sauvegarde) общенародной свободы противъ правительства и бюрократіи. Всякое укрѣпленіе сословныхъ дворянскихъ преимуществъ вело бы не къ расширенію общегражданскихъ свободъ, а къ затрудненію освобожденія крестъянъ, котораго, въ сущности, правительство желало, но къ которому опасалось прикасаться и о которомъ оно запретило печатно разсуждать, только въ виду того, чтобы освобожденіемъ крестъянъ не умалить правъ дворянъ и не поколебать тѣмъ самымъ одного изъ устоевъ общественнаго быта.

Стремленіе къ усиленію дворянскихъ преимуществъ по логической связи вещей производило въ одержимомъ имъ лицѣ охлажденіе къ крупному вопросу, служившему въ то время пробнымъ камнемъ либерализма, то-есть къ освобожденію крестъянъ. На эту особенность настроенія Пушкина въ послѣдніе годы его жизни бросаеть яркій, хотя и перемежающійся свѣтъ его полемическая статья 1834 г.: «Мысли на дорогѣ», заключающая въ себѣ систематическое опроверженіе знаменитаго въ свое время, изданнаго въ 1790 г. и строго запрещеннаго «Путешествія изъ Петербурга въ Москву», Александра Радищева. Сочиненіе Радищева обращалось въ рукописяхъ; оно произвело въ юности большое впечатлѣніе на Пушкина и вдохновило его къ написанію извѣстнаго стихотворенія его «Деревня», 1819 г. (І, 206):

Здёсь рабство тощее влачится по браздамъ Неумолимаго владёльца. Здёсь тягостный яремъ до гроба всё влекутъ. Здёсь дёвы юныя цвётутъ Для прихоти развратнаго злодёя, и пр.

Что свое увлеченіе пропов'єдникомъ освобожденія крестъянъ Пушкинъ сохранилъ до конца жизни, тому неопровержимымъ доказательствомъ служитъ 6-я строфа

его «Памятника», писаннаго въ 1836 году, которая имъла слъдующій видъ въ первоначальной своей редакціи:

И долго буду тёмъ любевенъ я народу, Что звуки новые для пёсенъ я обрёль, Что вслёдъ Радищеву возславилъ я свободу И милосердіе воспёлъ (П, 89).

Не мало должны были удивиться критики, когда въ посмертныхъ бумагахъ Пушкина найдено было такое же, какъ радищевское, путешествіе только въ обратномъ направленіи—изъ Москвы въ Петербургъ, передающее въ сокращении его разсказы, но оспаривающее его образы и выводы шагъ за шагомъ. Съ самимъ Радищевымъ Пушкинъ обращается тутъ довольно пренебрежительно и свысока, называеть слогь его надутымъ и напыщеннымъ, его самаго-истиннымъ представителемъ полупросвъщенія, въчно кому-нибудь подражающимъ и отражающимъ криво, какъ въ кривомъ зеркалъ, всю францувскую философію XVIII въка (V, 349-356), писателемъ дерзкимъ, съ которымъ приходится соглашаться только изръдка и по-неволъ. По поводу статей Пушкина о Радищевъ мнънія раздълились: писатели консервативнаго лагеря считали ихъ доказательствомъ полной зрълости и отрезвленія, искупившаго прежнія несбыточныя мечтанія поэта; а въ прогрессивномъ и либеральномъ лагеръ «Мысли на дорогъ» разсматривались какъ перемъна убъжденій и отступничество отъ прежнихъ началъ. Недавно В. Якушкинъ («Радищевъ и Пушкинъ», Москва, 1886) попытался возстановить славу и доброе имя Пушкина посредствомъ согласованія обоихъ мніній 1). Онъ утверждаеть, что Пушкинь прибъгаль къ средству, часто употреблявшемуся писателями XVIII въка, которые хитрили съ цензурою и рѣзко порицали тъ самыя мысли, которыя хотёли распространять, что такой «рабій», эзоповскій языкъ быль неизбъжною необ-

<sup>4)</sup> Срави. «Въстникъ Европы». февраль, 1887 г.: Литерат. Обовр., стр. 870.



ходимостью того времени; что оппортунистъ-Пушкинъ ръшился, хотя бы и прибъгая къ такому способу, вос-кресить память о великомъ писателъ и его замъчательномъ произведеніи. Въ этомъ можетъ быть доля правды; но остается невыясненнымъ то, не замаскировалъ ли себя Пушкинъ до того, что ввелъ въ заблуждение всъхъ своихъ читателей и достигнулъ цъли, прямо противной предполагаемымъ его намъреніямъ. Въ «Мысляхъ на дорогѣ» Пушкинъ почти помирился съ кръпостнымъ состояніемъ, потому что повинности мужика не тягостны, подушная подать платится міромъ, барщина опредълена закономъ, оброкъ неразорителенъ. Въ разговоръ съ англичаниномъ (V, 241) Пушкинъ убъждается англичаниномъ, что состояніе русскаго крестьянина во сто кратъ лучше состоянія англійскаго рабочаго. Нашъ крестьянинъ опрятнъе англійскаго; въ его поступи и ръчи нътъ и тъни рабскаго униженія по отношенію къ помъщику. Власть помъщиковъ необходима для рекрутскаго набора и т. д. Такое резонирующее укръпленіе кръпостничества снискивало ему сторонниковъ, конечно, помимо въдома его и воли, между столбами консерватизма и рабовладъльчества, но точно холодною водою окачивало прогрессистовъ, у которыхъ оно отнимало всякую надежду на измънение правоотношения. Такою цъною едвали стоило оплачивать даже и распространение въ публикъ свъденій о Радищевъ. Всякія возможныя попытки истолковать загадочную рукопись въ смыслѣ благопріятномъ Пушкину, въ концѣ концовъ, требуютъ новыхъ объясненій. Либо приходится признать, что онъ въ болъе зрълыхъ лътахъ въ меньшей уже степени представляль собою типь гуманнаго развитія; что въ теоріяхь его уже замѣчалось меньше горячей политической струи; что, по мѣрѣ того, какъ улетучивалась юность, ослаблялось и то, что было только внушеніемъ духа времени, зато, съ другой стороны, усиливались и оплотнялись прежнія наклонности и привычки самаго ранняго дѣтства. Его увлеченіе идеею освобожденія крестъянъ, быть можетъ, было отвлеченное, теоретическое; къ тому же онъ, по природѣ, былъ неизмѣнно добрымъ для всѣхъ, даже для тѣхъ, кого называлъ «хамами» (VП, № 173). Либо наоборотъ придется допустить, что опроверженіе Радищева было только преувеличеннымъ «оппортунизмомъ», доведеннымъ до того, что надѣтая маска могла плотно пристатъ къ лицу, и въ сознаніи и совѣсти начали совершаться трудно объясняемыя сдѣлки между добрыми пожеланіями и невольнымъ преклоненіемъ предъ признаваемымъ непреодолимымъ господствомъ зла.

#### IX.

Разборъ элементовъ, изъ которыхъ составилась художественная характеристика Петра В. въ «Мъдномъ Всадникъ», быль бы лишень надлежащей полноты, если бы мы обошли одинъ важный вопросъ, последній изъ тёхъ, которые подлежатъ разсмотренію въ настоящемъ очеркъ: о вліяніи на эту характеристику архивныхъ изысканій Пушкина и изученія Петра по подлиннымъ документамъ его царствованія. Пушкинъ предугадалъ анти-петровское направление въ политикъ, котораго теоретиками были московскіе славянофилы, котораго практическія попытки стали возможны только позднёе, послё освобожденія крестъянъ, послѣ введенія въ жизнь общественную множества мало-культурныхъ, не отполированныхъ цивилизацією петровскаго періода элементовъ. Противъ Петра В. возстановляло Пушкина прежде всего воспоминаніе о томъ, что самъ онъ, Пушкинъ-потомокъ древнихъ и знатныхъ бояръ, которые были всъ сметены въ одну со многими другими классами кучу. Едва ли, однако, всв нареканія этого потомка бояръ могли бы подъйствовать такимъ образомъ на колосса, чтобы онъ спустился съ своего гранитнаго подножія и чтобы сверкнули гитвомъ его очи. Въ 1831 году, по запискъ Пушкина, ему разръшено рыться въ государ-

ственныхъ архивахъ для собранія матеріаловъ къ исторіи Петра В. и его ближайшихъ наслъдниковъ, — первый шагь къ занятію въ будущемъ почетной, вакантной послъ Карамзина, должности россійскаго исторіографа. Послъ четырехъ лътъ постоянныхъ работъ оказалось (15 декабря 1835 г.), что собрана только большая масса историческихъ сырыхъ матеріаловъ, не провъренныхъ критикою и расположенныхъ безъ плана, только по порядку лътъ. Пушкинъ пытался строить изъ этихъ данныхъ цёлое, но тотчасъ бросилъ эту работу и ограничился одними бъглыми замътками и вопросительными знаками, которые обнаруживають, что онъ замътиль нъкоторую двойственность въ личности Петра, крупныя и разительныя противоръчія въ ней, которыхъ онъ объяснить не могъ; что для разгадки этого историческаго лица у него недоставало подходящаго ключа. О характеръ этихъ замътокъ можетъ дать понятіе слъдующая (VI, 327): «Достойна удивленія разность между государственными учрежденіями Петра и временными его указами. Первыя суть плоды ума обширнаго, исполненнаго доброжелательства и мудрости; вторые неръдко жестоки, своенравны и, кажется, писаны кнутомъ. Первыя были для въчности или по крайней мъръ для будущаго; вторые вырывались у нетерпъливаго, самовластнаго помъщика. Это внести въ исторію Петра, обдумавъ». Такимъ-то образомъ формулировалъ Пушкинъ свою задачу, которая была для него совсёмъ неразрёшима. Проживи онъ еще десять лътъ, онъ бы не написалъ, въроятно, исторіи Петра В. Сто д'єть едва прошло отъ смерти Петра до момента, когда Пушкинъ принялся писать его исторію; времени этого едва ли хватило бы на то, чтобы, по словамъ Мицкевича, воздвигнуть «эти пышные чертоги, вымыть шампанскимъ паркеты буфетовъ и натереть ихъ менуэтными па (Petersburg), періодъ, похожій на непрестанный маскарадъ, періодъ обезьяничанья и слепаго подражанія иностранному. Однако, вслёдствіе только того, что въ народной исключительности проломаны многія бреши, что чрезъ эти проломы повъяль духъ XVIII въка и установилось свободное движеніе воздуха, -- уже утончились формы общежитія у вчерашнихъ скиновъ, уже ихъ ощущенія и иллюзіи сдёлались нёжнёе и благороднёе. Невольно улыбнешься, когда услышишь, что одинъ такой юный офранцузившійся скиоъ, потомокъ древнихъ московскихъ бояръ, писалъ въ 1817 году на портретъ друга своего, такого же юнаго скиеа: «Онъ въ Римъ былъ бы Брутъ, въ Авинахъ Периклесъ, У насъ онъ-офицеръ гусарскій» (І, 180). Конечно, ни одинъ, ни другой, не были похожи на древнихъ грековъ и римлянъ, но несомнънно, что нъкоторыя чувства общечеловъческія и гражданскія, одушевлявшія древнихъ грековъ и римлянъ, бывъ потомъ процежены сквозь французскій классицизмъ XVIII въка, вошли въ плоть и кровь этихъ «скиоовъ». Очеловъчение ихъ сказывалось въ особенности въ томъ, что пробуждалось въ нихъ непреодолимое, почти физическое отвращеніе отъ грубой силы, попирающей всёхъ не только безъ милосердія, но даже и безъ соображенія, есть ли какое-нибудь соотвътствіе между пользою цъли и вредомъ средствъ, -- отвращение, которое во сто кратъ сильнье, когда созерцаешь извъстное историческое дъйствіе не издали, не сквозь легендарную призму, но находясь въ самой, такъ сказать, исторической бойнъ. Ипподить Тэнь (Origines de la France contemporaine, III, 152 и 154), описывая, между прочимъ, Петра В., какъ онъ съ хлыстомъ въ рукахъ училъ своихъ «московскихъ медвъжатъ» танцовать европейскій менуэть, остается при томъ, облегчающемъ въ его глазахъ задачу Петра, убъжденіи, что Петръ не вмъшивался въ крестъянскій міръ, не трогаль его и имълъ въ числъ своихъ помощниковъ всъхъ просвъщенных влюдей своей страны. Изъ всъхъ новъйшихъ изследованій (С. Соловьевь, Костомаровь, Брикнерь) слъдуетъ, что условія реформы Петра В. были гораздо труднъе, нежели Тэнъ предполагаетъ, что Петръ В. не пощадилъ въ обреченномъ на сломку строеніи даже

крестъянскаго міра, что онъ отвергъ всѣ общинныя учрежденія, что онъ имъль крайне малое число помощниковъ, и то болъе изъ иностранцевъ, что у него мало было собственныхъ организаціонныхъ идей, а бралъ онъ живьемъ все чужое и заимствованное, что отличительная его черта была не глубина замысловъ, но страшное напряжение воли и неимовърная поспъшность, съ которою онъ несся впередъ, одержимый одною только идеею, притомъ, идеею весьма простою соорудить скоръйшимъ путемъ громаднъйшую державу, употребивъ на это дъло всякіе безъ разбору матеріалы, всякія, какія нашлись подъ руками, средства. Историческая наука, которая чуждается всёхъ субъективныхъ влеченій и отвращеній, и которая ищетъ въ событіяхъ только подлежащихъ разрѣшенію загадокъ и задачъ, затрудняется до-нынъ, при изученіи Петра, встречаемыми въ немъ замечательнейшими въ психологическомъ отношеніи противорічіями, которыя будуть, по всей въроятности, когда-нибудь согласованы посредствомъ обследованія центральнаго узлового пункта въ этомъ вопросъ, а именно: свойства его основныхъ идей, раздёленія мотивовъ, заставлявшихъ его действовать, на эгоистическіе и альтруистическіе, и сопоставленія, наконецъ, его идей съ завътнъйшими и древнъйшими надеждами и вожделеніями народа, который только такимъ образомъ могъ освободиться отъ монголовъ и построить независимое государство, что отрекаясь отъ личнаго счастія отдёльныхъ лицъ, возлагалъ все свое добро, не разсуждая, на жертвенникъ общественнаго блага (Тэнъ говорить: «à l'idée vague du salut public», р. 152); слъдовательно, и въ данномъ случат народъ этотъ следовалъ за реформаторомъ, хотя и упираясь. и сопротивляясь, по магическому какъ бы заклинанію волшебника. Пушкинъ не обладалъ способностью критическаго, методическаго анализа событій; онъ и въ исторіи быль только поэть, угадывающій рішеніе по вдохновенію. Если бы въ немъ были малъйшіе задатки мистицизма, то и ръшеніе было бы, въроятно, туманное, таинственное, основанное на

чемъ-то недоступномъ пониманію человъческому. Имъется въ польской литературъ у Юлія Словацкаго нъчто подобное въ одномъ изъ его капитальнъйшихъ, но и самыхъ загадочныхъ произведеній подъ заглавіемъ: «Царь-Духъ». Въ этой поэмъ опоэтизированы жестокіе дъятели въ исторіи, тамъ нашлось бы мъсто и для Петра Великаго. Необычайно ясный умъ Пушкина не могъ играть въ эту игру, не могъ ставить предположеній о предопредъленіяхъ свыше. Новый его взглядъ на народнаго героя ніяхъ свыше. Новый его взглядъ на народнаго героя явился въ формѣ простаго отрицанія: Пушкинъ усомнился только въ томъ, было ли все то добро, что создано Петромъ. Поэтъ всмотрѣлся пристально въ лицо реформатора и содрогнулся—до того вдругъ показалось ему это лицо зловѣщимъ, обрызганнымъ кровью, смертоноснымъ. Лицо было какъ будто знакомое, но оно получило неожиданно совсѣмъ новое выраженіе, оно явилось воспроизведеніемъ «восточнаго типа бича божія—Аттилы». Такимъ-то образомъ объясняетъ происхожденіе крупнаго произведенія Пушкина, остающагося и до-нынѣ, несмотря на это объясненіе, загадочнымъ, лучшій до сихъ поръ знатокъ и коментаторъ Пушкина, собиратель и изпатель его токъ и коментаторъ Пушкина, собиратель и издатель его произведеній—П. В. Анненковъ. Когда поэтъ приступилъ къ осуществленію своего замысла, то онъ долженъ уже быль считаться и съ цензурою и съ публикою, онъ почти вычеркнуль всю хулу и злословіе, умалиль по возможности хулителя, превратиль его въ маленькаго, ничтожнаго человъчка, представиль его сощедшимь съ ума, превратиль движеніе судорожно сжатой, грозящей «кумиру» руки въ пароксизмъ бъщенства. Даже мрачный образъ наводненія очень ловко спрятанъ, поставленъ на второмъ планъ, а на первомъ, во вступленіи, воздвигнуто нъчто въ родъ тріумфальныхъ воротъ, слышится нъчто въ родъ побъднаго марша, воспъты гранитъ, морозы съверной столицы, ночныя пирушки, военные парады и стрёльба изъ пушекъ корабельныхъ и крёпостныхъ по Невё. Эти громкіе бубны и литавры не спасли, однако,поэму отъ цензуры, но они же, появившись въ посмертныхъ изданіяхъ сочиненій Пушкина, сбили съ толку публику. Въ публикъ поэма считается до-нынъ апоесозомъ реформатора. Ослъпленные красотою картины, изображающей галлюцинаціи помъшаннаго канцеляриста, читатели не идутъ дальше и не вникаютъ въ основу, въ содержаніе, въ нравоученіе поэмы.

### X.

Перейдемъ къ окончательнымъ выводамъ, къ заключенію.

Сообщаясь другь съ другомъ въ 1828 г., въ Петербургъ, Мицкевичъ и Пушкинъ сблизились. Они бесъдовали не только о предметахъ искусства, но и объ общественныхъ, религіозныхъ и политическихъ вопросахъ. Они разсуждали однажды и о Петръ Великомъ, осматривая намятникъ его, и этотъ разговоръ занесенъ былъ въ ихъ воспоминанія. Разговоръ этотъ переданъ быль въ поэтической формъ Мицкевичемъ, который заимствовалъ, можеть быть, нёсколько мётких замёчаній, для характеристики героя, отъ Пушкина, но вложилъ эту характеристику только посредствомъ поэтическаго вымысла въ уста Пушкину, полагаясь на то, что его собственный взглядъ на Петра совпадаетъ со взглядомъ Пушкина или, по крайней мъръ, не противоръчитъ ръзкимъ образомъ взгляду Пушкина, хотя въ то самое время существовала уже глубокая рознь въ обоихъ взглядахъ, еще не примъчаемая самимъ Мицкевичемъ. Произведение Мицкевича сдёлалось извёстно Пушкину только въ такое время, когда политическія событія уже совсёмъ разобщили его съ Мицкевичемъ, но также когда и взглядъ его самаго на Петра сталъ болъе прежняго критическій, ближе подходящій ко взгляду Мицкевича на Петра, нежели въ 1828 г., когда они о Петръ бесъдовали. Пушкинъ не опротестоваль приписываемыхъ ему въ стихахъ Мицкевича сужденій о Петръ; можеть быть, знакомство съ произведеніемъ Мицкевича вошло въ число мотивовъ,

побудившихъ его создать произведение весьма своеобразное, гораздо крупнъе по размърамъ, нежели произведеніе Мицкевича, — произведеніе, въ которомъ коренная его идея не была вполнъ высказана, по тогдашнимъ условіямъ. Третья четверть въка истекаетъ съ того момента, когда оба поэта встрътились; Европа значительно видоизмёнилась, одинъ только колоссъ остался невредимъ и недвижимъ. Если бы предположить, что встръча двухъ геніальнъйшихъ, не превзойденныхъ до-нынъ, поэтовъ славянскаго міра произошла теперь, то и взгляды ихъ на державнаго властелина съвера были бы совсъмъ иные. Вопросъ о Петръ В. подвигается въ исторіи какъ паукъ, -- это одинъ изъ вопросовъ наиболъе жизненныхъ, наиболъе привлекающихъ и благодарныхъ. Царь Петръ давно пересталь быть, въ глазахъ изслъдователей, чъмъто въ родъ библейскаго Нимврода, государя, дъйствующаго наперекоръ законамъ природы, лишь съ тою целью, чтобы, какъ выразился Мицкевичъ, «показать свое всемогущество». Теперь извъстно, что вся его умственная дъятельность наполнена была одною идеею, не личною его, но великорусскою, далеко выходящею за предълы его личнаго бытія, его въка, и увлекавшею его съ силою, съ какою увлекаетъ религіозная идея своего фанатика, или артистическая идея — художника въ пылу твор-Идев этой онъ принесъ въ жертву не виновнаго, какъ надобно думать, сына, политическомъ, ни въ уголовномъ смыслѣ; онъ быль такъ занять, что не подумаль, кому ее завъмомента, когда цёпенёющая щать, до того самаго рука и застывшій языкъ отказались указать преемника, такъ что вся будущность монархіи повисла на лоскъ, предана была на произволъ судьбы, представлена самому случаю. Мицкевичъ отлично постигъ Петра, какъ воплощение исполинской силы; мало того: возвысившись надъ своими національными чувствами до болѣе общей точки эрвнія, онъ отлично поняль столь чуждый вообще поляку героизмъ слъпаго, почти невольническаго

послушанія (Ach! żal mi ciebie, biedny Sławianinie! Biedny narodzie, żal mi twojej doli:-Jeden znasz tylko heroizmniewoli!). Но для Мицкевича осталось навсегда неразгаданною тайною обаяніе властелина, чарующее его вліяніе на народъ: какимъ образомъ укрощалъ онъ и дълалъ себъ безусловно послушнымъ этого нетерпъливаго и становящагося на дыбы коня? Какимъ образомъ могла эта масса быть увлечена однимъ представленіемъ о почти необъятной, въ матеріальномъ отношеніи, громадъ, не наполненной еще содержаниемъ, въ которой не отведено мъста для личнаго счастья единиць, которая держится безгра ничною преданностью, а иногда и страданіемъ этихъ покорныхъ единицъ? Неизмъримое пространство отдъляло Мицкевича отъ такого почти античнаго и языческаго понятія о государствъ; оно отдъляеть и насъ,---намъ чрезвычайно трудно усвоить себъ теперь петровскія идеи. Это отсутствіе въ созданіи петровомъ мъста для чувствительнаго сердца, уголка для оскорбленнаго чувства эта пробуждающаяся въ единицъ жажда счастья для себя взята Пушкинымъ какъ точка отправленія; она и составляеть центральный пунктъ въ поэмъ, она-то и придаетъ произведенію высокую цёну и значеніе: червякъ злословить; безконечно малое существо грозитъ поднятымъ кулакомъ колоссу. Пробуждающіяся требованія единицы свидътельствують о томъ, что перемънились времена, -- а перемънились они отъ успъховъ цивилизаціи, но самъ-то плодъ зеленъ еще и незрълъ, мало еще въ немъ сознанія существа зла и средствъ его леченія. Многіе десятки лътъ потрачены будуть на исканіе чего-то ощупью. Ни къ чему не приведутъ ни скорбь о сметенномъ имъ съ лица земли старомъ порядкъ вещей, ни жалобы на излюбленный невскій «парадизъ» Петра, съ его ненастьемъ, слякотью и наводненіями, ни мечты о древнемъ строъ, ни плачъ объ отступленіи отъ чистоты патріархальнаго быта, о порчъ нравовъ и о культурной денаціонализаціи высшихъ интеллигентныхъ слоевъ общества. Задача освобожденія отъ умственнаго подра-

жанія иноземному и пріобр'єтенія умственной самобытности разръшается только поступательнымъ движеніемъ впередъ, при содъйстви не однъхъ внъшнихъ, механически усвоиваемыхъ, формъ европейской цивилизаціи, но самаго содержанія этой цивилизаціи, развитіемъ чувствъ справедливости и гуманности. Немыслимо возвращаться не только къ до-петровскимъ порядкамъ, но и къ до-петровской племенной и въроисповъдной исключительности. Всякая ислючительность ведеть къ сокращенію и разрушенію зданія, воздвигнутаго великимъ строителемъ, который сплотилъ его торопясь, правда, и наскоро, изъ столькихъ разновидностей рода человъческаго, изъ столькихъ племенъ, языковъ и върованій. Соединенныя почти насильственно части держатся нынъ сами собою кръпко, не видно въ зданіи ни осъданія, ни трещинъ, простоять оно можетъ многіе въка, --- но желательно не исключеніе изъ него, а согласованіе частей, сообщеніе общему жилью большей массы движущагося воздуха, большаго количества солнечныхъ лучей, доставленіе всёмъ большихъ удобствъ отъ сожитія, насколько такія удобства совибстимы съ целымь, вибщающимь въ себъ всъ эти разновидности, съ цълью и назначениемъ государства. Какъ бы ни были велики и разнообразны ремонтныя и детальныя работы, едва ли придется ломать капитальныя стёны, или класть новые фундаменты: они столь же годятся для будущаго времени, какъ и въ минуту, когда были возведены великимъ зодчимъ.

Мы старались воспроизвести, по мъръ возможности, обстоятельства, сопровождавшія кратковременное, почти моментальное, сближеніе двухъ великихъ поэтовъ славянскаго міра, которыхъ пути случайно пересъклись почти подъ прямыми углами. Поразительно противоположны были ихъ темпераменты, двъ разныя стихіи, столь же мало похожія, какъ, напримъръ, гранитная скала (поэтъ Красинскій любитъ сравнивать Мицкевича со скалою) и зыбкая, на глазахъ моментально измъняющаяся волна морская, играющая всъми цвътами радуги.

Каждый изъ нихъ былъ превосходнымъ представителемъ самыхъ характерныхъ свойствъ своего племени и народа, оба они были поэты-романтики, оба оказали громадное, до-нынъ продолжающееся вліяніе на потомство, оба считали себя людьми дёла и политиками, хотя не были вовсе таковыми, а только, и исключительно, художниками. Если мы были поставлены въ необходомость указать на различныя противоръчія въ политикъ-Пушкинъ, на происшедшія въ немъ, безъ достаточныхъ, по нашему мивнію, причинъ, перемвны въ убъжденіяхъ, то мы это сдблали вовсе не по желанію отыскивать пятна на солнцъ, но потому, что того требовалъ самъ предметъ нашего изследованія. Несмотря на свою неустойчивость въ коренныхъ убъжденіяхъ политическихъ и общественныхъ, Пушкинъ всегда былъ человъкъ симпатичный, и особенно замъчателенъ онъ былъ именно тъмъ, что послъ каждой разразившейся надъ нимъ бури къ нему возвращались спокойствіе духа и веселость; онъ опять возстановляль свою, ревниво оберегаемую, независимость, вся вся вся в необыкновенной упругости своей живой натуры. Подчиняясь невольно, и почти безсознательно, всёмъ вёяніямъ, всёмъ измёненіямъ въ окружающей его средъ, Пушкинъ не терялъ никогда бодрости и способности работать при самыхъ тяжелыхъ условіяхъ. Нельзя мёрять всёхъ людей всёхъ временъ однимъ, и въ особенности своимъ собственнымъ, аршиномъ. При оцънкъ дъятельности Пушкина, надобно, прежде всего, соображаться съ внъшними условіями его дъятельности въ переживаемыя имъ трудныя времена. Примъромъ и образцомъ правильныхъ и справедливыхъ оценокъ будуть служить хорошія отношенія, которыя сохранили другь къ другу Пушкинъ и Мицкевичъ, даже и послъ того, какъ они другъ съ другомъ — по политическимъ убъжденіямъ-разошлись навсегда.

## БАЙРОНИЗМЪ

y

Пушкина.

# Байронизмъ у Пушкина.

(Изъ эпохи романтизма).

I.

Недавно, 10-го (22) января 1888 года, исполнилось сто лътъ со дня рожденія Джорджа Гордона Байрона. Громкую извъстность пріобръль онъ только въ 24 года отъ роду, когда, послъ изданія первыхъ двухъ пъсенъ «Чайльдъ-Гарольда», отметиль, въ марте 1812 г., въ своей записной книжкъ: «Я проснулся разъ утромъ и узналь, что я знаменитость» (1 awake one morning and found myself famous). Съ тъхъ поръ, въ теченіе цълыхъ двенациати леть, слава его возрастала и достигла своего апогея въ минуту его кончины 19-го апръля 1824 г. въ Миссолунги. Современники не обратили вниманія на то, что погасъ человъкъ уже изжившійся, искавшій только одной «могилы воина» и писавшій въ стих в на 36-ю годовщину своего рожденія: «огонь, пожирающій мою грудь, какъ одинокій волканическій островъ, не свъточемъ онъ горить, но погребальнымъ костромъ» 1).—

The fire that on my bosom fires
 Is lone as some volcanic isle
 No torch is kindled at its blaze
 A funeral pile.

Всёхъ поразиль героизмъ этой смерти, умёніе дёйствующаго лица устроить и обставить и жизнь, и кончину свою, поэтически. По смерти Байронъ былъ еще славнъе, чъмъ при жизни. Имя его раздавалось во всей Европъ; онъ казался какимъ-то Наполеономъ въ области поэзін; поэзія его возбуждала умы, иныхъ выводила изъ себя и раздражала, иныхъ покоряла и увлекала, никого не оставляла равнодушнымъ. Талантливъйшіе люди на материкъ Европы, гдъ вообще его чествовали больше, чъмъ въ его отечествъ, открыто признавали себя его поклонниками и послъдователями. Начинавшій во Франціи свое поприще, плодовитый поэтъ Ламартинъ обращался къ нему (Méditations poétiques, 1820) такимъ образомъ: Toi, dont le monde ignore le vrai nom-Esprit mystérieux, mortel, ange ou démon!—Почти въ томъ же духъ выразился Пушкинъ въ «Онътинъ»: «Созданье ада, иль небесъ—Сей ангель, сей надменный бъсъ-Кто жъ онъ?»...-Нынъ, когда почти совершенно забыто политическое значеніе Байрона, какъ противника вънскихъ трактатовъ 1815 г. и религіозно-монархической реставраціи, какъ знаменоносца либерализма, остается неоспоримымъ фактъ его колоссальнаго литературнаго вліянія на современниковъ и ближайшее за ними поколъніе. Въ исторіи литературы ставится не вполнъ еще разработанный вопросъ объ отраженіяхъ поэзіи Байрона въ произведеніяхъ другихъ поэтовъ, о сдёланныхъ ими заимствованіяхъ и о воспроизведеніяхъ его художественныхъ идей, хотя бы и въ иныхъ формахъ. Байронизмъ нашель многочисленные отголоски въ восточно-европейскихъ литературахъ, русской и польской. Изслъдованія о байронизмъ въ Россіи производились систематически, начиная съ Бълинскаго; сырой матеріалъ собранъ почти весь, но предметь далеко не исчерпанъ. Изслъдованія не выходили большею частью изъ узкихъ рамокъ самой литературы. Сопоставляемъ быль только поэтъ съ другимъ какимъ-либо поэтомъ въ ихъ произведеніяхъ, между тъмъ какъ сила Байрона и его вліяніе заключались столько же въ его поэтическомъ дарованіи, сколько и въ самой его личности, и только потому байронизмъ, по върному замъчанію Аполлона Григорьева (Соч. І, 151), былъ своего рода «повътріемъ» и пожиралъ страстныя натуры, такъ что, по словамъ того же критика, самъ Пушкинъ поддавался ему скоръе не какъ художественному образцу, а какъ великому историческому явленію, какъ «властителю думъ въка», и видълъ въ немъ прежде всего стихійную, слъпую силу, когда, уподобляя его морю, писалъ: «Онъ былъ, о, море! твой пъвецъ... Твой образъ былъ на немъ означенъ,—Онъ духомъ созданъ былъ твоимъ,—Какъ ты, могучъ, глубокъ и мраченъ,—Какъ ты, ничъмъ неукротимъ»...

Другой недостатокъ изследованій о байронизме заключается въ томъ, что служащая точкою отправленія поэзія Байрона обыкновенно разсматривается какъ нъчто цъльное, вполнъ законченное и неразлагающееся на свои составные элементы. Конечно, эта поэзія однообразна: виртуозность ея односторонняя. Поэтъ одаренъ пламеннымъ чувствомъ, но воображение его ограничено. Ему недоставало того, что Тэнъ называетъ l'esprit sympathique способности чувствовать за другихъ, или, раженію Достоевскаго, перевоплощаться въ другихъ. Всегда и неизменно онъ носится только со своимъ могучимъ я, болъзненно чувствительнымъ, адски горделивымъ, бунтующимъ и неугомоннымъ. Послъ своего перехода отъ Байрона къ Шекспиру, Пушкинъ, по свойственной ему мъткости взгляда, сознавалъ эту ограниченность дарованія своего прежняго кумира-Байрона, по крайней мъръ, въ области драмы (письмо къ Раевскому, сентябрь 1825, VII, 158): Се Byron n'a jamais conçu qu'un seul caractère (et c'est le sien). Ce Byron a partagé entre ses personnages tel et tel trait de son caractère; son orgueil à l'un, sa haine à l'autre, sa mélancolie au troisième, et c'est ainsi que d'un caractère plein, sombre et énergique il a fait plusieurs caractères insignifiants). Какъ ни цёльна эта поэзія и какъ сильно ни запечатлёна

она въ каждомъ стихъ индивидуальностью поэта, какъ ни ръзки ея основныя черты, --- все-таки этихъ чертъ было нъсколько, и дъйствие ихъ было весьма разнообразное, смотря по темпераментамъ, которые оно увлекало. Въ поэзіи Байрона выразился прежде всего духъ въка и его преобладающее чувство, лучше сказать-его бользнь, міровая скорбь о бытіи, -то, что теперь обыкновенно называютъ пессимизмомъ, т. е. понимание жизни какъ страданіе и бытія—какъ зло. Кромъ того, поэзія содержала въ себъ и борьбу съ этимъ зломъ; пріемъ противодъйствованія ему-прометеевскій, титаническій, а отношеніе къ нему-высоком врное, презрительное. Наконець, что касается до технической стороны, то форма въ этой поэзіи была восхитительная. Поэтъ изображаль въ совершенствъ всъ чувства необычайно воспріимчивой души, отъ самыхъ ніжныхъ до сильнъйшихъ и мрачныхъ; образы его были пластичные, лишенные всякихъ недосказовъ и туманности; изображать онъ больше всего любиль величавое, колоссальное, и писалъ онъ густыми красками и весьма ярко; въ живописаніи онъ быль безподобный колористь. Идеи, чувство, техника-таковы были средства действія Байрона, которыми онъ вліяль весьма разнообразно на другихъ поэтовъ, такъ что натуры совсемъ несходныя, люди направленій самыхъ противоположныхъ, могли одновременно очутиться въ лагеръ байронизма и стоять подъ однимъ знаменемъ. -- Движеніе, извъстное подъ именемъ байронизма, можно себъ представить какъ полевой смерчъ, собирающій съ разныхъ полей кучу пылинокъ и заставляющій ихъ нъкоторое время двигаться спирально снизу вверхъ. По быстротъ движенія и направленію пылинокъ можно до извъстной степени заключать о качествъ и силъ вътра, приводящаго въ движение пылинки. Подобное ретроспективное заключение по адептамъ о самомъ Байронъ могло бы пролить новый свъть на само творчество Байрона и его эпоху. Задача слишкомъ обширна для одного лица, она предполагаетъ изучение нъсколь-

кихъ десятковъ, а можетъ быть и болъе писателей, но она заманчива и къ ней можно подходить исподоволь, дълая хотя бы нъсколько шаговъ. Меня съ давнихъ поръ сильно увлекало желаніе начать сравнительное изученіе посл'єдователей Байрона съ сопоставленія первоклассныхъ поэтовъ, принадлежащихъ къ двумъ родственнымъ, по племенному происхожденію, литературамъ-польской и русской, писателей одной и той же великой поэтической эпохи романтизма: Мицкевича и Пушкина, Словацкаго и Лермонтова. Задачу я исполнилъ только наполовину-у меня готовъ только русскій отдёль, я могу передать только результаты моихъ наблюденій, извлеченные изъ произведеній Пушкина, котораго мы поминали столь недавно, почти годъ тому назадъ, и Лермонтова, котораго, если доживемъ, то, безъ сомнънія, помянемъ 15 іюля 1891 года. Перехожу прямо къ дълу-и начинаю съ Пушкина.

### II.

Начало знакомства Пушкина съ поэзіею Байрона относять къ 1820 году, къ горамъ Кавказскимъ, Юрзуфу, Каменкъ, къ бытности его въ средъ Раевскихъ, въ семь которых онъ нашелъ н которое успокоеніе, послъ испытанныхъ имъ въ то время огорченій. Постигшія его въ то время непріятности сильно предрасполагали его въ воспріятію чувствъ Байрона, общаго ихъ настроенія, протестующаго и гнівнаго, свойственнаго темпераменту Байрона. Но Пушкинъ меньше всего былъ похожъ на идеалъ, начертанный его другомъ, княземъ П. А. Вяземскимъ, въ слъдующихъ стихахъ, которые онъ хотълъ поставить эпиграфомъ въ «Кавказскому Плъннику» (П, 300): «Подъ бурей рока—твердый камень; —въ волненьяхъ страсти — легкій листь». — Много разъ его спасало то, что и подъ «бурей рока» онъ былъ легокъ и упругъ, что ко всякому положенію онъ успъвалъ приспособляться. -- Но въ данномъ случа Пушкинъ былъ на долгое время пришибленъ и свыше мъры раздраженъ-до озлобленія, до бъщенства, не столько ссылкою на югь, довольно льготною въ сравненіи съ предполагавшеюся первоначально отправкою его въ Соловецкій монастырь, сколько весьма распространившимися и упорно державшимися ложными слухами, что за его литературныя «проказы», за вольнолюбивыя мечты и эпиграммы онъ дъйствительно лишился «нъсколькихъ клочковъ шкуры», какъ выразился въ оффиціальномъ письмъ 17 января 1824 г., по отношенію къ нему, генералъ-полиціймейстеръ 1-й арміи, Скобелевъ («Русская Старина», 1871, № 12, л. 673). Много времени спустя, въ 1825 г., въ Михайловскомъ, Пушкинъ писалъ: Је délibérais, si je ne fairais pas bien de me suicider ou d'assassiner... Je résolus de mettre tant d'indignation et de jactance dans mes discours et mes écrits, qu'enfin l'autorité soit obligée de me traiter en criminel: j'aspirais la Sibérie ou la forteresse comme réhabilitation (VII, 132). Въ письмъ 1822 г., къ брату Льву (VII, 85), Пушкинъ говоритъ o douloureuse expérience и о jours d'angoisse et de rage 1).— Этимъ ненормальнымъ и слишкомъ продолжительнымъ состояніемъ раздраженія объясняются многія черты въ жизни Пушкина во время его пребыванія въ Кишиневъ и Одессъ: картёжъ, скандальное волокитство, безобразія надъ молдаванскими боярами, дуэли, скитанія по стеиямъ съ цыганскимъ таборомъ. — Безобразія Байрона были совстмъ иного рода; онъ не проявлялъ себя ни картежникомъ, ни бреттеромъ.--Нътъ надобности объяснять безобразія Пушкина въ ту эпоху, какъ объясняетъ ихъ П. В. Анненковъ («Пушкинъ въ Александровскую эпоху», 1874, с. 149), тъмъ, что то было байрониче-

Digitized by Google

<sup>4)</sup> Въ черновыхъ тетрадяхъ Пушкина (описаніе Якушкина, «Русская Старина», 1884, № 12, с. 526, № 2384) сохранился слѣдующій отрывокъ: «И бурныя кипѣли въ сердцѣ чувства—И ненависть и грезы мести блѣдной,—Но здѣсь меня таинственнымъ щитомъ,—Святымъ прощеньемъ осѣнила—Поэзія, какъ ангелъ утѣшитель,—Спасла меня».

ское настроеніе, которое выродилось, бывъ перенесено на русскую почву, и оттънилось своеобычными, свиръпыми и анти-гуманными подробностями. Извъстно, что эти припадки разгула, нъсколько разъ повторявшіеся въ жизни Пушкина, не имъли вреднаго вліянія на его дарованіе; что въ то самое время, когда всёмъ казалось, что онъ погрязъ въ распутствъ и чувственности, израсходовался на пустяки, -- поэтъ взлеталъ опять на недосягаемую высоту, не загрязнивъ своихъ крыльевъ; что, отръшившись отъ «безстыднаго бъщенства желаній», онъ сыпаль изъ своего рога изобилія произведенія красивъе и глубже предыдущихъ. - Чувственность у каждаго художника; притомъ великіе поэты-странный народъ, къ которому только съ большими исключеніями приложимы правила обыденной культурной морали. Культура пріучаеть людей быть всегда ровными, жить не волнуясь, творить добро безъ напряженія, естественно, просто, почти автоматически; между тъмъ какъ для поэта такая проза-смерть; онъ живетъ только волненіемъ и страстью, для него страсть-то же, что огонь для минологической саламандры, то-есть—его настоящая стихія, потому что его творчество воспроизводить правдиво только то, что имъ прочувствовано и выстрадано. Исторія можеть пересчитать по пальцамъ подобныхъ Шекспиру и составляющихъ ръдчайшее исключение творцовъ по отгадкъ. По большей части настоящій поэтъ изображаеть собою «Парусь» Лермонтова (1832): «Подъ нимъ струя свътлъй лазури-Надъ нимъ лучъ солнца золотой; — А онъ, мятежный, просить бури, — Какъ будто въ буряхъ есть покой».

Знакомство съ Байрономъ едва ли прибавило чтонибудь къ внѣшней бытовой сторонѣ жизни Пушкина въ его періодъ бунтованія (Sturm und Drangperiode); оно могло только усилить до извѣстной степени его одичалость, его пренебреженіе къ свѣтскимъ условіямъ и приличіямъ. Извѣстно, что впослѣдствіи онъ остепенился, сдѣлался порядочнѣе и сталъ, женившись, твердить, въ началѣ тридцатыхъ годовъ, слова Шатобріана (Hélas! il n'y a du bonheur que dans les vies communes). Но на само творчество Пушкина вліяніе Байрона было громадное. Пушкинъ нашелъ въ Байронѣ натуру себѣ, какъ ему показалось, родственную, поэзію по душѣ, а главное, онъ обрѣлъ въ Байронѣ опору для своего новаго, рѣзко отрицательнаго направленія, новую исходную точку и и подходящую теоретическую основу для систематическаго отрицанія. Онъ вкусилъ отъ пессимизма Байрона, составляющаго самый корень байроновской поэзіи. Постигъ ли Пушкинъ Байрона въ этомъ отношеніи вполнѣ, усвоилъ ли онъ себѣ этотъ мозгъ костей байроновскаго творчества? Таковы вопросы, которые прежде всего подлежать нашему разсмотрѣнію.

### III.

Пессимизма есть недовольство жизнью, доведенное до злословія, до заключенія о тягости всякаго бытія вообще. Пессимизмъ можетъ быть источникомъ поэзіи или системою философіи. Онъ появляется только изр'єдка, въ самыя мрачныя эпохи исторіи, и окрашенъ всегда особенностями того критического момента, въ которомъ онъ созрълъ и распространился въ видъ повальной бользни. Въ чемъ состояли особенности пессимизма Байрона? Всѣ согласны, что, по своему міросозерцанію, Байронъ принадлежить цѣликомъ къ XVIII вѣку. Онъ гуманисть; онъ считаеть, что человъкъ безобразно изуродованъ нелъпыми предразсудками и общественными формами; онъ въруетъ въ силу разума, въ необходимость возвращенія къ природъ, въ свободу столь безусловную, что она теряетъ всякую границу, въ возможность устроить всеобщее счастіе, законодательствуя и управляя людьми раціонально. Опыть быль произведень и кончился полнъйшею неудачею, кровавою траги-комедією великой французской революціи. Старое разбито

Digitized by Google

на-повалъ и растоптано, но освобожденные люди бродили дикими зверями по колено въ грязи, въ лужахъ крови, среди развалинъ. Многіе извърились въ самую революцію затьянную во имя разума. Главное теченіе въка измънилось и пошло обратнымъ путемъ, возстановляя упраздненные алтари и престолы. Что предстояло теперь дёлать людямъ, не соглашающимся подставлять шею подъ старое ярмо? Конечно, отстаивать по возможности свои прежнія уб'єжденія при изм'єнившихся обстоятельствахъ. Сторонникамъ гуманизма, держащимся задачъ революціи, приходилось, вникая въ причины провала, признать, что сами революціонеры шли ненадлежащими путями, и даже что цели движенія поставлены были фальшиво, что за веленія разума выдаваемы были невърные разсчеты, запечатлънные явнымъ непониманіемъ природы человъка и общества; иными словами, имъ приходилось стать почти на ту самую точку зрвнія, на которой, стоить нынв историческая наука по отношенію къ міровому событію конца прошлаго стольтія. Впрочемъ, быль еще и другой выходъ изъ затрудненія, который и быль совершень Байрономъ. Аполлонъ Григорьевъ (Соч., I, 155: «О правдъ и искренности въ искусствъ») утверждалъ, что поэзія Байрона характеризуется отсутствіемъ всякаго нравственнаго начала; что она-протестъ противъ неправды, но безъ сознанія правды; что такъ какъ эта поэзія открытаго эгоизма безъ маски не могла быть принята спокойно поэтическою натурою Байрона, то она и выразилась тоской и сатанинскимъ смъхомъ, окружившими поэтическимъ ореоломъ это обоготворение эгоизма. Такое опредъление поэзіи Байрона считаю я неправильнымъ отъ начала до конца и діаметрально противоположнымъ истинъ. Върный сынъ XVIII въка, Байронъ не пожертвовалъ ни однимъ изъ идеаловъ этого въка, несмотря на измѣнившіяся обстоятельства; но такъ какъ они еще до него были втоптаны въ грязь и опошлены, то Байронъ вымещаетъ свое негодование за это осквернение

идеаловъ на всемъ родъ человъческомъ, изъемля, конечно, себя и нъсколько высшихь натуръ, близкихъ ему по сердцу людей, которыхъ онъ умълъ любить глубоко и нъжно. По темпераменту гордый и стойкій боецъ, Байронъ довелъ до виртуозности свое горделивое преврѣніе ко всему роду человѣческому. Эта нота звучить весьма сильно во всёхъ его произведеніяхъ, начиная съ надгробной надписи ньюфоундлэндской собакъ (1817, въ переводъ Миллера: «О, слабый человъкъ, минутный гость земли, — Отъ рабства и властей затоптанный пыли, — Кто знаетъ, тотъ тебя съ презръньемъ покидаетъ... Предъ каждымъ звъремъ ты поймешь стыда сознанье» 1) — до послъдней его сатиры Донг Жуанг, направленной противъ всего рода человъческаго. Тысячу разъ изображалъ онъ выходящія изъряда вонъ натуры, которыя высятся надъ ненавистью стоящихъ подъ ними созданій (must look on the hate of those below. «Ch. H.», III, 45). Идеалъ люди опошлили, онъ уже не общечеловеческій, а только личный, свойственный высокимь, избраннымъ натурамъ. Байронъ до того ему преданъ, что действительную, настоящую жизнь людскую, жизнь общества, съ его нравами и законами, считаетъ поддыльнымь творчествомь (Of its own beauty is the mind diseased — And fevers into false creation. «Ch. H.», IV, 122), фальшью въ природъ, дисгармоніею («Жизнь нашато же дерево анчаръ съ его смертоносною отравою и ядовитою росой». «Сh. H.», IV, 126). Въ этихъ положеніяхь сквозить невърный, конечно, взглядь, заимствованный отъ Жанъ Жака Руссо о необходимости возвратиться къ состоянію природы, о необходимости стряхнуть съ себя искуственную цивилизацію. Ошибка эта, впрочемъ, несущественна. Мы имбемъ дъло не столько съ мечтателемъ, върующимъ въ блаженство людей въ

<sup>4)</sup> Oh man! Thou feable tenant of one hour — Debased by slavery or corrupt by power, — Who knows thee well must quit thee with disgust — Degraded mass of animated dust.

состояніи природы, сколько съ идеалистомъ, для котораго весь смысль и вся ценность жизни-не въ наслажденіяхъ, доставляемыхъ благами сего міра, и не въ ожиданіи чего-то за гробомъ, а только въ метафизическихъ созданіяхъ, витающихъ въ сознаніи человъка, выдъляемыхъ душою изъ самой себя, въ добръ и красотъ, въ произведеніяхъ ума и искусства, болъе живыхъ, болъе реальныхъ, нежели грубая и пошлая дъйствительность («Ch. H.», III, 6; IV, 5). Эти порывы къ идеальному составляють и муку жизни, и ея красу. Въ 1-й пъснъ «Чайльдъ-Гарольда», въ стихахъ въ Инесъ, Байронъ, будучи еще весьма молодымъ человъкомъ, жаловался на эту муку, на «ржавчину жизни», на «демона мысли» (The bligth of life — the demon Thought). Много лътъ спустя, въ 3-ей и 4-ой пъсняхъ того же «Чайльдъ-Гарольда» онъ себя называлъ «скитающеюся жертвою своего мрачнаго ума (The wandering outlaw of his own dark mind. III, 3.-I have thought too long and darkly. III, 7). Въ «Онъгинъ» Пушкинъ говоритъ: «И Байронъ, мученикъ суровый»... — опредъление невърное. неполное; къ Байрону примънимы были бы развъ его же слова о Руссо: «самъ себя мучащій человъкъ» (III, 7: self torturing... но только не sophist). Тъмъ не менъе этотъ самомучитель идетъ на муки и терзанія добровольно, по долгу совъсти, отвергая даже то средство, которое допускали употреблять древніе стоики — самоубійство («Сh. H.», V, 21: «Надо переносить бытіе. Глубоко водружены корнями жизнь и страданіе въ наше печальное нутро. Верблюдъ несетъ модча тяжелъйшую ношу, волкъ издыхаетъ молча, животное выноситъ, а мы, высшія существа, не снесли бы того, что длится только какой-нибудь день»). Въ Байронъ самымъ энергическимъ образомъ проявляется то чувство, которое выразиль, вдохновленный духомь этой мужественной поэзіи, Пушкинъ въ словахъ: «Но не хочу, о. други! умирать, — Я жить хочу, чтобъ мыслить и страдать». Въ этихъ стихахъ слышится какъ бы отголосокъ дивной

127-й строфы IV-й пъсни «Ч.-Гарольда»: «Давайте сильнъе разсуждать; мы бы постыдно отступились отъ разума, еслибы отказались отъ права мыслить-послъдняго и единственнаго убъжища. Что бы тамъ ни былоэто убъжище мое!» И такъ, у Байрона есть несомнънно идеаль; этоть идеаль пересталь, въ нашь жестокій въкъ, быть общественнымъ и сдълался личнымъ идеаломъ поэта, но, какъ у всякаго человъка, онъ вмъстъ съ тъмъ-и идеалъ его въка. Имъ увлекаются только немногія избранныя натуры. Байронъ изображаеть все по собственному опыту, по какому-то роковому непреодолимому порыву; эти сильныя натуры совершають свое теченіе, попирая все на своемъ пути. «Вихрь-ихъ дыханіе, а жизнь ихъ — штормъ»... «покой имъ страшнъе ада» (III, 42). Изображая огонь въ крови, пожирающій ихъ, горячку дъйствія, которою они одержимы, Байронъ замечаеть: «Это-то и делаеть масшедшими людей, которые и другихъ сводили съ ума, заражая ихъ собою, завоевателей и царей, учредителей сектъ и системъ, да вдобавокъ софистовъ, бардовъ, государственныхъ людей... Имъ завидуютъ, но сколь напрасно!.. Раскройте одну такую грудь, и вы отобьете у рода человъческого охоту къ тому, чтобы блистать или господствовать» («Ч. Г.», IV, 43). Довершимъ характеристику, добавивъ, что, совидая новый родъ философіи исторіи-теорію высшихъ натуръ, роковыхъ великихъ людей, для которыхъ законъ не писанъ, потому что они сами себъ законъ, -- Байронъ не выдъдяетъ поэта, не отводить ему особаго привилегированнаго положенія и весьма далекъ отъ мысли, что поэтъ можетъ быть и слабъ, и малъ, и что онъ становится великимъ, когда на него внезапно нисходитъ вдохновеніе. Байронъ не анализировалъ-какъ это дълаетъ новъйшая наука психологіи — корней творчества въ безсознательномъ; притомъ, онъ прежде всего былъ человъкъ дъла, а не писаній; онъ быль просто человівь во всіхь отношеніяхъ необыкновенный и между прочимъ занимавшійся писательствомъ. Таковъ въ главныхъ чертахъ образецъ и учитель. Какія черты заимствовалъ отъ него ученикъ, который, по собственному его выраженію, нъкоторое время «сходилъ отъ Байрона съ ума»?

### IV.

Послъ дней тоски и бъщенства, наболъвшее сердце Пушкина жадно усвоивало себъ и, такъ сказатъ, всасывало одну особенность характера Байрона: презръніе къ роду человъческому. Мертвящимъ холодомъ обдаютъ насъ уроки злъйшей мизантропической морали, преподаваемые 23-лътнимъ юношей изъ Кишинева (1822) младшему его брату Льву, распущенному юношъ: «commencez par penser des hommes tout le mal imaginable.... Méprisez-les le plus poliment qu'il vous sera possible. Soyez froid avec tout le monde. N'acceptez jamais des bienfaits, ils sont pour la plupart une perfidie. Point de protection, car elle asservit et dégrade... N'oubliez jamais les offenses. Moins on aime une femme et plus on est sûr de l'avoir, mais cette jouissance est digne d'un vieux sapajou du XVIII siecle» (VII, 43). Когда Пушкинъ писалъ эти наставленія, онъ быль безъ сомнёнія искренень; ихъ ъдкая кислота и несходство вообще съ темпераментомъ Пушкина заставляють заключить, что чувства, ими выражаемыя, были преходящія, что сама идейная подкладка написаннаго была не болбе какъ намекъ. Извъстно, что отъ частаго повторенія одной и той же эмоціи мимическое ея выраженіе можеть неподвижно застыть на лицъ человъка, превратиться въ несходящую морщину, въ искривленіе, напримъръ, угловъ рта отъ часто повторяющейся презрительной улыбки. У каждаго изъ насъ лицо есть родъ маски, образуемой изъ глубокихъ слъдовъ всего пережитаго, которое исколесило это лицо по всъмъ направленіямъ; за этими слъдами скрывается недоступное наблюденію и только угадываемое психологи-

ческое я наблюдаемаго лица. Такимъ застывшимъ слъдомъ на лицевой маскъ Пушкина считаю я его, какъ я думаю, напускное презръніе къ роду чъловъческому, которое, вследствіе душевныхъ страданій, появилось у Пушкина и затъмъ уже его не покидало, потому что сдълалось обыкновенною складкою его ума. «Кто жилъ и мыслиль, тоть не можеть въ душт не презирать людей», —сказано въ написанной, въроятно, еще въ 1822 году 46-й строфъ первой главы «Онъгина». Въ 22-й строфъ главы VII изображенъ современный человъкъ-«Съ его безнравственной душой, — Себялюбивой и сухой, -- Мечтанью преданной безмърно, -- Съ его озлобленнымъ умомъ, — Кипящимъ въ дъйствіи пустомъ». Рядомъ съ этими стихами сопоставимъ два стиха явно байроновскаго пошиба изъ стихотворенія: «Полководецъ» (т.-е. Барклай де-Толли), помъченнаго 7-мъ апръля 1835 г., въ Свътлое Воскресеніе: «О, люди! жалкій родъ, достойный слезъ и смъха! — Жрецы минутнаго, поклонники успѣха!»

Коротко знавшій Пушкина, Мицкевичъ находилъ, что Пушкинъ самъ себя изобразилъ съ поразительнымъ сходствомъ въ стихахъ: «Мечтамъ невольная преданность, — Неподражательная странность, — И ръзкій, охлажденный умъ» («Онъгинъ», гл. I, строфа 45). Сама «озлобленный», или «охлажденный» характеристика: умъ, логически едва ли правильна: умъ всегда исправляеть въ психической дъятельности функцію холодильника. Очевидно, Пушкинъ старался этими словами выразить волевую привычку обуздывать всякій сочувствующій кому-либо порывъ, обязательно подсказываемымъ предположениемъ, что вообще люди гадки, что всъ онибездушные эгоисты. Охлажденіе Пушкина произошло тогда, — и это можно опредълить по его произведеніямъ, --когда онъ утвердился въ своемъ анти-гуманномъ взглядь на людей. Можно съ достовърностью сказать, что его озлобленіе противъ людей не было вызвано, какъ у Байрона, созерцаніемъ тогдашней политической неурядицы въ Европъ, потому что политическія убъжденія Пушкина были весьма неустойчивы въ бурные годы молодости, и онъ продолжаль еще питать самыя розовыя надежды. Въ своей «Деревнъ» (1819) Пушкинъ до глубины души прогрессивный либераль, но онъ и монархистъ («И рабство падшее по манію царя»...). Въ «Посланіи въ Чаадаеву («Любви, надежды, гордой славы»...) и въ «Вольности» (1820), повлекшей за собою ссылку на югъ, преобладають общія конституціонныя идеи декабристовъ (...«гдъ кръпко съ вольностью святою—Законовъ мощныхъ сочетанье»), идеи о волности, какъ о чемъ-то небываломъ, вселяющемся не иначе, какъ внезапно и при революціонной обстановкъ (1822-Таврида: «Гдъ ты гроза? символъ свободы, промчись поверхъ невольныхъ водъ!....»). Къ первой половинъ 1821 г. относится весьма извъстный «Кинжаль» («Лемносскій богь тебя сковаль для рукь безсмертной Немезиды»), котораго признанная революціонная нецензурность и ядовитость сильно выкупаются темь, что это стихотвореніе вовсе не оригинальное произведеніе а близкое подражаніе другому, сверхъ Байрона, властителю думъ Пушкина въ то время, а именно Андрею Шенье (Ode à Charlotte Corday:.. Et des choeurs sur ta tombe, en une sainte ivresse, - Chanteraient Némésis la tardive déesse-Qui frappe le méchant son trône endormi... O vertu! le poignard, seul espoir de la terre, - Est ton arme sacrée alors que le tonnerre-Laisse venger le crime et le rend à ses lois). Въ 1823 г. объявившій себя въ письмѣ къ брату эгоистомъ и мизантропомъ, Пушкинъ восклицаетъ (правда, слъдуя по стопамъ перваго своего образца, Байрона), «Возстань, о, Греція! возстань!.. Страна героевъ и боговъ, -- Расторгни рабскія вериги -- При п'єнь в пламенныхъ стиховъ—Тиртея, Байрона и Риги» (I,298). Не успъли, можно сказать, еще обсохнутъ чернила на стихахъ, которыми Пушкинъ клеймилъ радость такъ-называемаго имъ милорда «Уоронцова» (М. В. Воронцовъ), при получении извъстія о казни испанскаго революціо-

нера Ріэго (ноябрь, 1823), какъ уже, по собственному признанію его же, Пушкина (Письмо къ Тургеневу 1 дек. 1823), у него уже прошель либеральный задорь, и подъ вліяніемъ отрезвленія онъ писалъ: «Изыде съятель... Къ чему стадамъ дары свободы, — Ихъ должно ръзать или стричь...» До конца своей жизни Пушкинъ оставался однимъ и тъмъ же безграничнымъ оппортюнистомъ, надъющимся, что правительство послушается его совътовъ. И такъ, тоска и разочарованіе Пушкина произошли не отъ неудачъ и проваловъ въ русской и европейской общественности, которые Пушкинъ переносилъ вообще довольно спокойно и къ которымъ онъ относился не какь къ своему главному дёлу (февраль, 1825, VII, 110: Tout qui est politique n'est fait que pour la canaille). Это разочарование можнобы объяснить частными обстоятельствами жизни Пушкина, измѣнами въ службѣ, любви, подобными той, съ которой Альфредъ Мюссе начинаетъ свои Confessions d'un enfant du siècle, — еслибы не было вполнъ удостовърено, что онъ влюблялся часто и не безъ взаимности, и что имълъ друзей добрыхъ, преданныхъ, которымъ върилъ, и которые составляли лучшее, что только было въ тогдашнемъ обществъ русскомъ. Остается возможность предположить, что Пушкинъ заразился разочарованіемъ отъ другого лица, отъ того Демона (1823, І, 292), который сталь тайно навъщать его и вливать въ душу тайный ядъ своими язвительными ръчами. Это стихотворение до того заинтересовало въ свое время публику, что она стала доискиваться, какое подъ образомъ этого «Демона» кроется живое лицо; стала догадываться, что этимъ «Демономъ» былъ извъстный скептикъ А. Н. Раевскій. Самъ Пушкинъ, когда ему передали эту догадку (строфа 12, глава III «Онъгина») готовился опровергать въ печати это предположение (черновые наброски, см. Анненкова: «Пушкинъ, стр. 153), указывая на то, что онъ хотълъ только олицетворить сомнъніе... «духа, отрицающаго (подобно Мефистофелю Гёте), съ его печальнымъ вліяніемъ

на нравственность въка», уничтожающимъ лучшіе поэтическіе предразсудки души». Объясненіе Пушкина весьма похоже на правду; его «Демонъ» едва ли быль живой человъкъ, во всякомъ случаъ имъ не былъ Байронъ, во-первых, потому, что къ огненной поэзіи Байрона никакъ не идутъ слова: «хладный ядъ», «насмѣшникъ», «клеветать на Провидѣніе», «не вѣрить свободѣ...»; вовторых, потому, что посъщенія этого бъса отнесены ко днямъ отрочества, до начала знакомства Пушкина съ Байрономъ: «когда миъ были новы всъ впечатлънія бытія, и взоры дівь, и шумь дубровы». Если перенесемся мысленно къ отрочеству Пушкина, то откроемъ, что этотъ бъсъ-насмъшникъ, въроятно, помъщался въ отцовской библіотекъ, откуда дитя-Пушкинъ таскалъ всякія французскія книги, обостряя свой умъ, но загрязняя воображеніе; что этоть бъсь быль неотлучно съ Пушкинымъ въ лицев, что этотъ бысь очень походилъ на того, о комъ Пушкинъ писалъ: «Фернейскій злой крикунъ, поэтъ въ поэтахъ первый... Онъ все вездъ великъ, — Единственный старикъ» (І, 40: Городокъ)... Послъ знакомства съ цълою французскою литературою XVIII в., съ самыми пикантными ея произведеніями, едвали пришлось Пушкину брать новые уроки «чистаго аееизма въ Одессъ у глухого философа-англичанина. который» уничтожаль будто бы у него мимоходомь слабыя доказательства безсмертія души (Стоюнинъ: «Пушкинъ», стр. 209: Письмо, повліявшее на заточеніе Пушкина въ Михайловскомъ). Усвоенный въ юности саркастическій нигилизмъ французскихъ философовъ-ма-теріалистовъ не проникалъ, однако, въ глубь натуры Пушкина. Его предохраняло эстетическое чувство, о которомъ онъ выражался такимъ образомъ: «Иная, высшая награда была мит рокомъ суждена, —Самолюбивыхъ душъ отрада, —Мечтанья не земного сна (1821 — Набросокъ: I, 265). Насмъшникъ съ насмъшниками, мечтатель самъ съ собою и въ стихахъ, Пушкинъ меньше всего способенъ быль справляться съ вопросомъ: которому изъ этихъ двухъ возэрвній соответствуетъ действительность. Испытанныя имъ страданія поставили вдругъ ребромъ непріятный вопросъ, и Пушкинъ долженъ быль признать, что и выражено въ заключении роковаго для него письма объ аееъ: «система не столь утъшительная, какъ обыкновенно думають, но къ несчастію больше всего правдоподобная»; иными словами, что жизнь вообще гадость, и что подходить къ ней слъдуетъ съ ея задняго двора (одинъ изъ варіантовъ къ 45 строфъ І-й главы «Онъгина»: «Открылъ я жизни бъдный кладъ, - Въ замъну прежнихъ заблужденій, -Въ замъну въры и надеждъ, — Для легкомысленныхъ невъждъ». Изд. Морозова, III, 252). Самъ Пушкинъ, въ замъткъ на толки публики о «Демонъ» поясняеть: «сомнънія вызваны въчными противорьчіями — чувство мучительное, хотя непродолжительное». Оставимъ открытымъ вопросъ: уничтожилось ли у Пушкина сомнъніе прежде, нежели исчезли «лучшіе поэтическіе предразсудки души». Во всякомъ случать, оно не служило достаточнымъ основаніемъ для того презрѣнія къ людямъ, которое непрерывно заявляеть Пушкинъ. Байронизмъ не состояль вовсе въ томъ, чтобы копошиться вмёстё съ другими въ грязи, хотя бы и признавая ничтожество бытія, но въ томъ, чтобы идти на бой со всемъ свътомъ, неся въ рукахъ свъточъ своего личнаго идеала и утверждая его превосходство предъ пошлою дъйствительностью. Только такая борьба оправдываеть слова: «Гордая лира Альбіона» (І-я глава «Онъгина»), и даеть бойцу право свысока смотръть на болье слабыя существа.

٧.

Пушкинъ не могъ вполнъ себъ усвоить пессимизмъ Байрона: темпераменты обоихъ поэтовъ — учителя и ученика — оказались несхожіе, неодинаково страдающіе, неравномърно отзывчивые на впечатлънія извиъ и на

уколы судьбы. Оба поэта страдали сильно, но организмъ у Пушкина былъ нъжнъе. Съ юныхъ лътъ раздается это страданіе унылымъ, протяжнымъ напъвомъ, жалобною пъснею, не сопровождаемою скрежетомъ зубовъ. Семнадцатилътній юноша (1816) уже пълъ въ лицет: «Моя стезя печальна и пуста... Вся жизнь моя — печальный мракъ ненастья» (І, 130). Посл. къ Горчакову)... Прервется ли души холодный сонъ, Поэзіи зажжется-ль упоенье? —Безплодное проходить вдохновенье» (I, 150). То было только предугадываніе суровой дѣй-ствительности, гдѣ-нибудь вычитанное («Насъ пылъ сердечный рано мучить,—Любви насъ не природа учить,— А Сталь или Шатобріанъ. — Мы хочемъ жизнь узнать заранъ-И узнаемъ ее въ романъ»... «Онътинъ», гл. I, стр. 9). Пришли, наконецъ, испытанія; поэтъ не сломился, но былъ угнетенъ. «Запутанный въ сътяхъ судьбы суровой», онъ пишетъ о себъ: «Для всъхъ чужой—какъ сирота бездомный,—Подъ бурею главой поникъ я томной» (19 окт. 1825, I, 355). Поэтъ пришибленъ, сомнъвается самъ въ себъ: «Сохраню-ль къ судьбъ презрънье? —Понесу-ль на встръчу ей — Непреклоность и теприънье — Гордой юности моей?» (1828 — Предчувствіе, І, 39), то-есть тъ качества, которыя онъ за собою признаваль, пока еще «не сталь извъстень межъ людей... пламеннымъ волненьемъ, — И бурями души моей, — И жаждой воли и гоненьемъ» (I, 265). Въ сознаніи его поселилась горькая печаль, но она стелется тонкою дымкою, точно туманъ, и не совсъмъ уничтожаеть яркость красокъ, присущую инымъ жизнерадост-нымъ, здоровымъ впечатленіямъ. Само недовольство жизнью или собою — не похоже у Пушкина на пессимизмъ, оно—скоропреходящая тънь отъ набъгающихъ на солнце облаковъ, оно—вспышка минутной досады. Въ октябръ 1825 г., въ день лицейской годовщины, Пушкинъ ищетъ «отраднаго похмелья, минутнаго забвенья горьких в мукъ» — «пора, пора! душевныхъ нашихъ мукъ---Не стоитъ міръ»... Чувство недовольства существуеть, но зато какъ оно

граціозно и летуче даже въ самыхъ конфиденціальныхъ изліяніяхъ поэта: Croyez m'en, chère M-me Ossipow, la vie, toute süsse Gewohnheit qu'elle est, a une amertume, qui finit par la rendre dégoutante, et c'est un vilain tas de boue que le monde» (VII, 385 г. 1835). «Чортъ догадалъ меня родиться въ Россіи и съ талантомъ! Весело, нечего сказать» (послёднее письмо къ женъ, 18 мая 1836, VII, 404). — Большая часть страданій Байрона происходила отъ него самого, отъ нравственнаго самоистязанія, при размышленіяхъ надъ своимъ прошедшимъ, при вскрытіи остающихся свъжими послъ десятковъ лътъ своихъ воспоминаній. Ихъ сравниваль Байронъ («Ч. Г.», IV, 23) съ жестокою болью отъ жала скорпіона; она постоянно возвращаласъ по всякому намеку, по малъйшему, хотя бы пустому слову. Жизнь Пушкина доставляла много случаевъ для точно такихъ же тяжелыхъ моментовъ: «Потомокъ негровъ безобразный», признающій за собою «безстыдство бітеных желаній» (1818 г. I, 188), онъ писалъ: «И я въ законъ себъ вмёняя—Страстей единый произволъ» («Онёгинъ», VIII гл., 3 стр.)... Онъ не могъ не ощущать порою, какъ горять «эмъи сердечной угрызенья»... когда воспоминаніе развивало свой длинный свитокъ и представляло ему его утраченные годы-въ праздности, въ неистовыхъ пирахъ, въ безумствъ гибельной свободы (Воспоминанія, 1828 г., І, 37). Но и эти угрызенія совъсти лишены у Пушкина трагическаго элемента и сбиваются на элегію. Иногда поэтъ ставить колоссальные вопросы бытія и ставить ихъ по-байроновски, съ протестомъ противъ Творца: «Кто меня враждебной властью—Изъ ничтожества воззвалъ, -- Душу мнъ наполнилъ страстью, -- Умъ сомнъньемъ взволновалъ»... (26 мая, 1826); но вслъдъ за тымь мысль мельчаеть: «Цыли ныть передо мною,— Сердце пусто, празденъ умъ»; — однимъ словомъ, является то чувство, котораго выражение вложено въ уста Фаусту въ неудачной сценъ (1826): «Мнъ скучно, бъсъ!» (Ш, 103), или: «Остались мить одни страданья, — Плоды

сердечной пустоты» (1821 г., I, 238). Я уже приводиль стихъ, въ которомъ несомнънно выражена байроновская мысль: «Мой путь уныль, сулить мий трудь и горе— Грядущаго волнуемое море.—Но не хочу, о, други! умирать,—Я жить хочу, чтобъ мыслить и страдать». Однако, вся сила впечатлёнія ослабляется игривымъ ананако, вся сила впечатленія ослаоляєтся игривымъ ана-креонтическимъ концомъ этой пьесы: «И можетъ быть на мой закатъ печальный—Блеснетъ любовь улыбкою прощальной» (1830. Элегія, ІІ, 101). Привожу еще одну выдержку. Нётъ мысли, которая бы сильнёе отравляла счастіе человёка, какъ мысль о неизбёжности смерти и о безучастіи къ судьбё живаго лица самой безсердечной природы. Мысль эта мучила царя Сиддарту за шесть въковъ до Христа, когда, почувствовавъ тщету жизни при видъ трупа, онъ бросилъ тронъ, жену, ушелъ въ пустыню и сдълался Буддою. Мысль эта навъщала и больнаго Тургенева, когда онъ писалъ свои, вызывающія въ тёлё дрожь, «стихотворенія въ прозё». Она составляеть главный узель въ наиболёе пессимистичеставляеть главный узель въ наиболъе пессимистическомъ и весьма глубокомъ произведеніи Байрона: «Каинъ». Мысль эта тревожить также и Пушкина (1829 г., П, 77): «Кружусь ли я въ толпъ мятежной — Вкушаю-ль сладостный покой, —Но мысль о смерти неизбъжной — Всегда близка, всегда со мной». Что можеть быть мрачнъе, повидимому, этой тъни Банко, садящейся за столь на царственномъ пиру? Между тъмъ и этотъ мракъ разсъкается у Пушкина золотистымъ лучомъ солнца, и плачъ о неизбъжной смерти переходитъ въ милъйшую, но приторную идиллію: «И пусть у гробового входа — Младая будетъ жизнь играть. —И равнолушная природа — Красоко будеть жизнь играть,—И равнодушная природа—Красою въчною сіять». На палитръ Пушкина совсъмъ почти въчною сіять». На палитръ пушкина совсьмъ почти нътъ тъхъ темныхъ красокъ, которыми злоупотребляетъ иногда муза Байрона, но, съ другой стороцы, не подлежить сомнънію, что воображеніе Пушкина было несравненно живъе и богаче; что оно дълало его настоящимъ «Протеемъ» (такъ и называли его современники); что онъ былъ въ высокой степени способенъ выходить изъ

себя, объективироваться и доходить до яснаго, величаваго спокойствія, присущаго античному искусству-напримъръ, въ дивныхъ стихахъ его отрывка 1829 года, подъ которыми подписался бы и самъ олимпіецъ Гёте: «Примите гимнъ, таинственныя силы!—Хоть долго былъ изгнаньемъ удаленъ-Отъ вашихъ жертвъ и тихихъ изліяній, — Но васъ любить не преставаль, о, боги! — ... съ какимъ святымъ волненьемъ-Оставилъ я людское стадо наше, - Дабы стеречь вашъ огнь уединенный, - Бесъдуя одинъ съ самимъ собою. - Часы неизъяснимыхъ наслажденій!-Они дають намь знать сердечну глубь.-Въ могуществъ и въ немощахъ сердечныхъ - Они любить, лельять научають—Несмертныя, таинственныя чувства,— И насъ они наукъ первой учатъ — Чтить самого себя!» (ІІ, 85). Впоследствій, когда увлеченіе Байрономъ прошло, самъ Пушкинъ весьма трезво и мътко указывалъ на односторонность его поэзіи, на ея слабыя стороны. «Се Бейронъ-Феба образецъ!»-писалъ онъ въ шуточной одъ къ Хвостову, въ 1824 г.—...«Великъ онъ, но единобразенъ». Въ первой главъ «Онъгина» (с. 56) Пушкинъ не желаетъ, чтобы подумали, что въ Онъгинъ... «намаралъ я свой портретъ — Какъ Байронъ, гордости поэть; — Какъ будто намъ ужъ невозможно — Писать поэмы о другомъ, -- Какъ только о себъ самомъ».

#### VI.

Несмотря на коренное несходство двухъ натуръ— Байрона и Пушкина, случилось, однако, что на нѣкоторое время послѣдній былъ заполоненъ первымъ. По словамъ весьма компетентнаго судьи—Мицкевича, Пушкинъ «tomba dans la sphère d'attraction de Byron et tournait autour de cet astre comme une planète éclairée par sa lumière. Dans les ouvrages de sa première manière tout est byronien, les sujets, les caractères, l'idée et la forme» (Некрологъ Пушкина, въ «Globe», 25 мая 1837 г.). Но

Digitized by Google

поэть, о которомъ самъ Мицкевичъ выражался такъ: «si les compositions du poëte anglais n'existaient pas, on aurait proclamé Pouschkine le premier poëte de l'époque, .не могъ, конечно, быть простымъ подражателемъ. По словамъ Мицкевича, Пушкинъ былъ собственно не байронисть, а «байронствующій» (byroniaque), то-есть одержимый (possédé) духомъ своего любимаго автора. По натуръ, Пушкину легче было подражать своему образцу въ житейскихъ мелочахъ, въ причудахъ, въ высокомъ мнъніи о превосходствъ аристократической породы («...Нашъ лордъ-Не только былъ отмънно гордъ-Великимъ даромъ пъснопъпья, -- Но и случайностью рожденья», -- варіанть къ «Родословной моего героя», Ш, 554), въ тълесныхъ упражненіяхъ, въ напускной жадности къ деньгамъ, заработываемымъ перомъ, въ громкихъ заявленіяхъ, что онъ свою поэзію продаеть и ради денегъ только пишетъ, -- нежели подчинить Байрону свое творчество. Съ одной стороны, такъ какъ воображение его было богаче и дарованіе разнообразніве, то въ поэзію его входили многіе чуждые Байрону элементы; съ другой стороны, темпераменть его быль подвижное, ножное и мягче, и когда онъ пробовалъ чертить по-своему лицо въ родъ «Корсара», которому даетъ первое мъсто въ ряду произведеній Байрона (V, 49; статья 1827 года), то, по его неспособности проникнуть во всв изгибы мрачной и суровой души, у него оказываются въ работъ либо пятна, либо пробълы. По этимъ двумъ причинамъ, въ заимствованіяхъ изъ Байрона заметны у Пушкинаи въ содержаніи, и въ формъ-недостатки, съ которыми приходится познакомиться при изученіи байроновскаго періода въ литературной д'ятельности Пушкина. Обзоръ нашъ дъятельности поэта въ этотъ періодъ остановится на самыхъ главныхъ ея чертахъ.

### VII.

Первыми въ ряду являются «Черная шаль» и перенаряженный «Корсаръ» со своею Гюльнарою во образъ

Digitized by Google

«Кавказскаго Плънника» и его черкешенки. Хотя «Черная шаль» заимствована, по преданію, Пушкинымъ отъ трактирной пъвицы молдаванки Маріулы въ Кишиневъ, пъвшей въ 1820 году эту балладу, но въ ней множество отголосковъ Байрона, подражаній его кровавымъ восточнымъ повъстямъ; она напоминаетъ манеру Байрона во всёхъ своихъ подробностяхъ убійства невёрной любовницы и ея сообщника, утопленія убитыхъ въ волнахъ Пуная и душевныхъ терзаній убійцы-мстителя: «Съ тёхъ поръ не цълую прелестныхъ очей, —Съ тъхъ поръ я не знаю веселыхъ ночей, --- Гляжу какъ безумный на черную шаль, — И хладную душу терзаеть печаль».—Что касается «Плънника», то самъ Пушкинъ относился впослъдствіи безпощадно къ этому произведенію, которое, однако, онъ любилъ, самъ не зная почему: «въ немъ были, —пишетъ онъ, —стихи моего сердца» (1821; VII, 30). «Плънникъ зеленъ (VII, 166; 1825), все это слабо, молодо, неполно» (Путешествіе въ Арзерумъ, IV, 420). «Богатая обстановка изъ горъ и горцевъ есть собственно «hors d'oeuvre», географическая статья, отрывокъ изъ путешествія» (VII, 30; 1822).—Но самъ «Пленникъ»? да и онъ только бълое, недомалеванное пятно. Надъ нимъ потъщались потомъ самъ авторъ съ Раевскимъ. Характеръ его-предметъ, съ которымъ Пушкинъ «насилу сладилъ» (V, 120) или, лучше сказать, совсъмъ не сладиль. Мы на слово должны върить, что это прожженный человъкъ, который... «бурной жизнью погубилъ — Надежду, радость и желанье».., заключивъ въ увядшемъ сердцъ лучшихъ дней воспоминанье, отступникъ свъта и т. д.; что онъ «невольникъ чести безпощадной», — «На поединкахъ твердый, хладный — Встръчая гибельный свинецъ», и т. д. Мы даже не знаемъ, были ли у него сильныя движенія сердца, коль скоро онъ ихъ хранилъ въ молчаньъ глубокомъ, такъ что-«И на челъ его высокомъ-Не измънялось ничего». Непонятно, почему же и какъ могли дивиться черкесы «безпечной смёлости» пленника, когда онъ не проявилъ

Digitized by Google

ни разу во всей поэмъ ни смълости, ни великодушія. Г. Стоюнинъ замътилъ, что плънникъ становится неинтереснымъ и даже противнымъ, что есть въ немъ черты, оскорбляющія нравственное чувство, напримъръ: «Я вижу образъ въчно милый, --- Его зову, къ нему стремлюсь, ---Тебъ въ забвеньъ предаюсь — И тайный призракъ обнимаю». Хотя образъ черкешенки испорченъ вложенною въ него романтическою сантиментальностью, но въ авторъ уже видънъ мастеръ, будущій живописецъ Татьяны. Черкешенка—настоящій герой поэмы (VII, 25; 1821: «Копечно, поэму приличнъе было бы назвать «Черкешенкой», я объ этомъ не подумалъ»), а не плънникъразмазня и плакса, совсёмъ не изображающій того, что хотыть представить Пушкинъ: «преждевременную старость души, отличительную черту молодежи XIX въка» (VII, 25). Указывая на странность стиховъ: «Свобода, онъ одной тебя, —Одной искалъ въ подлунномъ міръ», г. Стоюнинъ не безъ основанія спрашиваетъ: зачъмъ съ такимъ идеаломъ свободы летъть въ далекій край, чтобы порабощать свободный народь?» — Много лътъ спустя, послъ вторичной поъздки на Кавказъ и изученія его не съ однъхъ высотъ предгорья, не съ одной вершины Бешту, Пушкинъ осуществилъ идею о дикой свободъ некультурныхъ племенъ въ ея противоположности съ цивилизацією (1829—1833) въ дивномъ эпическомъ отрывкъ изъ неоконченной, къ несчастью, поэмы: «Галубъ», по истинъ достойной того, чтобы быть поставленною на-ряду если не съ лучшими страницами Иліады, то, по крайней мірь, съ таковыми же испанскаго Романсеро. Сынъ чеченскаго князя Галуба-Тазитъ, получившій своеобразное воспитаніе вив дома, являетъ черты характера христіанскія. Онъ не ограбиль богатаго армянина на дорогъ, когда могъ это сдълать безнаказанно; онъ не притащилъ въ аулъ на арканъ бъглаго раба и даже не умертвилъ убійцу своего брата, сжалившись, такъ какъ убійца быль раненъ и безоруженъ. Отъ Тазита отрекаются его родъ, его племя, но,

отверженный, онъ является, однако, на родинъ преобразователемъ-миссіонеромъ. Конечно, онъ дъйствуетъ только моральными средствами, а не при содъйствіи вражескихъ, по отношенію къ его родинъ, барабановъ и штыковъ: онъ даже гибнетъ въ сражении съ русскими, какъ можно судить по уцълъвшей программъ поэмы. Замысель поэмы быль колоссальный; въ сравнении съ нимъ, «Кавказскій Плінникъ» оказывается только юношескимъ упражненіемъ, обнаруживающимъ лишь задатки таланта. Чтобы определить, съ какою неимоверною быстротою совершался ростъ таланта у Пушкина, слъдуетъ сопоставить «Плънника» не съ «Бахчисарайскимъ Фонтаномъ» — граціозною безділкою, съ ея гаремными сценками и мелкими силуэтами Маріи Потоцкой и Заремы, имъющими только общее и далекое сходство съ происшествіями въ султанскомъ гаремъ въ V-й пъснъ байроновскаго «Донъ-Жуана» (султанша Гюльбейазъ), и не съ «Братьями-Разбойниками», первообразомъ картинъ съ натуры изъ острожнаго и каторжнаго быта, —а съ «Цыганами». Извъстно, что «Цыгане» писались въ декабръ 1823 г. на югъ, и только послъднюю отдълку получили въ Михайловскомъ. При своемъ появленіи поэма была принята съ столь единодушнымъ одобреніемъ, что поставила славу поэта у современной ей публики на высоту наибольшую изъ всего достигнутаго имъ при жизни. Были позднъе произведенія Пушкина глубже по замыслу и сложнъе, но миънія о нихъ дълились, такъ что Пушкинъ, по отношенію къ нимъ, находился въ положеніи сходномъ съ положениемъ Гёте, возвратившагося изъ римскаго путешествія и обнародовавшаго «Ифигенію Тавридъ» и «Тасса» — произведенія совершеннъйшія въ художественномъ отношеніи, но мало симпатичныя для современниковъ. Поэту приходилось задумываться надъ охлажденіемъ къ нему публики, и только теперь, чрезъ полвъка послъ его смерти, настало время надлежащей оцънки того, что написалъ онъ наиболъе цъннаго. Но и въ настоящее время «Пыгане» не утратили нисколько своей свъжести, и оказываются они небольшимъ, но необычайно красивымъ алмазомъ съ сильнъйшею игрою свъта. Теперь мы можемъ восхищаться только однъми художественными красотами поэмы, но современниковъ она интересовала вдвойнъ. Она была. во-первых, вполнъ романтическое и весьма оригинальное произведение, единственная насквозь-романтическая поэма Пушкина, взятая изъ живой действительности; во вторых во она ставила вопросъ объ отношении отдъльнаго лица къ обществу и чертила какъ бы идеалъ общества въ ходячей тогда формъ возврата къ простотъ первобытнаго состоянія людей. Мысль о блаженствъ до-историческаго, докультурнаго состоянія людей не переставала вскружать умы и порождала издавна безчисленное множество пасторалей. Одна изъ прелестнъйшихъ комедій Шекспира: «As you like it», написана на эту тэму. Въ XVIII въкъ главнымъ апостоломъ возврата людей на лоно природы быль Жань-Жакъ Руссо, въ духѣ котораго воспитывались последовательно многія поколенія вплоть до начала тридцатыхъ годовъ. Его идеями и чувствами питались въ молодости и Байронъ, и Пушкинъ. Многіе изъ мечтавшихъ о естественномъ состояніи тадили искать его за морями у гуроновъ или ирокезовъ; Пушкину удалось его открыть между Одессою и Измаиломъ, подъ шатрами цыганской кочевки. Людей того въка такъ и манилъ къ себъ огонь костра въ степи, такъ и влекло ихъ туда желаніе «презръть оковы просвъщенья», подобно «птичкамъ беззаботнымъ, проснувшись, свой день весъ отдавать на волю Бога», бъжать подальше отъ мъстъ, гдъ люди «любви стыдятся, мысли гонять, — Торгують волею своей, -Главы предъ идолами клонять-И просять денегъ и цъней»... Сама по себъ тэма мала богатая. Еслибы въ Пушкинъ было нъсколько меньше поэтическаго чутья, то онъ бы ее и разработалъ въ дидактическомъ направленіи, -- онъ бы непремённо вставиль въ произведеніе уже загоготовленную пъсню Алеко, убаюкивающаго своего ребенка сына: «Не мёняй простыхъ

пороковъ — На образованный развратъ... — Пускай цыгана бъдный внукъ-Не знаеть суеты наукъ... Отъ общества, быть можеть, я — Отъемлю нынъ гражданина: — Что нужды? я спасаю сына»... Въ эту нетребовательную среду, въ этотъ мірокъ людей вольныхъ, какъ птицы, не знающихъ труда, какихъ бы то ни было стёсненій, какихъ бы то ни было каръ, какой бы то ни было власти лица надъ лицомъ, вступилъ, по доброй волъ, Алеко, то-есть самъ Александръ Сергъевичъ Пушкинъ, въ печальный критическій моменть его бурной молодости. Авторомъ употребленъ настоящій байроновскій пріемъ: онъ изобразилъ самого себя и притомъ безъ самоокрашиванія начерно, безъ рисовки, безъ предпосылки какихъ бы то ни было мрачныхъ уголовщинъ, позирующихъ героя злодъемъ. Онъ выведенъ только съ предвареніемъ, что онъ человъкъ сознательно покинувшій «измънъ волненье, предразсужденій приговоръ, толпы безумное гоненье». и что, по натуръ, онъ человъкъ волнующійся и страстный. притомъ искренно ръшившійся переродиться, измъниться въ этомъ именно отношении, сдёлаться беззаботнымъ и къ дъяніямъ другихъ равнодушнымъ. Главный узловой вопросъ ставился такъ: выдержитъ ли онъ? «Давно-ль, надолго-ль усмиръли» (страсти въ его измученной груди)? «Онъ проснутся: погоди».

Онъ дъйствительно проснулись роковымъ образомъ, и тъмъ съ большею силою, чъмъ продолжительнъе было ихъ усыпленіе. Алеко къ одному не могъ привыкнуть въ новомъ быту—къ тому, чтобы его подруга, по вольному цыганскому браку, могла загулять съ другимъ мужчиною. Онъ не въ силахъ усвоить себъ цыганскую философію: «Вольнъе птицы младость,—Кто въ силахъ удержать любовь?—Чредою всъмъ дается радость;—Что было, то не будетъ вновь». Какъ ни искренно онъ припъвалъ, убаюкивая сына: «не будешь жертвой злыхъ измънъ,—Трепеща тайно жаждой мести»...; но въ данномъ случаъ этотъ человъкъ, который и любилъ иначе, чъмъ цыгане, не «шутя», а «горестно и трудно, не въ

силахъ преодолъть себя: «Я не таковъ. — Нътъ, я не споря — Отъ правъ моихъ не откажусь». Трагическая коллизія разсъкается просто, дъйствіемъ быстрымъ, двумя ударами кинжала, поражающими и соперника, и Земфиру, безстрашную даже и подъ ножемъ и пренебрегающую убійцею («Не боюсь тебя, — Твои угрозы проклинаю, Твое убійство презираю!—Умру любя!»). Замътимъ мимоходомъ, что переведшій «Цыганъ» съ рус-скаго на французскій языкъ Просперъ Меримэ, въ своей собственной, очень извъстной, повъсти «Carmen», изданной совмъстно съ переводомъ «Цыганъ» въ 1847 году, почти списалъ съ Пушкина ту же самую сцену, придавъ ей только то, что называется couleur locale: «Comme mon vom, tu as le droit de tuer la vomi; mais Carmen sera toujours libre. Calli (цыганкою) elle est née, calli elle mourra. T'aimer encore, c'est impossible. Vivre avec toi је ne le veux pas». Надъ убійцею изрекаетъ у Пушкина приговоръ-исправляющій должность хора древней трагедіи старикъ-цыганъ: «Не нужно крови намъ, ни стоновъ. -- Мы жить съ убійцей не хотимъ. -- Ты не рожденъ для дикой доли; — Ты для себя лишь хочешь воли. — Прости! да будеть мирь съ тобой!» Комментаторы Пушкина усматривають въ этомъ приговоръ моральное осужденіе байронизма, какъ направленія, безпощадное развънчаніе Алеко и вступленіе Пушкина на новый путь къ народности, или, лучше сказать, къ простонародію (Анненковъ, 241; Незеленовъ, 169). Я отрицаю подобный выводъ, превращающій созданіе Пушкина въ нравоученіе. Именно, по своему нежеланію явиться моралистомъ, Пушкинъ исключилъ изъ поэмы пъсню Алеко надъ ребенкомъ. Въ 1825 г. Пушкинъ писалъ Жуковскому (VII, 131): «Ты спрашиваешь, какая цёль у «Цыгановъ?» вотъ-на! цъль поэзіи — поэзія, какъ говоритъ Дельвигъ (если не укралъ этого)». Анненковъ приводитъ, со словъ, слышанныхъ имъ отъ Плетнева: «Только съ «Цыганъ» почувствоваль я въ себъ призваніе къ драмь». Несомивнио, что, начиная съ «Цыганъ», Пушкинъ проявилъ способность, приводившую въ восторгъ Меримэ и свойственную только великимъ драматургамъ: сосредоточивать бездну страсти въ наименьшемъ числъ словъ: «je ne connais pas d'ouvrage plus tendre... pas un vers, pas un mot à retrancher, et cependant tout est simple, naturel (Cpabh. Faguet, Etudes littéraires dans le XIX siècle, 1887: р. 337). Драма и есть тотъ особенный родъ творчества, въ которомъ, при происходящихъ роковыхъ столкновеніяхъ между дъйствующими лицами, сердце зрителя дёлится между сталкивающимися противниками; не знаешь, на чью сторону склониться, сочувствуешь герою, видишь его ошибки и миришься съ его паденіемъ, —въ виду непреложности мірового порядка, съ его неизмънными, понятными разуму законами. Ошибка комментаторовъ Пушкина заключается въ томъ, что, по ихъ понятіямъ, міровой порядокъ отождествляется въ сознаніи Пушкина съ цыганскою моралью, между тёмъ какъ нравоученія старика-цыгана изображають только бытовыя условія среды, въ которую вступиль Алеко; они - только историческая подкладка и обстановка трагическаго дъйствія. Вина Алеко-вовсе не въ томъ, что онъ окончательно не оцыганился до смѣшенія половъ; она заключается въ томъ, что, будучи культурнымъ человъкомъ, онъ вступилъ въ невозможную для него среду, отрицающую и ярмо тяжелаго, ежедневнаго труда, и собственность, и осъдлость, и любовь, какъ нъчто отличное отъ моментальнаго полового влеченія, и чистоту семейныхъ нравовъ. Никогда въ дъйствительной жизни Пушкинъ не ставилъ себъ идеаломъ цыганскій образъ жизни. Въ пъснъ Алеко онъ могъ помъстить слова, относящіяся къ сыну: «Нътъ, не преклонитъ онъ колънъ предъ идоломъ безумной чести»... но самъ онъ былъ крайнимъ последователемъ до конца этого культа чести, онъ жилъ и умеръ неисправимымъ Алеко. Я готовъ согласиться съ Аполлономъ Григорьевымъ, что Пушкина сгубила отдълившаяся отъ него стихія Алеко (243), то-есть прирожденная страстность его натуры, - но коренная идея

«Цыганъ» вовсе не та. Если въ человъкъ замерли всъ страсти, если онъ, такъ сказать, выхолощенъ, то будь онъ похожъ на цыганъ: «мы робки и добры душою», но онъ уже не человъкъ. Такое полное омертвъние страстей невозможно даже въ цыганскомъ быту, и я удивляюсь, какъ не было обращено должное вниманіе на самое заключеніе поэмы, устраняющее всякую надежду полнаго блаженства человъка даже и въ состояніи природы, даже и въ до-культурномъ быту: «Но счастья нътъ и между вами, — Природы бъдные сыны! — И подъ издранными шатрами—Живутъ мучительные сны! — И ваши съни кочевыя — Въ пустыняхъ не спаслись отъ бъдъ. — И всюду страсти роковыя, — И отъ судебъ защиты нътъ!» Пушкинъ началъ писать поэму изъ однихъ личныхъ воспоминаній, а нежданно, негаданно, подъ рукою его выросла драма, о которой онъ отзывался въ 1825 г., въ письмъ къ П. А. Вяземскому: «Я, кажется, писаль, что мои «Цыгане» никуда не годятся: не върь, я совралъ; ты будешь ими очень доволенъ». Эта драма знаменуетъ также и выходъ Пушкина изъ области бай-роновскаго вліянія, ибо у Байрона, какъ изв'єстно, по субъективности его поэзіи, недоставало драматическаго дарованія, а въ драм'є онъ воспроизводиль только одно, и то — свое лицо. Обыкновенно, предъльною чертою байроновскаго вліянія на Пушкина считають отслуженную за упокой болярина Геория панихиду въ Михайловскомъ, 7-го (19) апръля 1825 г., въ первую годовщину кончины поэта. Этотъ моменть ознаменованъ быль въ жизни Пушкина еще и увлечениемъ, съ которымъ онъ погрузился въ изучение Шекспира. Очень правдоподобно, что вліяніе Байрона продолжалось и послъ того, хотя было слабъе. Когда писался, въ 1825 году, осенью, въ деревнъ «Графъ Нулинъ», послъ прочтенія шекспировской «Лукрецій», «Нулинъ», составляющій пародію на этотъ историческій эпосъ, то передъ Пушкинымъ носились несо-мнънно и «Беппо», и «Донъ-Жуанъ», и онъ усвоивалъ себъ шуточную манеру Байрона въ этихъ поэмахъ. Есть еще, кром' того, одно произведение Пушкина — и самое крупное, которое не только исполнено воспоминаній о Байрон', но и зачато въ его дух' я говорю объ «Он'тинь». Къ этой поэм' я теперь и перейду.

#### VIII.

4-го ноября 1823 г., Пушкинъ писалъ кн. Вяземскому (VII, 56): «Пишу романъ въ стихахъ, въ родъ Донг-Жуана». Въ предисловіи къ изданному въ 1825 г. началу поэмы, сказано, что первая глава напоминаетъ «Беппо-шуточное произведение мрачнаго Байрона». По своей первоначальной идеъ, романъ долженъ былъ походить и на «Донъ-Жуана» не только по своей формъ, но и по сатирическому содержанію: «я захлебываюсь желчью—двъ пъсни уже готовы» (VII, 62; Тургеневу, 1 декабря 1823 г.). «Раевскій искаль романтизма, а нашелъ сатиру и цинизмъ, и порядочно не разчухалъ: это — лучшее мое произведение» (VII, 70; брату Льву, январь 1824 г.). Годъ спустя, 21-го марта 1825 г. (письмо къ Бестужеву), Пушкина уже сердило усматриваемое всёми подражаніе Байрону, и объ «Онёгинё» онъ уже твердилъ совершенно противное тому, что писаль прежде: «Въ Донъ-Жуанъ нътъ ничего общаго съ Онътинымъ. Гдъ у меня сатира? — о ней нътъ и помина. У меня затрещала бы набережная отъ сатиры, еслибы я ея коснулся. Если сравнить Онъгина съ Донъ-Жуаномъ, то развъ въ одномъ отношении: кто милъе и граціознъе, Татьяна и Юлія?» Оба заявленія одинако искренни и правдивы. «Беппо» и «Донъ-Жуанъ» породили въ Пушкинъ мысль и охоту написать нъчто подобное изъ русской жизни. Рамка «Донъ-Жуана» широкая, раздвижная и вмъстительная; она была весьма удобна именно потому, что ни въ чемъ не стъсняла фантазію автора и даже не требовала никакого цельнаго замысла, никакого связнаго содержанія. Поэма могла окончиться

на десятой главъ, или на двадцатой, или дойти до сотой. Она разросталась, какъ сосна или дубъ въ лѣсу, которые выдвигаются въ высоту, утолщаются и раскидывають вътви, по мъръ того, какъ они живуть, и измъняютъ до неузнаваемости свой прежній видъ. Мы не можемъ даже и представить себъ, во что бы обратился «Онъгинъ», еслибы поэтъ последовалъ советамъ Плетнева и безчисленныхъ друзей, твердившихъ въ одинъ голосъ: «Онъ живъ и не женатъ.—Итакъ, романъ еще не конченъ: это кладъ!-Въ его свободную, витстительную раму-Ты вставишь рядъ картинъ, откроешь діораму»... (III, 422). Во всякомъ случав, плодовитость проявилась бы въ ущербъ замыслу и основному плану, въ томъ видъ, въ какомъ онъ осуществленъ послъ подведенія самимъ Пушкинымъ итога рабочему времени, ушедшему на поэму: 7 лътъ 4 мъсяца и 17 дней (Ш, 42). Планъэтотъ крайне простой и даже до убожества бъдный: молодая провинціалка влюбляется въ прівзжаго столичнаго льва, который осадиль ее и прочель ей жестокую нотацію. Потомъ, когда она сдълалась блестящею великосвътскою дамою, онъ же самъ влюбился въ нее до безумія, но получиль отъ нея крупную сдачу съ процентами — урокъ еще болье чувствительный для его самолюбія. Промежь двухь уроковь проходить кровавою полосою ненужный, глупый, безтолковый поединокъ изъ-за пустяковъ между двумя сердечными друзьями, не оправдываемый даже тъмъ, что онъ произошелъ ради «идола безумной чести». Миц-кевичъ сдълалъ слъдующій выводъ объ «Онъгинъ», какъ мнъ кажется, вполнъ основательный (Курсъ слав. литературъ): «en écrivant les premiers chapitres Pouschkine n'avait pas probablement d'idée arrêtée sur le dénoûement, parce qu'il n'aurait pu écrire avec tant de tendresse, tant de naïveté et de force les amours des jeunes gens pour les terminer d'une manière aussi triste et aussi pro-saïque». Вмъсто имъвшейся сначала въ предметт (говоря слогомъ того времени, см. гл. I, стр. 27) сатиры нравовъ, мы получили не то fabliau, не то новеллу Боккачіо, не то comédie или proverbe изъ жизни россійскаго fashion или high life'a, — во всякомъ случать довольно пустой сюжеть, великольпныйшимь образомь написанный, вещь интересную не по замыслу, а потому, что она представляетъ полную картину нравовъ извёстной, въ даль отошедшей эпохи, родъ психологического склада, въ который поэтъ бросалъ безъ разбору и порядка все передуманное и пережитое въ течение семи съ половиною леть самаго богатаго, самаго могучаго творчества (1823—1831). «Собранье пестрыхъ главъ, —Полусмъшныхъ, полупечальныхъ, -- Простонародныхъ, идеальныхъ, (противъ этого выраженія протестуетъ Honegger въ Russische Litteratur und Cultur, Leipzig; 1880: «romantisch ist wohl die Dichtung, aber ideal in keinem Zuge»),-Небрежный плодъ моихъ забавъ, — Безсонницъ, мелкихъ вдохновеній-Незрълыхъ и увядшихъ льтъ, -Ума холодныхъ наблюденій — И сердца горестныхъ зам'ять». Романъ сталъ, такимъ образомъ, автобіографією, родомъ confessions для потомства, сочиненіемъ, въ которомъ Пушкинъ является не истолкователемъ чужихъ затъй и причудъ, а «москвичемъ въ Гарольдовомъ плащъ» («Онъгинъ», VII, 24), который распахнуль этотъ плащъ и стоить въ туфляхъ, бухарскомъ халатъ и съ трубкою во рту. Само собою разумбется, что въ такомъ видб Пушкинъ сдълался удобною мишенью для всъхъ за-стръльщиковъ литературы, для всъхъ подростающихъ покольній — и того, которое онъ собственными глазами видёлъ изъ уцёлёвшихъ послё 14-го декабря ревнителей гражданственности («Едва опомнились младыя покольнья, -- Жестокихъ опытовъ сбирая поздній плодъ; --Они торопятся съ расходомъ свесть приходъ. -- Имъ некогда шутить, объдать у Темиры,—Иль спорить о сти-хахъ...»—Письмо къ вельможъ Н. Б. Юсупову, 1830; II, 93),-и того, позднъйшаго, которое въ шестидесятыхъ годахъ жестоко осуждало своихъ предшественниковъ, людей сороковыхъ годовъ, за ихъ празднословіе и эстетику, за ихъ изнъженность и неспособность къ

простой черной работь, къ практическому труду, требующему мозолистыхъ рукъ и выносливости. Эти осужденія высказывались у насъ, по обыкновенію, въ самой ръзкой и безусловной формъ; они не встръчали своевременно при своемъ появленіи у насъ, какъ обыкновенно бываетъ, ни отпора, ни опроверженія; они прошли почти безследно, не омрачивъ славы Пушкина, которая сіяеть болбе сильнымь, нежели при жизни поэта, блеекомъ. Въ этомъ хуленіи «Онъгина» всъхъ превзошель Писаревъ (3-я часть Сочиненій, изд. 1871, стр. 223), дошедшій до следующихъ геркулесовыхъ столповъ прямолинейной критики въ духъ утилитаризма: «Общій колоритъ поэзіи Пушкина — внутренняя красота человъка, проводящаго жизнь въ праздности и посвящающаго досуги пищеваренію и созерцанію мраморныхъ боговъ, и лелеющая душу гуманность въ отношении къ дътямъ небесъ, презирающимъ и топчущимъ въ грязь червей земли... Никто изъ русскихъ поэтовъ не можетъ внушить такого безпредъльнаго равнодушія къ народнымъ страданіямъ, такого презрънія къ честной бъдности и такого отвращенія къ честному труду, какъ Пушкинъ». Болъе сдержанно, но въ сущности также неодобрительно отзывается объ «Онъгинъ» весьма почтенный критикъ Водовозовъ (Новая Русская Литература, ст. 157 и след.): «чтеніе Байрона и другихъ современныхъ писателей указало Пушкину какія-то новыя требованія жизни...., но, оторванный отъ своей среды, онъ не въ силахъ былъ освободиться отъ ея привычекъ; увлекаясь Байрономъ онъ все-таки останав-•ливался на фразо»... Всъ эти отрицанія были бы умъстны, еслибы поэма имъла направление, еслибы, по замыслу автора, поэма должна была изображать «требованія жизни». Она отразила только эту жизнь, съ ея дремотою и лѣнью, съ ея пустотою, съ отсутствіемъ всякихъ серьезныхъ задачъ и интересовъ. Когда Онъгинъ поутру... «отправлялся налегкъ-Къ бъгущей подъ гору ръкъ», и— «Пъвцу Гюльнары подражая, —Сей Гел-

леспонтъ переплывалъ», -- то никакой вины его не было въ томъ, что его опыты плаванія происходили на мелкой ръченкъ; дайте ему Геллеспонтъ — онъ, можетъ быть, переплыль бы и настоящій Геллеспонть. А жизнь тогдашняя въ Россіи не представляла собою никакихъ Геллеспонтовъ, — живого дъла не предстояло, само общество его чуждалось. Человъкъ, предъявляющій особыя требованія, расшибъ бы себъ лобъ объ стъну, или бъжаль бы, какъ Чацкій, ища, «гдъ оскорбленному есть чувству уголокъ» — и прослыль бы чудакомъ и опаснымъ сумасшедшимъ. Людямъ не боевого темперамента приходилось по-неволъ услаждать свое скучное существованіе «созерцаніемъ мраморныхъ боговъ» и сохранятьвъ этой, единственно-возможной по тому времени, формъ служенія отвлеченной наукъ и чистому искусству связь съ общимъ движеніемъ европейской мысли и отзывчивость на міровыя событія и явленія. Невърно было то, въ чемъ обвинялъ Писаревъ Пушкина и его современниковъ (III, 239), будто, «погрузившись созерцаніе мелкихъ, личныхъ ощущеній, они сдълались неспособными анализировать и понимать общественные и философскіе вопросы въка». Когда пришла пора реформъ, то явились и люди, способные ръшать запутанные и сложные общественные вопросы. Долгое уединеніе отъ міра сего и пребываніе въ сферѣ отвлеченностей принесло, конечно, и вредныя последствія. Реформаторы заскакивали на сто лътъ впередъ; учрежденія выкраивались шире, чёмъ слёдовало, не по росту субъекта. Мы чурались эстетики и чистаго искусства ради практическаго дъла, ради реформъ, и стоимъ нынъ въ раздумь в на перекресткъ, не зная-куда направиться. Талантами мы сильно оскудёли, нашъ умственный уровень пониманія простійшихъ общечеловіческихъ вопросовъ жизни понизился; нътъ у насъ идеаловъ ни эстетическихъ, ни этическихъ. Царитъ одинъ голый и до цинизма откровенный эгоизмъ, все равно — личный ли онъ, или національный. По мірт того, какъ выяснялось

въ сознаніи наше огрубѣніе, возстановляется и репутація бывшихъ долгое время въ загонъ людей сороковыхъ годовъ; надъ головами нашими выростаютъ Пушкинымъ во главъ. Въ пользу Пушкина, очищающимъ его отъ злословія доказательствомъ служить то, что всъ великіе писатели слъдующаго за нимъ періода, уже не ограничивавшагося «созерцаніемъ мраморныхъ боговъ», но посвященнаго настоящему дёлу, начиная съ олимпійца Тургенева и до живописца нервныхъ страданій и истерики Достоевскаго, — происходять отъ Пушкина и провозглашають его своимъ первоучителемъ. Что же касается до нареканій за эпикуреизмъ и квіетизмъ, то Пушкинъ подвергался этимъ нареканіямъ не одинъ, — та же самая судьба постигла и Гёте за его политическій индифферентизмъ. Курьезно то, что люди, поносящіе Пушкина за его сибаритство и неумѣніе стать на высотъ Байрона въ уразумъніи практическихъ требованій въка, попрекають его и за тъ его стихотворенія, въ которыхъ онъ изображаеть высокое назначеніе поэзіи и священный почти характеръ поэта, между тымь какь это обоготворение поэта Пушкинымь есть не что иное, какъ воспроизведение въ нъсколько измъненной, согласно его личному темпераменту, основной байроновской идеи, составляющей дурную и въ значительной степени вредную сторону его поэзіи, а именно, байроновскаго культа великихъ, геніальныхъ людей, для которыхъ никакой законъ не писанъ, ни положительный, ни чисто нравственный. Намъ приходится теперь остановиться на понятіяхъ Пушкина о значеніи и назначеніи поэта.

#### IX.

Пушкинъ сталъ поэтомъ съ малолътства, — и по настоящему призванію, по воспріимчивости къ поэтическимъ впечатлъніямъ, и по наслажденію, испытываемому при

созиданіи поэтическихъ образовъ. Съ самаго лицея, его и не интересовало ничто, кромъ одной поэзіи. На тысячу ладовъ провозглашалъ онъ: — Я поэтъ!.. «Въ пещерахъ Геликона-Я некогда рожденъ...-Подъ кровомъ вешнихъ розъ-Поэтомъ я возросъ» (1815; Батюшкову, I, 77). «Я мирныхъ звуковъ наслажденья—Младенцемъ чувствовать умёль... И лира стала мой удёль» (1817; Дельвигу, І, 167); всего сильнъе въ стихъ Жуковскому (1817, I, 163): «Благослови, поэть!... Мнъ жребій вынулъ Фебъ-и лира мой удълъ». Пушкинъ все въ міръ отдаль бы за поэтическую славу: «Ахъ, въдаеть мой добрый геній, — Что предпочель бы я скоръй — Безсмертію души моей — Безсмертіе моихъ твореній»... (1817; Илличевскому, І, 177). Собственно не сама слава влечетъ его неодолимо въ область поэзіи, а стремился онъ туда просто потому, что это была его естественная стихія: «Душа стёсняется лирическимъ волненьемъ, - Трепещеть и звучить, и ищеть какъ во снъ — Излиться, наконецъ, свободнымъ проявленьемъ — И тутъ ко миъ идетъ незримый рой гостей... И мысли въ головъ волнуются въ отвагъ (Осень, 1830; II, 105). Читая произведенія Пушкина, писанныя еще до катастрофы 1820 г., изумляешься, сколько въ нихъ страдальческихъ звуковъ, унылыхъ и печальныхъ, при преобладающемъ, однако, общемъ настроеніи різвой веселости, — и какъ великъ навыкъ поэта уединяться, переполняться звуками и смятеніемъ и б'єжать «на берега пустынныхъ волнъ, въ широкошумныя дубровы» (Ш, 21). Онъ прилъплялся къ поэзіи, какъ къ единственному своему занятію, всёми корнями души, какъ къ якорю, какъ къ средству, очищающему его отъ страстей и искупающему всякую сквернь: «Такъ сердце — жертва заблужденій — Среди порочныхъ упоеній — Хранитъ одинъ святой залогъ, — Одно божественное чувство»... Онъ только и живеть въ этомъ элизіумъ, съ его условными символами, языческою миоологіею, съ его излюбленными мечтами и героями, и настолько имъ преданъ сердцемъ, что знать

не хочеть уничтожающей ихъ правды; онъ отворачивается отъ дъйствительности, насколько она несхожа съ поэтическою легендою. Съ самыхъ раннихъ лътъ обнаружилась уже эта анти-историческая черта въ поэтъ. Еще въ лицет онъ такъ опредълялъ назначеніе поэзіи: «Гоните мрачную печаль, — Плъняйте умъ обманомъ, — И милой жизни свътлу даль — Кажите за туманомъ». Этому отношенію къ сухой, некрасивой дъйствительности Пушкинъ былъ въренъ всю жизнь. Еще въ концт 1830 г. онъ писалъ въ «Герот» (Наполеонъ) — съ эпиграфомъ: «Что есть истина?»: — «Дабудетъ проклятъ правды свътъ, — Когда посредственности хладной, —Завистливой, къ соблазну жадной, —Онъ угождаетъ праздно. Нътъ! — Тъмы низкихъ истинъ мнъ дороже — Насъ возвышающій обманъ».

Съ молодыхъ лѣтъ и гораздо раньше катастрофы 1820 г., въ поззію Пушкина—игривую, граціозную, по преимуществу эротическую, то-есть посвященную «наукъ страсти нъжной», входять гражданскіе мотивы съ сильнополитическимъ, свойственнымъ тому времени оттънкомъ. На политическое воспитание поэта оказалъ, повидимому, громадное вліяніе Петръ Яковлевичъ Чаадаевъ («единственный другъ», «цълитель душевныхъ силъ», «ты поддержаль меня недремлющей рукой» (Посланіе 1824 г., I, 241). «Подъ гнетомъ власти роковой—Отчизны внемлемъ призыванья! — Мы ждемъ, съ томленьемъ, ожиданья—Минуты вольности святой» (1818 г.; I, 190), конечно, въ видъ громадно набъгающаго откуда-то извнъ шквала. На сихъ «младыхъ вечерахъ», въ «пророческихъ спорахъ», лелъялись вольнолюбивыя мечтанія и надежды, которыя помогъ Пушкину облекать въ поэтическую форму Андрей Шенье (Вольность: «Открой мнъ благородный слъдъ — Того возвышеннаго галла, — Кому сама средь славныхъ бъдъ — Ты гимны смълые внушала)». Всъ эти произведенія отзываются манерою Шенье,—они слегка ходульны и важно напыщенны. Замъчательно, что эту политическую поэзію Пушкинъ до

конца жизни ставилъ себъ въ главную заслугу, и что въ первоначальномъ наброскъ «Памятника» (1835 г.; II, 19) онъ выразиль, что темъ-то именно и будеть любезенъ онъ народу, что - «вслъдъ Радищеву возславилъ я свободу (пропов'єдываль освобожденіе крестьянь) И милосердіе воспъль» (то-есть ходатайствоваль за декабристовъ). Затъмъ послъдовало изгнаніе, знакомство съ поэзіею Байрона и увлеченіе имъ. Есть въ черновыхъ Пушкина одинъ набросокъ, относимый къ 1830 г. (I, 115) и писанный дантовскими терцинами (вспомнимъ, что Данта онъ изучалъ во время эрзерумскаго путешествія: «зорю быють, изъ рукъ моихъ великій Данте выпадаетъ»), въ отрывкъ изображены прельщавшіе когда-то поэта два бъса: «Одинъ (дельфійскій идолъ) — былъ гнъвенъ. полонъ гордости ужасной, и весь дышалъ онъ силой неземной. Другой — женоподобный, сладострастный, сомнительный и лживый идеаль, волшебный демоньлживый, но прекрасный». Со вторымъ идоломъ Пушкинъ знакомъ былъ съ малолътства; первымъ идоломъ сдълался, въроятно, въ бурный періодъ изгнанія, Байронъ, которымъ Пушкинъ увлекся ради волевой силы, обрътавшейся въ Байронъ въ великомъ изобиліи. Отъ Байрона перешелъ къ Пушкину и культъ героевъ, которые непремънно презирають людей и человъчество въ своемъ сверхъестественномъ величіи, будь они Петръ Великій или Наполеонъ. Начальные стихи «Героя» (1830) изображають еще въ полномъ цвъту это поклоненіе; ихъ можно назвать родственными по духу лучшимъ строфамъ (36-45) третьей пъсни «Ч.-Гарольда»: «Какъ огненный языкъ она (т.-е. слава) — По избраннымъ главамъ летаетъ, — Съ одной сегодня исчезаетъ — И на другой уже видна. — За новизной бъжать смиренно — Народъ безсмысленный привыкъ, — Но намъ ужъ то чело священно, -- Надъ коимъ вспыхнулъ сей языкъ. -- На тронъ, на кровавомъ полъ, -- Межъ гражданъ на чредъ иной, --Изъ сихъ избранныхъ кто всъхъ болъ — Твоею властвуеть душой?» Когда писался этоть стихь, «Героемь»

по преимуществу быль не кто иной какъ Наполеонъ: «Все онъ, все онъ, пришлецъ сей бранный, — Предъ къмъ смирялися цари; -- Сей ратникъ, вольностью вънчанный, — Исчезнувшій какъ тынь зари!» Этотъ герой изображается чертами, не измёнившимися съ 1823 г. и прямо заимствованными изъ написаннаго въ году отрывка (I, 297): «Сей всадникъ, передъ къмъ склонялися цари — Мятежной вольности наслёдникъ и убійца, — Сей хладный кровопійца, — Сей царь, исчезнувшій, какъ сонъ, какъ тънь зари!» Я не могу отнести поэтическое поклоненіе Пушкина Наполеону къ Байрону, какъ источнику сего поклоненія. Всъ четыре славянскихъ поэта, которыхъ я изучаю -- поклонники Наполеона, и въ этомъ отношеніи похожи на Байрона, но могли придти къ своему поклоненію совершенно различными путями, всл'ёдствіе того, что жили въ эпохѣ, на которую падала тѣнь великаго историческаго лица, что великіе міровые политическіе дъятели бываютъ закройщиками душъ и характеровъ человъческихъ на многія послъдующія покольнія. «Мы всь глядимъ въ Наполеоны, —писалъ Пушкинъ («Онътинъ», II гл., стр. 14),—Двуногихъ тварей милліоны—Для насъ орудіе одно». Не утверждаю, чтобы этотъ наполеонизмъ происходиль отъ Байрона, хотя знакомство съ Байрономъ могло содъйствовать его развитію (Ода «Наполеонъ» писана въ іюль 1821 г., во время сильныйшаго увлеченія Байрономъ). Я полагаю, однако, что онъ не доходилъ въ Пушкинъ до сознательнаго или безсознательнаго подражанія Наполеону. Между мною и лицомъ, которому я волею или неволею подражаю, должно быть извъстное сходство въ натурахъ, совпадение моего метафизическаго «я», того, какимъ бы мнъ хотълось быть, съ идеальнымъ «я» того моего образца, т. е. съ образцомъ, какимъ онъ представляется въ сознании другихъ людей и моемъ. Въ Байронъ современники усматривали, можеть быть, безъ всякаго основанія, некоторое сходство съ Наполеономъ, даже со стороны силы воли, энергичности характера, между тъмъ какъ, при всей своей

вспыльчивости и страстности, и при всёми признаваемой геніальности, —Пушкинъ не импонировалъ никому; онъ былъ весьма горячо любимъ, но онъ считался человъкомъ мягкимъ, добрымъ, легкимъ и подвижнымъ. Подобно Байрону, Пушкинъ не могъ не идеализировать самого себя, не могъ не претендовать на то, что онъ исключительно даровитая, избранная натура, что онъ не только поэть, но и общественный дъятель, человъкъ не только доставляющій эстетическія наслажденія, но и вліяющій на народъ, движущій его, принимающій дізятельное участіе въ его судьбахъ. Скоръе всего Пушкинъ могъ себя идеализировать въ своемъ званіи поэта—и только поэта. Во всякомъ творчествъ есть элементь непроизвольнаго вдохновенія, того «тайнаго холода», который «власы подъемлеть на чель» (І, 193; Жуковскому), — той невъдомой силы, которая наполняеть душу образами и звуками и заставляеть ее потомъ изливаться въ стихахъ. Сотни разъ преклонялся Пушкинъ передъ чъмъ-то, навъщающимъ его, таинственнымъ и божественнымъ, передъ которымъ самъ онъ, какъ человъкъ--ничто, и которому онъ покорный слуга и върный жрецъ: «Какой-то демонъ обладалъ моими играми, досугомъ... мнъ звуки дивные шепталъ» (Разг. книгопродавца съ поэтомъ, 1826); или: «Пока не требуетъ поэта—Къ священной жертвъ Аполлонъ» (1827 г.; П, 21)... Въ варіантъ къ «Родословной моего героя» (1833 г.; Ш, 556) записано: «Зачъмъ крутится вихрь въ оврагъ»... «Зачъмъ отъ горъ и мимо башенъ—Летитъ орелъ угрюмъ и страшенъ? — Зачъмъ арапа своего — Младая любитъ Дездемона?.. Затъмъ, что вътру орлу,-И сердцу дъвы нътъ закона. — Гордись! таковъ и ты поэтъ, — И для тебя закона нътъ». — Отыскивая основание для своего прирожденнаго избранничества, которое онъ въ себъ сознавалъ, подобно Байрону, Пушкинъ находилъ его, по особенностямъ своего темперамента, въ непроизвольномъ, внезапно иногда навъщающемъ его вдохновеніи, которое онъ и боготвориль, а самого себя, свое личное «я» онъ считалъ только вмъстилищемъ этого божества. Идя по этой стезъ, онъ естественнымъ образомъ наталкивался и на античное представление о «sacer vates», и на примъры ветхозавътныхъ пророковъ. Извъстно, что въ 1824 г. въ Михайловскомъ онъ былъ религіозно настроенъ и писалъ подражание Корану (I, 322); онъ домогался настойчиво присылки ему Библіи, которую съ тъхъ поръ не переставалъ изучать вплоть до 1834 г. (VII, 371), разумъется, преимущественно съ ея поэтической стороны. Плодомъ этого усидчиваго чтенія Библіи и явилась передълка 6-й главы книги пророка Исаіи: «и посланъ бысть ко мит одинъ изъ серафимовъ, и въ руцт своей имяще угль горящь, его же клещами взять оть алтаря»,передълка, озаглавленная «Пророкъ», о которой сложилась даже цёлая легенда, и съ которою комментаторы Пушкина возятся, какъ-не только съ красивъйшимъ, но и съ глубокомысленнъйшимъ созданіемъ поэта, опредъляющимъ задачи и высокое назначение поэзіи. Позволю себъ оспорить и дегениу, и самую критику.

#### X.

Легенда гласить, что когда Пушкинь привезень быль 8-го сентября 1826 г. съ фельдъегеремъ прямо въ Чудовъ дворецъ къ государю, въ дорожномъ костюмѣ, то при немъ были опаснаго свойства стихи, которые онъ обронилъ случайно на лѣстницѣ, но нашелъ, возвращаясь по ней. Ходили слухи, что то было «Посланіе въ Сибирь къ декабристамъ»—но декабристы были въ то время еще только на пути въ Сибирь.—С. А. Соболевскій кому-то разсказывалъ (Ефремовъ, Жизнеописаніе Пушкина, въ «Р. Старинѣ», 1880 г., № 1), и г. Пятковскій передаетъ со словъ умершаго сенатора Веневитинова, что оброненные стихи содержали «Пророка» въ томъ видѣ, въ какомъ онъ появился въ 1828 г. въ «Московскомъ Вѣстникъ», № 3, но съ прибавкою заклю-

чительной строфы, сохранившейся только въ изустномъ преданіи: «Возстань пророкъ, пророкъ Россіи!-Позорной ризой облекись—И съ вервьемъ вкругъ смиренной выи—Къ (царю россійскому) явись!» Подать эти стихи поэту не пришлось, потому что они были бы поданы только въ случав неблагопріятнаго результата его представленія государю («Русская Старина», 1880, № 3). Черновой «Пророка» нътъ въ рукописяхъ Пушкина въ Румянцовскомъ Музев (Описаніе рукописей Пушкина Якушкинымъ, «Р. Старина», 1884 г.). Не имъя права выбада изъ имбнія, Пушкинъ не могь и помышлять о томъ, что онъ вскоръ предстанетъ передъ лицо государя. Увезенный фельдъегеремъ, онъ не могъ догадываться, что его повезуть въ Чудовъ дворецъ. Строфа, сохранившаяся въ устномъ преданіи, не могла быть заключительною, такъ какъ она оставляетъ читателя въ полномъ недоумьніи, зачымь имыль явиться и что имыль сказать этотъ съ вервьемъ на шев человекъ въ своемъ, совствить не обычномъ по нашему времени, костюмт и съ своими, весьма мало понятными, библейскими ръчами? Въ данныхъ условіяхъ его поступокъ сильно походилъ бы на выходку помъщаннаго. Вспомнимъ еще, что либеральный бредъ прошелъ у Пушкина еще въ то время, когда онъ писалъ «Съятеля», что въ январъ 1826 г. онъ уже непремънно желалъ помириться съ правительствомъ (VII, 174). Онъ не былъ за-одно съ декабристами, — онъ только скорбълъ о нихъ. У него не могло быть въ запасв никакихъ «жгучихъ глаголовъ», коль скоро отъ милостивыхъ словъ государя онъ мгновенно раскаялся и сдёлался на остальную жизнь человёкомъ не противнымъ правительству.

Что касается до внутренняго смысла «Пророка», то въ цъломъ стихотвореніи нътъ никакого намека на то, чтобы подъ этимъ словомъ Пушкинъ подозръваль не пророка, а поэта. Мы имъемъ передъ собою настоящаго пророка, но только немного преобразованнаго въ томъ смыслъ, что ветхозавътный пророкъ, имъющій видънія

и отъ самого Бога получающій непосредственно приказанія, не нуждался въ угадываніи, посредствомъ нъкотораго рода ясновиденія, процессовъ жизни и законовъ природы, что онъ могъ и не ощущать и «неба содраганье-И горній ангеловь полеть,-И гадь морскихь подводный ходъ-И дольной лозы прозябанье». Я не нахожу, чтобы очень удачна была замена очищенія усть стихіею огня-горящимъ углемъ, превращеніемъ языка въ жало змъи, потому что жаломъ можно только жалить, а не жечь, притомъ жало считаемой особенно хитрою, а потому и мудрой эмби-во всякомъ случаб, съ точки зрвнія мина, лукавве языка человвческаго.-Не очень удачна и другая замена трепетнаго, то есть чувствующаго сердца — пылающимъ огнемъ. — Нельзя, однако, не признать, что модулизированный Пушкинымъ пророкъ, не пользующійся лицезрѣніемъ Господа, но одаренный широкимъ пониманіемъ природы и пламеннымъ сердцемъ, довольно близко подходитъ къ представленію о поэтъ, съ тою разницею, что пророка проникаетъ насквозь воля божества, что, ею полный, онъ обходить моря и земли, прожигая сердца людей, а на поэта нисходить иногда, невъдомо какъ и откуда, въ видъ вдохновенія тоть же «божественный глаголь» (П, 21). Это сближение пророжа и поэта-и этотъ въ поэтъ священный характеръ жреца и помазанника вдохновенія-усиливаются постепенно въ Пушкинъ, по мъръ того, какъ публика охладъваетъ въ нему, и какъ она отказывается признавать его своимъ руководителемъ и моральнымъ вождемъ, то есть по мъръ того, какъ онъ уединяется, уходя въ область чистаго и отвлеченнаго отъ жизни искусства, созидая произведенія весьма красивыя и замъчательныя по техникъ и формъ, но неимъющія никакого отношенія къ «злобъ дня», и потому мало интересующія публику. Пушкинъ дорожилъ популярностью, скорбълъ о томъ, что она отъ него ускользала. Съ гнъвнымъ чувствомъ царя, негодующаго противъ своихъ отложившихся подданныхъ, онъ выстрёлилъ въ нихъ сво-

имъ негодующимъ «Ямбомъ» или «Чернью» (1828 г., П, 49), въ которомъ ставится въ невозможной формъ неразрѣшимая дилемма по вѣчно открытому и нескончаемому вопросу о тенденціозности въ искусствъ: либомое безусловное право властвовать надъ умами въ силу того, что я великій поэть; либо-мое безусловное вамъ подчиненіе, мое рабство, мое угодничество всёмъ вашимъ похотямъ и инстинктамъ.—Съ одной стороны толпа ропщетъ: «Какъ вътеръ, пъснь его свободна, — Зато какъ вътеръ и безплодна... Свой даръ, божественный посланникъ, -Во благо намъ употребляй... -Ты можешь, ближняго любя, -- Давать намъ смълые уроки, -- А мы послушаемъ тебя». — Съ другой стороны, избранная натура, поэть, выходить изъ себя и не учить, а бранить: «Модчи, безсмысленный народъ, —Поденьщикъ, рабъ нужды, заботь!.. Подите прочь, какое дъло—Поэту мирному до васъ? —Для вашей глупости и злобы —Имъли вы до сей поры—Бичи, темницы, топоры;—Довольно съ васъ— рабовъ бездушныхъ!..» Поэтъ, очевидно, дълаетъ натяжку. Вопросъ имъ плохо поставленъ, потому что никто не понуждаетъ жрецовъ бросать алтари и жертвоприношеніе и идти мести соръ съ улицъ; но никто также не властенъ приневоливать толпу, чтобы она насильно участвовала въ таинствахъ и жертвоприношеніяхъ, нѣжила грубый слухъ нъжными звуками или справляла нервы, можеть быть, тому же самому лживому богу—финикій-скому Адонису, о которомъ самъ Пушкинъ когда-то писаль: «волшебный демонь, лживый, но прекрасный».-Если въ «Черни» Пушкинъ изобразилъ изъ себя нъкоторымъ образомъ короля Лира, сошедшаго съ престола и скитающагося по полю во время бури,—то съ другой стороны, критики шестидесятыхъ годовъ, съ Писаревымъ во главъ, представляютъ собою, въ своемъ пуританскомъ озлобленіи и утилитаризм'є, родъ республиканскаго конвента, принявшагося судить новаго Людовика XVI, подводя Пушкина подъ свой общій для всёхъ этическій топоръ... Отъ своихъ высокомърныхъ требованій и гордыхъ словъ самъ Пушкинъ отступился въ 1830 г. (1 іюля; П, 95), въ сонетъ «Поэтъ», въ которомъ онъ является уже не гнъвнымъ королемъ Лиромъ, а смирнымъ княземъ-изгнаникомъ, ушедшимъ, съ немногими оставшимися ему върными придворными, въ Арденскій лъсъ, въ шекспировской комедіи: «Аз уои like it», или какъ успокоившійся Просперо на своемъ острову въ «Буръ».— Поэтъ и толпа окончательно разведены; каждый остается самъ у себя и по себъ.—Поэтъ! не дорожи любовію народной!—Ты царь... живи одинъ, усовершенствуя—Плоды любимыхъ думъ.—Ты самъ твой высшій судъ... пускай твой трудъ толпа бранить — И плюетъ на алтарь, гдъ твой огонь горитъ, —И въ дътской ръзвости колеблетъ твой треножникъ!»

Но и сонеть 1830 г. не представляеть собою окончательно опредълившагося идеала поэта, то есть собственно личнаго идеала, его собственнаго «я». Бывали счастливыя минуты въ самыхъ последнихъ годахъ его существованія, въ которыхъ онъ слагаль съ себя все извнъ пришедшее, напускное, ходульное, разоблачался, позабывалъ совсъмъ свой санъ, свое интеллектуальное избранничество, становился дътски простъ и естественъ, и бъжаль ръзвиться или, какъ выражаются французы-faisait l'école buissonière. Въ немъ не замъчалось тогда никакихъ уже признаковъ важнаго жреца или помазанника поэзіи, но зато имъ достигаемо было высочайшее благо человъка: полная душевная свобода и независимость. Таковъ онъ быль еще въ 1822 г. въ «Тавридъ» (I, 288): «Покойны чувства, ясенъ умъ, Въ душъ утихло мрачныхъ думъ волненье... Вездъ мнъ слышенъ тайный голосъ-Давно затеряннаго счастья». Таковъ онъ быль и послъ женитьбы, когда писаль жень: «На свыть счастья ныть, а есть покой и воля» (II, 193). Таковъ онъ въ дивномъ своемъ, оригинальномъ стихотвореніи, подложно имъ приписанномъ итальянскому поэту Пиндемонте: «Изъ VI Пиндемонте» (П, 187), одномъ изъ лучшихъ его произведеній <sup>1</sup>).—Въ этомъ послѣднемъ, по времени начертанія, идеалѣ поэта—не скажу: наивысшемъ, но во всякомъ случаѣ наиболѣе подходящемъ къ темпераменту Пушкина — не видно уже ни малѣйшихъ признаковъ байронизма.

Сводя итоги сказанному по избранному мною предмету, я заключаю мое изследование следующими выводами. Несмотря на несходство натуръ Байрона и Пушкина, вліяніе Байрона было сильное, но преходящее, подобное следу камня, брошеннаго въ воду, и представляющемуся въ видъ расходящихся круговъ, теряющихъ явственность по мъръ удаленія ихъ отъ центра. Всей глубины байроновскаго отрицанія Пушкинъ не постигъ, а нъкоторые внъшніе пріемы Байрона усвоиль. Съ теченіемъ времени вліяніе Байрона на Пушкина перекрещивалось съ подобными же расходящимися кругообразно струйками на поверхности отъ Шекспира, отъ Данта, отъ другихъ поэтовъ и отъ событій. Въ концъ концовъ это вліяніе, въ совокупности съ этими, иного происхожденія, следами, перешло въ легкую, трудно уловимую зыбь. Вывали времена, когда поэтъ отъ этого вліянія совствить освобождался, — и тогда онъ былъ вполнт независимъ, своеобразенъ, какъ тъ причудливыя созданія или шекспировской фантазіи — воздушный народной сильфъ, игривый Пукъ или-безподобный Аріель.

<sup>1) «...</sup>Никому — Отчета не давать; себё лишь одному — Служить и угождать; для власти, для ливреи—Не гнуть ни совёсти, ни помысловь, ни шен;—По прихоти своей скитаться здёсь и тамъ,—Дивясь божественнымъ природы красотамъ, И предъ созданьями искусствъ и вдохновенья—Везмолвно утопать въ восторгахъ умиленья—Вотъ счастье! вотъ права!»

## БАЙРОНИЗМЪ

У

Лермонтова.

# Байронизмъ у Лермонтова.

(аментнамоч ихопе сей).

Михаилъ Юрьевичъ Лермонтовъ (род. 20 октября 1814 г.) быль всего 14-ю годами съ небольшимъ моложе Пушкина, а пережилъ только на четыре съ половиною года своего великаго предшественника (29-го янв. 1837 и 15 іюля 1841); но онъ и выросъ, и сложился при иныхъ условіяхъ, въ иную эпоху политической и общественной жизни, въ атмосферъ болъе суровой, менъе распологающей къ гуманности и прогрессу. Великая національная побъда 1812 г., воодушевившая и сблизившая всъ сословія, главнымъ образомъ пошла въ прокъ однимъ высшимъ общественнымъ слоямъ; сельское населеніе, проявившее себя живою силою, оставалось придавленымъ всесильнымъ еще кръпостнымъ правомъ. Тяготъніе высшихъ слоевъ общества къ французской литературъ и культуръ продолжалось по старымъ преданіямъ XVIII въка, такъ что въ этомъ отношеніи декабристы шли по стопамъ образованныкъ людей Екатерининскаго въка и бойцовъ 1812 г.. носившихъ французскія книжки въ походныхъ ранцахъ. Послѣ побѣды надъ Наполеономъ незачёмъ было отрёшаться и отъ европеизма, который пересталь быть грозою, но съ русской точки зрѣнія этотъ европеизмъ послѣ 14-го декабря 1825 года быль уже двойнымъ: съ одной стороны, поднимали головы и сплочивались всё раздавленные французскою революцією элементы, — они тянули назадь, въ средніе въка; съ другой же стороны, стояло все новое, вольнолюбивое, держащееся крвико принциповъ 1789 г., но представляющее себъ свободу въ видъ внезапно налетающей бури. — Событіе 14-го декабря, заставшее Лермонтова еще мальчикомъ, имъло то послъдствіе, что у русскаго европеизма отстиенъ быль одинъ корешокъ, и общество осталось только при другомъ при европеизмъ консервативномъ, легитимистическомъ, главнымъ оплотомъ котораго въ царствование императора Николая сдълалась Россія. Внъшняя обстановка жизни будничной была какъ будто европейская, до мелочей, до обязательной стрижки волось и бритья бороды для дворянъ и служащихъ, до подозрительнаго отношенія ко всёмъ ищущимъ сближенія съ простымъ народомъ славянофиламъ; но всякіе помыслы объ измъненіи тяжелыхъ патріархальныхъ формъ роднаго быта преслідовались строго, и связь съ европейскою жизнью поддерживалась главнымъ образомъ только посредствомъ одной легкой литературы, или такъ-называемой беллетристики. Укажемъ еще на одну особенность того времени: сильное господство военнаго духа, преобладаніе военнаго элемента надъ гражданскимъ въ общественномъ строъ, представление объ обществъ какъ о колоссальномъ механизмъ, въ которомъ всъ отправленія могуть быть совершаемы по командъ. Не подлежить сомнънію, что на воспитаніи Лермонтова отразились слъды этой военной эпохи. Онъ не могъ кончить образованія въ благородномъ пансіонъ при московскомъ университеть потому, что пансіонь быль закрыть 29-го марта 1830 г., послъ посъщенія его государемъ, который быль направленіемъ его недоволенъ. Не вполнъ выяснено,

какія обстоятельства заставили Лермонтова выйти и изъ московскаго университета и поступить, 10-го ноября 1832 г., въ школу гвардейскихъ подпрапорщиковъ и юнкеровъ. Впрочемъ поступилъ онъ въ эту школу по доброй своей волъ: après avoir tout sacrifié à mon ingrate idole (литературѣ), voilà que je me fais guerrier (письмо 1832 г. Изданіе Ефремова 1887 г. Сочиненія Лермонтова І, 447). Онъ сознательно покинулъ литературныя занятія для военщины, обрекая себя на «deux pénibles années». Оказалось, что эти годы были не только тяжелые, но и ужасные (j'ai sauté deux années terribles... I, 456; письмо въ декабръ 1834). Изъ школы вынесъ Лермонтовъ «Петергофскій Праздникъ», «Уланшу» и другія стихотворныя шалости скабрёзнаго свойства, которыми онъ прославился, прежде нежели огласилось его серьезное поэтическое дарованіе. При выход'є изъ школы онъ явилъ себя лихимъ удальцомъ, отчаяннымъ кутилою, блестящимъ, хотя неаккуратнымъ офицеромъ (Si vous saviez la vie que je me propose de mener. D'abord des bizarreries, des folies de toute espèce et de la poèsie noyée dans du champagne. Il me faut des plaisirs matériels, un bonheur palpable, un bonheur qui s'achète avec de l'or, que l'on porte dans sa poche comme une tabatière, un bonheur qui ne fait que tromper mes sens en laissant mon âme tranquille et inactive (I, 453, письмо 3-го авг. 1833). Прежде чъмъ заглянуть въ самое нутро этой безпокойной души, этого сложнаго и загадочнаго характера, слъдуетъ выдълить изъ его поэзіи все второстепенное и случайное и отодвинуть на задній планъ стихіи политическую и общественную, которыя вообще занимали у него мало мъста.

Π.

Лермонтовъ былъ еще юношей, не напечатавшимъ ни одной строки, когда въ Европъ случились два событія, вызвавшія политическій антагонизмъ между Россіею и западною Европою: 1) іюльская революція и 2) возможность вмешательства Европы во внутреннія дела Россіи по случаю вспыхнувшаго 17-го (29-го) ноября 1830 г. польскаго мятежа. Лермонтовъ вполив сочувствовалъ Жуковскому и Пушкину, издавшимъ сборникъ патріотическихъ стиховъ. Находясь еще въ школѣ (1834), онъ парафразировалъ стихъ «Клеветникамъ Россіи» въ отрывкъ (П, 333), который въ нъкоторыхъ мъстахъ воспроизводить подлинныя слова Пушкина, прямо ука-зывая на источникъ (Опять, народные витіи,—Опять, шумя, возстали вы)... Отрывокъ замъчателенъ тъмъ, что онъ опредъляетъ тогдашній взглядъ на Пушкина какъ Лермонтова, такъ и нъсколько охладъвшей къ поэту русской публики (Поэтъ, возставшій въ блескъ новомъ-Отъ продолжительнаго сна...). По времени написанія нъсколько запоздалое, стихотвореніе Лермонтова выражаеть, однако, по тону своему неизмънившееся до смерти его отношеніе къ своему правительству, какъ русскаго и какъ дворянина (...вамъ обидна—Величья нашего заря,—Вамъ солнца Божьяго не видно—За солнцемъ русскаго царя... --Мы чужды ложнаго стыда, -- Такъ нераздъльны въ дълъ славы-Народъ и царь его всегда...-И будемъ всъ стоять упорно-За честь его, какъ за свою!). Чувства національнаго коллективизма им'тли у Лермонтова еще болъ́е яркую окраску, чъ́мъ у Жуковскаго и у Пушкина, и не лишены мечтаній и надеждъ — такихъ же, какія питаемы были славянофилами. Въ «Измаилъ-Беъ» (1832) поэтъ обращается такимъ образомъ къ черкесу: «Смирись, черкесъ! и Западъ, и Востокъ-Выть можетъ скоро твой раздълять рокъ. Настанеть часъ, и скажешь намъ надменно: — Пускай я рабъ, но рабъ царя вселенной! — Настанетъ часъ, и новый грозный Римъ—Украситъ Съверъ Августомъ другимъ». — Политическія надежды состояли въ ближайшей связи съ убъжденіемъ Лермонтова объ упадкъ и гниломъ состояніи Запада. Скоръе передълы-вая, нежели переводя (въ 1836 г.) «Умирающаго гладіатора» Байрона (4-я пъснь «Чайльдъ-Гарольда»), Лермонтовъ заканчиваетъ стихотвореніе такимъ образомъ: «Не такъ ли ты, о, европейскій міръ,—Когда-то пламенныхъ мечтателей кумиръ...—Къ могилъ клонишься безславной головой-Безъ въры, безъ надеждъ...-И предъ кончиною ты взоры обратиль—На юность свътлую, исполненную силь,— Которую давно для язвы просвъполненную силь, — которую давно для язвы просвыщенья, — Для гордой роскоши безпечно ты забыль»... (2-го февр. 1836, I, 485)... Вспомнимь, что и въ «Измаилъ-Бев» (1832) герой поэмы — «Развратомь, ядомъ просвъщенья—Въ Европъ душной зараженъ!» — Спрашивается: для человъка, тяготящагося этимъ будто бы подобострастнымъ отношеніемъ къ Западу, какой же представляется возможный выходъ? Говорятъ нынъ: вернуться домой, назадъ, можетъ быть даже въ до-Петровскую Москву. И эта мысль мелькала у Лермонтова еще въ 1831 году, когда онъ, въ драмъ: «Странный человъ 1851 году, когда онъ, въ драмъ: «Странный человъкъ», влагалъ въ уста студентамъ слъдующія ръчи: «Господа! когда-то русскіе будутъ русскими? — Когда они на сто лътъ подвинутся назадъ и будутъ просвъщаться и образовываться снова-здорово» (4-я сцена). Наконецъ, въ неизданной при жизни Лермонтова поэмъ его: «Сашка», писанной въроятно въ 1838 году (статья профессора Висковатаго въ 1-й книжкъ «Русской Мысли» за 1882 годъ), есть одно мъсто (строфы 147-я и 148-я), которое въ то время и напечатаннымъ быть не могло, и какъ будто бы теперь только сочинено, когда близится повидимому пора не очень сердечнаго разставанія съ ближайшими учителями... «Искать чиновъ, мирясь съ людскимъ презрѣньемъ, —И поклоняться нѣмцамъ до конца... — И чъмъ же нъмецъ лучше славянина? — Не тъмъ ли, что, куда его судьбина—Ни кинетъ, онъ вездъ себъ найдетъ—Отчизну и картофель?—...вотъ народъ!— За сильныхъ всюду, всъмъ за деньги служитъ, — Слабъйшихъ давитъ, бьють его — не тужитъ...» и т. д. — Я долженъ прибавить, что Лермонтовъ не долюбливаетъ однихъ только нёмцевъ, что къ французамъ онъ распо-

ложенъ еще по старому дворянскому преданію Екатерининскихъ и Александровскихъ временъ, хотя считаетъ онъ ихъ народомъ довольно легкомысленнымъ; наконецъ, что Лермонтовъ во всю свою жизнь быль обожателемъ Наполеона. Нътъ надобности искать источниковъ этого поклоненія въ томъ, что еще на родинъ, въ Тарханахъ, Лермонтова обучаль въ качествъ гувернера полковникъ Наполеоновской гвардіи Жандро (Gendroz), ни въ томъ, что Лермонтовъ заразился этимъ сочувствіемъ отъ Байрона или отъ Пушкина. Оно было въ духв той эпохи, среди которой и слагалась Наполеоновская легенда, кончившаяся мелкимъ образомъ и грязно-печальнымъ эпизодомъ второй имперіи. Замічательны логическія основанія этого поклоненія Наполеону у Лермонтова, — они существенно отличны отъ Байроновскихъ. Байронъ относился въ Наполеону гораздо болъе вритически; онъ восхищался геніемъ Наполеона, но укоряль его за отступничество отъ началъ французской революціи (Ode to Napoleon: But thou for sooth must be a king-And done the purple vest»), за несл'ядованіе по той стез'я, которую проложиль за-атлантическій Цинциннать (one—the first—the last—the best). Байронъ помирился съ Наполеономъ только послъ его паденія, изъ ненависти къ шакаламъ, терзавшимъ издыхающаго льва. -- Иного рода энтузіазмъ Лермонтова. Въ стихъ «Св. Елена», 1831 г. (П, 197), Наполеонъ названъ: «жертва въроломства и рока прихоти слёпой».—Почти то же повторено, въ 1841 г., въ «Последнемъ Новоселье» (I, 135), въ которомъ поэтъ попрекаетъ «жалкій и пустой народъ» тѣмъ. «Какъ женщина ему вы измънили — И какъ рабы вы предали его»... «отмъченнаго божественнымъ перстомъ», того, который «васъ одъвалъ въ ризу чудную могущества и славы»... Этоть своеобразный взглядь не европейскій, а чисто-русскій. Онъ выражаетъ отношеніе къ предмету человъка, воспитаннаго въ обществъ, которое по исторической формулъ своего развитія требуетъ сильной власти, беззавътно предано не идеямъ,

а лицамъ, и способно совершать величайшіе подвиги подъ мощнымъ руководствомъ великаго вождя (Петръ Великій). Всѣ другія вины французовъ поставлены имъ на видъ только для счету, - напримъръ, что они «потрясали власть избранную (къмъ?) какъ бремя»; что Наполеонъ ихъ спасъ, когда они погибали отъ того, что рубили сплеча «вст старинныя отцовскія повърья». Какъ маловажны были въ сущности для Лермонтова эти повърья или преданія, это ясно обнаруживается изъ трехъ последнихъ стиховъ «Гладіатора», обращенныхъ къ отживающему европейскому міру: «Ты жадно слушаешь и пъсни старины, — И рыцарскихъ временъ волшебныя преданья, — Насмъшливыхъ льстецовъ несбыточные сны»... Конечно, въ качествъ поэтаромантика, Лермонтовъ мысленно переносился иногда въ средніе въка и искаль въ нихъ подходящей обстановки для своихъ произведеній, но внъ того онъ скоръе смотрълъ на средніе въка какъ современный и притомъ какъ русскій человъкъ, съ точки зрънія московскихъ западниковъ сороковыхъ годовъ, очень довольныхъ тъмъ, что среднихъ въковъ въ Россіи не было, что ея исторія-бълый листь бумаги, на которомъ будущность запишетъ нъчто немечтаемое даже и нечаемое, но безконечно великое. Вотъ что записано карандашемъ и обведено чернилами въ записной книжкъ, переданной Лермонтову, при отправленіи его на Кавказъ 13-го апръля 1841 г., княземъ В. Одоевскимъ: «У Россіи нътъ прошедшаго: она вся въ настоящемъ и будущемъ. Ерусланъ Лазаревичъ сидёлъ сиднемъ двадцать лёть и спалъ кръпко»... а потомъ проснудся и пошелъ побивать королей и богатырей — такова Россія! — Въ ближайшей связи съ такою нигилистическою философіею русской исторіи состоить и любовь Лермонтова къ родинъ, которую онъ и самъ называетъ «странною»: «Люблю отчизну я, но странною любовью...-Ни слава, купленная кровью (витшія побъды Россіи со временъ Петра Великаго), — Ни полный гордаго довърія покой (импонирующая Европ'в вн'вшняя политика императора Николая).—Ни темной старины зав'втныя преданья (идеалы славянофиловъ) — Не шевелять во мн'в отраднаго мечтанья.—Но я люблю—за что, не знаю самъ,—Ея степей холодное молчанье, -Ея л'всовъ безбрежныхъ колыханье,—Разливы р'вкъ ея, подобные морямъ...» и т. д.— «И въ праздникъ вечеромъ росистымъ — Смотр'вть до полночи готовъ—На пляску съ топотомъ и свистомъ— Подъ говоръ пьяныхъ мужиковъ» (1841 г., I, 135).

Что касается до двухъ удъляемыхъ Лермонтовымъ Россіи въ его записной книжкъ категорій времени: настоящее и будущее, то только последнимъ могутъ вдоволь и безгранично наслаждаться всякіе люди, а слъдовательно и русскіе XIX въка. Относительно перваго, то-есть настоящаю, не могло не радовать русскихъ уваженіе, которымъ Россія пользовалась за границею, благодаря твердой международной политикъ правительства, но это настоящее сильно сжимало отдъльную личность, держало ее въ тискахъ, не давало пищи никакимъ идеальнымъ потребностямъ и стремденіямъ. Мучительную тяжесть этого исторического момента испыталь на себъ Лермонтовъ -- одна изъ самыхъ непокладистыхъ и безпокойныхъ натуръ, какія когда-либо существовали. Недавно въ «Русской Старинъ» за 1887 г., № 12, помъщены стихи Лермонтова передъ отъёздомъ въ 1837 году на Кавказъ «Прощай, немытая Россія, —Страна рабовъ, страна господъ, -- И вы, мундиры голубые, -- И ты имъ преданный народъ! — Быть можетъ, за хребтомъ Кавказа—Укроюсь отъ твоихъ вождей,—Отъ ихъ всевидящаго глаза, -- Отъ ихъ всеслышащихъ ушей». -- Уродливыхъ условій общежитія Лермонтовъ не изследоваль, причинъ зда даже и не искалъ, борьбы съ существующимъ и преобразованій не замышляль. Многое изъ нечистоть, которыми было заражено тогдашнее общество, прилипло къ нему и срослось съ его личностью, но онъ успълъ выразить скорбь одинокой души, влекомой полусознательнымъ порывомъ къ иному, лучшему бытію,

Digitized by Google

съ такою правдою и захватывающею силою, что, умирая въ 28 лътъ, онъ уже былъ первокласнымъ поэтомъ, единственнымъ великимъ поэтомъ Николаевской эпохи (Пушкинъ есть преимущественно поэтъ Александровскаго періода). Недавно профессоръ В. Ключевскій (№ 2 «Русской Мысли» за 1887 годъ), въ своей блистательной статьъ: «Онъгинъ и его предки», старался провести остроумную мысль, что въ «Онъгинъ» Пушкинъ изобразилъ не себя и не свой идеалъ, что «Онъгинъ» скорбе-романъ сатирическій, что въ немъ изображенъ былъ типъ — уже въ то время вымиравшій человъка, оторваннаго отъ почвы, старающагося стать своимъ между европейцами и становящагося только чужимъ между своими, человъка ненужнаго, культурнаго межеумка, преданнаго только развлеченію, не им'ьющаго понятія о трудъ и долгъ. По системъ Ключевскаго выходило бы, что Лермонтовъ-если не потомокъ Онъгина, то по крайней мъръ младшій брать его. Лермонтовъ быль несомнънно человъкъ безпочвенный, разобщенный со средою, что и служило причиною его тоски и пессимизма. Судьбы Лермонтова обнаруживають, однако, парадоксальность главнаго положенія въ выводъ Ключевскаго, что Онъгины были будто бы люди вымираюшіе и лишніе. Они до изв'єстной степени не переставали представлять собою соль земли. -- Мнъ приходится теперь проследить главныя событія въ жизни Лермонтова, чтобы ръшить, легко ли было человъку того времени, имъющему идеальные порывы, найти для себя подходящую работу въ практической жизни.

# Ш.

Представимъ себъ богатый барскій домъ въ одномъ изъ дальнихъ провинціальныхъ захолустій. Вся жизнь въ этомъ домъ устроена на кръпостной подкладкъ; она держитъ барича внъ всякихъ заботъ о трудъ и о хлъбъ

насущномъ. Баричъ почти сирота, но его балуетъ шестидесятилътняя бабка - Мароа Посадница, какъ ее называли позднъйшіе товарищи-юнкера. Она ни въ чемъ не отказывала внуку, который уже въ 7 летъ умелъ «прикрикнуть на лакея и улыбнуться съ презръніемъ низкую лесть ключницы» (Отрывокъ изъ начатой повъсти, І, 369). Бонна у мальчика-нъмка, гувернерыиностранцы. Отъ общенія въ детстве съ мужицкими ребятами изъ дворни осталось въ мальчикъ, когда онъ выросъ, состраданіе къ «своимъ рабамъ», горячо прочувствованное сознаніе несправедливости ихъ положенія, поминутно вспыхивающее въ юношескихъ произведеніяхъ Лермонтова до поступленія его въ юнкерскую школу (Menschen und Leidenschaften; восклицаніе Владиміра Арбенина въ «Странномъ человъкъ» (сцена 5-ая): «О, мое отечество, мое отечество! — Отецъ Арбенина (сцена 7-я) говорить: «пускай графскіе сынки проматывають имъніе... Мы, простые дворяне, отъ этого выигрываемъ... Весело видъть передъ собою бумажку, которая содержить въ себъ цъну многихъ людей и думать: своими трудами ты достигнуль способа мёнять людей на бумажки».—Драма «Два брата», І, 1;—Юрій:—Князь и 3000 душъ, а есть ли у него своя въ придачу?»...). Съ перевздомъ въ Москву, потомъ въ Петербургъ, съ поступленіемъ на службу, деревенскія впечатлінія ранней юности отошли на задній планъ; молодой человъкъ пересталь размышлять о роковомъ вопросъ, тъмъ болъе, что до смерти онъ не былъ самостоятеленъ въ денежномъ отношении и жилъ, что называется, на хлебахъ у бабушки, крыпко державшей въ рукахъ бразды правленія состояніемъ. Въ балованномъ ребенкъ разыгрывалась страсть къ разрушенію, склонность къ жестокости. Тяжелая бользнь разслабила его на нъсколько лътъ. Прикованный къ кровати, онъ выучился мыслить, сочетать образы и понятія усиліями воли, сочинять. Онъ сдълался мечтателемъ. Воображение стало для него интересною игрушкою. Онъ дюбилъ воображать себя разбойждетъ, — Могила безъ молитвъ и безъ креста, — На дикомъ берегу ревущихъ водъ — И подъ туманнымъ небомъ» (11-го іюня 1831). Эта совмъстимость въ одномъ
и томъ же лицъ двухъ на первый взглядъ противоположныхъ характеровъ была превосходно подмъчена Боденштедтомъ, на котораго первое его знакомство съ Лермонтовымъ въ Москвъ зимою 1840—1841 г. произвело
невыгодное впечатлъніе («весь разговоръ, — пишетъ
онъ, — звънелъ у меня въ ушахъ, какъ будто кто-нибудь скребъ по стеклу»). Эта двойственность сказывалась и въ чертахъ лица, въ странномъ сочетаніи ръзкихъ, суровыхъ, полныхъ думы и печали черныхъ глазъ,
съ немного вздернутымъ носомъ, почти дътскою улыбкою и насмъщливымъ искривленіемъ тонко очерченнаго
рта. Таковъ былъ человъкъ въ его общественной обстановкъ; теперь можно заглянуть и въ поэтическую мастерскую художника.

### IV.

Знакомая и родственница Лермонтова, графиня Е. П. Ростопчина, въ запискъ, сочиненной въ 1858 г. для Дюма-отца, сравниваетъ такимъ образомъ пріемы творчества Лермонтова и Пушкина, причемъ послъдній ставится гораздо выше перваго: «Пушкинъ весь-порывъ, у него все прямо выливается. Мысль извергается изъ его души во всеоружіи, затъмъ онъ передълываеть, подчищаеть, но мысль остается та же, цёльная и точно опредъленная. Лермонтовъ, напротивъ того, ищетъ, улаживаеть, округляеть фразу, совершенствуеть стихь, но первоначальная мысль не имбеть полноты, неопредбленна и колеблется. Тотъ же стихъ, таже строфа или идея вставлены въ совершенно разныя пьесы». («Русская Старина» 1882 г., № 9, стр. 610). Характеристика писателей върна, но выводъ сомнительный. Ростопчина доказала только то, что Лермонтову работа стоила большаго труда; обыкновенно большій трудъ талантливаго

писателя вознаграждается большимъ богатствомъ или глубиною содержанія. Развитіе творчества Лермонтова можно проследить по юношескимъ его тетрадямъ съ 13-ти лътъ. Сначала только переписываются цъликомъ «Бахчисарайскій Фонтанъ» и «Шильонскій узникъ» въ переводъ Жуковскаго. Потомъ начинается парафразированіе чужихъ сочиненій, съпропусками, вставками, видоизмёненіями фабулы, уже въ высокой степени запечатлѣнными индивидуальностью упражняющагося въ писаніи стиховъ. Потомъ появляются самостоятельно задуманныя поэмы, пестръющія только заимствованіями, которыя недостаточно еще критиками разобраны и отмъчены. Такъ напримъръ, Лермонтовъ заимствуетъ изъ «Кавказскаго Плънника» Пушкина извъстные два стиха (въ концъ 1-ой части): «И на челъ его высокомъ-Не измънялось ничего» — и характеризуетъ имъ своего «Демона»: — И на челъ его высокомъ — Не отразилось ничего. — Въ то время, когда развился Лермонтовъ, было больше, чъмъ теперь, знакомства съ польской литературой, въ особенности съ гостившимъ въ Россіи Мицкевичемъ. Въ поэмъ Лермонтова «Бояринъ Орша» встръчаются слъдующіе стихи, которые почти дословно взяты у Мицкевича: «И тотъ, кто крикъ сей услыхалъ-Подумалъ, върно, иль сказаль, - Что дважды изъ груди одной - Не вылетаетъ звукъ такой» (II, 435, 1835 г.). Сравнить съ финаломъ «Валленрода»: A ktoby słyszał, odgadnąłby snadnie — Że piersi z których taki jęk wypadnie-Nigdy już w życiu nie wydadzą głosu) 1).

<sup>1)</sup> Укажу мимоходомъ еще на нъвоторыя заимствованія изъ Мицкевича. Лермонтовъ перевель извъстный крымскій сонеть: «Видъ горъ изъ степей Козлова», въ которомъ стихъ Мицкевича: aby gwiazd karawanę nie puścić ze wschodu, передаль съ пропускомъ слова «караванъ» (Чтобъ путь на съверъ заградить—Звъздамъ кочующимъ съ востока), но граціозный образъ каравана перенесенъ въ «Мцыри» для изображенія облаковъ: «Какъ будто бълый караванъ — Залетныхъ птицъ изъ разныхъ странъ», — а потомъ въ «Демонъ» для изображенія звъздъ: «Кочующіе караваны — Въ пространствъ брошенныхъ свътилъ» (I, 33)». Въ числъ



При большой способности усвоивать чужое, въ Лертовъ замътно съ ранней поры замъчательное постоянство, съ которымъ всякіе выростающіе въ этомъ воображеніи мотивы, образы, сравненія преслъдуютъ потомъ автора неотвязчиво, проходятъ тягучими непрерывными частями чрезъ всъ послъдующія произведенія и превращаются даже нъкоторымъ образомъ въ рисунки, клишэ,

раннихъ произведеній М. (1822) им'єтся одно прелестное: Precz z moich oczu! Поэтъ предсказываетъ, что еслибы возлюбленная удалила его съ главъ своихъ, то воспоминаніе о немъ будетъ, однако, въчно ее преслёдовать за игрой, за шахматами, на балу... «и ты подумаещь, что то моя душа!» — «Письмо», стихотвореніе 15-літняго Лермонтова (П, 24), есть парафраза идеи М., съ курьезнымъ выражениемъ того, что юношу сильно прельщалъ военный мундиръ и въ парикъ классическаго слога, отъ котораго не могли въ юности освободиться ни Пушкинъ, ни Лермонтовъ. «Настанетъ ночь, прівдешь изъ собранья... Узнай въ тотъ мигъ, что это я изъ гроба - На мрачное свиданіе придеталь... Когда жъ въ саняхъ въ блистательномъ катаньи-Провдешь ты на парв вороныхъ-И за тобой въ любви живомъ страданыи — Стоитъ гусаръ безмолвенъ, мраченъ, тихъ... И по груди обоихъ васъ промчится-Невольный хладъ»... всявдствіе чего гусаръ вакрутить усъ... «Услышишь ввукъ военнаго металла, — Увидишь блёдный цветь его чела, — То тёнь моя безумная предстала-И мертвый вворъ на путь вашъ навела.

Бывшій на моихъ чтеніяхъ большой знатокъ англійской литературы Л. Е. Оболенскій замітиль, что и смертный стонь Альдоны въ «Валленродів, и смертный крикъ дочери боярина Орши могли быть заимствованы и Мицкевичемъ, и Лермонтовымъ, отъ Байрона изъ общаго источника «Паризины», которая разражается въ своей темнице при отрублении головы любовнику ея Уго такимъ крикомъ: It was a woman's shrieck and ne'er - In madlier accents rose despair; - And those who heard it, as it past—In mercy wish'd it were the last (То женскій крикъ быль; никогда не сказалось отчаяние въ болбе бъщеныхъ звукахъ, слышавшие егокогла оно раздалось-изъ жалости желали чтобы онъ быль и послёдній). Не отрицаю, что Мицкевичъ могъ вдохновиться стихами «Паривины», но разница между обоими воплями большая. Паризина не умираетъ, Байронъ оставляетъ читателя въ неведении о ея судьбе (Whether in convent she abode...-Or if she fell by bowl or steel), между тъмъ у Мицкевича это крикъ, на которомъ вся жизнь оборвалась (W tym głosie całe рогwаłо się życie). Эту-то именно характерную черту последняго смертнаго врика усвоилъ себъ Лермонтовъ и заимствовалъ онъ ее не изъ «Паризины», а изъ «Валленрода».

которыми онъ иллюстрируетъ последующія произведенія. Берусь подтвердить мое положение нъсколькими примърами и начну съ мотива, который по странному стеченію обстоятельствъ играетъ видную роль въ объихъ литературахъ-русской и польской, хотя могъ возникнуть повидимому и самостоятельно—и въ той, и въ другой—и безъ прямаго взаимодъйствія. Въ концъ 1826 года изданы были Мицкевичемъ въ Москвъ сонеты; въ числъ этихъ сонетовъ (не крымскихъ, а просто эротическихъ) есть ХІІ-й-Rezygnacya, посвященный изображенію страданій человъка, который nie kocha, że kochał, zapomnieć nie zdoła («Кто совсъмъ не любить-Иль любви минувшей позабыть не можетъ», —переводъ Бенедиктова). Послъдніе три стиха переведены такъ: «И какъ разоренный храмъ оно (сердце) въ пустынъ -- Рушится и гибнетъ: жить въ его святынъ — Божество не хочетъ, человъкъ не смъетъ, (Я приведу подлинникъ, такъ какъ переводъ слабъ: I serce me podobne dodawnej świątyni-Spustoszałej niepógod i czasów koleją, — Gdzie bóstwo nie chce mieszkać, a ludzie nie śmieja). Лермонтовъ и Пушкинъ, знавшіе польскій языкъ, въроятно знакомы были и съ сонетами, но вотъ чего никто изъ нихъ знать не могъчто свое сравненіе души человіка съ опустошеннымъ храмомъ Мицкевичъ употребилъ послъ окончательнаго поселенія во Франціи при личномъ, печатью тогда неоглашенномъ, столкновении съ поэтомъ моложе его-Юліемъ Словацкимъ.—Осенью 1832 г. среди польскихъ эмигрантовъ въ Парижъ произошла размолвка между Мицкевичемъ и Слованкимъ вслъдствіе того, что Мицкевичь отозвался о поэзіи Словацкаго такимъ образомъ: «прекрасный храмъ, дивной архитектуры, жаль только, что въ этомъ храмъ Бога нътъ» (Małecki «Juljusz Słowacki», 2 wyd., I, 95). Тотъ же мотивъ, но совсемъ навыворотъ, появляется у Пушкина, незнакомаго съ отношеніями польских выходцевь въ Парижъ, который въ стихъ «Чернь» (1828) выразился такъ о статуъ Аполлона Бельведерскаго: «но мраморъ сей въдь Богъ».—

никомъ, среди студеныхъ волнъ или въ тъни лъсовъ, наъздникомъ въ шумъ битвъ при свистъ бури. Необычайно рано проснулись въ немъ и любовныя чувства (Въ моемъ ребячествъ тоску любови знойной-Ужъ сталъ я понимать душою безпокойной. — II, 89), чувства 10лътняго мальчика къ 9-лътней дъвочкъ, приходившей къ его кузинамъ въ Пятигорскъ въ 1825 году. Имени и званія дівочки онъ не помниль, но еще въ 1830 г. писаль: «этоть потерянный рай до могилы будеть терзать мой умъ» (П, 515). Такъ какъ онъ воспитывался среди множества подростающихъ кузинъ, которыя были, однако, старше его, то предметами любви его дълаются эти кузины, одна послъ другой по очереди (Столыпины, Верещагины, Екатерина Сушкова-Хвостова, Варвара Лопухина). Самъ мальчикъ былъ весьма некрасивъ, смуглый, приземистый, неуклюжій, сутуловатый (граф. Ростопчина и Костенецкій въ «Русск. Старинъ», № 9-й 1882 г., и № 9-й 1875 г.). Съ дътства его мучило авторское самолюбіе; онъ старался брать верхъ остроуміемъ, искалъ между кузинами слушательницъ и цънительницъ своихъ стиховъ. Его страшно бъсило, когда къ нему относились какъ къ мальчику. Съ тъхъ поръ Лермонтовъ не можетъ обойтись безъ женскаго общества; когда же онъ доросъ до первыхъ побъдъ, то въ немъ развилось до уродливыхъ размъровъ довольно противное донъ-жуанство, ухаживанье за женщиною съ тъмъ, чтобы заставить ее полюбить его и затъмъ бросить ее насмъшливо, сказавъ ей, что онъ ее никогда не любилъ. Такимъ является Лермонтовъ въ своемъ романъ съ Е. А. Сушковой (Хвостовой), весьма некрасивомъ даже и въ томъ предположении, что онъ хотълъ отомстить ей за то, что она промучила его, когда онъ быль подросткомъ. Такимъ точно является онъ въ относящихся къ 1840 г. кавказскихъ воспоминаніяхъ г-жи Hommaire de Hell («Русскій Архивъ» 1887 г., № 9). Для зажиточнаго русскаго дворянина того времени, не желающаго зарыться въ деревнъ, только и была одна возможная житейская карьера: служба царская, въ двухъ ея видахъ: военная или гражданская. Последняя находилась въ большомъ пренебрежении. Свое презрительное отношеніе къ такъ-называемымъ подъячимъ выразилъ много разъ Лермонтовъ, напримъръ, въ 47-й строфъ «Сашки» («Русская Мысль» 1883 г., № 1): «Или, трудясь какъ глупая овца, - Въ рядахъ дворянства, съ робкимъ униженьемъ,-Прикрывъ мундиромъ сердце подлеца, — Искать чиновъ, мирясь съ людскимъ презръньемъ». - Сознательно и по собственному выбору Лермонтовъ пошелъ по болъе почетной дорогъ, на которой подвизались его отецъ и предки, и поступилъ въ юнкерскую школу, скръпя сердце, одинокій, необщительный, сосредоточенный въ себъ и мрачный. Никогда не могъ онъ привыкнуть къ Петербургу съ его казенщиной и формализмомъ (Я врагъ Невъ и невскому туману, — Тамъ новый въкъ развилъ свою чуму... — Тамъ жизнь тяжка, пуста и молчалива, -- Какъ плоскій берегъ финскаго залива... («Сашка», І, 439). — Увы! какъ скверенъ этотъ городъ — Съ своимъ туманомъ и водой! — Куда не глянешь, красный вороть-Какъ шишъ стоитъ передъ тобой...—Законъ сидитъ на лбу людей — И что у насъ вовутъ душой, -То безъ названія у нихъ). Подъ напускною самоувъренностью скрывалась удивительная застънчивость молодаго человъка, который быль самъ не свой между чужими и не имълъ ключа къ дъловому механизму общества, -- механизму весьма понятному для людей даже весьма ординарныхъ. Въ письмахъ Лермонтова содержатся дюбопытнъйшія на этотъ счеть признанія. (Августь, 1832, І, 436. «Не гожусь для общества. Вчера я быль въ одномъ домъ, просидъль четыре часа и не сказалъ ни одного путнаго слова. У меня нътъ влюча отъ ихъ умовъ». Августъ, 1832, I, 440. J'ai vu des échantillons de la société d'ici; tous ensemble ils me font l'effet d'un jardin français bien étroit et simple, mais où on peut se perdre, car entre un arbre et un autre le ciseau du maître a oté toute différence. — Сентябрь 1832,

І, 444. Лермонтовъ сознаетъ, что онъ чувствуетъ реальность жизни, «son vide engageant»... но онъ себъ не довъряеть. — Декабрь, 1834 I, 456. Je ne serai jamais bon à rien avec tous mes beaux rêves et mes mauvais essais dans le chemin de la vie, car ou l'occasion me manque, ou l'audace). Необходимымъ последствіемъ неловкости, неспособности отыскать въ обществъ свой шестокъ, чтобы на немъ усъсться, было тоскливое, меланхолическое настроеніе, сділавшееся привычнымъ (Тоска везді какъ безпокойный геній—Какъ върная жена близка!..-...невольно видишь-Подъ гордой важностью лица-Въ мужчинъ глупаго льстеца – И въ каждой женщинъ Гуду. 1832, І, 547. — Къ добру и злу постыдно равнодушны, — Передъ опасностью позорны малодушны-И передъ властію презрѣнные рабы...-«Дума», 1838 г., І, 35). Отъ такой тоски и отрицательнаго отношенія къ людямъ одинъ шагъ до пессимизма. Лермонтовъ сдълался пессимистомъ, пессимизмъ сталъ его второю натурою (Зачъмъ семьи родной безвъстный кругь — Я покидаль? все сердце рвало тамъ... — Какъ я рвался невольно къ облакамъ, — Готовъ лобзать уста друзей быль я, — Не посмотръвъ, не скрыта-ль въ нихъ змъя. -- Но въ общество иное я вступилъ, — Узналъ друзей и дружескій обманъ, — Сталъ подозрителенъ и погубилъ — Безпечности душевный талисманъ...—1830 г., І, 77).

Прежде нежели займусь анализомъ этого пессимизма и прослѣжу его до самыхъ корней, — укажу на одинъ еще богатый источникъ, показывающій, насколько тяготился Лермонтовъ своимъ положеніемъ, и какъ общественный дѣятель, и какъ писатель. По странному стеченію обстоятельствъ нѣкоторые стихи столь нелюбившаго нѣмцевъ поэта дошли до насъ не въ затерявшемся подлинникѣ, а въ нѣмецкомъ переводѣ Боденштедта (М. Lermontoff's poetischer Nachlass, Berlin, 1852.— Перепечатаны въ «Русской Старинѣ» 1873, № 3, стр. 398). Приведу нѣсколько самыхъ характерныхъ отрывковъ изъ этого перевода:

1) Ich bin an meinem Lande kein Verräther... Weil ich nicht auf fremden Krücker schleiche. 2) Weil ich bei Ihrem Thun vor Scham oft roth bin, — Mir nicht Musik erscheint Geklirr von Ketten — Und mich nicht lockt der Glanz von Bayonetten, Behaupten sie dass ich kein Patriot bin. 5) Gott segnete mit Augen mich und Füssen, Doch als ich auf den Füssen gehen wollte, Und als ich mit den Augen sehen wollte, Muss't ich's im Kerker als Verbrechen büssen (въроятно намекъ на посяъдствія стиховъ на смерть Пушкина). 6) Es ist ein eigen Ding in meinem Land... Der Kluge braucht zur Dummheit den Verstand, Zum Schweigen seine Zunge hier 1).

Глубокая скорбь — чувство, преобладавшее въ этой душъ - прорывалась только въ стихахъ; она была извъстна и то только самымъ близкимъ къ Лермонтову лицамъ. Для всёхъ прочихъ Лермонтовъ былъ свётскій человъкъ, гуляка, злой, назойливый насмъщникъ, безпощадный для всёхъ тёхъ, надъ которыми онъ могъ, по ненаходчивости ихъ, потъщаться; человъкъ, напрашивающійся на всякаго рода исторіи и постоянно занятой донъ-Жуановскими похожденіями. «Мнѣ жаль Лермонтова, онъ дурно кончитъ», --- писала о немъ г-жа Гоммеръ-де-Гэль (1840). Графиня Ростопчина пишетъ («Русская Старина», 1882, № 9) что когда она ужинала въ последній разъ съ Лермонтовымъ передъ его отъёздомъ на Кавказъ (1841), то за ужиномъ и при прощаньъ Лермонтовъ только и говориль объ ожидающей его скорой смерти. Съ мыслью о своей насильственной смерти Лермонтовъ возился всю жизнь: «Кровавая меня могила

<sup>1)</sup> Я не измённикъ моей странё... хотя не ползаю на чужихъ костыляхъ. 2) Такъ какъ я не краснёю отъ стыда за ваши дёйствія, не нахожу музыки въ звяканіи цёпей и меня не привлекаетъ блескъ штыковъ, вы утверждаете что я не патріотъ. 5) Вогъ даровалъ мий глаза и ноги, но когда я захотёлъ пойти на моихъ ногахъ и глядёть моими очами, то я поплатился за то тюрьмою, какъ за преступленіе... 6) Странныя вещи творятся въ моей странё: умный пользуется умомъ для глупостей, а языкомъ—для молчанія.

и томъ же мъстъ, по одному и тому же направленію.-Постараюсь пояснить нъсколькими выдержками это курьезное вращение вокругъ однъхъ и тъхъ же идей. Вотъ что писаль онь еще до поступленія въ школу юнкеровь: «Moi, c'est la personne que je fréquente avec le plus de plaisir... j'ai vu que mon meilleur parent, c'était moi» (I, 440)... «Ищу впечатлъній, какихъ-либо впечатльній! Преглупое состояніе человъка, когда онъ долженъ занимать себя, чтобъ жить, какъ занимали нъкогда придворные своихъ королей, быть своимъ шутомъ» (I, 436)... «Je sens bien fortement la réalité de la vie. Je ne pourrai jamais rien détacher pour la mépriser de bon coeur, car ma vie c'est moi, moi qui vous parle—et qui dans un moment peut devenir rien, un nom, c'est-à-dire encore un rien. Dieu sait si après la vie le moi existera. C'est terrible quand on pense qu'il peut arriver un jour où je ne pourrai pas dire: moi! A cet idée l'univers n'est qu'un morceau de boue» (I, 444). Лермонтова толкаетъ, конечно, впередъ благородное желаніе славы: «меня мучитъ сознаніе, что я кончу жизнь ничтожнымь человъкомъ» (I, 437)... «Cette drole de passion de laisser toujours des traces de mon passage» (I, 444). Въ знаменитой «Думъ» 1838 г. больше всего печалить Лермонтова то, что—«Толной угрюмою и скоро позабытой — Надъ міромъ мы пройдемъ безъ шума и слъда,—Не бросивши въкамъ ни мысли плодовитой, — Ни геніемъ начатаго труда» (І, 35). Лермонтовъ проникъ и уразумълъ тщету и обманчивость счастія: «Какъ въ ночь звъзды падучей пламень, — Ненуженъ міру я... — Молю о счастій, бывало, — Дождался наконець!-И тягостно мив счастье стало,-Какъ для царя вънецъ». Если нътъ счастія, то не слъдуетъ къ нему и стремиться, незачёмъ печалиться о неизбёжности смерти; надо брать отъ жизни съ признательностью все то, что она можетъ дать хорошаго, а именно возможно большее удовольствіе отъ самаго процесса этой жизни. Эта ръшимость не чужда Лермонтову, онъ ее высказываеть въ свои хорошія минуты: «Что безъ страданій жизнь

поэта,-И что безъ бури океанъ?» - Онъ хочетъ жить цёною «мукъ, покупая ими неба звуки» (І, 437). Онъ восклицаеть: «Лайте разъ на жизнь и волю,-Какъ на чуждую мит долю, — Посмотрть поближе мит» (I, 6). «Дайте волю, волю, волю—И не нужно счастья мит!» (І, 486). Эта жажда дёла выражена всего типичнёе въ поэтической автобіографіи поэта, озаглавленной: «11 іюня 1831 г.» (II, 117)—«Такъ жизнь скучна, когда боренья нътъ...-Мнъ нужно дъйствовать... понять-Я не могу, что значить отдыхать. — Всегда кипить и зръеть чтонибудь — Въ моемъ умъ... — Мнъ жизнь все какъ-то коротка-И все боюсь, что не успъю я-Свершить чегото. Жажда бытія—Во міт сильньй страданій роковыхъ».— Эта жажда бытія, борьбы и бури выражена прелестно въ «Парусъ». Въ «Чашъ» поэтъ мирится меланхолически, но съ философскимъ спокойствіемъ, съ тщетою надеждъ личнаго счастія. Примирительное настроеніе было, однако, непостоянное, скоропреходящее, проявляющееся въ исключительныя минуты, къ числу которыхъ принадлежитъ та, когда онъ написалъ одну изъ своихъ задушевнъй-шихъ предсмертныхъ строфъ (1841 г., I, 181): «Ужъ не жду отъ жизни ничего я, -И не жаль мив прошлаго ничуть; —Я ищу свободы и покоя, —Я-бъ хотъль забыться и заснуть». — Въ большей части рѣшающихъ моментовъ примиреніе внутри души поэта не можеть состояться по той простой и роковой причинъ, въ которой и содержится весь трагизмъ его судьбы, что для примиренія съ жизнью, необходимо умърить свои желанія, подавить и обуздать свои страсти, иными словами - посягнуть на самый источникъ вдохновенія, закрыть главный родникъ поэзіи Лермонтова. — Тяжесть борьбы и невозможность мировой на удовлетворительных основаніях выражены съ дивной простотой и красотою въ «Молитвъ» 1829 г. (когда поэту было 15 лътъ): «Не обвиняй меня, Всесильный,-И не карай меня, молю,-За то, что мракъ земли могильный—Съ ея страстями я люблю; — За то, что лава вдохновенья — Клокочеть на груди моей; —

За то, что дикія волненья— Мрачать стекло моихь очей...—Но угаси сей чудный пламень, —Всесожигающій костерь, —Преобрати мнѣ сердце въ камень...—Отъ страшной жажды пѣснопѣнья—Пускай, Творецъ, освобожусь, — Тогда на тѣсный путь спасенья — Къ Тебѣ я снова обращусь».

### VI.

Существовала ли для Лермонтова возможность, при нъсколько иныхъ условіяхъ воспитанія и внъшней обстановки, избъжать душевнаго разлада, достигнуть внутренняго успокоенія и равновъсія? Отвъчая на этоть вопросъ замечу, что я имею въ виду только натуры избранныя, съ пытливымъ умомъ-людей, ни объ одномъ изъ коихъ нельзя сказать, что «въ заботы суетнаго свъта онъ малодушно погруженъ». Если въ одной изъ такихъ даровитыхъ психическихъ организацій преобладаетъ сообравительность, аналитическая способность, рефлексія, то равновъсіе устанавливается устойчивое и прочное весьма естественно и просто. Допустимъ, что у такого человъка ощущенія сильныя и живыя, но они тотчась же претворяются въ отвлеченныя понятія, въ значки, изоизображающие прошлыя наблюденія, въ символы пережитаго. Воспоминанія пережитаго ничемь не отличаются отъ воспоминаній вычитаннаго или отъ умовавлюченій. Все испытанное, прочитанное и выведенное укладывается въ головъ толково, порядочно, въ систему голыхъ, безличныхъ фактовъ. Одно постоянное созерцаніе міровой громады въ ея стройной красъ и дивномъ порядкъ доставляеть такое высокое наслаждение мыслителю, что онъ позабываеть о себъ, что онъ отъучается отъ исканія смысла жизни съ точки зрѣнія личной, и прежде всего и больше всего его интересуетъ вселенная. Громадныя услуги оказала людямъ въ этомъ направленіи нъмецкая философія, въ особенности геніальнъйшая изъ системъ этой философіи: Гегелевскій идеализмъ. Лермонтовъ обрѣтался нѣкоторое время въ самомъ разсадникѣ этого идеализма, въ московскомъ университетъ, одновременно съ Герценомъ и его сверстниками («Святое мѣсто! помню я какъ сонъ—Твои каоедры, залы, корридоры,—Твоихъ сыновъ заносчивые споры—О Богъ, о вселенной и о томъ,—Какъ пить: съ водой иль просто голый ромъ; — Ихъ гордый видъ предъ грозными властями,—Ихъ сюртуки, висящіе клочками». — «Сашка», II, 527). Еслибы обстоятельства и не прервали ученой карьеры Лермонтова, сомнительно, вышелъ ли бы изъ него философъ. Скоръе можно предполагать противное. Онъ писалъ въ 1830 г. (П, 65): ...«мой умъ не по пустякамъ—Къ чему то тайному стремился.—Къ тому, чему даны въ залогъ—Съ толпою звъздъ ночные своды — И что бъ уразумъть я могъ—Черезъ мышленіе и годы.— Но пылкій, но суровый нравъ— Меня грызетъ отъ колыбели...—Умру я, сердцемъ не познавъ— Печальныхъ думъ печальной цѣли».

Какъ всякій художникъ, Лермонтовъ имѣлъ натуру чувственную; въ немъ отъ природы преобладала эмоціональная дѣятельность надъ рефлексіею. Онъ обладалъ такою же страшною «памятью сердца», какъ и Байронъ, то-есть способностью воспроизводить въ сознаніи послѣ многихъ лѣтъ испытанныя когда-то ощущенія, не только съ первоначальною ихъ свѣжестью, но еще обособленныя, усиленныя и дополненныя воображеніемъ. «Какъ все прошедшее — пишетъ Лермонтовъ въ «Героѣ нашего времени» — ясно и рѣзко отлилось въ моей памяти! Ни одной черты, ни одного оттѣнка не стерло время!» (П, 314). «Нѣтъ въ мірѣ человѣка, надъ которымъ прошедшее пріобрѣтало бы такую власть, какъ надо мною. Всякое напоминаніе о минувшей печали или радости болѣзненно ударяетъ въ мою душу и извлекаетъ изъ нея все тѣ же звуки... Я глупо созданъ; ничего не забываю, пичего! — Натуры чувственныя, волнующіяся безъ удержу и страстныя, нуждаются въ уздѣ, которая

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

Обѣ формы мотива употребляются Лермонтовымъ весьма часто, и, можно сказать, излюблены имъ обѣ. — «Моя душа твой вѣчный храмъ; —Какъ божество, твой образъ тамъ» (П, 48, 1830). — «Тамъ храмъ оставленный — все храмъ, — Кумиръ поверженный — все Богъ» (1830, къ А. Верещагиной, П, 49). — «Любовь насильства не боится — Она хоть презрѣна — все Богъ (Ангелъ Смерти, 1831). — Недавно напечатана (Русск. Старина, 1887, № 10, стр. 117) «Исповѣдъ» Лермонтова (начала 1830 г.) со стихами: «Пустыя звонкія слова — Влестящій храмъ безъ божества». Стихи эти повторены почти дословно въ «Бояринѣ Оршѣ», 1835 (Одни лишь звучныя слова — Блестящій храмъ безъ божества), а потомъ въ «Демонѣ» (обѣ редакціи 1831 и 1838 гг.): Что безъ тебя мнѣ эта вѣчность? — Моихъ владѣній безконечность? — Пустыя звонкія слова, —Обширный храмъ безъ божества».

Перехожу къ другому примѣру. Всѣмъ любителямъ Лермонтова памятно прелестное посвященіе неназванной проментива памятно прелестное посвящени посвящени пеназванной проментива памятно прелестное посвящени пеназванной прементива памятно прелестное посвящени пеназванной прементива памятно прелестное посвящени пеназванно прементива памятно прементива памятно прементива памятно прементива памятно прементива памятно памятно памятно памят

Перехожу къ другому примъру. Всъмъ любителямъ Лермонтова памятно прелестное посвящение неназванной женщинъ «Измаилъ-Бея» (П, 242): «Опять явилось вдохновенье—Безжизненной душъ моей,—И превращаетъ въ пъснопънье—Тоску — развалину страстей». — Имъется еще иной мотивъ въ посвящени драмы «Испанцы»: «Такъ надъ гробницею стоитъ—Береза юная, склоняя—Съ участьемъ вътки на гранитъ, — Когда реветъ гроза ночная!» —Береза пересажена потомъ въ поэму «Бояринъ Орша», гдъ она уже красуется среди развалинъ (П, 448): «Такъ средь развалинъ иногда —Ростетъ береза: молода, — Мила надъ плитами гробовъ — Игрою шепчущихъ листовъ». —Но еще прежде того, въ стихотвореніи 11 іюня 1831 г., состоялось прелестнъйшее совокупленіе обоихъ образовъ съ одухотвореніемъ ихъ, съ возведеніемъ ихъ въ символъ страсти, продолжающей жить въ страдающемъ и измученномъ сердцъ: «Но въ глубинъ моихъ сердечныхъ ранъ —Жила любовь —богиня юныхъ дней; — Такъ въ трещинъ развалинъ иногда —Береза выростаеть — молода — И зелена, и взоры веселитъ, — И украшаетъ сумрачный гранитъ... Увянетъ преждевременно она, — Но

съ корнемъ не исторгнетъ никогда—Мою березу вихрь: она тверда; — Такъ лишь въ разбитомъ сердиъ можетъ страсть—Имътъ неограниченную власть».

Такихъ примъровъ можно бы подобрать десятки. Замъчу мимоходомъ «свинцовую слезу» страданья и въ «Menschen und Leidenschaften», и въ «Пемонъ»; полусимволическій, заимствованный изъ кавказской природы образъ ползущей змъи съ расписанною какъ дамасскій булатъ спиною («Аулъ Бастунджи» и «Мцыри» — сравнить еще П, 57 и 78); полную луну во образъ Армиды въ ея волшебномъ замкъ, окруженной облаками-рыцарями въ пернатыхъ шлемахъ (трагедія «Испанцы», стр. 26, и «Измаилъ-Бей», II, 24)... «облака — надъ вами (горами) вьются, шепчутся какъ тъни - Какъ надъ главой огромныхъ привиденій — Колеблемыя перья — и луна-По синимъ сводамъ странствуетъ одна».-Отмъчаю еще сильную фразу поэта о томъ, что его душа-«Младая вътвь на пит сухомъ, —Въ ней соку итъ, хоть зелена» (Стансы 1831 г., т. II, 229), повторяющуюся въ стихъ 1835 г.: «гляжу на будущность съ боязнью... Душа усталая моя, — Какъ ранній плодъ, лишенный сока; —Она увяда въ буряхъ рока — Подъ знойнымъ солнцемъ бытія». Въ заключеніе, въ числъ излюбленнъйшихъ мотивовъ поэта укажу на неутомимо и съ неувядающею свёжестью проводимую имъ параллелъ между жизнью природы и жизнью души, между морнымъ, величавымъ, невозмутимымъ теченіемъ первой и суетою и бъдственностью второй, после чего поэть обыкновенно сожалееть, зачёмъ онъ не волна студеная, не тучка небесная: «Тёмъ я несчастливъ, что звъзды и небо-Звъзды и небо, а я человъкъ»!.. (1831 г., II, 22) — «Тучки небесныя — въчные странники-Степью лазурною, цёпью жемчужною-Мчитесь вы будто какъ я же изгнанники — Съ милаго съвера въ сторону южную-...Нътъ вамъ наскучили нивы безплодныя, — Чужды вамъ страсти и чужды страданія; Въчно холодныя, въчно свободныя, — Нътъ у васъ родины, нътъ вамъ изгнанія» (І, 121). — «Волнамъ ихъ воля и холодь дороже — Знойных полудня лучей» (II, 231).— «Какъ я въ душъ любилъ всегда — Ихъ (волнъ) безконечные походы — Богъ въсть откуда и куда...—И эту жизнь безъ дълъ и думъ, — Безъ родины и безъ могилы, — Безъ наслажденія и мукъ; — Однообразный этотъ звукъ, — Причудливыя эти силы, — Ихъ буйный ревъ и тишину — И эту въчную войну — Съ другой стихіей — съ облаками, — Съ дождемъ и вихремъ! Сколько разъ — На кораблъ въ опасный часъ, — Когда летала смерть надъ нами, — Я въ ужасъ Творца молилъ, — Чтобъ океанъ мой побъдилъ («Морякъ», 1831 г., II, 234)». — Въ приведенныхъ мною отрывкахъ мы очевидно наталкиваемся на задушевнъйшія идеи чувства поэта, на коренныя черты его міросозерцанія печальнаго и пессимистическаго, которое хотя развилось и созръло въ Лермонтовъ одновременно съ изученіемъ Байрона и подъ вліяніемъ Байрона, но имъетъ, однако свой особенный характеръ, который необходимо изучить.

٧.

Въ своемъ этюдѣ о русскомъ романѣ (Le roman russe, 1886) виконтъ Вогюэ старается представить поступательное движеніе русской мысли, начиная съ того момента, когда, достигнувъ совершеннолѣтія она освободилась отъ простаго подражанія христіански-гуманистическому европеизму. Переходною ступенью отъ этой подражательности къ полной самостоятельности служилъ реализмъ или натурализмъ, но не такой сухой и безсердечный, какъ у новѣйшихъ французскихъ натуралистовъ и декадентовъ, потому что въ Россіи онъ былъ, по словамъ Вогюэ, облагороженъ нравственной эмоціей, богобоязнью и сострадающимъ милосердіемъ. Въ своемъ походѣ русская мысль пошла по направленію древнеарійскаго духа, къ нирванѣ, къ безпредѣльной, самоотверженной любви уже не къ одному человѣчеству, а и ко всему живому въ природѣ на самыхъ низшихъ ступеняхъ раз-

вивающагося бытія. Разбирая писателей, Вогюз должень быль подойти къ самому крупному послж. Пушкина въ русской литературъ лицу — къ Лермс гову. Лицо это не укладывалось никакъ въ рамки теоріи Вогюэ; оно было совсёмъ негуманнное въ европейскомъ смыслё этого слова, — дивный художникъ, но откровенный эгоистъ, писавшій въ 1830 г. (Романсъ, II, 116): «Не смъйте искать въ сей груди сожалънья! — Когда я свои презираю мученья,—Что мнъ до страданій другихъ!»—Вогюэ благоразумно отдёлался отъ Лермонтова нёсколькими строками: «vindicatif, hargnieux, mauvais compagnon...», романтикъ, одержимый Байроновскою лихорадкою, издававшій самые ръзкіе и ръжущіе звуки (54, 57). Лермонтовъ, въ самомъ дълъ, озадачиваетъ изслъдователя. О немъ можно сказать то же, что сказалъ Пушкинъ про Байрона (VII, 80): «Онъ весь созданъ былъ навыворотъ, онъ вдругъ созрълъ и возмужалъ» Въ 16 лътъ Лермонтовъ уже тотъ великій и вполнъ развившійся художникъ, какимъ онъ и умеръ, имъ не полныхъ 28 лътъ, притомъ тотъ же жестокій, своенравный характеръ, человъкъ сознающій всю ненасытность своихъ желаній, свою неспособность ихъ умітрить, терпящій жажду явно несбыточнаго счастія, превращающую его жизнь въ пытку, такъ что все переработывалось горнилъ души и поэтическаго творчества нъчто вдкое и ядовитое. Существовало полное отсутствіе равновъсія между ощущеніями, заставляющими человъка радоваться или страдать, составляющими единственный матеріалъ психической жизни, —и ненасытными желаніями натуры безпокойной и далеко не заурядной, такъ какъ она была одарена весьма сильнымъ умомъ, никогда не отдыхающимъ, не останавливающимся на поверхности вещей и притомъ метафизическимъ, занятымъ прежде всего одними въчными вопросами бытія, вопросами о его причинахъ и цъляхъ, неразръшимыми, а между тъмъ неотвязчивыми. Умъ Лермонтова былъ весьма пытливый и острый, мысль его сверлила какъ буравъ все въ одномъ

бы укрощала ихъ порывы, въ силъ, дъйствующей извиъ, въ авторитетъ, предъ которымъ онъ бы преклонялись. Для большинства людей, для несмътнаго ихъ числа, такою моральною уздою является религія, ничемь по благотворному своему вліянію незаменимая для душь, еще способныхъ върить. Живой примъръ буйнаго артистическаго темперамента, укрощеннаго религіею, представляеть собою Шатобріань, півець анти-революціонной въ римско-католическомъ духъ реакціи. -- По условіямъ своего происхожденія и воспитанія подъ крылышкомъ богомольной бабки, по врожденной сильной наклонности къ націонализму, по сильной любви къ родинъ своейсамой тъсной, по нерасположению своему къ европеизму глубокому религіозному чувству, вдохновляющему «Вѣтку Палестины» и множество прекраснъйшихъ молитвъ, Лермонтовъ былъ снабженъ всъми данными для того, чтобы сдёлаться великимъ художникомъ того литературнаго напрявленія, теоретиками коего были Хомяковъ и Аксаковы, художникомъ народническимъ, какого именно и недоставало этой школь. Въ 15 льтъ отъ роду, совнавая уже свое мастерство, Лермонтовъ писалъ: «если захочу вдаться въ поэзію народную, то върно нигдъ больше не буду ее искать, какъ въ русскихъ пъсняхъ» (П, 515). Такъ какъ онъ былъ мастеръ на всъ лады и поэть геніальный, то случилось, что ему разъ захотелось написать поэму въ народномъ русскомъ вкуст, и онъ ее написалъ легко и свободно. Замъчательно, что въ превосходномъ эпосъ, озаглавленномъ: «Пъсня про царя Ивана Васильевича, молодого опричника, и удалого купца Калашникова», Лермонтовъ не модернизировалъ въ современномъ либеральномъ духъ своихъ людей изъ прошлыхъ временъ, какъ это дълалъ Алексъй Толстой со своими героями изъ былинъ Владимірова цикла. Лермонтовъ не взяль на себя сравнительно болъе легкой задачи воспъвать богатырей, которыхъ слава и безъ того свъжа и у всъхъ на виду, напримъръ Петра Великаго. Онъ избраль златоглавую, бълокаменную, частью византійскую, частью татарскую Москву, въ самый мрачный періодъ слагающагося самодержавія. Онъ вывель и поставиль во весь рость гигантскую фигуру Грознаго. Въ произведеніи этомъ сквозить такое пониманіе исторіи, такая простота фабулы и такая правда выраженія, наконецъ такое мастерство превращать въ золото поэзіи все то, что кроетъ въ себъ жизнь самого дурнаго, несправедливаго и ужаснаго, что невольно призадумаешься о томъ, какой изъ Лермонтова могъ бы выйти замъчательный историческій живописець и поэть славянофильскаго лагеря. Но самъ Лермонтовъ сказалъ о себъ, что до 15-ти лътъ онъ почти ничего не читалъ, а съ 15-ти лътъ онъ уже не думалъ о томъ, какъ бы вдаваться въ народную поэзію (П, 515). Странно, что въ 1830 г. онъ написаль: «наша литература такъ бъдна, что я ничего не могу изъ нея заимствовать», между тъмъ какъ онъ заимствовалъ многое отъ Пушкина, передълывалъ «Кавказскаго Пленника» и старался всячески иметь, подобно Пушкину, «холодный умъ средь мрачныхъ думъ» («Портретъ», 1829 г., П, 22), тотъ умъ «сомнѣньемъ охлажденный и спорить съ рокомъ пріученный» (Изма-илъ-Вей, 1832, II, 305). Кажется, что этотъ обходъ Пушкина въ русской дитературъ можетъ быть объясненъ очень просто тъмъ, что русскую поэзію представ-лялъ Лермонтову одинъ только Пушкинъ, горячо имъ любимый, но Лермонтовъ считалъ Пушкина не національно-русскимъ, а обще-европейскимъ поэтомъ, какимъ Пушкинъ и былъ въ дъйствительности. Притомъ господство Пушкина надъ воображениемъ Лермонтова было значительно поколеблено вліяніемъ на Лермонтова еще болъе яркаго поэтическаго свътила, которому Лермонтовъ сознательно и беззавътно подчинился, а именно-Байрона. Еще раньше того момента, когда Лермонтовъ, по его же словамъ, началъ марать стихи въ пансіонъ въ 1828 г., онъ переписывалъ «Шильонскаго Узника». Восторженное отношение его къ Байрону началось съ прочтенія, въ 1830 г., жизнеописанія Байрона написаннаго Муромъ (The life, letters and journals of L. Byron), а точнъе выражаясь, -- по прочтени перваго тома этого труда, изданнаго въ Лондонъ въ январъ 1830 г., второй томъ не могъ быть извъстенъ Лермонтову въ 1830 г.. такъ какъ онъ изданъ въ Лондонъ въ самомъ концъ 1830 г., и само предисловіе къ нему пом'вчено декабремъ. Тогда-то Лермонтовъ написалъ: «Я молодъ; но кипять на сердцъ звуки, — И Байрона достигнуть я-бъ хотъль: У насъ одна душа, однъ и тъ же муки. О, еслибъ одинаковъ былъ удълъ!» — Съ того же момента начинается придежное подбираніе и записываніе малъйшихъ чертъ сходства между ученикомъ и учителемъ. Лермонтова поражаетъ, что и Байронъ прибиралъ и переписывалъ свои дътскіе стишонки, какъ бы по инстинкту, въ чаяніи будущаго. Затъмъ замъчено еще одно сходство: «матери Байрона предсказала цыганка, что онъ будеть великій человікь; про меня предсказала то же самое старуха моей бабушкъ. Дай Богъ, чтобы и надо мною сбылось, хотя бы я быль такъ же несчастливъ, какъ Байронъ» (ІІ, 513). Въ 1831 г. Лермонтовъ пишеть на картину Рембрандта: «Ты понималь, о мрачный геній, — Тотъ грустный, безотчетный тонъ, — Порывъ страстей и вдохновеній, — Все то, чёмъ удивляль Байронъ» (П, 231). Но въ томъ же 1831 году написанъ и отрывокъ, который жизнеописатели Лермонтова подчеркиваютъ какъ доказательство его эманципаціи: «Нътъ, я не Байронъ, я другой, — Еще невъдомый избранникъ, — Какъ онъ, гонимый міромъ странникъ, — Но только съ русскою душой.—Я раньше началь, кончу рань, — Мой умъ немного совершитъ; Въ душъ моей, какъ въ океанъ, — Надеждъ разбитыхъ грузъ лежитъ». — Цъна и въсъ этого доказательства крайне спорны и сомнительны. Писаль отрывовь Лермонтовь какъ студенть университета (съ авг. 1830 по іюнь 1832 г.), баловень бабушки, юшоша, малъйшія прихоти котораго исполнялись, и который изъ кожи лъзъ, чтобы изобразить собою другой экземпляръ Байрона. Въ этихъ видахъ онъ даже и загримировался гонимымъ странникомъ, плачущимъ о разбитомъ грузъ надеждъ, хотя онъ еще и не вкусилъ порядкомъ отъ плодовъ жизни, а следовательно и разочароваться не могь. Если его мучила неизвъстность, жажда славы, то эта слава неслась передъ нимъ окрыленная и улыбалась; таланть свой онъ сознаваль вполнъ, и еще въ 1829 г. писалъ: «лишь лиры звукъ мнъ неизмъненъ былъ» (II, 25), такъ что его авторскіе успѣхи въ будущемъ представлялись только какъ вопросъ времени. Не менъе загадочны и неясны слова: «съ русскою душой». Свою родину Лермонтовъ любилъ не «странною», но и весьма неровною дюбовью. Любя ее, онъ все-таки упорно отыскивалъ для себя знатное иностранное происхожденіе, и выводиль свой родь то отъ испанскихъ Лерма, то, потомъ (что согласнъе съ фамильными документами) отъ шотландскихъ Лирмонтовъ, съ ихъ Learmonth's Tower на Твидъ, неподалеку отъ Вальтерь-Скоттова Абботсфорда (Висковатый, «Русская Мысль» 1882 г.). Лермонтовъ горълъ поэтическимъ «желаніемъ» лететь въ Шотландію, где стоить могила Оссіана — въ горахъ Шотландіи моей» (1830, II, 74), помчаться степнымъ ворономъ, чтобъ задъть струны шотландской арфы: «Послёдній потомокъ отважныхъ бойцовъ-Увядаетъ средь чуждых снёговъ;-Я здёсь быль рожденъ, но не здъшній душой. — О, зачёмъ я не воронъ степной!» Эти последніе стихи, съ фразою: «нездъшній душой», помъчены 29-го іюля 1831 г. на бельведерѣ въ Средниковѣ (II, 197), тѣмъ же годомъ, концъ котораго написанъ (П, 232) стихъ: только съ русскою душой». И такъ, въ виду противоръчій въ показаніяхъ субъекта, вопросъ о національности его души остается открытымъ, тъмъ болье, что въ этомъ вопросъ онъ не можетъ быть самъ себъ и экспертомъ. Русскіе литературные критики согласны въ томъ, что Пушкинъ былъ байронистъ только на поверхности, но что Лермонтовъ сталъ байронистомъ до мозга костей. Вогюэ замъчаетъ: «Lermontoff a recu l'instrument faconné par

Pouschkine, mais il se rattache sur tout á leur maître commun. Le créateur d' «Onéguine» n'avait pris á celui de «Childe Harold» que la poétique, Lermontoff lui a pris son âme» (54). Полагають вообще, что вліяніе Байроновской поэзім на Лермонтова было благотворное, возвышающее способствующее тому, чтобы Лермонтовъ могъ стряхнуть съ себя всю пошлость современной общественности, выбраться изъ этой тины, прервать мертвый застой того времени отчаяннымъ, хотя и малополезнымъ протестомъ. Всв эти предположенія какъ о пользв вліянія Байрона на Лермонтова, такъ и о пользъ Лермонтовскаго протеста á la Byron, должны быть изъяты изъ нашего разсмотрънія, какъ безусловно противныя задачамъ литературной критики и сильно препятствующія анализу фактовъ, долженствующихъ быть прежде всего установленными, притомъ фактовъ не соціальнаго, но психологическаго свойства. Не будь Байрона и его вліяніяизъ Лермонтова вышель бы, можеть быть, крупный поэть, не очень высокаго полета, съ узкимъ національнымъ направленіемъ, сильно державшійся за родную почву множествомъ корнъй, а потому и популярный и любимый. Подъ вліяніемъ Байрона изъ Лермонтова выработался поэтъ весьма высокаго полета, но космополитическій, можеть быть и безпочвенный, но столь могучій по силъ генія, что въ теченіе всёхъ истекающихъ по его смерти 50 лётъ ни одинъ изъ появившихся потомъ певцовъ не унаслъдовалъ его волшебной лиры, никто не приблизился къ нему - всъ они точно маленькіе холмы въ виду этого поэтическаго Казбека. И такъ, вопросъ долженъ быть поставленъ въ совершенно иной формъ: насколько видоизмънилось творчество Лермонтова отъ знакомства съ Байроновскою поэзіей? Что заимствоваль Лермонтовь изъ этой поэзім и чёмъ онъ вовсе не воспользовался?

## VII.

Я весьма далекъ отъ намфренія утверждать, будто бы всв чувства: гордой независимости, презрвнія къ людямъ, страданія отъ тягости бытія — общія и Байрону, и Лермонтову — были прямо взяты последнимъ у перваго и только пересажены искусственнымъ образомъ. Какъ у Пушкина, послъ его страданій въ 1820 г., такъ и у Лермонтова, 16-летняго юноши, мене страдавшаго, семя падало на подготовленную и прошедшимъ, и внъшними событіями почву. До поступленія въ московскій университетъ Лермонтовъ сдълался предметомъ мучительнъйшаго для него пререканія между отцомъ его, далеко не безгръшнымъ въ семейномъ быту человъкомъ, - который пытался переманить, или, лучше сказать, перетащить, въ свою убогую усадьбу многообъщавшаго сына, -- и богатою бабушкою Арсеньевою, трепещущею при мысли, что у нея могутъ похитить этотъ кладъ, къ которому она безпредъльно привязалась, либо просто силою, либо на основаніи закона («Русск. Мысль» 1882 г., № 12, ст. г. Висковатаго). Въ обострившейся до крайности борьбъ изъ-за «Мишеля» онъ былъ безвинною жертвою этого конфликта, узналъ изнанку жизни, несправедливость и пристрастіе другь къдругу дорогихъ ему лицъ. Конфликта этого онъ не могъ осилить, и вышелъ изъ этой пытки надломленнымъ существомъ. Сердце влекло его къ отцу, но предъ нимъ расплакалась и предстала въ своемъ ужасающемъ одиночествъ бабка. Онъ сжалился надъ нею, - тогда отецъ заподозрилъ его въ томъ, что его прельстило богатство бабки. Отецъ бросилъ Тарханы, убхаль и вскорб умерь, обременивь совбсть сына предположениемъ, что, можетъ быть, поведение Мишеля ускорило эту смерть. Такимъ образомъ, Лермонтовъ впервые въ жизни испыталъ судъбу, тотъ рокъ, съ которымъ онъ всю жизнь потомъ велъ ожесточенную, отчаянную борьбу. Какъ настоящій художникъ, онъ занялся тотчасъ литературнымъ эксплоатированіемъ пережитыхъ мукъ.

Digitized by Google

Онъ сталъ изображать драматическую игру страстей, подмёченную имъ въ своей душё и у другихъ. Послё дёт-ской подражательной трагедіи: «Испанцы», наполненной мотивами изъ «Разбойниковъ», «Kabale und Liebe», «Натана Мудраго», и послъ драмы: «Два брата», воспроизводящей антагонизмъ Карла и Франца Мооровъ «Разбойниковъ» Шиллера (онъ любовался этою драмою въ 1829 г. на московской сценъ въ исполнении Мочалова,—П, 435),— написаны Лермонтовымъ «Menschen und Leidenschaften» (1830), и вслёдъ затёмъ— «Странный человёкъ» (1831). Въ обёихъ драмахъ героемъ является сынъ. Лицо это собственно не трагическое, потому что не дъйствуетъ, мучается безвинно и погибаетъ подъ тяжестью отцовскаго проклятія и отвергнутой любви къ женщинъ. Въ драму: «Menschen und Leidenschaften» вставлена вся семейная тархановская исторія, причемъ самыми темными красками расписана бабушка, старая помъщица, суровая хозайка по Домострою, окруженная пресмыкающеюся предъ нею дворнею, которая возстановляеть ее противъ зятя. Матеріалъ для любовной интриги, занимающей второстепенное мъсто въ этой пьесъ, доставила любовь Мишеля къ одной изъ своихъ кузинъ, въроятно къ Варваръ Лопухиной. Сынъ оклеветанъ передъ отцомъ, который его проклинаетъ; пораженный этимъ проклятіемъ, сынъ отравляетъ себя. Матеріаль для драмы дала сама жизнь; авторъ изобразиль себя не по-байроновски, т.-е. не дъйствующимъ лицомъ, а скоръе похожимъ на Шиллеровского Фердинанда въ «Kabale und Liebe». Передъ смертью сынъ извърился до атеизма («Природа подобна печи, откуда вылетаютъ искры; искры неравны между собою, но всѣ погаснутъ безъ слъда; когда огонь истощится, собираютъ пепелъ и выбрасываютъ вонъ... Нътъ другаго свъта, нътъ рая, нътъ ада. Люди — брошенныя, безпріютныя созданія». Дъйств. V, явл. 9 и 10). Но этотъ же извърившійся человъкъ вступаеть въ споръ съ Богомъ и обвиняетъ его со всею тонкостью ръжущей діалектики, какою Байронъ вооружилъ своего Каина: «если онъ всевъдущъ, то зачъмъ не удержалъ удары людей отъ моего сердца? зачёмъ хотёль моего рожденія, зная мою гибель? гдё его воля, когда по моему хотънію я могу умерегь или жить?... «Драма была въроятно написана подъ свъжимъ впечатлъніемъ смерти отца, внушившимъ поэту столько скорбныхъ звуковъ (1831, II, 227.— «Дай Богъ, чтобы какъ твой спокоенъ былъ конецъ—Того, кто былъ всъхъ мукъ твоихъ причиной, — Но ты простишь меня!). — Вскоръ потомъ (1831) Лермонтовъ раздумался, убъдился въ своей несправедливости къ бабушкъ, -- въроятно ему разсказали всв вины отца по отношенію къ матери, вследствіе чего въ «Странномъ человеке» уже совсемъ нътъ на сценъ бабушки, но зато въ весьма непривлекательномъ видъ представленъ отецъ, семейный деспотъ, безжалостный къ женъ, безъ толку проклинающий сына за то, что этотъ послъдній вступился за покинутую мать. Сынъ сходить съ ума отъ этого проклятія и отъ того еще, что ему измѣнила любимая женщина, сдѣлавъ иной выборъ по благоразумному разсчету. Такія отношенія отца къ сыну нимало не похожи на извъстныя намъ отношенія Юрія Лермонтова-отца къ Мишелю, въ предисловіи же къ «Странному человъку» заявлено, что драма изображаетъ происшествіе истинное, которое долго безпокоило автора и всю жизнь занимать его не перестанеть; что всв лица взяты съ природы, и что авторъ желаеть «чтобы они были узнаны», а потому слёдуеть заключить, что авторомъ заимствована изъ действительности и изображена автобіографически только одна любовная исторія. Эпиграфъ къ драмъ взять изъ Байронова «Сна» (The Dream); въ 4-ю сцену у студентовъ вставленъ яко-бы сочиненный сыномъ отрывокъ, составляющій прямое подражаніе «Сну» Байрона. Изв'єстно, что «Сонъ» Байрона есть одно изъ задушевн'єйшихъ его произведеній, исповідь его отроческих сердечных в мукъ, когда миссъ Чауортъ предпочла хромому мальчику болбе эрблаго человбка. Мальчикъ покидаетъ нав-

сегда любимую женщину, несказанно страдая, но съ ледянымъ на видъ равнодушіемъ Подобныя страданія испыталь Лермонтовъ нъсколько разъ въ жизни, — они и породили, въроятно, мизантропическое его настроеніе и вражеское отношение вообще къ женскому полу, страсть къ тому, чтобы ухаживать за женщиною, а потомъ съ хохотомъ и насмъшкою ее броситъ. Въ «Странномъ человъкъ Лермонтовъ еще очень мягокъ: «Богъ, Богъ!-восклицаеть онъ: — во мнъ отнынъ нътъ къ тебъ ни любви ни въры. Зачъмъ ты далъ мнъ огненное сердце, которое любить до крайности и не умъеть такъ же ненавидъть!» (сц. 12). Однако какъ въ этомъ произведеніи, такъ и въ другихъ, написанныхъ въ этотъ до-байроновскій періодъ, разсъяны во множествъ уже готовыя черты будущаго мизантропа, анатомирующаго каждую крошку горя, посылаемаго ему судьбою (сц. 1), напрасно старающагося потопить въ потокъ удовольствій тяжелую ношу самосознанія, и признающаго за собою несносный характеръ, злой умъ и всегда печальное воображеніе, желанія, не знающія преграды и перем'єнчивость склонностей» (сц. 11). Его сердце созр'єло раньше ума, онъ «узналъ дурную сторону свъта, когда не могъ еще остерегаться его нападеній и равнодушно переносить ихъ (сц. 1). Онъ уже отзывается объ обществъ съ большимъ пренебреженіемъ: «собраніе людей безчувственныхъ, самолюбивыхъ, полныхъ зависти къ тъмъ, въ чьей душъ есть малъйшая искра небеснаго огня» (Предисловіе). «Страннымъ человъкомъ» заключается отроческій періодъ въ жизни Лермонтова, исчезаетъ юноша, страдающій безвинно, появляется закаленный человъкъ, сознательно самолюбивый, злой и предпріимчивый. — («Какъ демонъ мой, я эла избранникъ», -- говоритъ онъ въ предисловіи къ третьему очерку «Демона»). Въ по-священіи 1831 (І, 513) онъ пишетъ: «Какъ Демонъ хладный и суровый, я въ міръ веселился зломъ».—Есть одно мъсто въ письмъ къ М. А. Лопухиной (28 авг., 1832. І, 440), которое проливаетъ свътъ на внутрен-

нюю работу Лермонтова надъ самимъ собою, совершаемую съ цёлью, чтобы зачерствёть и по возможности озлиться: J'écris peu, je ne lis pas plus, mon roman devient une oeuvre de désespoir; j'ai fouillé dans mon âme pour en retirer tout ce qui est capable de se changer en haine, et je l'ai versé pêle-mêle sur le papier. Vous me plaindriez en le lisant... Онъ сознаетъ свою силу и мастерство въ злословіи; онъ будеть изощряться въ этомъ мастерствъ, оправдывая себя тъмъ много разъ повторяемымъ резономъ, что «не въритъ больше ничему», потому что прежде въровалъ всему. Перемъна, происшедшая въ творчествъ, не поясняется никакими намъ извъстными въ жизни его событіями. Ее можно постигнуть только съ помощью предположенія, что въ промежуткъ между пансіономъ и юнкерскою школою онъ начитался Байрона и усвоилъ себъ вполнъ и его ръзкость сужденій, и его гордыню, и его сатанинскій сардоническій хохотъ. Я отрицалъ основательность сделаннаго Аполдономъ Григорьевымъ опредъленія поэзіи Байрона, что она есть поэзія цинически откровеннаго эгоизма, клевещущая на душу человъческую и разражающаяся пронією и тоскою, такъ какъ голый эгоизмъ противенъ натуръ человъческой. Я утверждаль, что это опредъленіе потому и нейдеть къ Байрону, что эта поэзія имъетъ широкую гуманистическую подкладку, въру въ идеалы, которымъ Байронъ преданъ, хотя весь міръ кругомъ поклоняется съ коленопреклонениемъ идоламъ грубой силы и золотому тельцу. Но я не могу не признать, что опредъление Григорьева очень подходить въ поэзіи Лермонтова, и что Григорьевъ могъ бы быть введенъ въ заблужденіе, еслибы, опредъляя Байрона, смотрълъ на него сквозь призму поэзіи Лермонтова. Есть стекла спектральныя, разлагающія лучь солнечный на цвъта, пропускающія одни цвъта спектра и задерживающія другіе. Лермонтовъ и представляетъ собою такое стекло. Перелистывая его, вы едва ли найдете какія-либо изъ тёхъ возвышенныхъ чувствъ, которыя вдохновляли Байрона при написаніи четвертой пѣсни «Чайльдъ-Гарольда», Байрона—излечившагося отъ ироніи, Байрона лучшихъ дней, провозглашающаго: «І love the man not less, but Nature more... To fly from need—not to hate mankind»; Байрона, пишущаго къ Муру (6 апр., 1819): «You have so many divine poems, is it nothing, to have written a humane one?»—Все, что было у Байрона свѣтло-голубого, исчезло у Лермонтова; за то выступило наружу все багровое, злобное, демоническое, съ такою силою, что для людей, которые приноровились распознавать человѣка по его манерѣ писать, по его пошибу, Лермонтовское настроеніе можетъ иногда показаться болѣе Байроновскимъ, чѣмъ у самого Байрона. Укажу на одинъ небольшой примѣръ такого подчеркиванія, подкрашиванія, возведенія демоническаго—какое есть и у Байрона—въ квадратъ.

У Байрона имъется прелестная по простоть и трезвости колорита еврейская мелодія: My soul is dark, переведенная Лермонтовымь, въ 1836 году: «Душа моя мрачна». Неизвъстно кто—въроятно царь Сауль (Книга I Царствь, 18, 10) требуеть отъ арфиста: «играй, играй, смягчи меня, вызови слезу, дабы пересталь горъть мой мозгъ (сеаѕе to burn my brain). Да будетъ эта пъснь дика и скорбна; я говорю тебъ — я плакать должень, или сердце разорвется отъ муки. Теперь ръшительный чась, оно либо разорвется, либо растаетъ въ пъснъ» (break at once or yield to song). Разумъется, что Лермонтовъ перевель это стихотвореніе блистательно и столь же сжато (16 стиховъ); но такъ какъ фантазія у него съ юныхъ лътъ, съ перваго посъщенія Кавказа, была восточная, страстно любящая яркое и пестрое, то Лермонтовъ и оснастилъ простую основу мелодіи бездною золотыхъ блестокъ и стекляруса, употребивъ имъвшіяся у него въ запасъ готовыя клишэ. Арфа выходить золотая. Рука музыканта должна извлечь изъ нея не melting murmurs, а звуки рая. Привлеченъ сюда и рокъ, уносящій надежды. У Байрона нътъ «застывшихъ

глазъ» и такихъ слезъ въ нихъ, которыя должны «растаять»; скорбе надо предположить, что глаза эти воспалены, какъ и мозгъ: - И если есть въ очахъ остывшихъ капли слезъ, -- онъ растаютъ и прольются. Должно быть, Лермонтовъ постоянно носился съ плотною «свинцовою слезою», одною изъ тъхъ, которыми прожженъ камень у монастыря Тамары. Въ стихахъ: — «Какъ мой вънецъ, мит тягостны веселья звуки», — первыя три слова составляють вставку собственнаго издёлія, одну изъ излюбленныхъ фразъ, уже давнымъ-давно сочиненныхъ и часто повторяемыхъ. Наконецъ, заключеніе, подставляющее вмъсто сердца, которое должно разорваться или разръшиться пъснью-грудь (то-есть, тоже сердце), «какъ кубокъ смерти яда полный», есть явное измънение смысла подлинника, внушенное поэту постоянно присущимъ ему представленіемъ о ядовитости продуктовъ его собственнаго творчества. Та перекройка Лермонтовымъ Байрона по своему собственному темпераменту, которую мы наблюдали въ маленькомъ хрусталикъ мелодіи: My soul is dark, повторяется въ большихъ размфрахъ въ крупныхъ эпическихъ и позднъйшихъ драматическихъ произведеніяхъ Лермонтова, въ числъ которыхъ первое мъсто занимаетъ поэма: «Демонъ», которую онъ всю жизнь гранилъ, точилъ и полировалъ, еще съ 1829 г., когда начерталъ первый очеркъ, до окончательнаго пятаго, въ 1838 г. (9 лътъ — работа болье продолжительная, чымь Пушкина надъ «Оныгинымъ»). Исторія этого произведенія настолько интересна, что на ней слъдуетъ остановиться.

## VШ.

Есть у Лермонтова одна ранняя поэма — Ангелъ Смерти, восточная повъсть, — ростокъ, происходящій отъ одного общаго корня съ «Демономъ». По первоначальному замыслу, сохранившемуся въ черновой тетради (П, 524), ангелъ смерти, котораго назначеніе услаждать

поцёлуемъ послёдній мигь умирающаго, тронутый отчаяніемъ любовника умирающей дівы, начальника возстающихъ грековъ, оживилъ ея трупъ своею собственною душою, но потомъ раскаялся, потому что этотъ любовникъ оказался человъкомъ мрачнымъ и кровожаднымъ. Грека убивають въ сраженіи; ангель не можеть уже облегчить его смерти, какъ воплотившійся въ смертное существо, но повидаеть и тело девы, и съ техъ поръ уже не любить людей, для которыхъ — «Хладнъе льда его объятья—И поцълуй его—проклятья!»—Въ самой Ада, въ моментъ смерти которой, изъ состраданія къ Зораиму, въ тъло ея переселился ангелъ смерти. Замысель теряеть свою первичную простоту и прозрачность. Зораимъ, увлекаемый внезапно честолюбіемъ и жаждою славы, кидается въ войну и смертельно раненъ на полъ битвы. Страдальцу не можетъ помочь духъ, изъ ангела превратившійся въ смертную женщину. Со смертью Зораима ангелъ освобождается также отъ земныхъ узъ и возвращается въ небеса, но-«За гибель друга въ немъ осталось-Желанье міру мстить всему».-Ангель «простился съ прежней добротой, — Людей узналъ онъ: состраданья — Они не могуть заслужить». — Поэма эта, очевидно, мизантропическая, но еще не демоническая. Она указываеть на то, что по сознанію поэта есть — «пятно тоски въ умъ моемъ, — И съ каждымъ годомъ шире то пятно, — И скоро все поглотить» (II. 224). Есть черновая замътка, изъ которой видно, что Лермонтовъ предполагалъ написать длинную сатирическую поэму: Демонг.

«Демонъ» и былъ написанъ, но вышелъ онъ не сатирическій. Прежде всего у Лермонтова онъ представляетъ аллегорію отвлеченной идеи зла. Есть у Пушкина одинъ недоразвившійся бутончикъ того же наименованія, относительно котораго спорили, изображаєтъ ли онъ человѣка-скептика, или олицетвореніе сомнѣнія, какъ

нравственнаго зла. Будучи 14 лътъ, Лермонтовъ сталъ парафразировать этотъ Пушкинскій сюжеть («Мой демонъ», 1829, П, 32: Онъ недовърчивость вселяеть. — Онъ презрълъ чистую любовь...), съ тою существенною разницею, что его демонъ-не хладный насмъщникъ, а существо, дъйствующее голосомъ страсти и жестокое (Онъ равнодушно видитъ кровь — И звукъ высокихъ ощущеній — Онъ давитъ голосомъ страстей); наконецъ, въ этой абстракціи слиты и зло физическое, и зло нравственное (Средь листьевъ желтыхъ, облетъвшихъ — Стоитъ его недвижный тронъ; — На немъ, средь вътровъ онъмъвшихъ, — Сидитъ унылъ и мраченъ онъ), что и служить зародышемь изображеній въ последующихъ очеркахъ «ледяного царства Демона» и его трона на вершинъ льдовъ, гдъ «бълогривыя мятели-Какъ львы у ногъ его ревъли» (I, 516). Затъмъ идутъ видоизмъняющіяся повъствованія о дъяніяхъ Демона въ длинномъ ряду очерковъ. Первоначальный замыселъ 1829 г. простъ (І, 496) и въренъ представленію о демонъ, какъ олицетвореніи одного только зла. Демонъ узналь, что одинъ изъ противниковъ его, ангелъ, любитъ смертную. На эло ангелу онъ обольщаеть эту женщину, которая скоро умираетъ и дълается духомъ ада. Выписки «Каина» Байрона (изданнаго въ 1821 году) предпосланы, въ видъ эпиграфа, ко второму очерку «Демона», писанному въ пансіонъ въ 1830 году. Со второго очерка обстановка будетъ постоянно мъняться: соблазняемая женщина будеть представлять собою сначала еврейку временъ вавилонскаго плъненія, потомъ испанскую монахиню, пока она не превратится окончательно въ грузинскую княжну Тамару; но уже со второго очерка коренная идея поэмы фиксирована; сюжетомъ ея становится то, что одинъ изъ главныхъ подручниковъ архистратига адскихъ силъ, сатаны — Демонъ — влюбился настоящею половою любовью въ одну изъ правнучекъ прародительницы Евы, и что любовь увънчана была взаимностью. Мысль эта сама по себъ не нова, съ нею

возился Байронъ, сочиняя въ 1821 г. мистерію: «Heaven and Earth», изображающую женщинъ изъ племени Каинова и ангеловъ, изъ-за этихъ женщинъ дълающихся непослушными Богу. И женская любовь къ князю тьмы не есть также предметь небывалый въ литературъ. На ней основана лучшая изъ поэмъ Альфреда де-Виньи, появившаяся въ 1828 г. въ собраніи его поэзій: «Eloa la soeur des anges». Слеза, пролитая Христомъ у гроба Лазаря, даетъ начало ангелу-женщинъ, Элоа. Во время своихъ отранствованій по вселенной. Элоа встръчается съ павшимъ сатаною, поражающимъ даже и въ паденіи своею дивною красотою. Хотя, сочувствуя ему, Элоя пытается бъжать, догадываясь, кто ея собесъдникъ; но онъ разрыдался и явилъ себя столь безконечно несчастнымъ въ случат, если она его покинетъ. изъ сожальнія Элоа осталась при сатань, торый и увлекъ ее въ бездну. - Лермонтовъ задался замысломъ, весьма похожимъ на Элоа, въ «Ангелъ смерти», произведеніи, им'єющемъ центральною фигурою женщину-Аду и основанномъ на чувствъ состраданія. Но въ «Демонъ» Лермонтова главнымъ лицомъ становится уже не женщина, а самъ духъ тьмы, дивно красивый, безконечно могучій и злой, съятель зла и обольститель. Какъ Люциферъ у Байрона, Демонъ зоветъ себя «царемъ познанья и свободы»; кромъ того, онъ — аллегорическое олицетвореніе всякаго зла (Я врагъ небесъ, я зло природы). По своей не-человъческой природъ и безсмертію, онъ обреченъ на то, чтобы «жить для себя, скучать собой, —Всегда жалъть и не желать, — Все противъ воли ненавидъть-И все на свътъ презирать!»-Въ первоначальныхъ наброскахъ еще сильнъе была подчеркнута эта обязательная ненависть ко всему: «...ему любить-Не должно сердце допустить, —Онъ связанъ клятвой роковою» (данною имъ самимъ при изгнаніи ихъ на землю). Сюжетъ простъ, но живописно обставленъ. Предъ вами: съдой Гудалъ и дочь его Тамара; ея помолвка съ владътелемъ Синодала; ъзда этого жениха на свадьбу съ

караваномъ навьюченныхъ дарами верблюдовъ; пропущенная имъ, по навожденію лукаваго, молитва у часовни и последовавшій затемь выстрель; несостоявшійся свадебный пиръ, вслъдствіе смерти жениха; похороны его и плачъ Тамары. Всв эти красивыя детали внесены въ поэму потомъ, при постепенной обработкъ сюжета. Въ нихъ обнаруживается удивительный талантъ ставить на сцену артистическую идею, — таланть, которымь никто изъ послъдующихъ русскихъ поэтовъ не можетъ съ Лермонтовымъ сравняться (всего ближе подходитъ къ Лермонтову по яркости красокъ гр. Алексъй Толстой). Разъ коснувшись техники, нужнымъ считаю замътить, что Лермонтовъ безподобенъ при изображении картинъ природы, да притомъ природы кавказской, и что онъ никогда почти не выходиль изъ заколдованнаго круга впечатлъній, доставленныхъ ему въ самомъ раннемъ возрастъ, десяти лътъ, -- его вторымъ и можно даже сказать-его настоящимъ отечествомъ. Будучи отрокомъ, онъ писалъ: «Синія горы Кавказа, вы къ небу меня пріучили, и я съ той поры все мечтаю о васъ и о небъ. — Кто разъ лишь на вашихъ вершинахъ Творцу помолился, тотъ жизнь презираеть, хотя въ то мгновенье гордится онъ ею» (1830, II, 512). Подъ конецъ жизни (1840), въ посвященіи «Демона», онъ восклицаеть: «Тебъ, Кавказъ, суровый царь земли, —Я посвящаю снова стихъ небрежный...—На съверъ, въ странъ тебъ чужой, — Я сердцемъ твой, всегда и всюду твой». Обыкновенно различають чувствование красоть природы первобытное, миоологическое, свойственное народамъ, воображающимъ, что природа населена множествомъ невидимыхъ, духовныхъ силъ, подобныхъ человъку,—и чувствование тъхъ же красотъ эстетическое, отыскивающее въ событіяхъ внъшней природы источники ощущеній волнующихъ, возбуждающихъ, подходящихъ къ темпераменту поэта, сродныхъ извъстнымъ состояніямъ его души. Лермонтовъ одаренъ чувствомъ красотъ природы второго рода. У него темпераментъ настоящаго южанина, который меркнеть и вянеть на тускломъ съверъ (Мы, дъти съвера, какъ здёшнія растенья--- Цвётемъ недолго, быстро увядаемъ. — Какъ солнце зимнее на съромъ небосклонъ, — Такъ пасмурна жизнь наша, такъ недолго-Ея однообразное теченье). Онъ чувствуеть себя въ своей стихіи только при палящемъ зноъ, среди самой роскошной и почти тропической природы. Воображение его восточное; оно старается подбирать краски еще свёжёе природныхъ, изобрътать самыя изысканныя метафоры, чтобы передать, насилуя тонъ, силу страсти или порывъ чувства. Простоты, конечно, и не ищите, но есть увлекательная, опьяняющая и брызжущая цёлымъ фонтаномъ реторика звучныхъ словъ и яркихъ образовъ въ этихъ всёмъ извёстныхъ лирическихъ отрывкахъ: «Клянусь первымъ днемъ творенья, — Клянусь его последнимъ днемъ» и т. д... цълыхъ двадцать стиховъ. Или: «И для тебя, звъзды восточной, — Сорву вънецъ я золотой, -Возьму съ цвътовъ росы полночной, -Его усыплю той росой; — Лучомъ румянаго заката — Твой станъ, какъ лентой, обовью...» То же можно сказать и про описанія. Пушкинъ, въ сравненіи съ Лермонтовымъ, только акварелисть. Гдё онъ довольствовался бы нёсколькими тонкими штрихами и даль бы простое, трезвое, но весьма правдивое выражение своей мысли, тамъ Лермонтовъ дъйствуетъ не кистью, а какъ бы щеткою, покрываетъ полотно цвътными пятнами и брызгами красокъ. Онъ пишетъ не эскизъ или картину, а панораму, такъ что не внаешь, гдъ кончается реальная обстановка врителя, и гдъ начинается писаніе по холсту. Трудно пріискать что-нибудь по иллюзіи и пластичности подходящее къ описанію каравана въ «Трехъ пальмахъ» (1839): «Пестръли коврами покрытые вьюки, —Звонковъ раздавались нестройные звуки, -- И шель, колыхаясь, какъ въ моръ челнокъ, — Верблюдъ за верблюдомъ, взрывая песокъ»... и т. д., цълыхъ три строфы до фариса, который, съ крикомъ и свистомъ несясь по песку, бросалъ и ловилъ копье на скаку.

Возвращаюсь къ «Демону». Поэть оставиль насъ въ недоумъніи, -- не злымъ ли умысломъ Демона, уже влюбленнаго въ Тамару, причинена смерть владътелю Синодала. Время, когда узналъ Демонъ Тамару, имъетъ также весьма второстепенное значение; въ первоначальныхъ очеркахъ онъ съ нею знакомится какъ съ монашенкой. Какъ только онъ ее увидълъ, тотчасъ почувствовалъ себя добръе: «И вновь постигнуль онъ святыню-Любви, добра и красоты». Подобно Сатанъ у de-Vigny, радуюшемуся, что можеть еще любить, и способному исправиться, еслибы Элоа протянула ему руку и повела его (Si la céleste main qu'elle eut osé lui tendre - L'eut saisi repentant, docile à remonter, - Qui sait? le mal peut-être eut cessé d'exister), Демонъ Лермонтова къ Тамаръ — «входиль любить готовый, -- Съ душой открытой для добра, -И мыслиль онь, что жизни новой - Пришла желанная пора». Но повороть къ лучшему длится только мгновеніе, послів котораго верхъ береть сила зла, ставшая привычкою испорченной натуры. По ничтожному поводу, по очнувшейся въ Элоа богобоязни-у Виньи, или при видъ херувима, пріосънившаго Тамару крыломъ-у Лермонтова, Демонъ восклицаетъ, что на это сердце «онъ наложиль печать свою; Здёсь больше нёть твоей святыни, — Здёсь я владёю и люблю». Затёмъ Сатана у Виньи: «sans amour, sans remords au fond d'un coeur de glace-Des coups qu'il va porter il médite la place»; a y Лермонтова следуеть обольщение, котораго приемы у обоихъ поэтовъ почти одни и тъ же; такъ напр. у Лермонтова: «Въ душт моей съ начала міра—Твой образъ былъ запечатлёнъ, -- Передо мной носился онъ-- Въ пустыняхъ вѣчнаго эеира»; а у Vigny: «Dans tout être créé j'ai cru te recomaître; — Je te cherchais partout, dans un souffle des airs, — Dans un rayon tombé du disque de la lune, — Dans l'étoile qui fuit le ciel qui l'importune»... Но въ выборъ средствъ обольщенія нути поэтовъ окончательно расходятся. Элоа задумана идеальнъе; она гибнеть отъ самопожертвованія, отъ избытка милосердія, при песне

хора ангеловъ: «Gloire dans l'univers, dans le temps à celui—Qui s'immole à jamais pour le salut d'autrui». Въ сравненіи съ Элоа, Тамара — слабое существо, беззащитная голубка, которой не по силамъ сопротивление. Она безъ боя побъждена, когда, зная, что имъетъ дъло съ духомъ зда, въ последнихъ судорогахъ сопротивленія говорить соблазнителю: «Нътъ! дай мнъ клятву роковую... отъ злыхъ стяжаній—Отречься нынѣ дай обѣтъ!
—Ужель ни клятвъ, ни обѣщаній— Ненарушимыхъ больше нътъ?..» Ничего, конечно, не стоитъ духу злому и лживому устранить и это послъднее колебание сознательно лживыми и почти ироническими увъреніями: «Отрекся я отъ старой мести...-Хочу я съ небомъ помириться, --- Хочу любить, хочу молиться, --- Хочу я въровать добру». Демонъ безъ нужды расточаетъ передъ Тамарою совстмъ излишнія, по отношенію къ ней, объщанія: «Пучину гордаго познанья — Взамънъ открою я тебь...-Чертоги пышные построю-Изъ бирюзы и янтаря...—...Возьму (тебя) въ надзвъздные края! — И будешь ты царицей міра,—Подруга первая моя!—Тамара принадлежить ему и безъ этихъ объщаній; онъ ее подчиниль себъ, когда по ночамъ стоялъ у ея изголовья, «сіяя тихо, какъ звъзда... похожъ на вечеръ ясный, ни день, ни ночь, ни мракъ, ни свътъ!... Она въдь и просилась у отца въ монастырь потому только, что-«трепещеть грудь, пылають плечи, — Нъть силь дышать. туманъ въ очахъ, — Объятья жадно ищуть встречи»... Она такъ создана, что роковымъ образомъ должна была сдълаться жертвою зажегшаго въ ней пламень похоти своего крылатаго Донъ-Жуана. «Онъ жегъ ее; во мракъ ночи — предъ нею прямо онъ сверкалъ — Неотразимый, какъ кинжалъ»... Все последующее затемъ, какъ-то: смерть при первомъ поцелув отъ яда, заключающагося въ его лобзаньъ, довольно банальный бой между ангеломъ и демономъ въ пространствъ энира за эту несомнънно согръщившую душу, спасенную только по тому— довольно также банальному— мотиву, что она страдала и любила; наконецъ похороны ея въ заоблачной обители у подножія Казбека, которою любуется всякій проъзжающій по военно-грузинской дорогъ — всъ эти аксессуары и декораціи великольны, но весьма мало прибавляють къ содержанію произведенія.

Таковъ капитальнъйшій поэтическій трудъ Лермонтова. Если его сопоставить съ «Каиномъ» Байрона, то окажется, что между обоими произведеніями нътъ почти никакого сходства. И Байроновскій «Люциферъ», и «Сатана» Мильтона—не лица, а только одицетворенія идеи, того «Demon Thought», того сомнѣнія пытливаго ума, которое и мучить человъка, и возвышаеть его, такъ что лучше, пользуясь имъ, мыслить и страдать, нежели блаженствовать съ неразумными существами. Демонъ Лермонтова едва ли не напрасно провозглащаеть себя царемъ познанья и свободы: онъ ничемъ не доказалъ своей мощи въ области мышленія, онъ гораздо сроднёе Сатанъ y de-Vigny: «Sur l'homme j'ai fondé mon empire de flamme—Dans les désirs du coeur, dans les rêves de l'âme, —Dans les désirs du corps, attraits mystérieux, — Dans les trésors du sang, dans les regards des yeux». Лермонтовъ безконечно превзошелъ своего французскаго предшественника, превосходнаго мыслителя, но средственнаго художника и суховатаго живописца сивыраженія страсти, блескомъ формы, стихомъ, волнующимъ и жгучимъ, въ которомъ на каждомъ шагу сказывается субъективное «я» поэта, свое собственное, но уже испытавшее на себъ вліяніе Байрона и этимъ вліяніемъ отмъченное, страдающее отъ неудовлетворимаго желанія и этою мукою гордящееся. Въ иномъ мъстъ, въ «Измаилъ-Беъ», Лермонтовъ изобразилъ эту несокрушимость своего сопротивленія въ выраженіяхъ, которыя шли бы и къ самому «Демону». «Когда, столиясь, всё адскія мученья— Слетаются на сердце и грызутъ...— Лишь дунеть вихрь, и сломится лилея.—Таковъ съ ду-шой кто слабою рожденъ,—Не вынесеть минуть подобныхъ онъ. Но мощный умъ, кръцясь и каменъя, -- Ихъ

обращаеть въ пытку Прометея». Въ Демонъ Лермонтовымъ не только начерченъ собственный портретъ автора, но выраженъ чрезвычайно типически и его эротизмъ, стремительность и сила его любви. Подъ 11-мъ іюня 1832 г., Лермонтовъ писалъ о любви (II, 120): «Разстройство мозга иль виденье сна, — Я не могу любовь опредълить, -- Но это страсть сильнъйшая! любить -- Необходимо мнъ, и я любилъ — Всъмъ напряжениемъ душевныхъ силъ!» По его понятіямъ, любовь владычествуеть всего сильнее въ сердце разбитомъ. Поселите эту любовь въ сердце человъка, презирающаго всъхъ другихъ, въ сердце эгоиста изстрадавшагося и озлобленнаго, доведите ее до максимума, до того, что она истощаеть того, къмъ владъеть, и дълается смертоносною для другихъ-вы получите «Демона», произведение единственное, выходящее за предълы Байроновской поэзіи, въ высшей степени романтическое и поражающее своею смёлостью, даже если его разсматривать какъ одну изъ самыхъ крупныхъ волнъ этого порывистаго и слёпого литературнаго движенія. Поль-віка прошло съ тіхъ поръ, какъ была задумана поэма, романтизмъ прошелъ и забыть, но этоть цвётокь романтизма, одинь изъ самыхъ пышныхъ, сохранилъ донынъ свой сильный и безподобный аромать.

## IX.

Пройдемся по другимъ кавказскимъ эпическимъ поэмамъ Лермонтова, образующимъ цѣлую галлерею созданныхъ имъ образовъ и типовъ. Въ нихъ онъ больше, чѣмъ въ «Демонѣ», ученикъ Байрона; порою превосходитъ учителя большею способностью изображать не только свои личныя эмоціи, но и весьма отличные отъ своего я, хорошо задуманные и жизнеспособные человѣческіе типы; представлять не только европейца, тяготящагося цивилизацією и убѣгающаго на лоно природы къ дикарямъ, но и настоящихъ полудикихъ людей, съ

ихъ несложными понятіями, съ ихъ страстными порывами, неудержимыми потому, что, по недостатку умственнаго образованія, эмоція превращается у нихъ въ желаніе, а желаніе, безъ удержу и рефлексіи, мгновенно разряжается дёломъ. И Байронъ былъ реалистъ въ томъ смыслъ, что онъ поэтизировалъ не вымышленное, но дъйствительно испытанное своею собственною душою. Лермонтовъ способенъ былъ заглядывать и въ чужія души, по крайней мёрё въ души любимыхъ имъ кавказскихъ горцевъ, и разгадать ихъ организацію. Такіе типы, взятые съ натуры, какъ татарченокъ Азаматъ, продающій сестру за коня, или какъ Казбичъ, или какъ Бэла въ «Геров нашего времени» — родная сестра княжны Тамары въ «Демонъ», и не могли бы зародиться въ фантазіи Байрона, слишкомъ субъективной. Привычка писать при помощи заготовляемыхъ клише, съ переносомъ изъ одной тэмы въ другую цёлыхъ готовыхъ кусковъ, даетъ возможность установить хронологическій порядокъ въ произведеніяхъ Лермонтова, начиная съ юношескихъ. Первою въ ряду является поэма «Каллы» или «Убійца» («Русская Старина» 1882, № 12). Мулла открываеть въ ней молодому кабардинцу Аджи, что вся семья его изведена Акъ-Булатомъ, послъ чего беретъ съ Аджи клятву кровной мести. Аджи прокрадся ночью въ саклю Акъ-Булата, переръзалъ горло ему и его сыну, но испыталъ страшную муку, когда ему пришлось убить и прекрасную дочь Акъ-Булата. Клятву свою Аджи исполнилъ, принесъ муллъ отръзанную у убитой женщины косу, но тотъ же самый кинжалъ, совершившій тройное убійство, онъ вонзаетъ и въ грудь самого муллы. Въ этой повъсти уже содержится въ зародышъ другая, а именно Хаджи-Абрекъ». У дряхлаго старика-лезгина, потерявшаго семью, оставалась одна дочь-Леила, которую похитиль у него Бей-Булать. Старый лезгинъ молить жителей своего родного аула: «кто знаетъ князя Бей-Булата? кто привезетъ мнъ дочь мою?»—Я,—сказалъ Хаджи-Абрекъ. и вызвался онъ на этотъ подвигъ, не видавъ никогда

Леилы, а только потому, что у него есть свои личные счеты съ похитителемъ — убійцею его родного брата. Мститель Хаджи проникаеть подъ видомъ странника въ саклю Бей-Булата во время отсутствія сего послѣдняго и принять гостепріимно Леилою, но она не соглашается бъжать въ отцу, потому что счастлива, потому что нашла у Бей-Булата свой рай: «повърь мнъ, счастье только тамъ, — Гдъ любятъ насъ, гдъ върятъ намъ»... Хаджи въ полномъ смыслъ слова, Байроновскій герой и «сынз рока». Онъ спрашиваетъ у Леилы, знаетъ-ли она, какое блаженство на землъ второе «тому, кто все похоронилъ,---Чему онъ върилъ, что любилъ... — Нътъ, за единый мщенья чась, — Клянусь, я не взяль бы вселенной». Хаджи отсъкаетъ безжалостно голову у Леилы и, привезя въ свой родной ауль, бросаеть ее къ ногамъ отца. Годъ спустя найдены трупы двухъ вцёпившихся другъ въ друга, въ предсмертныхъ судорогахъ, враговъ-Бей-Булата и Хаджи.

Рядомъ съ мотивомъ мести идетъ и мотивъ любви столь сильной, что она превращаеть родныхъ братьевъ въ смертельныхъ враговъ: таковъ сюжеть Аула Бастунджи («Русская Мысль», № 2, 1883 г.). Были два брата; старшій, Акъ-Булатъ, вскормиль и воспиталь младшаго, Селима. Однажды онъ вернулся домой съ добычею, введя которую въ домъ, онъ сказалъ Селиму: люби ее - она моя жена. Селимъ не только полюбилъ, но и влюбился до безумія въ жену брата, Зару. Онъ молиль брата: отдай мив Зару, уступи! я буду твоимъ рабомъ... а если ты не хочешь, что медлить? я готовъ! — «Не размышляй — одинъ ударъ и мы спокойны оба». Братъ отвъчаеть, что заблужденіе пройдеть, какъ сонь: «Есть много звъздъ-одна другой свътлъй,-Красавицъ много безъ жены моей». Селимъ бъжалъ, похитилъ Зару, убилъ ее за отчаянное сопротивленіе, послъ чего сжегъ и самый родной ауль Бастунджи.

Такая же смертоносная борьба между братьями, но только изъ-за честолюбія и политическихъ разсчетовъ,

на подкладкъ войны черкесовъ съ русскими за свободу или за порабощеніе Кавказа, составляеть содержаніе наиболее запутанной по замыслу повести: «Измаилъ-Бей», которую цёнители Лермонтова ставять весьма высоко, но за которою я не могу признать приписываемыхъ ей качествъ и достоинствъ, потому что въ ней замътно полное отсутствие единства идеи, и она переполнена заимствованіями. Покорившійся русскимъ князь Бей-Булать отдаль младшаго сына на воспитание въ одинъ изъ русскихъ кадетскихъ корпусовъ. Измаилъ даже и христіанство приняль, такь что потомь, когда его убили, земляки его съ ужасомъ узнали, что онъ гауръ проклятый --- по крестику, носимому имъ на груди. Измаилъ получилъ образованіе, жилъ долго между русскими, соблазнилъ не одну русскую деву, но тоска по родинъ одолъла его и превозмогла всъ другія чувства (За кровлю сакли бълой, —За близкій топотъ табуна — Тогда онъ міръ отдаль бы цёлый). Измаиль задумань вполнъ по шаблону Байроновскихъ героевъ (На родину онъ сердце хладное принесъ... — Хладенъ блескъ его очей. - Чувства страсти. - Въ очахъ навъки догоръвъ, -Таятся, какъ въ пещеръ левъ, -- Глубоко въ сердцъ; но ихъ власти — Оно никакъ не избъжитъ). Съ собою на родину онъ принесъ не любовь въ родинъ, а одну лишь ненависть къ врагамъ; онъ даже не патріотъ (Не за отчизну, за друзей онъ мстилъ,-И не родной аулъродныя скалы-Ръшился онъ отъ русскихъ защищать). Онъ сознаетъ, что на немъ тяготъетъ нъчто роковое: «Мое дыханье радость губить, — Щадить мнѣ власти не дано». Родного аула Измаилъ не нашелъ, потому что, уступая передъ русскими, черкесы сожгли его, далеко уходя въ горы. На первомъ шагу въ родныхъ горахъ Измаиль-Бей, въ которомъ очнулся духъ его природный, зарубивъ безъ нужды охотившагося за фазанами казака, нашель гостепріимство въ саклѣ разбойничьей лезгинской семьи. Дочь домохозяина, Зара, въ уста которой вложены слова Леилы изъ «Хаджи-Абрека»: «По мнъ

отчизна — тамъ, — Гдѣ любятъ насъ, гдѣ вѣрятъ намъ», привязалась къ нему, бросила домъ, переодълась джигитомъ, и, какъ Гюльнара за Корсаромъ, последовала за Измаиломъ къ родному его племени, которымъ управдяеть старшій брать Росламбекъ. Между братьями возникаетъ соперничество. Росламбекъ завидуетъ удальству Измаила; онъ бы изводилъ русскихъ, но тайкомъ и измъннически, храня видъ покорности, между тъмъ какъ Измаилъ гнушался коварствомъ и хотълъ бы открытой войны. Въ повъсть вставленъ ненужный эпизодъ, заимствованный изъ «The ledy of the Lake» Вальтеръ-Скотта (Яковъ V, шотландскій король, въ гостяхъ у Родрига Чернаго, главы Альпинова клана), заключающійся въ томъ, что заблудившійся въ горахъ кавказскій офицеръ, смертельный врагь Измаила, соблазнившій его невъсту, находить пристанище у Измаила, потому что сказаль ему: «твоей я чести предаюсь», и отпускается Измаиломъ цълъ и невредимъ. Война кончается для черкесовъ несчастно; братья раздълились, и оба разбиты. Измаила поражаетъ измъннически выстръломъ Росламбекъ. Зара погибла раньше Измаила, котораго никто не оплакиваетъ, которому не вырыли даже могилы, какъ отступнику.

• Есть еще одна серія вырабатывавшихся одна изъ другой пов'єстей Лермонтова: «Испов'єдь», «Бояринъ Орша», «Мцыри». Мотивъ ихъ первоначальный, чисторомантическій, состояль въ изображеніи судьбы безроднаго челов'єка, стоящаго на низшей ступени общественной и бунтующаго противъ своей участи. У Шекспира были излюбленныя лица — энергическіе бастарды; Гюго искаль также своихъ героевъ между людьми отверженными и обиженными. Та же идея руководила и Лермонтовымъ, когда онъ искалъ еще своихъ предковъ въ Испаніи и изобразилъ (1830) въ «Испов'єди» какого-то насильно постриженнаго испанскаго монаха, судимаго монастырскимъ судомъ, который защищается тъмъ, что «подъ одеждой власяной я челов'єкъ, какъ и другой» («Русская Старина» 1887 г., № 10). Все

существенное въ «Исповъди» вошло, въ 1835 г., въ «Боярина Оршу», повъсть якобы русскую, но въ которой нъть ничего русскаго. Орша является феодальнымъ барономъ; монастырскій судъ надъ безроднымъ найденышемъ Арсеніемъ, бывшимъ послушникомъ въ монастыръ, являющимъ подобіе Гришки Отрепьева въ «Борисѣ Годуновъ» Пушкина, удивительно походить на трибуналъ испанской инквизиціи. Арсеній неизвъстно какъ попалъ на дворъ Орши; въ то же время онъ состоитъ атаманомъ разбойничьей шайки. Бояринъ Орша засталь разъ ночью свою любимую дочь въ объятьяхъ этого своего раба; онъ заперъ дочь въ ея свётлице, ключъ отъ которой бросиль въ волны Дивира, омывающаго стъны его замка, а раба предаль духовному суду. Недоделанная поэма была потомъ въ этомъ состояніи брошена. Во время своей ссылки, въ 1837 г., на Кавказъ за стихи на смерть Пушкина, видоизменился въ голове поэта первоначальный замысель произведенія и получиль слівдующую форму. При посъщении живописнаго монастыря въ Михети, гдъ «шумятъ — Обнявшись, точно лвъ сестры — Струи Арагвы и Куры», Лермонтовъ узналъ отъ водившаго его по монастырю служки, что родомъ онъ черкесъ, что генералъ Ермоловъ взялъ его ребенкомъ въ развалинахъ добытаго штурмомъ аула, привезъ въ монастырь и оставилъ на воспитаніи у братіи. Юный горецъ пытался нъсколько разъ бъжать въ родныя скалы, поплатился за эти продълки страшною болъзнью и только послё многихъ лётъ привыкъ къ монастырю. Разсказъ чернеца поразилъ поэта: онъ выкинулъ изъ поэмы мотивы дикихъ страстей, любви, мести, общественныхъ узъ и цёпей, даже монахи на этотъ разъ превратились въ сердобольныхъ добряковъ. Поэма упрощена до-нельзя, до незатъйливаго положенія, а именно. что волчонка, хотя и прирученнаго, тянетъ сама природа въ лъсъ, а льва — въ его пустыню: тамъ только можно дикарю на волъ погулять, поспорить съ барсомъ въ ловкости, визжать неистово, какъ онъ, и задушить его въ своихъ объятіяхъ. Но волчонокъ уже былъ на цёпи, уже прирученъ и свыкся съ людьми (...мнё на родину слёда—Не проложить никогда), вслёдствіе чего онъ и умираетъ, потому что пламень, бывшій у него въ груди, не находя себё пищи, прожогъ свою тюрьму. Чувства поэта, истаго сына дикой природы, находятся въ полномъ созвучіи съ этою природою: въ этомъ отношеніи ноэма «Мцыри» есть одинъ изъ прелестнёйшихъ алмазовъ поэзіи не только русской, но и всемірной.

#### X.

Остаются еще неразобранныя только два крупныя произведенія Лермонтова: романъ въ прозъ: Герой нашего времени», и драма: «Маскарадъ». Про романъ такъ много и такъ обстоятельно писано, что я позволю себъ ограничиться теперь немногими словами. Первоначально предлагаемо было дать ему заглавіе: «Одинъ изъ героевъ нашего времени». Въ предисловіи ко второму (1841) изданію авторъ признаетъ, что онъ преподносить публикъ ъдкую истину, горькое лекарство, но отрекается отъ всякаго намеренія исправлять людскіе пороки. Его произведеніе, такимъ образомъ, не сатира, не нравоученіе; тъмъ менъе можетъ быть оно разсматриваемо какъ идеалъ, указывающій современному человъку, какимъ онъ долженъ быть, или какъ мечта автора о самомъ себъ, какимъ онъ желалъ бы быть. Лермонтовъ утверждаеть, что Печоринъ есть портретъ пороковъ всего его поколънія въ полномъ ихъ развитіи, указаніе бользни — и только: какъ ее лечить — знаетъ только Богъ. Оценку своему произведенію авторъ даль явно преувеличенную въ томъ отношеніи, что его книга не есть портреть пороковь всего извъстнаго покольнія людей, не есть изображение бользни въка; иными словами она не есть изображение типа одержимаго этою бользнью современнаго автору человъка. Для выполненія съ полной объективностью этой весьма возможной, хотя труд-

ной задачи, мало одной острой наблюдательности, которою быль несомивню одарень Лермонтовъ — необходимы еще продолжительныя упражненія надъ большимъ числомъ разнообразныхъ субъектовъ, а этого-то условія именно и недоставало. Лермонтовъ быль такой «чужакъ» въ современномъ ему обществъ, настолько увъренъ, что весь этотъ свътъ, отъ мала до велика, сплошь состоитъ изъ однихъ либо глупцовъ, либо обманщиковъ и лицемъровъ, что «самъ геній, прикованный къ чиновническому столу, долженъ былъ бы умереть или сойти съ ума», - что онъ и не изучалъ этого общества; что его умственнымъ глазамъ, по непривычкъ, едва ли былъ доступенъ весьма сложный продукть исторіи — современный человъкъ, съ ровною гладью его поверхности, съ затаенными страстями, съ преобладаниемъ и господствомъ въ немъ вниманія и рефлексіи, съ отсутствіемъ въ немъ той простоты и непосредственности, за которыми, гоняясь, Лермонтовъ бъжаль на Кавлюбилъ онъ казъ которыя изображать тяхъ природы — горцахъ. Аналитическая способность у Лермонтова была отъ природы велика, главнымъ образомъ упражнялась только посредствомъ наблюденій надъ самимъ собою. По темпераменту Лермонтовъ весьма близокъ къ Байрону; онъ и вылъпилъ себя по образцу героевъ Байрона, которые, какъ извъстно, были портретами, снятыми Байрономъ съ самого себя. -- Въ своихъ публичныхъ петербургскихъ лекціяхъ («Въстникъ Европы» 1887 г., № 11) Брандесъ называеть Печорина совершеннъйшимъ изъ типовъ, созданныхъ внъ предъловъ Англіи умственнымъ главенствомъ Байрона. Брандесъ удостовъряетъ, что, прочитавъ 17-ти лъть отъ роду эту книгу, онъ быль до глубины души взволнованъ образомъ героя-печальнымъ, но привлекательнымъ по его простотъ, мужеству, холодности и скептицизму. Не подлежить сомниню, что Печоринъ безконечно сильнъе дъйствуетъ на воображение, нежели кипучій, но мягкій Онъгинъ. Печоринъ есть первый

экземпляръ непереводящагося до сихъ поръ рода людей изъ закаленной стали, большею частью пропадающихъ безцъльно и безславно, по полному ихъ неумънію или нежеланію справляться съ мелкими будничными задачами обыкновенной, покойной жизни и порывающихся на нъчто болъе великое. Въ одномъ я несогласенъ съ Брандесомъ, а именно, что въ Печоринъ начерченъ будто бы «меланхолическій и обольстительный идеаль». Я также несогласенъ и съ Рейнгольдтомъ (Geschichte der russischen Literatur, 1885, стр. 628), будто Печоринъ есть только воплощение der ungestüm hohlen Elemente des russischen Byronismus. Несмотря на озлобленную иронію и нъсколько подкрашенную черноту героевъ Байрона, насъ поражаетъ могучая человъчность этихъ якобы адскихъ типовъ, способность ихъ къ необычайно доблестнымъ дъламъ. Эта-то человъчность и дълаетъ произведенія Байрона привлекательными, несмотря на однообразіе сюжетовъ и задачъ. Устраните изъ произведеній Байрона эту человъчность — останется только голый эгоизмъ, не поддающійся идеализаціи, но сильно располагающій къ анализу. «Герой нашего времени» и составляеть опыть такого безнадежнаго анализа психологическаго, доведеннаго до последнихъ пределовъ, анатомическій препарать одного только сердца, одинь изъ тыхь documents humains, о которыхь хлопочеть новыйшій французскій натурализмъ. Авторъ віолнъ сознаеть, что его герой Печоринъ весьма дурной человъкъ, но авторъ сознательно и ставить задачу, нисколько не художественную, а скоръе научную: «исторія души, хотя бы и самой мелкой, — говорить онъ, — любопытнъе и полезнъе исторіи цълаго народа, особенно, когда она плодъ наблюденій ума эрълаго надъ самимъ собою и когда писана безъ тщеславнаго желанія возбудить участіе или удивленіе» (иными словами, безъ желанія порисоваться). «Я взвътиваю, — записаль въ дневникъ Печоринъ, - записываю свои собственныя страсти и поступки съ строгимъ любопытствомъ, но безъ участія.

Во мит два человтка: одинъ живетъ въ полномъ смыслт слова, другой мыслить и судить его... Я никогда не дълался рабомъ любимой женщины, напротивъ — всегда пріобръталь непобъдимую власть, вовсе о томъ не стараясь. Надо признаться, что я и не люблю женщинъ съ характеромъ: ихъ ли это дъло!.. Изъ горнила страстей я вышель твердь и холодень, какъ жельзо, но утратиль навъки пыль благородных стремленій — лучшій цвъть жизни. Мон любовь никому не принесла счастія, потому что я ничемь не жертвоваль для того, кого любилъ; я любилъ для себя, для собственнаго удовольствія, я только удовлетворяль странную потребность сердца, поглощая съ жадностью чувства людей, ихъ нъжность, ихъ радости и страданія-и никогда не могъ насытиться». Другой, столь же печальный, психологическій этюдъ эгоиста изъ породы свётскихъ львовъ представляеть драма: «Маскарадь». Многочисленные враги, которыхъ нажилъ себъ герой драмы, Арбенинъ, своимъ высокомфріемъ и безсердечіемъ, заставляютъ его разыграть противъ воли роль Отелло по отношенію къ его безвинной женъ, столь же недогадливой, какъ Дездемона. Онъ ее отравилъ, послъ чего сошелъ съ ума. По методу безпощаднаго психологическаго анализа, авторъ «Героя нашего времени» и «Маскарада» выходитъ далеко за предълы круга Байроновскаго вліянія и главенства. Его бы следовало изучать совместно съ Бейлемъ (Стендалемъ). Заимствую изъ вниги Faguet (Etudes littéraires sur le XIX siècle, 1887, р. 43) слъдующій отрывокъ, относительно котораго позволю себъ спросить, не представляеть ли онь и Лермонтова: Chateaubriand a plus d'imagination que de sensibilité. Sa sensibilité est égoïste et son imagination éxpansive. Cette sensibilité n'a jamais pour objet que lui-même. Il est peu d'hommes qui ayent plus séduit et moins aimé. L'enchanteur a charmé le monde, et il n'a tenu au monde que par le gout qu'il avait de l'ensorceler. Разница, конечно, есть между двумя поэтическими темпераментами, но она всего болъе въ

томъ, что Шатобріанъ былъ наивный эгоистъ, не сознающій того, что онъ эгоисть, и принимающій всъ жертвы сердечныя какъ законно следующую ему дань, не говоря даже спасибо; а Лермонтовъ страдалъ, сознавая, что онъ эгоисть, но не могь отъ этого органического недостатка никакимъ образомъ излечиться. Есть въ концъ повъсти Шатобріана: «Атала», одна вычурная по изысканности своей картина: безмятежное на видъ похоже на естественный колодезь въ саваниъ Алачуа: поверхность чиста и гладка, но загляните на дно бассейна-увидите тамъ большого крокодила, котораго питаетъ колодезь въ своихъ водахъ». Этотъ отрывокъ извъстенъ и въ русской литературъ, потому что его заимствовалъ, не указавъ источника, Батюшковъ и помъстилъ въ стихотворении 1810 г.: «Счастливецъ» (Соч. Батюшкова, изд. 1887 г., I, 124): «Сердце наше кладезь мрачный, -Тихъ, покоенъ сверху видъ, - Но спустись ко дну - Ужасно! Крокодилъ на немъ лежить». (За этого крокодила и осмбиваль Батюшкова Воейковъ въ «Домъ Сумасшедшихъ»). Сентъ-Бёвъ говоритъ (Chateaubriand et son grouppe littéraire, 9 leçon), что этотъ крокодилъ помъщался въ сердив Шатобріана. О Лермонтовъ можно сказать, что этотъ вполнъ имъ сознаваемый крокодиль всю жизнь и ужасаль его, и мучиль. Въ стихахъ: «Толпъ» (1831 г., II, 114), Лермонтовъ писалъ: «Пускай возвышусь я надъ вами,--Но удалюсь ли отъ себя?» — Еще раньше, будучи 16-ти лътъ (1830 г., П, 57) онъ писалъ: «Меня спасало вдохновенье-Отъ мелочныхъ суетъ, - Но отъ своей души спасенья — И въ самомъ счасть в нътъ». Быть одинокимъ, не имъть способности любить кого бы то ни было настоящею любовью, до забвенія, до самопожертвованія, гнушаться этимъ самолюбіемъ, бъжатъ отъ самого себя и спасаться отъ этой тоски только посредствомъ творчества, въ процессъ пъснопънья, когда по словамъ его же: «Я о землъ позабываль», — такова была судьба Лермонтова, изъ чего слъдуеть, что онъ купиль не дешево

свой поэтическій вінець терновый, на который онь горько жалуется (1841 г., І, 145: «вънецъ пъвца вънецъ терновый»), который не люди на него возложили, и которымъ онъ былъ обязанъ только особенностямъ своей психической организаціи. Извъстно, какимъ образомъ Шатобріанъ избавился отъ мучившей его тоски. Однажды, послъ постигшаго его (1798) семейнаго несчастія, онъ сообщаетъ: ma conviction est sortie du coeur: j'ai pleurè et j'ai cru, - вслъдствіе чего крокодиль быль обузданъ и явилъ изъ себя подобіе того послушнаго животнаго, которое несеть на своей чешув св. Теодора на извъстной колониъ среди Піацетты въ Венеціи. Душевныя страданія Лермонтова не могли получить такого исхода либо потому, что религіозныя впечатлівнія его въ дътствъ были слабъе и не могли съ такою же силою воскреснуть, либо потому, что, проникнувшись насквозь и навсегда духомъ Байроновской поэзіи, Лермонтовъ усвоилъ себъ міросозерцаніе Байрона, то-есть сдълался не то что атеистомъ (самъ Байронъ никогда атеистомъ не быль и всю жизнь колебался между отвлеченнъйшимъ деизмомъ и безвъріемъ), но врагомъ всякаго положительнаго въроисповъданія. Несмотря на это отсутствіе положительной въры, а вмъсть съ нею и твердой точки опоры для убъжденій, несмотря на свой мрачный и радикальнъйшій пессимизмъ, поэзія Лермонтова не производила, однако, на современниковъ и не производить на потомство удручающаго впечатленія и чувствъ отчаянія и безнадежности, которыхъ повидимому можно было бы отъ нея ожидать по ея отрицательному направленію. Напротивъ того, действіе ея было какъ будто бы противоположное: она воспламеняла энтузіастовъ, вселяла скоръе бодрость, а не малодушіе; она заставила признать Лермонтова прямымъ наследникомъ лиры Пушкина, первымъ въ Россіи поэтомъ, ранняя смерть котораго оплакиваема была какъ народное бъдствіе. Какъ согласовать эти кажущіяся противорьчія? Для разрышенія этого вопроса необходимо разобрать еще одну-и

уже послъднюю—изъ взятыхъ въ совокупности стихій его поэзіи, а именно содержащійся въ ней элементъ метафизическій, обезпечивающій за нею прочное и могучее вліяніе, сообщающій ей чарующую прелесть.

Я употребилъ слово: метафизическій, а не мистическій, потому что склонности къ мистицизму у Лермонтова не было, но всеми своими помышленіями онъ стремился къ сверхчувственному, къ недоступному для нашего ума, и больше жиль въ этой угадываемой области, нежели въ міръ дъйствительномъ. - Таинственное, непознаваемое есть въчный антагонистъ систематическаго, научнаго знанія, но и къ нему наука ежеминутно подходить, строя помосты изъ гипотезъ; искусство же и обойтись не можетъ безъ мысленнаго продолженія никогда невысказываемой вполнъ въ произведении идеи его въ безконечномъ. — Постараюсь доказать нъсколькими выдержками изъ произведеній Лермонтова, что складъ его ума быль по преимуществу метафизическій; пользуюсь при этомъ мыслью, уже высказанною въ одномъ изъ литературныхъ кружковъ, моимъ пріятелемъ и товарищемъ С. А. Андреевскимъ.

### XI.

Беру поэтическую автобіографію поэта, его «11 іюня 1831 г.»: «Моя душа, я помню, съ дътства — Чудеснаго искала; я любилъ Всъ обольщенья свъта, но не свътъ, — Въ которомъ я минутами лишь жилъ, — И тъ минуты были мукъ полны. — И населялъ таинственные сны — Я этими мгновеньями...—... всъ образы мои— Не походили на существъ земныхъ. — О, нътъ! все было адъ иль небо въ нихъ». — Въ этихъ стихахъ очерчены и организація, и процессъ дъятельности ума, имъющаго складъ метафизическій. Желанія этой души необъятны; они направлены къ чудесному, къ тому, чего никогда дать не можетъ земная жизнь, реальное бытіе. Ей кажется, что она достигаетъ подобія желае-

маго состоянія въ ръдкіе моменты наисильнъйшей страсти (скажемъ точнъе, принявъ въ соображение темпераментъ поэта-страсти эротической: онъ жить не могъ безъ любви, то-есть безъ женскаго сердца, подчиняющагося ему). Страсть эта по самой интенсивности своей мучительна; моменты ея бывають коротки, оставляють послъ себя ощущение горечи, но тъмъ не менъе воспоминаніями объ этихъ мгновеніяхъ населяется и скрашивается вся будничная дъйствительность. Иными словами, мы имъемъ передъ собою систематическаго мечтателя, похожаго на лунатика, ходящаго по улицамъ съ открытыми, но не зрящими глазами. Этотъ мечтатель относится съ полнъйшимъ равнодушіемъ къ окружающимъ его людямъ и предметамъ и устроиваетъ для себя мысленно иной міръ, убранный во все то, что только авторъ отметиль въ природе, какъ наиболее подходящее къ состояніямъ его души, и населенный не настоящими людьми, въ которыхъ добро и эло смешаны, а существами воображаемыми, либо вполнъ ангельскими, либо вполнъ демоническими. Онъ до того замечтался, и умъ его до того расположенъ мыслить метафизически, становясь на вив-человъческой метафизической точкъ зрънія, что, въ концъ концовъ, самъ не знаетъ, онъ ли это самъ мечтаетъ, или иное, сидящее въ немъ «высшее существо». Вспомнимъ «Чашу жизни» (II, 202), чашу бытія съ золотыми краями... Умирая, мы убъждаемся, «Что пуста была златая чаша, — Что въ ней напитокъ былъ мечта—И что она не наша!» Отъ этого обычнаго у Лермонтова поэтического его лунатизма происходило и пренебреженіе къ людямъ, похожее на Байроновское, но въ сущности запечатлънное нъсколько инымъ характеромъ. Люди ему противны не потому, что далеки отъ идеала человъчества, какимъ онъ долженъ былъ быть по понятіямъ Байрона: гордый, свободный, любящій. Люди досаждають Лермонтову просто потому, что они — призраки (Мелькаютъ образы бездушные людей —Приличьемъ стянутыя маски... «1-ое января», 1840, I, 109). Эти

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

призраки-говорить поэть-«спугивають мечту моюна праздникъ незванную гостью». За эту-то несознаваемую ими провинность поэту хотълось бы «дерзко бросить имъ въ глаза желъзный стихъ, облитый горечью и злостью». — Тою же мечтательностью объясняется и шальное пренебрегание жизнью, весьма характерное свойство Лермонтова, какъ человъка, внушавшее ему избитый потомъ отъ повторенія стихъ: «Что страсти? в'єдь рано иль поздно ихъ сладкій недугь — Исчезнеть при словъ разсудка, -- И жизнь, какъ посмотришь съ холоднымъ вниманіемъ вокругь — Какая пустая и глупая шутка!» (1840 г., I, 120). Это пренебрежение жизнью, которую не ставять ни въ грошъ, замъчательно еще и тъмъ, что оно не дополняется вовсе видъніями будущей жизни, разсчетами на мэду за земное за гробомъ. Лермонтовъ потому-то именно и цёнится тёми, которые не имѣютъ счастія вѣрить, что онъ вовсе не мистикъ, а только мечтатель, что онъ не испытываеть виденій, а только какъ будто бы вспоминаетъ, что имълъ ихъ когда-то, въ какомъ-то волшебномъ снъ. Какъ величайшій изъ мечтателей-философовъ-Платонъ, онъ убъжденъ, что эти сны снились его неимъющей ни начала, ни конца душъ еще до его рожденія на землъ. Всякому памятенъ стихъ: «По небу полуночи ангелъ летълъ — И тихую пъсню онъ пълъ. Онъ пълъ о блаженствъ безгрѣшныхъ духовъ — Подъ кущами райскихъ садовъ.— Онъ душу младую (имѣющую воплотиться) въ объятіяхъ несъ-Для міра печали и слъзъ... - И долго на свътъ томилась она, --- Желаніемъ чуднымъ полна, --- И звуковъ небесъ замънить не могли-Ей скучныя пъсни земли».-Его сердце тоскуетъ, потому что хранитъ въ себъ «глубокій слідь-Умершихь, но святыхь видіній,-И тіни чувствъ, которыхъ нѣтъ» (II, 202). Есть слова и звуки, сами по себъ неважные, которые напоминають душъ поэта о неземномъ, снящемся ему блаженствъ: «Есть слова-объяснить не могу я, - Отчего у нихъ власть надо мной; -- Ихъ услышавъ, опять оживу я, -- Но отъ

нихъ не воскреснетъ другой» (1830 г., II, 43). Каждый такой звукъ, напоминающій далекую, неземную родину, походить на залетную птичку изъ рая съ ея дивною пъснью подъ небомъ суровымъ и на сухой въткъ. Въ этой заколдованной области мечтаній пышнымъ солнцемъ сіяетъ идея Бога самаго отвлеченнаго, какого только можетъ воображение себъ представить, безъ опредъленныхъ аттрибутовъ, за исключениемъ того, что какъ демонъ Лермонтова являетъ собою олицетворение зла, и физическаго, и нравственнаго, такъ и Богъ его есть добро природы, и души человъческой. Можно бы подумать, что пантеистомъ быль тоть, кто писаль слъдующіе стихи въ восторгъ отъ цвътущей природы: «Когда волнуется желтьющая нива...-Тогда смиряется души моей тревога—И счастье я могу постигнуть на земль, — И въ небесахъ я вижу Бога» (I, 34, 1837 г.)—Но когда, объщаясь обратиться на тёсный путь спасенія, поэть сознаетъ, что то тайное, что объщалъ намъ Богъ, могло бы быть постигнуто чрезъ мышленіе и годы, (П, 65), когда онъ извиняется, что міръ ему тѣсенъ: «Къ Тебѣ-жъ проникнуть я боюсь,— И часто звукомъ грѣш-ныхъ пѣсенъ,—Я, Боже, не Тебѣ молюсь» (П, 39), то это обращение есть обращение къ Богу личному, въ котораго Лермонтовъ никогда въровать не переставалъ.

Въ связи съ метафизичностью Лермонтова слѣдуетъ изучать и его опредѣленіе поэта и пророка. Подобно Байрону, а можетъ быть и по его примѣру и внушенію, Лермонтовъ считаль себя высшею натурою, переростающею другихъ людей головою (Любимцы есть у ней (т. е. у природы), какъ у царей другихъ,—И тотъ, на комъ лежитъ ея печать,—Пускай не ропщетъ на свою судьбу.— II, 199)... «Причуда злой судьбы ихъ бытіе; — Чтобъ самовластье показать свое,—Она порой кидаетъ ихъ межъ нами, — Такъ древле въ море кинулъ царь алмазъ». (Измаилъ-Бей). Свое величіе Лермонтовъ основываетъ не на поэтическомъ дарованіи, а на своихъ страданіяхъ и на печати рока, то-есть на независимости его судьбы

Digitized by Google

отъ воли. Онъ какъ казнь падалъ на головы не имъ обреченныхъ на погибель жертвъ, и совершалъ всегда эту казнь безъ злобы и безъ сожальнія («Герой наш. вр.», І, 312). По своей необщительной натуръ Лермонтовъ не постигалъ общественнаго значенія поэзіи; онъ догадывался, что поэзія должна иметь власть надъ людьми, но какъ истый романтикъ онъ перенесъ ея владычество изъ прозаическаго изнъженнаго XIX въка въ прошедшее, когда звукъ лиры «воспламенялъ бойца для битвы» и быль толив нужень, «какь чаша для пировь, какъ виміамъ въ часы молитвы» (І, 84). Увлекать людей къ предпріятіямъ практическимъ можетъ только человъкъ, любящій другихъ и имъющій практическую смётку, а у Лермонтова недоставало этихъ качествъ. Въ приведенномъ нами «Поэтъ» Лермонтовъ изображаетъ не себя, но поэта, какимъ онъ нъкогда былъ и быть нынъ не можетъ-предположение ошибочное, потому что функція поэзіи не изм'єняется никогда, и она не теряетъ и нын'є своего высокаго значенія. Въ посл'єднемъ изъ своихъ стихотвореній — «Пророкъ», идеализируя не себя, но поэта, какимъ онъ долженъ быть, снабжая его всевъденіемъ и способностью читать въ очахъ людей «страницы злобы и порока», между тъмъ какъ самъ онъ ихъ не читаль и, не читая, заранье ихъ во всъхъ людяхъ предполагаль, сдёлавь поэта превозглашателемь «любви и правды чистыхъ ученій», которыя онъ самъ и провозглашать никогда не могъ, по своей нелюдимости и отчужденности отъ свъта, Лермонтовъ изобразилъ пророка съ самой непривлекательной стороны, со стороны его суровой неуживчивости: «Смотрите, дъти, на него,— Какъ онъ угрюмъ, и худъ и блъденъ, -- Смотрите, какъ онъ нагъ и бъденъ,—Какъ презираютъ всѣ ero!»—Лермонтовъ не испыталъ на себъ этихъ бросаемыхъ въ пророка каменьевъ. Онъ принадлежалъ къ числу ръдкихъ удачниковъ, которыхъ вънчаютъ еще при жизни, и предъ которымъ аристократическій міръ открылъ обязательно двери, ведущія въ богатые чертоги. Замѣча-

тельно, что, рисуя не съ себя писанный идеалъ осмъяннаго пророка-поэта, Лермонтовъ употребилъ для изображенія его черты, которыхъ ему самому недоставало, а не указаль, напротивь того, на тъ, которыми онъ дорогъ намъ, - именно на гордое одиночество энергической души, выдъляющей себя изъ толпы, и на увъренность въ бытіи чего-то лучшаго, въстникомъ котораго онъ былъ въ тяжелыя времена. — Могильный сумракъ господствуеть подъ сводами готическаго собора и въ немъ было бы страшно, еслибы не проръзывался лучъ солнца сквозь цвётныя стекла оконъ, являющихъ въ этотъ сумракъ подобіе отверзтыхъ дверей рая. Среди глубокой тишины несется чуть слышное pianissimo органа, точно хоръ далекихъ ангельскихъ голосовъ. Позаимствую еще одно сравнение у самого Лермонтова изъ раннихъ очерковъ «Демона» (I, 493): «Ужъ скрылась колесница дня. — Снъга Кавказа на мгновенье, — Отливъ пурпурный сохраня, -- Сіяютъ въ темномъ отдаленьъ. -- Но этотъ лучъ полуживой -- Въ пустынъ отблесковъ не встрътитъ-И путь ничей онъ не освътитъ-Съ своей вершины ледяной». Онъ, конечно, ничего не освъщаль, но среди глубочайшаго мрака все-таки свидътельствовалъ о невидимомъ солнцъ. Иногда этого пурпурнаго воспоминанія о невидимомъ достаточно для пріободренія живущихъ къ тому, чтобы они перенесли всю тягость ночи и дожили до следующаго дня.

Этимъ я и заключаю характеристику одного изъ великановъ не только русской, но и европейской литературы, человъка, похожаго на Байрона болъе по темпераменту, нежели по чертамъ лица, и развивавшагося подъ вліяніемъ Байрона, оставившимъ на немъ глубокіе, неизгладимые слъды. — Оба они были люди высокой породы, оба принадлежали къ племени Прометея.

Октябрь, 1887.

вонецъ втораго тома.

# Содержаніе II тома.

#### ЛИТЕРАТУРНЫЕ ОЧЕРКИ И ПОРТРЕТЫ.

| I.   | Байронъ и нъкоторые его предшественники             | стр.<br>1—168 |
|------|-----------------------------------------------------|---------------|
| II.  | Мицкевичъ въ раннемъ періодъ его жизни (до 1830 г.) |               |
|      | какъ байронистъ                                     | 171—221       |
| III. | Пушкинъ и Мицкевичъ у памятника Петра Великаго.     | 225—290       |
| IΥ.  | Байронизмъ у Пушкина                                | 293-340       |
| γ.   | Байронизмъ у Лермонтова                             | 343-406       |

4/4/29



THE POLICY OF THE PARTY OF THE CASE WAS ASSETTED FOR THE PARTY OF THE

