

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

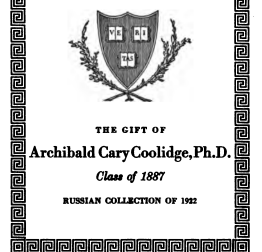
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

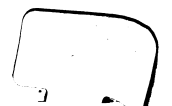
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# Harvard College Library







Digitized by Google

T 330.



1000

# **ХРИСТІАНСКОЕ**

YTEHIE,

ИЗДАВАЕМОЕ

BPE

GARKTRETEPBYPT GKOK

ДУХОВНОЙ АКАДЕМІН.

ЧАСТЬ ВТОРАЯ.

CAHKTUETEPBYPFB.

1865.



CP385.5

HARVARD COLLEGE LIBER Y
GIFT OF
ABCHIBALD GARY COULIDGE
MAY 1: 1922

Отъ Санктиетербургскаго Комитета Духовной Ценсуры печатать повволяется. 18 іволя 1865 года.

Ценворъ Архимандрить Фотій.

Печатано въ типографіи Департамента Уділовъ.

# СОВДИНЕННЫЕ АМЕРИКАНСКІВ МІТАТЫ

## ВЪ РЕЛИГІОЗНО-ЦЕРКОВНОМЪ ОТНОШЕНІИ.

(Продолженів.)

II.

Съ такою же свободою относятся американскія Цернви къ догматическимъ истинамъ христіанства, съ какою держать себя но отношению къ Вогоучрежденной формв церковнаго устройства. Иначе впрочемъ и быть не можеть, потому что и зресь, какь тамъ, она выкодять изъ одного и того же принципа, -- именно, что общество върующихъ какъ имъетъ право вводить у себя ту, или другую церковную форму, такъ имветъ право формулировать, такъ или иначе, свой сумволъ. Задини мысль, скрывающаяся за этимъ принципомъ, состоять въ томъ, будто ни то не другое, положительно не опредълено Божественнымъ Основателемъ Христіанской Церкви, а предоставлено Имъ на волю върующихъ опредълять то и другое по своему усмотрънію. Следствія этого отношенія въ догиатическому содержанію христіанства вышли ть же самыя, какія произошли и оть свободнаго. или, върнъе, произвольного отношения къ исторической формъ его церковнаго устройства; крайнее развитіе субъективизма, измельчание догматическихъ теорий, бозпонечная игра въ символическія формулы, иди-чащеотрицаніе этихъ последнихъ. Какъ широко понимаютъ Американскія Церкви свое право распоряжаться догматическимъ содержаніемъ Христіанства и какъ эластичны ихъ понятія о томъ, что называется правильностью въроученія, его върностью ученію Іисуса Христа и Апостоловъ, видно превде всего на имъ раздинении своихъ церквей на православныя и инославныя. Мы сказали выше, что православными церквами въ Америкъ называются тв, которыя принимають сумволь Аванасія за основаніе своего въроученія, а инославными тъ, которыя отвергають этотъ сумволь; это значитъ -- другими словами, - что православными церквами называютса ть, которыя признають догмать Троичности Лиць и Божество Інсуса Христа, а инославными тв, которыя не привнають этихъ догметовъ. Сабдовательно, для тото, чтобы быть православнымь въ американскомъ смысав этого слова, нужно только въровать въ Вожество Інсуса : Христа, принимать догмать Трончности Лицев и затыть признавать всь остальные догметы безразличными для спасенія. Попятно, что при таномъ отношеній къ догматический истинамъ отпрывалась возможность самаго прихотливаго выбора и сочетанія ихъ: одно изъ двухъ было необходимо, или каждая Церковь двля. на свой выборь изъ догматическихъ истинъ и формулировала свой собственный сумволь; или отвергала нелкіе сумволы, предоставлян наждому изъ своикъ членовъ самому составлять для себя свой сумволь. То и другое и и виствительно имветь мисто въ Американских в церквахъ. Перваго чэъ этихъ методовъ держатся церным, возниктія на Евронейской почвы и переселившіяся на американскую уже съ установившимся вившимъ устройствомъ и готовыми сумволами; последняго — перкви.

образовавнікся на америнанской кочав вик вајянія ист торических в преданій пристіанской Европы, или вырог дивнікся изъ Европейских раціоналистических секть.

Между перивами периого рода изгодолжны сотивания прежде всего Лютеранскую перковь. Она препче возкъ других держится исторической почемал. Въ Америив оча, намь и веб другія церпви; разділяецся на ифексив: но вётвей: но вев эти вётви удерживають строго доре мужиронанный и исторически разменційся среди споревъ, возникавшихъ въ разныя. Времено въ этой меркви, сумвожь върм. Это впрочемъ не знанить, чтобы прева отдельных вичностей понимять по спосму те наи друг гіе догмажы, опредъяженые мотеранскими сумволами, сколько нибудь ственились. На этомъ принтв : принтв. чемъ на наномъ вибудь другомъ, отмрывается, какъ много значить с недостатомы прочныхы, визимыхы сдер: жеть въ той, или другой нервивной общивъ для ев вившняго единства и внутренняго единсмислів: Дюго, ранская: перковь: въ Швеціи момети носпорыть съ Римбио-жаголического отрогоссью своей вижиней д виупрежией унивормы. Между тама: жака жа же. Церковь въ Америкъ виноминаеть свою Ввропейскую сестру тояьно ипфиль, что оффициальной хранить испорнчески сворыйровавинеся сумвалы, предоставля овонич фосльдопиличения ответственной от наприлем от применения обязательными для себя: Формы останись и жес но отномісніє къ нимь совершенно измінилось. Таквив образомъ и вышло, ито удержине историнеских сумволовъ почномения по возначновению внучрежники раздорова на Лючеранской цервані и распадацію па на ировомия тартій! Правда, это распаденіє, не всегда происходило HURB BRISHIEMD UNODORD O ROTMATAND, A COMBINED MACTIN

по поводу споровъ с предметахъ, относящихся въ церповному устройству и дисциплинъ, пногда даже изъза вопросовъ политическихъ и экономическихъ, но несомнънно то, что опо сопровождалось умноженіемъ и догматическихъ разностей между раздълившимися церквами,
тить что съ каждой новой генераціей количество догматическихъ истинъ, удержанныхъ сумволическими формулами и книгами лютеранскими, все бодъе и болъе
уменьшалось и дробилось въ самыхъ разнообразныхъ
пропорціяхъ и сочетаніяхъ между разными боковыми
отраслями Лютеранской церкви. Это обстоятельство отавить нась въ невозможность сдълать хоть сколько инбудь приблизительный очеркъ въроученія современныхъ
лютеранскихъ церквей въ Америкъ.

Сказанное нами о Лютеранской церкви приложимо и къ остальнымъ Американскимъ церквамъ перваго рода, т. е. Англиканской—Епископальной, Пресвитеріанской и Ресорматской.

Англиканская — Епископальная церковь оффиціально привнаеть своимъ сумволомъ 39 членовъ Англійской Епископальной Церкви, за исключеніемъ тёхъ членовъ, которые касаются отношенія этой послёдней къ государственной власти. Въ искодномъ своемъ пунктъ объ эти Церкви предполагаютъ правильное понятіе о Церкви вообице, апостольское преемство церковной іерархіи, вёру въ объективную силу тринствъ, словомъ идею посредничества Церкви между Богомъ и людьми. Но все это не помѣшало въ той и другой выдѣлиться направленію, совершенно противорѣчащему указанному карактеру и стремленіямъ объяхъ Церквей, направленію, няяваненію, карактеру и стремленіямъ объяхъ Церквей, направленію, няяванень Low-Church (низкой церкви). Это направ-

леніе отражаеть въ себъ чистый принципъ протестанства, только замасинрованнаго устройствомъ Енископальной церкви и ея върностью многимъ историческимъ преданіямъ вселенскаго Христіанства. Отстанвая право .индивидуума на непосредственное отношение къ своему Спасителю и Вогу, право, присвояемое ему протеставтствомъ, это направленіе отвергаеть идею посредничества Церкви. Это противоръчіе двухъ церковныхъ направленій въ ніздрахъ Епископальной Церкви на самомъ существенномъ пунктъ догматическаго ученія служить нсточникомъ постоянныхъ столкновеній, споровъ и распри между обоями направленіями. Низкая церковь постоянно требуеть пересмотра и реформы церновнаго устройства, литургіи и церковнаго служебнина, особенно въ чинъ посвящения въ церковныя должности, въ видахъ соединенія съ другими церквами (1). Само собою понятно, какъ много должны терпъть отъ всъхъ этихъ споровъ знаменитые 39 членовъ Англиканскаго исповъдавія при неопредъленности и двусмысленности своего догматическаго содержанія, при настойчивости Низкой церкви на своемъ субъективномъ протестантскомъ принципъ и при противоръчіи этому принципу со стороны Высокой церкви.

Тъ же явленія видимъ мы и въ Пресвитеріанской церкви. Ея общины находятся, какъ мы видъли, въ строгомъ подчиненіи у пресвитерій и сунодовъ и держатся Вестминстерскаго исповъданія, которое служитъ оффиціальною связію между ними. Но ни строгій порядокъ церковнаго устройства и управленія, ни единство сумвола не помъщали Пресвитеріанской церкви быть

<sup>(1)</sup> Berliner Protest. Kirchen-Zeitung von 17 Jan 1857.

колыбелью индепендентства и кромь того раздълиться на двъ половиям съ значительными подраздълениями паждой изъ ницъ на боновыя отрасли. Причиною къ раздълению Пресвитеримской церкви быль догматичеовій споръ, вовнившій изъ-за Кальвиновской теоріи. первороднаго гръха и благодати. Подъ вліяніемъ споровь съ унитаріями и раціоналистами мало цомалу образованась въ Съверной Америкъ такъ называемая "Теологія Новой Англіи" (New - England - Diwinity). Въ противоположность ученію Кальвина (и ортодоксальной пресвитеріанской церкви), который утверждаль, что въ паденіи силы и способности человъка повредились физически и потому необходимо, чтобы и благодать, дарованная въ искупленіи, производила свои дъйствія этой стороны (phisice); Ново-англійскіе теологи, предводительствуемые Дуайтомъ, (1) объявили себя самымъ ръшительнымъ образомъ противъ вивнеція какъ грвка Адамова, такъ и праведности Іисуса Христа. Во встку своих грфхахь и въ каждомъ въ частности виновенъ самъ человъкъ. Силы человъка не повреждены въ паденіи phisice и благодатныя средства, даруемыя въ искупденіи, состоять исключительно въ откровеніи Вожественнаго владычества (by revealing the glories of the divine character). Особенно ръзко и ръшительно проведень этоть чисто Пелагіанскій взглядь въ комментарів на пославіе въ Римлянамъ доктора Барнеса. Старая пресвитеріанская партія противопоставила этому комментарію свой комментарій на то же посланіе, составленный профоссоромъ Годжемъ (Hodge). Въ этомъ

<sup>(1)</sup> Книга Дуайта Theology Dwight представляетъ полизкиее систематическое изложение Богословской системы Ново-Английского Богословия.

сочиненіи развивалась и оправдывалась Кальвиювская теорія первороднаго гріжа и благодати. Тапий образомъ получила свое существованіе старав и новая шкока въ Пресвитиріанской церкви, разділившія ее на двіцоловины. Это разділеніе было офеціально признано на генеральномъ собраніи въ 1836 г. Съ тіхть поръ старую Пресвитеріанскую церковь представляєть The orthodox General Assembly, новую The Constitual General Assembly.

Реформатекая церновь прем'в подразділеній, обусловливаеныхъ разностью народностей (голландско-ифмецкореформатская) и разностью взглядовь из накоторые вопросы церковной практики (между прочимъ на текъ называемыя новыя мпры, о поторыхъ сказано будеть ниже) и нолитики (вопросъ о невольничествъ) подраздвляется также на насколько партій изъ-за вопросовъ чисто-догматическихъ. Оставаясь рариою символическимъ формуламъ и книгамъ своей европейской матери, какъ и двъ предъидущія Церкви, она не могла предохранить себя отъ раздъленій по той же причинъ, по которой не могли этого сдвлать и двв первыя Церкви. Замвчательнъйшею партією, выдълженням въ Реформатской церкви изъ-за догматическихъ вопросовъ, служить цартія такъ называемой "высокой цервовной теодогіи," или партія Невина. Эта партія, основателемъ и главою которой служить докторъ Невинь, цасторъ: въ Мерперсбургъ (въ Пенсильваніи) представляеть энергическую реакцію господствующему направленію Реформатской церкви, направленію, раздъляемому ею со всьми другими Американскими церквами. Она хочеть пріостановить безполезное дробленіе всъхъ церквей на партіи и секты, ограничивши приміненіе субъективнаго принципа къ ихъ устройству, ученію и дисциплинѣ. Съ этою цѣлію она настанваеть на возстановленіи упавшаго значенія сумволическихъ книгъ, кочетъ ввести литургію, церковныя упращенія, катихизацію и под. Дѣло этой церковной партіи при умѣ, энергіи и общирномъ знакомствѣ ея главы съ древнею литературою Отцевъ (¹), было встрѣчено сочувственно во многихъ Американскихъ церквахъ; но разрѣщилось инчѣмъ, или почти ничѣмъ, какъ увидимъ ниже.

Ноименованныя нами церкви болье или менье, такъ, или иначе, связаны съ историческимъ христіанствомъ, и эта связь болье или менье ограничиваеть ихъ свободу въ отношеніи ихъ къ положительному, догматическому содержанію въры. Отсюда ихъ колебаніе между желаніемъ удержать свои древніе сумволы и поползновеніемъ сдълать практическое употребленіе изъ субъективнаго принципа. Это колебаніе не знакомо церквамъ втораго рода. Онъ возникли прямо изъ субъективнаго принципа помимо всъхъ историческихъ преданій старой Европы и прочно стоять на немъ. Отсюда ихъ отношеніе къ христіанскимъ догматамъ можетъ быть и есть—только чисто субъективное. Только utilitas опредъляеть это отношеніе.

Первое мёсто между этими церквами занимаеть Методистская церковь. Мы видёли, что эта Церковь заимствовала у Англиканской-Епископальной церкви форму ея внёшняго устройства, вмёстё съ этою формою она удержала и ея символическую формулу, состоящую изъ

<sup>(1)</sup> Историческій симсять, говорить докторъ Шаооть, привель его (Невина) къ основательному изученію патристической теологіи, и тогда предъ нимъ открылось ясно огромное различіе между этой теологіей и современнымъ дютеранскимъ христіанствомъ. Schaff Amerika 1854 рад 245.

внаменитыхъ 39 членовъ (съ тъми же исключеніями, съ какими удерживаетъ эту формулу и Англиканская церковь въ Америкъ). Но какъ въ первомъ случав задача ем состояла не въ томъ, чтобы строго выдержать эту форму, ничего не измѣнить въ ней, а въ томъ, чтобы сдѣлать изъ нея возможно лучшее употребленіе, такъ и во второмъ задача ем состоитъ въ томъ же самомъ. Вопросъ о томъ, въ какомъ видъ и составъ примънить къ дѣлу то и другое, она предоставляла рѣшить времени и обстоятельствамъ. Мы знаемъ уже, какъ время и обстоятельства разрѣшили вопросъ о формъ церковнаго устройства; остается посмотрѣть, какъ рѣшенъ ими же второй вопросъ о символической формулъ. Увы! На этотъ второй пунктъ они дали рѣшеніе еще болѣе люберальное, чѣмъ им первый.

Методизмъ поставилъ своей задачей быть такъ сказать закваской духовной жизни во всёхъ другихъ христіанскихъ церквахъ. Эта задача нанесла смертельный ударъ его англиканской ортодоксіи. Ограничивая свое отношение къ другимъ церивамъ или общинамъ однивъ пробужденіемъ въ нихъ духовной жизни, онъ этимъ самымъ ставилъ первымъ членомъ своего сумвода въры полное и безусловное безраздичіе всъхъ церковныхъ общинъ и всъхъ сумволовъ. По его мизнію, спасеніе человъка обусловливается не церковными формами и не синволическими книгами, а его внутреннимъ возрожденіемъ, которое, по мнінію методистовъ, возможно при всякой церковной форми и при всякоми символи. Произвесть это внутреннее возрождение вотъ цъль всякой Церкви. Средствами къ достижению этой цали она можеть не ственяться. Выборъ ихъ безусловно зависить отъ нея. Такой взглядъ на церковную ортодоксію ставиль метовизмъ иъ раранное отнонене иъ ней. Осонціально оне ваодила въ его церновную жизнь въ качертвъ одной изъ ея заданъ, на дълъ иди не обращели на нее ми малъй шаго винманія, или тиготились ею. Осонціально поврза телемь ортодоксій методивма одужили 39 членовъ, на рълъ единственнымъ сумнодомъ былъ сакиъ внутрения го везрожденія (1).

Кама чужа методивму ортодовсивная тенденных вид но изъ того одного, что изъ несити (2) или, щестнал цати (3) подраздаленій его только одно, савершилось изъ за дормещического попроса, а всъ остранныя или навъза вопросовъ о средствать иъ духовному возрожа делію, или изъ за вопросовъ вкономических и полням;

При всей своей безцеремовновни въ обращени съ символическими формулами и кницами, методивмъ все еще удерживаетъ мхъ, какъ церковное предавле. Бактичиъ къластъ изръсва и отбрасываетъ ако пре-

HOCKMAD.

Carrier San Charles Care Red

er and to in the

<sup>. (1):</sup> Методизик, товорить: докропь Шероф. не доводьствуется обык: новенными Богоучрежденными благодатными средствами и въ собственномъ смыслъ не знаетъ, что ему дълать съ таинствами, хотя и удержи-Bactu'no nperatifio rpemenie garch 'n' verripe hasa bu ! foru conepinales. св. Евхаристію, не соединяя впрочемъ съ нею никакого другого вначенія, кромъ воспоминанія. Гораздо больше онъ довъряеть субъективнымъ средствамъ и производиному ими впачативнию, чамъ объективнымъ учрежденівить и ихи тихону, но вфриому дриствію. Методисты на тракво отвергають муропомазаніе, какъ безполезный или лицемърный формализыв, по также и идею объективной благодати, сообщаемой въ таинства крещенія, и часто соверіненно пренебрегають религознывь восцитанісив датей, въ сустномъ, искущающемъ Бога ожиданіи, что какад нибудь потрясающая нервы проповъдь о покаяніи на Camp-Meeting нли два часа, проведенные на скорбной скамыв, могуть вполна заманить утонательный процессть родажельского воспитаны и пасторских в уро ковъ, по всемъ правидамъ школы.

<sup>(2)</sup> Deutsche Briefe aus Nord-America. IIисьмо 8.

<sup>(3)</sup> lakoby, Handbuch des Methodismus. Bremeni 1833 p. 198.

garist nars anneith, no ero berazzy, dembesse, nos enoей церкви. Онъ начинаетъ собою рядъ Америкамскиясь церивей, корорыя считають единстванного символичеокою живием бибино. Всякая Церновь вифотъ право, по MEBRID GRIPTETORS, CHETETS SE FORESTS TORSEO TO, 476 нейдеть въ библін. А текъ кань одинь личный симель руководить наждаго при отъгскинании и опредълсии дориотовъ по библін, чо и вышло, ччо одиная въ суще ности для всёхъ семволическая внига вы употребления превратилась въ такое же количество символическихъ кингь, ополько отравленых церковичиь общинь образованось: въ ибдрамъ бантизма. Такъ некоторыя общини открыли от ней ибеколько новыхъ тайметоъ, неизвестч ныхъ дотовъ ни одной христієнской Цервви, напр. омовеню ногъ и целование мира, и провозгласили ихътнеобходимыми диа спасенія и такимъ обравомъ сблимансь сь Морионами. Другія не отысками въ библін учелія о Божествъ Івсуса Христа и соединились съ Унигаріями. Трегън-танъ навываемые "учемини Христовы"-выходи ить положенія, что библія еданственная символическая книга, прововгласили тольно два догимта необходимыми для спосонія-прощеніе грахова и возронщеніе. Образовавинеси одновременно съ "учениками Христовыми" "Христане" (Christian Connexion) отыскали въ библіп ясывшиев будтобы опровержение троичности виць из Вогъ. Замъчательно, что эти послъдніе: образованись имь: представителей, тремь: раздичныхъ церновныйь обнинь-Методистской, Пресвитеріансной и Баштистской. Этоть факть объединяеть вов Американскія церкви межиу себею, не смотря на различе ихъ со сторовы внутренней организаціи и ностроенія догматичесних в теорій: здвен спазывается de facto общій принципъ, на которомъ опиравися то и другое—автономія личности въ дълавъ въры.

Конгрегаціоналисты, держащіе опновицію противъ пресвитеріанъ по вопросу о подчиненіи отдальныхъ церковныхъ общинъ сунодамъ, держать оппозицію противъ нихъ и по вопросу о подчинении общинъ установившимоя символамъ. Смыслъзияъ онпозиціи какъ тамъ, такъ и здъсъ: одинъ и тогъ же. Они отрицають и обязательность опредвленій сунодских для общинь в опредълоній догматическихь, заключеющихся въ сумволахъ. По ихъ мивнію, церковная община стоить выше тахъ н другихъ и можеть относиться къ нимъ, какъ ей въдумается. Если она признаеть ихъ обязательными для себя, то не въ саъдствіе ихъ внутренней обязательности, а въ силу своего согласія считать за ними это свойство на извъстное время и при извъстных обстоятельстахъ. Такимъ образомъ формулировали свое отношеніе къ церковнымъ сумволамъ конгрегаціоналисты въ XVII стольтій при началь своего раздыленія съ пресвитеріанами, и до посл'ядняго времени по этому вопросу придерживались такой практики: каждая община принимала для себя свой собственный сумволь по большинству голосовъ. Но въ последнее время понгрегаціонали. сты начали ръшительно склоняться въ пользу того положенія, что библія служить единственною и вполив достаточною книгою для церковныхъ общинъ и что сумволическія вниги и формулы при ней совершенно ивлишни. Савдствія этого шага были тъ же, что у Баптистовъ: уродливыя комбинаціи догматическихъ теорій, такъ или иначе сближающія церковныя общины конгрегаціоналистовъ съ церковными общинами почти всъкъ другихъ исповъданій. Значительная часть этихъ общинъ

тъсно сблизились съ New School Пресвитеріанской пернви, другая еще бодъе значительная съ унитаріями.

Полижинить выражением харантера и тенденцій церквей этого рода служить церковная община квакеровь.
Она отвергаеть и библію въ качествъ символической 
книги и ставить первымъ и послъднимъ членомъ своей 
въры—непосредственное — внутреннее освященіе отъ 
Христа. И въ этой сентъ образовалось два направленія 
мистическое и раціоналистическое. Первое господствуетъ въ старой квакерской школъ, второе въ новой. Первое опирается на просвъщеніи свыше, второе на естественномъ свътъ разума. Первое съ мечтами о просвъщеніи свыше дошло до теосооскихъ бредней, второе 
при свътъ разума—до отрицанія Божества Імсуса Христа. Это—партія гикзитовъ, примывающая въ унитаріямъ.

Тавимъ образомъ крайній пункть, до котораго дошли церковныя общины, утверждающія полную достаточность библіи для опредѣленія въроученія Церкви, есть отрицаніе божественности лица Іисуса Христа. Это пограничный пунктъ между христіанствомъ и антихристіанствомъ; на немъ утверждаются унитаріи и универсалисты съ гикзитами. Всв эти секты раскидываются уже за предѣлами историческаго христіанства и мы могли бы не заниматься ими наряду съ сектами, вращающимися внутри его, по такъ какъ съ одной сторомы тѣ и другія нерѣдко переходятъ другъ въ друга, съ другой—тѣ и другія признаютъ библію сумволическою книгою, то мы считаемъ себя обязанными удѣлить и имъ нѣсколько словъ.

Унитаріумъ, признающій своимъ основнымъ догматомъ единство Божества, въ смыслів единой и един-

ственной Божественной личности, въ вопросакъ, относящихся въ ортодовсіи, разділяєть одну участь со всіми бевъ исплюченія церновными общинськи Стверной Америни,-т. е. распадается на нъсполько партій. Это распаденіе начинается съ основнаго догмата, исповідуемапо унитаризмомъ. Однъ общины согласно съ Социнанами прямо отвергають догмать о Божествъ Інсуса Христа и становятвя на точку эрвнія деистовь, - эта шиола Пристлера, возниншая въ Англіи изъ годиандоваго социніанства и переселивніся въ Америку въ началь текущаго стольтія. Другін ближе подходять къ положительному христівиству и защищають достовірность свенгельской исторіи противь деистовь, какъ сделаль недавно Ларднеръ (1). Но на личность Інсуса Христа смотрять глазами древнихь аріань. Во главь партій съ этимъ направленіемъ стоитъ Каннингъ младшій, внукъ знаменитаго унитаріанскаго пропов'ядника Канцинга. Къ числу этихъ партій принадлежить и партія Гунтингтона. Всв эти партіи делають очень значительныя уступки положительному христіанству, --- и даже называють Інсуса Христа Богомъ, только въ смыслъ относительномъ. Партім этого направленія ведуть ожесточенную борьбу съ самою популярною изъ всвуъ унитаріанскихъ партій въ Съверной Америкъ, — именно партією Пэркера, унитаріанскаго проповедника въ Бостонъ. Основное догматическое положение Перкера состоить въ следующемъ: Христосъ и апостолы были не больше какъ вдохновенные люди, накіе во всв времена бывали и будуть въ человъчествъ. Тайна ихъ вдохно-

<sup>(1)</sup> Онъ вивств съ другими унитаріанскими учеными принималь также горячее участіе въ опроверженіи миоическаго взгляда Штрауса на лице Інсуса Хрипта.

венія—въ особенностяхъ ихъ природы. Отсюда объясняется особенность аргументовъ Пэркера: тамъ, гдѣ нъмецкій раціоналистъ ссылается на философію, Пэркеръ обращается къ естественнымъ наукамъ—физикъ, химіи, механикъ и сдъланнымъ изъ нихъ примъненіямъ къ жизни.

Отрицая христіанскіе догматы, Пэркеръ хочеть удержать "библейскую мораль", не замъчая, что она у него висить на воздух вбезъ тъхъ догматическихъ основаній, на которых она опирается. Это различеніе между христіанскими догматами и христіанскою нравственностію служить точкою исхода для самой раціоналистической изъ всъхъ съверо-американскихъ сектъ-универсалистовъ. Ихъ основное положение можно формулировать такъ: во что ни въруй, только живи, какъ подобаетъ честному человъку и будешь спасенъ. Кто такъ живеть, тоть и истинный христіанинь, къ какой-бы сектъ не принадлежалъ; - онъ принадлежитъ къ универсальной церкви. Кто бы могь подумать, что и эту "универсальную церковь постигнеть одна участь съ партикулярными церквами"-распаденіе на партіи. Между тъмъ эта участь дъйствительно ее постигла и именно въ вопросъ о загробной участи. Одни — самые "сердобольные" универсалисты - объявили, что всв люди добрые и злые по смерти будуть блаженствовать; потому что всь одинаково искуплены. Другіе менъе сердобольные-нашли нужнымъ допустить загробное наказаніе для дурныхъ людей, наказаніе впрочемъ временное, имъющее окончиться немедленно же послъ того, какъ гръшныя души принесуть покаяніе. Первые изъ этихъ сектантовъ претендують на название "Христіанъ".

Такинъ образомъ при всей разности возгрѣній на ч. н.

объемъ, составъ и степень обязательности для христіанъ догматическаго содержанія христіанства, возгръній, господствующихъ въ раздичныхъ Американскихъ церквахъ, всв онв сходятся въ одномъ стремленім ограничить, на сколько можно, теснее-то и другое и третіе. Это стремленіе идеть постепенно расширявсь отъ церквей, связанныхъ съ историческимъ христіанствомъ формою своего устройства и своими символами, къ церквамъ, не связаннымъ съ нимъ ничъмъ, кромъ библіи. Источника этого стремленія должно искать въ основномъ принципъ протестантства. Свобода не любитъ стъсняться. Послъдствія примъненія этого принципа къ догматическому содержанію христіанства для самаго этого содержанія мы видъли; остается сказать нъсколько словъ о практическихъ последствіяхъ того же факта для взаимныхъ отношеній между разными церквами. Здісь мы встръчаемся съ двумя явленіями діаметрально противоположными другь другу: съ одной стороны мы видимъ полнъйшій индифферентизмъ, съ другой самый чудовищный фанатизмъ. Эти два явленія, не смотря на свою противоположность, вытегають изъ одного и того же источника-изъ свободнаго отношенія къ содержанію въры. Когда человъкъ выходить изъ того положенія, что содержаніе въры не опредълено однажды навсегда для всехъ, а определение его предоставлено личному разумвнію каждаго, то онъ или будеть совершенно равнодушенъ ко всемъ вообще религіознымъ убежденіямъ, считая ихъ одинаково законными, иди сділается фанатикомъ своего убъжденія и будеть считать за личное оскорбленіе мальйшее противорьчіе этимъ убъжденіямъ. Оба эти явленія мы и видимъ въ Американскихъ церквахъ. И что особенно замъчательно, первое изъ

этихъ явленій встрівчается чаще между дуковнізми и въ тіхъ церквахъ, которыя вонсервативніве другихъ, тогда какъ носліднее всего чаще встрівчается между мірянами (1) и въ самыхъ либеральныхъ церковныхъ общинахъ (2). Не служить ли этотъ фактъ доказательствомъ того, что какъ консерватизмъ не ведеть необходимо къ нетерпимости, такъ и либерализмъ не служить ручательствомъ за гуманность.

### III.

Изъ сферы теорій перейдемъ въ область практической церковной жизни, гдѣ эти теоріи примѣняются кадѣлу. А такъ какъ примѣненіе какой бы то ни было теоріи къ живой дѣйствительности, обыкновенно представляющей собою очень сложную сѣть отношеній, не можеть обойтись безъ сдѣлокъ и ограниченій, и эти ограниченія тѣмъ значительнѣе, чѣмъ большее количество теорій прилагаются вмѣстѣ, то и не мудрено, если мы встрѣчаемся здѣсь съ нѣкоторыми непослѣдовательностями и противорѣчіями, составляющими примадлежность не самыхъ теорій, а только случайнаго склада временныхъ и мѣстныхъ условій. Но для насъ важны не эти про-

<sup>(1)</sup> Въ церквахъ, удерживающихъ пресвитеріальную сорму устройства подвергають самому строгому богословскому экзамену того, кто желалъ бы присоединиться къ этимъ церквамъ. При этомъ, по разсказу очевидна, особенной придирчивостью къ экзаменующимся отличаются міряне, которые на ряду съ пасторами производять эти экзамены. Thugch ou the Religions State of the Country; wilh Riasons sor prefering Epyscopacy, By the Rev. Calvin Colton p. 17.

<sup>(2)</sup> Увиверсалисты, писаль въ 1851 г. одинь немець изъ Детруа, верують, что праведники и грашники, варующіе и не варующіе, пратко—весь міръ спасется. Канъ видите, доктрина очень любвеобильная; но нигда не видаль я такой раздражительности, какъ на диспутахъ, на которыхъ обсуждалось это мягкое ученіе. Вгана Мінегуа 1853 III. 265.

тиворачія и даже не практическія подробности вообще, а отношеніе къ нижь со стороны американцевь. А такъ какъ это отношеніе опираєтся на томъ же принципъ, на которомъ основывается ихъ отношеніе къ церковнымъ формамъ и сумволическимъ формуламъ, то общій характеръ и направленіе практической церковной жизни опредъляєтся не ея подробностями, иногда противоръчивыми, а принципомъ, который скрывается за ними, какъ ргішиѕ motor и даєтъ имъ жизнь и смыслъ.

Не смотря на то, что государство однажды навсегда отказалось оказывать какое-бы то ни было матеріальное или нравственное содъйствіе Церкви, число храмовъ въ Америкъ нисколько не меньше числа ихъ въ Европъ, и между ними есть много такихъ великолъпныхъ, которые и въ Европъ встръчаются не часто. Въ Нью-Іоркъ напримъръ отъ 5 до 600,000 жителей и 450 церквей, и между ними великольпное готическое зданіе Trinity — Church, слава и гордость всъхъ Соеди. ненныхъ Штатовъ. Между тъмъ нужно взять въ соображеніе еще то обстоятельство, что Нью-Іоркъ есть центръ всевозможныхъ дъловыхъ и коммерческихъ предпріятій, городъ давокъ, магазиновъ и конторъ, хозяева которыхъ живутъ здёсь только по временамъ, а постоянныя жилища ихъ находятся или внутри страны, или въ бливъ лежащихъ городахъ. Такимъ образомъ если имъть въ виду только постоянныхъ жителей Нью-Іорка, то число ихъ не будеть превышать 400 тысячь и следовательно среднимъ числомъ на 1000 челов. приходится одна церковь (1). Рочестеръ (въ штатъ Нью-юркъ)

<sup>(1)</sup> Тогда какъ въ Парижъ въ 1855 г. на миллюнъ жителей приходилось только 46 церквей — среднямъ числомъ одна церковь на 45,000 жителей; въ Берлинъ тоже самое, въ Гамбургъ еще меньше. См. Сол-

при 45 или 50,000 жителей имъетъ 50 церквей. На равной плоскости между Филадельоїей и Гаррисбургомъ на пространствъ ста миль въ длину и ширину попадаются такія церкви, которыхъ не постыдился бы ни одинъ европейскій городъ среднихъ разміровъ. Равнымъ образомъ въ западной Пеньсильваніи, Весть-Мореландъ, Вашингтонъ-Лафайсть и др. есть церкви, которыя можно назвать ведикольными (1). Но что особенно замъчательно, въ малецькихъ городкахъ съ 2,000 жителей обыкновенно находится отъ 5 до 10 храмовъ.

Причина такого множества церквей заключается отчасти во иножества сектъ, отчасти въ простой и дешевой постройкъ большей части этихъ церквей. Но
если мы примемъ въ соображение то обстоятельство,
что здъсь всъ церкви строятся исключительно на собственныя средства прихожанъ, то главной причины описываемаго нами явления мы должны искать въ церковночь смыслъ и благородной щедрости американцевъ.
Если община не довольно многочисленна, или недостаточно богата для того, чтобы имъть обыкновенную церковь съ башнями и колоннами; то она не собираетъ
въ цълые десятки дътъ чрезъ воззвания и кружки контрибуции со всъхъ, а сейчасъ же открываетъ подписку
между своими сочленами и выстраиваетъ небольшое каменкое здание, въ которомъ могло бы ноиъститься отъ



ference de Chretiens Evangaliques de toutes nation a Berlin 1857 г. р. 215. Притомъ великолъпные храмы Европы строились цалыя стольтія и цълыми десятками покольній чуть не на средства всего міра, тогда какъ самыя великольпныя церкви Америки на средства одной, много двухъ генерацій.

<sup>(1)</sup> Die Vereinigten Staaten von Nord-amerika nach ihrem politischen, religiösen und geselschaftlichen Verhältnisse betrachtet, von Sidons, 1827. S. 120.

З до 400 человыть: туть же гдв нибудь въ нижнемъ этажь устрояется помыщение и для пастора. Эта скромная церковь, отличающаяся отъ обыкновенныхъ домовъ только былыми дверями и зелеными ставнями, удовлетворяетъ религіознымъ нуждамъ прихода до тыхъ поръ, пока онъ не умножится въ числь членовъ и не разбогатьетъ; тогда онъ продветъ старую церковь и строитъ новую. Эта безцеременность въ отнешении къ отарому святилищу какъ разъ подъ статъ той безцеременности, съ какой относятся американскіе протестанты къ историческимъ преданіямъ христіанства.

Всевозможные архитектурные стили перепробованы при постройкъ американскихъ церквей: Византійскій, Романскій, Готическій и даже современный фантастическій. Замічительно, что ни одинъ изъ этихъ стилей не выдержанъ вполній ни на одномъ храмів, а обыкновенно къ одному и тому же зданію прикладывается два и даже три стиля въ самыхъ своенравныхъ сочетаніяхъ. Это своенравіе искуства невольно наводить на сближеніе съ другимъ своенравіемъ въ комбинаціи церковныхъ формъ.

За то внутренность американских церквей и ихъ Богослужение отличаются—какъ будто нарочно для контраста внышнему прихотливому разнообразію—удивительнымь однообразіемъ. Сидыныя для слушателей и каседра для проповыдника, да еще одна или нысколько люстръ, спускающихся съ потолка, вотъ все, что можно увидыть во всыхъ американскихъ церквахъ (за исключениемъ католическихъ). Разность между богатыми и быдными церквами состоитъ только въ томъ, что въ однихъ всы эти предметы роскошные устроены, въ другихъ скромные. Богатыя церкви бываютъ обыкновенно

украшены великольно-разголоченными паникадилами, разноцвътными коврами на полу, и бархатными подушками на сидъньяхъ, стъны со вкусомъ расписаны, въ окнахъ зеркальные стекла. Священныя изображенія ръдко встръчаются въ американскихъ церквахъ, и если встръчаются (какъ наприм. въ англійской епископальной церкви и въ реформатскихъ общинахъ, принявшихъ ученіе Невина); то ихъ обыкновенное мъсто на оконныхъ стеклахъ.

Перковныя мъста, устрояемыя амоитеатромъ и очень похожія на театральныя ложи, подразділяются на пять отдыленій. Это подраздыленіе обусловливается количествомъ платы, вносимой посътителями. Ближайшія къ наведръ проповъдника стоятъ дороже - они и отдълываются съ большей роскошью, такъ что самыя модныя дамы большаго свъта найдуть въ своей церкви тотъ же блескъ и великольніе и ть же удобства, какія и въ своихъ ботатыхъ салонахъ. Такая обстановка лишаетъ американскія церкви того священнаго характера, которымъ отличаются наши православныя церкви и дълаетъ ихъ очень похожими на театры. Самыя отдаленныя отъ канедры мъста оплачиваются дешевле, но за то и отдълываются съ меньщими удобствами. Обыкновенно они абонируются целыми семействами. Заднія дев-три скамейки предназначаются для постороннихъ, которые за это ничего не платять. Лучшія мъста, смотря по обстоятельствамъ, стоятъ отъ 50 до 100 долларовъ въ годъ (1). Если къ этимъ расходамъ на церковь прибавимъ расходы на проповъдниковъ и на разныя другія непредвидимыя церковныя нужды, то должны будемъ

<sup>(1)</sup> Долларъ равняется 1 руб. 33 коп.

согласиться, что въ Америкъ не дешево стоитъ звание члена церкви (church member): зажиточному человъку оно обходится иной годъ въ цълыя сотни и даже тысячи долларовъ. На этомъ пунктъ американская церковная свобода является намъ съ лучшей своей сторены. Конечно въ этихъ щедрыхъ тратахъ на церковь и ея проповъдниковъ не послъднюю родь играетъ и тщеславіе, но какое человъческое дъйствіе можетъ быть совершенно свободно отъ него.

Первый предметь, прямо бросающійся вамь въ глаза при входъ въ американскую церковь, есть канедра. По ея изящной, даже роскошной орнаментовкъ, которая особенно замътно выдается при отсутствии чего-бы-то ни было похожаго на нашъ иконостасъ, вы сейчасъ же. видите, что это святое святыхъ американца. И немудрено, если американцы такъ укращають свои каоедры, въдь отсюда вытекаетъ для нихъ единственная благодать, въ которую большинство изънихъ въритъ, именно благодать слова. Даже въ тъхъ церквахъ, въ которыхъ нътъ канедръ въ собственномъ смыслъ, а вмъсто. ихъ возвышаются пюльпитры, они составляють явленіе, выдающееся изъ ряда другихъ. Эти пюльпитры обывновенно ставятся на возвышении, устронемомъ прямо противъ входа у передней ствны храма и поднимающемся отъ полу на 4-6 ступеней. На этомъ возвышени помъщается маленькій диванъ, или кресло, и передъ нимъ небольшой столикъ, или пюльпитръ въ родъ аналоя (1)

<sup>(1)</sup> Въ послъднее время въ жикоторыхъ вперяванскихъ церквахъ стали устранвать подвижныя каседры. Подъ каседрою устрояются желазныя рельсы въ видв круга, на этихъ рельсахъ при помощи устроеннаго внутри каседры механизма проповъдникъ можетъ совершение незамътно для слушателей поворачиваться со своею каседрою во всъ сто-

Наскольно шаговъ отступя отъ каоедры направо у ствны ставится другой диванъ, огражденный отъ врителей ширмами. На этомъ диванъ проповъдникъ проводитъ то время, когда его непосредственное дъйствіе въ церкви бываеть не нужно. Алтарь бываеть обыкновенно только въ епископадъныхъ церквахъ. Богослужение, совершаемое въ этихъ последнихъ церквахъ, до такой степени не похоже на богослужение, совершаемое во встать остальныхъ протестантскихъ церквахъ Америки, что нижесльдующее описание богослужения въ поольдникъ можеть относиться къ нему только отчастил Между тъмъ богослужение здъшнихъ ортодоксальныхъ щерквей: до такой степени похоже во всехъ церквахъ, что понему трудно судить, въ какой церкви присужствуещь при богослужени-въ пресвитеріанской, методистской, у конгрегаціоналистовъ, или баптистовъ.

Составныя части богослуженія, обыкновенно продолжающагося полтора часа, суть слёдующія: краткая входная модитва, піснь, чтеніе изъ библіи какой нибудь главы по выбору проповёдника, молитва Госнодня, опять піснь, проповёдь и снова піснь, и затёмъ отпусть, называемый здёсь благословеніемъ. Такъ какъ всё американскія церкви отвергають церковный кругь праздниковъ, то ихъ богослуженію не достаєть того глубокаго таинственцаго смысла и догматико-историческаго значенія, которое оно имість въ нашей православной: Церкви. Литургики здёсь ність и быть не можеть.



277 1 64 1 4 2 1

роны. Амегіque telle qu' elle est 1865 р. 48. Ниже мы увижим вще и образчикъ такого непосредственнаго применевія открытій и пріобретеній современной науки и цивилизаціи къ церковному быту. Эти факты превосходно характеризують воззренія американцевъ на свою церковность.

Практическая цёль (молитва и назиданіе) и старые пуританскіе обычаи, вогь факторы, подъвлінніемъ которыхъ сложилась здёсь форма богослуженія: оттого она и вышла такою же простою, какъ и сами эти факторы.

"Въ здъшнихъ церковныхъ пъсняхъ, говоритъ авторъ писемъ изъ Америки (1), нъмецъ немного найдетъ для себя привлекательнаго. Мелодіямъ, равно какъ и тексту этихъ пъсней не достаетъ той величавой простоты и того соотвътствія народному духу, какими отличаются церковныя пъсни временъ реформаціи. Есть высоко-поэтическія пъсни и удивительные музыкальные мотивы: но въ тъхъ и другихъ есть также много и посредственнато, испуственнаго, — по мъстамъ то и другое переслащено, по мъстамъ то и другое впадаетъ въ манерный патетизмъ".

Во время пънія всё присутствующіе въ храмё обыкновенно встають и слушають пъніе стоя, но сами не принимають въ немъ участія. Оно выполняется или особымь хоромъ пъвчихъ (въ богатыхъ церквяхъ), или охотниками изъ прихожанъ. Многіе проповъдники въ настоящее время стараются о перемънё этихъ порядковъ и о вреденіи пънія въ воскресныя школы; но неспособность къ итнію американцевъ и недостатокъ хорошихъ учителей пънія мънгаетъ успъху ихъ предначинній.

Проповъди здъсь обынновенно читаются по тегради и это тъмъ удивительнъе у народа, который при своикъ свободныхъ учрежденіяхъ развилъ въ себъ до высоной степени ораторское искуство свободной импро-

<sup>(1)</sup> Deutsche Briefe aus Nord-Amerika. Письмо 2.

визованной ръчи. Впрочемъ здъщнее чтеніе проповъдей не похоже на то, которое встръчается въ другихъ странахъ. Проповъдникъ такъ корошо владветъ своей проповедью, что его чтеміе нельзя почти отличить отъ импровизаціи, — его глаза чаще бывають обращены на слушателей, чемъ на тетрадь и онъ не связываетъ себя безусловно буквой своей проповъди (1). Это чтеніе имветь ту выгоду; что даеть проповъднику возможность избъжать повтореній, лишнихъ фразь, перяфразовъ и отступленій, почти неизбъжныхъ при импровизаціи. Американскіе пропов'ядники такъ хорошо р'азсчитывають свои проповёди, что онё у нихъ продолжаются изъ минуты въ минуту, сколько положено. Американскій пропов'ядникь держить себя на каседр'я спокойно и увъренно. "По пріемамъ его, тону голоса и манеръ держать себя на качедръ видно, что его проповъдь не составляеть для него предмета минутныхъ размышленій, а дъло жизни (2). Съ своей стороны мы нивемъ причины думать, что заметка почтеннаго путешественника допускаеть много исключеній, — но объ этомъ послъ.

Въ Америкъ не услышите музыкальнаго перезваниванія нашихъ многочисленныхъ колоколовъ. Каждая церковь здёсь имъетъ не больше одного колокола. Этотъ однообразный звонъ колоколовъ какъ будто по волшебству оживляетъ вдругъ городскія улицы, на которыхъ въ воскресные дни до звона ни одной души не увидишь. Длинной вереницей тянутся пъшеходы въ церковь по широкимъ тротуарамъ; между тъмъ такая

<sup>(1)</sup> Deutsche Briefe aus Nord-Amerika. Пясьмо 2.

<sup>(2)</sup> Deutsche Briefe aus Nord-Amerika. Письмо 2.

же вереница пареть движется туда же по срединв улицы. Величайщая пунктуальность царствуеть во всемь и вмысты съ ударами колокова въ половины 11-го часа вси члены общинь сидять уже на своихъ мыстахъ въцеркви.

Въ Америкъ празднуется одинь только церковный праздникъ — воспресенье. За то этотъ день нигдъ не празднуется такъ строго, какъ здъсь, за исключениемъ развъ Англіц. Въ церковныхъ кружкахъ хорошаго тона принято употреблять слово дсуббота", вивсто пвоскресенья". И нужно согласиться, что это ветхозавътное название дучие идеть къ американскому воскресному дню, чемъ новозаветное его имя, если взять въ соображение ту ветхозоватную строгость, съ какой онъ празднуется здёсь. Какъ много придають здёсь значенія доджному соблюденію воспреснаго дня, видно ужъ изъ того одного, что государство позволяеть себъ на эдомъ единственномъ пунктъ измънять своему принципу невившательства въ дъла Церкви или неучастія въ нихъ, и во многихъ штатахъ закономъ ограждаетъ покой воскреснаго дня. Въ этотъ день запреддаются всъ работы и вообще всъ занятія, производящія шумъ. Старые пуритане и старые голландские колонисты соблюдаютъ воспресный день съ особенной строгостью. Впрочемъ въ последние 30 леть гражданские законы относительно покоя воскреснаго дня въ большихъ американскихъ городахъ подъ вліяніемъ Европейскихъ переседенцевъ сделались недействительными практически. Нъмпы, не принадлежащие ни къ какой Церкви, этими днями пользуются для разныхъ увеселительныхъ прогулокъ по сушв и водамъ. Огромными толпами, въ сопровождении группы музыкантовъ, они отправляются

куда нибудь въ городовей или загородный садъ, и открывають танцы и народные театры. Эти обычаи особенно начали усиливаться съ 1848 г., когда политическіе бізглецы итъ стараго свіма перенесли всю свою ненависть къ религіи въ эту страну свободы и въ благодарность за оказанное имъ гослепрівного начали издіваться надъ почтенными обычании "лицемірных», по ихъ мижнію, почитателей воскресного дня". Это безцеремовное пошираніе обычаевъ, священныхъ для народа, попираніе омерзительное своею грубостью и грязисватостью для приличныхъ въ высшей степени америкамцевъ, вызвало наконець въ Нью-Горив систематическую реакцію.

По америчанскимъ понятіямъ, отъ того, или другато отношенія къ воскресному дию зависить счастіе или несчастіе народа. Они съ гордостью указывають на связь между гражданскою свободою и празднованіемъ воскреснато для въ Англіи и Америкъ и ставять иль въ причинныя отношенія другь къ другу.

Эти воззрвнія на воскресный день подади поводы, за нять лють тому назадь, къ основанію номитета для празднованія субботы. Основатель этого комитета и тенерещній секретарь его, Кукъ; настоящій Американень по энергіи и отнать, поссорившійся съ Американень обществомъ трактатовъ, гдв служиль до тыкъ норь, изъ-за воззрвній на невольничество, избраль это новое поприще для своей двятельности съ прати запитересовать общественное мивніс въ этомъ двять. Съ раднимы уманьемь онъ пресладоваль свою паль. Главичны средствомъ для ея достиженія служили ему летучіе вистии. Подготовивши посредствомъ икъ общественное мивніс, окъ вступиль въ сноменіе съ важнайшими и влінтельно

изаними гранданами и при наз содзёствіи валичать въ свое дало и полицейскія власти.

По устраненіи мелкихъ злоупотрабленій. Кукъ сдълаль нападеніе на главное зло-отпрытую торговлю питеями. Въ меморандумъ на имя гражданъ онъ заклиналь инъ блапомъ націи вывести торговлю крапними напитами по воскреснымь днямь, столь оскорбительную для святости этихъ дней. Этотъ меморандумъ пронавель настоящую революцію въ Нью Іорко и полиція, уступая общественному мивнію, должна была запретить виноторговию по воспресеньямъ. Атенстические нъмцы попробовади обойти это запрещение и подъ именемъ sacred concert (священныхъ концертовъ) и публичныхъ чтеній открыди собранія, на которыхъ за кружкою нива или бутылками джина распъвались саимя возмутительныя пъсни и читались самыя богохульныя ленціи и ръчи. Но Кукъ со своимъ обществоит не дремалъ, -- онъ вытребовалъ новое распоряженіе полиціи, которымъ запрещались по воскрессныямъ всъ концерты и чтенія,

Празднование воскреснаго дня въ семействахъ, принаддежащихъ въ какой нибудь церкви, состоитъ въ томъ, что члены семейства ходятъ въ свою церковь, читаютъ дома библію вижств, или порознь, отлагаютъ въ сторону вев мірскія занятія—даже чтеніе свътснихъ внягъ, обмъниваются дружескими визитами, или прогуливаются; значительная часть дня посвящается и сну. Обычай праздновать воскресный день до такой степени распространенъ въ Америкъ, что даже унитаріи, не имъющіе прочныхъ основаній праздновать воскресный день, тоже дълають свои религіозныя собрамія вечеромъ въ втотъ день. Къ сожальнію, для многихъ воскресный день не столько религіозный праздникь, сколько день отдыха и покоя—все равно гдё бы ни принилось, дома ли на госпіпд—chair (родъ кушетки) или на властической подушкё въ церкви. Но гдё атого не бываеть?

Благочестивое семейство редис ограничивается выслушаніемъ одной пропов'яди въ воспресный день. Обыкновенно если не всъ, то многіе члены такого семейства выслушивають иногда два, иногда три проповади. Изъ Англиканской-Епископальной церкви, гдъ прововъдь бываеть до полудня, отправляются послъ полудня въ Пресвитеріанскую, и тамь какъ въ воспресенье не дозводяется ни музыка, ни пъніе, ни другія свътскія занятія и увеселенія, то женщинамъ ничего не остается двлать, какъ идти вечеромъ на проповедь методистовъ. Эти проповъди, отличающіяся всегда искуственнымъ, или неподдельнымъ паносомъ, сильно действують на женщинъ и часто похищаютъ у другихъ проповъдниковъ этихъ слабыхъ овецъ ихъ стада. Но на эти переходы никто не смъетъ жаловаться. И если бы оставленный проповъдникъ обнаружиль когя мальйшее неудовольствіе, его признали бы врагомъ свободы совъсти и онъ потерядь бы всякую попудярность. Этоть либерадизмъ заходить такъ далено, что еслибы какой инбудь проповъдникъ въ церкви своего прихода сталъ выставлять свою редигію, какъ дучшую изъ всвять; то и это могло бы очень вредно отозваться на его карьеръ. -- "Во всякомъ христіанскомъ въроисповъданіи можно быть благочестивымъ, -- всв иы христіане", -- сказали бы ему въ отвъть и презрительно отвернулись бы отъ него. Ребенокъ въ родительскомъ домв выбираеть себв ту религію, какая ему больше нравится и родители не скажуть противъ его выбора ни одного слова. Бывають

семейства, гдв отець англиканець, мать реформатка, сынь бантисть, а дочери методистки, и это не ившаеть имъ жить въ полномъ согласіи другь сь другомъ. Когда на вечернихъ собраніяхъ члсновъ семейства заходить рвчь о религіозныхъ предметахъ, то всв разсуждають спокойнымъ тономъ, стараясь не затрогивать другь друга, и по окончаніи бесьды каждый остается при своемъ мивнім, нисколько не мізшая и другимъ иметь свое. (1) Конечно эта терпимость происходить не столько изъ-уваженія нъ религіознымъ убъжденіймъ другаго; каковы бы они ни были, сполько отълтого, что вообще въ эмериканскихъ церквахъ мало возбужденъ интересъ къ правовърію. Здъщнія церкви заботится не о томъ, чтобы охранять чистоту ученія, а о томъ только, чтобы сдвлать возможно лучшее практическое приманение изъ той, или другой догматической теоріи. Эта особенность въ возорвніяхъ американскаго протестантства на свою церковную задачу наглядно выражается въ одномъ очень знаменательномъ фактв: эдъсь всъ проповъдники, къ какой бы церковной партін они ин принадлежали (здісь разумінотся ортодоксальныя церковныя партіи), могуть служить и говорить проповъди въ какой угодно перкви и во время праздниновъ очень усердно помогають другь другу. Впрочемъ все это нисколько не мъщаетъ американскому проповъднику увеличивать свой приходъ — а слъдовательно и средства въ содержанию на счеть другаго. И въ этомъ отношении американские проповъдники обнаруживаютъ изобрътательность, доходищую до геніальности (2). Рав-

<sup>(1)</sup> Vereinigten Staaten von Nord-amerika nach ihrem politischen, religiosen und geselschaftlichen Verhältnisse betrachtet von C. Sidons. p. 61.

<sup>(2)</sup> Недавно одинъ проповъдникъ Trinity Church въ Нью-Іоркъ придумалъ провести въ эту церковь желъзную дорогу и тамъ переманилъ

нымъ образомъ равнодушіе къ въроисповъднымъ разностямъ не мъщаетъ церковнымъ общинамъ враждовать другъ съ другомъ не куже самыхъ заклятыхъ сектантовъ. И что особенно замъчательно, поводомъ къ этой враждъ иногда служатъ тъ же въроисповъдныя разности, къ которымъ онъ такъ равнодушны. При разности цълей и интересовъ, преслъдуемыхъ церковными общинами, все можетъ послужитъ поводомъ къ враждебному столиновеню между ними и принципъ свободы скоръе благопріятствуетъ, чъмъ препятствуетъ этимъ столкновеніямъ. Вся разность въ томъ, что эти столиновенія чаще происходять изъ-за матеріальныхъ и вообще практическихъ интересовъ, чъмъ теоретическихъ.

Но если на въроисповъдныя разности мало обращають вниманія въ Америкъ, за то обращають слишкомъ много вниманія на такія вещи, на которыя во всъхъ христіанскихъ церквахъ стараго и новаго времени стыцинсь обращать вниманіе, — именно на цвъть кожи. Между церквами бълыхъ и церквами черныхъ здъсь нъть никакихъ сношеній (¹). Чернаго въ церкви бълыхъ можно встрътить развъ по какому нибудь особенному случаю. Бълые не хотятъ брать должностей въ церквахъ черныхъ и обыкновенно протестуютъ, если черные открываютъ свою церковь въ ихъ кварталъ. Это отчужденіе бълыхъ отъ черныхъ составляєть самую темную сторону въ церковной жизни Америки. Къ чести своей одни методисты и баптисты не допускаютъ у себя этого отчужденія.

(Продолженів будеть.)

къ себъ половину города. Такая різ frans очень обыкновенное дъло въ Америкъ.

<sup>(1)</sup> Protestantische Monatsblätter 1862. Februar. Sclaverei, Christenthum und Kirche in den Vereinigten Staaten. von M.

Ч. П.

## **НУТЕВЫЯ ЗАМЪТКИ ИЗЪ ГЕРМАНІЙ** (1).

Тюбингенв, 1-го августа 1864 г.

Держась обычаевь "добраго стараго времени", всв временные и постоянные жители Тюбингена встають утромъ не позже 6-ти часовъ, объдаютъ въ 12 ч. и, поужинавъ вечеромъ часовъ въ 7, посвящаютъ затъмъ часа полтора или два на прогулку по живописнымъ окрестностямъ города. Около 10-ти часовъ вечера все уже успокоивается и для всего Тюбингена наступаетъ время сна въ полномъ смыслъ этого слова. Здъсь вообще не научились еще искуству превращать день въ ночь и ночь въ день по примъру такъ называемыхъ центровъ цивилизованной жизни, и всякій прівзжій, хотя бы то изъ какого либо "центра", волей-неволей подчиняется патріархальнымъ обычаямъ мъстныхъ жителей.

Примънительно къ указанному распредъленію времени университетскіе факультеты, а въ томъ числѣ и богословскіе, ежедневно открывають свои аудиторіи съ семи часовъ утра. Лекціи читаются (по часу) отъ 7 часовъ до 12-ти съ промежуткомъ 5-ти минутъ между каждою, и за тѣмъ отъ 2-хъ часовъ по полудни до 6-ти. Само собою разумѣется, что не всѣ эти часы каждымъ

<sup>(1)</sup> Смотр. прежнія корреспонденція въ Христ. Чтенія за ноябрь и декабрь 1864-го г., за февраль и мартъ 1865-го г.

въ частности изъ студентовъ посвящаются на слушаніе лекцій; большее или меньшее число лекцій, посьшаемыхъ каждымъ студентомъ въ теченіи дня (обыкновенно не меньше 5-ти) зависить отъ поличества изучасмыхъ имъ въ данный семестръ научныхъ предметовъ. Что насается до профессоровъ, то каждый изъ нихъ непремънно емеедневно читаетъ лекціи и притомъ не по одной, а по нъскольку въ день. Эта многочисленность ленцій, выпадающихь на долю каждаго пренодавателя, зависить главнымь образомь оть сабдующихъ двухъ причинъ: во первыхъ, каждый профессоръ читаеть въ теченіи изв'ястнаго семестра одновременно ленціи по нъсколькимъ отдъламъ богословскихъ наукъ; во вторыхъ, на прохождение назначенныхъ для лекцій предметовъ употребляется не болье какъ по одному -много-по два полугодія (семестра), такъ что надлежащая полнота преподаванія не иначе можеть быть достигнута, какъ при 4-6 часахъ въ недълю по каждому предмету (1).

<sup>(1)</sup> Вотъ программа лекцій, читаемыхъ въ теченіи настоящаго летняго семестра въ здешнемъ протестантско-богословскомъ факультеть:

<sup>1.</sup> Толкованіе яниги Іова—4 раза въ недалю (по часу)—профессоромъ Элеромъ (Ochler).

<sup>2.</sup> Практическія упражненія въ толкованіи ветхозав'ятныхъ свящ. книгъ—2 раза въ недваю, —подъ руководствомъ того же профессора.

<sup>3.</sup> Христіанская Символика, или сравнительное изображеніе христ. въроисповъданій—6 разъ въ нед.—тъмъ же Элеромъ.

<sup>4.</sup> Введеніе въ книги Новаго Завъта, 3 раза въ нед. — профессоромъ Вейцськиеромъ (Weizsäcker).

<sup>5.</sup> Новъйшая церковная исторія (отъ реформація)—6 разъ въ нед. твиъ же.

<sup>6.</sup> Толкованіе Евангелія отъ Іоанна—3 раза въ нед. — профессоромъ Мандерероми (Landerer).

<sup>7.</sup> Первая часть христ. Догматики (о существъ и свойствахъ Божіихъ)—6 разъ въ нед —тъмъ же.

Увлеченный новизною своего положенія, я съ первыхъ же дней своего пребыванія въ Тюбингент началъ съ усердіемъ постіщать здітнія богословскія лекців. Двери аудиторій были для меня повсюду открыты и, иміт подъ руками подробный каталогъ всёхъ читаемыхъ лекцій, я могъ по своему личному усмотрітню слушать чтеніе, у кого хотіль изъ профессоровъ. Конечно, подобное впизодическое слушаніе лекцій становится, особенно по началу, боліте предметомъ любопытства, чіть средствомъ къ дійствительному обогащенію ума новыми взглядами и познаніями. Профессоръ, имітя въ виду потребности своихъ постоянныхъ

<sup>8.</sup> Вторан часть исторіи жрист. догматовъ (отъ 4-го до 9-го вѣка)— 6 разъ въ нед.—тѣмъ же.

<sup>9.</sup> Новъйшая исторія догиатовъ (отъ 16-го въка)—2 раза въ нед. — твиъ же.

<sup>10.</sup> Толкованіе посланія къ Эфесянамъ — 2 раза въ нед. — профессоромъ Беккомъ (Beck).

<sup>11.</sup> Ученіе о Св. танистважъ Церкви-2 раза въ нед.-имъ же.

<sup>12.</sup> Первая часть жрист. Эники (Нравств. богословія) — 5 разъ въ нед.—имъ же.

<sup>13.</sup> Протестантское церковное право—5 разъ въ нед.—профессоромъ *Пальмеромъ*.

<sup>14.</sup> Христ. педагогика по отношенію къ народнымъ школамъ— 3 раза въ нед.—имъ же.

<sup>15.</sup> Литургика и гумнологія—3 раза въ нед.--имъ же.

<sup>16.</sup> Всъ практическія упражненія студентовъ по части гомилетики находятся подъ руководствомъ того же проф. Пальмера.

<sup>17.</sup> Толкованіе вниги Притчей — 3 раза въ нед. — репетентомъ *Аэф-флеромъ*.

<sup>18.</sup> Толкованіе Евангелія отъ Матеея—4 раза въ нед.—репетентомъ Дитиємъ.

<sup>19.</sup> Ученіе о боговдожновенности св. книгъ (ясторически и догматически)—1 разъ въ нед.—имъ же.

Само собою разументся, что эта программа съ каждымъ семестромъ совершенно изменяется: каждый изъ упомянутыхъ профессоровъ читаеть съ наступленія новаго полугодія толкованіе другихъ св. книгъ и другія части своихъ наукъ, и не раньше какъ чрезъ три или четыре года приступаеть снова къ чтенію тъхъ же предметовъ.

слушателей, часто ссылается на мысли и предметы уже раскрытые имъ прежде; каждая лекція въ частности не представляеть собою чего либо округленнаго и цълостнаго, а является не болъе какъ звъномъ въ общей цъпи его чтеній, — при чемъ, конечно, многое остается темнымъ, а иной разъ и совершенно непонятнымъ для прибывшаго среди семестра и на короткое время дилеттанта. Но если и нельзя многому научиться при такомъ мимолетномъ посъщеніи лекцій, не мало еще остается въ душв дорогихъ и пріятныхъ впечативній, которыми вознаграждается трудъ туриста, издалека прибывшаго съ цълію почерпнуть для себя что нибудь изъ сокровищницы германской мысли. Для насъ, русскихъ, профессорская двятельность германских богослововь почти столько же знакома или — точнъе — незнакома, какъ дъятельность какихъ нибудь древнихъ греческихъ перипатетиковъ: мы знакомы (или по крайней мъръ --можемъ знакомиться) съ плодами икъ учено-литературной двятельности, но съ живою личностію и съ двйствительнымъ бытомъ ихъ-слишкомъ ръдко. Вотъ почему одно уже то, чтобы собственными глазами взглянуть на этотъ міръ, на эту мастерскую, ежегодно вырабатывающую такое значительное количество издёлій человъческой мысли, имъетъ особенную заманчивость и предесть. Но этого мало: если и нельзя при отрывочномъ посъщении лекций у какого либо германскаго профессора извлечь для себя значительный матеріаль новыхъ научныхъ познаній, то можно по крайней мірів познажомиться съ образомъ и методомъ его преподаванія, можно узнать — такъ сказать — формальную сторону его преподавательской двятельности, другими словами, -- какъ именно онъ относится къ извъстному научному матеріалу и какими правилами онъ руководствуется при разработкъ данныхъ источниковъ. Эта сторона дъла, по моему мевнио, въ высшей степени важна и пріобретаеть темъ большій интересь, чемъ ближе слушатель самъ предварительно уже знажомъ съ предметомъ преподаванія и его источниками. Что же касается до матеріальной стороны діла, до надлежащаго усвоенія сообщаємыхъ профессоромъ положительныхъ свъдъній, то для достиженія этой цъли слишкомъ недостаточно слушать профессора; необходимо вмысты сы тъмъ тутъ же въ аудиторіи и записываты за нимъ. Здёсь въ Тюбингене, какъ и вообще въ германскихъ университетахъ, при чтеніи профессорскихъ лекцій мало цвиять силу и вліяніе устнаго слова и живой, плавной рвчи. Не заботясь много о слогв и образв изложенія, не гоняясь ни за какими цвотами краснорочія. профессоръ заботится лишь о томъ, чтобы передать свою мысль въ возможно сжатой и точной формъ; при этомъ лекціи часто становятся очень сухими по изложенію и совершенно чужды того свойства, которое мы привывли обозначать именемъ "популярности". Но этого мало: имъя въ виду, чтобы слушатели записывали всякое слово, профессоръ собственно не говоритъ свою лекцію и даже не читаеть ее, а диктуеть, произнося слово за слово съ такими остановками, съ такою медденностію, которая придаеть вившней сторонъ преподаванія характеръ чего-то механическаго и почти бездушнаго. Присовокупимъ къ этому, что за немнорими исключеніями сами профессоры вычитывають свои декціи изъ лежащихъ предъ ними записокъ. Нечего и говорить о томъ, что при такой процедуръ аудиторія слишномъ мало соотвътствуетъ своему названию: она

перестаеть быть собраніемъ живыхъ людей, принимающихъ чрезъ живое устное слово непосредственное воздъйствіе отъ живой дичности, а превращается въ какую-то канцелярскую машину, служащую къ тому, чтобы разомъ перевести въ сотню студентческихъ---не головъ — а тетрадовъ то, что записано въ профессорской тетрадкъ. На посторонняго слушателя (а не писца) эта механика наводить въ первую пору какую-то тоску и нужив значительная доля умственнаго напряженія, чтобы внимательно следить за мернымъ, монотоннымъ чтежіемъ профессора, голосъ котораго акомпанируется сирипомъ многочисленныхъ, борзо пишущихъ студентческихъ перьевъ. Попробовалъ было и я, по общему примъру всъхъ окружавшихъ меня, работать не головою, а перомъ во время ленцій, но по недостатку навыка предпріятіе это какъ-то мев не удавалось и я сталь довольствоваться однимъ "слуша-Biemb".

Помнится мив, что года полтора или два тому назадъ извъствый у насъ г. Пироговъ, подъ вліяніемъ впечатлівній, полученныхъ имъ при посвіщенін германскихъ университетовъ и въ виду предстоявшихъ тогда преобразованій въ уставъ нашихъ университетовъ, выразилъ мысль, что лучше всего было бы совершенно уничтожить чтеніе профессорскихъ лекцій, какъ лишнюю трату времени и замінить ихъ раздачею студентамъ печатныхъ экземпляровъ тіхъ же лекцій. Проектъ этотъ казался мив тогда чімъ то въ родів насмінки надъ профессорскою діятельностію, но нельзя не сознаться, что при боліве близкомъ знакомствів съ ходомъ преподаванія въ германскихъ университетахъ весьма легко придти къ упомянутому заключенію. Я убінделся по

крайней мере въ томъ, что есть возможность испольно уповлетворительно пройти полный курсь богословскихъ наукъ въ Тюбянгенскомъ университеть, живя безвытьздно-въ Петербургъ: такъ накъ дъятельность студентовъ при посъщении лекцій исключительно ограничивается буквальнымъ записываніемъ со словъ профессора, то стоило бы только выписать себ' копію съ любой студентческой тетрадии, - и пріобретено было бы тоже, что пріобрътается студентами чрезъ ежедневное посъщеніе декцій на м'есть. Эта мысль такъ заинтересовала меня, что я въ первые же дни своего пребыванія въ Тюбингенъ сталъ хлопотать о наймъ переписчина для пріобритенія читаемых ленцій. Мий особенно хотилось имъть курсь христ. символики (ученія о въроисповъданіяхъ), читаемой проф. Элеромъ (Ochler), и ленціи проф. Бекка по крист. Эсикъ (нравств. богословію). Но къ сожалвнію оказалось, что мое намвреніе неудобонсполнимо по причинамъ, впрочемъ, только финансовымъ: за копію съ лекцій просили очень высокую плату, ссылаясь на то, что списываніе ленцій можеть брать на себя не простой писецъ, а только студенть и притомъ непременно тоть же, съ тетрадки котораго предполагадось бы списывать, такъ какъ наждый студенть записываетъ ленціи съ разными сокращеніями въ словахъ и съ самодъльными стенографическими знаками, понятными только для него самого.-Какъ бы то ни было, но наждый студенть, посвщая регулярно лежнін, имветь главною, если не исвлючительною, цвлію-пріобрателіе съ профессорскихъ чтеній; по этимъ запискамъ онъ потомъ готовится къ экзамену, ихъ онъ хранитъ нотомъ какъ намятникъ своей студентческой жизни, къ нимъ же онъ по выходъ изъ университета обращается

въ случав напой-либо надобности какъ къ авторитетному для него источнику разныхъ справокъ.

Ненормальность такого образа преподаванія естественно побудила меня, при личных бесёдахь съ профессорами, выразить нёкоторымъ изъ нихъ мои недоумёнія. Въ отвёть миё говорили, что хотя вполиё сознають недостатки этой системы преподаванія, но сами студенты требують именно того, чтобы дана была имъ возможность записывать, и заявляють сильное неудовольствіе въ случай, когда и поворить ленцію живымъ словомъ, неудобнымъ по быстротё рёчи для записыванія. Такова всегда и во всемъ сила обычая, освященнаго давностію; онъ пріобрётаеть значеніе непреложнаго занона; владычествуеть деспотически надъ умомъ и волею человёка и только съ большимъ трудомъ уступаеть вліянію болёе здравыхъ началь.

Впрочемъ нъкоторые изъ профессоровъ, и притомъ изъ наиболъе авторитетныхъ (какъ наприм. Беккъ) позволяють себъ во время декцій маленькія отступленія отъ утвержденнаго обычаемъ образа преподаванія: диктуя левцію, они отъ времени до времени поднимають глаза съ записовъ и живою ръчью дълають нъсколько дополнительных объясненій къ только-что продиктованному; но слова ихъ въ этомъ случав остаются обыкновенно гласомъ вопіющаго въ пустынъ; студенты съ неудовольствіемъ кусають свои перья, пропуская очевидно мино ушей подобныя самовольныя отступленія своего профессора отъ возложенной на него обязанности guntobate; и только тогда съ живостію хватаются за свои тетрадки, когда спустившіеся на кабедру глаза преподавателя и медленный тонъ его рачи дають знать, что наступило снова время для записыванія.

Неодновратно я спрашиваль также у профессоровъпо поводу тъхъ же "порядковъ", --почему они не издадутъ своихъ лекцій въ печати; но на этотъ вопросъ я ни отъ кого не получалъ удовлетворительнаго отвъта. Ссылались то на недостаточность литературной отдълки или научной законченности читанныхъ лекцій, то на безплодность подобной міры по отношенію къ нуждамъ студентовъ, "такъ какъ съ каждымъ курсомъ составъ лекцій изміняется примінительно къ новымъ требованіямъ и движеніямъ науки". Въ последнемъ случав цвль, конечно, не была бы достигнута, и отпечатаніе лекцій не освободило бы слушателей на следующемъ нурсь оть утомительнаго и механическаго записыванія; но, какъ увъряли меня нъкоторые изъ молодыхъ репетентовъ университетской семинаріи, причина не въ этомъ: лекціи-по крайней мъръ у большинства профессоровъ-мало измъняются, и читаются или, точнъе, диктуются изъ года въ годъ почти въ одномъ и томъ же видв. На значительныя передълки разъ составленныхъ ленцій ни у кого почти изъ преподавателей не достало бы времени, канъ по причинъ многочисленности самыхъ лекцій, выпадающихъ на долю каждаго, такъ-въ особенности-вслъдствіе значительнаго количества другихъ занятій, особенно по части различныхъ учено-литературныхъ предпріятій. Каждый нъмецкій профессоръ признаетъ едва ли не первою и главною своею обязанностію вносить свою лепту въ общую совровищницу книжной учености германцевъ чрезъ изданіе то твхъ, то другихъ научныхъ монографій, нередко также-чрезъ участіе въ различныхъ общирныхъ ученолитературных предпріятіях Подобныя занятія въ связи съ неизбъжными при этомъ научными изысканіями. поглощаютъ значительную часть времени, свободнаго отъ чтенія лекцій, и потому по отношенію къ последнимъ не можетъ быть рвчи о какихъ-либо значительныхъ изминеніяхь въ каждомъ курсв. Если же типъ не менъе профессоръ не печатаетъ своихъ лекцій и не освобождаеть твмъ слушателей отъ необходимости постояннаго записыванія, то причина весьма понятна, хотя она и не высказывается: будь курсъ извъстнаго профессора отпечатаннымъ и следовательно доступнымъ всякому по сходной цене, тогда не-изъ-за чего было бы ходить въ аудиторіи, и самыя чтенія профессора, пожалуй, были бы излишни. Этимъ же обстоятельствомъ объясняется и то, что мы такъ часто встречаемъ въ числъ явленій германской богословской литературы посмертныя изданія разныхъ курсовъ и лекцій, читанныхъ накою-либо научною знаменитостію; такъ наприм. въ недавнее время появились лекціи Неандера о католичествъ и протестантствъ и лекціи Шнеккенбургера о мелкихъ протестантскихъ сектахъ и обществахъ; оба сочиненія появились въ печати уже посль смерти авторовъ, въроятно по вышеизложенной причинъ.

Я говориль до сихь порь объ одной лишь внёшней, довольно темной сторонё въ профессорской дёятельности почтенныхъ Тюбингенскихъ ученыхъ; но есть другая сторона медали, гораздо болёе свётлая и чистая, — это внутреннее, научное достоинство ихъ лекцій. Само собою разумёется, что, говоря о внутренней сторонё профессорскихъ лекцій, невозможно произнести обо всёхъ преподавателяхъ одного общаго категорическаго отзыва; здёсь, какъ и у насъ, есть, конечно, много степеней и почти неуловимыхъ переходовъ отъ дёйствительной даровитости до совершенной бездарности,

оть энергіи и добросовъстности-до совершенной апатіи и полнаго умственнаго застоя. Считаю однаго долгомъ справедливости сказать, что лица, стоящія на низшихъ ступеняхъ указанной лъстницы, встръчаются между преподавателями и "двигателями науки" гораздо ръже въ Германіи, чэмъ у насъ на Руси. Оно, собственно говоря, иначе и быть не можеть: когда у насъ-разумбю ближайшимъ образомъ въ нашихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ-молодой человъкъ, послъ продолжительнаго перехода изъ курса въ курсъ, наконецъ достигаетъ вождвленной цвли, т. е. сдасть удовлетворительно выпускной экзаменъ, и за тъмъ выступить на поприще профессора или педагога, овъ-положимъ-въ первое время еще (за весьма немногими исключеніями) занимается усердно своимъ дъломъ; при энциплопедическомъ характеръ даннаго ему образованія, ему необходимо, уча другихъ, самому приняться за изучение порученнаго ему предмета и, такъ или иначе, дополнить разные пробълы въ своемъ собственномъ образовании. Но если за тъмъ въ скоромъ времени, по нанимъ либо житейскимъ расчетамъ, у него является желаніе оставить педагогическое поприще и замънить его другою служебною карьерою, болье выгодною въ матеріальномъ отношеніи, тогда конецъ усердію и ретивости въ исполненіи обязанностей, отъ которыхъ въ глубинъ души уже созръваетъ замыслъ такъ или иначе освободиться. Онъ не видитъ для себя ничего утвшительнаго ни въ настоящемъ, ни въ будущемъ, если остаться при указанномъ ему училищнымъ въдомствомъ statu quo, и не смотря на громкій титуль магистра sanctiorum humaniorumque litteгагит, не смотря на почетное наименование "профессора", онъ, на основани разныхъ весьма реальныхъ сооб-

ражаній, симинть при первомъ удобномъ случай промънять свою профессуру на скромную, но гораздо болъе выгодную должность приходского священиява. При теперепеней крайне незавидной обстановка духовно-училищной службы такое желаніе раждается-чуть ли не со дня опредъленія ва должность-у девяти десятыхъ выпускаемых нашими академіями юных семянарских в профессоровъ и учителей. Но предположемъ, что нашему "профессору", волей ли или неволей, приходится на долго или на всегда посвятить свою дъятельность наукъ, т. е. оставаться на духовно-училищной службъ;--и въ этомъ случав онъ знасть, что награды и поощренія пріобретаются боле годами службы, нежели научными трудами и усердіемъ; онъ знаетъ съ стороны и то, что если онъ только слегка исполнять оффиціальныя или, точнъе, формальныя свои обязанности, если не будеть съ его стороны вакихъ нибудь слишвомъ явныхъ и частыхъ опущеній, то ему нечего опасаться въ служебномъ отношении: места не лишать его, а наградъ онъ и при усердной, труженической жизни не могъ бы ждать себъ много; мало по малу онъ привыкаеть прозябать среди относительной или полной инерціи, при которой постепенио пропадають и дарованія его, если они были. Конечно, такой грустный исходъ имъетъ мъсто не всегда, но-говоря вообщенельзя не сказать, что богословская ученость и дъятельность у насъ весьма далеко уступаеть германской. Тюбингенскій профессоръ, положимъ, не много посвящаетъ времени на переработку и усовершенствование разъ составленныхъ имъ лекцій; но онъ не станетъ предаваться бездъятельности и не впадеть въ апатію: того не позволить самое положение его при университеть,

такъ накъ за упадкомъ его профессорскаго авторитета неизбъяно послъдуетъ уменьшеніе числа его слушателей, а за тъмъ и увольненіе его отъ должности; званіе профессора богословія есть притомъ въ Германіи званіе въ полномъ смыслъ почетное, и собственное самолюбіе профессора не можетъ не побуждать его къ тому, чтобы въ глазахъ образованнаго общества и самаго университета показать себя вполнъ достойнымъ занимаемой имъ кафедры. Можно сказать вфобще, что не смотря на сухость и разные внъщніе недостатки преподаванія, лекціи Тюбингенскихъ профессоровъ отличаются (конечно въ большей или меньшей степени) двумя драгоцівнными качествами: основательностью и самостоятельностью.

Кто звавомъ съ образомъ преподаванія, принятымъ у насъ въ Россіи большинствомъ профессоровъ, того невольно поразить въ германской аудиторіи этоть до мельчайшихъ подробностей доходящій анализъ источниковъ, который сопровождаеть почти всякую сентенцію, всякій личный отзывъ профессора. Съ перваго раза видишь, что имъещь предъ собою человъка, который дъйствительно владњето своимъ предметомъ и обращается съ его коренными источниками, какъ съ матеріаломъ давно знакомымъ и изследованнымъ. Съ тономъ спокойной самоувъренности онъ шагь за шагомъ выводить свои взгляды и заключенія, постоянно изпещряя річь свою латинскими и греческими ссылками и цитатами на матеріаль и источники своей науки. Туть нъть и не можеть быть рычи о томъ, чтобы блеснуть предъ слушателями какими нибудь мнимолиберальными идейками или намеками на общественную жизнь и на ея язвы; профессоръ напротивъ какъ бы вводить слушателей въ свою научную лабораторію, совершенно отділенную отъ мимолетныхъ мевній и увлеченій вившняго міра, онъ знакомить ихъ, такъ сказать, съ черновою работою, производимою въ его умотвенной мастерской. Предоставляя самимъ слушателямъ вившиюю отделку и шлифованіе изділій, выработываемых въ этой мастерской, профессоръ заботится очевидно не столько о томъ, чтобы сообщить студентамъ возможно большій запась положительныхъ свъденій, сколько объ ознакомленіи ихъ съ самыми пріемами научнаго анализа и синтеза, и такимъ образомъ приготовить ихъ къ самостоятельнымъ научнымъ изысканіямъ. При этомъ, конечно, неръдко случается, что взгляды различныхъ профессоровъ на одинъ и тотъ же предметь очень расходятся; но съ явленіями этого рода германскій умъ несьма удобно и легко мирится, даже въ области предметовъ Въры. Притомъ, коренныя воззрвнія каждаго профессора обыкновенно общеизвъстны по его сочиненіямъ, и слушатели такимъ образомъ болве или менве приготовлены къ тому, чтобы изъ устъ различныхъ преподавателей слышать объ одномъ и томъ же предметъ различные отзывы, смотря по Standpunkt'y каждаго изъ нихъ. Свободнымъ проявленіемъ разнородныхъ личныхъ мийній и воззрвній поддерживается общая жизненность научныхъ движеній и прокладывается путь въ постепенно большему и многостороннему разъяснению научныхъ проблеммъ. Что же касается до учащихся, то они-при извъстной степени уиственной зрълости-пріучаются въ тому, чтобы не поддаваться слепо и рабски авторитету профессорскихъ словъ, но воспитывать въ себъ начало самодъятельности и личнаго испытыванія.

Какъ далекъ этотъ порядокъ дёлъ отъ того, что мы

привыкан видеть кругомъ себя; у насъ, канъ въ академіяхъ, текъ и въ университетахъ нашихъ, профессорыособенно, жажется, въ последнее время-смотрять на западно-европейскую и по преимуществу на германскую научную летературу, какъ на богатый и пенсчерпаемый рудникъ, изъ котораго спокойно и удобно можно черпать номовый матеріаль вибсто того, чтобы самому выступить на трудный и подъ-часъ тажелый путь самостоятельных в научных изысканій. Да и учащаяся еще молодежь наша, кажется, очень хорошо поняла, что гораздо "удобиве" пользоваться вполив разработанными произведеніями новыйших западных ученыхъ, чъмъ самой приняться за полновъсные латинскіе и греческіе фоліанты; оно и легче и спокойнье. Такой практическій или утилитарный взглядь на пріемы, потребные для движенія отечественной науки, утверждается у нашихъ юныхъ питомпевъ просвъщенія еще на школьной скамь: онъ выражается въ томъ решитель. номъ предпочтеніи, какое отдается ими изученію новъйшихъ языковъ предъ изученіемъ древнихъ, онъ высказывается и во всвят запросахъ ихъ объ "источникахъ" и въ самомъ характеръ ихъ письменныхъ упражненій. Этимъ же отсутствіемъ научной самостоятельности объясняется и то, почему многія произведенія нашей весьма впрочемъ немногосложной богословской литературы носять на себъ явный отпечатовь системь или католическихъ, или протестантскихъ. Что дълать? ужъ такова, видно, участь нашей богословской литературы научной, чтобъ намъ долго еще ходить большею частію на помочахъ, питаясь крохами, падающими съ роскошнаго стола нашихъ западныхъ сосъдей. Слишкомъ замътный, чтобъ не свазать -- окончательный упадокъ классическихъ занятій древними языками не предвъщаетъ, по крайней мірт въ ближайшемъ будущемъ, какой либо перемъны къ лучшему въ этомъ отношении. Я весьма впрочемъ далекъ отъ мысли вдаться въразборъ пресловутаго вопроса о плассицизмъ и реализмъ; скажу только, что не взирая ни на какой реализмъ нашего утилитарнаго времени, нъмцы донынъ во всъхъ своихъ университетскихъ факультетахъ--и прежде всего, въ богословскихъ-непоколебимо держатся убъжденія, что первымъ и непремъннымъ условіемъ для успъщнаго прохожденія высшаго курса и для самостоятельной научной дъягельности служить по возможности полное и основательное изучение древних языкова и ихъ литературы, какъ это между прочимъвидно изъ представленнаго мною (въ прошедшей корреспонденціи) программы учебныхъ завятій въ виртембергскихъ семинаріяхъ. Едва ли въ чемъ такъ резко, какъ именно въ этомъ отношени, выражается различіе междумолодыми богословами унасъ и въ Германіи. Благодаря строго классическому характеру всего общеобразовательнаго курса; студенты богословія въ Тюбингенскомъ (какъ и во всякомъ другомъ германскомъ) университетъ вподнъ освоились съ древними языками, и притомъ не только съ датинскимъ и греческимъ, но и съ еврейскимъ (1). Этимъ они освобождаются отъ необходимости върить на-слово какимъ либо новъйшимъ переводчивамъ и истолкователямъ, и пріобръта-

bigitized by Google

<sup>(1)</sup> При толкованіи ветховавѣтных священных книга студенты исилючительно пользуются еврейскою библією, по которой всѣ свободно разбирають смысль текста. Когда я присутствоваль на лекціяхь и упражненіяхь этого рода, мнѣ всегда услужливо давали въ руки экземиляръ еврейской библін: для нихъ богословъ не мысликъ безъ знанія этого языка. Признаюсь, мнѣ было стыдно признаться предъ окружавщими въ крайней скудости моихъ познаній ветхозавѣтнаго священнаго языка.

ють возможность самобытно относиться къ оригинальному тексту слова Божія и вонхъ драгоцівныхъ памятниковъ христіанской древности.

Что касается до изученія новыйших языковь, то на это смотрять здысь, какь на дыло второстепенное и неважное въ школьномъ образованіи. "Къ чему", говориди мны накоторые изъ здышнихь ученыхъ не безъ оттыка національной гордости, "въ чему нашимъ воспитанникамъ и студентамъ тратить золотое время на изученіе языковъ англійскаго или французскаго; это было бы для нихъ лишнею и пустою роскошью. Когда на этихъ языкахъ является что нибудь дыйствительно заслуживающее вниманія нашихъ богослововъ, то оно немедленно сдыдается для нихъ доступнымъ въ вырныхъ и точныхъ переводахъ; что же касается до умына объясняться на чужихъ языкахъ, то оно у насъ не цычится, да ни къ чему и не послужить: во всыхъ слоякъ общества у насъ говорять только по нымецки".

Изъ всёхъ читаемыхъ здёсь богословскихъ лекцій наибольшимъ вниманіемъ и сочувствіемъ польвуются чтенія проф. Бекка по нравственному богословію. Громадная аудиторія этого профессора всегда наполнена силошною массою внимательныхъ слушателей, въ числё которыхъ—кромѣ студентовъ богословія—встрѣчается довольно значительное число молодыхъ людей изъ другихъ факультетовъ, юристовъ, филологовъ и проч., по личному внутреннему влеченію посѣщающихъ эти чуждыя ихъ спеціальности чтенія. Можно бы, судя по нашему, предполагать, что такая популярность пріобрѣтена г. Беккомъ какими либо отступленіями отъ строго богословскаго характера преподаваемой имъ науки, или усвоеніемъ какихъ-нибудь изъ такъ называемыхъ модинат идей. Однако этого сказать нельзя: Беккъ, чедовань пожилымь лать, свободный оть увлеченій, съ весьма трезвыми, консервативными возэрэніями на жизнь и на условія са законнаго развитія; въ ленціяхъ своихъ онъ старается довести до сознанія своихъ слушателей твердое и ясное понятіе о непреложномъ и безусловвомъ совершенствъ христіанскаго нравоученія и о правильномъ образъ приложенія сего последняго къ истиннымъ потребностямъ общественной и частной жизни. Распрывая предметь свой на началахъ Откровенія, Беккъ въ то же время старается оправдать и уяснить нравственный законъ христівнотва строгимъ анализомъ чедовъческихъ чувствъ и стремленій и вообще старается слить вь одно гарионическое целое положительныя данныя Отвровенія и начала здравой нравственной философін. Не берусь судить о томъ, на сколько цвль эта достигается почтеннымъ профессоромъ, но едва ли не въ этомъ заключается главная причина его чрезвычайнаго успъха. Какъ бы то ин было, меня увъряли, что въ числъ его слушателей всегда находится не мало танихъ, которые прівзжають въ Тюбингенъ изъ самыхъ. отдаленныхъ частей Германіи и даже изъ другихъ занадно-европейскихъ странъ (напр. изъ Англін и Шотландін), исключительно привлеченные желяність выслушать или, точные, списать себы курсь нравственнаго богословія въ аудиторіи проф. Векка. Какъ велико въ этомъ отношенія различіе между положеніемъ дълъ въ Германіи и у насъ!

Кром'в проф. Бекка, я съ особеннымъ интересомъ слушаю лекцін проф. Элера (Ochler) по симоликъ. Эта наука, заміняющая здісь то, что у насъ называется полемическимъ или сравнительнымъ богословіемъ, из-

лагается въ видъ существенно отличномъ отъ привятаго у насъ метода. У насъ, накъ извъстно, за изложеніемъ и распрытіемъ изв'єстной догматической разности слъдуетъ ея опровержение, и это послъднее-какъ бы оно само по себъ ни было безпристрастнымъ и основательнымъ, --- въ глазахъ учащихся принимаетъ видъ только чего-то обязательнаго, предписаннаго, не всегда для пихъ убъдительнаго: отличія извъстнаго въроисновъданія оть православія должны быть опровергаемы, воть ихъ и опровергають, употребляя для этого яв или другіе доводы и соображенія; студенть знаеть это и усвоястъ предлагаемые наставникомъ доводы, но усвояетъ часто одною памятью безъ всякаго искренняго участія. ума и сердца. Конечно, въ этомъ случав какъ и всегда — большая или меньшая степень успъха зависить отъ самого преподавателя, но темъ не менее можно сказать вообще, что даже при самыхъ благопріятныхъ условіяхъ цъль преподаванія сравнительнаго или обличительнаго. богословія достигается у насъ только въ половину: воспитанники познакомятся съ въроучениемъ другихъ христіанскихъ обществъ и узнають, какими доводами можно пользоваться для опроверженія догматических разностей; но полное, сознательное и сердечное утвержденіе въ православной истинь едва ли можеть быть плодомъ преподаванія этой науки по принятому у насъ нынъ методу. У Элера въ Тюбингенъ я былъ свидътелемъ преподаванія той же науки по другому и, какъ мив кажется, болве приспособленному къ цвли методу: послы подробнаго изложенія историко - догматических обстоятельствъ, сопровождавшихъ появление символическихъ книгъ различныхъ христіанскихъ вёроисповёданій, профессоръ поставиль главною цёлію своихъ лежній срав-

нительное изображение вфроучения христіанскихъ обществъ на основании техъ же символическихъ книгъ. При этомъ онъ, избъгая всякой нарочитой полемики, всякаго явнаго опроверженія или обличенія мижній иновърцевъ, ведетъ однако свое дъло такъ, чтобы изъ самаго сопоставленія сравниваемых понятій объ одномъ и томъ же предметь въры то понятіе какъ бы само собою оказывалось истиннымъ, которому, по мижнію профессора, дъйствительно и принадлежить преимущество. Истина, по его словамъ, должна говорить сама за себя и не нуждается въ искуственномъ сплетеніи защитительныхъ доводовъ. Само собою разумвется, что такъ какъ въ устахъ Элера, этою самою за себя говорящею истиною должно было быть учение протестантское, то дело у него не обходилось безъ натяжекъ, а-иной разъ-и совершено произвольныхъ предположеній и выводовъ; но нельзя не сознаться, что въ рукахъ искуснаго и знающаго свое дело преподавателя этотъ методъ действительно можетъ сдълаться могущественнымъ средствомъ не только къ уясненію догматическихъ разногласій, но и къ положительному утвержденію въ истинъ. При мнъ Элеръ излагалъ сравнительно учение разныхъ христіанскихъ обществъ объ оправдании и-подобно многимъ другимъ протестантамъ-обвинялъ символическое ученіе православной Церкви объ этомъ предметъ-въ полупелагіанизмъ. Поэтому поводу у меня неоднократно были съ нимъ длинные споры; мив хотвлось доназать ему, что приписывая православному ученію объ оправданіи характеръ полупелагіанскій, онъ смъшиваетъ пелагіанство съ синеризмом, т. е. съ истиннымъ ученіемъ о содбйствін и соучастім собственныхъ нравственныхъ силь чедовъка въ дълъ его оправданія и благодатнаго освяще-

нія. Изь этикъ бесёдь своихь съ Элеромъ я вывель вообще вакаючение, что протестантские богословы, не смотря на всю свою ученость, еще весьма далеги отъ яснаго и правильнаго разумения того боючелостического характера, которымъ проникнуто все дъло строительства нашего спасенія. Монофизитскія и пантеистическія односторонности проглядывають въ сужденіяхъ даже самыкъ лучшихъ богослововъ, коль скоро ръчь коснется вопросовъ о благодати, о въръ и добрыхъ дълахъ, о **Неркви**, таинствахъ и т. д. Такова сила преданія, только не священнаго, а мъстнаго, протестантскаго, и что бы ни говорили протестанты о свободномъ исвытываніи истинъ въры, о личной невависимости върующаго ума отъ внешняго, исторически даннаго церковнаго авторитета, —во всикомъ случав не трудно видеть, что каждый протестанть болье или менье руководствуется именно преданіемъ, которое-если и не возведено имъ формально на степень обязательнаго авторитетатъмъ не менъе владычествуетъ надъ его умомъ и сердцемъ. Извъстныя догматическія воззрънія и взгляды, нъкогда выработанныя среди горячей борьбы съ латинствомъ, замънили для протестантовъ искаженное въ римской Церкви и отвергнутое реформаторами преданіе древней вселенской Церкви, и эти возарънія, это новое преданіе, съ свойственными имъ крайностями и односторовностями высказываются чуть ли не въ каждой лекціи и въ каждой частной бесьдъ между протестантскими учеными, лишь только рычь коснется догматических разностей.

Послъ прослушанныхъ мною здъсь лекцій по библейсной экзегетикъ я не разъ въ частной бесъдъ съ профессорами выражалъ свое удивленіе тому, что они танъ мало придерживаются собственнаго своего "формальнато принципа", т. е. своето ученія о Священномъ Писаніи, навъ о единственноми источнивъ истиннаво богопознанія; я высказывать имъ, что слушая ихъ лекцін, я невольно иришель въ заключенію, что они часто-вийсто того, чтобы черпать истину изъ священныхъ кимгь-сами напретивъ камъ бы влагають въ слово Вожіе свои предваятыя протестантскія иден и такамъ образомъ совершенно перевернули тогь коренной принципъ свой, во имя котораго они отвазались отъ вившиняго авторитета Церкви и ея древижъ преданій. Само собою разумвется, что мои собесъдники въ подобныхъ случаяхъ старались оправдать себя и-къ чести ихъ я долженъ сказать-всегда sine ira et studio; но доводы ихъ, по моему мивию, мало шли къ двлу и не имвли доказательной силы: вдавались обыкновенно въ разсуждения о любимомъ протестантами разграниченіи между духомъ и буквою свящ, текста и т. под. Съ своей стороны миъ приходилось также во вреин подобныхъ полемическихъ бесъдъ выслушать не мало обвиненій и нареканій на наше родисе православіе, но обвиненія эти были большею частію таковы, что они могли лишь служить свидътельствомъ о совершенномъ незнакомствъ ихъ съ духомъ и кореннымъ характеромъ православнаго въроученія; они касались всего чаще, какъ и можно было ожидать, вопроса объ устной исповеди, о седмеричномъ числъ св. Таинствъ, о правахъ ісрархіи, о почитаніи святыхъ иконъ и мощей. Въ подобныхъ случаяхъ приходилось обыкновенно слышать тв же возраженія противъ православнаго ученія, которыя уже давно изв'єстны по книгамъ и также давно разобраны и опровергнуты защитниками православной истины; но бывали и такіе случаи,

ворда предлагали мнт вопросы положительно для меня новые; правда ли", спросиль наприм. одинь изъ молодыхъ рецетентовъ университетской семинаріи, безъ всякаго оттънка вроніи, "правда ли, что по понятіямъ большинства восточныхъ христіанъ спасеніе зависить отъ состава принимаемой нами тълесной пищи"? (вопросъ относился къ ученю о постахъ). Если разговоры, вызванные подобными вопросами, неръдко наводили женя на грустныя размышленія о томъ, какъ мало православное учение въ его настоящемъ, чистомъ свътъ извъстно западнымъ христіанамъ, - тімъ не меніе въ бесідажь этого рода бывало также не мало отраднаго и поучительнаго: взаимный, свободный обмень мыслей и убъжденій влечеть за собою большую ясность взгляда, большую твердость собственных сужденій и даеть возможность-по крайней мъръ до нъкоторой степениисправить у диць, съ которыми приходится встречаться, ошибочные взгляды ихъ на святую Церковь нашу и на содержимую ею апостольскую истину.

(Продолжение будеть.)

OCHREES.

## церковныя иностранныя извъстія.

Протестантемія и римско-католическія вескитательныя заведенія для ділинь на Востоні. Извістно, что протестанты и римско-католики давно ужъ занимаются процагандой своего ученія на Востов'я и главнынь образонь-между восточными христіанами разныхъ въроисповъжний, и давно уже обратили винивніе на учреждение школъ для катой обоего пола, какъ на лучшее средство въ распространению своего учения. По имстнымъ условіямъ, эти школы были до последняго времени отврытыми, исключительно образовательными заведеніями: мальчики и дівочки туземцевь жили у овоихъ родителей и родственниковъ и только ходиди въ школу учиться, погда котели. Такое внешнее отношеніе къ школамъ со стороны ученковъ и ученицъ не давало школамь возможности распространять на нихъ столь: ко вліянія, сколько предназначалось въ видахъ проваганды. Вліяніе школы парадизовалось вліяніємъ семьи, въ которой жили дети. Между темъ. учреждение продъ, снабженіе ихъ учебными пособіями, содержаніе учителей и проч. поглощало большія денежныя средства. Чтобы сволькожибудь уравновасить результаты, молучаемые оть школь, сь тыми матеріальными тратами, поторыя на нихъ унотреблядись, оназывалось необходимымъ разобщить ділей съ семьей, и поставить ихъ подъ прямое и исплючитель-

ное вліяніе школы. Эту необходимость давно сознавали пропагандисты и давно пробовали презратить свои образовательныя школы въ воспитательныя. Но замкнутость семейной жизни на Востокъ и отчужденность разныхъ народностей одна отъ другой долго не давали имъ возможности произвести желанную реформу въ своихъ школахъ. Наконецъ въ последнее время эта возможность отпрылась для нихъ, благодаря звърской ръзнъ, произведенной Друзами надъ христанскимъ народоцаселеність Линана. Какь изкостю, эта разня подела поводъ къ вступленію французскихъ войскъ въ Сирію, а вийств съ твиъ и нъ усиленному проявлению западнаго филантропизма. Вслёдъ за оранцузскими войсками устремничсь въ Сирію развыя діаконассы и сестрымилосердія нести двояную службу-ухаживать за ранеными и помогать миссіонерамъ въ дъль миссіи. Огромныя денежныя средства, которыми спвиным подванться съ этими новыми миссіонерками разныя благотворительныя и виссіонерскія общества и частныя дица на Западъ, и которыя онъ щедро расточали ограбленнымъ и изувъченнымъ христіанамъ Сиріи, невольно внушали въ нимъ довърје. По усмиреніи мятежа онв отпрыли несколько-воспитательных заводени для дввочеть-спроть, которынь оказанось слишкомъ много, благодаря кровавому побоищу, произведенному Друзами. Одна изъ первыкъ посфенила открыть такое заведение протестантская община діакониссь въ Кайзервертв. Это заведеніе, названное Зоаремъ, было открыто въ 1860 году въ Вейрубь и до 1864 г. уствио уже выпустить больше 360 дъвочекъ. Въ пропіломъ году въ немъ поспитывалось 130 дъвочекъ-и сиротъ и не сиротъ, -- изъ нихъ 4 друзанки, 13 маронитовъ, 3 римско-натолички, 30 протестантокъ, останъныя православнаго исповъданія. Въ чисяв протестантовъ находились 2 бедуники, которыя прежде были магометанками. Родина одной изъ нихъ--нустыня по ту сторону Данаска, другой-одно изъ селеній по ту сторону Галилейскаго моря. Заведеніе находится подъ попровительствомъ прусскаго консульства. Желающіе помъстить сюда своихъ дечерей или родственниць заключають контракты съ ваведеність при посредствъ консульства и оставляють довочекь на нолную ответственность заведенія до окончанія воспитанія. Всв дівочин содержатся на счеть заведенія, промів двухь (между ними одна друзинка), за которыхъ родители вносить небольшую плату по собственному желаню. Годовое содержание девочки обходится обществу въ 60 талеровъ (по нынвшиему курсу 66 р. сер.); такимъ образомъ годовое содержание 130 давочекъ стоить почти 8000 талеровъ (8.800 р. сер.). Эти деньги пожрываются изъ разныхъ источниковъ. Прежде всего въ составъ этой суммы отпускается ежегодно 300 талеровъ изъ Сирійскаго комитета въ Верлинъ (основаннаго также по случаю убійствъ въ Сиріи), 900 талеровъ ежегодно изъ Сирійскаго номитета въ Лондонъ (основаннаго по тому же случаю), до 800 талеровъ-прецентовъ съ капитала, образовавшагося изъ добровольныхъ пожертвованій въ 1860 и 1861 г. на первоначальное устройство и обзаведеніе института, остальные 6000 такеровь собяраются явь доброхотныхь приношеній.

Протестанты имъють только одно, описанное нами, женское воспитательное заведение въ Сиріи. Римско-на-толики, располагающие гораздо большими денежными средствами, имъють такихъ заведеній нъсколько. Эти заведенія возники въ тоже время и по тому же слу-

чемо и тенерь считають своих восинтанниць сотнями. Денежные средства на поддержение римско-католических заведений въ Сиріи доставляеть главными образомъ Франція. Кромф того резныя благотворительным общества въримско-католической Евроиф удбляють ежегодно часть своихъ средствъ на поддержание этихъ заведений. Такъ еще въ 1860 г. рамско-католический "Союзъ св. Гроба", накодящійся въ Кёльнъ, основаль у себя "веномогательный фондъ для Сиріи", который въ 1862 г. достигь до сумны въ: 31.302 телера. По годовому отчету этого общества, обнаредованному въ йонф 1862 г., видмо, чяо въ этомъ году общество стослало изъ своего фонда 4,200 талеравъ одному пріору ісхуитовъ въ Бейруть и Лазаристамъ въ Датуръ 1072 талера, не считая другахъ мещъе значательныхъ суммъ.

, Кромъ воспитательных заведеній для дъвиць у римско-католиковъ есть семинарія для образованія будущихъ священниковъ въ Бейтъ-Джъялив на Ливанв. Ісаунты имфють въ Сирін восемь орденскихъ подворьевъ и семинарію въ Хапиръ. Всь римско-католическія училища для мальчиковъ группируются вокругь упомянутыхъ семинарій, откуда получають своихъ учителей; училища и воспитательныя заведенія для дівочерь, гир приготовляются главнымь образомь будущія учительницы женского поколонія на Ливанъ, примыжають къ общинъ монахинь "св. сердца Інсусова", находящейся въ Захив между Ливановъ и Антиливановъ. Такимъ образомъ весь Ливанъ охваченъ какъ бы сътью верми атими заведеними, на которыя римско-католики и протеслении не безь основания вознагають большія надежды (Allgemeine Kirchen-Zeitung 1864. № 97).

Протеслантемая миссія между Несторіанами въ

Порожи. Допторъ Пиричисъ, одинь изъ Американскихъ миссіонеровъ въ Персін, разсказываеть сайдующее объ успъхахъ протестантской инесін нежду персидскими несторівнями. Составъ виссін увеличился 60 пронов'янинами изъ туземцевъ, поторые въ каждое воспресенве говорять проноваян своимь замаявамь. Число слушателей, по словамъ г. Нарминеа, доходатъ до 3,000 человывь. Зимей эта циора удвожвается. Кромъ этихъ проповодивновь, есть 4-5 странствующих проможерниковъ, говорящивъ проповеди для техъ семействъ, потерыя, по отдаленности жительства, не могуть поетщаль регуляриюхь себраній въ воспресные дик. Эти собранія бывають въ 60 различнихъ мыстакъ и насчитывають у себя вор вывств не меньше 100,000 неловить. Темъ и другимъ въ имъ трудахъ помогають 28 читательниць библін, которыя сь библіей въ рукахъ странствують по селеніямь и городамь и читають ее съ своими объясисніями народу на удицахь и въ домахъ. Двое миссіоперовъ пробовали дълать собранія: подъ отпрытымь вебомь и-прибавляеть авторь - сь замвчательнымъ успакомъ. Если всв эти, извъстія справедливы, то протестантство объщаеть стать тверной ногой въ Персін. (Allgemeine Kirchen-Zeitung 1865 № 14).

Положение Римено-патолической перион то Итальянскомъ королевства. Рименая Церковь вы Итальянскомъ королевства переживаеть тяжелое время. Число ен противниковъ восрестаеть съ каждымъ днемъ; въ такой же мъръ уменьшается число ен приверженцевъ. Первыхъ можно раздълнть на три категоріи: а) протестантовъ, б) свободномыслящихъ священниковъ и в) либераловъ: Что кысается протестантства, то число его последователей въ носледнее время значительно увеличилесь въ Болоньи, Ливерио, Флеренціи в Непполь, особенно же въ Ливорио и Неополь, У нихъ запедомы : тамъ венернія собранія для обсужденія религіоминсь вопросовь. Вліяніе озихъ собраній особенно замачно оправвается на студентахъ и рабочемъ и дареж народа. И вообще они посъщаются очень многими. Некоторые протестантскіе пропагандисты пріобрали себа большую понулярность и двое или трое изъ нихъ уже ніе на неаполитанской рівленть. Но Богоолуженіе свое протестанты совершиють пока въ частных динахъ. Во воей Италія существуєть только одна протествитсвая церковь---именно въ Ливорно; она освящана въ августь проимего года. Къ вескъ текущаго года нады-SANGE KONSETE ADYTYD IDOTECTANTORYD HEDBOBE, CDDOюмуюся въ Неаводъ. Одинъ банвиръ подписалъ:80,000 оранковъ. Еще значительные успахи протестантства въщколохъ. Въ настоящее время почти во всехъ больцикъ геродякъ существують протестантовія шиолы. Вы протестантской школь, устроенной въ Неаполь, находинея теперь 300 учениковь, и есть надения, что число ихъ зывищельно возрастеть, потому что эта школа. считается мучием въ городъ. По отчетамъ протестантсвихъ библейскихъ обществъ видио, что въ прошедшемъ году распрестранено ими по Итали 12,539 акз. библін. Съ 15 октября прошлаго года Англиванскій проповеденить Пиго началь издавать первый протестантсній журналь на итальянскомъ языкі нодъ названіемъ Baccoglitore evangelico (Евангельскій собиратель). Онъ выходить чревъ важдые 14 дней и съ матеріальной стороны обезпеченъ субсидіями Англинанской церкви. Либеральные католики основали "Союзъ патріотовъ-свя-

щенниковъ" въ Миланъ, "Общество для взадинато всномоществованія" во Флоренців, "Союзъ амаленпацін" въ Неаполъ. Первыя два общества значительно ослабъли въ последнее время и должны были присоединиться къ Неаполитанскому обществу для поддержанія себя. Во главъ этого послъдняго общества стоить патеръ Прота, доминиканець 36 въть, и самыя васъданія общества происходять вы Домениканскомъ монастыры. Обществотвердо держится основнаго догмата Римской жеркви---главенства папы; но очень свободно судить о предмежаль церковной дисциплины. Оно издаеть свой журналь, въ которомъ печатаются самыя заыя выходии противъ монашеской жизии и моноховъ. Патеръ Прота рашетельно требусть закрытія монастырей, кономскамін монастырскаго имущества и уничтоженія безменства свящемикковъ. Эти общества нивив въ виду папа, анасематствуя ихъ на ряду съ протестантеними библейскими обществами въ энкиндикъ осъ 8/22 декабря 1864 г. Правительство итальянсиое не поддерживаеть этихь обществъ, на народъ они также не производять большаго вліянія. Главы разныхъ либеральныхъ партій тоже не заботятел о нихъ. Исключение составляетъ Гарибальди, который громко одобряеть ихъ стремленія. Кромъ Герибельди, они находить больщое стеущетвіе жевиху PRINCHO-RATOLEUSCKIMER OBSERCEUURRAME, DE COMMERCDINES, M напитулахъ. Протестанты уклоняются отъ всякаго сношенія съ этими обществами. (Allgemeine Kirchen Zeitung 1864 No 84).

Мъры прусскаго правительства къ улучшению быта протестантскихъ пасторовъ въ Силезіи. Въ Силезіи протестантское духовенство гораздо меньше обезпечено въ средствахъ жизни сравнительно съ прус-

нимъ духовенствомъ. Тамошніе пасторы до последняго времени получили среднимъ числомъ въ годъ 300 талеровъ со всеми доходами. Чтобы улучшить финансовов положение Силезскаго духовенства покойный прусскій король въ 1855 г. основаль фондъ въ 20,000 талеровъ. На эти деньги предположено было пріобратать выгодныя усадьбы для бъднъйшихъ приходскихъ церквей въ Сийскій съ тамъ, чтобы насторы половину получаемыхъ сь нихъ доходовъ вносили ежегодно въ казну до техъ поръ, пока не будеть погашень основной капиталь безъ процентовъ: Когда такинъ образомъ капиталъ будеть погашень, - то усадьба двлается собственностію пастора. Теперь заграчено на этотъ предметь 23,371 тал. 25 сильбергрошей и 10 поенчинговъ (1) (за исилюченіемъ: упомянутыхъ 20:000 тал: остальныя пожертвованы однимъ благотворителемъ) и на эти деньги пріобретены выгодныя усадьбы для 25 приходовъ. Въ последнее время сделамо неспольно попытокъ основать местные фонды изъ добровольныхъ вкладовъ частныхъ лиць съ тою же цвлью и на твхъ же условіяхъ относительно погашенія основнаго капитала, какія были предложены королевскимъ фондомъ (Allgemeine Kirchen-Zeitung. 1864 / M. 97).

**Мъры эвегрійского правичельства къ улучителю**быта православнаго духовенства въ Австрін (2).
Въ Archiv für Katholisches Kirchenrecht 1865. Mürz-

<sup>(1)</sup> По нынашнему курсу 25,700 р. сер.

<sup>(2)</sup> Въ донесеніи о религіозномъ состояніи народовъ восточной Европы и западной Азів, представленномъ Женевскому собранію Евангелич. Союза въ 1861 г. г. Ружмонъ насчитываетъ 2.700,000 православныхъ въ Аветрійской Имперіи, состоящихъ изъ трековъ, сербовъ, валаховъ и ар. Митрополитъ Карловицкій служитъ для нихъ тъмъ же, чъмъ патріархъ Константинопольскій для православныхъ жителей Турецкой Имперіи. Les conferènces de Geneve 1861 г. Прим. перес.

April. напечатанъ слъдующій декреть Императора Австрійского отъ 5 сент. 1862 г. относительно улучшенія матеріальнаго быта православнаго духовенства въ Австріи: "Для улучшенія матеріальнаго быта греческаго-не-унівтскаго духовенства въ Вуковинъ, мы за благо признали повелеть, чтобы оклады священниковъ, получившихъ новое образование (1) и служащихъ въ городахъ и пограничныхъ съ Россією протопонінаъ, были возвышены до 630 гульденовъ (2), а въ пограничныхъ съ Молдавіей до 500 гульд., -- священниковъ, служащих въ другихъ мъстахъ, -- до 400 гульд., вмъсто прежних случайных доходовъ, оказавшихся неудобными; оклады сверхштатныхъ викарныхъ священимовъ новаго образованія до 400 гудьд., викарієвъ, занамаю. щихъ приходскія ивста въ городахъ, -- до 400 гульд., въ другихъ мъстахъ до 300 гульд. Оклады сверхштатныхъ приходенихъ администраторовъ новаго ученія, годовые доходы которыхъ въ городахъ и въ пограничныхъ съ Россією протопопіяхъ не достигають до 400, въ другихъ мъстахъ до 300 гульд., возвысить до этихъ цифръ.

Подобнымъ же образомъ, мы за благо признали дополнить до 300 гульденовъ содержание священнивовъ стараго учения (ихъ остается не болъе 4—5), тамъ, гдъ оно не доходить до этой цифры.

Что же касается священниковъ, которые уже неспособны продолжать службу и уволены на покой, равно

Ð

<sup>(1)</sup> Священниками стараго образованія называются тв, которые получили его въ церковномъ училищь, существовавшемъ до 1820 г., священниками новаго образованія называются тв, которые кроив полнаго гимнавическаго курса прошли еще полный семинарскій курсъ въ богословской семинаріи, основанной въ 1828 г. въ Черновицъ.

Примпи. ред. архива.

<sup>(2)</sup> Австрійскій гульдень равняется 62 к. сер. Ч. П.

кажъ вдовъ и сиротъ свищеническихъ; то назначениъл имъ указами отъ 24 октября 1843, 23 и 26 мая 1857 понеіи  $(^1)$  уведичить на  $50^0/_0$ .

Наконець мы даемь право темъ священникамъ, бытъ поторыхъ опамется нужнымъ улучшить еще больне за ихъ прежимо олужбу, или которые за свою долговременную отличную деятельность окажутся достойными особеннаго вознагражденія, возвышаль ихъ личныя пенсіи до 100 гульденовъ на изв'ютное время или на всю жизнь.

Вей ондады должны быть производимы изъ грекоуніатекаго церновнаго фонда, находищагося въ Буковин $\mathfrak{b}$  (2).

Матангъ въ Оксфордъ для увеличенія содержанія бъдныхъ насторовъ. Allgemeine Kirchen-Zeitung № 100 1864 г. сообщаеть слъдующее относительно этого митинга. "28 новбря (10 декабря) быль въ Оксфордъ митингъ для уведиченія содержанія бъдныхъ

<sup>(1)</sup> Сообразно съ этимъ декретомъ запитатиме священиями стараго ученія получають теперь годовой пенсіи 150 гульд., новаго ученія 200, заштатные викаріи стараго ученія 100, новаго 150; вдовы священниковъ новаго ученія 150; вдовы священниковъ новаго ученія 160, вдовы священниковъ и викаріевъ стараго ученія 80; священияческія дѣти—пруглыя сироты 30, круглыя сироты викаріевъ 25, священниковъ и викаріевъ стараго ученія 20; потерявшіе отца, дѣти священниковъ новаго ученія получають 20,—викаріевъ новаго ученія 15,—священниковъ стараго ученія 12 гульденовъ.

<sup>(3)</sup> Онъ обнимаетъ почти 1/3 всей Буковины съ капиталомъ въ 10.000,000 гульден. Прим. ред. архива. Въ последнее время австрійское правительство нашло возможнымъ еще более увеличить оклады служащихъ священниковъ. По вовому положенію, состоявшемуся въ конце прошедшаго года, все приходы разделяются на 6 классовъ и священники 1-го класса получаютъ годоваго жалованья 1000 гульд., 2-го 800, 3-го 700, 4-го 600, 5-го 500, 6-го 400 гульд. Пенсім заштатныхъ священниковъ, вдовъ и сиротъ остаются прежними. Прибавочное жалованье покрывается изъ того же фонда.

духовных лиць Ангинанской церпви. После синскопа Овсфорденаго и Кардении подники съ своего ивста г. Дизраели и съ большинъ прасноръчемъ, въ тонъ глубоко върующаго, изобразнав пропедине подвичи Англійсмей государогвенной церкви, равно какъ и ея современное положение. Французская революція 1789 года была, по его мевнію, діломь невірія, которое въ свою очередь было произведениемъ ивмецкой библейской критики прошедшаго столькіх, которою на наше время ствио увленись некоторые англійскіе нововнодилели (1). Но велиній революціонний нетогь не могь затопить вершинъ Синая и Голгооы, онь должень быль отступить, и двъ-три волны, которыя тамъ и сямъ приражаются еще къ Англійской церкви, не могуть поколебать ее. Но прежде всего Дизраели выставляеть на видь нолитическое значение Англиканской церкви, напираетъ на ея единение съ государствомъ и настанваетъ на томъ, чтобы это единеніе старались заприплять все больше и больше; за это Times и Daily News упрекнули оратора въ токъ, что онъ унижаеть церковь до политическаго орудія и "втягиваеть ее въ грязь политиче! скихъ интритъ".

Попытии Англиканской цериви ит соединению съ съерными церивами — Датскою, Шведскою и Норвежсию. Allgemeine Kirchen-Zeitung 1865 № 7 сообщаеть слъдующія подробности относительно недавнихъ попытокъ къ соединевію между Англиканскою перковію

<sup>(1)</sup> Авторъ разумветъ извъстныхъ эссеистовъ, которые въ своихъ Essais and Review (опыты и обозрвия — отъ воторыхъ цолучили и самое названіе) примънили пъ св. Писанію критическіе пріёмы германской библейской критики и низвели его въ рядъ обыкновенныхъ писаній человъчесвихъ. Ирим, перес.

и съверными перквами - Датскою, Шведскою и Норвежскою. Эти подробности не могуть быть безъ значенія и для насъ въ виду предполагаемаго сближенія между православною Церковію и Англиканскою въ Англіи в Америвъ. Сношенія Англиканской церкви съ поименованными выше церквами начались вскоръ посиъ брана принца Валлійскаго съ дочерью Датскаго вороля и не задолго до войны Германіи съ Даніей за герцогства. Онъ шли рука объ руку съ попытками датскаго правительства замитересовать въ свою пользу Англію и добиться отъ ней энергической поддержки въ предстоявшей войнь. Такимъ образомъ попытки завязать церковный союзъ служили средствомъ къ болъе прочному закръпленію союза политического. Первые возвысили голось въ пользу церковнаго союза датскіе корреслонденты англійскихъ богословскихъ журналовъ Church Review (церковное обозржніе) и Colonial Church Chronicle (колоніальная церковная хроника). Имъ казалось, что сближеніе, или даже совершенное сліявіе свверныхъ церквей съ Англиканскою принесеть неисчислимыя выгоды темъ и другимъ, и что для этого сближенія существують уже всв условія, какь вь церивахь Датской. Шведской и Норвежской, такъ и въ Англиванской. Ихъ голоса, подхваченные единодушно въ Даніи, спачала нашли себъ откливъ и въ Англіи. Здъсь начали раздаваться жалобы на то, что до сихъ поръ не подумади о союзъ съ . съверными церквами, между тъмъ какъ въ этихъ церквахъ во всей чистотъ сохранилась доселъ первоначальная организація Церкви, и что неизмънное Аугсбургское въроисповъданіе (1), господству-

<sup>(1)</sup> Invariata Augustana Confessio — неививниое Аугебургское исповъданіе. Такъ называется исповъданіе въры, составленное сподвижникомъ

ющее въ нихъ, именю служить въ тому, чтобы содъйствовать закръпленію желаемаго союза. Кромв того сходство въ національныхъ характерахъ Датчанъ и Англичанъ существенно облегчить это дело. Если въ Англін съ жадностью ухватились за эту мысль: то въ Данім, гдв обстоятельства располагали искать скаго союза съ Англіей, ухватились за неё еще съ большимъ жаромъ. Здъсь находили ее и въ высшей степени практическою и вполнъ подготовленною и оправдываемою исторіей. Въ Даніи попробовали сначала провести ее путемъ практическимъ. Начали съ требованія, чтобы для Датчанъ, поселившихся въ Англіи, совершалось богослужение на датскомъ языкъ и датскими пасторами, и чтобы этихъ последнихъ въ случае нужды моган замънять и англиканскіе духовные. Тоть же порядокъ установить и для британскихъ колоній, - именно чтобы колоніальные англиканскіе епископы признавали ординацію датских духовных вполив законною Въ Даніи ласкали себя надеждою, что въ Англіи эти предположенія не встрътять ни мальйшаго сопротивленія. Между тімь опыть показаль, что эта надежда была тщетною. Англиканская церковь встретила самымъ энергическимъ сопротивленіемъ проэктъ сближенія церквей путемъ практическимъ - и именно въ формъ, проэктированной датскими духовными. Она находила, что 39 членовъ Англиканскаго въроисповъданія содержать въ себъ совсвиъ другое ученіе, чвиъ то, которое заключается въ неизмънномъ Аугсбургскомъ исповъданіи,

Диотера Меданхтономъ на Аугсбургскомъ сеймъ въ 1530 г., въ отличіе отъ позднайшихъ его редакцій, подвергшихся болае или менае значительнымъ изманеніямъ, если не по сиыслу, то по внашмему изложенію. Въ Даніи, Норвегія и Швеціи это исповаданіе удерживается въ первоначальномъ его видъ. Прим. перес.

и въ упомянутыхъ выше англійскихъ богословскихъ журналахъ начали появляться статьи, въ которыхъ усидивались доказать это. Именно, указывали на то, что основной догмать Церкви объ оправдании върою въ Аугсбургскомъ исповъданіи изложень иначе, чъмъ въ 39 членахъ Англиканской церкви (1), и что въ первомъ этотъ догматъ выраженъ не върно и не ясно. перешли въобвиненіямъ, что это ученіе въ томъ видъ, въ накомъ оно представляется въ Аугсбургскомъ исповъдани, есть ни что иное, какъ лютеранская ересь, отъ которой произошли всв остальныя ереси. Понятно, что такое обвинение должно было вызвать полемику. И полемика началась. Въ Даніи потребовали доказательствъ подобнаго обвиненія; въ самой Англіи поднялись голоса въ пользу Аугсбургского въроисповъданія и выражено было многими желаніе, чтобы назначили особую коммиссію, которая основательно изследовала бы препатствія къ соединенію Англиканской церкви съ съверными церквами.

Этимъ не окончились еще всѣ затрудненія. Вскорѣ возникло новое затрудненіе не менѣе важное. Англиканская Церковь хвалится преемствомъ своей іерархіи отъ Апостоловъ (2), между тѣмъ какъ въ сѣверныхъ Церквахъ этого

<sup>(1)</sup> Въ Англиканскомъ исповъданіи этотъ догмать выраженъ такъ: "Мы оправдываемся предъ Богомъ только заслугами Інсуса Христа, чрезъ въру, а не нашими добрыми дълами или заслугами. Поэтому ученіе о нашемъ оправданіи одною только върою есть самое истинное и основательное ученіе". Членъ XI.

Въ Аугсбургскомъ исповъданіи: "Люди не могуть оправдаться предъ Богомъ собственными силами, заслугами, или дълами, но туне оправдываются чрезъ Христа, чрезъ въру, т. е. когда въруютъ, что они приняты въ благодать, и что имъ отпущены гръхи чрезъ Христа, Который своею смертію принесъ удовлетвореніе за наши гръхи. Сію въру Богъ вмъняетъ въ правду предъ Собою." Чл. IV. Прим. перес.

<sup>(2)</sup> Англиканская церковь, какъ извъстно, принявши протестантское

преемства нътъ. Это обстоятельство дълало невозможнымъ дерковное соединение на правахъ равенства, а требовало взаимныхъ уступокъ и сделокъ. Относительно вопроса о томъ, дъйствительно ли Датская церновь обладаетъ непрерывнымъ преемствомъ отъ апостоловъ, мивнія раздълялись и въ самой Даніи. Но сторонниковъ соединенія ето не устрашало. Они во всякомъ случав брадись доказать, что апостольское преемство несомивнию есть достояніе Шведской церкви (2) и что оттуда опо очень легко могло быть передано и Датской церкви. На этомъ аргументь въ Даніи, по видимому, и успокоились; но не въ Англіи, гдъ впрочемъ тоже образовалось посредствующее, примирительное направленіе, въ видахъ устраненія препятствій къ соединенію. Тв, которые придерживались этого направленія, старались отыскать среди-, ну между римско-католическимъ ученіемъ и ультра-протестантскимъ относительно оправданія в трою, возрожденія въ прещеніи и реальнаго присутствія Інсуса Христа въ таинствъ Евхаристіи. Находили также возможнымъ согласиться относительно ученія о предопредёленіи, о духовных должноству и пр., такъ какъ въ ученіи объ этихъ предметахъ находятся только не существенныя различія, которыя легко могуть быть оправданы историческими обстоятельствами каждой Церкви. Судя по состоянію вопроса о соединеніи Англиканской



ученіе, удержала свое прежнее іерархическое устройство, насл'ядованное ею отъ церкви Римской, что придаеть ей двойственный характеръпротестиватскій съ внугренней и римско-католическій съ вн'яшней стороны.

Прим. перев.

<sup>(2)</sup> Шведская церковь также, какъ и Англиканская, удерживаетъ существовавшее въ ней до реформаціи ісрархическое устройство при лютеравскомъ въровсковъдскія. *Прим. перес.* 

церкви съ съверными въ настоящее время, кажется, можно полагать, что упомянутое нами посредствующее направленіе было встръчено съ большимъ удовольствіемъ въ Англіи, гдв такъ же какъ и въ Даніи, не теряють еще надежды достигнуть предположенной цъли. По крайней мъръ въ сунодахъ Шотландской Епископальной церкви поднимаются очень почтенные голоса за унію съ сверными церквами, и постановлено несколько сунодальных определеній относительно точнейшаго изсявдованія этого вопроса, отысканія средствъ и путей къ сближенію и устраненія препятствій, и прежде всего тъхъ, которыя мъщаютъ съвернымъ церквамъ по прежнему имъть законную ординацію. При всемъ темъ легко предвидеть, что пока те и другія церкви будуть вращаться въ сферв научнаго раскрытія своего ученія, до тіхъ поръ оні не достигнуть цівли; равнымъ. образомъ ничего не выйдетъ до тъхъ поръ, пока Англиканская церковь будеть настаивать на томъ, что она одна сохранила върно и неизмънно апостольское преемство. Это мижніе укореняется все болже и болже, какъ въ Англіи, такъ и въ Даніи, и приверженцы замышдяемаго церковнаго соединенія, какъ въ той, такъ и въ другой странъ снова стараются свести все это дъло на практическую почву. Мы думаемъ, что это единственный путь,: по которому можно дойти до какихъ нибудь положительныхъ результатовъ, и что всъ другіе пути поведуть лишь въ большему и большему внёшнему и внутреннему отчужденію Церквей другь отъ друга.

.... Очевидно, Датскаая церковь страдаеть смѣшеніемъ церковнаго и политическаго элементовъ и должна пережить кризисъ, прежде чѣмъ ея внутреннее развитіе вступитъ на путь спасительнаго прогресса. Такое развитіе прежде всего должно начаться съ ученія, которое еще до сихъ перъ не опредълено, окончательно въ самыхъ существенныхъ пунктахъ, такъ что нътъ ничего удивительнаго въ томъ, что всевозможныя секты и даже самая отвратительная изъ нихъ секта Мормоновъ, находять еще самую 
плодовитую почву въ съверныхъ церквахъ. Изъъстно, что 
законченная прочная система ученія служитъ основаніемъ для истинной церковной свободы, и между тъмъ 
такой-то именно системы и не достаетъ Датской церкви; 
правда у ней есть сумволы; но они не сдълались еще 
до сихъ поръ живымъ, сознательнымъ ея достояніемъ. 
Тоже самое и еще въ большей справедливости можно 
сказать о лютеранскихъ церквахъ Швеціи и Норвегіи.

Оставляя всё эти сужденія и соображенія на полную отвётственность редакціи Allgemeine Kirchen-Zeitung, прибавинь отъ себя, что дёло о соединеніи между Англиканскою и северными церквами еще продолжается и теперь.

# Статистика римско-католической церкви въ Германіи.

І. Австрія. Въ нъмецкихъ провинціяхъ Австріи было въ 1857 г., со включеніемъ 600 слишкомъ уніатовъ изъ грековъ и армянъ, 12,094,473 римско-католика. Они дълились между 5 архіепископіями и 14 епископіями слъдующимъ образомъ: а) архіепископія Вънская съ суфораганствами (викаріатствами) въ С. Полтенъ и Линцъ; b) архіепископія зальцбургская съ суфораганствами Сегтамскимъ (мъстопребываніе въ Грацъ), Леобенскимъ (мъстопребываніе въ Гетъ), гуркскимъ (—въ Клагенфуртъ), лавантскимъ (—въ С. Андрев) и

бриксенскимъ; с) свободная епископія (1) тріентская въ Тироль; d) архіспископія герцская съ суффраганствами въ Тріестъ-Капо-д'Истрія (местопребываніе въ Тріесть) и въ Лайбахъ; е) архіепископія ольмуцкая съ суффраганствомъ въ Врукив и архіепископія прагская съ суфораганствами въ Вудвейсъ, Кониггрецъ и Лейгмерицъ. Кромъ того находится еще 2 генераль-викаріатства (2) Бриксенъ-Фельдиирхское въ Фельдииркъ и въ Вреслауіоганнесбергское въ Іоганнегсбергв. Какъ велика цифра былаго и монашествующаго духовенства въ этихъ провинціяхъ, по недостатку данныхъ опредълить невозможно, -- но приблизительно можно гадать объ ней по слыдующимъ даннымъ: извъстно, что во всей Австрійской имперіи въ 1857 г. (за исключеніемъ Ломбардіи) насчитывалось 27,502,093 римско-католика (со включеніемъ греко-уніатовъ и армяно-уніатовъ), на нихъ приходидось 24 епископа in partibus infidelium (3), 1224 де**к**анства (4), 11,869 приходовъ, 1085 сельскихъ кап-

<sup>(1)</sup> Т. е. пользующаяся правами архіспископій. Прим. пер.

<sup>(2)</sup> Генералъ-викаріемъ называется духовный сановникъ, которому епископъ лично передаеть завідываніе ділами епархів (jus diocoesanum). Онъ долженъ иміть по крайней мірів 25 літь отъ роду, быть членомъ соборнаго капитула и докторомъ juris canonici (Tridentini sess. 24 с. 12. 16 de ref). Въ важныхъ случаяхъ онъ долженъ испрацивать особеннаго разрішенія (mandatum) отъ епископа. Подъ его начальствомъ находятся административныя коллегіи ординаріата. (Генералъ-викаріатъ, консисторія и др.). Прим. пер.

<sup>(°)</sup> Такъ называются спаржін, находящівся подъ властію нев'ярныхъ правительствъ.

<sup>(4)</sup> Деканами называются протојерен или окружные викаріи—въ родъ нашихъ благочинныхъ; — они управляютъ нъсколькими приходами, поторые своею севокупностію составляють деканство (благочиніе). Прим. пер.

данствъ (1), 1311 эпсногитуръ (2), 1233 куратствъ (3), 488 ооборныхъ пребендуръ (4), 26,539 лицъ бълаго духовенства, 1778 монаховъ различныхъ орденовъ, исполнявшихъ священническія обяванности, 2386 воспитанниковъ (Alumnen), 650 клириковъ, 3222 простыхъ монаховъ (5), 337 послушниковъ (Novisen), 2119 корныхъ монахинь, 1932 простыкъ монахинь и 510 новицъ (6). Сюда же нужно присоединить еще и грекоуніатскую церковь, въ которой были: 1 аркіепископів и 6 суфораганствъ, 29 архидіаконствъ (7), 244 депав-

<sup>(1)</sup> Канданами навываются вторые священники въ большехъ прикодахъ, считающеся помощинками перваго или главнаго священника. Обыкновенно въ такихъ приходахъ бываеть кроив большой-главной перяви—еще другая небольшая называемая капеллой, при которой они и служатъ. Капланами же называются и тъ безприходные священники, которыхъ имъюще приходъ приглашаютъ служить за себя на извъстныхъ условияхъ во время болтани, отлучки и под. Иногда эту миссію налагаютъ на нихъ прямо спископы и тогда они называются выкарімии. Прим. пер.

<sup>(2)</sup> Это—приходы, сделавшіеся самостоятельными чрезъ выдель отъ другихъ приходовъ.

Прим. пер.

<sup>(3)</sup> Куратствами навываются приходы, въ которых содержаніемъ церкви и духовенства завъдують попечители (curatores)—одинь или нъсколько, имъющіе надъ церковью право патроната, наслъдственное, или пріобрътенное (постройкою церкви, образованіемъ прихода, учрежденіемъ фонда на содержаніе ея виъсть съ священникомъ и подоб.)

Прим. пер.

<sup>(4)</sup> Пребендою называется совокупность доходовъ извъстной церкви, получаемыхъ съ приписныхъ приходовъ, недвижимой собственности, капитала и пр. Соборными пребендурами называются соборные жишатумы, владъющіе исчисленными нами и подобными статьями доходовъ.

Прим. пер.

<sup>(5)</sup> Т. е. не имкющихъ церковныхъ степеней. Прим. пер.

<sup>(6)</sup> Хорими конахинани называются принявшія полясе постриженіе, простыми—такъ называемыя у насъ рясофорныя;—новицы-послушницы.

Прим. пер.

<sup>(7)</sup> Архидіаноны, — важные церковные сановники съ VI до XVI ийна (ecclesiasticie: negotiis praepositi. Leo M. ср. 112), послів Тридентекаго собора нало но ману потерляв свое прежнее значеніе и тенерь во мно-

ства, 3656 приходовъ, 452 куратства и напланства, 1 архіепископъ, 6 епископовъ, 1 епископъ in partibus, 40 канониковъ (1), 4318 бълыхъ священниковъ имъвшихъ нриходы и 188 безъ приходовъ, 31 монахъ съ паствами (2) и 105 безъ паствъ, 506 воспитанниковъ, 18 каприковъ, 20 простыхъ монаховъ, 11 послушниковъ и 14 хоровыхъ монахинь. Монастырей, въ которыхъ соблюдается уставъ св. Василія Велинаго, 27 мужснихъ и 3 женскихъ. Въ армяно-уніатской церкви 1 архіепискогъ, 3 деканатства, 12 приходовъ, 1 капланство, 1 ординаріатство, 4 каноника и 33 священника; кром'в того въ двухъ монастыряхъ и одной резиденціи мехитаристовъ (3) еще: 41 священникъ, 9 клириковъ, 36 клерикальных кандидатовъ, 20 простых монаховъ и 11 послушниковъ, и въ одномъ монастыръ бенедиктинокъ 9 хоровыхъ монахинь и 5 послушницъ. Во всемъ государствъ въ 1855 г. было: 700 мужскихъ монастырей-въ которыхъ по крайней мъръ было 9562 монаха и 312 женскихъ монастырей съ 6000 монахинь (по прайней мъръ), не считая греко-уніатскихъ, армяноуніатскихъ и греческихъ (4) монастырей.

гихъ мъстахъ совершенно исчезли, а тамъ, гдъ еще уцелъли, имъютъ не одинамовый кругъ власти. Въ одинхъ мъстахъ они завъдываютъ случайными дълами по поручению епископовъ, въ другихъ должность ихъ совпадаетъ съ должностью декановъ; въ третьихъ, наконецъ, они относятся въ сельскимъ деканамъ, какъ окружные благочиные въ мъстнымъ.

Прим. пер.

<sup>(1)</sup> Канониками называются члены собори. капитуловъ. Прим. пер.

<sup>(2)</sup> Монахами, имѣющими паствы, называются тѣ, которые исправляють должность мірскихъ священниковъ въ деревняхъ, лежащихъ близъ наъ монастыря, такъ что для этихъ деревень монастыровая церковь служить приходскою.

Прим. пер.

<sup>(3)</sup> Орденъ мехитаристовъ основанъ обратившимся въ датинство армянномъ Мехитаромъ съ цълію содъйствовать унін армянъ съ Римомъ.

Прим. мер.

<sup>(4)</sup> Протестанты всявдь за римско-натоликами намивають православ-

II. Пруссія. Между жителями Прусскаго королевства въ 1858 г. насчитывалось 6.618.979 римско-католиковъ (вообще около 7 милліоновъ). Они были раздълены между 8 внутренними и 3 заграничными епархіями. Внутреннія епархін: а) архієпископство Кольнское съ сусфраганами въ Мюнстеръ, Падерборнъ и Триръ; b) архі-Гивано-познанское съ суффраганомъ въ епископство Кульмъ (мъстопребывание въ бывшемъ цирцеріанскомъ аббатствъ Пеплинъ). Здъсь не считаются двъ епископін-княжества Бреславское и Эрмеландское (ивстопребываніе и каседральный соборъ въ Фрауенбургъ). Кроив того графство Глацское въ Шлезвигв находится въ зависимости отъ вназя-архіенископа Пражскаго, округъ Качерскій отъ князя архіепископа Ольмюцскаго, и княжество Гогенцоллернское съ 4 денанствами и 74 приходами, изъ которыхъ многіе въ 1852 г. были ракантными; въ поименованномъ году насчитывалось только 79 духовныхъ лицъ, занимавшихъ дъйствительныя должности, и изъ нихъ многіе были приглашены на время для исправленія должностей изъ Виртемберга, Тироля и Эльзаса. Вообще въ Прусскомъ королевствъ находится 284 деканства, или протопопства. Наибольшее число римскокатоликовъ приходится на Гогенцоллернъ; здісь на 100 протестантовъ насчитывалось 6.383 римско-католика, въ

ных с схизиатиками и—нужно сказать—еще съ большимъ безсмысліемъ, чамъ римско католики. Та по крайней мъръ амбють за себя фактъ (раздъленіе церквей), котя и ложно перетолкованный, а протестанты не имбють и этого фиктивнаго основанія. Православная церковь никогда не состояла ни въ какихъ солидарныхъ отношеніяхъ съ протестантствомъ,—разрыва съ нимъ у ней не было, потому что никогда не было союза. Очевидно, протестанты, величая насъ схизматиками, становятся на точку зранія римско-католиковъ. Но въ какое странное отношеніе ставить ихъ эта точка предъ самина собою! Прим. пер.

онруга Аахенскомъ на 3008 римско-католиковъ 77 протестантовъ, въ Мюнстеръ на 937,-50. Навменьшее число ихъ находится въ округъ Штральзундскомъ, гдъ на 100 протестантовъ приходится 0,31 католикъ. Къ монастырямъ, существовавшимъ до 1848 г., присоединились еще следующіе: а) въ Вестфаліи 1) оранцисканскій монастырь (Franciscaner-Observanten-Kloster) въ Варендороъ; 2) капуцинскій монастырь въ Берив; 3) августинсвій монастырь въ Дюльмень; 4) оранцисканскій монастырь въ Реклингаузенъ; 6) оранцисканскій монастырь и монастырь урсулиновъ въ Дорштевъ; 7) францисканскій монастырь въ Варендоров; 8) таковый же монастырь въ Риттбергв; 9)-10) таковой же и женскій монастырь въ Падерборнъ; 11) доминиканскій монастырь въ Варбургъ; 12) капуцияскій монастырь въ Бранкель; 13) оранцисканскій монастырь въ Гезекъ; 14) кануцинскій-въ Верав; 15) оранцисканскій въ Гамив; 16) капущинскій въ Сэсть. b) Во рейнских провинціяхо: 1)-5) алексіанскій, или монастырь целлитовъ, 3 таковыхъ же женскихъ монастыря для ухода за больными и 1 монастырь урсулиновъ въ Кольне; 6)-8) по одному монастырю кармелитокъ, урсулиновъ и целлитиновъ въ Дюсоельдоров; 9) центральный оранцисканскій монастырь въ Гарденбергв; 10) оранцискано-миноритскій нъ Ратингенъ; 11) центральный капуцинскій монастырь въ Кайзервертъ; 12) капуцинскій въ Эссенъ; 13)—14) францискано-миноритскій монастырь и скить св. Елисаветыбегуиновъ въ Дунзбургъ; 15) монастырь урсулиновъ на Голгофъ близъ Арвейлера; 16)-25) десять женскихъ монастырей въ Аахенъ, между ними одинъ св. Елисаветы и одинъ целлитиновъ; 26)-28) монастыри урсулинокъ, св. Елисаветы и целлитинокъ; 29) монастырь урсулиновъ въ Монтойе; 30)-31) два женовикъ монастыря въ Триръ, с) Во Саксоніи: 1) монастырь урсулиновъ въ Эрфуртв; 2) небольшой монастырь сестеръ милосердія въ Гейлигенштадть. d) Ва Бранденбурнь: 1)-2).монастырь урсулиновъ и сестеръ милосердія въ Берлинъ. е) Во Силезіи: 1)-3) три монастыря братьевъ милосердія въ Бреславль, Нейштадть-въ Верхней Силезіи и въ Пильховиць; 4)-5) монастыри урсулиновъ въ Бреславдъ и Швейлницъ; 6) бенедиктинокъ въ Либенталъ; 7) мардалиновъ въ Лаубанъ; 8) св. Елисаветы въ Бреславлъ. Въ провинціякъ-Пруссів и Познани должно было также существовать до 1848 г. нъсколько монастырей; но перечисаять ихъ безполезно, потому что существованіе ихъ теперь болье, чымь сомнительно. Такъ въ Познани должно бы существовать 5 мочастырей, въ Торив 3 и въ Кульмв 5 и пр. Вфриве то, что въ Данцигъ существовали и теперь еще: существуютъ 4 монастыря: 1 кармелитовъ, 1 доминиканцевъ, 1 бригиттиновъ и 1 бригитиновъ.

ПП Ваварія. Въ 1852 г. Баварія считала между своими обитателями 3.176.333, а въ 1858 г. 3.241.300 римско-патоликовъ. Оми входили въ составъ 2 архісимскопій и 6 епископій: а) архісимскопія мюнхенъ-фрайсингенская съ 36 деканствами. Ей подчинены следующія епископія: 1) аугсбургская съ 40 деканствами, 2) регенсбургская съ 30, 3) нассаусская съ 18; b) архісимскопія бамбергская съ 20 деканствами. Ей подчинены: 1) епископія эйхштадтская—съ 17, 2) вюрцбургская съ 30, 3) шпейерская съ 11;—всего 302 деканства съ 2756 приходами и (въ 1852 г.) 5991 бедыми священниками. Кромъ того въ 1856 г. существовало адёсь 67 мужескихъ монастырей восьми различныхъ орденовъ съ 909 обитателями и 167 женскихъ монастырей и общинъ 18-ти различныхъ орденовъ съ 2130 обитательницъ.

IV. Виртемберго. Въ концъ 1846 г. въ этомъ коромевствъ было 531.566 римско-католиковъ, подчиненныхъ
епископу роттенбургскому, суфорагану архіепископа
фрейбургскаго. Епископія насчитываетъ 29 деканствъ,
652 прихода и 898 священниковъ. Послъдніе получають свое воспитаніе въ низшихъ конвиктахъ въ Эгингенъ и Роттвейнъ. Кромъ этихъ конвиктовъ существують еще для образованія духовенства высшій институтъ
Вильгельма въ Тюбингенъ и духовная семинарія въ Роттенбургъ. Есть ли здъсь монастыри, навърное мы сказать не можемъ; кажется есть нъсколько женскихъ монастырей, какъ наприм. въ Баденъ—подъ названіемъ
"женскихъ учебныхъ и воспитательныхъ заведеній" въ
Роттенбургъ, Ротшвейлеръ и др. мъстахъ.

V. Вадень. Бадень насчитываль въ 1852 г. между своими обитателями 899,458 римско-католиковъ, подчиненныхъ архіепископу фрейбургскому въ Брейзгау. Эта епархія имъеть 35 деканствъ съ 735 приходами. Въ 1853 г. было здёсь небольше 664 лицъ бёлаго духовенства. Между тъмъ по росписи 1852 г. насчитывалось 839 духовныхъ лицъ, считая здёсь архіепископа, соборный капитуль, профессоровь, учителей школь, бенеонціатовъ и викарієвъ. Но и въ 1852 г. многіє приходы и вакаріатства оставались безъ священниковъ и въ следствіе этого было вызвано много духовныхъ лицъ изъ Австріи, Эльзаса, Швейцаріи, Вирттемберга и др. мъстъ на время для исправления этихъ должностей. Въ 1852 г. было въ Ваденъ только 10 женскихъ монастырей подъ названіемъ "женскихъ учебныхъ и воспитательныхъ заведеній и 1 сиротскій институть

сестеръ милосердія. Всего въ этихъ монастыряхъ наснитынается теперь 112 хоровыхъ монахинь, 12 сестеръ милосердія, 17 кандидатокъ и 27 простыхъ монахинь.

VI. Гессень Дармитадть. Въ этомъ герпогствъ 1852 г. насчитывалось 217,798 римско-натоликовъ, подъкненныхъ епископу майнцкому, суффрагану архіснископа фрейбургскаго. Въ ецископіи считалось 17 деканствъ, 154 прихода и въ 1854 г. 185 свящемниковъ. Все это дълилось такимъ образомъ: а) провинція Штаркенбургъ съ 5 деканствами и 48 прикодами; b) провинція Оберъ-Гессенъ съ 3 деканствами и 17 приходами; с) провинція Райнъ-Гессенъ съ 9 деканствами и 89 приходами. Изъ монастырей, сколько намъ извъстно, находятся только въ Майнцъ монастыри ісзуштовъ, сестерь милосердія и капуциновъ.

VII. Еуриссень. Между жителями этого пуроириветва находится 107,700 римско-католиковъ, составляющихъ паству епископа фульдскаго, суффрагана архіспископа фрайбургскаго. Большая часть римско-католиковъ живеть въ провинціяхъ Фульда, Оберъ-гессенъ и Ганау. Въ городъ Фульда 4 прихода съ 9 священниками, промътого 9 деревенскихъ капитуловъ съ 61 приходомъ и 87 священниками. Монастырей: 2 францисканскихъ въ Зальмюнстеръ и Фрауенбергъ близъ Фульды съ 14 священниками. (1) и 12 простыми монахами, и 4 женскихъ монастыря: бенедиктинокъ, сестеръ милосердія и авглійскихъ монахинь въ Фульдъ, и Урсулинокъ въ Фрицаръ, съ 36 хоровыми монахинями, 36 простыми монахинями и 3 новицами.

VIII. Менленбурга-Шверина (къ епископіи гильдесгейм-

<sup>(1)</sup> Геромонажами.

ч. и.

ской). Здъсь только 882 римско-католика съ двумя приходами: въ ЦПверинъ, гдъ 2 священника и въ Людвигзлюстъ при одномъ священникъ.

IX. Мекленбурго-Стрелицо (относится въ той же епискотии). Здъсь 120 римско-католиковъ; но они не составляють, кажется, прихода.

X. Любекв. (тоже). Здёсь 264 римско-католика, которые имёють капеллу и священника.

XI. Гамбург (тоже) 2000 римско-католиковъ; они составляютъ приходъ при церкви св. Михаила и имъютъ трехъ священниковъ.

XII. Бремено (тоже). Здёсь 2000 или даже 4,000 римско католиковъ, составляющихъ одинъ приходъ св. Іоанна.

ХІП. Ольденбурга. Между его жителями насчитывается 73,000 римско-католиковъ, которые живутъ большею частію въ округахъ Бехта и Клоппенбургъ и въ княжествъ Виркенфельдъ. Одни изъ нихъ причислены къ епархіи архіепископа мюнстерскаго, другіе (въ Виркенфельдъ) епископа трирскаго. Первый имъетъ епископальное оффиціальство (1) въ Бехтъ. Кромъ того здъсъ 2 сельскихъ деканства (изъ которыхъ находящееся въ Бехтъ называется генеральнымъ деканствомъ) въ Бехтъ и Клоппенбургъ съ 33 приходами и 84 священниками, 1 деканство въ Виркенфельдъ съ 7 приходами и 7 священниками; всего 3 деканства, 40 приходовъ и 91 священникъ.

XIV. Ганноверо. Здъсь 217,453 римско-католика; они

<sup>(1)</sup> Епархіальное присутственное мъсто въ родъ консисторів, завъдующее тяжебными и бракоразводными дълами (juridictio contentiosa). Въ немъ предсъдательствуетъ одинъ изъ членовъ соборнаго капитула съ титуломъ оффиціала. Прим. пер.

преимущественно населяють княжество оснабрюкиское, вижне-линденское графство, герцогство арембергь-меппенское, княжество Гильдесгеймское и Унтерейхсфельдь. У нихъ 2 епископа — оба суффраганы архіепископа Кольнскаго, — одинъ въ Гельдезгеймъ и въ его епархіи находится 12 деканствъ, 81 приходъ и 136 священниковъ, — другой въ Оснабрюккъ и у него 11 деканствъ, 111 приходовъ и 214 священниковъ. Монастырей здысь до сихъ поръ было только два: Урсулинокъ въ Дудерштадтъ и Клариссянокъ въ Газелиннъ. Но въ настоящее время въ одномъ Оснабрюккъ должно быть опять 2 монастыря.

XV. Брауншвейта (къ епископіи гильдесгеймской). 2600 римско-католиковъ, живущихъ здёсь, раздёляются на 3 прихода: св. Нико ая въ Брауншвейть съ 2 священниками, Вольфенбюттель съ 1, св. Лудгери, фонъ Гельмштадтъ съ 1, послъднее мъсто до 1803 г. было бенедиктинскимъ аббатствомъ.

XVI. Вальдекка. Здёсь 1000 римско-католиковъ, составляющихъ одинъ приходъ Арользенъ.

XVII. Гессент-Гомбургт. Въ 1852 г. здъсь было 4 римско-католическихъ прихода съ 4175 прихожанамя.

XVIII. Франкфурто на Майно. (къ епископіи лим бургской). Здізсь было 10.661 римско-католикъ, разділенные на 2 (?) прихода съ 14 священниками. Кроміз того здізсь находится еще монастырь Доминиканокъ, называемый Розенталь.

XIX. Нассау. Въ 1858 г. здёсь считалось 202.067 римско католиковъ, подчиненныхъ епископу лимбургскому, суффрагану архіепископа фрейбургскаго,—144 прихода и 15 деканствъ. Монастыря, кажется. нётъ и до сихъ поръ въ этой епархіи.

XX. Саксент-Веймарт. Здысь 10.600 римско-католиковь, живущихъ преимущественно въ мыстечкахъ Гейзъ и Дермбахъ. У нихъ 1 деканство въ Гейзъ, 11 приходовъ, 24 церкви и капедлы и 15 священниковъ. Все это входить въ составъ епископіи падерборнской.

XXI. Кобуры Гота (къ епископій вюрцбургской). Одинъ только римско-католическій приходъ въ Кобургъ съ однимъ свищенникомъ и 300—400 прихожанъ.

XXII. Мейнинент-Гильдбурнаузент (тоже). 900 римскокатоликовъ, которые живутъ преимущественно въ деревнъ Вольоманистаузенъ, составляютъ 1 приходъ и имъютъ 1 священника.

XXIII. Альтенбурга (тоже). 800, или по другимъ 200 римско-католиковъ, составляющихъ одинъ приходъ въ Альтенбургъ:

"XXIV! Шеарцоуры. Въ объихъ княжествахъ находится не больше 350 римско-католиковъ, составляющихъ приходъ при капеллъ Св. Гунтера въ Ариштадтъ.

XXV. Ангальта (титулярный епископъ дрезденскій, по другимъ епископъ тильдезгеймскій). Здъсь живетъ 11—1200, по другимъ 2000 римско-католиковъ. У нихъ приходъ въ Дессау и Тётенъ, 1 капелла въ Бернбургъ и 3 священника. Раньше жили въ Гётенъ только 3 іезучита, исправлявшіе обязанности приходскихъ священниковъ, и несколько времени существоваль даже монастырь братьевъ милосердія.

XXVI. Королевство Саксонское. Здёсь 38.709 римскокатоликовъ, находящихся въ церковной зависимости отъ соборнаго декана Св. Петра въ Бауценъ, который въ то же время есть апостольскій викарій и епископъ ін рагійиз infidelium. Затъмъзд всь есть римско-католическая консисторія и соборный капитуль въ Бауценъ, 20 приходовъ съ 27 церпвами (не считая капеллъ) и два богатыхъ цисцерціансних аббатотна въ Оберъ-Лиузитцъ: Маріенятериъ или Моргенитернъ и Маріенталь, въ которыхъ больше 60 монахинь:

XXVII. Анхиснитения. Здёсь 7.150 римско-патолич ковъ и епископъ Хурскій (Chur). Дальнёйщихъ свёдёний не имеется.

XXVIII. Люксембуріз съ Лембуріома. Въ объихъ этихъ земляхъ мь 1858 г. насчитывалось 410.114 жителей и между нами только въ Лимбургъ было иъсколько лютеранъ и реформатовъ. Римско-католики лимбургскіе подчинения впискону литтихскому; люксембургскіе напостольскому винарію люкоембургскому. Въ объяхъ спархіякъ 13 деканствъ, 281 приходъ, 84 винарія и 357 священниковъ. Здёсь должно быть не мало и монастырей, но объ нихъ мы не имъемъ свёдёній.

XXIX. Липпе-Деммолодо. 2300 (?) римско-наполиковъ, подчиненных в еписнопу падерборискому, раздължотся на 6 приходовъ и имъютъ 7 священнивовъ и компанновъ.

XXX. Шаумбуры Липпе. Отъ 100 до 200 римско-католиковъ составляють одинь приходы въ Рикобурга и инъють одного священыка.

XXXI. Шлезента-Голитинія ст Лауенбурюмт. Въ объна землять живеть, нажется, не болье 1200 римско-котоливовь, — изъ нихъ Голштинскіе составляють З прихода въ Альтовъ, Килъ и Глюккштадтв. Ихъ дуковинить гиавою состоить епископъ Оснабрюкскій (Allgem. Kirchen-Zeitung 1865 № 8).

Отобраніе монастырских в импній и законт относительно избранія митрополита и епископовт вт Молдавіи. Князю-Кузв, извівстному своими реформаторскими затівями, давно хотелось обратить въ собственность государства богатыя вывнія греческих монастырей въ Молдавіи и Валахіи и поставить въ прямую зависимость отъ правительства духовенство княжествъ, находившееся до сихъ поръ въ зависимости отъ константинопольскаго патріарха; теперь это желаніе приведено наконецъ въ исполненіе. Законодательное собраніе княжествъ, состоявшее почти исключительно изъ бояръ, постановило 13 декабря 1863 г. отобрать монастырскія именія въ пользу государства и назначило монастырямъ въ видъ вознагражденія ничтожную сумму въ 82 милліона турецкихъ піастровъ; но изъ этихъ денегъ положено было вычесть 31 милліон. въ видъ налога съ духовенства (1). Князь соъшилъ утвердить предложенный палатою законъ, сваливая всю отвътственность за него на бояръ и тъмъ ставя ихъ въ непріятное положеніе въ отношемім къ державамъ, гарантировавшимъ конституцію княжествъ. Чтобы имъть возможность выплатить монастырямъ выкупную сумму, палата вотировала государственный заемъ, который правительство князя Кузы и произвело въ возможной скорости. Въ опредълении законодательнаго собранія было выражено, чтобы деньги, добытыя посредствомъ этого займа, ни въ какомъ случав не были употребляемы ни на что другое; но законодательное собраніе, постановившее это ръшеніе, со 2 мая уже не существовало и вознаграждение для духовенства монастырскаго-какъ мы узнаемъ изъ тронной ръчи князя

<sup>(1)</sup> Турецкій піастръ равняется 6 к. сер. Так. обр. 82 милліона піастровъ составять 4,920.000 р. сер., а за исключеніемъ 31 мил. піастровъ (1.860,000) 3.060.000 р. сер., тогда какъ общая стоимость отобранныхъ имъній превышаетъ эту сумму по крайней мъръ въ десять разъ. Прим. перес.

Кузы 6 октября (1864 г.) — было утверждено международною коммиссіей, составленной въ Константинополъ (1). Пятидесяти одного милліона на вознагражденіе стырей во всякомъ случав было недостаточно, и поэтому правительство сочло себя вправъ дать этимъ деньгамъ другое назначение. Почти половину этой суммы, именно 18.330.000 валахских піастровъ отдълили на покрытіе убытковъ, понесенныхъ правительствомъ въ слъдствіе уступокъ арендаторамъ государственныхъ имъній, при введеніи закона о поземельной собственности. Что сдълаютъ изъ другой половины, окажется въ последствіи. На самомъ дель деньги, которыя бояре положили собрать на вознаграждение духовенству, чтобы провести законъ противъ монастырей, послужили только въ тому, чтобы поддержать законъ о поземельной собственности, который даль поводь къ распущенію палаты и уничтоженію того положенія, которое до сихъ поръ занимали бояре.

<sup>(1)</sup> Турція, которой какъ державів, имінощей верховныя права надъ княжествами, князь Куза представиль это постановление законодательнаго собранія, предложила его въ іюнь 1864 г. на разсмотрівніе коммиссіи, составленной въ Константинополф изъ повфренныхъ пяти ве ликихъ державъ (Россіи, Англіи, Франціи, Австріи и Пруссіи), имъющихъ ираво протектората надъ княжествами. Представители великихъ державъ (промъ Франціи) объявили себя противъ этого постановленія на томъ основаніи, что доходы съ монастырскихъ иміній идутъ на нужды христівнъ въ Турцій и на поддержаніе св. масть въ Палестина. Соборъ восточныхъ ісраржовъ въ Константинополь, состоявшій изъ митрополитовъ: Едесскаго, Ираклійскаго, Аморійскаго, Ларійскаго и пр. вивств съ Патріархами Антіохійскимъ и Іерусалимскимъ также торжественно протестоваль противь намеренія князя. — Но все оказалось тщетнымъ. При помощи Франціи внязь добился своей цвли. См. Allgemkirchliche. Chronik, von K. Matfhes. 1864 s. 155. Желающимъ короче ознакомиться съ этимъ дъломъ рекомендуемъ вышедшую въ прошедшемъ году здась въ Петербурга брошюру: "Положение православной Церкви и монастырей въ Молдавіи". Прим. перев.

Законъ относительно избранія митрополита и епископовъ состоялся 13 марта текущаго года. Онъ быль
предложенъ самимъ княземъ, — встрътилъ сильное сопротивленте въ сенатъ и повелъ къ ожесточеннымъ спорамъ. Сенаторы находили, что этотъ законъ совершенно противенъ каноническому праву. Тъмъ не менъе онъ
былъ принятъ наконецъ сенатомъ и предлагается здъсь
въ буквальномъ переводъ.

Чл. 1. Митрополиты и епархіальные архіереи Румыній назначаются княземь по предложенію министра исповіданій, который ділаеть это вслідствіе обсужденія общаго совіта министровь. 2. Митрополиты и епископы назначаются изъ Румынскаго монашества; митрополить должень иміть по крайней мітрі 40 літь отъ роду; епископы не меніе 35; всі должны быть извістны какъ своимь благочестіемь, такъ и научнымь образованіемъ и способностями. 3. Митрополиты и епископы за духовные проступки должны быть судимы на помістномъ соборів, а за всів другіе въ кассаціонномъ судів. (Allgemeine Kirchen-Zeitung 1865 NN 11, 25).

Предполациемое учрежение православной Румынской епископи въ Темесваръ. Православные Румыны, живуще въ Тисскомъ банатъ, въ настоящее время сидьно удо ночутъ объ учреждения епископи въ Темесваръ. Кто знаетъ близко мъстныя обстоятельства, тотъ долженъ согласиться, что, послъ јерархическаго раздъленія между Румынами и Сербами, учрежденіе новой епископской канедры для первыхъ сдълалось необходимостью. Въ самомъ дълъ Сербы, живущіе въ этомъ банатъ и его окрестностяхъ, не превышаютъ числа 200,000 душъ, и между тъмъ у нихъ двъ епископіи въ Темесваръ и Вершетцъ, получающія богатое содержаніе изъ общихъ

средства объека надій, тогда кака 600,000 Румыновъ, входившихъ въ составъ означенныхъ енископій, не имъють въ настоящое время ви одного собственного верховнико пастыря. Всивденніе этого румыческіе депутаты изъ бывшей темесерской смеркій подвин на контрессв комиссару отъ правительства прошеніе на имя Е. В. императора австрійскаго. Просители испращивають у императора солзволенія на отпрычіе соботвенной національно -- румниской епискоріи въ Темесваръ. Они находять, что все православное румыненое народонаселеніе праосеоровато комичата — всего болье 300,000 дунгъттирим объе составить енархію наранзеберскую и быть разделено на сообразное количество протопоній. Съ другой стороны православное румынское народонаcenemia Romutatore temeseperato il toportalechato motдо обы образовать непархію темесварскую съ приличнымъ количествомъ протопоній. Для върнійшаго и "скорійшаго унрежденія епископской резиденцій въ Темесварв и для усворенія отдішенія румынь оть сербовь, правильнато и прантически полез-Pared Kake Als этой епархіи можно мепросить сонаго: :устройства соглавіо румынскаго архіспискова и митрополита (1). Когда предполагаемый провить удостоится Императорснаго соизволенія, тогда управленіе румынской грексвоскочной: Темесварской спископісй должно быть передано пра время въ опытныя руки уважаемаго всеми епископа Арадскаго, Прокопія Ивашковича. Это прошение св иногочисленими подписями депутаты отправыи жь Карловицъ и теперь съ нетеривніемъ ожиganord orestra. (Allgemeine Kirchen-Zeitung 1865 M. 81).

Дъятельность протестантских в діакониссь на

<sup>(&#</sup>x27;) B's Byxapecra.

востокъ. Дънтельность протестантскихъ діакониссь на востокъ принимаетъ все болъе и болъе широкіе размъры. У нихъ въ настоящее время тамъ много разныхъ заведеній, указывающихъ на многосторонность двительности ихъ; мы скажемъ только о нъкоторыхъ. Въ Іерусалимъ у нихъ накодится теперь госпиталь, въ которомъ въ течение прошедшаго года перебывало 482 больныхъ. Сначала магометане чувствовали неодолимое отвращение къ ихъ услугамъ. Но мало по малу это отвращение исчезло и изъ нихъ 278 человъкъ (между ними 26 абиссинцевъ) пользовались медицинскими пособіями въ этомъ госпиталь. Въ Константинополь и Александріи у нихъ тоже есть по госпиталю, въ которыхъ въ прошломъ году перебывало до 500 больныхъ. Ихъ дъятельность, какъ воспитательницъ, еще общирнъе. Такъ въ Бейрутъ у нихъ есть пансіонъ, въ которомъ воспитывается 70 детей преимущественно изъ еврейскихъ фамилій подъ руководствомъ одинадцати діакониссь. Крому пансіона эти послуднія имують еще нъсколько безплатныхъ школь; число посттителей этихъ школь въ настоящемъ году доходило до 130; это --большею частію - арабскія девочки. Въ ихъ Іерусалимскомъ институтъ насчитывается больше 50 дътей. Но дучшій изъ всёхъ восточныхь институтовъ, устроенныхъ діакониссами, находится въ Смирив. Онъ основанъ въ 1853 г. по настоятельной просыбъ живущихъ тамъ нъмецкихъ, англійскихъ, голландскихъ и швейцарскихъ протестантскихъ семействъ. Число діакониссъ въ этомъ институтъ доходить до 12, число воспитанницъ до 200, въ томъ числъ 120 пансіонерокъ. Больпая часть — гречанки и армянки.

О размърахъ дъятельности протестантскихъ діако-

ниссъ вообще можно составить себъ понятіе по слъдующимъ цифрамъ: въ настоящее время находится въ Европъ 30 главныхъ институтовъ, принадлежащихъ діакониссамъ; эти 30 институтовъ содержатъ въ разныхъ частяхъ свъта до 386 становъ (боковыхъ заведеній съ разными названіями) и 1600 діакониссъ. Цифра годоваго дохода ихъ простиралась въ 1863 г. до 350.000 тал. (1) (противъ 1860 г. на 55.000 тал. больше) (Neue Evangelische Kirchen Zeitung 1865 № 13). Эти цифры очень красноръчиво говорятъ, какія жертвы приносятъ и какія усилія употребляютъ протестанты, чтобы утвердиться на Востокъ.

Англійскій комитеть для наследованія Палестины. Недавно образовалось въ Лондопъ общество, которое поставило своею цълью изследование Палестины въ видахъ дучшаго уясненія Библіи. Эти новыя изследованія должны пролить больше света. чемъ до сихъ поръ (по крайней мъръ комитетъ на это надъется), на археологію, исторію культуры, монографію, геологію, олору и олуну св. земли. Въ спискъ членовъ комитета стоятъ очень почтенныя имена — про-Фессора Джемса Фергюссона, свра Генри-Раулинсона, Антоніо Палацци, сера Мортона Пето, Стенли, декана Вестминстерскаго, герцоговъ Аргильскаго и Дэвонширскаго, Чарльза Шефтезбури, архіепископа Іоркскаго, епископовъ Оксфордскаго и Элійскаго и др. (Allgem. Kirchen-Zeitung 1865 № 34). Въ следующей книжке мы сообщимъ программу предполагаемыхъ дъйствій комитета.

<sup>(1)</sup> По нынъшнему курсу 385.000 руб. сер.

# о продолжении издания журнала

# **«ВЪСТНИКЪ**

# ЗАПАДНОЙ РОССІИ»

ВЪ СЛЪДУЮЩЕМЪ 18 6 ГОДУ.

Въ іюль мъсяно текущиго года «Ввотнакъ Зарадной Россім» будетъ праздновать челпертое свое новодътів.

Намъ, самимъ не приходится говорить о характеръ и направлении этого изданія, а тъмъ болье о его заслугахъ и дъятельности. Пусть и то и другое оцънять, по нормальной стойности, друзья и враги «Въстника». Дорожа вниманіемъ первыхъ, мы не можемъ оставаться равнодушными и къ ненависти послъднихъ. Эта ненависть есть лучшая наша аттестація, — а доказательствъ въ этомъ родъ у насъ накопилось таки—не мало.

Поэтому, уклоняясь отъ оцівний самихъ себя, мы только, укістримъ подписчиковъ на наше изданіе въ томъ, что съ нашей стороны будутъ приняты всё мёры къ улучшенію изданія со стороны внутренней и внёшней и къ своевременному выходу книжекъ «Въстника», — такъ, чтобы къ объявленному редакцією сроку, т. е. къ концу іюля мъсяца, вышли всё двёнадцать книжекъ этого журнала.

Въстникъ не можетъ и не желаетъ изивинть своей программы, поэтому и въ  $18^{65}/_{68}$  году будетъ издаваться по прежней программъ, въ прежнемъ видъ и объемъ. Онъ остается въренъ тъмъ же четыремъ своимъ рубрикамъ:

#### отдълъ і.

#### Историческіе акти.

Здёсь будуть пом'єщаться сохранившіеся въ разныхъ архивахъ и библіотекахъ акты, относящіеся къ церковной, гражданской и народобытовой исторім западной и юго-западной Россій, въ буквальных спискахъ съ подлинниковъ, съ переводами на русскій языкъ тъхъ изъ нихъ, которые составлены на польскомъ, латинскомъ и другихъ языкахъ, — съ изъясненіемъ непонятныхъ словъ и выраженій тъхъ, которые составлены на древнемъ русскомъ языкъ, и приложеніемъ необходимыхъ примъчаній.

#### отдель. 11.

Очерки и равсказы изъ событій прошеднаго: быта и правовъ, на основанін зактонъ, поивщенныхъ въ предъидущемъ отдъль, и вообще источниковъ, служащихъ для исторін вападной и юго-заваной Россіи, — научныя изследованія вопросовъ, относящихся иъ той же исторической сферь, біографіи замечательныхъ лицъ, дествовившихъ въ упоминутыхъ краяхъ, сведенія о церквахъ, монастыряхъ, учрежденіяхъ и местахъ, нившищать историческое аначеме, и описанія ибличостей съ историческими восновиваніями. Здёсь также будуть мижль мёсто воянія наследованія и статьи по части отечественной археологіи.

## отдълъ ии.

Критина сочиненій и статей, относящихся въ югозападной и западной Россів и заслуживающихъ вниманіе нападовъ на Въстникъ, попроверженіе вымысловъ и илеветь на Россію и православіе, распространяемыхъ печатно врагами нашего оточества и у насъ и за границею, побличеніе ихъ во всякомъ испаженіи фактовъ, вообще полемика со вовиъ, что направлено въ нарушенію пълости нашей втры и народности.

#### отдъль іу.

Очерки, описанія и изследованія разныхъ сторонъ настоящаго быта западной и юго-западной Россіи, въ связи съ ея прошедшею исторією, — статистическія сведёнія о сихъ странахъ, сведёнія о заграничныхъ— славянскихъ племенахъ вообще и въ особенности о племенахъ, принадлежавшихъ прежде къ Россіи, — о русской грамотности и распространеніи ея въ областяхъ юго-западной и западной Россіи, — новыя государственныя постановленія, исключительно касающіяся сихъ странъ, — извлеченія изъ русскихъ и заграничныхъ журналовъ и газетъ разныхъ извёстій, касающихся западной и юго-западной Россіи, — библіографическія извёстія о вновь вышедшихъ книгахъ и брошюрахъ, имѣющихъ предметомъ эти страны, — некрологи и разныя мелкія статьи (въ стихахъ и прозъ), не подходящія подъ рубрику первыхъ трехъ отдёловъ. Корреспонденція. Объявленія и проч.

ВЪСТНИКЪ выходитъ съ іюля мъсяца, ежемъсячно внижками отъ. 13—15 листовъ обывновенной печати.

Подинска принимается: Въ ВИЛЬНЪ, въ реданціи журнала и книжномъ магазинъ г. Сеньковскаго. ВЪ.-ПЕТЕРБУРГЪ,— у коммисіонера "Въстника" книгопродавца А. Ф. Базунова, на Невскомъ проснектъ, у Казанскаго моста, въ д. Ольхиной. ВЪ МОСКВЪ, — у тапогомъ коммисіонера, книгопродавца А. Н. Оералонтова, на Никольской уливъ, во флигелъ Заяконоспасскаго монастыря, у книгопродавца г. Черенина, на Никольской уливъ, и у книгопродавца г. Базунова. ВЪ КІЕВЪ,— у коммисіонера "Въстника", книгопродавца С. И. Литова. ВЪ ВАРШАВЪ,— у книгопродавца г. Дутова—и у всъхъ извъстныхъ книгопродавцевъ.

Цвна "Въстника" за годъ: Для жителей Вильны, безъ доставки, 6 руб. 50 к., съ доставною на денъ 7 руб. 50 коп., а съ пересылною во вой города имперіи 8 руб. Г г. иногородные благоволять относиться съ своими требованіями исключительно въ редавцію журнала "Въстникъ западной Россіи", съ Вильну. Песылки и письма слёдуетъ адресовать редактору-издателю "Въстника" Ксенофонту Антоновичу Говорскому, съ Вильну. Для желающилъ выписать "Востникъ" за истекцие годы дълается уступка: за  $18^{62}/_{63}$  годъ, для жителей Вильны по 5 руб. 50 коп., для иногородныхъ по 6 руб. 50 коп.; за  $18^{63}/_{64}$  годъ — для первыхъ по 6 руб., для последнихъ по 7 руб. 50 коп. — съ пересылкой.

Редакторъ-Издатель *К. Говорскій*. Редакторъ-Сотрудникъ *И. Эремичъ*.

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ

ОТЪ ХОЗЯЙСТВЕННАГО У ПРАВЛЕНІЯ ПРИ СВЯТЪЙШЕМЪ СУНОДЪ.

Въ с. петербургскихъ сунодальныхъ книжныхъ давкахъ на Петровской площади въ зданіи Святъйшаго Сунода и въ домъ Православнаго Духовнаго Въдомства на Литейной, № 36, поступили въ продажу вновь отпечатанныя книги въ различныхъ переплетахъ:

На славянском в языки: 1) Новый Заввтъ, св. Евангвлів и Псалтирь, въ 32-ю д., изънихъ: а) Новый Завътъ: на обывновенной бумагь, въ печат, обер. - 16 к., въ папкъ съ цвът. бум. — 30 к., въ коленкоръ — 40 к., и на веленевой бумагъ: въ печати. обер. — 28 к., въ коленкоръ съ зол. обр. съ бум. футл. —80 к., въ сафьянъ съ зол. обр. съ сафъян. футл.: съ простымъ тисн. 1 р. 55 к., съ золотымъ тисн. 1 р. 75.; въ шелковомъ переплетъ съ шелк. футл. съ прост. тисн. 2 р., съ золот. тиси. 2 р. 15 к., б) Таже книга вийстй съ Псалтирью: на обыкновенной бумагь: въ папкъ съцвът. бум. - 35 к., въ коленкоръ - 45 к., и на веленевой бумагъ: въ коленкоръ съ зол. обр. съ бум. футл. 1 р. - въ сафьянъ съ золот. обр. съ сафьян. фута.: съ простымъ тиси. 1 р. 75 к., съ золотымъ тиси. 2 р., въ шелковомъ переплетъ съ шелк. футл.: съ простымъ тисн. 2 р. 20 к., съ золотымъ тисн. 2 р. 50 к., и в) отдельно: св. Е в а нгелів: на обывновенной бумагь: въ печ. обер. - 7 к., въ напкъ съ цвът. бум. — 15 к.. въ коленкоръ – 25 к. и Псалтирь: на обывновенной бумагь: въ печ. оберт. — 7 к., въ папкъ съ цевт. бум. — 15 к., въ коленкоръ — 25 к., и на веленевой бумагь: въ печат. обертит — 12 к., въ коленкоръ съ зол. обръз. 40 к., въ сафъянъ съ золотымъ обръзомъ: съ прост. тисн. — 60 к., съ золот. тисн. — 75. въ щелковомъ переплетъ: съ прост. тисн. — 85 к., съ золот. тисн. 1 р. На русскомъ языкъ: 2) Сворникъ Молитвъ на всякій день потребныхъ, въ 32 д. въ пер. бум. 7 к., и 3) Правила о православныхъ церковныхъ братствахъ и положеніе о приходскихъ Попечительствахъ при православныхъ церсввяхъ, въ 8 д. въ бум. кор. 3 к.

Иногородные покупатели присыдають на пересылку этихъкнигъ въсовыя и страховыя деньги по положению.

Tank and the second and the second and

### PEJHLIA

ВЪ ЕЯ ИСТОРИЧЕСКОМЪ ХОДЪ И ПСИХОЛОГИЧЕСКИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Нътъ, какъ извъстно, ни одного народа безъ религін, безъ какого нибудь понятія о Богъ и Его отношеніяхъ къ человъку на земль и за предълами этой жизни. Люди и народы, въ преемствъ въковъ, могутъ имъть очень несовершенныя понятія о предметахъ невидимыхъ, но они всегда имъютъ какія нибудь върованія, истинныя или ложныя, и осуществляють ихъ въ жизни частной и общественной. Религія не только вездъ существуеть, но вездв имветь двиствительную власть и составляеть нравственный принципъ, который глубоко вивдряется во всв формы человвческой двятельности, распространяеть свое вліяніе на все общество. Виды религіи, въ ея естественномъ состояніи, также многочисленны, какъ расы, націи, племена человъческаго рода. Но главныя формы ея, развётвляющіяся потомъ на безчисленныя отрасли, суть - фетишизмъ, подитеизмъ и монотензиъ. Первая состоитъ въ обоготвореніи одушевленныхъ и неодушевленныхъ предметовъ звъздъ, животныхъ, растеній, минераловъ. Вторая возвышается надъ физическимъ міромъ къ нравственному

ч. п.

Digitized by Google

и олицетворяетъ въ богахъ и герояхъ свойства самаго человъка, какъ существа нравственнаго, разумнаго. Послъдняя, наконецъ, восходитъ отъ вселенной къ Высочайшему Существу и состоитъ въ почитаніи Существа безконечнаго и безусловнаго, то отождествляя Его съ природой или духомъ, то отличая Его отъ всъхъ частныхъ родовъ реальнаго міра.

Относительное значеніе этихъ обнаруженій религіозной мысли не подлежить сомнанію; но трудите опредалить порядокъ ихъ появленія на земла. Въ самомъ даль, съ чего начало человачество, съ фетишизма или монотеизма?

Защитники безпрерывнаго прогресса-философы и моралисты, усвояющіе нашимъ прародителямъ состояніе естественной простоты (un état de nature), предшествующее всякой цивилизаціи, и наконець натуралисты, которые видять въ человъчествъ только высшее звъно въ ряду земныхъ живыхъ существъ, становятся на сторону фетицизма. Но защитники первоначального откровенія имъютъ противуположное мнініе: они смотрять на идолопоклонство и культь боговъ, какъ на уклоненія, произшедшія всявдствіе первороднаго гръха, и на христіанство, какъ на сверхъестественное возстановленіе первоначальнаго состоянія человъческаго рода. Справедливость вынуждаеть насъ признать, что это послуд нее мивніе не представляєть такихь затрудненій, въ какихъ запутывается обывновенный раціонализмъ, и что оно согласно, по своимъ принципамъ и по своимъ результатамъ, какъ съ естественнымъ развитіемъ человъчества, такъ съ несомнънными фактами исторіи.

Если признать, дъйствительно, что народы въ дан-

образованія, но что одни оканчивають свое историческое поприще въ то время, когда другіе только что начинають его, то невозможно утверждать, что безпрерывный прогрессъ приложимъ къ каждому поколънію и къ каждой отдъльной національности. Общество человъческое безсмертно, но сколько націй вымерло, сколько государствъ исчезно! Если есть прогрессъ безпрерывный, то его должно искать не въ частномъ, но въ общемъ; должно преимущественно обращать вниманіе на первенствующие народы, какъ на представителей чедовъчества, оставляя въ сторонъ малыя и затерявшіяся племена; равнымъ образомъ надо обращать вниманіе на хронологію исторических эпохъ, когда устаръвшая цивилизація падаеть и на місто ея медленно выработывается новая съ элементами болбе чистыми, хотя и нъсколько грубыми. Въ варварскомъ состояніи часто хранятся съмена тъхъ прекрасныхъ учрежденій, которыя и достигаютъ полнаго развитія, послъ долгаго періода броженія. Въ этомъ смыслъ прогрессъ развивается не по прямой линіи, но по изогнутой, которой зигзаги увеличиваются, то подымаясь, то опускаясь. Отсюда слъдуетъ, что прогрессъ не исключаетъ ни остановки въ развитіи цивилизаціи, ни временнаго упадка подъ тыть условіемъ, что этоть упадокъ ведеть къ большему совершенству въ будущемъ. Примъняя эту идею къ религіозному развитію человъчества, легко понять, что прогрессъ, въ этомъ отношении, не составляетъ доказательства въ пользу фетишизма: и здёсь ничто не мъщаеть тому, чтобы одна религія смынялась другою, менъе совершенною, лишь бы это паденіе обезпечивадо возможность усовершенствованія въ будущемъ.

Состояніе первобытной естественности, утопія нъко-

торыхъ писателей двухъ последнихъ вековъ, представляетъ не болъе доказательности. Многіе мыслители, увлениись этими понятіями и пораженные тъмъ, что было неестественнаго въ соціальныхъ учрежденіяхъ ихъ времени, полагали, что надо возвратиться къ первобытному состоянію человічества, съ тімь, чтобы въ самомъ источникъ права найти причину существующихъ недостатковъ и возвратить своихъ согражданъ къ простому состоянію природы. Но какова бы ни была цъль этой попытки, все же представляется страннымъ: за чъмъ было искать основаній критики недостаточнаго настоящаго въ прошедшемъ, въ исторіи, а не въ области философіи, въ самой природъ человъка? Существующее общество не должно быть судимо по масштабу первобытнаго состоянія человъчества на земль; оно должно быть оправдываемо и осуждаемо на томъ основаніи и въ той мъръ, въ какой оно согласно или несогласно съ высшими требованіями человъческой природы, съ ея разумными и нравственными основаніями. Такимъ образомъ точка зрвнія была ложною. Состояпіе первобытной естественности, въ томъ видь, какъ его представляли себъ мечтатели, подобные Руссо, было-бы, на самомъ дълъ, состояніемъ противоестественнымъ для человъка. Они опустили изъ виду условія жизни разумныхъ существъ; по понятію ихъ люди жили въ состояніи природы, какъ звіри, - безъ языка, безъ права, безъ религіи, безъ нравственности, безъ всяной. общественной связи. Ясно, что подобное состояние не представляетъ никакого другаго исхода для первыхъ обнаруженій религіозной мысли, кромъ грубъйшаго идодопоклонства. Но все же это состояние есть чистый вымысель. Въ пользу его нътъ ви одного историческаго

свидътельства. Даже дикіе народы, на которыхъ ссылаются утописты, имъютъ своего рода общественныя соотношенія. Извъстно, наконецъ, что они, внъ общей цивилизаціи, сами собою нейдутъ по пути прогресса, а представляютъ или обломки закончившейся и падшей, или начало зараждающейся цивилизаціи. Если фетишизмъ составляетъ выраженіе ихъ религіозныхъ потребностей, то это не даетъ еще права дълать заключенія относительно первыхъ людей. Аналогія была бы болье въ пользу противоположной гипотезы, потому что народы, стоящіе на этой ступени, развиваются только подъ вліяніемъ опередившей ихъ культуры.

Остается последнее доказательство. Это теорія посявдовательности въ рядахъ существъ, которая поставляеть человъка въ прогрессивный рядъ развитія творенія (организмовъ), путемъ безпрерывнаго ряда посредствующихъ ступеней, начиная отъ тайно-брачныхъ растеній, -- то принимая первоначальную неизменность и постоянство видовъ, то допуская превращенія однихъ въ другіе, посредствомъ родоваго подбора и подъ вліяніемъ вившнихъ обстоятельствъ. Эта теорія, изобрътенная нъкоторыми натуралистами XVIII въка, опровергнута въ ся цълости, съ точки зрънія сравнительной анатоміи, палеонтологіи и опытнаго изследованія. Мы ограничимся опровержениемъ ея въ ея приложении къ человъческому роду, чтобы устранить всякое предположеніе въ пользу естественнаго состоянія. Положимъ, что человъкъ не отличается отъ животныхъ по своей оизической организаціи, что однакожъ еще не доказано съ безусловной истиной; но онъ отличается отъ нихъ по своей духовной природъ, которая не допускаетъ никакой параллели между ними. Онъ обладаетъ такими

свойствами, какъ самосознаніе, разумность, нравственная свобода, способность къ совершенствованію, даръ слова. Никакого следа этихъ свойствъ мы не замечаемъ у млекопитающихъ животныхъ самой высшей организаціи. Самое понятіе о ивкоторыхъ изъ этихъ свойствъ исключаетъ возможность пріобратенія ихъ внъшнимъ образомъ и слъдовательно отыскиванія въ животномъ царствъ предковъ человъка. Наука, искуство, нраветвенность, правосудіе, редигія, однимъ словомъ, --- всв проявленія разумной жизни человъка безусловно не мыслимы въ царствъ низшихъ существъ. Не забудемъ, наконецъ, что никакое существо не можетъ быть причиною самого себя, тёмъ более не можеть быть причиною бытія существъ высшаго порядка существо низшаго порядка.

Такимъ образомъ доказательства въ пользу фетицизма оказываются мало убъдительными и основываются на томъ парадоксальномъ предположеніи, что первоначальное состояніе человъка было близко къ состоянію животнаго, и что человъкъ жилъ въ началъ одною чувственною жизнію. Натуралисты упустили изъ виду, что чувственная жизнь человъка существенно соединяется съ элементами нечувственными и что мы не можемъ имъть никакого знанія о внъшнихъ предметахъ, не опираясь при этомъ на высшія идеи разума.

Напротивъ мнѣніе о старшинствъ монотеизма утверждается на болѣе върныхъ основаніяхъ, какъ въ области исторіи и преданія, такъ и въ области философіи. Вопросъ о происхожденіи религіи такой же вопросъ, какъ вопросъ о происхожденіи языка и образованіи общества. Натурализмъ имѣетъ какую нибудь силу для критики, но не имѣетъ никакой силы для

построенія. Стоить только потребовать оть него опреділенной формулы его нравственной и религіозной доктрины, какъ тотчась онъ впадаєть въ неліжости. Чего можно ожидать, противополагая Гоббеса или Гельвеціуса лучшимъ представителямъ философіи и христіанскаго преданія? Надо расширять, но не съуживать горизонтъ мысли. Если довіриться лучшимъ требованіямъ человіческой природы, и изслідовать законы и условія нравственнаго и религіознаго порядка и въ этомъ направленіи подвергнуть критикі проблеммы, которыя пытались разрішить одною мечтательностію, основываясь только на авторитеть чувствъ, то можно достигнуть боліве удовлетворительныхъ результатовь.

Состояніе естественной непосредственности есть химера. Человъкъ не могъ развиваться на землъ внъ общества. Человъкъ изолированный не способенъ къ развитію: опыть и разумь доказывають намь это. Никакое конечное существо не можеть само собою удовлетворить всемь своимь потребностямь; никакое разумное существо не можетъ обойтись безъ помощи или соревнованія себъ подобныхъ. Нужны, по крайней мъръ, два существа, но двухъ уже достаточно для того, чтобы установился взаимный обмёнь мыслей и чувствъ, чтобы общество возникло изъ нъдра семейства, чтобы личность человъка и его характеристическія свойства могли развиваться. При этихъ условіяхъ язывъ раждается самъ собою, какъ доказываетъ это примъръ глухо-нъмыхъ, которые, подъ однимъ вліяніемъ сообщества другъ съ другомъ и не смотря на несовершенство въ организаціи ихъ чувственныхъ органовъ, могутъ объясняться и понимать другь друга, и даже увеличивать средства взаимнаго общенія, безъ помощи наставника.

Наши прародители воспитывались подъ тэми же образовательными условіями, не говоря о непосредственномъ руководствъ самаго Творца. Языкъ также естественъ въ человъкъ, какъ крикъ въ животныхъ. Но мысль предшествуеть слову: языкь возможень только при жизни духовной, въ которой онъ получаетъ свое начало и служить ея выраженіемь. Первобытный человінь, одаренный, всеми свойствами разумного существа, владеетъ сознаніемъ и самоощущеніемъ. Онъ учится самосознанію, онъ размышляеть объ испытываемыхъ имъ ощущеніяхъ, истолковываеть ихъ и относить къ вившней причинъ, онъ водворяется въ міръ и, по естественному любознанію, не медлить задавать себъ вопросыкакт и почему существують поражающія его явленія. Съ этого момента начинается для него знаніе и истина отделяется отъ лжи. Вследъ за темъ, онъ обнаруживаеть свою двятельность во внв, сообразно съ твми понятіями, которыя онъ себъ составиль, и тъми чертами, которыя онъ нарисоваль въ своемъ воображеніи; онъ творитъ искуство или ремесло, смотря по тому, что онъ старается осуществить, -- препрасное или полезное. Всякій человъкъ способенъ чувствовать прекрасное. Всякій человъкъ имъетъ потребности, которыя требують удовлетворенія, и всякій старается своею предусмотрительностію предотвратить зло, которое причиняють ему враждебныя силы. Наука, искуство и промышденность, осуществляющіяся вначаль въ ихъ простыйшихъ влементахъ, развиваются постепенно при общемъ взаимнодъйствіи, подъ вліяніемъ инстинктовъ подражанія и соревнованія, по мъръ того, какъ возрастаеть народонаселеніе.

Такимъ образомъ человъкъ уже въ началъ представ-

ляется болье или менье развитымъ. Къ жизни разумной присоединяется нравственная. Различіе между добромъ и зломъ, между справедливостію и несправедливостію, предшествуеть всякому писанному закону и внъшнему обнаружению: опо неразлучно съ совъстио. Благоскионность, любовь, попровительство, върность, стыданность суть чувства столько же естественныя между разумными существами, накъ заботы матери о своихъ дътяхъ между животными. Человъвъ неивно предается своимъ влеченіямъ, и эти влеченія, мивыя и спреведливыя, чуждыя еще предразсудковъ, объясняють его назначеніе и указывають ему его положеніе и его права въ ряду существъ. Наконецъ, онъ разсущаетъ, сбанжаеть и, съ инстинктивною предусмотрительностію, познаеть связь вещей и икъ взаимныя отношенія. Частныя понятія, познаніе отвыных существъ и границь между ними, уже неудовлетворяють его разума. Отъ частнаго онъ воскодить нь общему, отъ дъйствія нь причинъ, отъ конечнаго въ безконечному, отъ множества къ единству, и то, что онъ представляетъ себъ какъ высочайшее Существо, которое составляетъ причину всёхъ другихъ существъ въ мірѣ, онъ называетъ Богомъ. Вотъ естественное происхождение реакти подъ формою монотеизма. Богь, идея котораго присуща человъческому разуму, никогда не оставляетъ человъка. Онъ помогаеть ему въ его добрыхъ дъйствіяхъ и ведеть по пути усовершенствованія въ нравственной жизни. Едва вышедшій изъ рукъ Творца, человъкъ уже стремится въ Нему своею душею. Только что родившійся девъ удаляется въ пустыню, орель валетаеть на вершину горы; такъ и человъкъ стремится къ обществу. къ человъчеству, къ Богу. Наконецъ произнесено веинкое ими, и если вы не признаете напоторато божественнаго внушения въ сердив народовъ, въ ихъ младенческомъ состоянии, то все останется необъяснимымъ. Таково, въ его простайшей формъ, всеобщее преданіе о золотомъ въкъ или земномъ раъ. Это преданіе сохранено, какъ миеъ, въ воспоминаніи древнихъ народовъ и не заключаетъ въ себъ ничего невъроятнаго. Оно можетъ быть объяснено въ своихъ главныхъ чертахъ познаніемъ неизманной природы человъка, постояннымъ ходомъ развитія духоваюто, дальнъйшими событіями исторіи и наконецъ самыми законами, которые управляють: жизнію въ преемствъ въковъ.

. Всякое живое существо проходить или переживаеть три пресметвенныя фазы въ своемъ последовательномъ развитіи: періодъ зарожденія, который обнимаеть его существование въ состояни зачатия, когда всв органы находятся еще въ неразвитомъ и сившанномъ видъ, и не обособились явственно; съмени или зародышу еще недостаеть самопроизвольности и онь остается связаннымъ съ существомъ, которому одолженъ жизнію; періодъ дітства и юности, который обнимаеть свободное развитіе, когда органы обнаруживаются поочередно, обособляются и возрастають въ силь до такой степени, что индивидуумъ получаеть всъ необходимыя средства для достиженія своего назначенія; наконець, періодь зрвлости, который обнимаеть время полнаго разцвъта жизни, когда всв органы, вполнъ развитые, своею разнообразною двятельностію содвиствують единству цвлаго, способствують къ осуществленію цвли природы, во всей полнотъ общихъ и индивидуальныхъ свойствъ каждаго органическаго существа. Эти законы примъняются въ различныхъ видахъ, опредъляемыхъ собственною природою каждаго существа, къ жизни растенія, животнаго и человъка и по аналогіи могутъ быть приложены къ жизни человъчества на землъ.

Первый періодъ человічества относится въ жизни въ раю, гдв первые люди жили въ тесномъ общении другь сь другомъ, съ природой и Вогомъ, наслаждаясь всъми дарами Его, какъ умственными такъ и правственными, не зная еще ни сомнина, которое безпокомть мысль. ни ненависти, которая отравляеть чувство, преступленія, которое порабощаеть свободу, ни рабства, которое насилуеть справединость, ни суевърія, которое унижаетъ религію. Сказаніе Моусея вполнъ подтверждаеть естественное гаданіе ума. Позднъйшіе классическіе писатели (Овидій, Плутархъ) прибавляють къ этимъ чертамъ, примънительно къ своему времени, что въ въкъ Сатурна не было ни рабовъ, ни господъ. Свобода не была еще произволомъ; чувство личности не принесло своихъ горькихъ плодовъ-гордости, эгоизма, мстительности.

Періодъ последующаго развитія, обнимающій детство и юность человечества, принадлежить собственно исторіи. Этотъ продолжительный періодъ насильственно открывается страстнымъ увлеченіемъ человека своею самопроизвольностію; человекъ выступаеть изъ нормальной колеи порядка и мира и прерываетъ надлежащія отношенія свои къ подобнымъ себе существамъ, къ природе и Богу. Въ гордомъ сознаніи своей свободы, человекъ преувеличиваетъ свое значеніе и свое положеніе, и вмёсто того, чтобы подчиниться общему порядку міра, часть котораго онъ составляеть, онъ самаго себя дёлаетъ центромъ міра и стремится все приносить въ жертву своему эгоизму. Семейства, народы,

племена отдължотся другь оть друга, канъ это показываеть преданіе, обособляются и начинають борьбу. Война съ ея печальными последствіями, убійствомъ, порабощеніемъ, грабежемъ, пожарами, истребленіемъ жалвъ, опустошениемъ земли, разрушениемъ путей сообщенія, наполняєть весь этоть періодь. Зло, во всёхь своихъ формахъ, гръхъ, преступленіе, ненависть, несправедливость, грубая сила, царствують безпрерывно, то побъжденныя, то торжествующія. Государства возвышаются и падають, върованія измъняются, нравы растивваются; гражданственность не можеть возникнуть среди тысячи препятствій. Человінь осуждается снова пріобратать въ пота лица своего блага, которыя онъ потеряль. И только чрезъ болье или менье продолжительные промежутки времени человъкъ отыскиваетъ - нить своего назначенія. Онъ бросается изъ прайности въ крайность, то погрязаеть въ чувственности, то ведеть жизнь созерцательную, руководствуясь только одними своими чувствами, и большею частію не сознавая своего назначенія. Здёсь онъ подчиняется господствующей религіи и ділается жертвою жрецовь; тамь ввіряется государству и подчиняется деспотизму. Одни народы исключительно занимаются торговлею, не заботясь о нравственной жизни; другіе — земледеліемъ и промышленностію. Но и умственная жизнь человъка не остается безъ развитія и вступаеть въ свои права у нъкоторыхъ привиллегированныхъ народовъ: одни изъ нихъ съ ревностію занимаются наукой и искуствомъ; другіе обработывають преимущественно право. Трудъ человъка распредъляется по всему земному шару, раздъляется въ пространствъ и времени. Если какому-нибудь обществу недостаеть какого нибудь существеннаго

органа, то такое общество еще не достигло полнаго устройства во всъхъ своихъ элементахъ. Цивилизація идеть съ востока на западъ, разширяясь, по мъръ того, какъ подвигается впередъ, и видоизмъняясь, сообразно времени и мъсту, религи, правленію, законамъ и обычаямъ. Но въ этомъ безпрерывномъ видоизмънения, всв формы человъческой двятельности обнаруживаются поочередно, развиваются съ энергіею, часто переступая должныя границы и къ ущербу другихъ; излишекъ отбрасывается въ последствіи, но чистый результать остается. Такимъ образомъ, мы видимъ постоянный прогрессъ, хотя и неправильный. Человъчество мало по малу пріобрътаеть свои силы и постепенно достигаеть жизни болве богатой, болве полной и болве свободной. Некоторые народы хранять сумму древнихъ преданій и передають ихъ будущимь покольніямь, одареннымъ болве двятельнымъ характеромъ, когда они, погрязшіе до тъхъ поръ въ заблужденіяхъ, свободнымъ образованіемъ ума восходять на ту ступень, на которой могутъ понимать эти преданія. Таково значеніе еврейскаго народа для индо-европейскихъ народовъ. Это назначеніе іудейскаго народа, составляющее и его славу и особенность его исторического развитія, сохраняется во весь періодъ развитія человъчества и служить звёномъ двухъ періодовъ.

Наконецъ начинается третій періодъ въ жизни человічества, періодъ обновленія его жизни подъ руководствомъ внішняго божественнаго откровенія, подъ осіненіемъ Христіанской Віры, возвратившей человічеству утраченную имъ чистоту и нравственную силу. Время, прошедшее съ основанія Вожественной религіи, въ теченіе первыхъ и среднихъ віковъ было временемъ съ

одной стороны выясненія началь христіанской религіи и организаціи Церкви, съ другой подготовленіемъ общества къ принятію и усвоенію ея въ формахъ новой жизни какъ частной и семейной, такъ общественной, народной и политической. Зарождение христіанскаго общества совершалось въ продолжении многихъ въковъ. Неочищенные элементы древняго міра долго еще господствовали въ новомъ обществъ и производили то характерическое броженіе, которое обозначается борьбою стараго духа съ новымъ, мірской власти съ духовною, классическихъ понятій и авторитетовъ съ новымъ міровоззраніемъ, отжившихъ формъ жизни съ новыми. Наконецъ, это брожение окончилось, и установились формы жизни и отношеній, соотв'ятствующія возвышеннымъ понятіямъ Божественной Въры о цъли и назначеніи чедовъка, объ идеъ правды и права, о взаимномъ отношенін народовъ и назначенін всего человъчества. Элементы общественной жизни, неподвижные при феодальномъ порядкъ вещей, вошли въ кругъ общаго обращенія. Открытія XIV въка, завершенныя изобрътеніями XV в., разрушили феодализмъ, схоластику, потрясли могущество папъ, какъ свътскихъ властителей, и приготовили общественное и политическое преобразование новъйшихъ временъ. Кругъ человъческой дъятельности разширился въ области какъ нравственнаго, такъ и матеріальнаго міра, благодаря изобратенію книгопечатанія и открытію сообщеній съ Америкою и восточной Индіей. Наука и промышленность распространили свою власть надъ обоими мірами; примъненія силы пара и и электричества дали новыя средства (границъ придоженія ихъ еще недьзя указать) къ уведиченію могущества человъка. Соціальныя сылы сдълались свободны; личность человъческая получила свои права; общество идеть по новымъ путямъ, сохраняя результаты дъятельности, выработанные предшествующей исторіей.

Сближеніе народовъ и пробужденіе національностей составляють характеристическую черту новаго времени. Отдъльные народы, заминутые въ своей территоріи въ продолжение въковъ, приходять во времиное общение жежду собою на всемъ земномъ шаръ. Подъ вліяніемъ христіанскаго ученія, человъчество пришло въ сознанію своего единства; идея человъчества получила право гражданства въ кругу идей, заправалющихъ жизнію человъка; остающіяся неровности, препятствующія сближенію народовъ, сглаживаются постепенно, подъ двоякимъ вліяніемъ, физіологическимъ и психологическимъ, смъщенія рась и воспитанія; племена выродившіяся снова принимаютъ участіе въ цивилизаціи на ряду съ племенами, наследовавшими более счастливую историческую судьбу. Народное право вырабатывается болже и болье; споры разрышаются чаще при посредствы международныхъ конгрессовъ; война тернетъ свой дикій характеръ; вооруженная сила теряеть свое значеніе предъ силою дипломатических в совыщаній и усилій; между народами умножаются конвенціи для обезпеченія пользованія общими благами и искорененія преступленій противъ общественнаго спокойствія. Сообщенія облегчены между всёми частями свёта и съ каждымъ днемъ предлагаются новые проэкты для сокращенія разстояній устройствомъ телеграфовъ, жельзныхъ дорогъ. прорытіемъ перешейковъ, препятствующихъ сообщенію морей. Эти обширные труды должны принести пользу всему человъчеству и требують участія вськь образованныхъ народовъ. Не смотря на разскяніе людей по

необъятному пространству земли, однакожъ осуществляется единство человъчества съ уничтожениеть тъхъ препятствій, которыя вели къ разобщенности. Сообщенія дъльются непрерывными съ одного конца міра до другаго. Человекъ пользуется попровительствомъ законовъ въ такъ мъстакъ, гдв онъ водворяется на жительство. Наука, право, торговля и промышленность находятся въ язкомъ же тъсномъ соотношени другъ къ другу, какъ члены семейства и друзья заинтересованные общимъ благомъ. Повсюду учреждаются международные конгрессы для популязированія и обобщенія посафдиихъ знаній науки и приміненія теорів къ практикъ. Свободный обмънъ произведеній разныхъ странъ составляеть лучшее выражение и торжество этихъ преобразованій. Онъ утверждаеть солидарность народовь въ экономическомъ отношении, чрезъестественное распредъление труда сообразно съ почвою и климатомъ. Связь между Востокомъ и Западомъ, со времени Васко де-Гама и Камоенса, завязалась снова, при посредствъ мореплаванія и торговли. Вивств съ этимъ отыскивается нить преданій и последовательность фактовъ ней исторіи. Критическіе и филологическіе труды уче ныхъ возстановляють литературные памятники древней Азін. Цівь времень, порванная случайными событіями, связывается навсегда. На Африканскомъ континентъ, обратившемъ на себя внимание со всёхъ сторонъ, снова возникаетъ жизнь. Философія исторіи отражаетъ въ себъ движеніе новой жизни человъчества. Съ того момента, какъ человъчество достигло самосознанія, новая наука развертываеть предъ нимъ въ правильномъ порядкъ главныя фазы его развитія, объясняя прошедшее, представляя настоящее и усиливаясь снимать покровъ

съ будущаго при сравнени дъйствительности съ идеаломъ, представляя взорамъ задачи его жизни, частію уже выполненныя имъ, частію еще предстоящія къ осуществленію въ будущемъ,—предлагая съ тъмъ вмъстъ изъ опытовъ прошедшаго и лучшіе способы для ихъ постепеннаго осуществленія. Единство человъческаго рода, законы и цъль его дъятельности, вотъ тъ истины, которыя живутъ въ сознаніи просвъщенныхъ умовъ и болье и болье распространяются въ сознаніи массъ. Древняя надпись надъ храмомъ Дельфійскимъ, обращенная въ девизъ философіи Сократомъ, получаетъ всеобщее приложеніе: просвъщаемое свыше человъчество начинаетъ познавать себя и дъйствовать при свътъ этого самопознавія.

Свъть христіанскихъ понятій и благотворное вліяніе христіанскаго духа живительно дъйствують и на жизнь отдъльныхъ народовъ. Частныя общества обнаруживають неодолимое стремленіе къ жизни болье совершенной и свободной, употребляють настойчивыя усилія къ правильной организаціи труда и дъятельности своихъ членовъ. Благодаря ассоціаціи индивидуальныхъ силь увеличивается народное благосостояніе, осуществляясь въ различныхъ формахъ, уменьшается общественное зло и ослабляется вліяніе случайностей въ жизни. Общественное мижніе становится преградою противъ нарушенія правильнаго теченія жизни, противъ произвола частныхъ лицъ. Какъ выражение сознания не одной части, но цълаго общества, оно становится органическимъ принципомъ, способнымъ къ наилучшимъ мъненіямъ. Ассоціаціи умножаются, увеличиваются въ своихъ размърахъ и вступаютъ въ тъсную связь между собою.

ч. п.

Общественная и частная жизнь обогащаются и облагороживаются во всъхъ направленіяхъ. Сближеніе противоположныхъ теорій, распространеніе просвъщенія, распространение возвышенныхъ принциповъ, которые управляють взаимными соотношеніями людей, ясно обнаруживается въ сознаніи, нравахъ, литературъ и философіи новыхъ народовъ. Литературы образованнъйшихъ народовъ даютъ намъ совершеннъйшіе образцы въ изображении характеровъ и въ области сердечныхъ чувствованій, удовлетворяющіе требованіямъ духа времени и строгаго нравственнаго чувства, и открывающіе для воображенія путь къ идеалу. Въ нравственной и религіозной области исчезають предразсудки и предубъжденія и отыскиваются формы и условія сближенія и соглашенія между разными церквами и исповъданіями, какъ вътвями одного животворнаго дерева Божественной религіи.

Таковъ краткій очеркъ разныхъ періодовъ жизни человъчества. Строгое разграниченіе ихъ проливаетъ свъть на исторію.

Монотеизмъ быль религіею въ первые дни міра. Относительно этого пункта согласны всъ преданія. Въ пользу этого же мивнія ивть недостатка и въ наведеніяхъ. Дъйствительно, древивйшіе памятники благопріятствують болье мивнію о върованіи въ единаго Бога и показывають, что политеизмъ быль только искаженіемъ монотеизма. Языческія преданія древнихъ народовь и священныя книги ихъ также подтверждають истину нашихъ гаданій и христіанскаго преданія. Зендавеста Зороастра отождествляєть Бога съ добромъ, а происхожденіе зла относить къ природъ. Въды, древнъйшія минологическія эпопеи Индіи, воздають почита-

ніе Богу, Творцу и Промыслителю прежде, чёмъ Брама, Вишну и Сива стали почитаться, какъ отдельныя божества, прежде, чъмъ Будда произвелъ реформу въ Индійской религіи. Монотеизмъ, безъ сомнінія, вполнів соотвътствуетъ духу и состоянію семитическихъ народовъ, но онъ не составляеть привиллегіи никакого народа. Онъ быль ввъренъ на храненіе евреямъ, между тъмъ, какъ расы индоевропейскія, увлекшись величіемъ видимой природы, впали въ пантеизмъ; но въ началъ монотеизмъ быль общею религіею всёхъ рась и самый пантеизмъ нъкоторые признають искаженною формою монотеизма. Евреи понимали Бога, какъ Существо высочайшее и Владыку міра, Индусы, какъ Существо единое и цълое, которое есть все и даетъ жизнь всему. Эти два понятія, столько исключительныя, должны быть ризсматриваемы сами по себъ, какъ выраженія назначенія въ исторіи этихъ народовъ. Такимъ образомъ, первые литературные памятники Востока говорять о монотемамъ и эти памятники суть безъ сомивнія върнъйшія изображенія перваго періода человъчества, исторію котораго они и представляють. Это заключеніе оправдывается наконецъ и трудами лингвистовъ. Древнъйшіе языки, санкритскій и зендскій въ семействъ индогерманскомъ, самые богатые и самые совершенные языки. Изученіе этихъ языковъ снова доказываеть мивніе о духовномъ развитіи человічества въ младенческомъ его состоянии. Первобытное государство народовъ есть уже цивилизованное государство. Всв свидътельства опровергають мивніе о дикомъ состояніи первыхъ людей и идолопоклонствъ непосредственныхъ потомковъ Адама.

Но если дъйствительно таково было состояніе чело-

въчества, какъ же объяснить почитание ложныхъ боговъ и идоловъ? Переходъ отъ монотеизма къ политеизму предполагаетъ паденіе—это неоспоримо. Допускать многобожіе, послѣ надлежащаго понятія о Богъ, значитъ уже идти не по пути прогресса, но регресса. Слъдовательно паденіе фактъ дъйствительный, а не гипотева, и этотъ фактъ оправдывается снова историческимъ ходомъ развитія человъчества, и подтверждается преданіемъ. Библейскій разсказъ никакимъ образомъ не можетъ быть отвергаемъ.

Паденіе есть критическій моменть, отділяющій между собою два первые періода жизни человічества. Какъ дитя, отделенное отъ матери, болезненно страдаетъ и лишается опоры въ любящемъ существъ, такъ и человъчество съ тоскою оставило Едемъ и начало свое нечальное существованіе, отдаляясь оть Бога. Живя первоначально въ миръ съ подобными себъ существами, люди пріобръли постепенно сознаніе и чувство своей силы и независимости; они преувеличили свое могущество; гордость вкралась въ ихъ душу, и они прервали свои тесныя отношенія къ Богу. Удаляясь более и болъе отъ Бога, люди впали въ преступленія, заблужденія и безпорядки; вступили въ противоръчія, борьбу, войны. Во взаимномъ отчуждении другъ отъ друга, въ эгоистическихъ заботахъ только о себъ самихъ, отдъльныя и разрозненныя племена должны были съ трудомъ и безпокойствомъ отыскивать пути и средства къ выполненію своего назначенія. Въ тоже время паденіе послужило въ тому, что съмя нравственнаго зла развилось въ міръ и принесло свои пагубные плоды въ будущимъ поколеніямъ: этотъ факть замечень во всехъ древнихъ преданіяхъ.

Впрочемъ природа человъческая въ своемъ существъ совершенно не измънилась чрезъ паденіе. Никакое существо не можеть измънить своей природы, которая есть дъло Божіе. Нельзя говорить того, что человъкъ, чревъ неповиновение Адама, сдълался вовсе не способнымъ делать какое либо добро, отыскивать истину, осуществлять правду: акть свободы есть частное обнаруженіе духа, которое не можеть совершенно испортить цълой природы человъка. Стремленія нашей природы направляются въ добру, и хотя тусклая идея добра никогда не покидаетъ области духа; но паденіе помрачнло умъ въ его оцвикъ предметовъ и дъйствій въ правственномъ отношеніи, и ослабило энергію его духовныхъ силь, необходимую для осуществленія добра. Вследствіе этого человень, не потерявши совсёмь идеи добра, сталъ смъщивать его съ здомъ и поставлять на высигую степень то, что должно быть на низшей, приписывать и усвоять дъйствіямъ и вещамъ несвойственное имъ достоинство.

Паденіе объясняеть и происхожденіе многобожія. Культь боговь есть одно изъ тёхъ уклоненій, къ которымъ быль приведень человёкъ, отыскивая направленіе своего назначенія, съ наивнымъ самообольщеніемъ ребенка. Но не должно, однакожъ, представлять себъ, что политеизмъ слёдоваль внезапно за монотеизмомъ. Оставивъ Едемъ, человёкъ еще долго чувствоваль себя подъ непосредственнымъ водительствомъ Божіимъ, какъ дитя подъ опекою своей матери. Потому мы и находимъ вёру въ Бога, болёе или менёе видоизмёненную пантеизмомъ или дуализмомъ. Но потребность высшей помощи постепенно ослабёваетъ и человёкъ болёе и болёе теряется, запутывается въ ошибкахъ, не сознавая

своего заблужденія. Большая часть народовъ, въ продолженіе въковъ, въ круговоротъ своей жизни, погрязли во злъ, прежде чъмъ человъчество обновилось нравственно и снова увъровало въ истиннаго Бога. Но и въ отчуждении отъ Бога, духъ сохранилъ, однакожъ, нъкоторыя черты своего первоначального состоянія. Мрачная судьба, властвующая надъ богами, царствовала въ этомъ періодъ, какъ незаконная замъна въ чедовъческомъ умъ Провидънія, какъ непоколебимое и таинственное могущество, слепо управляющее существами, потерявшими чувство свободы. Народы болже религіозные признавали переселеніе душъ, какъ знакъ того тъснаго единенія, въ какомъ они находились со всъми существами въ міръ, и, въ чувствъ своего ничтожества, предполагали, въ заключение, окончательное погружение въ нъдро Божества. Народы, одушевленные нравственнымъ инстинктомъ борьбы противъ зда и мрака, развивали почитаніе звъздъ. Другіе, поддавшись перевъсу матеріальной жизни, съ безуміемъ бросились въ обожаніе природы, подчинились закону силы и создали кровавыя жертвоприношенія. Но господствующій и общій факть до явленія христіанства-тоть, что челов'явь, по мъръ того, какъ забывалъ свое мъсто и свое положеніе въ ряду созданій, все-таки жилъ идеею безконечнаго, хотя и омраченною въ его сознаніи, и бывши не въ состояніи отдълить твари отъ Творца, вознестись отъ видимаго къ невидимому, началъ обожать тварь. Чистая мысль о Существъ безконечномъ преобразилась , мало по малу въ мысль о безконечномъ множествъ неограниченныхъ силъ, или о безконечной силъ органическихъ существъ. Существо Бога смъшивалось съ внъшними Его обнаруженіями, съ сидами природы и

души, и эти самыя силы, отмъченныя характеромъ божественной природы, были одицетворены, то есть разсматриваемы, какъ самобытныя сущности и облечены нравственными аттрибутами человъка. Красота, отражающаяся въ ціломъ мірі, чувство присутствія Безконечнаго во всемъ существующемъ, значение и достоинство каждой вещи, разсматриваемой въ ней самой, въ ея собственной природъ и ея польза или ея значеніе въ ряду другихъ существъ въ міръ, облегчили это смъщеніе Вога съ міромъ, причины съ дъйствіемъ, Безконечнаго съ конечнымъ и ограниченнымъ. Отъ формулы "Богъ во всемъ" легко можно было перейти, благодари восточному воображенію и отсутствію научнаго метода, къ другой формуль: "все есть Богь". Такимъ образомъ, переходъ между пантеистическимъ монотеизмомъ и политеизмомъ можетъ быть понятенъ. Философія не оправдываетъ, но объясняетъ факты исторіи.

Культъ боговъ выродился въ последствіи въ фетишизмъ у племенъ, одичавшихъ въ рабствъ, и у народовъ, совратившихся съ пути человъчества, изолировавшихся или заключившихся въ своей средъ, и продолжавшихъ все болве и болве отставать на пути цивилизаціи. Упадокъ ума и сердца вель необходимо къ упадку религіи, къ суевърію, къ върованію въ магическую силу амулетовъ и талисмановъ, въ таинственную силу словъ и т. д. Человъкъ необразованный, дикій, любить таинственное и всюду ищеть знаковь гивва или благоволенія невидимых духовь. Онъ запутался въ чувственномъ міръ и удержаль только не ясную тънь идеи Безконечнаго. Онъ преклонился предъ самыми грубыми произведеніями природы, надъливъ ихъ божественными свойствами. Идолопоклонство, встръчается обыкновенно вмъстъ съ многобожіемъ,

Мы останавливаемся предъ явленіемъ христіанства, которымъ начинается для человъчества новая эра. Христіанская редигія организуется сначада среди устаръвшихъ и одряхлъвшихъ, потомъ среди неразвитыхъ зачинающихся народностей, которыя однакожъ показали живое чувство въ небесной истинъ Въры и впослъдствіи стали ея върными хранителями и защитниками. Съ появленіемъ на земль христіанства повсюду низпровергается идолоповлонство и многобожіе. Божественная въра въ единаго Бога, исповъдываемаго въ трехъ лицахъ, пріобрътаетъ прочную силу и распространяется на землъ отъ одного конца міра до другаго. Идолопоклонство остается только въ странахъ, удаленныхъ отъ общаго движенія новой жизни, и у народовъ, замкнувшихся и дремлющихъ въ поков непонятнаго самодовольства отжившими формами жизни.

Изъ этого бъгдаго очерка историческаго хода религіозной идеи открывается, что религія существовала и существуеть, въ той или другой формв, у всвхъ народовъ, во всё эпохи, у всёхъ человеческихъ племенъ. Она есть фактъ всеобщій и постоянный, следовательно законъ исторіи. Этотъ фактъ доказываетъ, что религія естественна въ человъкъ, или, что она составляетъ элементъ его природы въ такомъ же и еще большемъ значеніи, какъ наука, искуство и право. Учрежденіе, которое представляется неотделимымъ отъ человечества, не можеть быть результатомъ предубъжденія, произведеніемъ касты, семейства или воспитанія. Предубъжденіе можеть конечно продолжаться въ теченіе въковъ: но мы говоримъ о самой религіи, которая также древня, какъ и человъчество. Культы преобразуются, блужденія разсвеваются, но религія остается. То, что

существуеть вездв и всегда, независимо отъ національныхъ особенностей и климатическихъ вліяній, у народовъ, какъ образованныхъ, такъ и необразованныхъ, не можеть быть ни въ ваномъ случав названо предубънденіемъ; оно есть требованіе человъческой природы. Предубъждение получаеть свое происхождение въ извъстномъ мъсть, въ какую небудь опредвленную эпоху и опирается на фактъ предшествующемъ; но кто можетъ указать мъстное происхождение религи и сказать, кому обстоятельству она обязана своимъ происхожденіемъ? Гипотезы относительно этого предмета, какъ напримъръ страхъ предъ грозою, боязнь смерти, не выдерживають серьйозной критики и ничего не отнижають у древности религін. Приверженцы натурализма обыкновенно утверждають, что религія есть предразсудожь; но не достаточно словъ, нужны факты для доказательства этого мифнія; фактовь ніть, и задача такимь образомъ остается нервшенною. Здёсь возможна скъдующая дилемма: религія есть учрежденіе или человъческое или божеское; если она обязана своимъ происхожденіемъ человъку, то она не была предразсудкомъ для тёхъ, которые основали ее, и следовательно нужно объяснить ся существованіе; если же религія имъсть свое происхождение отъ Вога, то она должна быть въ гармоніи съ нашей природой, а безъ этого условія она не могла бы ни быть дарована человъку, ни удержаться въ человъчествъ.

Однакожъ противники упорствують. Ссылаясь на частные примъры, между образованными людьми, утверждають, что религія хотя и имъеть свое основаніе въ прошедшемъ, хотя и составляеть благо для народа, должа однакномъ исчезнуть въ будущемъ при распростра-

ненін образованія, потому что она составляєть только случайную и переходную саву обнаруженій человіческаго разума. Мы не будемъ спорить противъ личностей. Можеть быть есть непоторые иыслители, поторые испренно отрицають бытіе Бога, но мы не знаемъ состоянія ихъ души, посыловъ ихъ размышленій, хода ихъ логическаго развитія и часто смысла ихъ заключеній; можеть быть онв составляють тайну и для нихъ самихъ, и могуть быть игрою какой нибудь иллюзін, нельностію, выведенною изъ двусмысленнаго положенія или плодомъ неполнаго и ложнаго метода. Сколько людей, превратно толкующихъ о метафизикъ, потому только, что имъ попалась въ руки книга, заключающая оплософскій вопросъ! Ничего не смысля въ области науки, онц самоувъренно судять съ видомъ знатока. Что же изъ этого савдуеть закаючить? То ли, что философія вздоръ? Или скорже то, что судящій такимъ образомъ невъжда? Подобное же случилось и съ религіозными вопросами. Непоторые люди воображають себе, что они отрицають Бога, отрицая зло, на томъ основанія, что нівкогда принцемвали Провиденію действія злаго начала. Другіе воображають себъ, что они отвергають религію, отрицая какой нибудь обрядъ. -- Мы не довъряемся этимъ утвержденіямъ и не легко въримъ атеизму, потому что въ основъ этихъ неправильныхъ предположеній лежить иногда напризъ, манія, страсть къ оригинальности, часто прихоть сердца, протестъ на несправедливость судьбы, вообще всегда почти ненормальное психологическое состояніе. Равнымъ образомъ, матеріалисты, утверждая, что духъ есть только существо, одаренное чувственностію, приближаются нъ отрицанію Бога; но въдь отрицать разумность можно при посредствъ разума же.

— Частное заблуждение ничего не доказываетъ. Должно вопрощать самую природу челована, а не мивніе, для того, чтобы знать, составляеть ли религія естественное и неразрушаемое явленіе, должна ли ома сомраниться въ посладствій или сматнаться съ чистой наукой, интересуеть ли она только одинъ классь неученое большинство, или вса классы общества. Мы объяснить эту точку эранія.

Идея, выраженная въ природъ человъка, разсматриваемаго съ двойной точки зрвнія духа и тела, есть совершелно иная, нежели та, которан отражается въ првродъ животнаго. Животное царство представляеть разнообразіе возможныхъ на земномъ шаръ соотноменій между органами и системами жизни. Но эти соотношенія представляють всегда выдающуюся сторону, элементь, преобладающій надъ остальными, следовательно относительныя излишество и недостатовъ. Живодное въ этомъ отношение есть существо неполное, исключительное, безъ равновъсія, -- организмъ, который есть и остается неоконченнымъ, гдъ точное соотношение между орудіями жизни не обнаруживается ни въ какомъ возраств. Идея равновъсія и гармоніи осуществляется въ полномъ развитін способностей и силь только въ человъчествъ, между разумными существами.

Съ оизической точки зрвнія различають въ животномъ двів сферы жизни: жизнь растительную, централизованную въ туловищі, назначенную къ сохраненію неділимаго и рода, снабженную совокупностію органовъ, служащихъ образованію, обращенію и переработкі крови, и жизнь животную, централизованную въ голові и незначенную для активныхъ и пассивныхъ отмошеній неділимаго къ внішнему міру. Первая равно привад-

лежать, въ своихъ отправленияхь, животному и растевію, вторан принадлежить собственно животному и обнаруживаеть высшую силу въ проявленіяхъ жизни. Эта же противоположность выражается ясно въ противополежности головы и туловища, иста и сердца, исрижа и навточки. Она развивается въ-животномъ царствъ неравномфрио, раздвами все парство на два постоянныя развътвленія, одно, характеризующееся преобладаніемъ органовъ мозговой жизни, другое-преобладаніемъ органовъ жизни растительной. Этому разделению соответствують нозвоночныя и безпозвонечныя животныя Кювье. Ни тъ, ни другія не владъють, въ совершенномъ равновъсін, совокупностію отправленій жизни. Но прежде чень эти два типа обрисовываются въ ихъ противоположности, мы находимь еще вътвь, характеризующуюся состояність неопредвленности, отсутствіемъ всякаго развитія въ жизни шивотной и растительной. Эти животныя представляють типь яйца, гдв ничто не обнаруживается раздільно и опреділенно. Таковы суть инфузоріи, зоофиты, и прочія:

Эти три вътви животнаго царства, образованныя каждая по различному идеалу организаціи, называются у нъкоторыхъ естествоиспытателей (напр. у Каруса) особенными именами: животный въ зачаточномъ состояніи, животный съ преобладающимъ развитіемъ туловища и животныя съ преобладающимъ развитіемъ толовы. Первыя составляютъ только одинъ классъ, вторыя—два, и поставляютъ места членораздъльности. Жизнъ растительная представляетъ два противоположные вида, противоположность живота и груди, органовъ питанія и рожденія съ одной стороны, а съ другой органовъ ды-

ханія, пропосбращенія и груднымь членовъ. Отсюда два пласка животныхъ брюхастыхъ и пресмынающихся: и POLLOW: CHIMPLE H HENRICH CENTRALISE CENTRALISE ски и суставчатыя Кювье. Въ организаціи этихь существъ нать гармони. Напонецъ, и животныя карактеризующися преобладаціемъ органовъ жизки, назва-недълживло нъ вижинему міру, -- муснульною силою, нервною неитрализаціей и развитіємъ позвоночнаго краб-TAL-H OTH MUBOTHER TRADE IIPERCTABLEOTE HECOROPINCHные тины, безъ жадпежащей гармонія. И здісь повториются предыдущія діленія, только сь высшимъ превосходствомъ: рыбы повгоряють инфузорій, жабы повторяють моллосновь, наствоммя итиць; млеконитающія суть представители этого отдела; Каждый изъ этихъ нлассовъ подраздъляется снова и производить таже тины вр видать всегда различных и всегда исплючительныхъ. Соотноменія умножаются и эмпутываются, но заколь ихъ образованія остается неизивинымъ.

Такимъ образомъ, животное царство развивается въ восходящихъ порядкахъ, ноторые населяютъ воду, землю и воздухъ; эти порядки многочисленны, устроены по различнымъ несовивстимымъ планамъ и замиваются множествомъ типовъ; но они не составляють последовательныхъ степеней одной и той же лестимицы. Царство животныхъ образуетъ собою пелый органическій міръ, части или органы вотораго получити отделеное развите въ развичныхъ влассахъ, или отделеное развите въ развичныхъ влассахъ, или отделеное развите въ развичныхъ влассахъ, или отправленія котораго разділени и достались паждаму по частимъ, какъ въ кастическомъ устройствъ. Камерый классъ, каждый видъ представляноть животное царство только съ исилючительной и

определенной точки зренія. Никакое животное не владееть совежущностію органовь и отправленій жизни вь состоянік совершенняго развитія и подняго равновесін. Это преимущество принадлежить только человеку и опредвляеть его положение въ природъ, вив круга животнаго царства. Человъвъ, дъйствительно, не подходить ни нодъ одинъ отдёлъ животнаго царства, онъ совивщаеть и завершаеть ихъ всё разомъ, потому что онъ соединяеть въ себв одномъ всв имъ частныя совершенства, развитыя, блогодаря господствующему преобладанію однихь надъ другими, что и ділаеть ихъ исплючительными явленіями; онъ воспроизводить въ единствъ все разнообразіе системъ и типовъ, разсвянныхъ по всвиъ зоологическимъ видамъ. По отношению къ семи илассамъ животнаго царства онъ есть тоже, что бълый лучь въ семи цвътахъ солвечнаго спектра. Царство животное представляеть только разсвянныя лучи, происходящіе отъ раздребленности человіческаго типа. Человъкъ есть вполнъ законченное, гармоническое существо въ созданіи, мікрокозмосо, живой образъ, въ которомъ тружь органической природы концентрируется во всей своей силь, обнаруживается во всей своей свободъ и развивается во всемъ своемъ богатствъ. Если тъдо животнаго имъетъ нъкоторую гармонію, потому что оно представляеть идею организаціи поль многочисленными и разнообразными видами, то тило человъка представляеть совершенныйшую организацію, потому что оно осуществляеть типь организма со всёхъ его сторовъ, во всемъ его земномъ совершенствъ. И какъ полная и цълая гармонія нераздълима, такъ и человъчесна отдъльные и постоянные виды: человъчество одно и каждый человъкъ есть

представитель цълаго вида. Отъ состоянія равновъсія вськъ органовъ происходять какъ внешній характерьвертикальное положение человъческого тъла, такъ и анатомическіе признаки, - совершенное развитіе нервной и чувствительной системъ, высшее развитіе организаціи, законченность вившняго покрова - кожи, которая попрываеть и соединяеть всв части организма равнымъ образомъ, и характеръ отношенія его къ вибшнему міру, относительная независимость человъка отъ времени и пространства, или способность исполнять во всё времена главные акты жизни и занимать всю поверхность земнато шара. Эмбріологія и Понхологія подтверждають это понятіе о человъческой организаціи, показывая, что человъкъ, въ последовательномъ преемствъ своихъ возрастовъ, проходить фазы, харантеризующія основные типы животнаго царства, съ такимъ совершенствомъ, которое ставить его во главъ каждаго частнаго класса. Метафизина, наконецъ, доказываетъ велиную идею миврокозмоса, идею, которая была часто предчувствуема Философами и на которой основывается истинное повятіе о человъкъ и его положеніи въ міръ.

## ПРАВОСЛАВНАЯ СЕРБСКАЯ ЦЕРКОВЬ.

Serbien und die Serben, von Rev. W. Denton m. el Berlin 1865 (Сербія и Сербы. Соч. Дантона, священника англиканской церкви. Берлинъ 1865 г.)

Въ послъднее время православная восточная церковь сдвлалась предметомъ внимательнаго изученія со стороны западныхъ ученыхъ. Ея прошедшая, настоящая и будущая судьба занимаеть ихъ теперь болье, чемъ когда нибудь. Причинъ тому очень много и онъ очень разнообразны. Но здёсь не мёсто разбирать ихъ. Мы будемъ имъть дъло пока съ результатами заявленнаго нами факта. Эти результаты у насъ предъ глазами въ формъ многочисленныхъ большихъ и малыхъ сочиненій, равно какъ и журнальныхъ статей, въ которыхъ съ разныхъ точекъ зрвнія разсматриваются разные вопросы, относящіеся въ прошедшей и настоящей церковной жизни православнаго востока. Между этими сочиненіями мы должны отмътить Geschichte der Kirchlichen Trennung zwischen dem Orient und Occident von den ersten Anfängen bis zur jüngsten Gegenwart, von D-r. Pichler (1). Verfassung und gegenwärtigen Bestand säm-

<sup>(1)</sup> Исторія разділенія между восточною и западною церквами отъ самаго начала до послідняго времени, соч. док. Пихлера. До сихъ поръ вышло два тома (одинъ въ 1864. другой въ 1865 г.) Третій томъ, въ которомъ авторъ предположилъ разобрать различныя теоріи папской власти, по всей віроятности, не появится въ печати, пот. что вышедшіе до селъ томы попали уже въ index librorum prohibitorum въ Римі и авторъ смиренно подчинился рішенію конгрегаціи — cardabiliter se subjecit.

mtlicher Kirchen des Orients. Eine canonistisch-statistische Abhandlung von D-r Isidor Silbernagl, Professor des Kirchenrechts. Landshut. 1865 (1). Will, Acta et scripta, quae de controversiis Ecclesiae Graecae et Latinae saec. XI composita extant... Marburgi. 1861 (2). Yma... чиваемъ о многихъ другихъ менъе важныхъ сочиненіяхъ о восточной церкви, выщедшихъ въ свъть въ последнія десять леть какь въ Германіи, такь и во Франціи. Но первое місто въ ряду западных ученых посвящающихъ свое время и трудъ изученію восточной церкви, до сихъ поръ принадлежить англійскимъ ученымъ. Не перечисляя множества монографій, очерковъ, путешествій по востоку и другихъ сочиненій, вышедшихъ изъ-подъ пера англійскихъ миссіонеровъ на востокъ, равно какъ и другихъ ученыхъ англичанъ, достаточно указать на такія капитальныя сочиненія, какъ исторія св. восточной церкви докт. Ниля (3) и чтенія о восточной церкви докт. Стэнли, (4) чтобы убъдиться въ этомъ. Къ числу этихъ сочиненій относится и та книга, заглавіе которой выставлено нами въ началъ нашей статьи. Книга эта принадлежить извъстному путешественнику по востоку, священнику англиканской деркви Дантону (5). Впервые она явилась въ свъть въ

<sup>(1)</sup> Устройство и современное состояние всъхъ восточныхъ церявей историко-статистический очеркъ докт. Зирбернагля, профессора цержовнаго права. Ландзгутъ 1865 г.

<sup>(2)</sup> Акты и сочинени, какія только существують, относительно взаимныхъ споровъ между греческою и датинскою церквами въ XI в. собр. Виллемъ. Марбургъ 1861 г.

<sup>(3)</sup> Neale, A history of the holy eastern church. London 1850.

<sup>(4)</sup> Lectures on the history of the eastern church by Stanley. London 1862.

<sup>(5)</sup> Русская читающая публика знакома съ именемъ г. Дантона по переводу его сочинения о состоянии христіанъ въ Турціи, напечатанному въ Русскомъ Въстникъ 1863 г. кн. X, XI.

ч. п.

1862 г. въ Лондонъ на англійскомъ языкъ. Въ текущемъ году вышелъ ея нъмецкій переводъ, сдъланный пасторомъ бълградской евангелико-нъмецкой общины, докт. Кольномъ. Переводчикъ, живущій уже 6 лътъ въ Вълградъ, присоединилъ къ своему переводу довольно много примъчаній, имъющихъ цьлью дополнить книгу г. Дантона подробностями, которыми самъ авторъ, пробывшій въ Сербін всего полгода, не могъ снабдить ее. Это последнее обстоятельство должно придать переводу г. Кольна особенное значеніе, по крайней мірь, въ глазахъ его нъмецкихъ читателей, такъ какъ его примъчанія касаются большею частію подробностей православнаго богослуженія, очень хорошо извъстныхъ православнымъ читателямъ и безъ этихъ примъчаній, но которыя для нъмцевъ, безъ сомнънія, имъютъ интересъ новости. Въ своей книгъ авторъ не ограничивается однимъ церковнымъ бытомъ Сербіи. Его планъ гораздо шире. Въ него входять и географія и этнографія и статистика страны и ея прошедшая исторія (краткая) и ея современный государственный и общественный быть и отношенія ся къ европейскимъ державамъ. Весь этотъ матеріалъ разделенъ у автора на 14 главъ (довольно впрочемъ произвольно) (1). Само

<sup>(1)</sup> Въ 1-ой главъ, подраздълющейся на 2 §, помъщена краткая геограсія и исторія (прошедшая) страны; во ІІ—путешествіе автора по Венгріи на пути въ Сербію; въ ІІІ—описаніе Бълграда; въ ІV—описаніе сербской церковной архитектуры; въ V — каседральнаго собора бълградскаго и богослуженія сербской церкви; въ VII—сербской ісрархіи, въ VI путешествія по Дунаю, въ VIII, ІХ, Х, и ХІ — путешествія по разнымъ городамъ Сербіи, перемъщаннаго замътками о церквахъ, монастыряхъ, остаткахъ древности, встръчахъ и разговорахъ съ сербскими епископами, монахами и священниками и пр.: въ ХІІ описывается политическое устройство сербскаго княжества и отношеніе его въ великимъ державамъ; въ ХІІІ бомбандированіе Бълграда 17 іюня 1862 г.;

собою разумвется, что мы не можемъ касаться содержанія всёхъ этихъ главъ. Характеръ нашего журнала позволяеть намъ остановиться только на тъхъ главахъ книги, которыя исключительно посвящены Сербской церкви. Разсматриваемая съ этой стороны, книга представляеть довольно много любопытныхъ свёдёній объ іерархіи и административных порядках сербской церкви, ея богослуженіи, храмахъ, духовенствъ, средствахъ къ его содержанію и пр. Всё эти свёдёнія ужъ по тому одному заслуживають изложенія на страницахь Христіанскаго Чтенія, что для большинства православныхъ читателей они имъють интересъ новости, тъмъ болње дорогой, что дело идеть о Церкви не только единовърной, но и единокровной намъ, которая во время своего процевтанія радушно делилась съ нашими предками и своими лучшими людьми и лучшими произведеніями своего ума и знаній. Но проследить всё эти сведънія, разбросанныя въ разныхъ мъстахъ книги автора въ случайномъ порядкъ, было бы слишкомъ утомительно и не давало бы нашимъ читателямъ возможности обнять современный быть православной сербской церкви въ ея цълости, и потому они войдутъ въ нашу статью какъ матеріаль, который мы будемъ пополнять свободно изъ другихъ извъстныхъ намъ источниковъ. Наша задача будеть состоять въ томъ, чтобы дать читателямъ возможно обстоятельный очеркъ современнаго состоянія сербской церкви. Критическія и полемическія цъли по отношенію къ книгъ автора мы устраняемъ,

въ XIV открытіе скупшины (народнаго собранія) <sup>16</sup>/<sub>2</sub>, августа 1864 г. князенъ Михаиломъ. Въ заключеніе приложена переводчикомъ праткан записка о современномъ состоянім намецко-евангелической общины въ Балградъ.

какъ безполезныя. Не многія критическія замътки, которыя нужно, по существу дъла, будеть сдълать, мы помъстимь въ примъчаніяхъ.

T.

Во главъ православной сербской церкви стоить митрополить, избираемый сербскими епископами совмъстно съ княземъ и утверждаемый въ своемъ санъ константинопольскимъ патріархомъ (1). Въ настоящее время это мъсто занимаетъ достойнъйшій изъ сербскихъ архипастырей митрополитъ Михаилъ (2), воспитанникъ

<sup>(1)</sup> Verfassung und gegenwärtiger Bestand sämmtlicher Kirchen des Orients, von D-r Silbernagl 1865. S. 154.

<sup>(2)</sup> Въ книгъ г. Дантона посвящено нъсколько страницъ сербскому владывъ. Съ этихъ страницъ портретъ преосвященнаго выступаетъ со всею яркостью живыхъ красокъ. На второй день по прибыти своемъ въ Бълградъ, авторъ счелъ своимъ делгомъ представиться въ первому іерарху сербской церкви и съ особенною любовію останавливается на воспоминаніяхъ объ этомъ посъщенія. "Меня съ моимъ чичероне (сербомъ, обязательно предложившимъ нашему автору свои услуги для ознакомленія съ страною еще во время его путешествія по Венгріи на пути въ Сербію) ввели въ пріемную архіепископа (митрополита), очень скромную комнату, единственнымъ украшеніемъ которой служилъ портреть (Portrait, въроятно, св. икона. Протестанты плохо различають портреты и иконы) національнаго сербскаго святаго, князя-архіспископа Саввы. Насколько минуть спустя вышель архіспископь и повель насъ во внутреннюю комнату, которая по своей величина и убранству быда, по видимому, парадною комнатою, съ прочною, хотя и простою мебелью, т. е. диваномъ, надъ которымъ висъло изображение Распятаго, и большимъ количествомъ стульевъ по объимъ сторонамъ вдоль ствнъ".

<sup>&</sup>quot;Опустившись на диванъ, архіепископъ попросилъ меня занять мъсто съ боку. Послъ обычныхъ привътствій явился по звонку служитель mit Slatko (съ сластями) и холодной водой,—что оказалось принятымъ въ странъ угощеніемъ. За три года тому назадъ (отъ 1862 г.) нынъшній митрополять сербскій былъ епископомъ шабацкимъ. Теперь ему около 40 лътъ—возрастъ очень молодой для его сана — по выраженіе его лица обнаруживаетъ умъ и большую доброту. Его обращеніе тонко и привътливо: его умънье держать себя съ достоинствомъ вполнъ со-

кіевской Духовной Академіи, гдъ окончиль курсь въ

отвётствуеть занимаемому имъ мёсту предстоятеля (Leiter) сербской церкви, такъ что мнё рёдко случалось выносить болёе пріятное впечатленіе съ визита, продолжавшагося такъ не долго. Архіенископъ быль въ обыкновенной круглой шляпё безъ полей (камилавка. Но что разуметь авторъ подъ шолковой перевязью? Не воскрилія ли клобука?) съ широкой шолковой перевязью (Bande). Этотъ головной уборъ составляеть отличительный признакъ высшихъ сановниковъ восточной церкви, такъ что они имъютъ право не снимать его и въ комнатъ. Кроме того онъ былъ одёть въ длинную обложенную пурпуромъ и перехваченную широкимъ поясомъ одежду. На груди у него висёлъ на волотой цёпи крестъ изъ голубой эмали, на которой было сдёлано очень красивое изображеніе Распятаго. Во все продолженіе нашего разговора онъ держаль въ своихъ рукахъ обыкновенную цёпочку изъ перламутровъ. (Чотки)....

"Архіепископъ началъ съ того, что изъявилъ свое удовольствіе по случаю посъщенія англійскаго духовнаго лица, такъ какъ онъ съ особеннымъ интересомъ следитъ за англійскою церковью, и при этомъ упои мянуль о томъ, какъ много восточная церковь обязана дитературнымъ трудамъ англійскихъ духовныхъ. Не задолго предъ темъ онъ читалъ лекціи каноника Стэнли о Восточной Церкви (въроятно, въ извлеченіяхъ, сдъланныхъ русскими журналами; - заметка самого автора) и узналь, что докт. Ниль написаль много сочиненій объ исторіи и обрядахъ этой церкви, но пъ сожаленію ему не удалось ихъ видеть. Когда я изъявиль надежду, что возрастающее знакомство англійскихъ духовныхъ съ православною церковью поведеть къ тесному сближенію и большему вившнему единенію, то архіспископъ отвітиль на это, что онъ каждый день молится о соединеніи Божінкъ церквей и надвется, что Господь въ свое время совершить это. Затемь онъ перещель къ англійской церкви и при этомъ обнаружилъ полное знакомство съ ея разностями сравнительно съ другими протестантскими обществами континентальной Европы - реформатскимъ и лютеранскимъ. Онъ охотно отвъчалъ мнъ на разные вопросы, которые я предложиль ему въ видахъ уясненія для себя нъкоторыхъ неизвъстныхъ мит частностей (въроятно въ ученіи и дисциплинъ сербской церкви), и самъ съ своей стороны съ большимъ интересомъ распрашивалъ меня относительно практики англиканской церкви и различныхъ ея обрядовъ.

"Затыть архіспископъ повель меня чрезъ палату (Palats) въ комнату, въ которой происходять засъданія епархіальныхъ (консисторіи) и провинціальныхъ сунодовъ и объявиль мет, что одинъ изъ такихъ сунодовъ будетъ имъть здъсь мъсто чрезъ нъсколько дней. Самая небольшая крестовая церковь (Miniatur-Kirche Privat-capelle), находящаяся по среди дворца, съ иконостасомъ между алтаремъ и хоромъ, заключила наше обозръніе. Такъ какъ алтарь во всъхъ правосдавныхъ 1853-мъ году въ числъ лучшихъ ея воспитанниковъ (1). Каеедра митрополита находится въ Бълградъ. По регламенту 1839 г. митрополиту въ помощь при управленіи епархіальными дълами приданъ одинъ викарій (2), одинъ протопресвитеръ и одинъ пресвитеръ. Управленіе дълами всей сербской церкви лежитъ на помъстномъ митрополитанскомъ соборъ, который составляется изъ всъхъ епископовъ сербской церкви. Между другими дълами къ въдънію его принадлежать всъ брачныя дъла и дъла по жалобамъ на митрополита. Засъданія собора назначаются по мъръ надобности. Мъстомъ ихъ служитъ одна изъ комнатъ митрополичьяго дворца.

цервкахъ исключительно предназначается для духовенства и по правилу недоступенъ для другихъ; то я сомиввался, дозволитъ ли архіепископъ священнику другой церкви войти въ него. При всемъ томъ онъ обвелъ меня вокругъ олтаря и показалъ его внутреннее расположеніе — жертвенникъ и престолъ. Въ самой церкви было два съдалища — одно для князя, если бы онъ вздумалъ побывать въ ней, а другое для архіепископа. Когда мы оставили церковь и снова возвратились въ пріемную, архіепископъ на прощаньи далъ мит свою руку на мою голову, трижды перекрестилъ меня и произнесъ торжественное слово благословенія. Когда я, протянувши ему свою руку, намъревался удалиться, онъ еще разъ въ тъхъ же выраженіяхъ повторилъ мит, что постщеніе англійскаго духовнаго лица доставило ему большое удовольствіе, и что онъ чрезвычайно интересуется церковью, которой я служу. Стр. 89—93.

<sup>(1)</sup> Нашъ авторъ ошибочно говоритъ, что сербскій митрополитъ воспитывался въ одномъ изъ русскихъ монастырей. Стр. 99. Въ настоящее время митрополитъ, какъ мы слышали, занятъ сочиненіемъ исторіи сербской церкви. Этотъ трудъ, достойный своего автора, долженъ пополнить одинъ изъ самыхъ чувствительныхъ пробъловъ въ исторіи славянскихъ церквей.

<sup>(2)</sup> Г. Дантонъ о викаріи митрополита не упоминаєть, при перечисленіи епископовъ сербской церкви; а вибсто того говорить о протоіерей (обыкновенние онъ называется протосинкеломъ) и архидіаконь,
которые служать законными помощниками (assistenten) при управленів епархією для встять сербскихъ епископовъ. Стр. 98.

Въ настоящее время сербскою церковью управляютъ четыре архіерея — архіепископъ бълградскій Михаплъ, онъ же и митрополитъ, — и три епископа: Гавріилъ шабацкій, Герасимъ неготинскій и Іоанникій ушицкій. Каседра послъдняго находится въ Карановацъ (1).

Когда какая нибудь архіерейская канедра ділается вакантною, то епископы прежде всего назначають вы нее администратора и потомъ приступають къ выбору новаго епископа. О сділанномъ выборть, сообщается князю для утвержденія и патріарху константинопольскому къ свідінію (2). Вновь избранный епископъ хиротонисуется митрополитомъ съ участіемъ другихъ архіереевъ.

Власть епархіальных архіереевъ ограничивается чисто духовными дёлами. По вопросамъ финансовымъ и внёшне-административнымъ всё церкви и церковныя заведенія находятся въ вёдёніи министра юстиціи, который и дёлаетъ всё относящіяся къ нимъ распоряженія по соглашенію съ церковными старостами (3).

Доходы митрополита состоять: а) въ жаловань  $\dot{a}$  отъ правительства ( $\dot{a}$ ), б) въ разныхъ сборахъ, опредълен-

<sup>(1)</sup> Serbien und die Serben. crp. 97.

<sup>(2)</sup> Такъ говоритъ нашъ авторъ (стр. 97) и мы должны ему въритъ, потому что, по его словамъ, всъ сообщаемыя имъ подробности о церковныхъ порядкахъ въ Сербіи онъ узналъ лично отъ епископа шабацью (стр. 222). Когда изивненъ порядовъ, утвержденный конституціею 10/12 денабря 1838 г. мы не знаемъ; а онъ былъ таковъ: нандидата на праздное архіерейское мъсто избиралъ народъ той епархіи подъ наблюденіемъ министра юстиціи; избранный кандидатъ получалъ хиротонію отъ митрополита, а утвержденіе отъ константинопольского патріаръха. Чл. 20.

<sup>(3)</sup> Чл. 22, 57 конституціи  $^{16}/_{12}$  декабря 1838 г.

<sup>(4)</sup> По словамъ нашего автора митрополитъ получаетъ годоваго жалованън 2.000 дукатовъ (около 6000 р.). По регламенту 1839 г. 6000 элор, или 15.000 эранновъ (5000 р. с. полагая по 3 эранка на 1 рубль).

ныхъ закономъ въ видъ субсидій къ жалованью, какъ то: за посвященіе въ священныя степени, за ставленническія грамоты, за антиминсы, за освященіе церквей и под. Кромъ того митрополичій домъ владъетъ значительными виноградниками близъ Семендріи (1).

Годовое жалованье сербскихъ епископовъ состоитъ изъ 1000 дукатовъ (²) каждому. Крсмъ того каждый епископъ за рукоположение во священника получаетъ по правилу 50 піастровъ (³), за ставленническую грамоту столько же, за антиминсъ 12 піастровъ (⁴), за освященіе церкви (т. е. когда лично совершаетъ обрядъ освященія) 100 піастровъ (⁵), за обрядъ погребенія по соглашенію съ родственниками умершаго. Всъ остальные поборы, перешедшіе въ сербскую церковь изъ константинопольской, съ 1822 г. прекращены. Впрочемъ добровольныя приношенія, въ какой-бы формъ и объемъ они ни были, не запрещаются. На всъ эти, опредъленные закономъ и случайные, доходы епархіальные архіереи должны содержать своихъ протосинкелловъ, архидіаконовъ и секретарей (6).

Каждая епархія раздъляетя на 3 и до 6 протопопій, сообразно съ гражданскимъ раздъленіемъ Сербіи на 17 округовъ. Каждый епископъ долженъ ежегодно обозръвать какую нибудь протопопію, такъ что полный об-

<sup>(1)</sup> Verfassung und gegewärtiger Bestand sämmtlicher Kirchen des Orients. Ctp. 155.

<sup>(2)</sup> Serbien unb die Serben, стр. 97. По регламенту 1839 г. 10,000 ор. (3.330 р. сер.): Жалованье сербскимъ епископамъ выдается изъ суммъ правительства въ видъ вознатражденія за старинныя имънія архіерейскихъ домовъ, конфискованыя турками во время ихъ владычества въ Сербіи.

<sup>(3) 3</sup> руб., полагая піастръ по 6 к. сер.

<sup>(4). 72</sup> R. cep.

<sup>(5)</sup> Verfassung und gegenwärtiger Bestand... Crp. 156.

<sup>(6)</sup> Verfassung und gegenwärtiger Bestand.... Crp. 156.

зоръ всей епархін совершается въ такое же число літъ, сколько въ епархін находится протопопій (1).

Авторъ насчитываеть во всехъ сербсинкъ епархіяхъ 656 членовъ бълаго духовенства (3). У Зильбернагля число ихъ восходить до 900 (3). Вълое духовенство по городамъ получаетъ опредъленное содержаніе; сельское содержится исключительно случайными доходами (4). По регламенту 1825 г. утверждена следующая такса за совершаемыя священивами требы: за врещеніе 1 піастръ и промъ того два пара (5) отъ воспріемника, за вънчавие въ первой бракъ 3 піастра (18 к. сер.) во второй 6 (36 к.), въ третій 8 (48 к.); за елеосвящение отъ 3 до 6 піастровъ, смотря по состоянію льца; за погребение богатаго 10 піастровъ (60 к.), не очень бъднаго 5, за младенца 2 піастра; за молитву родильницъ 10 пара; за сорокоусть 20 пара; за поминовеніе (давноумершаго) въ теченіе цълаго года 1 піастръ 20 пара; за поминовеніе въ теченіе того же времени новопреставленнаго 1 піастръ; за освященіе воды въ началь мъсяца (6) 12 пара и столько же за ладанъ; за полный молебенъ 2 піастра, за краткій 20 пара. Кромъ того сельскій священникъ съ каждаго семейства въ своемъ приходъ получаеть ежегодно по 12 ока зерноваго хавба (обыкновеннаго маиса); городскимъ

<sup>(1)</sup> Serbien und die Serben. crp. 98.

<sup>(2)</sup> Ibid.

<sup>(3)</sup> Versassung und gegenwärtiger Bestand.... crp. 156.

<sup>(4)</sup> Ibid.

<sup>(5)</sup> Мелкая серебряная монета—меньше нашей <sup>1</sup>/<sub>4</sub> коп. сер.

<sup>(6)</sup> Во всихъ православныхъ церквахъ на востокъ ссть обычай въ началъ каждаго въсяца совернать въ церкви освящение воды (ауказµдъ). При чемъ прихожане въ различныхъ мъстахъ жертвуютъ въ пользу причта разныя лецты. Св. Maurer. Des griechische Volk S. 407.

священнимъ вийсто того каждое сенейство платитъ по 1 піастру и 20 пара.

Нъисторыя приходскія церкви владъють недвижимою собственностью (состоящею въ поляхъ, лугахъ, лъсахъ), по словамъ антора (1), довольно цънною. Цънность ея должив со временемъ возрасти еще болъе вмъстъ съ успъхами вемледълія. Но большая часть сельскихъ приходовъ въ Сербіи очень бъдны, особенно тъ, въ которыхъ половина прихожанъ состоять изъ валаховъ. По разности наръчій та и другая половина принуждена бываетъ содержать своего священника и свою церковь, такъ что общія средства цълаго прихода, которыя могля бы доставить безбъдное существованіе одному священнику и поддерживать въ приличномъ видъ одинъ храмъ, раздълясь пополамъ, оказываются слишкомъ скудными для того и другого (2).

<sup>(1)</sup> crp. 98.

<sup>(2)</sup> Serbien und die Serben 107-108. У Дантона мы находимъ слъдующее интересное описание валашской церкви: "маленькая валашская церковь (32 суга въ длину и 21 сугъ въ ширину) въ этомъ мёсть (въ деревих Добра) можеть служить образцомъ всткъ сельскихъ валашскихъ церквей въ Сербіи. Она стоитъ среди домовъ деревни, и если бы въ нъсколькихъ шагахъ отъ нея не было колокольни и если бы на ней были тъ же укращенія, которыя встрачаются на деревенских донахъ, то ея не отличить бы отъ окружающихъ ее домовъ. Полъ въ ней глиняный, крыша состоить изъ дубовой коры, какъ и на всъхъ деревенскихъ избахъ, такъ что просвъчиваетъ насквозь... Внутренность церкви вполна соотвътствуеть ен внашнему убожеству. Простая деревянная доска, утвержденная на деревянномъ же столов, служить престоломъ. На ней стоятъ два грязныхъ дыравыхъ подсвъчника съ восковыми свъчами, величиною не больше тахъ огарковъ, которые налъпляются на рождественскую ёлку. Священиическія ризы, алтариан завіса и напрестольная одежда сделаны изъ дешевой цветной выбойки; два каменныхъ столбика стоятъ вивсто подсвеченковъ предъ ватаремъ; крашенная давка, предназначенная для того, чтобы служить сидфиьемъ для епископа, и аналой для образовъ, составляли единственное убранство церкви. Церковь посвящена св. Николаю, образъ котораго дважды встръ-

Кромъ исполненія прямыхъ обязанностей, надагаемыхъ на священниковъ ихъ званіемъ, они ведуть въ Сербіи, какъ и у насъ, метрическія книги.

Свое образованіе сербскія духовныя дица подучають въ бълградской духовной семинаріи. Такъ какъ низшихъ духовныхъ училищъ нътъ въ Сербіи, то желающіе поступить въ нее должны предварительно кончить курсь въ четвертомъ классъ гимназіи. Полный семинарскій курсь продолжается четыре года. Въ составъ его входять следующія науки: толкованіе св. писанія, библейская и общая географія, церковная и гражданская всеобщая исторія, догматика, полемическое и нравственное богословіе, гомилетика, пастырское богословіе, каноническое право, древнеславянскій и русскій языки, физика, логика, психологія, реторика и педагогика, пъніе, счисленіе, медицина и экономія (насколько они пригодны въ положении священника). Желающіе получить высшее духовное образование должны отправляться для этого за границу. Обыкновенно таковые поступають въ одну изъ нашихъ духовныхъ академій; нъкоторые отправляются и въ Австрію (1).

Бълое духовенство сербское пользуется большимъ уваженіемъ въ странъ и значительныхъ вліяніемъ на ея общественную жизнь (2).

чается въ иконостасъ. Кромъ обыкновенныхъ иконъ иконостасъ украшенъ еще печатными раскрашенными картинами." Стр. 133—134. Сербскія деревенскія церкви (по крайней мъръ очень многія) не много лучше описанной. Стр. 123.

<sup>(1)</sup> По словамъ нашего автора нынашній шабацкій епископъ получиль свое образованіе въ Австріи. Стр. 99.

<sup>(2)</sup> Г. Дантонъ въ слъд. словахъ передаетъ свое суждение о бъломъ духовенствъ въ Сербии: "духовныя лица, съ которыми я встръчался въ Сербии, казались мнъ людьми заслуживающими уважения. Ихъ брачная жизнь среди ихъ паствы даетъ нмъ значительное влиние на всю соціальную жизнь ихъ прихожанъ". Стр. 98—99.

Монашествующее духовенство по своему образованію стоить ниже бълаго (1). Это зависить съ одной стороны оть того, что оно пополняется людьми, принадлежащими большею частію къ низшимъ слоямъ общества, съ другой отъ того, что крайняя бъдность монастырей обращаеть большую часть времени и силъ монашествующей братіи на пріобрътеніе ссбъ средствъ къ пропитанію (обыкновенно чрезъ воздълываніе земли). Эта бъдность происходить отъ того, что монастырскія имънія, отнятыя турками, не были возвращены монастырямъ послъ освобожденія Сербіи.

Во всей Сербіи всего 126 монаховъ въ 43 монастыряхъ (2). Круглымъ числомъ приходится по 3 монаха на монастырь. И дъйствительно, большая часть монастырей состоить изъ двухъ-трехъ хижинъ вокругъ убогой деревянной церкви. Г. Дантонъ видълъ много такихъ монастырей (3). Въ нихъ обыкновенно живетъ одинъ игуменъ или одинъ іеромонахъ съ послушникомъ. Нъкоторые монастыри превратились въ жилища отшельниковъ, которые и живутъ тамъ по одному (4). Монахи въ такихъ убогихъ монастыряхъ исправляютъ обыкновенно должность приходскихъ священниковъ для близъ лежащихъ селеній, которыя считаютъ монастырскую церковь своею приходскою церковью (5).

<sup>(1)</sup> Этимъ обстоятельствомъ нашъ авторъ объясняетъ непопулярность монашества въ Сербіи и возбужденные тамъ (по его словамъ) толки о закрытіи монастырей. Стр. 99. О крайней бъдности сербскихъ монастырей. См. стр. 200

<sup>(2)</sup> Стр: 98. Г. Зильбернагль тоже насчитываетъ не много больше ста монаховъ "въ многочисленныхъ" сербскихъ монастыряхъ Стр. 156.

<sup>(3)</sup> Стр. 135, 157—160.

<sup>(4)</sup> Verfassung und gegenwärtiger Bestand..., erp. 156.

<sup>(5)</sup> Когда служба предназначается для монаховъ, тогда послушникъ удариетъ въ деревянное било, а когда для прихожанъ, то—въ обыкновенный колоколъ,

Составъ и администрація сербскихъ монастырей—тъ же самые, что и въ нашихъ русскихъ монастыряхъ.

Болъе замъчательные монастыри въ Сербін: Лукова, Сарачія и Братня близъ Неготина; Думанъ близъ Голубаца; Витовища въ окрестностяхъ Кошаніи, Горнявъ, Раваница у Чупріи, бывшей резиденціи внязя Лазаря; Свъта (святая) Петка близъ Мутнишкарина; монастырь Неменикутки между Рабочево и Коратицей; Іоганица, на
съверь отъ Крагужеваца; Благовъсти (Благовъщенія пр.
Богородицы); Вольгаша и св. Николая въ Драчъ на съверо-западъ отъ Крагужеваца; Братчевшница на восточной сторонъ Штурацы на горъ Рудиниъ; Каленышъ на ръкъ Каленкъ, Люботинія (1) на съверъ отъ
Черника; Свъти-краля (св. царя) близъ Студеницы (2);
Колилево на истокъ сербской Моравы, Годовикъ у южнаго устья Джетиніи, составляющей рукавъ Ушицы.

Лучшимъ сербскимъ монастыремъ считается Студеницкій.

## II.

Единственными памятниками церковной древности въ Сербіи служать тв не многіе храмы, которые уцвльди отъ турецкаго разрушенія, благодаря прочности своей постройки, или неприступной мъстности. Они же служать и единственными образцами чисто сербской цер-



<sup>(1)</sup> Основнать месчастой королевой Милидей после сраженія на Гроздовомъ поле (1389 г.), решившемъ судьбу Сербіи. Въ этомъ монастыръ она постриглась и кончида свою жизнь.

<sup>(2)</sup> Основанъ королемъ Стераномъ Неманіей 1 мъ, умершимъ въ 1200 г. въ Хиландарскомъ монастыръ на Асонъ, гдъ онъ принялъ постриженіе. Его сынъ, Растка (въ послъдствіи св. Савва архіеп. сербскій) перенесъ сюда мощи своего отца въ 1203 г., послъ чего монастыръ сталъ называться лаврою св. Сумеона (монашеское имя короля Стараца).

ковной архитектуры. Древнийнія и болье другихъ сохранившіяся изъ этихъ церквей: кладбищенская церковь въ Семендріи и монастырскія церкви въ Раковиць, Раваниць и Манассіи. Къ числу ихъ можно отнести также гораздо болье потерпівшія отъ времени: а) церковь въ Жизь (монастырь) близь Карановаца; b) церковь коронаціи шести сербскихъ королей (1) тамъ же. Объ эти церкви возстановляются теперь изъ своихъ развалинъ (2); с) церковь въ Крушеваць, древней резиденціи сербскихъ царей (3); d) церковь въ Студеницъ (4); е) церковь въ Павлицъ у Ибара; f) церковь въ монастыръ Люботиніи, между Карановацомъ и Крушевацомъ.

Неудовлетворительное состояние древнихъ сербскихъ церквей произопло отъ того, что во время владычества турокъ не позволялось сербамъ ни строить новыхъ церквей, ни возобновлять старыхъ. Что же касается тъхъ сербскихъ церквей, которыя построены послъ освобож-

<sup>(1)</sup> По народному преданію въ этой церкви короновались одинъ за другимъ шесть старинныхъ сербскихъ королей. Для торжественнаго входа и выхода каждаго изъ нихъ (такъ гласитъ легенда) устроялись въ церкви особыя двери. Нашъ авторъ, разсматривая развалины этой церкви, нашелъ, что народная легенда относительно количества дверей въ этой церкви можетъ быть до извъстной степени оправдана. Стр. 112.

<sup>(3)</sup> Г. Дантонъ находить, что объ церкви очень много потеривли отъ невъжественной реставрировки. Стр. 115.

<sup>(3)</sup> Относительно этой церкви нашъ авторъ замъчаеть, что она до такой степени несчастно реставрирована, что теперь очень трудно представить себъ ея первоначальный видъ подъ тъми заплатами изъ глины и извести, которыми испещрены ея стъны, сложенныя изъ цвътныхъ кирпичей въ перемежку съ дикимъ камнемъ. Тамъ же.

<sup>(4)</sup> Эта церковь состоить изъ двухъ частей — древняго мраморнаго зданія и поздявйшей (ужъ слишкомъ простой, по мивнію автора) его пристройни, которан очень много портить лицевой фасадъ церкви вивств съ боковыми фризами, опоясывающими его по фронтону. Тамъ же.

денія Сербів, то состояніе ихъ оказывается во инотихъ отношеніяхъ еще менте удовлетворительнымъ, чти старыхъ. Танъ напр., канедральный Бтиградскій соборь (построенный за 30 съ небольшимъ лътъ тому назадъ), равно какъ соборы Шабацкій и Семендрійскій дали такія огромныя трещины, что въ первомъ изъ нихъ должны были препратить на время богослуженіе (1). Это произошло отъ того, что они были построены на скорую руку и не искусными зодчими.

Что касается архитектуры сербскихъ церквей; то новъйшія изъ нихъ построены или по образцу сербскихъ же церквей, находящихся въ австрійскихъ владѣніяхъ, или въ подражаніе нашимъ русскимъ церквамъ. На церквахъ втораго вида мы можемъ и не останавливаться. Церкви перваго вида представляютъ смѣсь классическихъ деталей, этрусскихъ, кориноснихъ, или сведенныхъ куполами колоннъ, выведенныхъ дугами оконъ и порталовъ, не подходящихъ ни подъ одинъ изъ извъстныхъ доселъ стилей. Къ тъмъ и другимъ присоединаются четырехъ-угольныя колокольни, увънчанныя куполомъ, похожимъ на луковицу, и покрытымъ мъдными листами, которые обыкновенно покрываются богатой позолотой (2).

Въ архитектуръ древнихъ сербскихъ церквей есть нъкоторыя особенности, которыя не встръчаются въ современныхъ имъ церковныхъ постройкахъ, находящихся въ другихъ странахъ православнаго міра. Сербскіе архитекторы среднихъ въковъ были не прочь позаимствовать кое-какія мелочи и изъ итальянской архитектуры,

<sup>(1)</sup> Serbien und die Serben. crp. 69.

<sup>(2)</sup> Ibid.

образцы которой они видъли въ Ломбардіи и Венеціанскихъ провинціяхъ. Извъстно, что въ средніе въва съ этими итальянскими землями Сербія очень діятельно поддерживала сношенія. Этимъ обстоятельствомъ, по мивнію нашего автора, объясняется то, что "древивишія сербскія церкви въ основныхъ чертахъ-напр., по вившиему куполу одтаря и хорапсидовъ-принадлежать къ романскому стилю; между тъмъ, какъ детали, наприм., окна и колонны, часто отличаются характеромъ церковныхъ (византійскихъ) построекъ XII въка. Форма дверей и капители колониъ часто носять на себъ тоть же характерь. Путещественникь иногда находить въ одномъ и томъ же зданіи стрельчатыя окна съ выступами, имъющими форму щавельнаго листа, и окна съ геральдическими украшеніями, какъ въ вечеціанскихъ церквахъ, между тъмъ, какъ орески внутри той же церкви часто относятся къ лучшимъ временамъ итальянской живописи и сдёланы въ стилъ тинторетто, или по первоначальной манеръ Рафаэля (1).

<sup>. (1)</sup> Стр. 70-71. Эти особенности сербскихъ церковныхъ построекъ и украшеній отметиль и г. Каниць въ своемъ сочиненіи о византійскихъ памятникахъ Сербін. (Serbiens bysantinische Monumente. Gezeichnet und beschrieben von F. Kanits, K. K. Hof-und-Staatsdruckerei 1862 Gros folio mit II Tafeln Abbildungen). Что же касается фресокъ въ итальянскомъ вкуст, виденныхъ авторомъ въ старинныхъ сербскихъ церквахъ, то, по мивнію Каница, онв., какъ и вообще фрески во всехъ восточных в церквахъ, принадмежать школе Панселина, основанной на св. Асонской горъ въ XI въкъ. Манеру этой школы, по словамъ Каница, можно ясно следить во всехъ этихъ фрескахъ, не смотря на то, что она вначительно видонямънняясь въ подробностахъ подъ кистью многихъ даровитыхъ представителей школы. По Каницу отличительную особенность этихъ фресокъ составляеть то, что головы на нихъ отличаются очень прасивыми очертаніями, выраженіе лиць серьозно, профиль благороденъ и иногда-у изображеній царей-очень удачно выраженъ характеръ изображаемаго лица, такъ, что при этомъ забываешь о щепетильно-однообразныхъ силадиахъ одежды, которыя въ другикъ мастахъ рвако бросаются въ глаза. Kanits, Byzantinische Monumente... S. 17.

Изъ своихъ наблюденій надъ церковными постройвами Сербін нашъ авторъ вывель заключеніе, что правила критики, примъняемыя къ церковнымъ постройкамъ въ другихъ странахъ православнаго міра, должны быть значительно видоизмънены, когда дъло идетъ о сербской церковной архитектуръ. Въ Сербін всъ церковныя зданія имъютъ форму креста, и эта форма такъ строго выдерживается, что прямо бросается въ глаза; тогда какъ въ церковныхъ зданіяхъ, находящихся въ патріархатъ константинопольскомъ и другихъ православныхъ странахъ, эта форма не строго выдерживается. Даже въ сельскихъ церквахъ Сербін, выстраиваемыхъ по бъдности изъ глины, средняя часть значительно выдается изъ стънъ храма и такимъ образомъ въ цъломъ храмъ получаетъ форму креста (1).

Внутреннее расположение православныхъ храмовъ сербскихъ и ихъ принадлежности— тъ же самыя, что и

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Стр. 72. По наблюденіямъ г. Каница "древнія церковныя постройки въ Сербін строго выдерживають основныя начада византійскаго строительнаго искуства. Во всехъ греческій крестъ (Gammaxa) составляеть основную жарактеристическую форму. Во всекъ главный ввадрать зданія сводится куполомъ, сумволомъ воскресенія Спасителя. Построеніе ихъ относится къ тому позднему періоду византійскаго стиля, въ которомъ давнымъ давно были забыты основныя первоначальныя черты юстиніановскихъ церковныхъ построекъ. Вивсто многочисленныхъ колоннъ, характеризующихъ юстиніановскій періодъ, постройки поздивишаго византійскаго стиля ограничиваются четырьмя массивными четырехъ-угольными столпами или колоннами... Гинекеевъ (галлереи, въ которыхъ въ старину стояли женщины во время богослуженія) не существуєть... Множество куполовъ, число которыхъ въ нъкоторыхъ Асонскихъ церивахъ восходить до семи (жаль, что Каницъ не видаль иткоторыхъ нашихъ старинныхъ церквей, на которыхъ число главъ восходитъ до 30), составляющее вторую жараптеристическую черту византійскаго церковнаго зодчества, импеть также місто во иногихъ сербскихъ церковныхъ зданіяхъ". Byzantinische Monumente... S. 11.

въ нашихъ православныхъ церквахъ. Къ особенностимъ ихъ принадлежитъ то, что во многихъ перквахъ рядомъ съ притворомъ (Narthex) устрояется особое помъщеніе, гдъ въ праздничные дни и, такъ называемыя, родительскія субботы устрояются угощенія для прихожань ихъ гостей на церковный счетъ, послъ чего каждый изъ гостей считаетъ своею обязанностью положить сколько нибудь денегь на церковное блюдо. Подобныя отдъленія, предназначаемыя для той же цэли, впрочемъ въ настоящее время, кажется, вездъ уже потерявшія первоначальное свое значеніе, существують въ нъкоторыхъ изъ нашихъ старинныхъ сельскихъ церквей (а можеть быть есть и въ городскихъ) (1). Здёсь же, въроятно, устрояются и складчины въ пользу клира, которыя обыкновенно бывають раза четыре-пять въ годъ на всемъ православномъ востокъ въ большіе праздники (2).

Чинъ Богослуженія въ сербскихъ церквахъ тотъ же самый, что у насъ, и даже книги, по которымъ оно совершается, до 1834 г., когда основана была сербскимъ правительствомъ своя типографія, доставлялись



<sup>(1)</sup> Serbien und die Serben... s. 113. Къ особенностямъ сербскихъ православныхъ храмовъ принадлежить еще то, что въ нъкоторыхъ изъ нихъ, гдъ нътъ настоящаго амвона, мъсто его обозначается круглымъ намнемъ, который владется на помостъ церковный (Стр. 168). Затъмъ въ юго западномъ углу церковнаго притвора въ сербскихъ церквахъ помъщается обыкновенно купель металлическая, а чаше каменная, и у бливъ стоящей колонны стоитъ столъ съ книгой для записыванія случаевъ крещенія; самая же колонна бываетъ вся увъщена дътскими волосами, которые, какъ извъстно, обръзываются при совершеніи тамнства крещенія. Эти волосы должны напоминать взрослымъ, что и сердца ихъ также должны быть принесены въ жертву Господу, какъ ихъ волосы.

<sup>(2)</sup> Maurer, Griechi'khe Volk. S. 167. Serbien und die Serben. S. 112.

исключительно изъ Россіи (1). О тёхъ не многихъ и незначительныхъ особенностяхъ, которыя существуютъ въчинѣ Богослуженія сербскихъ церквей, можно составить себѣ понятіе по слѣдующему описанію нашего автора. Дѣло идетъ о торжественномъ богослуженіи въдень св. великомученика и побѣдоносца Георгія (23 апрѣля). Въ Сербіи, какъ и у насъ, это не только церковный, но и народный праздникъ. Кромѣ того въ этотъ день тамъ нѣкоторыя семейства празднуютъ "свою славу", т. е. воспоминаютъ обращеніе своихъ предковъ въ христіанство, что придаетъ этому празднику особенную торжественность.

"Въ пять часовъ утра въ Георгіевъ день, пишеть нашъ авторъ, я былъ разбуженъ, болве, чвиъ обынновенно, сильнымъ звономъ колоколовъ каоедральнаго собора, призывавшихъ народъ къ утрени. Такъ какъ я еще съ вечера узналъ, что торжественную литургію въ 8 часовъ утра будетъ служить самъ архіепископъ (митрополить), -- то и сталь ждать этого часа. Когда я вошель въ канедральный соборъ, богослужение еще не начиналось. Впрочемъ три четверти, Церкви было уже занято и почти всё мужчинами изъ всёхъ званій и состояній, отъ государственнаго министра до подёнщика. И все это стоядо бокъ о бокъ, безъ всякаго различія званій, въ этомъ домъ Живаго Бога, гдъ уничтожаются всь различія: между тъмъ какъ женщины стояли въ отведенномъ для нихъ, сравнительно очень маломъ, помъщеніи-въ притворъ (Narthex). При входъ въ церковь всякой подходиль къ аналою, который, во время

<sup>(1)</sup> Обывновенно zst Московской Сунодальной Типографія. Serbien und die Serben. S. 102. 108.

богослуженія, стоить посреди церкви и на которомъ лежить употребляемое въ Церкви Евангеліе (Sontags—Evangelium), также образъ Христа, или святого, въ честь котораго воздвигнуть храмъ (der Schutspatrons der Kirche). Поцъловавши образъ, каждый клалъ на блюдо какую нибудь лепту въ пользу священника и затъмъ уже подкодилъ къ стоявшему тутъ же священнику, который изображалъ на его челъ крестное знаменіе освященнымъ елеемъ.".

"Вскоръ затъмъ пришелъ и архіепископъ и быль встръченъ двумя священниками въ облачении. Архіепископа сопровождало высшее монастырское духовенство, равно какъ епископы Ушицкій и Неготинскій въ своемъ обычномъ одъяніи — черной мантіи (Talare) и въ клобукъ (Baret), съ котораго опускался на плечи черный шлейфъ (воскрилія), служащій признакомъ высшихъ сановвиковъ изъ чернаго духовенства. Подошедши къ аналою, архіепископъ приняль изъ рукъ священника стручецъ (Stylus) и сначала сдълалъ имъ крестное знаменіе на своемъ челъ, а потомъ такимъ же образомъ назнаменовалъ и сопровождавшихъ его священниковъ и діаконовъ: затъмъ возведи его на амвонъ и, при пъніи священныхъ пъсней и молитвахъ (эктеніяхъ), облачили въ архіепископскія одежды. Поверхъ всёхъ этихъ одеждъ быль одъть сакнось, изъ золотой парчи сдъланное облаченіе, которое обыкновенно употребляется архіепископомъ при совершеніи литургіи. Въ заключеніе всего надъли на его голову митру, на подобіе митры древнихъ іудейскихъ первосвященниковъ, украшенную драгоцвиными камиями и уввичанную большимъ изумруднымъ крестомъ. Князь Михаилъ пришелъ въ сопровожсвоихъ министровъ и адъютантовъ,

стали въ толпъ народа. Древис-славянскій ный языкъ быль для меня совершенно новъ и литургія-на этотъ разъ св. Златоуста-большею частію тоже непонятна. Въ продолжение всего Богослужения у главныхъ вратъ (царскихъ) одтаря стояло шесть мальчиковъ въ мантіяхъ (Mänteln) (1) изъ цвътной красной выбойки съ зелеными крестами на спинъ и держали въ рукахъ длинныя трости (Stangen) съ звъздообразными вверами, среди которыхъ находились изображенія шестопрылатыхъ херувимовъ (рипиды), для возданія почестей водруженному по срединъ кресту; другіе четверо мальчиковъ, въ бъдныхъ льняныхъ одеждахъ (Chorhemden) (2) съ красными крестами, держали въ рукахъ восковыя свічи, которыя, во время богослуженія, нісколько разъ гасили и потомъ снова зажигали. Внъ олгаря стояли кругомъ (3) огромные подсвъчники, на которыхъ горедо отъ 40 до 50 севчь, воткнутыхъ на такое же количество острыхъ шиилекъ (Spitsen). Стекляное паникадило, ниспускавшееся съ потолка, представляло собой пирамиду зажженныхъ свъчей; между тъмъ какъ въ олтаръ за иконостасомъ, на съверной сторонъ, стояли двъ свъчи въ одномъ подсвъчникъ (дикирій), какъ сумволь Вожеской и человъческой природы Того, Кто есть "истинный свёть, просвещающій всёкь людей, входящихъ въ міръ", а на южной сторонъ три свъчи въ одномъ подсвъчникъ (трикирій), какъ образъ Троичности. Этими свъчами архіенископъ благословляль народъ, трое-

<sup>(1)</sup> Въроятно въ стихаряхъ.

<sup>(2)</sup> Chorhemden—одежды певчихъ на востокъ обыкновенно делаются изъ белой льняной матеріи для соответствія световидной одежде ангеловъ, хоръ которыхъ певчіе изображаютъ.

<sup>(3)</sup> Предъ мъстными иконами.

кратио освиля его знаменість креста. Если ко всему этому прибавить то, что почти всв присутствующіє въ Цериви держали въ своихъ рукахъ зажменныя свёчи, то легио себъ представить эффекть, который должно было бы производить это море огня, если бы яркой дневной свёть не уничтожаль его".

"Въ продолжение литургии тв, которые праздновали въ этотъ день "свою славу" т. е. воспоминали обращение своего рода (Familie) къ христіанству, отъ времени до времени приносили въ церковь блюда, наполненным сухимъ зерновымъ хлѣбомъ, покрытымъ сверху бълымъ сахаромъ и украшеннымъ различными девизами изъ разноцвътныхъ плодовъ. Среди каждаго блюда была вотинута зажженная свѣча и всѣ эти блюда—числомъ отъ 40 до 50—были уставлены на ступеняхъ хора по объимъ сторона амвона. Въ концѣ обѣдни архіспископъ благословилъ эти блюда и возвратилъ ихъ хозпевамъ, такъ что каждый изъ нихъ приходилъ домой съ дорогимъ гостинцемъ. Нѣкоторые, вмѣсто зерноваго хлѣба, приносили съ собой пироги".

"Все Богослуженіе, продолжавшееся больше 2 часовъ, вандючилось тъмъ, что архіепископъ благословилъ народъ и роздалъ кусочки освященняго хлъба (антидора) тъмъ, кто желалъ принять ихъ  $(1)^{\alpha}$ .

<sup>(1)</sup> Отр. 83—87. Все это авторъ, какъ видно, наблюдать очень внимательно и передаль съ возможною для него върностью; но твиъ неожиданите для несъ ваключеніе, которое онъ сділаль по описаннымъ обрядамъ Богослуженія о духі и характерів самаго Богослуженія. Онъ назыметь его іудейсквить по своей сущности (Wesentlich jüdisch) нетолько пъ гланивыхъ чертахъ, но и въ самыхъ мелкихъ подробностяхъ. Это сужденіе не мовое. Оно постоянно высказывается всёми протестантскими писателями, когда имъ случается касаться богослуженія православной Церким (и рамско-католической). Но нигдів оно такъ страшно не поражаєть, какъ въ сочинскіяхъ авгликанцевъ. Остальнымъ протестантамъ;

Архипастыри сербскіе, равно какъ болье образованные изъ архимандритовъ, считаютъ своею обязанностью говорить народу поученія, приспособляясь къ его понятіямъ. (1).

Нашъ авторъ очень хвалить благочестіє простаго сербскаго народа, выражающееся между прочимъ въ томъ, что онъ любитъ ходить въ Церковь въ воскресные и праздничные дни (2), жертвуетъ послъднюю трудовую копъйку на возобновленіе и украшеніе своихъ храмовъ, уважаетъ свое духовенство, заботится о христіанскомъ воспитаніи своихъ дътей (3), оказываетъ христіанское

стремящимся къ такъ называемому очищенному жристіанству (т. е. христіанству безъ формъ и образовъ), естественно судить такимъ образомъ. Но послъдователямъ англиканской церкви, которая съ іерархією рямской церкви сохранила и большую часть внёшнихъ формъ ея богослуженія, болье, чъмъ странно судить такъ. Если сумволизмъ православна-го Богослуженія и таинственное значеніе его дълаютъ его іудейскимъ, то чъмъ дъластъ Богослуженіе англиканской церкви его формализмъ безъ этого значенія?

<sup>(1)</sup> Serbien und die Serben. S 101. Передаван это извъстіе, авторъ дълаетъ замътку, что вообще въ православной Церкви очень не высоко цънится способъ распространенія религіозныхъ познаній чрезъ проповъди и въ подтвержденіе приводитъ замъченный имъ сактъ, что изъвстяхъ видънныхъ имъ въ Сербіи церквей только въ бълградскомъ соборъ есть каседра. Въ глазахъ протестантовъ, у которыхъ почти все Богослуженіе состоитъ изъ проповъди, отсутствіе каседръ въ православныхъ церквахъ должно быть сактомъ огромной важности, но къ сожальню оцънивая втотъ сактъ съ своей точки зрёнія, они впадаютъ въ наивныя заблужденія въ родъ высказаннаго нашимъ авторомъ.

<sup>(2) &</sup>quot;Воскресный день въ Бълградъ лучше проводять, чъмъ во всякомъ другомъ континентальномъ городъ (европейскомъ), идъ случалось миъ наблюдать это.... Кромъ велени, и то въ раннее утро, на рынкъ ничего не найдете... Поутру церкви бываютъ полны богомольцами, а послъ объда всъ идутъ навъстить своихъ родственниковъ и знакомыхъ". Стр-110—111.

<sup>(3)</sup> Въ Сербіи должность учителей въ народныхъ школахъ большею частію занимается воспитанниками бълградской семинаріи. Serbien und die Serben. S. 101. 163.

сочувствие въ судьбъ бъдныхъ и несчастныхъ и пр. (стр. 101).

Но что всего утъщительнъе, —большею частію этихъ прекрасныхъ качествъ православный сербскій народъ обязанъ благотворному вліянію своей церкви. Вмъстъ съ національностью она спасла для него и всъ лучшія свойства богатой славянской природы въ теченіе четырежсотлътняго рабства. Г. Дантонъ неоднократно заявляетъ этотъ фактъ, вмъняя его совершенно сираведливо въ заслуги сербской церкви: "не смотря на 400-лътнее рабство, въ которомъ томилась сербская Церковь, состояніе ея клира весьма удовлетворительно и вліяніе ея на народъ утъщительно (1).

Въ виду этого въ высшей степени отраднаго факта, невольно припоминаются слова ученаго соотечественника г. Дантона, доктора Стэнли, о всей православной восточной Церкви: "да, мы (западные), при всей нашей энергіи и нашей жизни, могли бы кое-чему поучиться у цълыхъ націй и покольній, стоящихъ ниже нась въ другихъ отношеніяхъ, но за то проникнутыхъ религіознымъ чувствомъ, которое видимо владычествуетъ въ нхъ душъ, даже и въ томъ случаъ, когда, по видимому, не отражается на ихъ поведеніи, чувствомъ, которое, если не много произвело людей, которыхъ мы могли бы назвать философами, за то, въ теченіе въковъ, вызвало къ жизни цълые сонмы исповъдниковъ и мучениковъ. Мы могли бы кое-чему поучиться, смотря на то спокойное мужество, которое основывается на "терпъніи и упованіи", на этомъ сокровищъ наследованной въры, обладатели котораго довольствуются тъмъ, что

<sup>(1)</sup> CTP. 109. Cp. TARME CTP. 98. 99, 104. 105. 106.

цвиять его сами и не принуждають къ принятію его другихъ. Мы могли бы кое-чему поучиться, смотря на эти перкви, въ которыхъ религія не оставлена на попеченіе женщинъ и дътей, а заявляется какъ право и привиллегія мужчинъ, гдъ Церковь опирается не столько на власть и вліяніе (мірское) своего духовенства, сколько на благородную стойкость въ въръ и мужественную ревность ея мірскихъ членовъ (1).

<sup>(1)</sup> Lectures on the history of the castern church by Stanley. Lect 1.

## РАЗБОРЪ ОСНОВАНІЙ,

на которыхъ раскольники-безпоповцы утверждаютъ свой обычай перекрещивать православныхъ при переходъ ихъ въ расколъ.

(Okonuanie) (1).

Такимъ образомъ клеветы безпоповцевъ на нашу Церковь, будто бы заразившуюся датинствомъ, или неосновательны, или касаются такихъ вещей, которыя не имъютъ никакого отношенія къ въръ и Церкви, или наконецъ относятся въ частнымъ лицамъ, злоупотребленія которыхъ ставить въ вину Церкви значитъ забывать, что на нивъ Христовой, по водъ самаго Господа, предоставлено рости до поры до времени не только чистой пшеницъ, но и плевеламъ. Поэтому, если бы безпоповцы съумъли даже доказать, что латинъ всегда переврещивали, при переходъ ихъ въ православіе, и въ такомъ случав изъ этого нимало не следовало бы, что нужно перекрещивать и насъ православныхъ, потому что у насъ изтъ датинскихъ ересей. Но доказать перекрещиваніе древнею Церковію латинъ безпоповцы ръшительно не могутъ. Единственное основание для этого они находять въ соборномъ изложеніи п. Филарета Ни-

<sup>(1)</sup> См. Хр. Чт. за Іюнь текущаго года,

питича, гдѣ, какъ мы уже говорили, повелѣвается принимать латинъ въ Церковь православную чрезъ крещеніе. Но п. Филаретъ и въ настоящемъ случаѣ поступилъ также несправедливо (¹), какъ несправедливо опредѣлилъ на своемъ соборѣ—перекрещивать есѣже вообще еретиковъ. Древняя Церковь, какъ русская, такъ и греческая, смотрѣла на Латинъ болѣе сиисходительно и принимала ихъ въ свои иѣдра только чрезъ муропомазаніе. Свидѣтельствъ объ этомъ существуетъ не очень много, но за то эти свидътельства принадлежатъ лицамъ, очень уважаемымъ самими раскольниками.

Такъ еще въ XII въкъ Нифонть, епископъ новгородскій, даваль Кирику правило принимать латинъ не чрезъ крещеніе, а только чрезъ муропомазаніе и причащеніе (2). Свидътельство это весьма важно. Во первыхъ Нифонть основываль свое правило на примъръ церкви греческой. Это видно изъ того, что, издоживъ правило о приняти датинъ чрезъ муропомазаніе и причащеніе и опредъливъ, съ какими обрядами это присоединеніе должно быть совершаемо, Нифонть далве указываеть только на то, что эти обряды нъсколько иначе совершаются въ греческой церкви, а самый чинъ остается тотъ же: "Царигородъ только въ лентъи станеть (т. е. присоединяемый латинъ) коли мажуть и мюромь". Слъдовательно во времена Нифонта и въ греческой церкви принимали датинъ не иначе, какъ только чрезъ муропомазаніе. Во вторыхъ Нифонть быль епископъ новгородскій. Новгородъ чаще, чъмъ другіе русскіе города, входиль въ сношенія съ датинами. Отсюда понятно, по-

<sup>(1)</sup> См. Пращ. дух. Питир. отв. 165.

<sup>(2)</sup> Кормч. Солов. № 476, л. 371; Пак. Росс. Слов. стр. 175—6; Истор. русск. Церкв. Макар. т. 3, стр. 186.

чему въ новгородской страна скорве, чамъ въ другой накой-либо русской области, требовалось опредвлить правиломъ, какъ присоединять обращающихся въ православів латинъ. И если въ невгородской области, гдв, въ следствіе частыхъ сношеній съ латинами, могли и должаы были во всей полноть знать въру и образъ жизни латинъ, было узаконено присоединять ихъ не чрезъ крещеніе; то, очевидно, въ другихъ областяхъ русскаго царства еще менње было причинъ присоединять ихъ иначе. Наконецъ-епископъ Нифонтъ, мужъ святой жизни, давшій столь много мудрыхъ правиль Кирику, моть и въ столь важномъ вопросъ, каново присоединеніе иновърцевъ, поступить опрометчиво, не изслъдовавъ предварительно правилъ вселенской Церкви? А послъ этого нътъ ничего удивительнаго, если митрополитъ сарскій Іона, присоединившій къ церкви во времена п. Филарета двухъ датинъ также чрезъ муропомазаніе, ссылался на правило Нифонта о неперекрещивании латинъ, какъ на общій голось древней церкви, и что п. Филареть утверждаль неосновательно, будто со времень князя Владиміра и до его времени въ русской церкви принимали Латинъ только чрезъ крещение (1).

Что же касается обычаевъ *греческой* Церкви, то и въ ея исторім нельзя найти подтвержденія тому, чтобы узаконено было на Востокъ принимать латинъ чрезъ врещеніе. Напротивъ можно указать свидътельства въ пользу мысли, доказываемой нами. Такъ въ XII въкъ въ церкви греческой, сколько можно судить объ этомъ изъ правила Нифонта, также принимали латинъ только чрезъ муропомазаніе. Въ XV въкъ знаменитый побор-

<sup>(1)</sup> Соб. излож. въ Іосиф. потр. д. 564-5.

никъ православія въ борьбі съ латинствомь, очень порошо знавшій не только видимую сторону жизни и ученія латинянь, но и закулисныя ихь тайны, Маркь, митрополить ефессий, въ своемъ окружномъ послевіи къ православнымъ христіанамъ, обратающимся по всей земли, заповёдаль: "оть датинниковь, приходящих вы православіе, яко аріанъ и манедоніанъ и савватіанъ и новатіанъ пріемдемъ, подающихъ писаніе и провлинающихъ всякую ересь и по 7-му правилу П-го собора печатаемъ, сиръчь помазуемъ ихъ св. муромъ $^{(1)}$ . На основани этого опредъленія, въ концъ того же ХУ въка (1491 г.), всъ четыре вселенскіе патріарха на соборъ цареградскомъ опредълили не перекрещивать латинъ, приходящихъ къ православію (2). Въ половият XVII въка (въ 1657 г.), еще до открытія собора 1667 года, патріаркъ антіохійскій Макарій писаль: "всь въдять и познавають, яко латины схидматики токмо; схизмаже не творить не върна и не крещена, точію творить отлученна отъ церкве и въ купъ собраній. Тъмъ же священный Марко ефесскій, сопротивникъ латиновъ, никогда же рече латиномъ, яко имутъ перекрещиватися, вмёняя и утверждая крещеніе ихъ нравильно быти, понеже бываеть по чину цериве нашея призываніемъ Святыя Троицы" (3). Послъ всего этого можно видъть, какъ недобросовъстно, къ соблазну другихъ, утверждають безпоновцы, будто "вси святім чудотворцы, древлероссійстім архіерем, святьйщім патрі-

<sup>(1)</sup> Вибліогр. излож. Книги Кириллов. Лилова стр. 220; см. Хр. Чт. 1860 г. апр. стр. 17 и 19.

<sup>(2)</sup> Дополн. къ акт. истор. Т. V, стр. 499.

<sup>(3)</sup> Пращ. дух. Питир. отв. 168 л. 281; снес. Древн. Рос. Вовлюе. ч. XVIII, стр. 152—8.

арси московстіи со вселенскими патріарси и сами святвіннім вселенстім патріарси и вси греды отъ латинъ приходящихъ врещаху $^{\alpha}$  (1).

Но вопросъ о томъ, какъ принимала древняя Церковь летинъ, чрезъ крещеніе, или только чрезъ муропомазаніе, слишкомъ важенъ для безпоповцевъ. Съ ръшеніемъ этого вопроса такъ, какъ мы его рёшили на основанім исторических данных , безпоповцы теряють самое первое и главное основание-въ пользу незаконнаго обычая своего-перекрещивать православныхъ. И потому, не ограничиваясь слабымъ свидетельствомъ соборнаго Изложенія патріарха Филарета, они прибъгають еще къ разнаго рода примърамъ древности и ими хотять подтвердить свою мысль, будто датины издревле были принимаемы въ Церковь не иначе, какъ чрезъ крещеніе. Въ этомъ случав безпоповцы указывають на св. Прокопія Устюжскаго, который быль принять въ православную Церковь чрезъ крещеніе (2). Но этотъ примъръ ничего не доказываетъ. Потому что, хотя въ житін св. Прокопія и сказано, что онъ быль оть западныхъ странъ, отъ языка латинска, отъ нъмецкія земли, но потомъ чрезъ двъ строки замъчено: "родитель же его и ужикъ и евры никтоже въсть, но токмо единому Богу свъдущу сія" (3). Слъдовательно изъ житія не видно, чтобы Прокопій быль латинской въры, а происходить изъ датинской земли не значить еще имъть и въру латинскую, какъ происходить напр. изъ Турціи не значить быть магометаниномъ и проч. Точно также ничего не говорять въ пользу безпоновцевъ

<sup>(1)</sup> Пом. отв. 50, ст. 36.

<sup>(2)</sup> Пом. отв. 50, ст. 36.

<sup>(3)</sup> Жит. Солов. библіот. № 120.

другіе примъры, указываемые ими. Литовскіе внязья Воишелгь и Довмонть, сыновья Ольгердовы: Андрей, Евнуть (Іоаннъ) и дочь Кейстутова (¹),—всъ эти лица, на которыя указывають раскольники, приняли православіе чрезъ крещеніе, будучи, по свидътельству правдивой исторіи (²) не латинами, а язычниками.

А между тёмъ можно указать не одинъ примёръ того, что въ древней церкви латинъ принимали не чревъ крещеніе, а только чрезъ муропомазаніе. Такъ, по свидётельству самихъ старообрядцевъ, болёе безпристраютныхъ (3), безъ перекрещиванія приняты были у насъ: Исидоръ чудотворецъ, Христа ради юродивый, родомъ латинъ, мощи котораго доселё почивають въ Ростовъ (4),—св. Меркурій, родомъ римлянинъ, мощи котораго находятся въ Смоленскъ (5), и князъ варяжскій Шимонъ вмёсть съ пришедшими съ нимъ въ Кієвъ латинами — до трехъ тысячъ человъкъ; мощи послёдняго въ Кієвскихъ пещерахъ (6).

Такимъ образомъ всъ основанія, на которыхъ утверждаютъ безпоповцы свой обычай перекрещивать православныхъ, оказываются не состоятельными (7). Какъ

<sup>(1)</sup> Пом. отв. 5. ст. 36.

<sup>(2)</sup> Истор. Р. Ц. Филарета изд. 2. пер. 2. стр. 34, 38 и 41.

<sup>(3)</sup> Пещеж. отв. л. 82.

<sup>(4)</sup> Память его 14 мая.

<sup>(</sup>в) Память его 24 ноября.

<sup>(6)</sup> Патер. Печ. л. 108.

<sup>(1)</sup> Соглашаясь, что древняя Церковь не встать еретиковъ перепрещивала, но иныхъ принимала чрезъ муропомазаніе, а нтиоторыхъ даже только чрезъ отреченіе отъ ереси, безпоповцы — въ оправданіе своего обычая перекрещивать встать, кто-бы ни совратился въ расколъ, говорять еще, что нынт нттъ возможности вполит слъдовать принтру древней Церкви, нельзя напр. принимать еретиковъ чрезъ муропомазаніе, потому что въ нынтишнее бъдственное время, когда нттъ во всемъ мірт православнаго священства, нттъ и не можеть быть св. мура, а слъдова-

правила соборовъ, такъ и примъры древности, на которые ссылаются безпоновцы, говорять, по внимательномъ разсмотръніи дъла, больше противъ безпоповцевъ, чемъ въ пользу ихъ незаконнаго обычая. Сознавая, можеть быть, все это и въ тоже время не желая отказаться отъ своего заблужденія, безпоповцы отъ древности обращаются къ настоящему времени и въ самомъ прещении нашемъ стараются найти основания для того, чтобы не признать его истиннымъ, православнымъ. Эти основанія безпоповцы и находять въ тахъ разностяхь, какія существують въ нынёшнемь чинё крещенія — противъ чина прещенія, употреблявшагося въ древней до-Никоновской церкви. Какъ ни маловажны эти разности въ существъ дъла, но безпоповцы считають ихъ достаточными для того, чтобы врещение, совершаемое по новопечатному чину, по новопечатнымъ

тельно - и принятія еретиковъ чрезъ муропомазаніе. "Аще мощеши, разглагольствують безпоновцы, да отъ новодействуемое имущихъ крещеніе обращающінся помазуются токмо святымъ муромъ, даждь благочестивосіятельных врхіереевь, да муро священными молитвами освятять, даждь православіе невыблемо содержащихъ священниковъ, да освященнымъ муромъ отъ священныхъ архіереевъ освящають я. Но сицевыхъ архіереевъ, таковыхъ священниковъ аще и всеусердив потщишися обрасти, всяко не обращеми. Убо безпрекословно отъ новодайствуемое имущихъ крещеніе приходищихъ къ древлеправославной вірів святымъ крещеніемъ очищати подобаетъ" (Меч. дух. л. 171). Такимъ образомъ дожное учение о томъ, будто нынъ не существуетъ въ міръ церковная ісрархія, привело безпоповцевъ къ другой ложной мысли, будто еретиковъ, которыхъ по правидамъ следовало бы принимать въ православіе чрезъ муропомазаніе, нужно нына перекрещивать. Такъ-часто одно заблуждение влечеть за собою другое, одинъ шагъ съ прямаго пути приводить въ последствіи на совершенно ложныма результатама. Оставшись по обстоятельствамъ безъ іерархін, безпоповцы вийсто того, чтобы, понявъ неестественность своего положенія, обратиться къ Церкви и ел пастырямъ, безболвненно стали нарушать церковные каноны и дъйствовать вопреки практина древней Церкви, "остальцами" которой считають себя.

требликамъ, признать неистиннымъ, еретическимъ, достойнымъ перекрещиванія.

Вотъ нъкоторыя изъ этихъ разностей: дво отридания сатаны, въ древлепечатныхъ (потребникахъ) вопрошаетъ іерей крещаемаго імк: отрицаешилися сатаны и проч. Въ новопечатныхъ же: обращаетъ его священникъ и глаголетъ: отрицаещилися сатаны, а имко оставлено. Въ томъ же отридания въ древлепсчатныхъ: отрицаюся сатаны и всъхъ дъль его, и всея службы его, и всъхъ аггелъ его, и всего студа его. Въ новопечатныхъ же, вмъсто: студа его, напечатано: и всея славы его. Въ маслопомазаніи, въ древлепечатныхъ, священникъ пріимъ святое масло, помазуеть крестящагося на чель, на очію и на прочихь частыхь тыла, на коемждо помазанім глагодя: помазуется рабъ Вожій, імкъ, масломъ возрадованія во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь. Въ новопечатныхъ же: помазуется рабъ Вожій елеомъ радованія во имя Отца и Сына и Святаго Духа, нынъ и присно и во въки въковъ, аминь, а имк отставлено, нынь и присно прибавлено. Въ древлепечатныхъ потребникахъ въ самомъ дъйствъ святаго крещенія полагается: посемь ісрей пріимь крестящагося. и прещаеть глаголя: прещается рабъ Божій імп во имя Отца, и погружаеть его въ востоку лицемъ, и возводить глаголя, - аминь. Таже паки второе погружаеть его глаголя, и Сына, аминь. И паки третіе погружаеть его глаголя, и Святаго Духа, аминь. Въ новопечатныхъ: крещаетъ его священникъ, проста его держа и зряще на востокъ, глаголя: крещается рабъ Божій імк во имя Отца, аминь, и Сына, аминь, и Святаго Духа, аминь, нынъ и присно и во въки въковъ аминь, на коемждо приглашеніи возводя его и низводя. А еже по-

гружати его, и еже первое и второе и третіе погружати, сего въ новопечатныхъ требникахъ необрътается, отнуду и сомнятися подобаеть, яко самая форма прещенія въ новопечатныхъ видно не указуется. А еже къ единой уностаси Святаго Духа два аминя придагали великороссійская Церковь повельнаеть, явствений чрезъ сіе Святаго Духа въ два начала раздъляти усилуется, и симъ римсвія церкви мудрованію о исхожденія Духа Святаго отъ Отна и Сына согласующися. Въ древленечатныхъ во апостоль по крещеніи глаголется: братіе елицы во Христа Іса крестихомся, въ смерть его крестихомся, явоже и во Евангеліи: едининадесяте ученицы идоща въ Галилею, въ гору, аможе поведъ имъ Ісъ. Паки: и преступль Іст рече имъ, и проч. Въ новощечатныхъ же: во Апостоль читается: братіе елицы во Христа Інса крестихомся, въ смерть Его крестихомся; во Еванчелія же: едининадесяте ученицы идоша въ Галилею, въ гору, аможе повелъ имъ Інсь. И паки: и приступль Інсъ рече имъ, и проч. Посему познавается, яко нынъ вединороссійская Церковь не во Іса крещаеть, но во Інса, сице и не во Іса въруеть, но во Івса, якоже въ сумволъ въры предъ крещеніемъ глаголется. Сего ради мы во Інса дъйствуемое крещеніе пріяти зъло. опасны и весьма сомнительны", и проч. (1).

Всякій можеть видіть, накъ малозначительны, а нерідно и совершенно несправедливы (2) ті обвиненія,

<sup>(1)</sup> Ответь на вопр. л. 107 — 115, 193 — 196; Пом. отв. 50. ст. 23; Слов. о тайна крещения л. 1 — 4.

<sup>(2)</sup> Разборъ и объясненіе указанныхъ й другихъ разностей см. въ Прав. Собес. Янв. 1860 г. Мы съ своей стороны въ отвътъ на всъ объявненія раскольниковъ скаженъ только словани Большаго Батихизиса, который на вопросъ: "кій есть видъ наи видотвореніе тайны прещенія",

какія взводить на нашу Церковь безполовцы, стараясь отыскать въ чинопоследовании ся прещения отступления отъ древности. Только раскольникъ, не способный стать въ дълъ въры выше буквы и знака препиванія, только старобрядець, думающій, что то только върно и свито, что "украшено плеснію, аки сединою", и пахметь оть давности затилостію, только безполовець, ненавидящій Церковь православную до того, что готовъ перетолковать въ дурную сторову самыя святыя ся действін, способень перерыть тысячи древику книгь резнаго времени и разныхъ изданій, чтобы отысвать несогласіе съ ними въ книгахъ новопечатныхъ, — только такіе люди могуть утверждать, что крещеніе, совершаемое по новопечатному чину, нъ которомъ то опущено: импо, то прибавлено: аминь, -- неправославно, еретическое крещеніе, которое нужно пересовершить, когда принявий такое крещение содить въ расколъ — въ мнимо-древнюю правосладую въру. А не подумають того эти люди, что сами они, удержавъ всв имки и амини, о которыхъ ни Евангеліе, ин Апостоль не говорять ни одного слова, отняли отъ своего пре-

замачаеть: "оная словеса, ими же Госпедь повель престити, сираль, во имя Отца и Сына и Святаго Духа, вкупа со тремя погруженьми. Сими бо глаголы Божественными и силою ихъ крещене кончается и совершен но бываеть. Аще и прочіи глаголы, при прещеніи глаголеніи отъ священника, въ благольное украшеніе и наказаніе бывають. Сія же три въ видотвореніе и соданніе крещенія суть, да сими всездравственно и совершенно крещеніе бываеть" (л. 364 об. и 365). Посла этихъ словъ для насъ рашительно необъяснимы обвиненія безпоповцевъ нашей церкви въ накоторыхъ переманахъ, сдъланныхъ ею въ чинъ крещенія, — тамъ болье необъяснимы, что сами безпоповцы, опускающіе при совершеніи прещенія многія даже момитьм и дайствів (Отв. на вопр. л. 145 об. и 146), говорять въ свое оправданіе, что "совершенство св. крещенія не отъ молитяв зависить, но отъ трехъ погруженій съ трічностаснымъ именемъ св. Троицы" (Отв. на вопр. л. 149 об.).

щенія священныхь пастырей, которымъ однимъ дана отъ Бога совершительная благодать освященія въ каждомъ таинствъ, и замънили ихъ мужиками и простыми бабами, очень неръдко самаго сомнительнаго поведенія.... Глубокая спорбь проникаеть въ душу при размышленіи объ этихъ жалкихъ фарисеяхъ, оцъждающихъ комаровъ и пожирающихъ верблюдовъ, ратующихъ за точку и запятую и безбоязненно ругающихся надъ духомъ благодати, пребывающей во святой Церкви. Страшная ответственность падаеть на техъ, кто быль причиною развитія такого тупоумія въ русскихъ головахъ, или не позаботился безмысленно извращенныя понятія направить въ добрую сторону, уяснить ихъ и очистить отъ всвять дикижть наростовъ... А между твить эти сухія отъ недостатка живой воды ученія кости, при попомощи благодати Божіей, могли бы облечься кожею и плотію и составить соборя многа звло самыхъ добрыхъ и искренно върующихъ членовъ церкви....

Впрочемъ изъ вобкъ, указываемыхъ безпоповцами миниыхъ отступленій нашей Церкви отъ древности (въчинъ прещенія), одно, по своей серьезности, заслуживаетъ полнаго ввиманія. Это — признаніе нашею Церковію дъйствительнымъ крещеніемъ крещенія обливательнаго и совершаемаго чрезъ окропленіе, что, по ученію безпоповцевъ, противно практикъ древней Церкви (¹). Безпоповцы говорятъ еще, что наша церковъ признаетъ за истинюе крещеніе и крещеніе единопогружательное, но это — ложь, въ подтвержденіе которой раскольники не могутъ представить ни одного доказательства (²). Что же касается крещенія обливатель-

<sup>(1)</sup> Отв. на вопр. л. 112 об.; Пом. отв. 50, ст. 35.

<sup>(2)</sup> Пешехонов. отв. 38, л. 80.

наго и окропительнаго, то безпоповцы правы, когда говорять, что церковь наша признаеть действительнымъ такое крещеніе. Несправедливо только утверждають безпоповцы, будто подобное дъйствіе нынъшней церкви не только неправославно и противно ученію церкви древней, но даже подлежить провлятію. Не споримъ, что крещеніе чрезъ погруженіе, икъя основаніе для себи и въ Словъ Божіемъ и въ практикъ древней церкви, было, какъ и теперъ признается нашею церковію, крещеніемъ болве употребительнымъ и даже болве правильнымъ. Но столько же върно и то, что съ самыхъ древнихъ временъ Церковь допускала въ извъстныхъ случаяхъ и крещеніе чрезъ обливаніе и окропленіе, признавая его истиннымъ, спасительнымъ. Съ другой стороны и само Слово Божіе не противъ такого крещенія; напротивъ въ немъ есть основанія къ тому, чтобы крещеніе чрезъ обливаніе и окропленіе считать ніемъ пвиствительнымъ.

Изъ ветхозавътныхъ прообразовательныхъ мъстъ Писанія видно, что крещеніе можетъ быть совершаемо не чрезъ погруженіе только, но и чрезъ обливаніе, и даже чрезъ окропленіе. Такъ у пророка Ісзекінля есть такого рода мъсто: и возьму вы ото языко, и соберу вы ото всьхо земель, и введу вы во землю вашу, и воскроплю на вы воду чисту, и очиститеся ото всьхо нечистото вашихо, и ото всьхо кумирово вашихо: и очищу васо, и дамо вамо сердце ново, и духо ново дамо вамо, и отошму сердце каменное ото плоти вашея, и дамо вамо сердце плотяно, и духо мой дамо во васо... И спасу вы ото всьхо нечистото вашихо, (и очищу вы ото пръхо вашихо всьхо) (XXXVI, 24—29). На это мъсто, какъ увидимъ послъ, ссылались св. Отцы въ доказательство

дъйствительности прещенія, совершаемого чрезъ обливаніе, или окропленіе... Оно же невольно напоминаеть другія подобныя міста, напр.: рече Господь, влаюля: помии левиты ота среды сынові Израилевькі, и да очистичих я. И сице да сотвориши имі очищеніе ихі: покропиши на пихь воду очищенія (Числ. VIII, 5—7); И еще: вода опропленія вчищеніе есть (XIX, 9).

. Самый новый завыть не противь обливательного крещенія. Възрионь случай мы не будень указывать крещение Филиппомъ каженика (дъян. VIII, 38 – 39), на крепцение трекв тысячь человень, обратившихся ко Христу въ дени Пятинесятницы (II, 41), на прещеніе сещействъ: Корцилія: (Х., .47.--8) и темничного стража (XVI in 32-3)).) Вож эти примъры — таковы, что одни вънникъ находятънсяван обливательного прещенія. ---друпіе, удобно видять : слиды крещенія когружательна: год (1), ... На чьей сторонь, больше правды, прудно свазать. Говоря, что и новозавътное Писаніе не противъ обливательные прещения, мы котивь указать въ этомъ свучив на то обстоятельство, что слово: Ваптирас, всторов и служить основаність для ученія о крещеній ногружачельномы, миветь/ вы повомы Завыты не мале значеній и употреблиетол самеми священными писатенащи не чтозьно въ смыслё погруженія, но и въ смысят простаго омовенія, какт бы оно ни совершелось, чрезь, обливание ли, иди чрезъ опромление. Такъ у Еванпедпета Марка заминено: Фарисеи и вси Індеи, аще не трыюще (не до вытей) чинить реко, не ядять держаще преданія старець: и от торжица, аще напокуплют-

<sup>(1)</sup> См. кн. объ облив. крещ. 1724 г. гл. 8. л. 25—7; снес. твор. ов! Отоль 1886 г. кн. 4; отр. 432—440.

CR (Ear un Buntiouviai), he adams: u una muora cymb, note пріяша держати: погруженія (ваптібив;) скляницамь и чваноми и котломи и одроми (VII. 2-4). Врась два раза унотреблено слово: Ваптисы, — и въ обояхъ случаяхъ нодъ нимъ можно разумъть не погружение только, но и просто — омовеніе, какъ бы оно ни совершалось, чревъ обливаніе, или окропленіе. Сказано: Фарисеи прежде, чъмъ не покуплются, не ядять. Съ одной стороны имъя въ виду то, что говорится прежде, т. е. что Іуден, доколь не умоють рукь до локтей, не ядить, съ другой — взявъ во вниманіе то, что буквальное пониманіе слова: покуплются—ведеть въ разнаго рода недоразумвніямь, именно, представляется двломь почти невъроятнымъ, чтобы Фарисеи каждый разг предъ вкушеніемъ пищи омывались именно чрезъ погруженіе въ водв, такъ какъ для этого требовалось бы и не мало воды, которой въ Іерусалимъ очень немного, времени, — мы думаемъ, что подъ словомъ: попуплются — нужно разумьть въ разсматриваемомъ мъстъ не купаніе всего тела, но просто омовеніе некоторыхъ частей его, именно — рукъ, какъ и замъчено объ этомъ у Евангелиста. Тъмъ болъе въроятно такое пониманіе двла, что здвсь же сказано у Евангелиста, что, кромв многихъ другихъ обычаевъ, былъ у іудеевъ обычай погруженія (βαπτισμε) скляниць, чвановь, котловь и одровь. Если и можно допустить, что іудеи, очищая сосуды скляницы, чваны и котлы, погружали ихъ въ водъ, то трудно согласиться, чтобы такимъ же образомъ они очищали и одры. Напротивъ гораздо въроятиве думать, что одры очищались просто чрезъ *опропление* (1), а между

<sup>(1)</sup> У Евангелиста рать ндеть не о мыть в былья.

тъмъ и въ отнощени въ имиъ употреблено слово:  $\beta \alpha$ - $\pi \tau_1 \sigma \mu \sigma \varsigma$ .

Другое місто, изъ котораго видно, что слово: βаптідиос употребляется иногда въ Новомъ Завътъ въ смыслъ не только погруженія, но и обливанія и окропленія, находится у Апостола Павла. Воспоминая ветхозавътные обряды, Апостоль говорить: дарове и жертвы принасятся, не могущія по совъсти совершити смужащаго, точію въ брашнах и питіях и размичных омовеніях (діафороіς βαπτισμοις) (Евр. IX, 9-10). Уже самое выражение: разминыя омовенія—показываеть, что словомь: Ваптібнос— Апостолъ означилъ здёсь не погружение только въ водъ, но и окропление водою и обливание и другие способы омовенія. А если припомнимъ, что въ Ветхомъ Завътъ дъйствительно омовенія состояли и въ простомъ умовеніи рукъ и ногъ (Исх. XXX, 19 и 21; XXXVIII) и въ окроплени (Числ. VIII, 5-7); то еще болве убвдимся, что, по утребленію библейскому, слово: βαπτισμος означаеть не погружение только въ водъ, но и омовеніе водою, хотя бы даже чрезъ обливаніе, или окропленіе. Все это мы говорили не для того, чтобы оспарявать ученіе православной Церкви о томъ, что крещение должно совершаться чрезъ погружение, но чтобы показать, что Церковь православная ни мало не гръшить, довеоляя ез случав нужды совершать крещеніе и чрезъ обливаніе, и чрезъ окропленіе; потому что, если слово: βαπτισμος, по употребленію его въ самомъ Словъ Божіемъ, означаеть не только погруженіе, но и всякое омовеніе; то очевидно, что запов'ядь Спасителя: шедше научите вся языки крестяще (Ваптіζонтес) ист во имя Отца и Сына и Сеятаю Духа, не нарушится и въ томъ случав, если, по нуждв, крещеніе совершится не чрезъ

нотружение, а чрезъ обливание, или окропление, только бы оно совершалось троекратно-во имя Святой Троицы и посредствоить воды, а не другаго накого либо вещества, напр. песку. Этимъ иы котимъ сказать то, что, по нашему инфеію, основанному на примъръ древней Церкви, существенное въ таинствъ крещенія форма словъ: во имя Отца и Сына и Святаго Духа, и вещество т. е. вода; но то, какъ совершать крещеніе, чрезъ погружение крещаемаго въ водъ, или чрезъ обливаніе и под., -- вещь не существенной важности. Не споримъ, что примъръ Самаго Господа, престившагося отъ Іоанна чрезъ погруженіе, болве въ пользу погружательнаго прещенія. Но Церковь наша никогда и не узаконяла крещенія чрезъ обливаніе, или окропленіе; она только дозволяеть его въ случав нужды, какъ дозволяла это и древняя Церковь, и въ этомъ случав Церковь дъйствуеть вопреки примъру Господа на столько, на сколько несогласно съ примъромъ Господа поступасть, крестя наприм. детей вы детскомы возрасть, а не въ зръдомъ, въ каномъ престидся Христосъ, - престя въ храмъ - въ купели, а не на ръкъ, - подъ открытымъ небомъ, какъ крестился Спаситель, и т. д. Всв означенныя отступленія отъ примъра крестившагося Господа, дозволенныя Церковію съ давняго времени, не возбуждають недоумъній въ умахъ раскольниковъ, а признаніе (только признаніе) Церковію обливательнаго крещенія крещеніемъ дъйствительнымъ кажется безпоповцамъ ересію до того злою, что изъ-за одного этого они готовы перекрещивать православныхъ, хотя они крещаются чревъ погружение. Справедливо ли это, можеть видёть всякій.

Впрочемъ все это разсумденія, убъдительныя болье

для насъ, чъмъ для безпоповцевъ. А потому, не отраначиваясь сказаннымъ, мы укажемъ еще изъ исторія древней Церкви иъсколько примъровъ обливательнаго крещенія и свидътельствъ въ пользу его, принадлежащихъ лицамъ, уважаемымъ самими раскольниками. Подобныя доказательства — ясныя и наглядныя покажутъ безпоповцамъ, что церковь наша, не перекрещивая крещенныхъ чрезъ обливаніе и окропленіе и тъмъ самымъ признавая такое крещеніе дъйствительнымъ, не самоуправствуетъ, не еретичествуеть, но поступаетъ согласно съ древнею Церковію.

Такъ, первенствующая Церковь позводяла крестить обливательнымъ крещеніемъ тяжко больныхъ, возлежавшихъ на одръ, которыхъ поэтому нельзя было крестить чрезъ погруженіе, — и крещенныхъ такимъ образомъ признавала истинными христіанами. Свидетельство объ этомъ мы находимъ очень раннее, именно у св. Кипріана, епископа Кареагенскаго. "Ты просиль меня, любезнайшій сына, писаль онь Магнусу, одному изъ подчиненныхъ ему африканскихъ епископовъ, -- какъ я думаю о твхъ, которые въ болвзни и немощи пріяли благодать Божію (прещеніе), должно ли почитать ихъ истинными христіанами, такъ какъ они спасительною водою не омыты, а облиты (non loti, sed perfusi)? Въ этомъ дълв мое смиреніе никого не предосуждаеть; пусть каждый, какъ хочеть, думаеть, и какъ думаеть, такъ и дълаетъ. А я, сколько сіе доступно разумънію моей посредственности, думаю, что Божественная благолать не можеть умаляться и ослабляться, и не можеть быть тамъ что либо меньшее, гдв съ полною и совершенною върою и дающаго и пріемлющаго принимается то, что почерпается изъ Вожественныхъ даровъ.

Ибо зараза гръха не такъ очищается въ спасительномъ таинствъ, напъ нечистота кожи уничтожается въ тълесномъ омовеніи, гдъ нужны купальни, мыло и другія принадлежности, чтобы можно было омыть и очистить твло. Иначе очищается сердце върующаго, иначе очищается умъ человъка по заслугамъ въры. Въ спасительныхъ таинствахъ по требованію нужды и по благоснисхожденію Божію, върующимъ вполнъ сообщается благодать и при сокращении богоучрежденнаго чина. И это никого не должно смущать, что больные окропляются или обливаются водою, когда получають Божественную благодать: ибо Священное Писаніе чрезъ пророка Іезекімия говорить: и воскроплю на вы воду чисту и очиститеся от вську нечистоть ваших и оть встх кумирово вашихв: и очищу васо, и дамо вамо сердце ново и духо ново дамо вамо (Iezen. XXXVI, 25-6). И въ другомъ мъстъ: рече Господь ка Мочсею влаголя: повми Левиты от среды сынов Израилевых, и да очистиши я. И сице да сотвориши имя очищение ихв: покропиши на них воду очищенія (Числ. VIII, 5—7); и еще: вода окропленія очищеніе есть (Числ. XIX, 9). Отсюда видно, продолжаеть св. Отецъ, что и окропленіе водою имъеть силу, подобно спасительной купъли. И когда сіе совершается въ Церкви, при чистой въръ и дающаго и пріемлющаго, то все можеть стать и совершиться по величію Господа и истивности вівры... Мы видимъ, что крещенные въ болвани и получившіе благодать избавлиются отъ нечистаго духа, которымъ прежде были одержимы, похвально и одобрительно живуть въ Церкви, и ежедневно болве и болве преуспъвають въ пріумноженіи божественной благодати, чрезъ приращеніе въры... Посему, заключаетъ св Кипріанъ, сколько мив

дано разумъть върою, мое мивніе таково: всякій, кто пріемлеть божественную благодать въ Церкви по законной и правой въръ, долженъ быть почитаемъ истиннымъ христіаниномъ<sup>4</sup> (1).

Евсевій приводить изъ письма римскаго епископа Корнилія (III в.) къ Фабію антіохійскому отрывокъ (2), изъ котораго видно, что Новатъ, когда одержимъ былъ тяжкою бользнію и подвергался опасности смерти, на томъ самомъ одръ, на которомъ лежалъ, получилъ крещеніе посредствомъ обливанія. И после принятаго такимъ образомъ крещенія, онъ достигъ степени пресвитера. Хотя это сдвиалось вопреки желанію клира, и не только клиръ, но и многіе изъ народа говорили, что облитаго на одръ, во время бользии, не слъдуетъ возводить ни на какую церковную степень; но ни народъ, ии клиръ не требовали перекрещиванія Новата; чить, не отвергали принятаго имъ крещенія. усумнившійся рукоположить его во пресвитера епископъ, очевидно. признавалъ такое крещение дъйствительнымъ; въ противномъ случав онъ не удостоилъ бы Новата и рукоположенія. Почему же клиръ и народъ не соглашались на рукоположение Новата? Отвътомъ на этоть вопросъ служить 12-е правило Неокесарійскаго собора, которое говорить: "иже бользни ради крестився, да не будеть пресвитерь, аще не подвига ради иже по крещеніи, и учительства, и скудости ради человъкъ. " Крещенные на одръ обливательнымъ крещеніемъ не могли проходить обыкновеннаго въ первенствующей Церкви оглашенія и были приготовляемы ко крещенію

<sup>(1)</sup> Epistol LXIX ad Magnum.

<sup>(2)</sup> Церк. Ист. Евсев. кн. VI, гл. 43, изд. 1858 г.

не такъ, какъ всв другіе, долженствовавшіе проходить путь испытанія въ своей въръ и укръпленія въ ней. Даже самое врещение ихъ было почти недобровольное, вынужденное опасностію смерти. Этого основанія было достаточно, чтобы считать крещенныхъ на одръ менъе твердыми и совершенными въ въръ христанской, чъмъ твхъ, кои крещены были по собственному желанію и послъ предварительнаго оглашенія, приготовленія и испытанія; а этого въ свою очередь было довольно, чтобы не спъшить возведениемъ ихъ на степень свящемства. Эту именно причину (1) и приводить Соборъ Неокесарійскій въ основаніе своего опредвленія не возводить на священныя степени крещенных въ болжи. Впрочемъ изъ этого опредвленія самъ соборъ двласть исключеніе, когда говорить, что и прещенный въ бользии, ради добродътели, открывшейся послъ крещенія, и способности къ учительству, равно по недостатку людей достойныйшихь, можеть быть возведень на степень пресвитера. А послв этого нъть нужды доказывать, что и при рукоположени Новата клирь и народъ препятствовали этому неизъ-за обливательного прещенія, а по предполагавшейся нетвердости его въ въръ, или и потому, что Новать, по свидетельству Корнилія, не быль запечатлень епископомъ, т. е. не быль муропомазань.

Св. Златоусть, похваляя тьхь, которые не откладывали крещенія до конца жизни, говорить: "хотя какъ вамь, такъ и тьмь, которые крестятся при конць жизни, собщается расная благодать (гоа так харток), но вы



<sup>(1)</sup> См. правило въ полномъ его чтенім въ курс. церк. зеконов. т. 1, стр. 368, и объясненіе.

неравны съ ними во предъизбранію воли и по приготовленію въ дійствію. Ибо ті принимають крещеніе на одрів, а вы въ лоні Церкви—нашей обшей матери; они плача и рыдая, а вы радуясь и ликовствуя (1) ч. Ясно, что св. отець признаваль дійствительнымъ крещеніе, принимаємое больными дома—на одрів. А это крещеніе, какъ замічаєть объ втомъ самъ св. Златоусть, совершалось чрезъ обливаніе (2).

И не только въ бользни и въ случав опасности смерти, но и въ другихъ случаяхъ нужды, древняя Церковь позволяла при совершеніи крещенія замінять погруженіе обливаніємъ, какъ напр. случалось при стеснительныхъ обстоятельствахъ во времена гоненій на Церковь. Такъ о св. Лаврентів, діакон'в рамской церкви III въка, повъствуется, что онъ, находясь въ темницъ, престиль нъковго воина, по имени Романа, посредствомъ обливанія. Въ другой разъ онъ крестиль такимъ же способомъ нъкоего Луцилла (3). Во время гоненія Максиминова, св. мученивъ Ермогенъ подобнымъ образомъ врещень быль въ Александріи находившимися тамъ еписнопами, о чемъ свидътельствуетъ Минея-Четья: "собравшимся епископомъ, читаемъ подъ 10 числомъ декабря, иже отъ окрестныхъ мъстъ и пустынь пріидоша во Аленсандрію, овъ словесныя своя овцы посътити, и иже подвигъ мучениковъ видъти хотящіи, и бяще наъ числомъ тринадесять: тёмъ собравшимся, и водё уготованный бывшей, и повель (?) Ермогену, да преклонить главу свою епископомъ; тін же возливающе воду на

<sup>(1)</sup> Ad illuminandos Catheches. 1. opp, t. II, pag. 226, ed. Monfacon. 1718 an.

<sup>(2)</sup> Вес. же Дъян, въ Хр. Чт. 1856 г. сер. 30.

<sup>(3)</sup> Act. Sanct. ed. 1618. August. 10. act. 1. Laurent. pag. 97.

главу его глаголаху: приемлеть баню отрожденія Ермогень; во имя Отца и Сына и Святаго Духа: и тако крещень бысть судін предъ всёмь народомь, и всилюдіе славу возсылаху Христу Богу; крестися же и народа множество, и бысть радость велія во всемь градь" (1). Св. мученинь Власій, иначе Вуколь, вверженный мучителемь въ кинящую воду въ котль, посредствомь опропленія крестиль некоторыхь воиновь, уверовавшихь во Христа. "Воини же, читаемь въ прологь, иже святаго отъ коноба изяти пришедше, по повельнію итемокову, и того жива и со ангелы поюща видевше, христіаны себе проповедаща... Христовъ же мученикь воёмь веровавшихь оть таковаго коноба мокропись, крести ихь во ими Святой Троицы" (2).

По извъстіямъ Минеи-Четьи, крещеніе чрезь окропленіе неръдко принимали во время гоненій св. мученики по веносредственному дъйствію Божію. Такъ крещены были: священномученикъ Гаведдай, мученики: Акиндинъ, Ипатій, Өеодулъ, Филимонъ и др. Вотъ сказаміе объ этомъ Минеи-Четьи: "Дадій и Авдій христіане суще, стояща пишуще отай мучениковъ страданія, боящеся страха царева; къ нимъ же святый Гаведдай рече: аще есть возможно вамъ, принесите ми воду и масло, да крещуся: аще ли нъсть возможно, молитеся, да избуду гръховъ. И се облакъ малъ, яко мгла, излія на главу его воду и масло, и гласъ изъ облака глаголяй: се пріялъ еси крещеніе, рабе Вожій, и просвътися лице его, яко свъть, и благоуханіє не мало явися; слышавъ же гласъ онъ, бяше благодаря и славя Вога (3)".

<sup>(</sup>¹) Ч. М. 1714 г. Кіев. подъ 10 дек.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Пролог. Моск. 1702 г. подъ 3 февр.

<sup>(8)</sup> Ч. Мин. Москв. 1702 подъ 29 сент.

Объ Акиндинъ и пострадавшихъ вмъстъ съ нимъ говорится савдующее: "святіи мученицы, возведше на небеса очеса своя, моляхуся о нихъ (увъровавшихъ) глаголюще: живый въ вышнихъ Боже, призри на рабы твоя, призывающія имя твое во истинъ, и ниспосли орошеніе новому твоему достоянію, тімь людемь, иже нынъ въ Тя увъроваща, яко да будеть имъ врачевство и исціленіе роса оть Тебе исходящая, грізовныя немощи омывающая: и да знають вси Тебе единаго быти Бога, и всяческая, о царю, Твоей да повинуются власти. Тако святымъ глаголющимъ и молитву скончевающимъ, внезапу быша блистанія и громы страшныя и дождь великъ спаде, и исполнившеся страха и ужаса невърнін; бъжаща, самымъ точію тэмъ съ мученики оставшимъ, иже во Христа въроваща, къ нимъ же рекоша святіи: не бойтеся, ибо васъ ради сія суть, яко дождемъ тъмъ крещенія таннство на васъ совершится; егда же вси единогласно Вогови славу возсылаху, видъно бъ множество ангеловъ сходящихъ, иже бълыми одеждами люди новопросвъщенныя одъваху, являюще очищенныя ихъ быти души върою святою и водою свыще на нихъ сшедшею $^{\alpha}$  (1).

А вотъ скаваніе о крещеніи Инатія и Өеодула: "Леонтію святому теплъ помолившуся, облавъ свътелъ снире на Трівуна Ипатія и на друга его Өеодула, и осънивъ я, испусти на ня дождь и крести я. То видъ св. Деонтій, призываше надъ ними во время одожденія ею имя Пресвятыя Троицы: Отца и Сына и Святаго Духа; по чудесномъ же томъ крещеніи рече: слава Тебъ Боже мой, яко молитву любящихъ Тя не презираеши, и волю

<sup>(1)</sup> Ч. Мин. Могилев. 1702 г. подъ 2 ноябр.

боящихся Тя исполняещи: облекь же Леонтій новокрещенныя во одежды бълы, повель возженныя свъщи носити предъ ними" (1).

Наконецъ также чудесно крещенъ былъ мученикъ Филимонъ, о которомъ Четь-Минея передаетъ следующее: святый Филимонъ во время состязанія съ Игемономъ "ста посредъ собора и велегласно возопи: молю вы, аще вто отъ васъ есть іерей христіанскій и не брежеть о мукахъ благочестія ради, да пріндеть скоро съмо и божественное ми даруетъ крещеніе; видя же всвхъ страхомъ связанныхъ и ин единаго же дерзающа прінти къ нему и явити себе священна христіанина. болъ сердцемъ и абіе съ теплыми слезами къ Богу воззва: Боже мой Христе! призръвый на мя благоутробит и изъ глубины заблужденія воззвавый мя, не остави мене безъ святаго крещенія быти, но имъ же въси образомъ, яви ми іерея и воду, отъ него же и въ ней же, яко же и прочіи христіане, крещуся. И тако ему помолившуся, абіе облакъ дождевенъ свыше сниде, и стояща его посреди окружи и крести, всемъ зрящимъ и удивляющимся, и наки выспрь взятся облакъ $^{\mu}$  (2).

Всъ указанные примъры крещенія чреть окропленіетъм ь болье должны имъть значеніе въ глазахъ безпоповцевъ, что туть дъйствоваль самъ Богь, и притомъ—въ отношеніи къ лицамъ святымъ—мученикамъ. Вообще не смотря на общеупотребительный способъ крещенія въ древней церкви посредствомъ погруженія, было довольно и такихъ примъровъ, когда въ особенныхъ случаяхъ крестили и чрезъ обливаніе и чрезъ окропленіе; и если

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

<sup>(1)</sup> Ч. Мин. Кіев. 1705 г. подъ 18 іюня.

<sup>(2)</sup> Ч. Мин. Кіев. 1714 г. подъ 14 декабр.

положительно можно сказать, что въ обыкновенныхъ обстоятельствахъ всеобщимъ и непремъннымъ способомъ крещенія было погруженіе: то не менъе положительно можно утверждать и то, что въ стъснительныхъ обстоятельствахъ, когда не было возможности совершать погруженія, употреблялось обливаніе, или окропленіе (1).

Примъру древней церкви и въ послъдующія времена постоянно слъдовала православная восточная церковь. Она не запрещала въ случаяхъ нужды крестить чрезъ обливаніе, а запрещая перекрещивать Латинъ (о чемъ уже была ръчь), тъмъ прямо признавала дъйствительнымъ и распространившееся тамъ обливательное крещеніе.

Такъ у Зонары (XII в.), въ сборникъ церковныхъ правиль говорится: "аще хощеть дитя умрети, родители его да призовуть іерея, да крестить д... Аще іерей обрящеть й на концы уже, да кропита е.. водою святыхъ богоявленій, и речеть молитву крещальну надънимъ, и тако окрещено бысть" (прав. 168). На соборъ Константинопольскомъ 1301 года, въ присутствіи многочисленнаго сонма греческихъ и частію русскихъ іерарховъ, по нуждамъ, открывшимся въ то время въ русской церкви, предложенъ былъ между прочимъ такой вопросъ: "приходящихъ отъ татаръ, хотящихъ креститися, и не будетъ велика сосуда, въ чемъ погружати ему" (священнику)? Пастыри православныхъ церквей не усумнились сказать и утвердить: "да облисаета его триж-



<sup>(1)</sup> Вальфридъ Страбонъ (IX. в.) говоритъ: "должно заийтить, что не только посредствомъ погруженія, но и посредствомъ обливанія крестили многихъ въ древности; и нынъ можно крестить, если настоитъ необходимость." (De reb. eccles. cap. 26 въМах. Bibliothec. Veter. Patr. t. XV, pag. 197, ed. 1677 an)

ды, глаголя: во имя Огца и Сына и Святаго Духа" (1). Если бы православная Церковь отрицала силу и дъйственность обливательнаго крещенія, то предстоятели ея, конечно, не ръшились бы постановить такое опредъленіе.

По примъру восточной Церкви и наша русская церковь еще въ то время, когда, по созначію самихъ безпоповцевъ, она была православна и непогращима, позволяла въ случав нужды совершать прещение чрезъ обливаніе, или окропленіе. Такое позволеніе встръчаемъ мы въ явухъ до-Никоновскихъ служебникахъ, изъ которыхъ одинъ изданъ въ 7110 (1602) году, а другой напечатанъ въ 7124 (1616) году. Вотъ что говорится въ этихъ служебникахъ: "аще боленъ будетъ иладенецъ, то подобно (не надобно ли?) быти въ купъли водъ теплой, и погрузить (священникъ) è въ водъ по выю, и возливаеть ему на главу воду отъ купъли десною рукою трижды, глаголя: крещается рабъ... и тако прещено бысть". Если мы обратимъ внимание на то обстоятельство, что одинъ изъ указанныхъ служебииковъ изданъ при П. Іовъ, а другой по смерти Гермогена (въ періодъ между патріаршества) (2), то поймемъ, какъ важно должно быть для безпоновцевъ свидътельство этихъ служебниковъ о томъ, что въ случав нужды можно совершать крещение и чрезъ обливание. Напрасно безпоповцы говорять (3), что это — типографская ошибка, которая послъ (при П. Филаретъ) была исправлена. Подобныя ошибки, состоящія изъ цёлыхъ

<sup>(</sup>¹) Рукоп. Моск. д. ак. № 191, вопр. 23; у Карамвина (Ист. Гос. Рос. Т. IV, пр. 181) невърно сказано: "да погружаетъ его трижды".

<sup>(2)</sup> Пращ. дух. Питир. л. 44 об.

<sup>(3)</sup> Пом. отв. 50, ст. 35; Меч. дуж. л. 64.

мыслей, невозможно объяснять опечаткой. А имъя въ виду сказанное прежде, можно понять всякому, что вышеприведенное правило указанныхъ служебниковъ есть почти буквальное повтореніе словъ Зонары (1).

Такимъ образомъ и примъръ древней церкви вселенской, и примъръ древней церкви русской, показываютъ, что крещеніе чрезъ обливаніе, или окропленіе, не можетъ быть признано ересію, какъ смотрять на него безпоповцы, напротивъ должно быть признано крещеніемъ дъйствительнымъ, сообщающимъ върующимъ благодать Святаго Духа. Поэтому если бы церковь наша узаконила совершать крещеніе не чрезъ погруженіе, но чрезъ обдиваніе, и въ такомъ случай считать ее за это церковію еретическою, а крещеніе ея-достойнымъ перекрещиванія, было бы несправедливо. Но признавая, что обливание при совершении врещения не уничтожаеть сиды таинства, православная Церковь не вводить однакожъ этого способа врещенія во всеобщее употребленіе, какъ поступила въ этомъ случав церковь запалная. И въ этомъ православная Церковь точно слъдуетъ примъру древней Церкви вселенской, въ которой хотя употреблялось въ извъстныхъ случаяхъ и обливаніе, но обыкновеннымъ и общеупотребительнымъ способомъ крещенія было и строго правильнымъ признавалось погруженіе.

И. Нильскій.

<sup>(1)</sup> Подробиве объ обливат. крещеній см. въ Твор. св. Отц. 1855 г. кн. 4, а также въ труд. Кіев. дук. акад. 1864 г. Іюль, стр. 335—338.

## особенность въ учени поморцевъ

## касательно крещенія.

Нъкоторые изъ безпоповцевъ, именно поморцы, учатъ, что крещеніе должно совершать надъ человъкомъ въ послъднюю пору его жизни, въ старости-предъ смертію, чтобы человъкъ, очищенный отъ гръковъ въ купъли крещенія, перещель въ жизнь вічную чистымъ и святымъ (1). На этомъ основании многіе изъ поморцевъ принимаютъ крещеніе предъ самою смертію, или по крайней мірь не раньше 30 дътняго возраста. Нельзя не сознаться, что древность не противъ такого ученія. Мы могли бы указать не мало самыхъ досточтимыхъ лицъ изъ исторіи христіанской Церкви, которыя принимали крещеніе уже въ зръломъ возрастъ, а иногда даже предъ самою смертію. Не дълаемъ этого потому, что подобные примъры, въроятно, известны каждому. Заметимь только, что въ IV и V въкахъ обычай принимать крещение въ болъзни-предъ смертію быль особенно распространень. Но не можемъ не прибавить и того, что тогда же этотъ обычай быль строго осуждаемь пастырями Церкви ине несправедливо. Въ самомъ дълъ, что можетъ побуждать человъка принимать крещеніе уже только въ

<sup>(</sup>¹) Руков. для сельск. пастыр. 1860 г. № 43. стр. 266; Обозр. Пермек. раск. 1863 г. стр. 119 и 121.

зръломъ возрастъ и даже въ старости предъ смертію? Или мысль, что для усвоенія даровь благодати, какіе подаются въ таинствъ крещенія, необходимо полное развитіе сознанія и умственных силь, чтобы можно было дать объты Богу, понимая ихъ высоту и важность; или желаніе перейти въ въчную жизнь-чистымъ отъ гръховъ, какъ первороднаго, такъ и произвольныхъ; или наконецъжеланіе провести жизнь, канъ кому хочется, не связывая себя не легкими обътами христіанина, а послъ предъ самою смертію однимъ разомъ сбросить съ своихъ плечъ довольно порядочный запась разнаго рода мерзостей... Не споримъ, что первая причина не лишена основательности; однакоже и не настолько разумна, чтобы изъ за ней необходимо было отпладывать прещение до зрълаго возраста, особенно-до времени предъ смертію. Кто не сознается, что было бы очень хорошо взять на себя объты, налагаемые на каждаго въ таинствъ крещенія, въ ту пору жизни, когда въ человъкъ раскрылись дущевныя способности, необходимыя для усвоенія истинъ въры, что требуется отъ каждаго, желающаго вступить въ Церковь Христову, - образовался характеръ, безъ котораго трудно опредълять себя на какія бы то ни было подвиги, -- тъмъ болъе, на подвиги, требуемые отъ христіанина, обязаннаго подвизаться за въру неръдко даже до врови. Но вто можеть поручиться, что онъ доживеть до той поры, когда въ состояніи будеть сознательно усвоить себъ тъ дары благодати, которые изливаются на прещаемаго младенца еще безсознательнаго? Жизни нашей грозить на каждомъ шагу столько самыхъ непредвиденныхъ опасностей, что ручаться за ея целость даже на нъсколько дней, не только годовъ, -- рискъ, быть можеть, и благородный, но едвали благоразумный.

Доказывать это нътъ нужды, когда опыть такъ часто разрушаетъ чедовъческіе расчеты на долговъчность. А между тэмъ какую страшную потерю понесъ бы человъкъ, если бы вивсто того, чтобы савляться христіаниномъ еще въ младенчествъ, онъ, положимъ, по несчастнымъ обстоятельствамъ долженъ былъ перейти въ въчность безъ крещенія. Съ другой стороны Церковь предупредила всв возможныя недоумънія касательно способности младенцевъ къ крещенію, когда опредълила и требуетъ, чтобы при крещеніи каждаго младенца были поручители и за его въру настоящую и за его христіанскую двятельность въ будущемъ. Сознаемся, что иногда такъ называемые крестные отцы и матери видять своихъ духовныхъ дътей только во время прещенія ихъ; но въдь злоупотреблять можно всёмъ, -- даже и такими высокими и священными обязанностями, каковы обязанности воспріемника отъ купъли крещенія; только злоупотребленіе ничего не говорить противъ употребленія чего бы то ни было. Не можемъ не замътить и того, что самая мысль о малоспособности дътей къ сознательному усвоенію даровъ благодати крещенія, на нашъ взглядъ,-мысль довольно не ясная, чтобы можно было во имя ея дълать что либо несогласное съ общепринятымъ обычаемъ Церкви. Духг, идпоже хощеть, дышеть (Іоан. Ш, 8). Трудно сказать, чья душа способиве прислушивать. ся кътихому въянію Духа, -- младенца ли, у котораго -одна вина, что онъ родился отъ потомковъ Адама, или варослаго, успавшаго вложить въ свою душу новый запась разнообразныхъ нечистоть. "У тебя есть младенець? говорить св. Григорій Богословь, —не давай времени усилиться поврежденію; пусть освящень будеть въ младенчествъ и съ юныхъ ногтей посвященъ Духу.

Ты боишься печати, по немощи естества, какъ малодушная и маловърная мать? Но Анна и до рожденія объщала Самуила Богу, и по рожденіи вскоръ посвятила, и воспитала для священной ризы, не боясь человъческой немощи, но въруя въ Вога" (1). Да наконецъ развъ мы имъемъ право сомнъваться въ способности дътей къ усвоенію даровъ благодати крещенія, когда Самъ Господь сказаль: оставите дътей и не возбраняйте имо прішти ко Мил: таковых бо есть царство небесное (Ме. XIX, 14; снес. XVIII, 3; Марк. X, 15; Лук. XVIII, 15). А войти въ Царствіе Божіе можеть, по слову Господа, только тотъ, кто родится свыше, т. е. крестится (Іоан. III, 4).

Что касается другаго основанія, на которомъ безпоповцы могуть утверждать свой обычай — откладывать крещение до старости, -- то нельзя не сознаться, что желаніе перейти въ въчность чистымъ отъ всякихъ гръховъ, не только первороднаго, но и произвольныхъ, само по себъ весьмапохвально; то лько нельзя одобрить средства къ осуществленію этого желанія. Мы въруемъ, по слову извъстнаго всъмъ проповъдника, что Господь пріемлеть начавшаго трудъ для него и въ единодесятый часъ (2); но думаемъ, что-въ томъ только случав, когда поздній приходъ на дело Господне зависель не отъ желанія только воспользоваться щедростію Домовладыки, но по невозможности начать трудъ для Господа раньше, что бы ни было причиной этой невозможности. Иначе грозить опасность получить название лениваго и лукаваго раба, а съ тъмъ вмъстъ и участь, указанная такому рабу Самимъ

<sup>(1)</sup> Слов. на крещ. въ твор. св. отц. III, 287; снес. Больш. Катих. л. 369 и 371.

<sup>(2)</sup> Св. Златоустъ въ слове на пасхальн. утрен.

Господомъ (Ме. XXV, 26—30). Въ самомъ дълъ, если, по върному Слову Божію, каждый на судъ получить изду по ссоему труду, яже ст тъломъ содъла, или блага или зла (2 Кор. V, 10; снес. І. Кор. III, 8), — то на какую же награду могутъ расчитывать люди, которые всю жизнь проведуть язычески и только на смертномъ одръ примутъ крещеніе, чтобы чистыми перейти въ жизнь загробную? А въдь безъ благодати Божіей, которая первый разъ сообщается человъку только въ крещеніи (разумъемъ обыкновенный порядокъ вещей, не касаясь случаевъ чрезвычайныхъ, на которые расчитывать можетъ не всякій) нельзя сдълать ничего добраго въ смыслъ христіанскомъ (1).

Наконецъ послъдняя причина, по которой еще въ древности многіе отлагали крещеніе до старости, даже не заслуживаетъ того, чтобы показывать ея несостоятельность, — такъ много дурнаго предполагаетъ она въ тъхъ, кои руководствуются ею. Жить, какъ вздумается, цълую жизнь, своевольничать, сколько душъ угодно, до самой старости и потомъ за нъсколько времени до смерти, когда и тъло и душа, измученныя гръхами, отказываются отъ всякой дъятельности, принять крещеніе, чтобы зачислить себя въ число учениковъ Христовыхъ, — не значитъ ли это самымъ дъломъ, всъмъ существомъ своимъ сказать Господу: "возьми, Воже, что въ міръ негоже"? Не знаемъ, что-то скажетъ Господь такимъ людямъ, когда придетъ время воздать каждому по дъламъ его.

Мы не знаемъ достовърно, по какимъ причинамъ нъкоторые изъ поморцевъ вздумали возвратиться къ обычаю, существовавшему у многихъ еще въ древнія вре-

Mage.

MI Jenu

HOCE:

**1997** 

1305

**X**:--

12 (.

id :

11.

37 .

fel.

35.51.

110 F

, II

. CI

Ç

 $\mathcal{A}$ 

3"

متنها

1

ŗ

<sup>(1)</sup> Посл. восточн. патр.

ч. п.

мена, - преститься только предъ смертію; но смъемъ сказать, что что бы ни придумали они въ этомъ случать въ свое оправдание, ничто не спасетъ ихъ отъ тъхъ грозныхъ обличеній, какія направлялись противъ подобныхъ умниковъ св. отцами и учителями Церкви. Вотъ что говорить напр. св. Златоусть касательно разсматриваемаго предмета: "прекрасны и вождельным таинства, но пусть никто не принимаетъ крещенія, когда уже разлучается съ душею. Тогда-время не таинствъ. но завъщанія; а время таинствъ-здравіе ума и цъломудріе души. Скажи мит: если никто не ръшится написать завъщание, находясь въ такомъ состояния, а если и напишеть, то дасть возможность, впоследстви опровергнуть его, - почему и начинаютъ завъщанія вотъ этими словами: "я, при жизни, находясь въ полномъ и здравомъ разумъ, дълаю распоряжение о своемъ имуществъ"; то какъ возможно тому, кто потерялъ сознаніе, быть правильно посвященнымъ въ таинства? Если мірскіе законы не позволяють составлять завъщанія о житейскихъ вещахъ человъку, не вполнъ владъющему разумомъ, и не смотря на то, что онъ будетъ распоряжаться своимъ имуществомъ; то какъ ты, наставляемый (въ ученіи) о небесномъ царствіи и о тъхъ неизреченныхъ благахъ, въ состояни будешь ясно все узнать, когда отъ бользни часто теряешь и разсудовъ?"

"Итакъ, если ты еще сомнъваешься въ томъ, что Христосъ есть Богъ, то стой внъ (церкви), не слушай божественныхъ словъ и не считай себя въ числъ оглашенныхъ. Если же не сомнъваешься и ясно знаешь это; то за чъмъ медлишь? За чъмъ уклоняешься и откладываешь? Боюсь, говоришь, какъ бы не согръщить. А не боишься того, что страшнъе,—какъ бы не отойти туда

съ такимъ тяжкимъ бременемъ? Въдь не все равно--- же принять благодати предлагаемой и, рашцашись жигь добродътельно, — погръщить. Скажи жев: если свануть обвинять тебя, за чёмь ты не приступиль (пь крещению), почему не жиль добродьтельно, --- что ты спажещь? Тамъ ты еще моженть, пожелуй, сослагься на тяжесть запов'ядей и доброд'втели; по зд'ясь новъ ничего такого, здесь благодать, туке дающая свободу. Ты боишься, какъ бы не согращить? Говори это посав прещенія, тогда имви этоть страхь, -- для того, чтобы сохранить дерзновеніе, которое ты получиль, а не для того, чтобы уклонаться оть такого дара.... Итакъ не будемъ выжидать времени, чтобы чрезъ недзепность и отлагательство не лишиться такихъ благъ и не отойти безъ нихъ. Какъ, думаете вы, я екорблю, когда слышу, что кто нибудь отошель отсюда, не быть посвященъ въ таинства, и представляю себъ тв вестеринмыя муки и неизбъжное наказаніе! Камъ опять я сокрушаюсь, когда вижу другихь, дошедшихь до последняго издыханія, но и темъ не вразуманющихся? По сему-то и происходить многое, недостойное этого дара. Следовало бы веселиться, ликовать, радоваться и украшаться вънцами, когда кто нибудь посвящается въ таинства; а (у насъ) жена больнаго, когда услышить, что врачь присовътоваль это, сокрушается и плачеть, какъ о какомъ нибудь несчастін; вездъ въ домъ вопли и стенанія, какъ будто бы преступника отводили на казнь. Да и самъ больной тогда въ особенности печалится, а если выздоровнеть, то еще больше сокрушается, какъ будто ему сдълали великое эло. Такъ какъ онъ не быль приготовлень къ добродътели, то лънится и уклоняется отъ следующихъ за темъ подвигомъ. Ви-

динь, вакія козни устрояеть діаволь, какому (подвергаеть) стыду, какому посмъянію? Освободимся же отъ эпого посмъщия. Будемъ жить, нанъ Христосъ ваповъдаль. Не для того Онъ даль прещение, чтобы мы, приимвин есо, отопын (въ въчность), но чтобы, поживши, пожазали плоды. Кака скажещь: "прилоси плоды" тому, жио уже отходить, ито уже отсычень? Не слышаль ли, что плода дусовиний всть любы, радость, мира (Гал. У. 22)? Какъ же происходить противное? Жена стоить въ слезакъ, жогда бы следовало радоваться, дети рыдають, когда бы нужно было веселиться, самъ больной дежить мричень, въ страхв и смущени, когда бы должно было ториествовать: онъ весь въ печали отъ мысли о сиротствъ дътей, о вдовствъ жены, о запустъніи дома. Тавъ-ли, снави мив, приступають къ таинствамъ? Такъ ли пріобявлотся священной транезы? Можно ли это снести? Если царь поилеть указъ объ освобождении узниковъ изъ темницы, -- бываетъ веселіе и радость; а когда Вогь посываеть съ небесь Духа Святаго и прощаеть во денежныя недочики, но всё вообще грахи, - вы всё иличите и сокрушаетесь! Что это за несообразность? Не говорю еще о томъ, что и на мертвыхъ была изливаема вода, и на землю была повергаема святыня; но не мы въ этомъ виноваты, а люди безразсудные" (1).

и. Нильскій.

<sup>(1)</sup> Бас. ва Делн. въ Христ. Чт. 1856 г. сгр. 26-30.

# CORANGEMBIE AMEPHRAHCRIE BITATЫ

### ВЪ РЕЛИГІОЗНО-ЦЕРКОВНОМЪ ОТНОШЕНІИ.

(Окончанів.)

Въ былое время (это время можно опредълить 1775-1840 г.) пріобрътеніе хорошаго проповъдника (1) было дъломъ самымъ труднымъ для американскихъ церковныхъ общинъ. Въ первое время по возстановлении независимости штатовъ и обнародованіи закона о безусловной религіозной свободь, когда весь старый порядовъ вещей рушился, а новый еще не установился, церковныя общины бради себъ въ проповъдники перваго встрачнаго. Страшныя смуты и самыя неожиданныя случайности были следствіемъ такого порядка дель. Одна часть общины хотвла иметь одного, другая другаго, третья—третьяго проповедника. Случалось и такъ, что когда послъ длинныхъ споровъ дъло, наконецъ, удаживалось и одного изъ кандидатовъ принимали; вдругъ чрезъ нъсколько времени получалось извъстіе въ газетахъ о побъгъ изъ тюрьмы или каторги

ч. ц.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Протестанты вообще и американскіе протестанты въ особенности любять навывать своихъ пасторовь проповъдниками предпочтительно предъ всякнии другини навваніями. Такъ какъ это навваніе точные всехъ другихъ опредъляеть отношенія американскихъ духовныхъ къ ихъ служенію и ихъ общинамъ, то и мы будемъ удерживать это навваніе.

какого нибудь арестанта и примъты этого бъглеца какъ разъ подходили къ личности только что принятаго проповъдника. Самозванца забирали, и община опять оставалась безъ проповъдника, или опять принимала какого нибудь бродягу.

Но въ настоящее время, когда основныя формы церковнаго: устройства: окончательно устраовились, выборъ проповъдниковъ въ общины не подверженъ уже больше такимъ случайностямъ. Мы говорили раньше, какъ выбираются проповъдники въ епископальной и методистской церкви. Въ церквахъ, удерживающихъ пресвитеріальную форму, этотъ выборъ происходить двояко: или община, въ которой открылось проповъдническое мвсто, обращается къ своему суноду съ просъбою, чтобы онъ присладъ ей проповъдника, или сама присылаеть къ нему кандидата на открывшееся мъсто и просить подвергнуть его предварительному испытанію. Въ первомъ случав сунодъ самъ избираетъ кандидата и съ своей рекомендаціей отправляеть въ обіцину, во второмъ подвергаетъ присланнато ему кандидата богословскому экзамену и со своимъ инвніемъ отсылаеть назадъ въ общину. Но ни въ томъ, ни въ другомъ случав рекомендація или отзывъ сунода не обязателень для общины, и она можеть по произволу уважить или не уважить то и другое. Въ церквахъ, удерживающихъ индепендентскую форму устройства, выборъ проповъдника окончательно и безусловно ръшается приговоромъ членовъ общины.

Предлагающій свои услуги община, или рекомендуемый сунодомъ проповадникъ, говоритъ разъ, или дна пробныя проповади и если понравится членамъ общины, особенно вліятельнымъ между ними, то дъло тот-

чась же и уланивается. Общине изв'ящееть суноды, что оже сопласне принять приследнаго ей пропореднивы сунодь възбливайшемъ засъданія утверидаеть набранняго процовъдния на его изстъ. Принятію, пропоиздника въ общину предшествуеть подписка на его содержавіс. Пединопой листь мли утверждается законнымь порядкомы во гражданскомы судё и тогда имферь, емлу гранцанскаго контракца, или нередаетов въ сунодъ для экраненів. Възмервомъ сличать все дёно молучасты юридическій характерь, и неустойна выправиди съ виновной спородък запономъ. Во второмъ -- оно мийстъ нравственный характеры и тольно правотвенную обязательность. Обыкновенно англо-американны подписывають педрее, намы, скупее. Значительная часть подписной суммы въ сельскихъ приходахъ переводилована жизменные продукты, особенно во премя недостатка въ деньдахъ. :Сельскіе проповъдники (обыкновенцо получающівноть : 200 до 600 долл.) пятую часть своего сел держанія подучають натурой. Годовое жалованье проповраникова вразінаннях перкваха спавета абезвичайно различно. Проповъдники англиканской высокой церкви (high church) получають больше всахъ, ... намецио-реформатской меньше всахъ. Лютеранскіе проповъдшики между Филадельфіей и Питцбургомъ, вообще видина обезпенены со стороны содержанія, по разбросанность, приходовъ на нъсколько десятковъ миль очень заяружнаець для никъ исполненіе муъ обязанностей. Вироченъ рти затруднения совершенно, ничтожны въ сравнація, съптами, которыя, испывывають, проповадни: ви съверной Пельсинваніи и Осіо,, которые, въ теченів тода: принуждены бывають изъйздить, отъ 5, до 6000 жить, "Алефы чосватить всрхь анонова ' своби общены

Положеніе этихъ пропов'єдниковъ достойно участіє, объ усовершенствованіи своихъ познаній они и думать не могутъ, нотому что почти не сходять съ дошади. Въ каждое воскресенье они должны процов'єдынать два разви и при этомъ еще отъ одной церкви до другой должны пробхать верхомъ миль 20. Горные потоки, домдь, сныгъ, жаръ и холодъ не должны ихъ остандвинать; потому что американецъ вообще на вст эти венци не обращаеть ни мальйшаго вниманія. И за вст свои труды и лишенія эти процов'єдники получають отъ 200 до 300 доля. въ годъ отъ 10 или 12 общинъ, жоторых они должны объ'єздить въ теченіе года. Можно себъ представить, каково финансовое положеніе этихъ б'ядняковъ, йногда обремененныхъ многочисленнымъ семействомъ.

Вообще говоря, финансовое положение здвиния проповъднивовъ большею частію далеко не соотвътствуеть твив трудамъ, которые имъ нужно выносить. Мы брали во вниманіе экстраординарные труды и лишенія проповедниковъ, поставленныхъ географическимъ положенісмъ общинъ въ необходимость совершать чуть не пругосвътные разъезды и сопоставили ихъ съ ноличествомъ получаемаго ими за то вознагражденія. Обыкновенныя занятія пропов'вдника не мен'ве тяжелы, хотя и въ другомъ отношени, но не болъе вознаграждаются въ большинствъ случаевъ. Воть перечень недъльныхъ занятій методистскаго пропов'ядника: въ воскресенье онъ долженъ сказать отъ двухъ до трехъ преповадей, въ понедъльникъ вечеромъ уз него чтеніе модитвы и благочестивая бесёда въ собраніи нласса; по вечерайъ вторниковъ — вечернее богослужение, предназначаемое нарочито для "не испытавшихъ еще пробужденія", і въ

среду—вечеромъ частныя собестдованія и чтеніе библін из разныхъ домахъ его прихода по росписанію, напередъ составленному; въ четвергъ — вечеромъ онъ долженъ присутствовать на вечернихъ собраніяхъ класса для чтенія библін и молитвъ; вечеромъ въ пятницу на вачернихъ собраніяхъ для утвержденія въ истинахъ въры новообращенныхъ; вечеромъ въ субботу—на вечернихъ собраніяхъ класса для молитвы и преподанія благословенія на наступающее воскресенье. Дни обыкновенно посвящаются пастырскимъ посъщеніямъ прихожанъ (1). Этотъ перечень недъльныхъ занятій методистскаго проповъдника съ небольшими измъненіями въ подребностяхъ примънимъ къ проповъдникамъ всъхъ протестантскихъ церковныхъ общинъ въ Америкъ.

Нравственное же положеніе пропов'ядника въ глазахъ его прихожанъ ирилючительно обусловливается его личностью. Если онъ челов'ять умный, образованный, благородный и добросов'ястно исполняющій свое д'яло: то и прихожене относятся въ нему съ уваженіемъ. А если онъ челов'ять съ двусмысленной репутаціей: то при первомъ случать обнаруженія нечестности, ему угрожаеть всеобщее презр'яніе и лишеніе м'яста. Вообще нигді дурное поведеніе пропов'ядника не сопровождаются такими вредными посл'ядствіями для него самато в для церкви, какъ въ Америкъ. Бывали случам, когда какой нябудь проступокъ пропов'ядника такъ оскорбляль общину, что она прерывала всякую связь и съ нимъ и съ церковью. Это происходить съ одной стороны отъ того, что въ глазакъ американца лич-

<sup>(1)</sup> Der Kirchlishe Zustand der Vereinigten Staten von Nord-amerika. Evangelische Kirchen—Zeitung 1837. S. 140.

ность проповедника не имееть священного характера, который заставляль-бы отделять вь немь человека (отв идеи, поторой онъ явлнется представителенъ и изъ уваженія въ последней смотреть на недостатки первиго, какъ на случайность, инсколько не измъннющую святости и безусловной обязательности идеи. Въ главажь американна ито захочеть, тоть и можеть быть процов въдникомъ христівнской истины; но за то не она налагаеть на него печать санкців, а онь на нес. Сама по себь она индеферентна для вськи: всяки шожегь двлать изъ ней такое употребление, какое съумбеть по своему прайнему разуменію. Ея сила, значеніе и дело опираются не сами на себа, а стоять и падають вывств съ личностью ел представителя. Иначе, впрочемъ, и быть не можеть при отсутствии объективных учрежденій (іврархіи, таинствъ и пр.), которыя подрерживали бы режигию независимо отъ ся случайныхъ представителей. Съ другой сторовы это происходить отв того, что проповъдники здъсь содержатся на средства, общаны. Это дванеть общины требовательными къ проповъдникамъ и правственные промахи последнихъ, заставляють иногда круго разделываться съ нами, **чтобы** сбросить съ себя финансовыя въ нимъ обязательства. Это темъ: более легио, что съ одной стороны, по протестантстскому ученію, всь мюдя-свищенники, и сльдовательно можно обойтись и безъ ординарнаго промовъдника; съ другой; гражданскій законъ накиольконе входить въ отношенія прихожань къ своймь проповъднивать и следовительно нинакихъ юридическихъ препятствій не будеть къ крутой расправа съ провинившимся проповъдникомъ.

Впрочемъ справедивость требуеть заметить, что

американцы не выискивають случаевь къ ссорань съ своими просовъдниками и очень хорошо умъють цънить добросовъстныхъ, знающихъ свое дъло проповъдниковъ. Всии община богата, то на содержание любимаго проповина она тратить въ годъ до 5000 долл. Кромв того ему дълають великолъпные подарки къ дню его рожденія, покупають для него загородныя дачи, отправляють на свой счеть въ Европу для леченія, если это будеть признаяс полезнымь врачами и проч. Но и здвеь все двлается исключительно изъ уваженія къ его личности съ одной стороны и къ своимъ тратамъ съ другой. Уважая въ своемъ проповъдникв отличного человъка и проповъдника, общины цънять въ немъ въ тоже: время свои собственныя жертвы для поддержанія діла, представителемь котораго онь является. Его слава есть ихъ слава; нотому что онь — ихъ. Такимъ образомъ невыгодная сторона такой постановки отношеній между пропов'вдниками и общинами состоить въ томъ, что общины нозволяють себв иногда самоуправство съ проповъдниками, проповъдники получають иногда плохое вознаграждение и суноды обременены депежными двлами. Выгодная сторона состоить въ томъ, что проповъдникъ не можеть смотръть на свое мъсто, какъ на безмятежное пристанище отъ всъхъ предшествовавинхъ трудовъ и лишеній, не заснеть непробуднымъ сномъ въ успоноительномъ сознанія, что оно останется за нимъ навсегда, если только онъ не сделаеть меней нибудь возмутительной гнусности, а волей неволей должень будеть добросовыство исполнять свои обязанности, потому что оть этого будеть зависвть его значеніе вь общинв и его матеріальное обезпеченія.

Американскіе суноды и всь вообще церковныя адиннистративныя учрежденія, въ накой-бы формъ они ни были устроены и подъ какимъ-бы названіемъ ни были извъстны, всъ суть частныя ассоціаціи, состоящія изъ духовныхъ дицъ и мірянъ, или исъ однихъ духовныхъ извъстной церкви, и завъдывающія дълами этой церкви съ ея согласія. Устройство этихъ учрежденій, ихъ порядки и пр. все это — частное дело, и если какое нибудь изъ этихъ учрежденій разрушается, или та, или другая община отступаеть отъ него; то правительство объ этомъ ничего не знаетъ. Есть только одно исключеніе, — если община письменно обязалась содержать свою церковь и проповъдника, и документы объ этомъ хранятся въ государственномъ архивъ: въ такомъ случав община со всвми, подписавшимися подъ условіями, членами принуждается къ исполнению этихъ условий закономъ. Опредъленія же церковныхъ административныхъ инстанцій обязательны только для того, кто самъ вздумаетъ считать ихъ обязательными для себя.

Правительство всё свои отношенія къ церкви ограничиваеть тёмъ, что содержить двухъ капеллановъ на время засёданій конгресса, которые читають молитву при открытіи засёданій и по воскреснымъ днямъ говорять проповёди членамъ конгресса. Кромё того оно даеть субсидіи нёкоторымъ миссіонерскимъ обществамъ. Наконецъ президенть союза считаеть себя обязаннымъ бывать при общественномъ Богослуженіи. Но все это дълается не потому, чтобы государственные законы предписывали это, а только изъ уваженія къ кристіаяскимъ чувствамъ націи. Религія и туть оказалась сильнёе законодательства!

И такъ подъ вліяніемъ принципа свободы практиче-

свія отвошенія вмериванскихъ церковныхъ общинь сложились такимъ образомъ: общины составляются случайно, строять, или покупають себъ церковь, украшають ее по своимъ средствамъ, вкусу и привычвамъ, нанимають себъ проповъдниковъ, платять имъ за икъ труды, сколько могутъ, или захотить, управляють сами (за исключеніемъ епископаловъ) и своими церквами и своими проповъдниками, перемъняють тъ и другихъ но своему усмотрънію и никому не дають отчета въ своихъ религіозныхъ убъжденіяхъ и своихъ дъйствіяхъ. Правительство по принципу невившательства въ церковныя дъла стралы не мъщаеть церковнымъ общинамъ слагаться и разлагаться на всей своей волъ и выходить изъ своего безучастнаго положенія только тогда, когда заставить его голось націи.

Что же при такихъ условіяхъ остается ділать представителянъ церкви—пропов'ядникамъ? Это мы увидимъ въ следующей главъ.

#### IV.

Мы видъли, что американскіе проповъдники получають свое содержаніе оть общинь, въ которыхъ служать, и что это обстоятельство ставить ихъ въ зависимое положеніе въ отношеніи къ общинамъ. Это положеніе отражается болье или менье неблагопріятно и на самомъ проповъдничествъ. Американскому проповъднику остается одно изъ двухъ—или быть креатурой общины, въ которой служить, или превратить ее въ свою креатуру. Въ первомъ случав онъ должевъ будеть проповъдывать своей общинъ то, что ей угодно, и въ такой формъ, какая ей нравится. Во второмъ онъ

можеть проповъдывать ей все, что ему угодно и нисколько не стъсняться въ выборъ формы для своихъ проповъдей. Въ первомъ случат онъ вступнетъ въ готовую общину и поддълывается къ ней; во второмъ самъ создаетъ себъ общину или преобразовываетъ ее. Американская свобода предоставляетъ ему то и другос ай libitum. Само собою разумъется, что первое гораздо чаще встръчается, чъмъ послъднее,—на столько чаще, на скольно число обыкновенныхъ посредственностей превышнетъ число необыкновенныхъ (въ широкомъ смыслъ этого слова) личностей между людьми.

Въ частности на духъ, характеръ и техническую сторону америнанскаго проповъдничества имъютъ влінніе а) догматическія теоріи нъкоторыхъ церковныхъ общинъ, б) политическія учрежденія страны, в) школьное образованіе, г) традиція.

а) Подъ вліяніемъ догматическихъ теорій образовался въ американскомъ проповъдничествъ особый родъ пріёмовъ, не извъстныхъ ни гдъ кромъ Англіи (и то отчасти). Этотъ родъ пріёмовъ извъстенъ въ Америкъ подъ техническимъ названіемъ "новыхъ мъръ" (new mesures). Оин возникам впервые въ общинъ методистовъ и обязаны своимъ происхождениемъ ихъ теоріи возрожденія. Возрождение есть такой акть, чрезъ который человыкъ переходить от смерти (гръховной) во живото. Этоть переходъ совершается чрезъ въру во Христа. Но человыть, по минию методистовь, дожнень быть убыждень въ томъ, что этотъ переходъ въ немъ действительно совершился. Это убъждение онъ долженъ основывать непременно на осязательно ясномъ фактв. Пока его возрождение не заявить себи этимъ осязательнымъ фактомъ, до тыхь поръ онъ возрожденный только по имени, хотя

он и прещень быль. Капимь не фантомъ заявляють семой дъйствительное возрождение? Фантомъ глубочайней внутренней спорби и сопрушения, за поторымъ должно послъдовать чувство сладостнаго услоносния и безинотежнаго споисбитвия. А такъ канъ вти фанты не выходять изъ предъловъ сотественныхъ являний въ человъний, то отпривается возможность производить ихъ истема ревивалистовъ (теутавя—пробущателей), въ сотавъ поторой входять и упомянутия выше! "новыя мъры".

Методизмъ еще во времена Веслея пришелъ жъ имсли при помощи разныхъ пріёмовъ производить въ 410дахъ внутреннее возрождение. Еще тогда начали составляться ассоціаців изъ духовныхъ и мірянъ съ щалію общими силами производить это возрождение во всакъ, желающих в наглядно убъдиться въ своемъ оправданія и примиреніи съ Вогомъ. Въ последствіи эти пріёмы, состоявшіе сначала въ общей молитев, составленной вы самыхъ сильныхъ выраженияхъ и произносимой съ поражиющей деклимаціей, чтекім техъ месть библін, на которыхъ описывается тивнъ и угрозы Вожім грашникамъ и под., перешли въ практику проповъдниковъ и въ отой сферъ до того оразнообразились и усложнились, что подробное описаніе составило бы цівлую кингу. Считал подобный трудъ вив предвловъ своей задачи, мы остановимся только на нёкоторыхъ, более общихъ и замъчательныхъ видахъ этихъ пріёмовъ. Поливниес выражение характера этихъ присмовъ и ихъ значения мы накодимь на Camp-Meeting (собранія подъ открытымъ небомъ). Происхождение ихъ также относится ковременамъ Веслея. Когда по возстановления незовиси-

мости Штатовъ на нервыхъ порахъ Веслея съ его сподвижниками гнали отвоюну, благодаря его англійскому происхождению и върности учению англиканской церкви. онъ уходиль съ своими последователями въ афсъ и томъ подъ открытымъ небомъ совершаль Богослужение и говорить проповин. Новость и оригинальная обстановка Вогослуженія, исполненняє несокрушимой отваги и энергін річь проповідника вскорів начали привлемать къ нему многочисленных толпы слушателей. Необывновенный успъть увънчать эту въ началь случайную мъру. Умный Веслей легко сообразиль, какимъ могущественнымъ средствомъ такая мера можеть быть въ рукваъ искуснаго проповъдника и съ особенною выразительностію рекомендовать ес своимъ сотрудникамъ и продолжателямъ своего дъла. Рекомендація учителя была священие для учениковъ и Camp-Meeting вошли въ обыкновенную практику методистскихъ проповъднивовъ. Эта Camp-Meeting: составляють такое оригинальное явление въ исторіи христівнского пропов'ядинчества вообще и проливають такъ много сръта на особенности американской нерковной жизни въ частности, что мы считаемъ себя обязанными уделить несколько словь на ихъ описаніе. Представьте себ'в толиу отъ 1000 до 4000 человъль, состоящую изъ мужчинь, женщинь и дътей. Эта толиа подъ предводительствомъ насколькихъ проноваднивовъ отправляется въ глубь лъса, отыскиваетъ себъ открытое пространство, онаймленное со всых сторонъ явсомъ и раздваяется тамъ на группы вокругъ своикъ проповъдниковъ. Ночь. Многочисленные факслы освъщають это странное собраніе, которое картинно расцолагается, -- кому накъ удобнъе. На высокомъ пнъ срубденнаго дерева становится пропов'ядиять. Въ нав'яст-

ножь разстоянів оть него на камив располагается другой, третій, четвертий и т. д. также пом'ящающих пто HS HCKYCTDCHHIMA'S (HA HORMOCFHRAD HOS HOCONS), MYO HA ебтеотвенныхъ (въ родъ уноминутынъ выше) возвынюніяхъ. Водворяєтся вособщад тишина. Среди экой тил шины вдругь раздается голось пропов'ядина, чуть олышичий ръ начиль, но постоянно возвышающийся сторсовою Въ радахъ слушателей слишатол вадони. Голосъ проповедника деластся громче, месты омивление. Ведохи сминнотся стонами. Пропов'ящих мачинаеть мричать и жестинулировать ненилосердо. Среди слушачелей обнаруживается не изобразимое смятеніе: стоны, рыдамія, взвизгиванія женщинь, плачь и крики ділей, удары въ грудь, непочоныя движенія руками и норами мужчинь, прить, свисть, кохоть со стороны праздныхь не върящихъ ин по что зричелей (1). Адсий гуль и стонъ слы-IMPTER BY BOCKYR'S HE HECKORING MELL BY ORDECTROCTARY. По этому гулу весь опрестный мірь увиветь, что вс сосъдствъ соворшился великій акть вогрожденія, четыре тысячи человень пріобрени осязательную уверенность въ своемъ спасения. Эти Camp-Meeting тяпутся иногда на пескольно дней. Не почувствовавше возрождения въ первый разъ уводится проповъдниками дельне въ глубь явса, гдв мистность представляеть болве дикую и внупаниную обстановку. Углубление вы лась и операция пробужденія понторяется до техь: порь, пова не останется ни одного не возрожденнаго. Бывали случан, что нъвоторые проповъдники въ теченіе 12 сутокъ (конечно съ необходимыми промежутками) проповъдывали на

, 444

<sup>(&#</sup>x27;) Cm. BE Revue des deux Mondes 1859 r. 15 Aout статью Pierre Cartwright et le predication dans l'ouest p. 892,

Сатр-Meeting. Прототиномы промовъдниковы этого род да служить Пьерь Карпрать (Cartwright), болье невъект ими въ Америкъ подължения дяди Пьера, Съ 18 дёть онъ началь поприце лименовёдника и до 70 д. слишномъ внеркія и одвага ему не намізняли. (1)

· Mro Camp-Meeting представляють намь вь обинро ныя разміраль, что вом мезигея ть малыкь ... Новыя мъры" выродились саптически: исъ: Сапр - Meeting уме послъ смерти Веслея. Онвърчень разнообравны и обычирвенно. употребляются въ двло, проновадниками въ порявать. Волъе замечательная инъ махъ, есть такъ называемая "скорбная скомья" (antious-bench). Вотъ ялиъ римсывають опенты производимые съ этою снамьою Ридь и Бушь: "вечеромъ, говорить первый изънить, намъ случилось быть при открытіи свободной церкви (т. е. такой, тръ за входъ ничего не платять; такія церкии иврочито предивеначаются для производства опытовъ съ новыми мърами). Г. К. даятельный Revivalist есвершаль Вогослуженіе. Въ церкви накодилось 1.500 человить. Проповидь была очень хорошан. Я надылися найти въ ней ивчто дикое, необузданное; между твиъ ин чого, ни другаго и следа не было.... Къ конду проповъди и замъчиль, что проновъдникь даль свощиь заивчавіямъ другое направленіе, и я споро увидель, что она хочеть сданать опыть съ "скороною скамьей". Сначала онь испробоваль оправдать эту жеру и потомъ

<sup>(1)</sup> Я, говорить овить оне въ своей автобіогравіи (изд. въ 1857 г., въ теченіе двухъ лэть оне выдержала въ соединенныхъштатахъ 31 изданіе) обощель 11 участковъ и 12 округовъ, окрествиъ 8.000 детей и 4.000 варосныхъ; говориль проповеди при 500 погребенихъ... Въ продолжени вервыхъ 20 л. ноего служения в сказалъ 8.000 проповедей, и не последне 33 года 6.000, —воего 14.000. Споднижникъ Вослед Асбури сказаль нь свою жизнь 16.425 проповедей.

савлель увршение инпортортующемь, вы визав: своей предоциости ко Христу, воспользоваться ою Залини словани сидфиніе на друхъ поредникь сканьдко продъ пансярого толчась оспавыни орон мёста, чтобы дать восс можность сфоть на нихъ темь, коо ножелень бы ворг пользоваться приглашеніемь проповёдника. Послёдоваль поуза. Наконожь двъ или три менщины посвидись она понцъ одной свамейви. Проповъднивъ, но видимему, обманувыйся въ своихъ ожидания вовторыть свое увъщение не совствъ повко. Сидъвшихъ на неприхъ скамейкахъ не прибавилось и; опыть не удалог<sup>4</sup> (1). Но чаща: окъ удается и разулитаты его бывають денниющіе: "когда объ переднія скамьи наподнились жалавищь; ми подвергнуться опыту, проповъдникъ прочитель громогласно молитву, по силв и резкости выражений напоминающую средневъновыя формы цалскижь: анаосматствованій и потомъ обратился въ нимъ съ подобною же проповёдью, въ которой: самыми яркими красками описывались всв ужасы адсинхъ мученій п. Не усивит понъ дойти до конца своей проповъди, какъ съ щумомъ грохнулись женщины (сидъвшія на скорбныхъ скамьяхъ) на землю. Раздались оглушительные крики и вопли. Мужчины въ ужасв повскакали съ своихъ мъсть. Какой то паническій страхъ объядъ всёхъ. Всё метались по сторонамъ съ димими воплями, сами не сознаван, что дълаютъ. Картина была не изобразимая" (2). Ридъ описываеть еще одну форму "новыхъмвръ", менве дикую, чвив описанная выше. "Проповъдникъ послв "скорбной"

gradional marks

<sup>(!)</sup> A narrative of the Visit to the American Churches, etc. By Andrein Reed DD, and james Matheson, D.D. New-Vork 1835 t. L. p. 16.

<sup>(2)</sup> Busch: Wanderungen 1,271.

проповъди пригласниъ собраніе послъдовать за собою въ особую комнату. Двъсти человъвъ отправилось за нашъ: Онъ попросиль ихъ преклонить колъна для молитвы, и затемъ началъ читать молитву, составленную въ «самых» «стращима» и потрясающих выражениях». Когда вов встали, онъ свазаль: "тв, которые во время этой молитвы присоединились въ Господу, пусть идуть въ комисту новообращенныхъ". Человъвъ двадцать отдължись изъ толны и отправились по указанію проповъдника. "Не угодно ли еще помолиться, сказаль онъ остальнымъ: (Когда всв преклонили колвна, овъ снова прочитель ту же молитву. По окончании ел онъ повторымь овое прежнее приглашение, на которое вызвались еще несколько человень. Тоть же опыть быль повторенъ четыре раза" (1). Эти опыты и многіе другіе въ томъ же родъ, въ изобрътении которыхъ американские проповъдавки обнаружили замвчательное остроуміе, оканчивались иногда очень печально-или помъщетельствомъ самого ревивалиста (2) или — чаще-кого нибудь изъ присутствующихъ (3). Собственно же для пропо-

<sup>&</sup>quot; (1) A Narrative of the visit to the American Churches etc.

<sup>(2)</sup> Cu. Colton, Thughts on the Religions State of the Country, p. 44.

<sup>(3)</sup> Докторъ Калтонъ разсказываетъ, что однажды на приглашеніе ревивалиста слѣдовать за нимъ въ особую комнату, отозвалась между другими 14-лѣтвяя дѣвочка, вѣронтво, не помямавшая въ чемъ дѣло. Ревивалисть вдругъ обращается къ ней съ грозвымъ вопросомъ: на которой сторонѣ она желаетъ быть записанною,—на правой, или на лѣвой, съ въбранными, или отверженными? Дѣвочка, ошеломленная неожиданностаю вопроса и грознымъ тономъ и онгурой вопроцьтеля, смотрѣда на него во всѣ глаза, будучи не въ состояніи произнести ни одного слова. Страшный ревивалистъ повторилъ свой вопросъ еще болѣе свирѣпымъ тономъ. Дѣвочка по прежнему молчала. "Пяши ее къ дъяволу въ кингу", сказалъ онъ сидъвшему за столомъ писцу. Въ страшныхъ конвульсівхъ упала несчастная на полъ и ее подняли совершенно помъщанною. Стр. 42.

вляють молодых в пропов'я предвы потому, что вастан ною подготовкою на своему двлу.

б) Политическія учрежденія страны деють позмоща ность подвимать на церковной кафедра политическіе воз просы и разсивтриветь ихв въ связи съ религозными убъщеніями церковныхъ общинъ: Такимъ образаваю дерновная проповъдь принимаеть карантеръ полимической ръчи, и церковная наседра превращается въ дарламентеную трибуну. При множестве секть, результающихся другь сь другомъ между прочинь и изъ-ва политическихъ воззръній, проповъдники, зависящіе вносив отъ общинъ, не могутъ не раздълить ихъ политическихъ убъжденій и молчать, когда общины ждуть отъ нихъ слова. Отсюда вов болбе или менве замвчателы: ные церковные пропов'ядинки въ Америкъ быми болфе или менре замраялетрний почилилескийй обалобийя: п. принимали болње или менње живое и дъягольное учас: тіе въ разръщеніи политическихъ вепросоць, волиовавшихъ націю. Собственно для пропов'ядничества это обстоятельство имъетъ то значеніе, что иногда, чижая проповъдь американского проповъдника, не знаешь, из какому разряду словесныхъ произведений ее отнести: попредмету и оглавлению это проповъдь, в по саркастическимъ, помористическимъ, иногда вультарнымъ выходкамъ, по постояннымъ наменамъ на политическія парэ тін всехъ оттынювь и пр. она скорве похожа на политическій памолеть. Да и помимо этихь разкихь особенностей, прямо указывающихъ на привычку обращаться свободно съ вопросами политическими и соціл альными, общій тонъ, обороты річи й даже манера держать себя на канедръ доказывають, что проинвъдникъ практиковался не на одникъ инсто церковныхъ

- в) Школьное образованіе, сдідлявшее жь, посліднее время очень демінатрацьные удижан въ Америка, много сомінствоволо облагороженію и очищенію вкуса проповіднического. Оно познавомило американскихъ проповідникова съ высодими образцами кристівнского проповідникова древняго и новаго времени, равно кана ж съ дучиним европейскими методами и прісмами, такъ что въ настоящее время не рідность ра Америка таків проповідники, доторые висколько не услупять европейскими
- г) Не смотря на большіе успахи, поторые сдаладо въ посвъднее: время шиольное образованіе въ Америкъ, тради-THE MERC SHEET SHEET STEELS OF STREET STREET OF STREET при жкужении проповъднического искуства. И теперь еще много едбсь темихъ проповедниковъ, которые изучають пропов'яническое испуство не въ школъ, в у старыхъ онытимхъ проповъдниковъ. Обыкновенно такіе кандидагы проповъдамчества живугь годь или два съ проповадиниеми, отъ поторыхъ желеють неучиться проновъдывать, ходять вибсть, съ ними въ кочестръ ихъ учениковъ, стараются изучить ихъ пріемы, манеру проповыдничества и пр. практивуются сами подъ ихъ руководствомъ, и потомъ, когда имъ покажется, что они достаточно овладели искуствомъ проповедищческва, от п правилотся въ какой нибудь сунодъ и просять себъ лиценців на пронов'ядничество. Сучодъ подвергаеть ихъ исимтанію и смотря по его результатамъ даетъ требуемую инденцію, или отназываеть въ ней. Обычай изучать процовъдничество на дълъ подъ руководствомъ одычнаго проповедника, изстари существующій въ Аме-

рана, такъ корошо иришелся по практической натура американца, что и кончившие курсъ въ университетъ по теологическому озкультету, или въ проповаднической семинарів, молодые люди часто доучиваются на практика пріемамъ проповадничества описамнымъ нами образомъ. Влагодари втому обычаю, американское проповадничество сохранило до сихъ поръ свою старинную славу—даловаго, практического проповадничества, выросшаго прямо изъ мастимхъ потребностей жизни и умановато удовлетворять этимъ потребностямъ.

Но въ Америкъ есть плассъ проповъдниковъ, которые въ дълъ проповъдничества умъють обходиться безъ всявей номени со стороны школы и традиціи. Это — про повъдниви разникъ меликъ секть, распространенныхъ въ простоиъ мародъ. Проповъдничество у такихъ прововъдниковъ есть дъло личнаго воодушевленія, или смътви (1). Эти проповъдники, обыкновенно сами принадления пъ народу, распространяютъ среди его неопъсуемыя делъпости. Американская свобода предоставля-

<sup>(1)</sup> О характера и значении этого рода проповадниковъ можетъ дать полятіє съвдующій разсказть Сидонсв: "бывають престьяне, поторые объесняють библію, какъ уйвють, и часто говорять на открытовъ новдухв битыхъ пять часовъ, не умвя ни слова написать. Я однажды слымель одну такую проповедь, въ которой текой для проповедника служиль кончегь Носвів, и онь разсказывалів, какь этоты кончегь быль высмоденъ снаружи и внутри и вычисляль, сколько должно было пойти смоды на это. Этотъ добрый человавъ вадиль на своемъ плоту въ Новый Орлеонъ и тамъ виделъ, жакъ конопатили и сколили корабли. Все ето онъ и объясиялъ теперь своимъ слушателямъ съ неутоминивътерпријемъ и наконецъ заключилъ триъ, что Ною нужно было употребить на свой ковчеть страшное множество смолы. "Тонасанъ сказаль отлично житеми вробиней в профессов в принятия в домого в принятия в профессов в принятия в при одинъ изъ нихъ, онъ дучше вскую этихъ ученыхъ (honyheads - большихъ головъ). "И все въдь Слово Божіе, все изъ библін. заивтиль треriz. Die vereinigten Staaten von Nordamerica, nach ihrem politischen, religiosen und gesalschaftlichen Verhältnisse betrachtet vonl. Sidona, p. 36.-

еть имъ на то полную возможность (1). 7 К/ъ счастію этого рода пропов'ядники съ каждымъ годомъ становятся все ръже и ръже.

Прототиномъ истаго американскаго проповъдника со всъми его типическими особенностими служить въ настоящее время Генри Бардъ Бичеръ Стоу. Кто кочетъ познакомиться съ характеромъ американскаго проповъдничества, тотъ не можетъ обойти этой личности.

Генри Бардъ Бичеръ принадлежить кът фамили, п которая столько же славится необыкновенными талантами своихъ членовъ, сколько и ихъ наклонностими къ экстрентричностямъ всякаго рода. Американцы находяты, что старинное пуританское раздъление всъхъ людей на Saints и Sinners (праведниковъ и грешниковъ) нужно дополнить — и на Бичеровъ. Въ настоящее время эта фамилія состоить изъ пяти братьевъ и двухъ сестеръ и вев они — писатели. Одна сестра, извъстная Вичеръ — Стоу, авторъ "Хижины дяди Тома", переведенной на всв европейскіе языки, не смотря на то, что находится замужемъ за ордодоксальнымъ профессоромъ, въ своихъ романахъ позволяеть себъ самыя свободныя выходки противъ ученія и практики своей церкви. Другая сестра, миссъ Катерина Бичеръ, написала недавно книгу "о правъ народа объяснять для себя библію", гдъ Августиновская теорія первороднаго гръха и искупленія подвергнута самому смёлому анализу.

Генри Бардъ-Вичеръ самъ замъчательный умъ. Все у него оригинально, свъже, сильно. Его научно-бого-словское образование далеко не удовлетворительно, но какимъ-то геніальнымъ чутьемъ онъ проникаетъ въ са-

<sup>(\*)</sup> Revue des deux Mondes 1859. Aout. p. 868-869.

ныв глубовія богословскія проблемы и его природный смысль въ последнихъ результетахъ часто удивительнымъ образомъ сходится съ научными выводами, полученными при помощи самыхъ кропотливыхъ научныхъ изследованій въ трудахь замічательнійшихь німецкихъ : теологовъ---Рото, Дориера, Ю. Миллера и др. Номинально онъ принадлежить къ церковной общинъ конграрадіоналистовъ; но такъ какъ всв эти общины независимы: одна отъ другой, то у него-нътъ никакого: религіознаго судья, промів его общины, которая есть дего преатура". Вотъ почему въ его богословотвованія бываеть : иногда. что-то диное. Однажды онъ въ своей проповеди предложиль вопрось: "действительно ли все благородные пязычники и не въружние должны погибкупь, на выни?" и отвытиль на этоть вопрось: "не знаю". Одинъ ортодовсальный журналь напечаталь по этому доводу насмощинвую статью на его счеть водь заглавівнь: "Н. Bard Beacher dols know" (Г. Бардъ Бичеръ эдого не знасть). Въ другой разъ онъ говориль проповёдь о догмалё проичности Лицъ въ Богъ и распрываль въ ней противоръчія этого догмата разуму. Въ заявночение онъ сказаль: "вироченъ, взявши во винманіе: все тор что библія говорить о Христв, я называю Его Богомъ, равно накъ и Духа Святаго. Правда, это-притекзив; но мий все равно. Богь вийсто меня ожанцио знаеть, въ чемъ состоить единство трехъ Лицъ Троицы, превышающее наше разуменіе". «Co стороны формы проповёди Бичера отличаются отсутствіемь всякой искуственности. Его слогь выразителенъ и силенъ, но безъ всякой реторики; его проявнопісніє, по словамъ одного изъ его слушателей, (1)

<sup>(1)</sup> Deutche Briefe aus Mord-Amerika. Huetno 5.4. ...

радговорное, но необыжновенно пламое и живое и не радко затрогиваеть самыя сокрованныя енбры души. Каседра — его настоящая стихія и онь счень любить дажо проповаднина. Иногда его безцеремовность нережодить въ наррикатуру и безвнусіс. Въ одинъ восиресный несенцій день онъ нвидся на каседру унылый и сердитый и началь свою рачь словами: "St із damned hot to inght". (1) Посладовала длинная наука: Самые жарків его почитатели были озадачены такинъ вультарнымъ началомъ. За такъ онъ спокойно предолжать: Іо в heard а young man fay to inght, when, I entered the church. т: е. "Эти слова и слышаль отъ одного мелодого человена, идучи теперь вечеромъ въ церковь", и сназвять блистательную проповадь противы божбы.

"По сноему содержанію его проповіди обнимають всів стороны природы и жизни ченовітка. Сегодня онь на своей проповіди проводить и зещищаєть нолитику, противную невольничеству, завтра онь разсматривають накую нибудь философскую проблему, на другой развтрактуєть о ділахь общественних и торговыхь, иногда рисуєть нартину явленій и онытовь изъ сферы гмубоко-религіовнаго чувства, иногда описывають философскій сомнівнія и таинственную глубочайніую область фердечной набожности съ поразительной візрностью" (2).

Вотъ одна изъ проповъдей Битера, которая можетъ дать намъ наглядное понятіе объ немъ, нанъ мроновъдникъ. Содержаніе ем прантическое:

Идини и вы ер ециограду и, сою буд эть праседно, примите. Мато. 20, 7.

вы конечно помните, что эта притча кончается жа-

<sup>(1)</sup> форму, ще переводимая на русскій армись, так ней закроперодим одно и то же время и божба и ругательство.

entered the state of artificial appropriate the orth topo, arounded были выполнены условія, а отъ сопоставленія висты. полученной одними, съ настой, полученной другими! И пришедше, иже во единый надвиять чась, пружи по пенязю. Пришедие же первы, жилку, яко вящие пришуть: u npisusa u miu no neussio. Il plemue sice, ponmany na восподина, злаголюще, яко сти послыдти един част сотны рыши, и равным памь сотворыль их вси, понесшимь тяsomy due a saps. Our sice omeniques, pere edunomy was: dpymes, не обинсу тебе: не по пенязю ли совпицаль еси со мною. Возми теое и иди. Хощу же и сему послъднему дати, яко же и тебь. Или ньсть жи льть сотворити, геже хошу оо своих жи (ст. 9-15). Это была правда, но они не тикъ думали. Они были недовольны, потому что была оснорблена ихъ гордость. А ихъ гордость оснорблена была темъ, что другів получили такую же плату, жакую и они, между тъмъ какъ работали гораздо меньше HXb."

"Есть люди недовольные той участью, которую Вогь предназначиль имъ въ этомъ міръ. Опи безпрестанно рошцуть и жалуются, что общество къ нимъ несправедливо."

"Въ распредълени жизненнаго жребія дъйствительно существуетъ большая неравномърность. Но въ этомъ нътъ никакой несправедливости по крайней мъръ со стороны отношевій человъка нъ Богу и къ законамъ природы. Одни люда смотрять на жизнь, накъ на гинатичую лотерею, въ которой всякой беретъ то, что ношлегъ ему случай, безъ всякаго отношенія къ его заслугамъ. Другіе видать въ человъческой жизни штру силы и ловности. "Ура сильнымъ!" говорять они, и "горе: слабымъ, если не умъють лукавить!" Другіе ви

ваты два челорыческих обществахы каную-то путаницу отношеній, гдв нов какіе законы стараются установить хоть какую нибудь справедливость, но гдв до такой степени все перемашано и перепутано, что хоти пр временамъ человъкъ и получаетъ награду, но чаще иетоль же несправедливо-терпить наказаніе, и еще чаще остается въ совершенномъ пренебреженія.

"Я говорю это не къ тому, чтобы объяснять ваконы. опредъляющие дъятельность человъка и награду за нес, а для того, чтобы выставить на видь одну дрантическую истину, именно истину долга. Нать ничего обыке новенные такихъ фразъ: "общество обязано доставлядь мнъ средства къ жизни", "общество обязано доставлятъ имъ пропитаніе " Немногіе способны толкомъ уясциян себъ свои мысли, или оправдать свое поведение, а межилу тъмъ всв повторяють: "общество обязано давать мив пропитаніе. ്ന്റെ ക്ര

Въ сегоднишній вечеръ попробуемъ вкратці изслів довать, каной долгь лежить на обществу въ отнощени въ отдъльному человъку, и какой долгь лежить на каждомъ: человъев въ отношени, въ обществу и потомъ посмотримъ, что изъ всего этого выйдетъ.

order of a real Real д "1. Какой долгь дежить на общества въ отношени къ каждому человаку?

On the real land of the land of

Прежде всего общество обязано дозволять нандому человеку пользоваться безпрепятственно силами приводы. Великія, основныя силы природы суть благодътельимя упрежденія, созданныя для всёхъ, и поютому принадлежени всёмь одиналово....

и Дален общество обязано дозволять наждому человеку безпрепятетвенно пользовалься своею свободою, придатехъ границахъ, въ которыхъ по указанию опета, икъ укотребление требуется общимъ благомъ, не поставля ему произвельныхъ препятствій и ограниченій. Ничего не должно быть ни въ законодательство. — ни нъ обыт нодательство, — ни въ общественномъ майнім, — члогущественный пель въ ведовъ законодательство ту что ограниченый пель въ ведовъ законодательство ту что ограниченный пель на въ всёхъ законодательство ту что ограничивало бы неловъка въ употребленіи его способиот отей. По видимому это общее мъсто, между тъмъ это общее мъсто есть оплосооская истина, которую нужно произвъдывать чаща, чъмъ всякую другую, и въ насто-ящее время не ръже, чъмъ всякую другую, и въ насто-

Всякій человать ниветь право работать своими рис ками, соль захочеть пустать: въ дело свои руки; воза ной человивь, если вакочеть, имбеть право работаяв: своей головой; всякой человакъ имаеть право работить своимъ сердцемъ, есям только придель ему сположе сивлать изъ него употребление; всякой человыть имперы право труднувся: всёми своями (способносчями лю всёмы, родакь законных призваній. И ни одинь ченержкън никаков. челожеческое общество не иметь права положе зать. одному : классу : общества: ..., ты: должень обыть освободень оть труда", —и другому: "ты должень работым налтехь, которые свободны отългруда. В Нивакой чеков ввиту виглано: человическое: общество: нелиметь права сказать одному: "ты всегда обязанъ рабетать рушач ми, " и другому: "пы всекда обязань работать головой." Это право не можеть быть отнято у человать томо прирождено сему. Это право — его собственность. Онж всерда свободень двиать употребленіе жиз твив симы, жаниминамълние еко Богь ; гаять но пограмителю. нбуч деть удобные и приничные. Это право заилочаеть въ себь другое право, право из веспитание и образоваміс, право избирать себь мысто и діло въ обществі.
Минское мелоніческое существо, миканая человіческая перпораціи не нашеть права классифицировать людей, поднить возвищать, пручниь унижать, однить цопровиченняю право из ручь, пли сердца. Каждый человить ймість право идти впередь и едиаственное ограничение долмень встрічать только вь томь, чімь маділиль его

Это право одинаково принадлежить какъ: мущика, такъ и женщинъ. Ибо если только трудъ производитси правишию; то право; не него должио быть придоставлено жиному, кто только способенъ къ труду, не образивно жиноми жиноми таки природния разности, какожи разности женоми.

невольнику на смонень право вос властелива. Оно сеть невольнику на смонень право восподина. Оно властельно же право, слуга, на смонень право восподина. Око на столько же право невольнику на смонька право вос властелива. Оно сеть нраво опободы не дъшолитических дълахь, а нь мих невольно бро право дълать употребление нет тъхь силъ, неторыть богы докарить человниу, и жь употребления неторыхь Онь наменець потребуеть у наждаю стре-

машольна овготво финальный вимета общем о

которыка и мету быть повтонь, художиность, семенсофомь, и ты не имбень права навизывать мий съ руни заступа, илуга и т. о. Всян Ворь пазсальна мера право тв способности, са которыми мени создали: убуды ораторомь, ванте, рисовать. Я имбю право следовать тому, что крбпко во миф. И это—право всёхъ людей, како тыкь, которые потребены въ чопинка бажотакъ Каролины, такъ и тъхъ, которые гродинесь па ческом имхъ холискъ Фермонта, имкъ тъхъ, которые сдемели чорными жгучае дучи сомица, такъ и тъхъ, которые

Два во общество облавно защимивть личность, честь ч собственность наждаго гражданина: Опо поблекно новые вывать ему справедивость; на скольно вто пвовножно для: чемо при состояния неловическить ваноновы и осрыв судепроизводения: «Пребовать, чтобая : человъческое об и MISCURO GERTO: MESARENO CUDAROLEMBENTA: BRATECTA GÓRAD Y-1 живать препсебы настоящьго ггори. Вожи мы метночим. MOCCOPHETO TOWN: (SAPER LEMEN) EMERCEONEL, - TOWNED APPENDED : MEN. дваться (питобы: этод обыло : возмощно опраг насполицей и состояни свыса Всы законы такия приблизитания справодиним и всё формы пухъ придейчения болью Мин менье иссовершении. Ид осли: в гойорю при адомът об-HICCTEOT OF THE PRINCIPLE STICKED STREET SCHOOL ST. TOTAL SCHOOL двю, чтобы поменяц, что вресь ревотидень отпроблет зительной поддержив, и что только: тавой поддержив можно требовать ожи общества. :Ноотому: мысжетодолж-HAL CURIDEON'S EDUTABLE OTHOOPS OF ESTATORY, This мы людьзуемся отъ общества: Общество во всявомы санчав должно обращень виммине на то, что человень свободень вы своей мормальной д'яжельности, что они имъетъ прево мать то, что посъятъ, имъетъ прево на; то, чтобы насняю и жадная неправда его не грабили. Кратко, общество обязано сохранять наждому его личность и силы, равно капъ и всъ запонные плоды, вогорые окъ пріобръть при яхъ помощи.

П. Какой долгь лежить на насъ въ отношения въ обществу?

- Прежде всего мы обязаны добросовъстно исполняты вев естествениме, гражданскіе и государственные завомы. Равнымъ образомъ мы обязаны участвовать сво-, ею притеченостію и усердіємь въ дражь, чля которыхъ требуются совокупныя усилія общества. Далье им обязаны: сносить въ общественную жизнь такую долю. справедливости: чистоты и вившних в матеріальных в средствъ, ноторыя необходимы для поддержанія и нравственнаго обогащения общества. А такъ какъ законы и учрежденів общественной жизни отвітчають на случайныя цілли, то въ концовъ не столько ваконы и учреждения ноддерживають общества и дваають ихъ мудрыми и ирбинани, сколько — десятки тмончь сдва заметнымь дель добра в правды, совершаемых смедневно между граждинями, и правственный характерь человина. 🕖 🕬 🤼 з «Кромъ того мы обязаны для своего собственнаго бла»

па, для блага напрей семьи; для блага врего пеловъчества, вносить на пользу общую извъстную дань своимъ временемъ, своими средствами, своею службою, и вносить ее безь заваети, безъ ропота, по доброй воль. Своекорыствий человить можеть динать успъхи възобщества, обращая въ свою полву ваконы общества, свяживающе чего съ другини; не въ последникъ результивать своемрыстный образъ действій въ отношеніи инкосфисству, образы действій; имъюжей ис виду перабить общество въ свою инчную пользу, бываеть опасень для лица, которое придерживается его. Напротивъ все, что упудряеть прасе общество, содъйствуеть его: славъ и благу, то приносить пользу и кандому отдъльному лицу. Наши средства не пропадуть даромъ, если мы, произкнутые любовию въ обществу, трачимъ ихъ на его пресивние и благоустройство. Сумиа, собираемая для всъхъ, собирается для наждаго въ частности. Люди, содъйствующіе умудрению, укръпленію и праветвенному пресивнию общества, въ которомъ живутъ, двиають самихъ себя учистинками общаго благосостоянія.

Маконецъ, тайъ какъ человить предвазначенъ для нравственной, въчной жизни и его важивищее преспияние совершается въ духовной сферв; то наждый человъкъ обязанъ подавать обществу примъръ и производить на вего положительное вліяніе, къ накому только способно глубокое правственное чувство и религіозная жизнъ.

## ІІІ. Къ какикъ результатамъ мы пришли?

Первый состоить въ следующемъ: человекъ гораздо больше долженъ обществу, чемъ общество ему. Ты безсрочный, вечный должникъ общества. Ты долженъ трудиться всеми силами своей мысли, воли и нравственнаго чувства, чтобы уплатить свой долть. Ты можешь требоветь отъ общества не больше того, смолько нужно для поддержанія твоего существованія. Но если ты имвещь ужь это; то отъ тебя имеють право требовать плодотворной деятельности. Мы сотворены для того, чтобы нлатить дань. Мы не столько предназначены къ тому, чтобы получать поддержну, сколько из тому, чтобы риспочать никости. Богь сотворияв человека и посладь

ero bei etate mipri sur roto, utobii ofe bei erore ila oce pointille preference pageagerons of the first а: Услови плохов аршинън вто своимъ вуронденомъ: из PRODUCTSIAMS, RECEIVED OCTAMA, R. HACARRECHISWI, WARREST токо чего зему сомидажь очь живни, и общества, Живиъ ин общество : съ повоей стороны. инфирть больще преве ошидать: отъ него: многало, —или лучше сказать, ожидеare the out held hede coldinate he horsest шиъ, в баль пруцольь большей, части, случаевъ обкидать отъ него, чего-бы долии было. Согласно съ Бриественженодоков, каже и вотобине оне намен, живе и водине же жизни, нужно дъйствительно ожидать многаго отъ отдальных принцы, Въ вознаграждение велего не мномое, что чеворъкъ поружеть, оно долженъ, ствате, очень миогоен: Намъ ваютъ, съгрой, материалъ, адры, облазаща превратить аго въ товари внолить обработанный. Но многів люди сорвтуются со своими собственными, желаніями, когла свои сужменія составляють сообразно, съ твиъ, что получають. Имъ сильно хочется удовольствій, они стремятся къ увеселеніямъ, они требують наслаждемій и попоми намфрають то, что получають, мирою своимы желеній. Эти люди въчно педовольны, ропицупъли не . Столько потому, чтобы ихъ, обстоятель. отванбыли слишномъ дурны, скольно потому, что друию, по нит митейю, неходитоя въ жучнихъ, обстоятелькаралы не столько вотому, чтобы не было у кихъ хорошного цевля, выприне, ван чтобы менало, имъ что эмбудь достигнуть мени, сообразной съ общими цедама: общества; : спонько :потому, что другіє десянівли большаго, мору они, или нодунили даромъ, то, чего семи ени должны добивалься, трудомъ. Они думають, что CREMENT MOCTOTORED HONTDRESSIVED IN TOCHRESSIVE TO: I REFER

мому, не цавать вав такь, какь чавать другихь.... На въдь дело не въ томъ, больше, или меньше, получили другіо, чэмъ ты, Развы у тебя отнива нь тому ванна возможность? Развів ты получиль не все, что зарлужиль? Ты требуены удовольствій, но дай допачельства, дуго ты жать стоници? Тън требурив наслежденій, но пай-жа допарательства, что пы иль заслужиль? Общество спольпо же обязано дълать для тебя вто, сколько наружная обязана миж доставить, ниву, которой я не сжиль, ник плоды, ноторыхъ я не садиль. Общество обязано тебф только твиъ, что самъ ты пріобратешь-на больше. , . .. Если ты скажешь, что есть люди, которые и на половину такъ не трудятся, лакъ ты, а между тамъ пріобрани и удовольствія, и богатство, и почести; то я спрешу тебя, отъ чего это ты предлагаець вопросъ: неп - чену они пріобръди все это, а не предложищь попреса: почему ты не пріобраль этого? Далать почего, примодится мит предложить за тебя этоть вопросъ, да встати ужъ и отватить за тебя: эты не пріобрадь всего этого потому, что не заслужиль<sup>и</sup>. А если ты замычиць миж на это: тъ другіе, которые имъють все это, заслужили еще меньше, чъмъ я, на это я скажу тебъ, что это можеть быть такъ, а можеть быть и не такъ; но во всякомъ случав въ делу не относится. Аще око тере лукаво есть, жи Аза блана еслы, разва Бога обич двик тебя твик, что другимь двик благосостояніе? Есни я подаю какому-нябудь нищему мидостыню с прехожу иимо его сосвда, ничего ему не давши, то развъ я обижаю его этимъ? Развъ я не имъю права быть, вет викодушнымъ къ одному потому, что ничего не даю другому?4

"Еще менъе имъемъ им права свою гордость и тика

Digitized by Google

Pocau."

славіе - потому что нь отому сводитей у насъ діло-- дівжать масштабомь для изивренія справедливости, или несиравединности распоряжений Провиданія. Чамъ образованиве человить, тамъ больше онъ думаеть о своихъ эйслугажы, а чэнъ больше объ нихъ дунаеть, тэмъ меньше имветь ихв на самомъ двяв. Если человъкъ образовань; то приаго міра мало для него, чтобы удовжетворить его. На то не многое, что онъ получаеть; онь смотрить съ презръніень, именно потому, что ему нажется мало. А на то многое, чего у него пъть, онВ смотрить какъ на доказательство страшнаго неравент ства въ человъческой жизни. Въ самообольщений онъ постоянно чего-то ждеть, пока опыть не научить его, что, ждать нечего, и потомь ужь вычно ропщегь ма несправедливость, съ которою-по его мивнію-Богь двиствуеть по отношению въ людямъ. Такіе люди похожи на старые порабельные остовы, на поторых вовсе нельзя плавать, потому что вода льется чрезъ всв ихъ щели. Эти люди страдають ложнымъ аппетитомъ, по случаю совершеннаго разстройства ихъ пищеварительной системы. Это какія то трянки! Они считають себя самыми злополучными изъ смертныхъ. Но гдв ихъ способности? Гдв ихъ трудъ? Гдв результаты ихъ двя тельности? Тдв ихъ симпатичная благотворительность? Гдв слезы, которыя они осушили? Что сдвляли они для своей семьи, для бъдныхъ? Что внесли они на пользу общую? Какой примъръ прекраснаго подвига, или дъла оставили они міру? Какія изследованія произвели они на сушъ и морякъ? Какія полезныя открытія или изобрвтенія они сдвлали? Гдв доказательства ихъ заслугь? Нигдъ ничего. Это-холодные гранитные обложки съ головы до "ногь, чна" которых в даже мохъ не хочетъ poctm."

"Юноши! уклоняйтесь отъ такихъ людей и не имъйте съ ними никакого дъла. Это или глупцы, или пошаые аюди, --глупость въ подобныхъ случаяхъ легко переходить въ монилость, какъ угорь въ вередъ. дальне от нихъ: Имъйте дучнія понятія о благорода стев. Не върнге, чтобы временныя блага составляли все счастів валией жизни. Если Вогъ разсчитаєть васъ, то не всерасситальний, серебромы и золотомы, а отчасти ассигнацівни, потчасти серебронь и отчасти золотомь. т. С. только отчасти разсчитаеть вась вавшинии благами; а большую часть Онъ уплотить вамь радостию и утвлами: уплотить вамъ общественными добродетсями и сладвимь чунствомъ удовочьствія, которое они вамъ доставить: Онъ ундотить вамь наслажденими благородной мысли: Оны уплочить вамь одобреніями чистой совъсти; Онъ уплотить вамъ надеждою и дружбою; Онъ ущитить вамъ объщемиемъ, что по всемь вашимъ векселямь будеть уплочено, когда вы представите ихъ вънебесную ісокровищнику (1).

Тамъ кажъ проповъдничество составляетъ главное дъло въ жизни американскаго проповъдника, его главную
силу и дучную гарантию его значения въ общинъ; то
не удивительно, если оно находится тамъ на значительной степени развития. Такимъ образомъ американскан свобода приносить значительную пользу съ этой
стороны. Но къ сомальнию отъ этой свободы выигрываетъ тольно техническая сторона проновъдничества
(мовыя миры здъсь нейдутъ въ разсчетъ); за то въ его
содержание вносится тотъ же преизволъ, который мы
видъли и въ другикъ съератъ замериканской перковной
жазии. Результити его у насъ предъ глазами.

16

<sup>&</sup>quot;(1) Hauesarano sal Independent 1861 r.

and the control of the state of

Успахи промовадничества въ Америна, кака во всикой другой страна, идуть рука объ руку съ успахами ваучно богословскаго образованія. Почерная сиби лучшія силы изъ этого испочника; промовадничество вы овою очередь вносить живую, плодотверную отруго въ общее религіозно-правственное образованіе страны. Въ какомъ состоянія находится научно-богословское, образованіе въ Соединанных Штатаха?

Въ Америкъ натъ визинкъ и средиять иполь, сетецально предназначенныхъ для присотовления будущихъ проповъдниковъ. Этя: послъдніе получаюты юбщее приготовительное: образованіе въ общикъ тражденскихъшколахъ. Для спеціальнаго: приготовленія къ процевъдничеству существують только высшія школьь, зущиверситеты и богооловскія семинорія: подпечату образования

Американскіе университетн, или кактовайсь ико называють, коллетім (college) занимають предниу между европейскими кимискімим м университетами. Съ первыніе на классы, контроль за посъщеніемь лемій со стороны студентовь, равно, кактом ва ихо переденіемь, еорму предодованія чрезь вопросы м отвітня, закамены въ концій камдаго года, и воебще уровень научнато образованія, до котораго ті и пручне стараются подвти коллетіи похожи только тімь, что здінніе студеневропейскихь университетовь, и проподаватоми нецизачение учителя на Кароль, Крень того здась по расичани пурса произведять студентовь въ ученыя стенени-присино, въ Винфеlor обата (Ваниланръ наукъ) и канил-та справиния образонъ-та Docter Theologine извидений притель напъ перионачальная задяча этихъ подвети востения путочъ, члобы доставлять образовани дрисопилия, то они и до сихъ поръ сохранили церповный отпечерови.

жих для общаго образованія, но и до сихъ поръ на наму смютрить, какь на пригоровительных школи для боновновских семпяврій и поэтому онъ большею частію, обявання своимъ существованість церковной ревностя, мая пристівньой адероски. Изъ 150 заведеній этого реда-существованням за Амаринт въ 1856 г. только 40-было основано посударствомъ и голько 20 не церковими общинами. Къ очень мнопийъ изъ этихъ заведеній присоединены въ развиля премена обогословскія семпявріма присоединены въ развиля премена обогословскія семпявріма просоединены въ развиля премена обогословскія семпявріма присоединены въ развиля премена обогословскія семпявріма присоединены въ развиля премена обогословскія семпявріма присоединены въ развиля премена обогословскія семпявріма присоединень при правиля премена обогословскія семпявріма присоединень при правим премена премена премена присоединень при присоединень премена премена премена премена премена присоединень при присоединень премена премена премена премена присоединень при присоединень при присоединень присоединень при присоединень при присоединень присоединень при присоединень при присоединень при присоединень при присоединень при присоединень при присоединень присоединень при присоединень присоединень присоединень при присоединень при присоединень присое

Болосновскій псеминарін, учрежденіе моторыхь, качадоль ваца съпровца прошедшаго стольчія (первия была основальнямой? 34, вивторал вь 1804 гг.), тёснье задуманы, эфект кольскій, «Число профессоровь въ них» бывистъ, рёдно больше 4-кыл Инсгда муз бываеть тольнодви. Мисло учибинию серець тожение опредълено—рёдно предължение ниногда не больше 4-къ. Въ 1855 году тлишим зенимарій было 44 юз. 4351 воспитанниють (1). Он'в принадлежали одинадцяти различникть царковимию

COLO PER DOS BRESES BEST TE DIO CO

<sup>(2)</sup> Conference des Chretiens de touts nations à Paris. 1858. | Hometel-

Вев богословскія (семенарів, равночкать и геспоты ческіе факультеты въ умиверситетия учрождаются и содержатся на счетъ церковныхъ общинъ. Какъ чинтересуются общины этими заведенний и кака много притять на накъ пото осего повъе вожно видъть изи свъдующаго примвра: Въ Рочестеръ существуеть этември двв бонословскихъ семинарии и объгонв обизывысинивы существованіемъ усиліямъ одного челована: Онв общик устроены въ течени јодного мин двукъ петь. Теперь исполнилось 9 леть ихъ существованію. Въсти 9 леть у имкъ образовался основной капиталь вы 150.000 дел. Эта суммы почти вся состоять изъ частныхы виладовы; потому что 371/2 долларовъ, которые каждый студентъ обязанъ по уставу вносить ежегодно вы каксу заведенія за слушаніе лекцій, взыскивается едвачли сълюловины студентовъ. Оба заведения принадискать церковному фобществу Ваптистовъ! но отприяти для отудентовъ всвять ввроисповедений.

Такъ какъ во многихъ церковныхъ общиналъ допущение иъ должвости проценвдника не обуслованвается необходимо научнымъ образованиемъ кандидата на втудолжносты, то студенты теоногия не вев новчають искный курсь наукъ въ семинарии, за усвояють себъ томько самое нуживниее для! своего будущаго клужемия. Нодготовившиеся такимъ неудевлетворительнымъ образомъ къ своей должности студенти выпускамиси изъьсеминарии безъ степени магифъра съ одиниъ свинъчельствоить о слушании лекций и поведения.

Въ составъ полнаго богословскаго курса въ живъ семинаріяхъ, гдё для этого курса назначается только два года, входятъ следующія науки: библейская литература, экзегесисъ, дерковная исторія (въ первый годъ),

вогматика п и прамънческое богословіе (по второй). Въ такъ, семвнаріякъ, въ которыкъ курсь продолжается при года, программа наука насколько мире. Она рас**вредъжени:**: по: тремъ, жиссамъ сдъдующимъ образомъ: , Junior Саяя (младшее отдрацие); Еврейская грамматикани, управиснія, въд распесныхь и письменных пероводать. Членія по первовной географія виктерменов. монія (ав Greek вагнору), октософія и унелів од правствонности (Mental: and moral science). Богословская энциклопедія. Естертвенное Богословіе (Natural Theolagra, Доказатольства подлинности и божественности онировенія, Учаніе о вдохновеній и библейскомъ даножь, Утенія, по, реторика и праспорачію, Чтенія по библейской листоріи. Упражненія по Богословію и колисванію Св. Писанія.

"Middle Class, (среднее отприене), Евройскій окрегосистомира граза ка недалю. Толкованіе посланій св. Павла два раза въ недалю. Исторія новаго завата. Смстематическое Богословіе пять разъ, Реторина и составленіе плановъ для сочиненій на данную тэму. Упражненія въ Богословім въ греческомъ и лахинскомъ вкасревисъ.

Беніот Сіава (старшее отдівленіе), Еврейскій экзересись. Толяованіе, Павновых преданій. Полемическое Бого-словіе, Положительныя христівнскія учрежденія. Ученіе о мерисяных формах. Исторія догизтовь и симводина. Пастырское Богословіє, Чтенія о священной реторика, также о составленіи и произношеніи проповідей. Церковная исторія. Проповіди, Богословскія упражненія, разно мажь упражненія въ треческомът еврейскомът визегесись.

Во вейхъ плассахъ: публичныя декламаціи однанда въ недълю. Публичныя диспуты подъ председательствойъ одного изъ преоссебровъ. Частина упраживнія въ проненошенія річей: Чтейія по библейской географіи (для вихъ опредълейчаго времени не назначаєтся, а погда случитол). Уроки въ священной мувінів. Иногда бываючь случийныя чтейія по предметаців, находящимся въ чанви съ богословіємь. (1) Окончивній съ усибхомъ куровволучаєть степень магнетра наукъ (magister of arts). Съ этою степенью онъ безъ дальнійшаго экзамена можеть брать на себя должность пропов'ядилия.

Хоти программа богословених наукт въ вмераван симъь семинарінть и университетахъ задумана довольно шероко, но такъ какъ она въ полномъ своемъ видъ примъняется далеко не во всехъ церковныхъ заведевіяхъ, въ однихъ по недостатку времени, въ другихъ но недостатку преподавателей, то и выходить, что обпій уровень богословского образованія в Америкв довольно не высокъ. Впрочемъ иняче и быты не можеть въ странв, въ поторой существуетъ болве 50 отдальныхъ церковныхъ обществъ. Каждое изъ этихъ обществъ, не говоря уже о недостатнать въ финансовыхъ средствахъ, по внутреннему своему складу и характеру не заключаеть въ себъ условій полопрівтных для широкой постановки богословского образованій. Вы самом'ь двав каждое общество представляеть собою вымкнутый кружекъ со своимъ кодексомъ върованій, морядковъ и дисципанни, приспособленнымъ къ удовлетво-TRUE O COCURANTEM DE DE

<sup>(1)</sup> Обстоятельное описаме внерянаминий бигословский сонвыфий въ учебиемъ, адинистратизмомъ и единисомомъ отденения состоящиеть остобой статьи, въ которой наши читатели могуть дайти отдесящия въ этому предмету подробности.

ренію, релагіозныкъ потребностей кружие, и пропов'яд никъ, вколив зависаний отъ общины, по неволь должевъ врещегься: въ твоной сееръ рединорныхъ убладе: ній, вфрововій и потробностей пружив, осли хочеть быть понятымъ и принятымъ въ втомъ пружий. Uclens nolone оны должены получаны обравованіе подпятусь пружна и па предразить, ... намертанных ъ. Угнангарными, : ... ийлами, . аго. Это, оботовремьство въ соединения съ пректическимъ, дъловымъ жарактеромъ америванца было причиною того, что: и. богословское, видинее образовніе приняло правинческое неправленіе. Къ зділинему образованію вообще и въ збогословскому образованию въ частности приложено даринное навссическое изречение: non multa, sed multum. Здись дчется не многому, но много, потому что нъть вепрось не многостороннее, образованіе. Конечно между, америвенскими богословами встрънаютси дюди миогостороние образованные; но они составдяють; незначительное меньшинотво, и наприхъ нужно сиотръть, кажь на исиличение. Такимъ образомъ церповила свобода, раздробившая церковную жизнь на множество одиницика кружкова, раздробила на столько же кружковъ и церковное образование, такъ что въ последнемъ результать она ведеть не въ возвышение, а пенижение общаго уровня богословской науки, потому, что заставляеть ее служить утилитарнымъ цалемъ первовныхъ общинъ, иногда очень не далевихъ, по сво; ему образованію.

Печальную особенность Соединенныхъ мизаловъ составляеть то, что здъсь религіозное образованіе составляеть момпочительную спеціальность, церковныхъ школь. Иза всехъ общественныхъ школь оно неключено закономъ. И на этомъ пункта госуданство не хо-

четь имить ничего общаго съ церковью. Это исключен ніе, по сознанію самихи америванциви, сопровождается самыми печальными результатами для общаго рамичозно-правственнаго состоянія страны. «Исплючение христіанства изъ общественниго воспитанія, говорить Ноды велль, есть распоряжение, равниющесся самоубиству: самый смертельный врагь человичества не, могь, бы придумать міры боліве гибельной для республинанских в учрежденій страны, чемъ эта міра (1)4. Ребеновы съ минуты своего рожденія принадзежить только госидов: ству, а не церкви. Государство не требуетъ, чтобы его престили, а только требуеть, чтобы его поршили. Подъ вліяніемъ этого требованія и у родителей и съ большинствъ церковныхъ общинь обравованся очень легкій взглядь на крещеніе дітей. Есть перковныя общины, которыя положительно учать, что крестигь дътей не следуеть. Это бангисты. Есть другія, которыя хоти и допускають крещеніе детей; но смотрять на жего, какъ на обрядъ, который самъ по себъ ничего не значить, а получаеть свой смысль тольно тогда, погда ребеновъ сдълается взрослымъ и сознательно почувствуетъ нужду въ духовномъ возрождения. Все это служить причиною того, что огромное количество детей въ Америкъ умирають безъ прещенія (2). Тоже и съ религіознымъ образованіемъ. Государство не требують, чтобы ребенка учили религіи, а требуеть, чтобы взь

<sup>(1)</sup> The position of Christianity in the United States, Philadelphia 1854 p. 98-2.

<sup>(2)</sup> Princeton Review (Американскій Пресвитеріанскій журналу, высчиталь, что въ одной пресвитеріанской церкви въ 1867.г. два прати двтей, именно 413,298 оставались не прещенными. По этой циера кожно судить приблизительно, какъ велика должна быть общая циера не прещенных двтей во всяхъ церквахъ.

него сделали рабочую силу, поторую можно было бы съ пользою употреблять на томъ или другомъ поприще правтической деятельности. Оттого и выходить, что деям родителей, не принадлежащихъ вы какой-нибудь первовной общинъ, вырастаютъ, не имъя ни малейнато понятія о Богъ, св. Писаніи и христіанствъ.

-. Единственныя училища для первоначальнаго религоснаго обученія въ Соединенныхъ Штатахъ это-воскрасныя шкоды (1), О существованіи ихъ государство так**ме мало заботится, вакъ и о существованім церквей и цер**: новных школь. Онв учреждеются и содержатся исилючительно церковными общинами, или благотворительными комитетами, состоящими изъ членовъ этихъ общины: жВоскрасныя, школы учреждены вы: Америвы выз паръдесять съ небольшинь назадь. Онв замвижен собою старинный, добрый американскій обычай, состоянций въ томъ, что редители сами по субботамъ ванимались редигіознымы обученівмы своихы діятей, — обычай; дочти совершенно исчезнувшій въ настоящею времи. . Каждая, правильно организованная, цержовная община старается имъть по крайней мъръ одну воскресную диколу, которая помвщается обычновенно гув-нибудь рблизи церкви, иногда даже въ ниниемъ отажъ ех. Миогія церкви имбють пром'я воскресных школь еще такъ навываемыя миссіонерскія субботнія неколы, которыя часто служать зерномъ для новыхъ общинъ. \cdots - Каждая воскресная ішкола имбеть своего superintendent (инспектора) и довольно большое число учитедей и учительниць. Эти учитель и учительницы быwashing the or the straight of the property of

<sup>(1)</sup> Впрочемъ въ накоторыхъ намециихъ-натолическихъ и лютеранскихъ обществахъ религозисс обучение изещено въ общественным щихолы.

внють обывновенно четь болье ревностных членовь обминт и занимеются преподаваність по доброй воль. Урокь продолжается чась, или полтора часа, обывновенно предъ Вогослушеність, или посла него, иногда вечероми вы воспресенье. Суперь-интенденть открываеть урокъ чтеність изы библін и политьою. Потомъ пропоють нъсколько первовных чисней, перепоменныхъ на веселые дътскіе напъвы.

Это сочетаніе серьовнаго содержанія пісней сті веселымъ намъвомъ бываеть иногда въ высшей степени базвичено. "Я, говорить авторъ писемъ изъ Америия, однажды слишаль пъснь: The Bible! The Bible! въ копород вледычество библін : въ пірв было паложено въ серьозныку поэтическихь, выражениям, но поторан между тыть была положена на какую то забавную; задирательную медодію. Запівало, веселый старины, жав BUBER: CHIEB: HPHTOHAIBARD HOFAMH, TOOSH YCKOPHTE TARTAL и пазался чрезвынайно забавнымь. Подобнымь же пеоващить на даже забавнымъ образовъ прли въ другоиъ mberts: I want to be like less; How pleasant is the Sabbath School (Я желяю подражать Інсусу; какъ прінтио EOGRIS IN BOCKDECHYO MIKOLY) TOTH BY TOWN KARY (REMAIN школьняки поють веселую школьную пьсню: ю, wie herrlich, a wie schön ist es, in die Schul' zu geh'n (nan's несело; жакъ пріятно кодить въ шволу), общень топько разанчіємь, что въ религіозной сферт втоть контрасть сарьознаго предмета пъсни съ разнесельние напъномъ -ы. Ваныть : ученики : двинеси : на нивассыпиструпику. Масчо въ одной группъ собирается отъ 20 до 30 человъвъ.

caure obmectesh quesus pairem pairement - broll suscionavent to a substitution out office caures of the canada the canada to the

Овими маленьнія дійти садатся вийсті и их занимають пінісить и заучиванісить мість изъ библін. Воліє варослые подразділяются ща дай и на три группы и читають баблію подъ руководствомъ учителей, которые объясняють имъ непонятныя міста.

Хотя учители и учительницы воспресных виколь часто отличаются замвчательною ревностью из своему двлу и большимъ трудолюбість, и польнуются дли своей подготовки богатыми средствами, Sabbath-School-Union (1), но с премодаваніи ихъ мы не должны состравдять себі высокаго понятія. Икъ догнатическимъ июзнавіямъ не достаеть глубины и точности, ихъ цедагогенескимъ пріемамъ—правильной подготовки.

изъ которой дели получеють все нужных имъ книги. Воспресный иллюстрированный листокъ, издеющійся при Sabbath-School-Union для детей, и выходящій разъ из недёлю, раздается имъ gratis. Для прилежныхъ и усердныхъ посётителей воспресныхъ школъ существуютъ иризы, состоящіє изъ детенихъ книгъ. Эти напрады инигами называются адёсь librairies. На день Рождества Христова бёднымъ дётямъ дарятъ събсивые приннасы и платье. Весною бывають такъ называемые пикники: воспресныхъ школъ, — поёздки за городъ, при чемъ дётей щедро надёляють всёмъ съёстнымъ.

называемое: Exhibition, или публичный акть. Американщы больные мастера дълать эти акты интересными и вофектными. "Прошлой зимой, говорить авторъ измецкихъ писемъ изъ Америки, я быль на одной изъ этихъ

Springer and Springer Catherine

<sup>(1)</sup> Центральный Комитеть воскресныхъ школь.

Enhibition: Coopanie помъщадось вы церкви которая по: этому. скучаю была великально укранина цевтами; рыфрік былқ:: снягы в. на плапформів возвышалось: звямя воскресной инольц предъзнимъ на лавиахъ, возвышавшихся одна надъ другой, усажены были воспитанация ж:восонта невіцы воспресной імнольі, начиная съ самаго MERGERAL RIBERT REPORT OF THE PARTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY IN THE PARTY OF TH темным платьица смограль презвычайно вооскую, какъ будио гирлинды цивтовь. Но главный эффекть пропремиы сосредовочниваюм на двухъ крешечных воспитаницамы, двочкамь леть 5 -- 6-ти. Онв де-RHRMUPOBRIU CTHAN II MAYS HRHRHRR JERIRMOULISEBLEBERоглушивальное подобрение со стороны присутструющих. В этой деклеменией последовала духовная певсиь съ привевомь: Our soul shall never die (наша душа пенувреть). Ее пропыль корь помыщавшийся подъ периовио въ нижнемъ этажь, такъ что звуки доводилиндох слука присутствовавших в какъ. бы, изъ дру-Tado (and all Alto Burgaria чи "Швиецкій церкви» находящіяся вы этой огранів, усвояють себь систему воскресныхъ циколь и компрують со восто чочностью вож libroiries; exhibitions и picnicks (1)4. Въ 1855 г. въ Америкъ было 35,000 воскресныхъ пиволъ съ: 250,000 преподавателей и преподавательницъ и съ 2.500.000 учениковъ ( $^2$ ). Под от с рым в гас и а пос Недостаточность системы религіознаго обученія чрезъ воспрестыя плолы сознають соперь сами америналия. :Мы: уже: заметыми выше, что учитеми и учительныцы हाल होंगा तावुर, अर्थ राजनस्वरूप का अभाव है। ११ कि.स. १ व्यक्तिक है

<sup>(1)</sup> Deutsche Briefe aus Nord-Amerika, Письмо 4-е.

<sup>(2)</sup> Conference des Chretiens de toute nations a Paris. 1855 gouecenie gour. Espa. 

11 (2010 annique paris la constant paris d'abbatagé spite)

воскресных школь, воебще говоря, бывають веростаточно подготивлены въ овоему дълу. Прибавить из этому, что и поличество времени, употребляемаго на обучоніє въ воспревных в школахъ в распредвленіе самыхъ занатій: не могуть доть вполні удовлетворительных результатовъляВъ самомъ дъль чему моннолнаучиться въ Tenemie opnoro nau monytopa sacobe manesmey, man zeвочить, которые потомъ цаную недалючающить въ граже. данскую школу, тдв ни слова не слышать обы религи? такъ, жакъ посъщение воскресной пиколы пис OCHREDELLING; TO OWHIL MORROTE CETE, TO MECK MARKHENE; нии дівочка ходать туда чрезь два: воскрессавья на третіе. Въдь не дароми же распорядители воспресными ниволь нашая нужнымь назначать награды за авкуратное посвидение воспресныхъ уроковъл Затвиъ; ивъ чего состоять урокъ въ воскресной шволь? Ивъ молитем, произносимой суперъ-интендентомъ, :нтенія главы шть библін-нив же, приін священных врспей, чтенія библін учениками и ученицами подъ рувоводствомъ учетелей и учительницъ и заучивание стиховъ изъ библии. Если на молитву, чтеніе главы изъ библій суперь-интендентомъ и пъне св. пъсней положить полчаса; то остальные полчаса или часъ останутся собственно на урокъ. Много ли могуть сдълать въ такое короткое время 25-30 мальчиковъ, или девочекъ? Прочитать гыну изь библік сь комментаріями учителя, или учитейьницы п заучить два - три стиха? Но сь таким за пасомъ свъдъній далеко нельзя уйти въ дълю религіознаго образованія. Наконець-и самое худшее-во всемь этомъ обучени нътъ ничего систематическаго! всё слу! чайно, безсвязно, неопредъленно. Въ послъднемъ резульо тать у дегей останется въ памяти только ивсколько

раврочненных фактовъ изъ священной исторіи и ивч. спольно стиховь изъ библін, -- словомъ ровно столико, сполько нужно для того, чтобы, по достимения эренало. вовраста, попасть въ съти первому мовиому сектаму. Недостатовъ прочныхъ, опредъленныхъ основъ: дължетъ: **шаткою** и всю систему религіознаго обученія въ воспресныть школахь. Для устраненія этого недоспатив. лучийе церковные двятели въ Америкв въ вестоящее: время подали голось за необходимость введенія кативизиса въ воскресныя школы. Но провять, ими состав: ляемый, едва ли осуществинь на двив при настоящемь. состояніи американских церквей. Тамъ мудрено тол+ новать о натихизись, гдв такую печальную роль играють символы и символическія книги. Серьёвно поставденный, вопрось о катихизись можеть повести къ. пен ресмотру всехъ основаній современнаго устройства америманскихъ церивей. Впрочемъ для блага этикъ церя» вей мы отъ думи желасиъ имъ дойги до сезнанія:: не-обходимости этого пересмотра.

Мы просладили приманение принципа свободы, ко водью главнайшими сторонами американской церковной жизни: остается свести въ одно полученные нами результаты: Въ приманении къ церковному устройству принципъ свободы привель американския церковнам къ отрицанию богоучрежденной церковной формы; въ приманении къ догматическому содержанию церковнаго ученна въ странданию символовъ и символическихъ кангъ; въ срера практическихъ перковныхъ отношений его отношений вообще и извращениемъ каноническаго но отношений вообще и извращениемъ каноническаго но отношений между пастырами и пасомыми въ частъ

HOCTEL BY COCON INDOMORREMENCOTES MIL BRIENS TO DEC+ ство предъ мужими убъжденіями, то деспотивиъ: надм влими убъщеніями; въ соеръ богослонской науки---слу ( женіе утилитернымъ цівнямъ церковныхъ крупкомь:: Не: главное зло завлючается въ томъ направления; которое этоть принципь сообщиль американскому церновному совванію. Все, что скольно нюбудь жаноминаеть abtopetete, independentient ero amediene creensient ero соявсти, его свободы. Для истаго американая сущеотвусть только одинь авторитеть — его собственный резумъ. И потому римско-католическая щерковь согъ самия не популярния въ «Соединенных» Штатах», --- о римско-католикахъ соворять не иначенкакъ съ преврънісмъ, какъ о людяхъ, не знающих ціны дучнісму достоянію неловика — слободь. Обращеніе одного каногонибудь вмериканца вы римско-католическое поднимаеть вовхъ на ноги: фанть делается національнымъ событіств; собираются шумные митинги, подаются адресы правитеместву: 38. тысянами: подписей съ предостерешениями противь вамысловь римскаго двора... Римско-кателики не могучь: безопасно поназаться на учицахъ: въ вто времяь Америванны онискодительно посмотрять на самую безобразжую сектущески только изобрататель са : собствекнымъ умомъ донісль до мел; но будуть піревирадь: васъ отъ всей души, если вы принадлежите из церизи, осм мованой: на визинемът историнескомъ авторитета,, осон бение же если вы на эту последнюю променяете однунет периовних собщинъ опиракицихся: на принциий свободы. Сознаме превосходства своихъ свободнывъ: цевномения общинъпродъ всеми церевани въ міра порен шарнав никъ вънкубское убъщение, что полько, засч рименцы составляють избранный нарокройниоваю Маран

или, -- что оты один понимають Какиреластую свободу. накъ должно; и потому тольно имъ принадлежить будущность, и старый свёть можеть спастись не инжес. какъ водъ условіємъ вступленія въ "перковь будущаго, " которая объединить собою все хрионанство! Эта прорновь будущаго" возможна только на америнанской почев. Всевванія пъ преркви будущагой на: разниво надът опроявносьтся предсизвителями самыты: разпородных перковных кружков Америки. Эти воззванія вовсе не означають того, что замериканцы не довольны своими настоящими церквами. Нътъ; вчу дервовь будущаго" они призывають: и привытетвують; намъ послъдній спълый плодъ развитія своей: церновности. Она должна выродиться изъ взаимнодъйствія современные дерковных общинь Америки, пиканчивы носкваній продукть. При этомъ само собою подравуміввается; что этогь продукть должень произрастя ва той же почвъ, на которой произрастають псовременные подготованющіе его продукты, именне на почев почев боди. Такимъ образомъ церковная свобода тва сознаніш американца является с.н. ж. американской церковной жизни, ан самимъ неповолебимымъ основаниять и ф санымъ блестащимъ вънцомъ. И американскіе писатевы впадають въ восторженный лиризмъ, когда: ничи: нають товорить о церковной свободь своско обечества и дружими хоронь воспевають дифиранбы въ честы ени Впиочемъ въ песибднее время въ этомъ дружносъ мважебномъ хорф начали звучаль довольно жежрінтыма дая америнанскихъ ушей диссонансы. Наныись пажда, посорые (запраи драгую: пропр. назачи рисоваль наруж тую, долене не таки свытлую кармину замериканской церковной свободили Они перввернули медаль и иншен

жазали, своимъ "соотрачественникамъ, задинно, ея сторону. Во глава этихъ людой сталь знаменитый (въ Америка) соони, спотярь, стапотоя тайвовом истоте, лимпен. очень пиланно назваль, полнинаворениюю пскорфію амен риканских перково, « выстраваль своим серииси» , ду мрачили, картину , американской <sub>/</sub>перковной <sub>і</sub>жизич, , жоторую намь оставить, и потомущона, вышла порази редьно варионо, Никто глубже огодно понималь истинного знановія субъективнаго принципа, на которомъ опирается пре зданіе американской перковности, и никто но укаврат кристатрио истанной каричины всёхь домиыхи, стабых в сторонь, этой дереобность, кака, этоть замень, тельный болосковы Онь прымо воснужей быны и. Обы явить во услышаніе всего міра, что въ Америка, насъ совермы, эторовой, правильной дерковной жизии, полону, нто нима. Деркен, а есть только псавин. "Церковы голория, онь, которы по глубокознайснательному выраженью "Апоскольского сумволь, асть дредисть абјевноп силантвартода, силаторон сембе стопом, от придре омъ. Нужно очилоть, нолинилиъ, подветемъ и веремения том не выполнения в в до знаменю чантитристь пробрам в допомень в ное первовіра при вы онатую, соборную первовь, меньу темъ : нань: да і самомъ: дадё; ограцаціе, чач і дрог фиядичисть, опоставления по подинации опоставления образования о ARTERDROTO HILL CONTACTORO HAR SANTO HOS HOUSE дівсьято Хриспость волосьно допостино при волоськой добо ұнримдиярны оладот: "рігыдо. адам.; ангиянда і йомалияна дуковному пристічнокну пропорос плоди съпроможно бил баін могуль, формулировать бирорация оприр иод спесия усмотрънію... Септантотво не върнть во спятую соборную ч. п. 17

Церковь, считаеть даже самое это выражение за папистическое, а предметь, имъ обозначаемый, за пустую выдумку, какъ будто онъ одно и тоже съ тою вымышиенною церковно, которой придерживается само сектантегно. Отсюда то уничижительное понятіе, которое составило себъ сектантство о духовных в должностих в таинствих в и богослужени вообще. Церковь для нихъ не есть сокровишница объективно данныхъ и постоянко пребывающих въ ней сверхъестественных средствъ. Раннымъ образомъ и таинства сектантовъ-мнимыя, финтанстическія, ни на чемь неоснованныя имвють только субъективную действительность вы фантазін принимающато. Отсюда общее стремление петы сенты или совершенно отвергать тайиства, или по трайней мърв придавать имъ другой смысль (а не Дерковный): Ваптистическій принципъ лежить въ основанім принципъ ихъ теоріи религіи. Сектантство не признасть побъективной дъйствительности ни крещения, ни примине нія. Религіозныя півсни и мелодіи сенть посеть на себы тогь же отнечатокъ крайныго субъентвиния; и въ STOM'S CERTS! BEGST'S 'GAME NAS' BESCHIES' ROCTORHOTEO "IN украшеніе; потому, что это качество, по ихъ мишьюю, ставить молящагося въ прямую личную связь чен міромъ сверхчувственнымъ. Антихристанскій духъ сектантства проявляется далье въ презрыни ко ценкой истории и асторитету. По самому существу прив. частное должно подчиня вся общему, часть должих сарысыть отъ цвинго. Отсюда идея церковниго преданія и разумнаго авторитета. Въра въ дъйствительного постоянно присущаго въ Церкви и двиствующаго чревъ нес, какъ чреть свой органь, Христа двласть для христань невозможнымы пренебреженіе жъ. Церкви прошедіцаго в н. п. ١ì

nacioninale. Mempy: Third: cymecteennyio: ococennecto сентантовъ составляеть тол что они самотвроенно опираются пичную свобо настной сущение и свою личную свобо H CB BENTOTIPESPRICALMEN MARION CROTDATA RA всю периовную древность. Христанство не знасть TREOR THOTO CYCLORUMENCE CHUCORES. Ho CERTHE HE XOL тять слушенться Церкви, потому что ен голось счиньють толосимь модей, тогда накы вы Вибине говорить Семъ Вотъ и притомъ прамо и непосредеженно каждо-My undusidy my is advanousmy unbroky off bypywre въ Виблію, спо не върують так Перкова. Принципова, тайны: ображить поставленнымь, можно оправдать: цер: конным раздинения in infinitum / Все здиск/ сводится им неизбыкному дуадивыў: здвокі человыкы / гомы: Вогы, относищівся і другьи ньи другу; (паквы двь набогражіных противоноложности общение между ними .. канъ будо POZLKÉ MARNÍMEROS MI OSHTACTHUSCEOU, SE RE-METOPHUSCES не-дработвительноех : Перновы--- пред такиства --- одни вийправен внами; Виблін-межеоръ; пупавшій съз небад чискупленіе-что-то въ родь фокучациногорый пведачески въ душу съ помощію невидимыхъ силь. Въ заключеніе все удивительно какъ сходится съ грубо субъективной, неологической теологіей Социніанъ или Деистовъ, исключениемъ извъстнаго сверхъестественнаго аппарата, который удержань, какъ caput mortuum церкви." (1)

Это были слова поразительно върныя, но совершенно новыя для Америки, и она не поняда ихъ. Такимъ образомъ церковное направленіє, во главъ котораго такъ смъло и ръшительно сталъ Невинъ, направленіе,

<sup>(&#</sup>x27;) Geschichte des Protestantismus in seiner neuesten Entwiklung, von Sörg. 1858. Erste Band. S. 393—395.

объщением отъ себя тапъ мноро своимъ ръцительнымъ обращеність, яъ, объективной, исторической почей христівнотве, не нежно себъ внергичесной поддержии пра Америть и разращилось новолютеранствомы. Въ нъкоторой аналогія съ этимъ направленіемъ находится не -эме-ридже повытив информация представлению виниво ринанской церкви къ: сбиженію съ правоследною русспоюсьно она переприяти приос частые по притомъ тожое исключительное, не подходящее къ "общету, зарантеру и направлению америванской церковной жизни явленіе, что ждеть отъ нея волого нибудь энергинескаго, широкаго воздействія на целый ходь: дерковной жизни ин Америив, также было бы клишикоми опиль. Комечно будущее принадлежить: Болукию, суди получадовъчески, радинальнаго намъненія, въз прломы дегров. жарактеръ и направлени американскей перковной живни можно ожидать только, въ такомъ случай, програ оне откаженся оты сноего принципа: бызусловной поврояны. А это нетекъ метео средать свъ-странть Предижанной **Васквозь этимъ:принципомъ.** от пред дала се от под отделена, в

The property of the control of the property of the control of the

en de la Santa de la companya de la La companya de la co

## ХАРАКТЕРЪ ПРОТЕСТАНТСТВА

И ЕГО ИСТОРИЧЕСКОЕ РАЗВИТІЕ (1).

1. Общій взг*ляд*ъ на начала протестанства въ

Реформація XVI го віна есть діло німецкой наців по правити караму поставу почін страмы. Европы и въ настоящее время принадавить на Германіи только, а и Швеціи, Даніи, Англін и т. д., но минціантива над вышла изь духа. Германіка принадаго племени, яку оречество деселі въ тіхъ же німення, страмахь, представительні, воторыхь слу-

<sup>(1)</sup> Предлагая для печати свою харантеристику протестантства, им имбешь въ виду недостатовъ подобныхъ сочинени въ нашей духовной литературъ. У насъ есть не только монографія, но и системы, въ которыхь секты и среси обличаются и опровергается на основани Св. Писанін и преданін Церкви, но въ этихъ сочиненіяхъ недостаеть разсумденій о томъ, что такое эти среси сами въ себъ, — накой ихъ характеръ, есть ин въ нихъ последовательность, какое оне нивють вліявіе на жизнь практическую и общественную и т. д. Неть сомнения, что сопоставление ерегических учений съ "образоми здраными словесь", завъщиннымъ Церкви-есть сильнайшее и самое рашительное осущение ижъ. Вичная истана не знаетъ условій историческаго развитія, и богословъ можеть, -- строго говоря, -- и обходить подобные вопросы. Но съ другой стороны-и обращение внимания на снутрения силы, которыя движуть известнымъ пожнымъ религіознымъ воззраніемъ, и дають ему видъ цельности, на карактеръ, съ какимъ оно является въ исторія и т. пок., не только не излешне для Богословской науки, но и-напротивъможеть помогать двау поднаго и всесторонняго обсужденія истины. Каж-

жилъ Лютеръ. Въ Германіи зародилось то сильное религіозное движеніе, результатомъ котораго было появленіе самаго Лютера. И не будь этого Лютера, — не успъй онъ въ своихъ намъреніяхъ, не успъль бы Кальвинъ въ Швейцаріи, не явился бы и Ноксъ (Кпох) въ Шотландіи и т. д. Здісь источникъ и всего дальнъйшаго развитія протестантства для всей остальной Европы, здась до конца раскрыты и выяснены начала Лютера и Меланхтона; здёсь и въ наши дни подняты вопросы о необходимости продолженія нія реформаціи XVI го въка, вопросы такъ для всего протестантскаго міра; здівсь до послівдняго времени было убъжные той новой своеобразной богословской науки, которая явилась со времени ресомарцім и раскрылась подв вліянісмів ся пачаль. Словомь, ни одинь народь Европы не усвоить и не понять такъ широко релитюзнаго движентя XVI ввка. какъ тотъ чнародъ, который указальо на него другимъ вародамъ и первый открыть борьбу за новыя режитовныя

The second state of the second second second second ме, въроучение есть, или, покрайней мъръ, хочеть быть, непремънно чамъ либо пальнымъ, законченнымъ въ себа самомъ, создается не вдругъ, а постепенно; ищетъ наконецъ оправлания възживни и т. д. Разъяснение того, что и въ цаломъ оно также дожно, какъ по частямъвъ дробности, что противъ него говорить сама исторія его образованія и развитія, что, оно отвергается самою жизнію и т. под тажже важно въ кълъ приговоръ о немъ. Опытъ подобныхъ богословскихъ изслъдованій у насъ первый представиль Хомяновъ въ извъстныхъ брошюрахъ своихъ объ отношении православін из католичеству и протескантству. Характеристика каколичества , и протестантства у него варна и метва, но довольно обща и не проведена чрезъ всю, исторію, катодицизма и протестантства. Изълностранныхъ сочинений этого рода изврстны "Символика Мелера (Symbolik v. Möhler), Маргейнеке (Mahrheineke) и неконченное сочиненіе Байера: Symbolik, der christlichen confessionen, und religions—partheien, гда высказань годько общій ваглядъ, на исторію, и начала католицизма. maka geri

начала... Для, протестануского міра Германія, тоже, дуго Римъздля Католичества.

И такъ мысль о реформаціи воспиталась и раскры-

... Харантеръ Германскій достаточно выяснился въ исторіи и хорошо извістень. Это-тирь очень односпоронній, типъ сухой, пазсудочной двятельности и мыниленія ...отвисченнаго, формальнаго. Германія---рто отрана науки, -- безъ этого она не мыслима; такой чистой, безкорыстной любви къ умственной двятельности не было ни у одного народа; самая мысль о любви къ наукъ для науки-есть чисто нъмецвая мысль. Но особенно нужно сказать это о наукахъ отвлеченныкъ, философическихъ. Другіе народы доседъ только рабски, следовали въ философіи, за германскимии мыслителями. Самое искуство здёсь носить тоть же отвледенный характеръ. Гете и Щиллеръ-эти, какъ называють, ихъ, поэты мысли, родились въ Германіи. Въ сал мой методичности Нъмца въ жизни, методичности, которая вошла въ пословицу, проглядываеть тотъ же синтезъ, таже сухая разсудочность. Не даромъ Гегель, для котораго мысль быда божествомъ, говорилъ, что духъ оплософіи опочиль по преимуществу на Германіи, что она страна идей и т. п. Нъмецъ далеко превзопиелъ Грева въ стремдени къ отвлечению. Отвлеченность Платона и Аристотеля пропадаеть въ сравнении съ отвдененною мыслію Нъмца о какомъ-то абсолютномъ "ничто." И, что особенно характеристично въ нынъшнемъ Нъмпъ, — не смотря на всю свою отвлечен ность, - онъ дегко уживается съ всякою дъйствительностію. Изъ Германіи по преимуществу выходять такъ называемыя либеральныя идеи, но самая Германін' оставалась и остается болье спонойною, чени другія страны. Другіе народы отрешитов осуществить въ двиствительности ихъ теоріи и измыналенін; а Германскій народь какъ будто считаеть своєю задачно только мінскить за другихъ, предоставляя двиствовать другимъ. Въ этомъ мы видинь — св одной сторешы— чистую отвлеченность Ненца, отрешенную оты жиз ненныхъ стихій, съ другой — какъ бы отрицанів въ немъ самомъ истинности, объективности своего отвлеченнаго мышленія, кийъ крийности, которая хороша только мъ идеъ, но не въ дъйствительности.

Мы" остановились на этой характеристики памецкой напін, Шпотому особенно, что сами нинвший богословы Терманіи не обходять вопроса о жарактерь спра debt by bondcare of cheest horecrafters; or rocket, какъ и естественно ожидать, иначе понимають свою историческую задачу! Воть что говорить на этоть разв Шенкель въ своей книга "О реформации и реформаторахъ. "(1) "Носителями и выразителями правственна го развити въ Европъ служить по превыуществу гри нація: англійская, оранцузская й наменчая. Англича не развивають идею государственной жизни въ форч мъ разумной политической свободы, орхицувы стрешится достигнуть возможнаго приложения кв гражданскому быту мысли о равенствв. Намъ намия доста лось несколько иное назначение. Мы не запяты ни національными, ни соціальными вопросами. Мы ты самыми глубочайшими основами для этихъ, какъ и для всьхъ другихъ вопросовъ правственныхъ; — мы враг щиемся въ созерцательной области религи. Развити

<sup>(1)</sup> Die Reformatoren und die Reformation. V. Dr. Schenkel. 1889.

редигозной идея, составляющей сущность всяваго правственняго совершенства, выяснение ен для всъхъ другихъ народовъ, -- вотъ наша историческая задача. Че такъ говорили сами нъщцы до послъдняго времени. Не таковы начала ихъ религін, какъ увидимъ; -- не къ тому ведеть она... Шенкелю, какъ и другимъ имившнимъ богословамъ, желающимъ поддержать разлагающійся протестантизив, не хочется совнаться въ его безжизненности. Цъль его книги доказать, что идеи Лютера и Кальвина въ высшей степени жизненны для ремигіознаго сознанія, что досель реформанія не давала мира религіозному Чувству потому только, что она ме была понета "какъ должно и т. под. Съ инвизми его мы еще встретимся не разъ. А теперь переходинь нь характеристивъ самаго протестантства въ его первоначальныхъ обнаруженияхъ.

Сообразно съ чисто отвисченнымъ строемъ измаа, реформація Лютера-въ своемъ цівломъ-была не что иное, какъ попытка создать отвлеченную философическую религію, -- она была протестомъ за права разума и личного возгрвийя. Все последующее развите протестантених идей, такъ извъстныхъ по своему философическому карактеру, необходимо заключалось уже вы реформъ Лютера, какъ въ съмени и зародышъ. Инсличгова и Гегелева философія — это плоть отъ плоти и кость отъ костей Лютера и Кальвина. — Съ поразительною последовательностію возникали изъ лютеранства секта за сектою, облософія за философіей, изъ которыхъ каждан была дальнейшимъ шагомъ по пути къ онлософическому движению и раціонализму. Воть почему и Канть, Фихте, Шеллингь и Гегель такъ часто обращаются къ лютеранскому догмату для объясненія и развитія своих тозисовъ ... Никогда, еще не быдо въроноповъдной ворны на столько отвлеченной и гибкой, вы которой всикое оплосоринеское возграніе увладывамось : бы съ такою свободою ... и легиостію, дакъ, лютерансное исповъданіе.

Танона реформація по своему основному стремденію. Но философическая религія являєтся первоначально въ форма Христійскаго, въроисповъданія, противоположнаго кололицизму. Она ищеть для себя основаній сначада не въ отвисченныхъ идеяхъ, не въ разумъ, а только въ прайностяхъ другой въроисповъдной формы. Въ про тивоноложности лютеранства католичеству и характе, ристика котеранства, и вибсть начало, и основа всей будущей исторіи протестантизма.

. Католициямъ отлинался и отлинается чисто внъщнимъ, объективнымъ воззрвніемъ на христіянство, не смотря на то, что въ Догиативъ пр видиному только вър накоторихъ предметахъ расходится съ учениемъ древней вселенской Церкви. Онъ поняль его практически, грубо, даже, можно сказать, матеріалистически, Царство Божіе у него обращено въ дарство чедовът ческое и Римъ хрістіанскій напоминаетъ собою древній языческій Римъ съ его государственными преданіями и со всъть строемъ жизни. Изъ церковной ісраркіи онъ образоваль правительство съ правами жизни и ,смерти надъ подранными въ смыслъ почти явыческомъ. Выспинь и подныму выражениемь этого служить Папа. глава Церкии, поведжвающий міру, подобно тому, какъ Римъ повелъвалъ нъкогда toto orbi terracum. Онъ питаль, какъ и досель питаеть, религозное чувство въ врающих по преимащества внашностію и резмашными деременіями, пес отвачающими характеру хряспанскаго солержанія. Католика не работала мыслію нада солержаніства дрестівнства, по прайней мара на то не возбужало его останавливаться на внутреннемъ солержанім его. Таково особенно быдо католичество въ средніе вака. Реформація Лютера, въ противриодожность этому, стремится, по видимому, отстоять права духа и мысли, подавить внашнее, грубое возграніе. Но, увлекаясь противорачість на для чего визпинко, а партивному, произволь и на маста гнета и насилія ставять чистый просторъ чисто визпраничную свободу, дають полный просторъ чисто образемъ папство въ иномъ вида, пересенное съ од-

Вта мізметральная противоположность дютеранства интолицизиу проходить, фрезь всн своеоорезныя почот женія Лютерова катихизиса и догиатики. Согнасно съ своимъ листо видпинимъ воззранјемъ вадоликъ только рабски смотръдъ, на свои отношенія къ Спасителю, Онъ дунадъ, что между нимъ и Божественнымъ Искупитемеми нада и не можеть обить живето внамые инакон союза, онъ быль убъждень, что нужно умилостиванть Его — подобно тому, какъ это дълзется въ отношенім въ земнемъ парамъ и втатекамъ, ато навно птатить подати Его наивстнику, гириносить, жертвы, и дары и ничею болье. О побвид вогорая связываеть съ Нимъ міръ чедовъческій, о благодатномъ внутреннемъ общеній съ Нимъ, въ духв онъ не слыщаль лици, почти не слышаль. Въ противоположность съ этимъ Лютеръ только и говорить что объ этомъ невидимомъ, духовномъ, и свободномъ, союзъ со Христомъ, и мысль объ эдомъ свободножь, союзь христіанина со Христомь, ставить во главу своего религознаго возгрвия. За этою мислю о духовной свободь онь ничего уже не видить, во имя ея онь отвергаеть все противоположное ей въ самомъ корив и основъ, противопоставляя права ими ности авторитету јерархіи во всей возможной широтъ.

Личное чувство руководить его и вы тоть начальный моменть, когда вы душь его зарождается сомныйе вы истинности панства и католичества... Чувство тажести подвиговы, высокихы и святыхы, на которые оны обрекь себя необдуманно, воть исходы всыхы его размышленый, выродившихся послы вы цылое религозное возарыне. "И не знаю, говорить оны поды вланичей есть этого чувства, Вога Карателя... Вогы христанский есть вогь любви" и т. под., забывая, что Оны есть и Сучна правосудный. Такы доходить оны до своего основнаго догмата обы оправдании личною вырою ны прочивойоложность всякому подвигу и стыснению, —догмата, изы котораго, какы послы увидины, неизбыжно исходять всы другія особенности лютеранства.

Итакъ протестанство въ супности—есть другая, обратная сторона католичества. На мъсть чистато объективизма явился въ немъ чистый субъективизмъ—безграничный, недопускавний инчего среднаго. Субъективизмъ этотъ въ дальнъйшемъ развити своемъ необходимо долженъ былъ обратиться въ абсолютизмъ личнато
мышленія, которое не давало уже мъста религіозному
возгранію и превращало богословіе въ билособію, з
кристіанскую идею въ пантеизмъ или антропотензивъ.
Такимъ образомъ, если для католика Вожество было
отдалено и заслонено внъшностію, то для протестантя
оно стало уже слишкомъ близко,—въ немъ самомъ, въ
его собственной головъ и сердив,—если для католика

его собственное иминое сознание не имино нивакого значения въ дълъ въры то для протестанта, оно имъло авторитетъ безграничный и стало нарицать, не сущая, яко сущая, подобно самому Божеству, в Все объективное въ религи, говорилъ съ грустию Неандеръ о своемъ въронсповъдания, мы отвергли; мы думели, тито возможна только субъективная редигия, и общанулись".

Такъ думалъ и самъ Лютеръ и почти сознавался въ своемъ обманъ, - Дютеръ, начавщій сильнымъ релимозныкь чувствомъ, а кончивний сомивнісмъ, — самъ не накодившій жира и покой во чилномо дувства, за поторое ратовать, "Къ несчастію, говориль онь, я не могу, твердо върить тому, что говорю въ своихъ проповъдять къ наводу и о чемъ пищу въ своихъ солине: ніяхь. А народъ воображаеть, конечно, что я оть дущи върю и Евангелю и тому, какъ я самъ объяснадълего $^{\alpha}$   $_{\odot}$  (1) Вотъ, прототицъ всего протестандскаго міра и всей его исторіи до настоящаго времени. Что соверния ось пред Диртера, то повторилось поств въдъних протестантских обществакъ. ... Казалось, реформація вносила новую жизнь въ обшества жизнь, полную духа и свободы казалось, она побуждана ихъ. съ ревностію, напоминающею первоначаньныя дремена дристівнства, обратиться нь открет венному, учению Евенгелия, изучить его и проникнуться имъ, когда освобождала отъ деспотической власти паоманоп, одно, стат д доограми одинот одно одно одно ия первых поряхъ. Чамъ болъе раскрывалось въ раз--видъ дриотіанских обществах минио духовное пача-

<sup>(1)</sup> La reforme, son developpement interieur et les resultats qu'elle a produits dans le sein de la société Lutherienne. Par I. Dollinger tome traisieme. Caractère da Luther.

по, проповъданное Лютеромъ, тъмъ болъе мечтательною и безсодержательною становилась религозно-духовная жизнь народовъ протестантскато міра, доколь, наконейъ, не обратилась въ полное сомивние и отрицание върм.

Но обращаемся къ тому, какъ дъйствительно шла исторій внутренняго развитія протестантства, и укажей в моменты этого развитія.

Мы сказали уже отчасти, —въ чемъ сущность Лютерова возгранія. Неприкосновенность права мичности вь области религи воть идея, руководившая имъ. По накъ первый провозвистникъ этой идеи, онъ еще не усивить и не могь выразить её въ формы, отвычающей существу дъла. Не величе человъни и его разума. а паденіе воть что положить Лютерь въ основу своей мысли о свободъ человъка въ области въры. Онъ то вориль: "Человъкъ великъ потому, что собственными силами ничего не можеть сдвлять, потому что папь TAYOURO, "INDIONY" TO 32 Hero ABRETBYETS BOMECIES". Таковъ смыслъ его догмата о падения, если жи поста! вимъ этоть догиять вы связы съ общимъ лютеранскимъ возарвнівив. И такв это было уже пунктожь противоч ръча и непоследовательности въ Пютеровомъ учения. И такъ это ток была сторона, требовавшая новых в оберыденій и объщавшая дальныйшее поступаніе лючеран имъ. за да освоботала отъ деспораческой влестивить Пристрительно вопрост обр втомъ стемъ точком от
 представане пред правленів для Пенним и Кальвина, побужденіем в в BURCHEHIO HOBARO BBPONCHOBBARHIN, ROTOPOS TELEO ASMEL нъйшимъ шагомъ на пути къ осантропизму. Цвингли и. Кальвинъ строять сладующій силдогизма: "Если, человъкъ палъ на столько, что рездробилъ воъ своиченлы, если спасеніе совершается безь всикато участія съ нашей стороны, то причина, почему не всъ спасают ся, должна быть въ симомъ Божествъ Танъ необходимо изъ лютеранства выродился догмать о предопредъленіи, составляющій особенность новаго реформатска го въроисповъданія. Догмать этоть своимъ внутревний противоръчіемъ и своимъ ваталистическийъ направленіемъ необходимо вызываль идею пантенна и заставилять отвергнуть самый факть паденія. Такимъ образомъ реформатское въроисповъданіе составляеть переходы откоторений просозерцанію.

Въ тоже время вы Антии образуетсь новая върскоповъдная форма, сродная лютеранству и реформатетву;
и извъстная подъ иненемъ антиканства. Это форма не
была дальнъйшимъ продолженіемъ и развитіемъ проз
тестантскаго начала, и нъкоторимъ какъ бы зпизодомъ
и уклонентемъ въ кодъ исторіи протестантстье. Она облізана своимъ происхомденіемъ желанію—съ одной стороны свергнуть гнетъ панства; дъйствительно, тиготивній пароды, съ другой печанъ Харантеръ ен пивинанній пароды, съ другой печанъ Харантеръ ен пивинаннійкъ протестантскихъ пачанъ Харантеръ ен пивинанность, неопредвинитель и вы догматикъ печанът,
соединеніе предвини и вибинию первовникъ борите съ
отвиссеннями и снободними моломентами мотерановъ
и реформатетва.

Таке свіпразнаось раскрытіє протестантских прей вы пернопечальных общинах протестантских превенналь протестантских превенналь протестантских превенналь применто возвинення презначання протестант развинать применти по возвинення презначання предначання презначання презначання презначання презначання предначання предначання презначання презначання предначання предн

уже жъ реобриатсковъ въроучения, которое необходимо вытекато изъ лютеранства.

"Но еще болье обозначилось и выяснилось это начадо дотеранское въ медкихъ протестантскихъ обществахъ болью спородныхъ. И, чтобы донять все вліяніе Лютера напуны, нужно изучеть его не по символическимъ тольпо потерансвинь книгамъ. Идеи его дали свободу мыпідечію и породили многое множество различных въровнений и философскихъ системъ, которыя исъ съ одинаковыма правома могуть назвать Лютера своимь отномъ. п. Начинеемът съ первыхъ, т. е. съ религизныхъ ученій медкихъ протестантскихъ сектъ. Въ нихъ два направленія— насельное и эмпирическое, — эти два полюсе, кътроторымъ постоянно тяготъетъ человъческое совнаніе, правности, которыя постоявно сифидются въ мышленія одна другою. Идеадьное направленіе въ редеци- это мистицизмь, противуположное ему-натурализию или раціонелизма (То и другое поледають въ основаніе повое протестантское начало. Старый средвіводжудков кивон стоскукоп сменнярня йиводава овъ мысли опантреннемъ, сознательномъ, духовномъ общения се Христомъ предъ вфру и, иля до этому пули, переделяеть Христа въ челована, а человану дасть непосредственный доогупъ на инбо еще завсь на земяв, сиевомъттърознивненъ помую воему прочествинству инею самообожанія, осантропизма. Діло начинается — разуг м<del>регода съпобнарувения</del> менже плировихъ и даубокихъ, -п**симал**а у**лимбантисты** и меннониты — дълають чисто можерівльное пролическое приложеніе идея протестент, ство, ки былу пражинскому, требуя свободы, внашией и равенство по имя Хриска и въры: - спачала Шпенорь и піртисям требують тодько вниманія къ себь, н

углубленія въ спой духь и чунство пДо воет янляются и результаты этого углубления; инфтики, виднуь, пефесный свыть и иссесиись Хрието, Илоя врого небесного Хриota ginaetes: BCa forbe: hisoria. ashiero ila ilani shuponomin синается наконена ес инсер сенаго законана Ориги напьнийний / изэт вейхи мисенковых погламиос сумествы вавиния --- Эмиануниъ: Оведенборго ныскозывает : напо: мець, яко Богь, анкемы н. неловышь эвоп одно и доже шо природи и что онь самъ своими твазами фидунуюне небіл превращеніе человіна, жь Пожестро:(4). одзиния: стическія: движенія івть ореділіпротектавитива орудіотични мъ. лаполическом в пірв м прориводять своеобразныя сель THE MUCTURED BY CHEMICA BOWLECOURS MACONCEROUS HO - 130 Сътдругой, виороны — пордое своею побырника и пре-ASMICHTA: PRAHITOSHOO! TYDCTSO : INCORPORATE : COSHSACTS: U.G. скепенно прваквоколожных экспецивогу пороже эт око торматы раціоналивир: н налурализма приявивость при -релимі узвагос ученія. : Оне сотвернаеть писль соцвенблодиг мости всякаго внашнего посредства и видивестольно двио религии, укотраняеть ств. этого осамо: Вожество: и -острои и выправнительной в провод в протод в провод в протод в провод в провод в провод в провод в провод в провод в протод в провод в протод в пр еніскі да віз противоположность викі отдаляєть і землю опъл небрит Но резушватил тотв тас, т. тал ине инысав «эдео выказаний», чений постраной постранова , постранова в на постранова в н мленів. Это паправленіе начиваеть:: амалицировать; приспансное учение и, накоди въ немър по-невирному вагинду своему, только то, что есль чт жиноми человани SAMMOTAGTA, TTO A CONSTRUCTOR MEDICAL CONTROL OF THE STRUCTOR MEDICAL CONTROL OF THE STRUCTOR выше оптровений празума; мите никриники другирован ихъ Веммасов, в сово с объеме

<sup>(\*)</sup> О Сведенборгъ, которыто вынашине спириты стигають свойны роденования пока, ким намерены надать особое кочинение (д. 18. 19.79. 1

провеній. Это религіозими раціонализми Социніват п Tyro Pootin on Applicational Rolling of the Contract of the - Но во чему човько полусовиятельно странялась разhavining : Had bachondarias . To direct the descriptions of the last the la смучно предпосилось нь мечнытальных плостроспила minoritico de l'actificité mort partici cootrat por y dumanto desiраменія режичозный раціонализаты пту паменазалосьнев VINECED MICHO REPORTED BY OHACCOVERNED CHETCHER LIDOтестанточнай и можно сказать безь преувеличений что Дитерово "върую", «скрываниев им себѣ вениоровновеerym macho, mengé me halleo coo's transfo convecteir n Theore Homero: Pacephinis, Henry is a apparation number for ожнософія: Вдёсь во вия мовой Линеровой вёры строжеть нішкые міры, —вею вселенную; соординяются съ са-PROPERTY TO THE TENDENT OF THE PROPERTY OF THE писни превращиму коночное ни безпонечное 11. Это •Маосфончески-протестинтское направление праввивается выботь об развиність протестантской жден по указанамать мучань, «начанается опо съ Денарта и Спинози и кончается тольно вийств съ Фейербаломь.

Результична вчиль онлосоосних возграній не прекодать дарожь для протестинискаго народченія и, прилателотся вь сладь на ихо явленісму — кы соера болесириских пенсивній. Мандая силосоосная система перандаеть ридь такъ назынаемых веодоговы, которые вносить онносооснія пеоріи на допизинку и церковицію исперію: Рады называемы по премень Данарта и Спинени в кентаеми останошимися теперь, сще нь живамир ихъ Земилерь, а особенно сильные подвижники на этому попрація Баурь и Штраусь. Такимь образомь Виблія въ ручаль отнять новых поперанскихь богосло-

опроличент сургановия в чини в симента в симен верующего міра ек: поставини понти на Дану съ Гомеромъ, Виргиліемъ, Магабаратор. : Навыс богословы выселя вы алиминентерной выбор прида от при выправной высок выправной высок выправной выправной выправной выправной выправной выправной нфизь спортьеожественных прионій и функци. ... 6 Такимъ образомъ чисто рештіоннов дленіе сифинваелся от новайшимъ еклосрескимъ, и результатомъ и выраженіси в этого сившенія явинется новая свободная первовы, основанияя Іоаниемъ Ронге и обязанияя пропенендевісмь свонив неодогнаму. Этр филосорія съ виснемъ религия и монытие на распространение раціонализма эт массаны народа. Она начала проповъдь свою ръчью о томь, ято отпровенія будтобы нёть и быть не можеть, это «Христаниство есть спово, о любви къ челоивчеству, ято въ втомъ будкобы все его значеще; она усламовила прездникъ: прогресса и неловъческаго достоnuctbe R The Dog. ..

Около токо ще премени, на другомъ компр протестантскаго міра, — на сомыхъ крайнихъ предълахъ его — въ можемъ свътъ — изъ нъдръ его же является секта мормоновъ еще болье грубаго, натуралистическаго характера. Ока произвъдуетъ ученіе достойное временъ язычества (догнать многоженства) и отрицаетъ не только христіанскіе догматы, но и самыя нравственныя основанія.

жань до конца исперивлось содержание протестантства и семь протестанскій мірь сь изумленість укидіндь, что опр. незамічно перешель изь области віры въ облють неябрія..., Родилось желадіє противодійстній неибрію, реалийн дуку отрушанія.

... Всанція эта заявина себя во всэкъ прежникъ направлеміянь, отремившикся къ есантропизму съ одинаковою силою. Она обнаружилась и выпервоначальных протеставлених сектих, и вы повыших, и вы същей богословской наука Германіи.

"Въ первоначальных протестанговить общивать оне обнаружилась стремленіемь нь соединенію віромсновін даній Вопрось ббъ этомъ поднять еще въ 1818 году. Симскъ этого умоинческато движенія понятень. Соединить два просеставискій вброисповеданія, изъ кочорыхъ одно есть даньнейшее развитие другато, - вначить задержать въ самовъ началь и основахъ эластическую силу протестентства, уничтожить вы самомы зародыми та вопросы, которые, какъ им видели, неизбъжно ведуть къ раціонализиу, соединить общія силы протестанискаго міра для новаго устройства церковной жизни. Поэтому-то, въ связи оъ уніей и въ одно время съ ней, явилась и другая мысль о необходимости церковнаго устройства протестантскихъ общинь вы древнемь духв, о развити Вогослужебнихъ форму вр замень отвлечениями форму протестантства и т. п. Вопросъ этотъ также, какъ и вопросъ объ уми, еще не ръшенъ окончательно и хорошо не выясневъ; но болве и болве возбуждаеть ки себя сочувстве и пораждаеть стремление отриниться от пытринико сориь протестантства. ராள் <del>முற்</del>து ஆட்ண்.

Въ средъ мистическихъ протестантскихъ обществъ реакцій противъ прежнято начала обнаружилась такимъ же стремленіемъ перенести древній бытъ Церкви на современное состояніе человъчества. Секта првинтіанъ, явивіпаяси въ самое новъйшее времи, хочетъ всъхъ ужърить, что въ ея обществъ проявляются такие чудние дары Влагодати, какіе были при Апостолікъ. Члены ея утверждають, что обладають будтобы даромъ явыковъ,

перобно тому, жакъ вто было: въ первенсивующей, Церт яви, ----творять чудеря, леворять адохновонные грачь, д. т. / д.: Ависије, подебщаго , общества: из , провесениди опра мірту слушшин овыраженівнь пробесторові сторові пробесторові певорога, пакой, совершается во всёга, его соераль вивожи от простинить стоном в раціонализирь пред повод розв. отъ субъективнема мъ. историческимъ, мормамъ (раглигіознаго сознанія, и новые мистини, т. Де ирвинця, не, не говорять: ничего, подобно пракерамъ, и методистамъ, ни о лебесномъ. Христъ, ни о виупренисмът свёто ть; они заняты только мечтою возстановить быть апод стольской Церкви съ апостолами, пророками, учителяин и т. д. Въ этомъ мечтательномъ стремленіи, соединенномън съ отбъжденемъ въ дъйствительности чудесъ, совершающихся будтобы въ ихъ средв, и выражается мистическій строй новой секты, распространившейся изъ Англін въ Германію. Съ другой стороны — это самый напряженный и сильнъйшій, протесть противъ новъйшаго раціонализма, это-самый скорбный вопль въры при въдъ опустошеній, производимыхъ разумомъ. Ирвингіане хотять самымъ нагляднымъ образомъ доказать невърующему міру, что откровеніе не мечта, что чудеса, о которыхъ расказывается въ Библіи, совсемъ не •антомъ или иллюзія, что все это еще продолжается доселъ-во очію. - Прінди и виждь-говорять они своимъ прозедитамъ и всему остальному міру.

Наконецъ и въ самой богословской наукъ, которая досель переносила въ область религи результаты оплософемъ новъйшаго времени, начался тотъ же поворотъ и возвращение къ прежнимъ формамъ. Здъсь это возвратное движение обнаруживается въ стремдения къ миру съ отпровениемъ послъ давией вражды и разлада.

Эни новая теслогія: vermittelade, т. е. мосредствующей между разумомъ и Откроверіємь, зародилась во времы нё ТЕмейориалера и вы наши для ріластся восподствующих вінновы вы наши для ріластся восподствующих вінновы вы правомы виді: кодь развитів протестей техніх вінновы правомы виді: кодь развитів протестей техніх відей; Камрый при указимисть нами обы засолії подраздійнотся ви воз очередь оце на шноже стиб часіных можентомь.

Перемодимъ нь подробному разсмотрънію нашдой изъ OTHER BUTTER SOOMS TO THE TOTAL TOTAL BUTTERS SET OF THE SECTOR OF THE S Just a mount of the transfer HOCEBEORERCE HOCER! Latter Burger of Burgell Romanics of -инчор вистем (Продолжение будеть.) ente di estima e de l'arret de la ligitime. Apricamento dinone conceptions of the second of t agency agency of the selection of the confidence Br. data of a large of the control of the Color . Fet ! . 187. -4 OB No. 100 and the second of the second s laife to disease the second of the commence of the first of the company of the STATE OF The Committee of the Committee of The control of the second superior of the second the state of the some of the sound and all of the and the sea began to the manifest or office of the COMPANY OF SOME OF A CHARLEST OFF

Fig. 1. A section of the control of

## HERTER HORSHEAREN LE HATILIEU.

and one office and

къ соединенно съ православною

въ хущ столвти.

## (предислові Е.)

Исторія охнамы, порожденной въ англійской цернам революцією 1688 неда, досемь составляєть предпять церт ковных изсладываній и завинаєть видною мійсто въ церковных англійских латописах. И быть не можеть иначе: и въ жизни общества, и въ жизни церкви часто повторяются одив и таже событія, только въ другихъ видахъ, ири другихъ обстоятельствахъ, при посредствъ другихъ дъятелей и т, и. Водъ почему она еще разъ, и въ недавнее время, обратила на себя вниманів англійскаго ученаго Томаса Лавбури (Thomas Lathbury), автора "Исторіи конвоваціи", "Исторіи англійской ещископіи оть 1640 до 1662, и пр. пр.

Всю вту исторію схизмы иначе можно наввать исторієй Nonjurors, т. е. всёхъ трхъ—и епископовъ, и насторовъ, и мірянъ, которые были на сторонъ Ізкова II, и которые потому только (по крайней мъръ въ первые годы) и отдълялись отъ англійской церкви, что не хотъли прислить новому королю, Вильгельму Оранскому, в которыхъ потому иначе называли люситами (Iacobites)

Мы однакожь имвемь въ виду не общую исторію

этихъ Non—jurors, но только тоть эпизодъ изъ нея, который заключается въ ихъ специеніяхъ съ Греко-Восточною Церковію и который переданъ г. Лаебури со встин подробностями, быть можеть, далеко не впелиъ намъ извъстными.

Во всякомъ случав, при стеченіи настоящихъ обстоятельфійні, і пірдігі зарівотові влідівніє пазатакь подументовъ, какъ они у него приводятся и передаются, съ твии, какіе у насъ имвются, казалось намъ, если не теперь, то въ последствій, можеть, быть не излишне и не неблагопотребно.

Г. Йонгь (Joung), американскій пасторъ, дълаль уже при расок меторін павлеченін, и онт мамо сообщени были вытерной меторін павлеченін, и онт мамо вприо, добасні чля висторін васторі про васторі по вприод павлечені по при вытерія Понові, матрі от вы павлечені павлечені по при вытерія павлечені в павлечені

теры исторіи англійскихь и пістандскихь Nonjurors есть обстоятельства, имбющія для нась особенное значеніе. А именно, — это попытка ихъ, или по крайней мбрь некоторыхь изъ нихъ, вступить въ единеніе съ гредскою, какъ товорили тогда, Восточною Церковію. Первая мысль о томъ родились въ 1710 году, когда явинся въ Лондонъ Арсеній, архісписнопъ онвандскій, для испрошеній здысь помощи своимъ бъдствующимъ собратівнъ въ Александріи. Кампбель, одинъ изъ потланніскихъ епіскоповъ, прежде другихъ познановий съ архіспископовъ, и дежде другихъ познановий съ архіспископовъ, и, "какъ человікъ, по словамъ Съхвіненії (у), изворотивный, побивной извіненать изо

('et)' Oat' nathaodis' , si Ecciesiastical history of Scotland, is 1788 r."

новто пенеру для своей перкии, не замедиль при пера вой же встриче со чамы одиль передать о томы подруде . Равно не замедать обы передать о томы подрувынь своими. Въ начань вет биле постан действовачы единодушно; по нетомъ возимали сперки питивовтельно обычает (пеадов), — и Спенесъ, четъ самый, поторий не задожо предъ ениъ замивает передедень общего име проекта на треческій языкь, вибеть съ Гаучь (Нашея) и Генди (Gundy), уклоника отъ делиивйныго участія въ втомъ дель; и такъ оно останось на рукахъ Коллира, Вретта и Грисондари познащенныенискеновъ Намибеля и Гаддерера. Скиннеръ замічаетъ, что инпогда челья было обидать какого-любо услами въ этомъ дёль, и что, въ случат усивах, минамикъ нельня было ожидать добрикь носледствій.

О темъ, какъ ніло все это діло между Мопјигога и пітрівривни Восточной Церкви, мін завень кът записокъ Вретта, ноторыя имъ отпечатаны быни изеконно літь спустя посий того, когда уме неквня было симдать никайого усийка въ этой попытий. Омі сокранимен между манускриптами епискона Сёлля.

За повижніемъ самаго подлинника, воб письма и бумаги будуть приводимы здісь въ тіхъ извлеченішть; который сділены г. Лаобури, написавшийть пілую, огроивую книгу; подъ заглавісить: А history of the Nonjurors: "Котуа въ іюлів 1716 года симоновы, такъ называемие, Nonjurors собрадись разсуждать о нівеогорыхь ділахи очносичельно ихъ малой периви; (Their little church); г. Кампбель, польсуясь этикъ случаейъ, завель съ нами річть объ архіспископів онвандскомъ, бывшейть тогда въ Лондонії; туть по предложніть имъ—помытаться вступить ім единеніе съ греческою дерковію; сублеть

делісніццьки прийсенья упредвоженіе передель ижч SOCIET HODELCHICOTOPIC CALE ROUGHENING HOUR BURES TO THE THREE нициванительно обы этомъ дълб бельдоваль..., Диогда, вовостовищегацию однадъсны побъ гущения, им объ побращень BROWN INCOMEND TO MICHELLIA, MARKETAN OFFICE BOOTON CODERAS видеты войка: пристівнь во взанинеми; менду кообою де-CONTROL OF THE CHARGE TO STATE OF THE CONTROL OF TH быты за истором в г. Камереля. Гил Торощи бирий туть, отвень извя тогда въ сторому, и сторомъ нивј чоо: говки: испораснико: и наукрарира: сомыхъ и прия-ОТОВТЬ Р МІТІ МОНОМУІ. УСНАВНІЙОІ, НАОТВИВВЛІЗЬІ І НВО, НОМЪ4... «ЧТО ОТЬ раговру вотфения фийу смоте на мерения запра вынично на принциперации полительно при Колдиръ, «Колдиръ, «Колдир и Синсинсь сапистиско остании чезностини предарженія (которыя, вель говорильний Камибель, гоСпенись переводи: на греческій интуты же новым и передаин: мхълархіоннокопул Онванды; за порхіонноволи навидь наможна собою эть Москвун и расположили тамъсий пользипросодо прина гермяно мяря, водъ ночему они даме сая миникован: по) этому дануван къд Егод Величеству, двогод рый до того расположився къздому дібьу, что вой эти ия ілионовій і тиольній протосній пр влениявройскому петріврку, для сообщенія нав и прочинь: пениронъ востопнымь нопрівркамь, Провись вожель припевь ответь отв датрівня да эти предложенів, межну Nanjurors прервалось, взаимисе общене, и свисино мендул Ганория; Спенквомъ: и: Гонди сев одной спороны, накониромы. Кемпболенъ и Голдереромъ и иною при муров. И порто-прим виде доприм и морго доприм дримент въ Донионъ, пъ 1722 г., г. Спенков откавален опъ воджаро, учаскія. въ ресоктивать, Гадиореръ, же и а, настроживац ваниць заднево. Въдпоскъдстви, прове Галдерерь уч

халистик Мютиандію, пив иніт-прицевов из гог Гринцевича Вась, гадь виоголдіводимонно просидіння по подприми и поподприми запарня на при и поподприми запарня на при поподприми поподприми поподприми поподприми поподприми поподприми по подприми поподприми по подприми поподприми поподприм

насащиесями останкоми бризанских правосивления по насащиесями останкоми бризанских правосивленной актомасом насажения виотомасом, простоящою дерейной принасамой частоя въ слъдующихъ пунктахи, насаженией жольной люз по принасажения принаса

- "2. Всявдствіе того епівнопулі ерусалинскомущеровом ясноя нервеневоє чести недж вейми, прочини причини причин
- нум. Винтастносии сенископунны натріврає поменанник номожност судевелення равная поместность соменаноми. Рима, и принценово вызмить соверженно подменення от принценово запинаново вызмить преинущества.
- приладения операции поличения приламения порожения, оказ тарма, при совернию перации простением порожением получим спинатио остав лица перации Герусовнийской при получим токка перации рижения подчинания спискому примени нерации рижений, инкомерсы подчинания спискому примени святую касолическую въру, преданную Апостолами, и

новисионную на собораца. Никейскоми ин Константино новисионь, граниотиньсть быть признанием систночнасодической Перина, газ общения сыгалиотодинирны обнфайй сосседения отщини винкы меборомы польщими пробинийный, кап об — по молосо в подда до соб

- нено различенъ обстоительства испесия; при видирайны фоспиротно. (сондостіру), какое покімо можеть быть докум возбрадани письова быть цернисть испесия покімо можеть быть докум возбрадани письова быть цернисть постои постои покімо докум.
- ней же первых, живета быть возовановлена шанпревизная ангийская литургія, весьма баново першоданцая шь литургія Восточной Дершін, съ тіни прабавванілим на намененіями, котория « наиболів повыкувая соотвітетвующими первоначальному ба рбразу (ргіній tine, standard).
- 9. Многія изъ бесёдъ св. Златоуста и другивысуван жисных потцевы означенной «Восточкой Деркий бекотжичность биль нереведени жаних пійскій жикк» в пападання въ жаних свящанных собранівнах в деле
  - 10. При Вогослуженій, тако, тай сивершаетою менивало всемнякой Церкви, парочиго инферербици фосповищемо ших пісрускимского денисновирний причасники же служба въздеженности ниферербить: везносники моменен перопричано записто, по пове другим напрівропъи ениснопень (Вогдучной Церквирні, мену денерицан по при при при перопричаний денерова по при при перопри

ECCEPT A CORRESPONDENCE OF CONTROL OF THE CONTROL O

- 11. Равно и вірный и православний оставорь (фразапедой фермы, эр навіотнить пагучання развичать інзвісяные дин, отпрителя молитенню должена быть воспоминасив :Восточного Церневію за паго паста до
- 12. Между тою в другою нервиеми должи угвердаться врайния спощения; а адты в допущены должнацібни взанию подтверждени и подписамы. Эт —— "Въ видакъ заниюченія педобимо помпердать; предвериченно, прежде немень песейдують твердов и совериченное заниеніе, ограждущів, восодическіе ейиснены времень древней Виликобританской пенстичній зании бивгопосребнымь объявить, въ чемь оше сожишаются и въ чемь не метуть имфаь соперавонного сомиссия.
- 1. Они согланивотся осносительно дивиадивничесной симвена (виры, преданных на первони и пороскаточными деканский себорахы, и счинають иханодоскаточными деканский и напротивы, не мигуть согласивыем симвеныем симвеныем призначеныем приста описам симвеныем симве
- 2: Они: согнашающий иссочносно відунить дого. Дунь Симулії односущенть от Отденть и Сыпонь, шаль голоритек о токть из правослянном вененіздалів: Веспоным Церкви; прирокії чого, что соботненно Отвить посто нечочнить и нечало, оскумні померить: Святий: Духьфія муютиз пенен, случай воперійсько-ревенно для поменені перовить теку, чему чаму вама Жриспось паучально за стот
- 8. Они соглащаются, что Святый Духи эпосиниз Сарномътоть Отик, и, осин и говорять из темътски фрутомъ изъ своимъ испораданій, что Онъ посламъния ис-

поличений по собораць. Напас об и поличений со соборации от примента общег за проблений со соборации от примента общег за проблений со соборации от примента общего за пределения общего за примента общ

ниено ре спечение об стану на предостава по стану жение об стану по стану

11

AT

TOPERONS
TOPEONS
TOPEONS
TOPEONS
TOPEONS
TOPEONS
TOPEONS
TOPEONS

: "

EP) BBU.

त्वत्र विवादाः **विवास्त्र** 

ся только относительно, ни менфе

AROPOCESDESIGNOCES CONTRACTOR (P)

метал. быть: установи, още направления инкамть. на предоставления и пото видения предоставления и пото возглати и пото возгла

лена и таки уполномочена Христомь, что можеть судить и осущать нечтольно писаній, но и писачелей, --- будува ли 'то' просто ен порчиненные (subjects) или сел едужители, будуть ин то инами нан волина особы. 10. Юни обтиниваются, что : чинного чели в экрови Христовой должно быть преподаваемо вининай шидъ двумя на видени, и ито катинонен не реступила установленіе Христово, лишивъ мірянті одного жиз отвать BEFORE, do to a company to the second of the succession. 11. Они соглашаются, что прещеню и примоствовам. ла и крови Христовой вообще необходими диясимоских, и для всёхь верныхь, и что прочия спачыя гайшы Муsteries), учрежденныя Христомъ, чин постановленных Его Апостолами, если и не типъ безънскио полисина необходимы для вобхъ, темъ не менье должни быть прісиясны и совершнемы св должный билогованісим. согласто съ населическою и неванамитью превисю пре-. Ji disor fined

12. Они сотлаінсются, что нівть никавого одійствотелімого чистилицисто отня въ будущемь абків, дви очищеми будгобы дунть, а слід. нівть и искупленій дунть нівь втого чистилищнего отна, сопершанням будгобы молитенми мивыхъ: но что, тімпь прочастье, німть не восходить примо та несопливосов, и вей ботаются, до общаго воскресейн, во клийстныхъ низнихы обителяхь, уготеннийсть пив, пребиная отмы въ чаннім откровенія сего дня, и сливаю орош міничны и сливосновія сь моничнами и сливаю орош міничны и сливосновія сь моничнами и сливосновіння подшасовунощей на замив нериви, примосимними вы высщірів. ос.

Что цо тъкъ пунитовъ; еслоторомъ они не инфивтенеръ и впония, сементиску тогани объяванотът ще сей разъ сайдующее.

- 1. Они великое имъють уважение къ канонамъ древнить вселенских соборовъ; не усвояють имъ однакоже авторитела, принадлежницаго священному. Писацію, и полагають, что тамъ, гдв потребують дого дюбовь иди необходиместь, они могуть быть и устранены правителями Иерики.
- Матерь Госнода нашего биагодать они и называють въ ней биагодать Банцо, вознесную Ее столь высоко, страшатся однакоже вознавать сману Пожно твари и страшась, чтеры, просмавая и величая Ее, не впасть въ крайность, просмиванить и величають Бога, высцавшаго Ее столь высоков благодатно и почестно, и явиншаго наче такимъ сбразомъ столь велина, благоданна.
- 3. Хотя они върують, что и свядые и ангелы радумотел и о единомъ гръдники выощемся, и соучаствувоть съ нами въ молитвахъ, и благодареніяхъ, нашихъ,
  когда онъ право возносятся нами къ Богу купно същерновію и въ общеніи съгнею: тъмъ не менте, страшась, какъ бы не умадить ходатайство о насъ Христа
  Спаситаля, не могуть позволить себъ прямо обращатьсв: къ намъ съ молитвою, не исключая и самой преблагословенной Дъвы; они желають только сочетаваться съ ними въ Духъ и имъть общеніе съ ними вълюбви.
- 4. Хотя они върують, что, чрезь привываніе. Святего Дука, совершенняя лайна (Мумету) содовается во сентой енкаристій надъ влементами (клаба и вина), что посему върше исминно и дайсквительно прідомлють тадо и провь Жристовы; однакожь они върують, что тайна сія содоваєтся такимъ образомъ, который не мометъ быть постижнить для плоти и прови; и, не цаходя ни въ Писаніи, ни въ Предавін, достаточнаго ос-

нованія для опреділенія втого образа или способа, оставляють его вь семь неопреділенномь виді; такь что всякій, согласно сь установленіемь Христовымь и согласно сь разумомь Христовымь, свободно можеть принимать сіе тамиство сь вірою, и чествовать Христа дукомь, яко истинно и дійствительно въ немь присущаго, не обизываясь въ тоже время чествовать священиме символы Его присущія.

5. Хоти они чтуть намить всёхь вёрныхь свидетелей Христовыхъ и считають не незаконнымь помогать воображению изображениями ихъ и ихъ славныхъ дъль и страдальческихъ подвиговъ; тъмъ не менве они страшатся, вакь бы не сделать темъ, съ одной стороны, соблазна іудеямъ и магометанамъ, а сь другой, и многимъ биагомыслящимъ христіанамъ; равно опасаются, что если не мудрые и просвъщенные, то во всиномъ случав дюди простые, при видв неправильного ихъ употребленія, легко могуть быть вовлечены въ заблуждение, однозначительное съ идолопоилонствомъ; и потому для предотвращения этихъ последствій, они предлагають богомудрымь епископамь и натріархамь Восточной церкви такъ объяснить 9-й члень вторато Нижейскаго Собора, относительно почитанія иконъ, чтобы онъ перестель служить поводомъ нъ собиазнамъ, невольно вознивающимъ тамъ, гдв прямо, и непосредственно обращаются къ иконамъ.

- Всли конкордать сей состоится, при ограниченіяхь и уступнахъ съ объихъ сторонъ, то въ семъ случав у натъ инвется въ виду ностроить въ Лондонв или близь Лондона церковь, подъ именемъ "Конкордіи" (Concordia); поставить ее въ въдъніе Александрійскаго патріарха и, въ извъстныя опредъленным времена; совершать въ

Digitized by Google

ней англійскую службу, въстой формъ, какай будерж одобрене или допущене выстранующих или динероду ставиделями Восточной порвии. Съ другой катороны, если Богу угодно будеть возстенить отраждущую перкорь этого острова, въ закомныя ся, праван равно какт и ся спископорь въ вринавление при в права, они обфицьють упокробить всф свои усщий путобы поввод лено было пребывающему замов греческому, самовощу, лии Апочномолениома имъ<sup>21</sup> ва<sup>к</sup> :: назвродного чин совершать. Божественную службу въ каредральной перван Св. Павле, и именно по уставу греческой церкви. Но нцито не могло бы столько послужить из утрерждению единенія-и общенія между двумя сторонами, - и на самыхь паволическихь основания финантырова схим общей липургін, такой липурцін, водоран, обудучи составлена по древнимъ греческимъ литургіямъ, съдопуще-д півиъ извёстныхъ мёсть и обрядовь, не завдючеющихъ въ себв сущности дела, между темъ нодающихъ собланны годной изъ: отороны, не возбужделя бы собою ниванихь возраженій: тогда патріархамь Восточной мерпри осталось обы тольно милостиво, снивойни и разрачи шить употребленіе этой, общей плитургім, інави літурет. вамъ, имъющимъ завсь свое мъстопребываній, тапъсы соединеннымъ :британскимъджаю ликамъ. о от ду оде вынамителе одганивност од анации полна сен у монации этотъ конкордать; непротивъ, съ обижь споренъ всически ви старанься врачевать распоржение положеніе кристіанства и всячески зутверждать и распространявы дрисы тівиское единомысція и миръ. Лондовъ, Августа Августа 1716% (2)  $^{2}$ n (10 m with  $_{
m c}$  where the angle  $_{
m c}$  about  $_{
m c}$  and  $_{
m c}$ присти и предот Москови односительно вишепри п веденнаго предполагаемагос-поментардата» выначаем

. "Государь. Араминикрити, сонуженований Опранц спому временяемому въздонием, уведонием насъ, что Вамену Видиссийу «блассугрдно было, одобрять проекть единенія между греческою и бриталошкий церицаим, ночно Вами Вранчество миностиво изволили переевин эти: (догодорима) отельи из. четырей Востоуч нымы матріаричнь. Фир столь блистрівиное намы-изваето обизываеть наси выразное предъ дамень Валего Вранчества весеникайную бингодарность. И чакъ дана Болунутенно было положить на справе столь велинато Ванодительначиней при промощь нь двай отранцении цвиости Вселеновов Перкви и въ двив возглановления нь пей общей гармонів, требуемой еп, присманским установленіемь, что :мы уповаємь, что нашему предвач чинавію благовопівнінга рука Вангого Величестви: 91 . ... Носледника доей обстоятельства вы отношеми изы церяни и росудврсину довени налгу цермовную община 7 до почень при почнолниция совим прогодения при Вание Виличесиво въдесто; рто исонна в правда не зависять: отъ чисиенности: Да воздаств Валиему Величеству : Святы **Госполь: за правил благонесянным расмодржения въ. семъ.** двав, выда продолжить на приобе годы Волге слевное и оческивое приствовано-пля Вись и для Вамили водданныхві. Такова прінсиренняя молива пашаводо - юн ин «**Охорнубрявлинимущиючтенісив**», ори о городи -ган явирон по выпроиния выправления первенен--тор, тього до то**ння покадення вине слупи.** LATTER OF LATTER AND A STREET OF BILLION gre from - в Новія та нивана Аркіспіскога Очисидскаго да Египтыр ноторым первыя пиратоженія вак Бразалаів фыла передалы Восточнымы Патріврхамъ." Ref 1 Bur 198 а Досточенивания и мудражимы. Банскопамы, г.: **19**•

Канибелю в прочимъ, и почтеннимъ Геревиъ и возамобиениемъ мірянамъ, равно камъ и остогь именичение христівнамъ, Арсеній, митрополить Опивания, желесть Apasia e cuacenia." g or s 1. 1. Go & Po -- Писько вто пославо наз С. Перербурга 16-гов Августа, 1721. Доспавлено Таковомъ, негріаримиъ протосинкаломъ, тимъ семельъ, которий передаль исвиси вопросы петріпрхань. Оны же привозь съ собою весьна длиний отвыть оть Восточных папрарковъ, подч заглавіемъ: "Отвъть православныхъ: Востока на предвоженія, присленныя жет Британній относиченне единеч вія и соглашенія съ Восточною Цервовію. « ат Вто семъ документо патріерки очивомиваются сдолачь каніе бы до ни было уступии, и дають на то причины со вожин подробностями. На первые пять предвожение ови говорять, что у нихь на это одинь отвыть, такъ какъ и всь предложение касаются одного пункта, вижменно---порядка нять патріардинав пресполовью, Тфр. ноторые навывають: себя останиемъ первобычнаго превоснавія въ Британнів, желали бы (если таково живмивніе, что будеть показано въ послідегнік) вимьнить : ихъ и ноложение, : дажное : имъ православными императорами и утвержденное фожественными и повитыми соборами, ли дать имъ иновый и празвичный отъ прежняго порядокъ: по плану ник, на рамскій, ни константинонольскій престолы на должим чимоть первенства, а первенство должно принадлениять престолу іерусалимскому. Но на сей разъ можно было сивлать нимпектарующий вопросъ: "Если двао единения насиего сылиранизменной Восточною церковно писается пучения и святой Въры, то ваните туть нужно бы было жен манальнородиям пачновородина, престоловий Никовической

на нь другомъ случей это немънение не пометь: емжить ни во благу, ни во вреду религіи. Скорбе же несьто одо породить двискія виботь единекін, истому что ещо является накой-то новостью, тогда жань наша Восточная Церковы непорочная невыста Христова, некор-AL HE TO KERGO DOME HE ROCTYCELE HOBOSBORCHIE, 'H нивогла не поввонить себи икъ дорустить. И почену бы дать предпочение престолу Герусальновому? Потому, говорять, что оттуда примежь Маангеласкій залонь баягодаты и истывы, оогызско: сь преречесиющи: же оть Сіона изыдеть виконы, и слово Гостодне изъ Перцен мина. Такъ ужениднь они, говори такимъ: образонъд жилти быть мудрже и симскениве твхь, поторые постави-AN OUR ROSCIONAL BY HOCKORINGMY MYS THESE? VINCAR OUR дунають, пито стакой праспоридовь учинени бези празнишина в безъ основания О, понклуй Богы! Виновниви: эп. запонодатели вкого чина были Вожін челенина, нивника жь себь вежное богаточно въдвия и разума. виктому еще вижний въ себъ Дука Господия: во венможь случат ны не:межень: весмийть, что мы иху/кучше и прозоранвые, и потому не можемъ позволить себъ не только успранцив ихи мукрая постановленія, но и произвети колу маниемъйшее вы ничь изифисије, не воротовая противу: святыми Вожінки и сенаго Вора: Вала e de le pe le la lappe de la la la caractera sanata sur la constanta anna la constan й / Не молое время: пому навирь // рамовій чаны, уловлені ный дуполособомъ: діодома: по приложій вы стороличний новыя уденю, фозопалья противы единства. Церквиоп ивтом PARTITURED SOTTO THE RESIDENCE OF THE PARTITURE OF THE OFFICE OF THE PARTITURE OF THE PARTI жанирыу «жомуткун керусадунгодуновы мен ме рабан «Мери EDE, MOTOPAS KUPÉSKAÉT ZÖGGGARÁ SE ESSEK KURUKSA HÓÚ SÚAFIA POPELIA POR MARIO NO CARDO A CONTRACA DE COMO DE COMO POR COMO POR

-вещимонидочи запомил принем пропрости образования при образования принем при образования при образования принем при образования при образован нія; съдений тогоны в попора предбано в бевбурно виленом не оксему этой: винени, безы особенивля усилий выноснив полнения ересей и управления благонадению доственуть до пристаница: спасемы. : Тоть не, жего соктанаяеть собою натую честь,: нест постуга, сторванрый отъ Привот парусални приставлениний: из его соботвенной направы со ин не знасть, напъ сосится по: воймамъд: и восгленкайь, стращно- будось носиться, доколь не ображителновной возвратителник манией каноличной, жиде фенерация в предоставляющий в простория в предоставляющий в предоставления в предоставляющий в предоставляющий в предоставляющий в п доноль: дооно же постолить свбя люды прежый й трими: портиво онго будеть безопосонь, и тогда от будеть вы едстрявій выперживать дуковими бури, его окруживщім. Таниць, то образомъ свядал Церковь. Христова степть упнась на петирекъпстобнаки, тлео на ческреко пи дріврават, дія інродоложають столь тевердо ди жедвинно. Порвый вы эконь чивы сеть патріврхъ Константивич польскій, второй патріарых Алексемирійскій, трекійліятріархы: Антіохійскій, петверскій петріпрх з Лерусавич-मा का का महारा अध्यक्ति । से का ले प्राप्त Contract of the fact си Онигарация однокоже услушну вереофорника: 191-185 е у Колитайци копорые недынають себягостинномъчнеры вобыцифго правоодный побраменти святый та вностоямскій престоль Іерусалима предпристь вежны ипрочемь це будемь преревать пин по семъщинать побочании сами, LEDSEN STEED TO THE TOTAL THE PROPERTY OF THE оказываействаму содавложе наминатичайшее уражилічій ва выської свойню, гвуп інкра Свупнест, у втойнь мен він добів і сбів винения принция видения бинения жинения принция видения ROBERT BORRE (M. 1748) - TROSETERANTE (M. 1748) - TROCK PROPE

тую провы свею Росподы нелу Писусь Христось. Такъ сваи таково желаніе благочестиваго остинка Церкви въ Фриганіи, ны уступнемы сму и готовы удовлетворить его; техьно да не пресправать никто, будто туть учинена какай илбо отподій, и сладовательно никто да не дерзайть отверічть его.

Панте они присовонувляють еще:

"Но притомъ необходимо нужно патріарху ісрусавимскому, ная самому непосредственно, или чрезъ уполнемоченняю; совершить посвященіе надъ британскими
симскомым; благодатію Святато Духа; и пусть уже нинто, промі ісрусильномаго патріарха, не держаєть руконолагать тамъ, да н'вообще пусть уже нивто не вийшимаєть вы его гормедикцію."

"Относятельно 6-го пункта, "гдв говорится о древней дисциплини, они замичають, что ими не довольно исно видно, что чуть чивется вы виду. Если туть рычь идеть о томъ патріарка Теруский скаго признать гла-BEHCTBYIOMUME HARE BUSME, TO OHE COFFACETECH HAV TO не могуть, потому что оть чого живретился бы древній перідокь; если же туть двис идеть с томь, чтобы амын Рего! первымъ ман первенствующимь въ Британій; bhi an to cornectif. Ecan me nuberth be bady softer hobart with ando rande, tro redespers cocopiaid one даления. "Не обы объщають нодвергнуть" то собору Все! Tenchol Literate и **Ма** 756 предвожение бил замичають, что оно темпо п неопредвисине: по всиновъ случив обрижноть однекоже; что все толу подобное будеть приведено вы меносты и опредыжено, чкожь сноро свержится двло единения. ( Ma' 8-e upekatokenie orhoczrezind nepholi zintyprin

короля Эдуарда, они гонорять: "Водгочная пранослевная Церковь признаеть только одну дитургію, ту осмАю, колобач премяня ричя эпослочений чеб напилема первыму інрусалимскиму нцископому, Інковому, братому Божінив, и потомъ, по причинь ед пространноски, сопращена Василість Великимъ, и еще болье Ісанномъ Златоустымъ, патріархомъ константинопольскимъ: этито литургію восточная православная Дерковь повітоду употребляеть досель; до ней совершается безкревная жертва во всахъ православныхъ перивакъ. Водъ почему и тъ, которые называють себя обтанковъ жервобытнаго благочестія, если желають соединиться от нами, должны употреблять, тв же самыя литургін, плабы, не было и въ семъ отношении нивакого разногласія, он именно-въ извъстные дни доджны совершать витурпы св. Василія, въ прочіе же остальные дни дитургію св. Здатоуста. Что до англійской дитургів, мы не знасит ея; не видали и не читали ея; во всякомъ случав боимся имъть нь ней довърје, потому чео въ ванихъ странахъ много разныхъ сресей и сектъ, и отъ того, статъ: ся можеть, еретиками много введено въ нее резинать отступленій, отъ, истины. Посему намъ необходина нуже но и виавть и, пронитать со и и за тыпь или одобрать ее въ употребленио ести она окажется, годною и или отвергнуть се, чекъ песоглевную съ листогой денией въры. Въ случав<sub>ин</sub>если<sub>по</sub>нотребущися, въс ней изельне мы постараемся ихъ синдатијся вежма исправленія, тщанісить, и тогда соли возмежно і деликь сй законную тектир, Но, какая, нужие одила заправа, од небо заправа, небора небора на небора небо ни триг волорге нифоль талавию соложивае знатоуста, находящуюся вълупотребления возжужествуйния перавичен Анвергентвосчинным в чен А грековъ, и у русскихъ, и у грузинъ, и у врабовъ, и мистить другихъ православныят неродовъ? Тъ, которые навываютъ себи остандовъ британскаго православи, принянъ вту литуркію, еще болье, еще ближе, еще трене соедиватов съ нами: иъ тому же, народъ не стольно смотрить на сердце, сколько на наружность .

Что до 9-го предложенія, отпосительно перевода бъсъдъ Златоуста, они соглашаются и одобряють этеть предполагазмый трудъ. Равно соглащаются на 10-е и 11 е предложенія, воторыя они считають равнозначительными. Отпосительно же 12-го предложенія, объщаются присметь опредъленія своихъ напоновъ, а между тімъ възскою чреду будуть ожидать я соборныхъ опредъленій жув Британція.

... За такъ дагріорди: обращаются : въ такъ: дунатакъ, въ поторыхъ Nonjurous согланивотся съ восточною Церконію. В По первыму четыремь пункламы они выражають пелиов свое богнасів, желанть тольно, чтобы Nonjurars прибання еще, что Святый Дукь равно иглаговаль устани свитых, соборовь и богомудрых» отцевь, и: чяб тогда они будуть въ семь отношени безукоривиенны и не далени отъ: исривы." Относительно: и прочивъ предложеній жин пунктокь они отзываются довольными, рать, что, протравещей в вехернова суправиней необдодиныя таккотва, графія ланнотва, бень которокъ живис эфири голи живи - Молион и боловий и образований и образовании и образовании образовании и образовании образовании и образовании образовании и образовании и образовании образовании и образова **чан**цегна, равно должим быть дрісмлемы. Относчисть жо унистивникатон отык оны заминають у Что до чисти econum com: mactonican commendations in the companies морыени толости слитань двуходить толостиросто вы наявлять басня примента в примента примента провента примента прим

стодушанихь из существующай честью (фъ? биней врображенів. На поды канимы энкомы, ни маладые по уче--marrance of town, Hill by December 1 and All Garden 's south запада ыс. выдуминки. и : старом тем - доказать противное TONY: " Be sentrousie our hacrements forent ha tons. что домнероприносичь подменер объ ущершихв. 🕬 -а Дажве, пятріорки и опископы пасаютти твив пунктовъ, въ поторыхъ не согленияются оъ жими Монјичей. ц Чему туть и удиванться, товорать онисибудучи розы довы и воспитавы вы начавать истеренский жань выпра отовъ жибудучинпропатаны ихъ предразсуданы, фана упорно держатей ихъ, подобивланину, выощемуся вколо перева, и минию не могути; оторванися отв'ники. На всв эти пункты патріарки отвірають по перацу. - Нан нервый опи човоричестиропроцения висто вывom hindoim i lathnosson sealshiole cignoton Terrengin es апсе: доринушы устраниць мин сслабиты соборами. спроquantine ( Ha emoposatornocurereno , Abeste Mapis) our troворить тактири истем парада отниторингация стиров **Дивикомина знаме зболмася стрики; иди же на быстрасе, "** MEHOTOMY HORRESHING OTHE COUNTY AND HEROMAKERS OF PROPORTING ненесть Вожесная почесть. Отвычая на третой жуниты President of the series of the BUNCATORIO DE LA LEGIO DE LEGIO DE LA LEGIO DE LEGIO DE LA LEGIO DE LEGIO DE LA LEGIO DE LEGIO DEL LEGIO DE LEGIO DE LEGIO DE LEGIO DEL LEGIO DEL LEGIO DE LEGIO DE LEGIO DE LEGIO DEL LEGIO DE LEGIO DEL LEGIO DELLEGIO DEL LEGIO DEL LEGIO DELLEGIO DEL MARPHOR I I PERIOMENIE OTHOCH TEMBRE OF KERMURIN ORN HASIM ченбаси опакочна оток, и вужи пачаство обще сретерога вотоповою запри вомприножения приножения проводим Нег помых THERETO HOTHOCHERENIO MENONS I HAMPINDUM GRANGERANDER MAN починате свытату навображномымы политовать, и есся обычный дравняю : биагочестін, поотожно и киндодисько озблюджений вын. Приг семь девонью проограние к Marking and Property Total Robbers Robbers Property Property Party Party

относительная почесть. Предложение относительно построенія церкви въ Лондонъ или близь Лондона одобряется и принимается; равно какъ и другое подобное предложение относительно совершения службы александрійскимъ патріархомъ или его уполномоченнымъ церкви св. Павла, и не полько по прыкв греческомъ, но и по англійски; съ сею целію патріархи советують литургійную службу перевести на англійскій языкъ. Въ понцъ отвътовъ приложено каздующев замъчание: · · · "Поованеные при сень ствым чеспредложени, дописанія до нісь нет Бриченин, поставлены, по првломъ обсуждени иль, сонивсио съвсоборящих опреды лемина: Восточной Церкви; ч. в. согласно: сы опреды лежими господина Теремін, синтейнямо воеленскаго матріархи Колетинополя—новато Рима, и блаженный свитвиших чентріврховь, господина: Самуния ялександріфскаторіцино посподина піх рисамов ні фрусминавий, со Charpy hand markdouthers. In the constant of calibration calmander and жикой Периви Христовой въ Константиноволе, на себоры: бывшимь вы 1718 годур вы мысяць Апрыцы, ···· Оп РВИВ СИВДУСТЫ СОООРНЫЙ ОТЕВТЬ ОТВОСИМИНИ РОС положени греческой цермен) посланици че Вританию вы 1672 предуст Рашения чание, о что инва прединствуячения отнитамь. Онь честиские черединие сеньи высыбамани эмпринами, примномонами и спископемальва чоже прим присоможением и пругом честрию с пиреда BREIN, OTTEGRINGHENOTTEKT HIN CHMENT BYGGITOFF; FURGRES миниое чиное чиновние правиление правиление правиление правиление правиление правиление правиление правиление п и кватомы, другов--ризтоличы по сыстуу домеромена Thereware the best of the street of the street are the there are the the there are the the there are the the there are the the there are the the there are the the there are the there a ямаго ислейя о предмета, о когеремь тракциоть,

## OBBRCHEHIE.

the Book of the State of the second

ស្រាស់ ដោះ ២០១៣ ខេត្ត ១៦ ១០ ១០

Въ мартореной, книжий Христіанского Чтенія ва на стоящій годь помінцены были мною библіоправическія арметин о двукът сборникахъ изо история и для истони старообрадинства, изданныхъ въпропилня коду п. Н. Поповымъ Общая мысць моихъ замътокът важь, вфроятно, помняти читотели, была та, чио недания г. Нонова продожитеньно пусты, безнолевны, и что поовирапринда оженовато атыб атенои атено жа, ахи, эіневан опекулятивными (малями. :: Въ частности, товоря о собр микъ изв. исторіи старообрядства, я утворждаль и долазаль, что онь состоить изы перепечатии, нерадка быграмотдой ж безсилстенней, разныхъ виниемъ и стятей, давно извъстныхъ въ печати и знакомымъдватит, жто ванимается изучениемъ раскола. А равбирая сбор-зать, напремованін его содерженія, что г. Доповы нег CLORE CHEST LEADED HOW DESIGNATION OF SECURITY OF SECU ornami satisama otk. Biyossiqorom iptolikangirak обордикъ распольвическіе: документы: че польно вне поль TOMA, LINIPORTED AUGUST: POSTA HUNDA (GANHO HOBECTEL ) BOTHES и каждому, другіе-ничтожны по своему содержанію, третьи по своей безсмыслиць не могуть дать никакого яснаго понятія о предметь, о которомъ трактують,

Box Live Section 19

четвертые — таковы, что могуть быть наяваны ни на что ме нужных балматомь въ какта, и только очень не многіе въ рукаль людей опытамкъ могуть принести намоторую пользу наукт. Въ заключеніе и совътовнать г. Помову или заняться серьезной подготовкой из надалельству, или, если это почему либо невозможно, — совершенно оспанить занятія, которыя ему не по сильмъ.

Hana cook santten of stanhists t. Honoba, a no могь не сознавать, что горькая правда, высказанная въ ниръ, не понравится издателю; но, убълденный въ справеденности своихъ словъ, я и не воображалъ, чтобы гивы г. Попова на меня по поводу мовять замечавій о его грудаль могь принять такіе умасающіе размізры, вр винкр обр неризнисн вр недавно ненвинемси "Отвътъ" его на мои замътии, помъщениомъ въ іюнь: ской книжев "Духа христіанена." (1) Вивсто того, чтобы объесиять, почему сборниям жинжев въ такомъ, а не другомъ видь, и - или совисться вы своихъ ошиб-REATS, MAR GORRESTE, TTO: YEARSHELD MHOLD HOLOCTETRE не - недостатия, г. Поповъ обращиется въ моей литературной деятеньности и на осмовани своеобразнаго взгажда на нее начинаеть утверждать, что н --человать не только неблаговать венный, но даженеправосивный, врагь Церкви, что въ сочиненімив можив господствуєть не только паракь, но дал

2.5

49.735 15 1 19.73

<sup>(1)</sup> Въ той же инвикъ "Дука криатівнива" помъщенъ нежду прочинъ библіографическій разборъ моей брошюры: "насколько словъ о русскомъ расколъ." Но своему благосклонному суду о можть критическихъ клетъякъ, втоти разборъ находится въ совершенномъ прочиво- рачия "Отвату" г. Пенова, называющаго мою литературную дактельность пустою и даже вредною. Помащеніе редакцією подобныхъ статей въ оджой и тей же начика для меня по меньшей мара не объяснию.

же пьме: жимейники, ": чток вообщенноя житературиан ръзгельность дприческа амного примость възга, что не нринесла привакой ислевао нистравослащей превии ни литературы; ник. обществуя ни носударству" у пересывая ити из т поробници жить мыели самею: запальтий бютбранью: ноплен подражения в выпражения в подражения безность, егодоло динец. Каменё понимеры о веще: носвоему, а потому не удивительно, если моживание быть всегда . Гологочанережнымь самомы Церкви : выбазиноси на глаза г. Попова въ сеорийт неблагонамиренпости. Не удинительне приние и по по по попоту, пен TRUTCE PROBREMENTANCE, TO HOLD THE MOTOPHER PROPORTION POR HOM. "Lingoton ore: err geolegistem greeksten courin тепическія и библіографинескія статьи нажутор "прад вомън Анпотому, непитан на малейшей симвати дв личной журчальной перебрачай, уны цыныть надлеже. применти образовъ неприличных выражения изволюванного человёна; я члично писление бых согванть. "Опаётъ" на Попова бельняннянія; знавъ выраженіе опраствородось сярянія одруши рамаходись: вът котором в насовить, какы: гоноримов, пириментиро при гонори. Новтому, какъд обыная меняцив. меблалонам вренность папревновир свры его дъла, ивделельного жателенования образа на выполня в на при н ствещнатоп положеніж, теремо таповом облиненія посмято не простол каль од писачало, полядаль индарохоссору: духовной пакадемины обучающему в православновою опецион ство исторіи раскола, поставлейному самою церковію на "страна" православія "заінитникомы си прави и преимуществъ"; то понятно, что во имя того же обще-СТВЕННАГО: ПОЛОЖЕННЯ : КОТОРОС! Я: 90MUMRIO · И · ПО ЖОТОРОС указываеть г. Поповъ, я не могу, я не долженъ оставить безъ отвъта "Отвъта" издателя оборнивовъ, котя,

признаюсь, мижа вражие не жотрьюсь бы печато говоритьогою своей благовамбрениостине -п. По обпропрости чения принцения разбирось выполняться инновине т Помовьную общинения и ститем долгоми объ ленить недателю оборна когь, что онь: ноступные прайна ворскорожиры нведянага "моломику": со: мирй: рёчь . о: люемъ нобисствениемъ положения. Обиминя меня въ жеблагонамержиности: не невмании овоего дела не просто пакть отностоять оне т какту профессора духовной академіж, обяванняго замінівать митересыпіравоставной пер-. кви, т. яПоловъ чревъ это не принью бросаеть твиь на може, не помором и иможе чествискужить и которое будго бы до того не двямон. видиодічто избирасть і свойни прооссорами людей, пес знавжива спосто : д'вля, --- оснорблянты навонець самую: - жасын цогоры, карын жарын жары танъпратуетънириоторая будтон бы станить индержите: на сотражфоврегон пранославия. людей неблавонам времнывы Пусты не поиметы г.: Поповъз что, объянения его простивнименя но абму выбродамы; какіе иуь накть сайдунотъ предпитиковъ топрьевны, и что люнтому песля я смогу: ин сфункция доказыть инт неспранеднивосин и подолога сборы **ниновизислужити** інелест**и за прабі**в навва**нію**: 218 -а Преждо населения. Поповът маладаетисна, мою мыслитерьную желособность и стараерся доназаць, чес у меня не всегда бывають правнявные негинескіе выноды. Опровергая и мовнасийнайнай о угомър что: сборвиви---пустыя, безполезивни привым, ведание которыть можеты быты обът. ясней единсивению торговою спекуляціей, г. Половъ товоритопын реввичейно-спремыны долимство выводы ти Написього написвен, не. запливниція въ себъ пичело PERIODECHARAN HEL DED "TOUBOGIERENEES J'HEL GIR DECEDIAHEN

новъ (этого и не говорияъ), — спекуляція! Да изо ще будеть покупать эти внижки, если они (?) же интересны." Такимъ образомъ, но занъніви мядалеля оборниновъ, не тоть спекумируеть, иго надължеть публику 22 genere hyctimu, hukomy se bywhime knamehrame, а тоть, ито издаеть книги серьезныя и интересныя для всикаго и береть за нихъ извъстную сущиу... Если таной взглядь на двло г. Поповь считаеть логически:---правильнымъ, въ тапомъ случай мийлостается только омиренно сознаться, что, назнавь пустые по содержанію сборинки его спекуляціей, я поступнав не логически... Не ограничиваясь указаннымъ замачаність, издатель сборинковъ говорить далые: "не снекудяція ин, снорве, статьи г. Нильского?" Зная выглядь г. Понова на книжную спекуляцію, я, кажется, не бевъ основанія окажу, что, по мивнію издателя сборниковъ, статья мон о его трудажь не пуста и интересна... А нь такомъ случав за чемъ было г. Попову и опровергать ее въ своемъ "Отвътъ"?... Забылъ, въроятно, издатель сборниковъ, что, упревая другихъ въ онеправильности: мышленія, онъ тыпь самымь обязывался пь правильнымъ догическимъ выводамъ... Опредъляя за твиъ цъль: моихъ заметокъ о сборникахъ, г. Поповъ говоритъ: "статья г. Нильского манисана съ очевиднымъ намъреніемь уронеть мои сборники и пом'ящать нкъ усефxy, --- cb явнымъ желеміся в остановить мою лайтературную двятельность по расколу, изъ описсиія, что вро мудрыя изысванія въ области раскола утратить свое значение и ему не о чемъ будеть почномиять. Жела-HIC DTO HPERSTEARCEM SPORMARISHESSES HERESHOCKEOME стр. 323, гдв г. Нильскій предусмотрительно закачаеть, какъ бы для сведения и руководства пому слюдун:

еть, что подобный изданій уже запрещены. Спять своеобразная котика. По моему мивнию, какъ, думаю, и же инвино всякого здравомыслящего ченовына, изданіе двивных в раскольнических в документон в должно давать материнь подямь, пописывающимы о расколь; издатель оборинновь утверждаеть противное... не no 'raknowy im coshanito, 'To ranie' gorymentki, ranie напечатаны въ его сборнияв для исторіи старообряд-Tecres (A 181 BE cochomin gate hurarnys mareplanous дин стичен о рисколите. Но не одни только своеобразнан логина видна вы праведенных разглагольствихъ т. Попова; в выстаки замвтно еще сгранное самомивніс, "будую пр считаю правтель "сборниковъ" своймъ сопервиковь ве поприщь витературной двачельности по packety. Hyers, yenordares or Honors! Ero rpygis не/антературнан двительность, а просто издательство, and the contract of the contra ся от 12 г. почет в на почет в овъ сборнинови, онв. ниногда не сдължется моимъ со-1 периникомъ... Тромъ стого и очень хорбою знаю, сто длянобсить дованія довухьть обой жизни раской во всей ево**ко промета рузнообразит миого па Ажно, и в**ремени вид ручьу да приконь оболье байнтыйка, чьыв 11 г. Попова. ужвющи тольно собирать и нечатать чужи статьи, или packonnunteckiarspyrohueniagsegginsafbhening gake ses CHRICKERS OF THE HEXDESTIFFEE FOR THE PACE OF TAKE Y. Поровь пункеть! бурго й своинь замьтнами о его добр-HERENO XOTEM TO TOO WHENTED HAVE YOU BAY OUR TO TOO TOO тановить шитерачурную крытеньность чего чо грасколу: С. 1 Очениянымы опровержениемъ нодобной имени можеты слуmails, 'Apund mitorate apprais," ro," aro all kake reddicer-o ся прв. этому ли псине мядатель сворниковь, ничего не говориль, о его трукахъ цвине 14 инстирь отъ выпхода церваго, выпуска, Въ такой нединилый своизоне: данія да Попова уже могим заслужить вниманіе обще-и ства, есци достойны его, и мон строгія данны объ пихъ, не, могли помащать, ихъ <del>пазаь</del>нъ**йшим**у пусцату. чи потислено по поправа принама по потреден, от отр даніе, раскольнических сопиненій, въстомь рика, какъ ийвралодина дерд , серд , серд , сердини дердина дердина дердини дерди крилической оприкачим листина прокращено порворительной прокрафия т**яри, рінен**ой і<mark>йінере</mark>ния і аторта і ав<mark>і і торга і торга стіре</mark>ці OCTAHORNEL LIKESPATYPHYIO. KÄRROKHOCELLIKO PARKOKY IF: Попова, кака, даляеты это калагены аборникова, кна-, чить съ одной сторовы сознаваться вълнечнособностя п ио вс<del>икимо толимо измено по пределение измено измено и</del> тельствая и придонь состоящего нь простой перене-п чатка. Вазныха : не присчатанных в период ттор тару-:. той—вабыватьынго, статья вистемновый выпоняти (вать настрящемъ году, мажку, тъжь дярко одвенение одвенение ги раженіе власти последовало еща въгнопластин гову жыс разумъется, будеть инпраняться во тонности. Тимы нез унастире интеска нестеказать больше, вильть мь повинец ченному... замачанін, вправательній доност" съ мольстов. Роны, натт. Подова, кака: Менастриото инжеррать сберти никовъ (стр. 207). Я ануна трат местичны приотосте д репосменновом и темпроводина предости в принамовно предости в принамовно предости в принамовно предости в принамовно предости в пред съумфеть пресиндонать унарушение еящиостановновий. есди, бы кто либо позвольно себь ото Навонець осно-11 TIOCE SAMPLALL ALL AND SALVE TABLE OF THE STREET OF THE SAMPLE OF THE SALVE OF THE тейновить описотильной просторостине и терия от принцений просторостине и темперии просторости особенной портики» разумнется пр<del>авинені</del>в п<del>арсан</del>лівання війся о совершившейся: преступления дельтонато напотаных сборника для истании старообрящества получиль оронцівльное повволеніе — намечетать бвою вінивнуї слів.
довательно не совершиль иннакото преступленій, путі стващиї віз світь свой трудь, — то очевидно, что долі повить петеро "дкому слідуеть и диже ве може образначной правильными погическими прыводамь по ві може образначной правильными погическими прыводамь по віз може правильными погическими прыводамь по віз може правильными приносленій пай поступнення постобо образнасти постобо образнасти.

· Виндейниктейветного мосй побынонай време обязатей надел. теля сборинково говорить савдующее пут. Нийьскій, прожесофъ: духовной веерьній, обучнищій превосивы nos: white charge of the partition, and the consistent of the consistent and the consiste ставлемъ самою нашено префато на стране и препосавиви защиниможи ен правили прешлуществь Понилается ся човою надаже, вы которым месфаки матеріалы для меторімі расколя, т. т. ен допументый заблужденій і грыст жовныго паденія отырообрядцевы, сыловы чей же прад вославной Церкви, но отдълнимихся отъ нежим болжен не Перизниющих в тем. Положийя, что пидани эти далено DOM SIMUROUMING CONTROL WASHING TO THE SAME OF THE SAM Be herrond chaire herrond and the contract his contract her and the contract her and the contract here is a contract his contract here. THEST PRICECTARY WE BETHOUSE THE DESCRIPTION OF THE STATE OF THE SECOND meining handfelm ipafonaver ippenses i synamiane generalise привесивной Церквил Кажи домисий были пастрачать!! оти принцини простинать пристинский полиции. Не коло Menthand only addressed than have the property of the property вожчутибрить избиненогальностина из вомо оний, не

опытины занын. заныварсавые опиден за впачы во пограшинеть, не должень-ди быль онычный прелидитель: напутопроволь, пред добрымъ, форбиць, друженюбио указать еңү...его ощибин, просвинин мракъ екопразума, ободрить; да дориринь егой, наченова во повио подости тують, оба стоять за опнусобицио онин православную. Перковьик Пакачи поступнить и Нильсий? одржиу на прикачоп и простору и п тольно, литературная дінтельнося, памлего диоборника христівновой полины дерестемь неправленія, какое дио-нивопратиожеть и чочква серги <del>празнана бломас</del>и врент. ною, въ такомъ случав г. Поповъ сейчасъ должень будеть призначь моня челоканомь благоном вренняй шимъ. Не пусконсь іни вы колія резоунденія, обращаюсь, премон ары, фаррамунда приконбурун деректоргу, у урод русу очност -- **етагоп**ы а**лы**догомы де: , <sup>р</sup>амвіномы замы достагомы и міном ли*вь*: "Маторіяны (двя : исторін: росколя; «.т. . «»:: документы « Parhoring in abrahorem for har beeraalarer bodan. тарту дакр должеволебиетрополь, по миницопроделя Попово, мкажчоми жемплиника. Опревельтиронивый ссыр тибевосчен. ной Первичен ато волициней по он лице ф1 йонных за оМонироно оборживого, розрамено жарболноство черои вая кінгені паключавшая інеч харбі, зі парруманны інфілеріа ужазі деңійл илурақонанада барыя, старробриция, "Жана выста синте пр. 1861 году. Эмп. од чисанія пригодорыки сочит начай, кин писанный распольником, и в сполья в две волого: Из рости изактими эстремным агон издания од Н изъсничания писацъ ја,, мрого троворити обтогор, : Арново применјаточи. образованнаго, общертва атаррату в тарара образована образования о лыБ, апприсметра, групповога у прополнять, прополнять, прополнять, прополнять,

особенно духовной, наплось въчноствиней времи не жажо со-иноній, ч каспощихсві гой і жин другой, отороны p'scross, mi ogene me rotobil'94894' de comunication, если-бы же нибудь, скинить, что быт высть рисполь, че всьмы наблюдатольнаго таква; а чу внугреннюю мизнь packosti, rotopas chocodus yenostanyiii ore cuntero upoницательного наблюдатели, т. е. Ираны и обычан рас жельниковъ, ихъ взглядь жы современное положение вещей, ихъ отношение въ привительству и Цериви, 🕒 пружны, поторыми движется эта огромнай испина, принципы; во имя которыхъ совершаются чьь раскомъ яногда семня поразичельныя для сторонняго че<del>ловын</del>а вещи, причины, по которыты располь таки устойчивь нь своемъ statu quo..., страданіе и торе раскольниковь, имь радости и надежды, симпатіи и антипатіи, върованія и убъжденія) - однижь словомъ, тоть заповъдный міры, жы поторожь вогь уже два стольты живеты располь ив только вдали от образованнато и денжущатося висреды общества, но и въ противоръчи его началныть. A memay Thub, he shad but o croro, momno in corbicravi eneunorvecka Linoleskih niastripi jir vequiekih этого больнаго организма?!!. Квига !! т. В., по своему предмету и задачь, представляеть первую понытку Hoshkhommin oditected co-speckolomb, kand sond ecib самъ въ оббът Оно заключаетъ въ себъ библюграонческій разборь сочиненій, писанных раскохиниками въ пользу раснова. Пвть нужды доназывать, что узнать духъ и сущность раскола во всей полнотъ и обстоятельности, изучить его, такъ сказать, въ самомъ основаніи, проникнуть въ самую глубину старообрядства, можно не иначе, какъ чрезъ тщательное изучение са-

azini haring yang koponing opti solit i katangan padi salang padi salang перинин, распольнинеми. « Вого почену имы ръдаримин сочувствісны, привътствуємь прудъ р. Б. ходя дона значонить нест сомис от париодобими феснотивносдами, оокиненіями 🛴 "Первый, ппать клачань; пбыть, можеть, правантовин которые пры соспомнии будуть -доди, ондаон, или онац, елохо<del>ле, на рок</del>итьодон, напри станопри предв. мами безъ такиственнаго покрывала, подълготорымъ онъ, причетоя досель" (1). Ужеванъ за твиъ замиченные иного недослатки: въ жикга д. Б., я инсаль, что делаль эро, имвя вь виду одно: мисярап вить допущенных нво вей негодности и пополнить недоргазанное пнетвътущербът доогойнстванър друга г. Б., , а, <sub>т</sub>единственно <sub>г.</sub> ддя, подъзы науки" (²). Сказавъ, наконепр. о чостопиствихи чиний и вр закиюление оорытился вы издатеню, са тр. Кожанчивову, и отдажь, справеддивую дань похвалы его предпріятно (3). А посла всего затого да думаю де ифтъ нужды допавывать. Ва Цецову, что первое изданіє, въ поторомь были собраны пдокументы, заблужденій и грэховняго паденія отарообрядцевъ", я встретиль именно такъ, какъ, по еко сле-<del>евий</del> Содой <del>из вуневы</del> вичерой<del>он: Адвидара спорытой гоме</del>в -христіанской истинні, 💝 "привътствоваль скошдружелюбициъ словоиъ, даже привле привтелю, руку помощи, друженюбио указань емусопийски, обедрины и поощринь его " - Посмотринь, нто бужеть вельше. ап Вългомънко "1861 году пръ следъ за "Описаність" т. Кожанчивовъ надраж насполько другима сочинений -1079 0 a diversity in a 1 1 1000 01 4 1991 17 17 17 27.

<sup>(1)</sup> Христ. Чт. 1861 г. ч. 1, стр. 463—5

packoksukwechuks: "Mirrie mporonona Asbanyua", "Heropito Birobereff nyeritha" n'ipp. Huita av 1862 rogy sa' mbring ho neboly ething mighnin, in both ard, memby #powints; . ) resopurist ... , nears in the mopagoserisch and only and the industry of the industry of the house of the industry ушьные угадывать погребности общества. Раскоды, какы извъстно, въ носледнее времи обратиль на себя сервезмое вниманіе вобхь образованних і подей, — а между тъит дито танъ не помогаетъ изучению этого заивчательного явленія, нако викомство съ самыми произвеч демівни раскольнической литературы. Озмо собою раз этивется, что вси исчисленныя выше сочиней суть не боль; кань матеріалы, надъ обработкой которыхъ еще нужно много трудиться, чтобы достигнуть желаеmux's perymetarous: Ho rpyrs ne momers ycipanians человина серьёзнаго, лишь бы только было нады чёмы трудиться съ пользою и усивной в (1). Надъюсь, и въ этожи отвывы моемь объ изданияхь, нь которыхь предживались внимению общества документы заблуждений жирыховиче паденія старообрадцевъщ, я не погранняль мрочинь "условій," которыхь требуєть " r. "Поновь отв ноборника христівненой истины", пинтущиго б'подобныхъ надвачатв. . А послъ этого чилатели въ правъ enpodutic, wro-me sharars stimenpubelemin, pasraaronsсина модателя сборниковы и какъ важутся они сь мысdito r. Honora o moch meGraronambpenhocin, game neправославій? Послупайте, жиогоувижаемые читатели, то говорить меделень соорымновь далье; н ын поймете, BECHERTHARD, 10 COUNTRY OFF HE . T. POSHOGO OF COR., I , «Пости вопросы: ""Накъ ли поступнав г.: Нивьский ் அற்கி சிற ஒவ் அடி நிரு a500.000 [98.19

<sup>(1)</sup> Xp. 4r. 1862 r. a. 11, crp. 65—6.

г. Цоповъ, продолжанть: проможчивъ 14 мъсяневъ жив; вихоля, первысо винняция нешего зоборнаки, оноливолля ополнится, не, противъ вражнебной партіи. а противъ своего собственняго союзника, противъ пенодинжника своего на ратномъ подъ. Онъ на удоводьствованся тамъв адо бросе до призвио въ его издания, пно деже фъ гнаву номи Вазможенім противи ответоними ренной Чанасти. ности своего соперника питался остановить пого на предпринятомъ пути предательскимъ доносомы". Тел пейрі Айіваети ... в рочіно ... понинзюль ... полём В. чячто мнрнію жачелева сфорниковъ — неразгонамрбенняй в 1884 же, неправославный, человъкъ. Во-первыхъ, г. Поновъ по своему издательству, мой сподвижники на Валноми потр продива Баскова: стриовятельно, назвава бло жа данія прикудатне кодными, я, по мысли издахеда сбора нивови, принять сторону раскола, и следовательно депре—сдричси вранажоторомо симстр врогомо Первына дизифиникомъ, правосдавію, во жил, котораго ду Попова и издаль свои книжки. Волиторыхъ, — издательскую даятельность свою г. Поповы самтаеть блигоний ронном стрибвательно и ч. наяваний тата, крат<del>ичен</del>ось чивей на положения и ни на что, негодною, те четовъть неблаговантринный. Читатели удыбаются, читая эти строина и цехнаг справелливо и По умозаключеніямъ издаледа теборнивовъ выходитъннято всяки, жто обличаеть своего левевляния по, профессін въ худомъ веденіи виж діздь, по неприбле неблагонамъренный, Донимаетъ-ли г. Прпофыльто благ сонвий испечение по проставлять проставлять проставлять проставлять по проставля неблагонамъренности, и что именно благодаря плакому порядку, рещей и какого, желыка-бы издажны, сборниврвъ, у насъ въ былыя времена безнаказанно совершались въ разныхъ корпораціяхъ самыя возмутительныя вещи...

A MONEY THE OCHORSHIE TREET, CTDREETER, MINOR - риссонивосия области и поменью по торой и поменью по торой и поменью помень г.: Поповы меня обавляеть пры веблаганамъренирсти ж даже въ способности жъ дредаженьским плановать, свой да вов овон, обвиненія на той зуваной мисан, будто без я возораль противь издателя: сборниковь -- жегомучиче вижу въ менъ осбъ сонернява... Преть успекситем и: Цоповы! Мож сочущственные отвывы объ измения выскольфических восочивеній л.т. Конавинкора, песинобыє га Поповъ зналь икъ: или ображить на повът вижнице, должны-бы были убъдить его, что изделелей подобивго ви именицопер нежово окатичо он отчаст зн в вкод поприща, интературней пафательности, и манротива пра-ANICE MAN TOYARME, BORE MATERIOR BANK, BOTOPHE MOTYCL повить, пописывающимъ" о расподв, доставить обильный предметь для статей вознаго рода, могорических и полемических вы нтога: умбю туважать девоих в спон движниновъ "из ратномъ поав" ссли тольно опитатив; ють двао надлежащимъ образомът Алиогому, если объ изданіяхъ г. Понова я произнесън нелесиный приговоръс назнављитикъ неи годиненапустыми, пно-доменавредними RESET, PARTY PLOY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY PROPERTY PARTY PROPERTY P ему..., полудилось, ... верестежь быть гоблагонам времника мінятионто чись палоннасвою, подо «Кандава, и дмоядаванас къ: своими: «Союзнайом» ", столь врафть хво: инколсовия миновы себа, — выпонавними причинами, «которын носй» - Diffing the street of the action of the street and defined Вще вън 1861, поду, проции вышилон вънскоть эпервое малоніе іраскольнических» зволиненій септа принадаснай п оно «бр мочник» сонивскием чиник чиний, похознай мая немин<sub>ест</sub>выразия свентом стреми социясние, потобы подобнато вода изданія не послужили во вредо приво-

одавной: догина, Приминось: островение, и очень висковаль, вискимичая такое опесеніе. Высту нору ваглямы на предметьи описторомът идеть: ржчь; зу большинства бошь совершение пругов. Думали и печетние цажев чио общароновиме: письмениости: рисконьнической иолева 10 PHC (COTO 10 - 10 PHC ) 对 10 PHC ( PHC ) 2 PHC ( PHC - 10 PHC - 10 PHC ) 其 10 PHC ( PHC - 10 PHC жеть спужить аучинив обредствоив образова тому и вчуббы HPRESCRIBURG. HOTCHE BUCTOPRECTSOFRIS HAZI PÁCRUSOMIL что: день обнародовами произведений распольничней витературы и объяснени имъ-будеть диемь побъды рывума и науки пада темнымъ сувиврјеми. Само собой вонятио; что щои такои в ваглить большинстви на чка; ченіе печатныкъ праспольническихъ сочиненій вій дъ ав обращенія заблуждающить на путь истины пыскаваль мысль, чер ведание распольничьей инсьменности въ свъть можеть быть вредно для православім, жевчило нодвергалься, опасмости поцасты въ число ручинеровы, регроградовь и проил Дорожа праврой больше всего, я, выпридать интересовы перевосицыя, не устранийся — Arsonhog: Ouccadedr in measure somenre cros ouscaries яжобы побыродованіе раскольническихь: сочинения послужило во времь святой Перкви. Опасеми свое и OGROBESELT: HE TOMB COODDANGERS, TO TREE RORS 60161 MINUTEDO PACE O ALBEMERO DE LA BROTE DE CHOCTO DE PER DE CHOCTO DE PROPERTO DE CHOCTO DE CENTRAL DE CARRES DE CHOCTO DE CENTRAL DE CARRES DE CHOCTO DE CARRES DE CARRE перимителневонханацыній по сленому проверно так ней п CYRBHERGET 18 HECKERHERENKE PRORQELIERGER HEEDTE CHECK причины заботиться о томъ, чтобы числе жк учены жонъ нестелько нелуменьинось, напротивы болые и болье увеличивалось; нае неудавительно. Эсли индине сионитеры нед стракупрои биноникоо ставречниковъ предствоми эт большему распространение распола! Понепь добрум цвль подобныхъ изданій юни ионьъ со-

отоявін опдацимомсть: бытыскь же закопшть, за смежду такть външиль они пнайдуть вст ты мысли, жь жогорымь спараженся утвердить: своих слушателей: Цечаль, юбалтольнов сило воторой для прообрающиновъчновйство наме дому, придость заблуждению сина оболже пторовиности, а препритов распространанів распольничьей письменности посреденомъ печели, находентейся въ зависиности отъ менрумы пуховаей и светспой пожеть подать пыскы TO BERNO AGMIN PARCES AVEORERS IN CRETCHES HEROHOUTA нопяль туро произведенія раскольничьей литературы: не заключеноть, пъ себълничего, проий превды. Но-чтобы но подужение ито пибо, мго, в возстаю протива замено наданія; нь сайть раснольничьей лисьменности, и замін чаль, что выдовать нь светь сочнения вы роди дописанія", нужно, только вижоть съ этимъ должив усилиль од двятельность въстользу правослеви во стороны такь, на комъ-понить этоть священный долгь, и приномъ дъпрельность не столько вабинетная, писыменная, дореоциоская, слольно устная, живая, болье найвствен-HAME: (1). . . . . PER TRACTOR OF THE SECOND OF THE PER

Въ скоромъ времени послѣ того, какъ я валваль, нечатно, овое опасено-тынъ удалось убъдиться на- дълъ, жро неданю, расиольначескихъ сочинскій дъйствичельно межень быть вредно для православія. А потому; пина въ 1863 г. замітни по поводу послідникъ пераній: г. Конварчинова, за уже пеначно заявиль тъ сосображенія, на прорыхъ зосновывать свое залосніе, а вийству умизальній врады, комой происходить по містамь отк этихъ правній: Но, пониман, како нажно для науки зобнародовиніе распольничьей писаменности, и опичь теми же

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Xp. 4r. 1861 r. 4. I, exp. 466.

тольно вне списаль: ни блова о запрещения вподобнаго рода разданій, виперотивы зараноги положичейно домел SEIBRATE WES DOLLEY; TOLKEO COSSERBRA, '970' 310, 19960616' games: off mare qua uperoclasin, serence for rabbelle's чен такооры от необразованности низиных класооры тем mero: ofmected, by Rotodento normelenny inectey resembly спорасновь, я товориям, что для ослаблени предадивы жий жожеть быть отв обнародовный престой ничейний сочинений для живни, шеобходнью съ обной сторойы усилать меры нь распространение нь народе образования и особенно религіознаго, —съ другой — изданіє раскольинческой инсыменности нестипна начилах в болве, разумныях, при чемъ указиваль и симый начала; жеторыми, по моему минию, следовано: бы руководствоваться при ивданів у помятняков'я раскольйниьей читературы. (\*1).... на Всякій, лививось, сокраситок, промів развів та Полони, чтоц пребун извистных страничений для изданія распольнических сочинскій, во пибражній вреда отр них в дий правосявнія, я двиствоваль сводьно въ интересить ни уки, столько же и еще болъе-въ интересахъ прежисиввиой претвиран утот гона тирко с аколого аб ливе могун сказать с по какимъ причинамь, чолько чносяв можь заметожь по поводу жаданій г. Коменчикова (въ: 1862 г.), въ течене двухъльть новыхъ издений сочинемий риспольнических общьяме не явлилось вы свыть. Канъ человъкъ, обяванный заниматься наукой о травно-JOH REPUBLISHMOUDD SERVICE CERCATERING BH STORES BELLET. терм, для осбяс: 'мо<sub>4</sub> какк: сыяв (прасославной: цермы, признаюсь отпрованно, я даже готовъ быль! редоватыод, что строеть нь обнародыванию довументовъ расновы-

<sup>(1)</sup> Xp. чт. 1862 г. ч. 11., стр. 71-94.

RETERM . HECKMONIE . ZOTE NE BROWN DORSCHE: MOTOMY WEOGRO : MORE A TOCKORRINO LCTRANTADE ORMEN ORYEN : O L. DERBENO : водынияхы элоупотребленияхъ пряскольниковы изданиями: т...: Кожанундова, од казнятия и на поображать (А)...н. Въз CRODON'S (SUPPOSITIONS) DOCTORY (CRYCK) HOSTBODESIMOS: CREEDING: не попроверживания долазательствиня, наогда власть і церні коїння протучний отприменти заправний на противний в применти применти на прим ( инферентиров от вимором от вимовительной от видовидения от видовительний от видовидения от ви произдения представления предс сванной неселени жазавини и Конациинова и Каки жа выстио до на поснавания, в тих не дона оденый зо Саят чаный зо Саят. номинованала 12-до ниня пришаетон 1864 года навъзунд CERNHER OTF :, ATRACERSOD: ATRAPO, ... COMPONINGODOS 90 MON "Онисаніє нівкогорнахь, сопиненій визипаничить пусскийні распольниками въздельни располей упортия вышеновника: невыныныныный билиндирет аламенуна, Истори выповед ит пот Симпения по проципения филомента с выправом от велим и еже соры пробеть, Девован же история старо ображивал по по по простоя прост измента обаванскорим останаваний в предопримента обаваний и и мене дугоправодавными в межба аконивасимовом и влоупотрабие. найнодив дополительной в постанований процествення по применя по п сильнований выправлений и при настинать в приментобраном в постинений и и церяви пропоставной Всканские когопросто вобарициния MHINOMERICA MONABULES HERENES HORSES NO MORRES OF THE PROPERTY **прину**вд**огого выпредал Сраго илий Суворы** ногр**одывають** уважени отпротирова функция денения отпротиваний принцений противаний принцений принце произнесть о труда г. Попова сгрогій приговоръ. - А-

<sup>(1)</sup> Напр. раскольники злоупотребили даже такими невинными словами, какъ "Записки Александра Б.", приписавъ на основани этихъ словъ сочинение г. Б. блаженири памити Босумарио Александру (Вдагражениему) (Странник. 1864 г. Сент. 1924. ДУ, стр. 1844).

чтобы всв выпревониемованныя подами располническимых сочиненій си другія имъ подобала согласть была реграст minement in hospita in analog / marte co. housener, ' obligatio тельный ак жедробими критический разберев Ала-1 кончень сочиненій расовить указаність расові в пофоро Hocasey'i indomenta cov k negativament : n . n lessonop : 166-801 benedef a кашь (водпредованиемія: жа предовримающьной: 'роср'явиный Свитыйшагоо Сунода, осы жийнижы поминени (1) о дения и -Вокора посив чтоко; пинк фостолифовано ченинавиней: Свигинано Очандан(4), выними оборникати Помина для история опарообринческая ульне которому споска преви дисловій авторы напечальны разнаго фода располеничесь свіні бочивенія інпосет полнать, основоговіфато у воды ребило притическито разбора, имъ, ли бери фенено прий. занін. войнь, непіцостей, окапіцикь Гнекодпинатек, піфонасі должень бысь и востопрыть негрудого Попосой Велен от даже видено не быль тубъщень во времь для пред восления подобыть жеделий и не горории обътотемы прежде, до от танома стучав поставный общественному надвисля обвринкку на готроментильороссий и укволивной г Перими, ятин жогы и принцения выдом в тип Попровод при при принцения выправления выправлен ниши шин аправославіні одажь врась обрастоградовую ображн Севен образована и приментария (1981—1982 год по примен приментария и приментария (198 -Принциь образоман топ самонно обществанов войным при почорова и пранимию и могорому, полощевами медачения произнесть о трудь г. Попова строгій приговеръ.... А ..

<sup>(\*)</sup> Ивар, раско чилле заох тотрельно чето и част петь люни словами; ч. в. в. в. в. в. в. слова со-

CHARLES AND SECRETARIAN SERVICE OF THE PROPERTY OF THE SECRETARIAN SERVICE OF THE SECRETARIAN SECRE

<sup>(2)</sup> Цензурою одобренъ сберных ч26 мак 1364 яля . . энет наибиодто

MONRY: THURK: BR: BTO HERRATORIA: CODDONNICORIA: OGSERFRORM: MEDII ня въннобактономърочности, въ неправоставін, вто неголячия «Остоновить, ото і нодрячальнию ділекальность; — фожо: ВЪР ВПОСОБИЛСКИ БИТИ: ЛИМИ ТОЛЬМИТЬ ЛОВОВ ЧИКОВТЬ В ВВИТЬП бунць, дранивъ, что наданів, таской винесений сочинений: вътомътрикъ, банъюни, напочатаны фъ сборивни дви сборо. ріж, отверообрадувоть запрещено на бунуща вреня двер»... ROBROW BRASERO, A CHOSOLTO HOPPORKY, M. SYSTOM GOSTA BONE гайваовоподия от моей оргороды, вто виковновольных быль. Попову продолжеть своя: наданы на валья томы веды: жаны атоко пребыет жаркана вынасть ник. Town our really in the first correction reall. Broom, fine our transporter is ивраніявы, п. Поповани, другой напростатовы, найменно-то прайнюю і шуютотун сборинадзьющо подоринацію, чинуправод нулькиня деполе пиньине бынамий операция; поставодного PASE (ETO MESAS), ADMON, RANGODOM : MERERGU SECT. SECURLE блогонамёренности потёсно свящань общино офицал cencemental of the case of the -Ило изданія, г. Подопантнин пошим по своему за содержд жания (1930 г. д.) жанестся, з допольные т. дона зальт сфирт вножен и заменен побы перед Жена уверинь противность п издатовы і оборниковън говорить е давони могаю ники станой на напечатанныхъ имъ въ сборникъ из исторіи старообрядства, "чрезвычайно интересны" (стр. 217), а ино-Tio: not: 1 Decro limeno cementale nade montopy ... Honoro tables h въ сборникъ для исторіи раскода" (стр. 222). Не спорю; быть , можеты, нейдутен жоди, поторые согласителен инвиюмью г. Топова, токъко я, какъ профессоръ пуковной академін, обунающій православное миношество исторін раз creas to create the creater of the c въ сборника изъ исторія стардобрадства, въ кодоромъ

nepanevarami gambo: maphothili inches расположь, поличеный выпразнительный выправный ви apyrin binnami. Tenine gundo cythectoytoming bis chedinic. n-l'andiointeen nond. Pyronn-y scaparo où chellendre o hall повынать обы чето интересное (т). Что не зновы обы см: **сбърна**ная **дин**ойсторан: Староббрядчества; - Тольоты Стар mempy : mpoundly /grademo : other hears by . Aparocaphical art other эрвніц, приговорань мотораго, кака будові видно пимен га**йбою**вь вёрыть: "вы предисковін т. надыская жавыйст. еты, пати услучай тип стараны тростаным выу чиневерновы мый источникъ мачерівловы для двученій рисполе. Илеп тересы ж (жибоптильно) завыт забхокжай и корон детейн степение: Но въсть выцыи рас дабакамо сборанка (вазян трейний функция община во пробрами в пред в при он пробрам в при он при ротобрядства ), на неосробенно неслимия в знатер залова денестор н рые бы высел (куропев квы) подленивны) и не павъбины к Chara parenne coccionacimento, hecenoca mora ececenteranaco го. Лучше было бы (это не въ интерест вироченты пред го game); ecan 649 me tomace in htterenic oringines och-издания (б) ди Аспосанцэтого кужейи эппсогуйога неспфияс 

напечалапныхъ имъ из сборгым изт испорби старо-

признать напечатанные въ сборнивъдин исторіи сларообраднества документы не важными для исторіи раскола, а многія даже пустыми?

Правда, въ своемъ "Олявтъ" г. Полонъ доназываетъ, что за жеключеність приговора Сеодосія. Васильява въ 1694 г.: імня Зуго дия, ща Ивана: Колоновскаго шонів-: щенского фотпосів" (№ 1) и "стипиры надгробной; наревоменной на прюковыя ноты" (М XVII), — всь остарьные, документы, напочасанные ва оборжива, "песьма подезны для исторіи располе" (стр. 222—3). Но выда вто же себя врегь, вто станеть худить свой собственный трудь? Въ предисновін въ оборнику г. Поповъ називаль, напочатанные, имъ допументы не только полез ными для исторін распола, но даже пладомь; и однако же ота похвальба, повазавшая самымъ вучшимъ образоль певнаніе г. Подовымь дала, за которое онь ваниси, и облинивищи въ издании его сборнивовъ торговыя цэли, не попрецятствовала подвив, знающимъ: дъдо, произнесть о трудъ г. Попова справедливый, хота и не лестный для его самолюбія приговорь. Притомь, : -эн илд усысоп сполницово спользу для исторіи раскола напечатанныхъ имъ раскольническихъ докумекторъ? темъ, что они врежде низдь не были нопечатаны!? Какь бы предвидя подобную выходку г. Попова, соботвенно же потому, что въ сборнивъ напечатано много ничтожных документовъ, г. Вескивскій писинь, нь томь же Православном Обозрвній: песли принять /за нориу печалать все, что тольно есть рукописнаго между прескольнивами, тогда опажется нужимить затъять изданіе — по числу томовъ, но не достоинству матеріаловъ, — не меньшее "Россійской Вивліовики." (1)

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

<sup>(1)</sup> Прав. Обозр. 1864 г. денабр. библютр. стр. 166-7; Ч. П.

Жаль, что г. Половь жин не прочивать статы г. Веснанскаго, или же обраниль на нее испинато внимайн. Въ такомъ случай многаго и мифиаго опъ не жанисаль: бы въ своемъ "Отвътъ" на мою статью:

Танить образовы и за то, что на менацы сбориния г. Попова интопивания по содержанию, онт несправентамию гизнастеп на мена. И произнося темой пригоморы, и не только не погращиль произвы сцесто обществент наго подожена (профессоренаго), напротивы, симо душиль, оказанов не недостойнымы его и, намета, поступ нашь не неблигонамиренно. Теперь посмотримы, правыл ду им и сназали, что надания т. Пойова—спекующим.

Въ этомъ случав и сътию минивыть повъорять та данныя, на основани которыхъ профиковъ, читатели Хри-спіснского Темби застоть эти данный, читатели Хри-спіснского Темби застоть эти данный, читатели Дука. Христомина могуть увнать объ ний из монив закътовъ въ мартовской книшев Христо. Тт. за настопий годъ. А потому, не повторяя сказаниво прещае, обращенось примо, из тъмъ соображенняють, которыми г. Почновъ старватся опровергнуть жое мижніе о его изданіяхъ, како о спекумяціи.

"Спекуляціей въ питературъ по расколу, говорить: онъ, привыкан мы называть изданія, жоторым окотно раскупаютом спаросбращами. Такъ понимають это чесямь г. Нильскій, канъ видно изъ его статьи (1). Въдоказательство, что и не разочитываль на огромный сбыть понхъ сборыновь старообращамь, и укажу на ничтовное, повидимому, обстоизаветью, но которое по-

<sup>(1)</sup> Въ замъткахъ монхъ высказанъ болъе широкій взглядъ на спекуляцію въ литературы по расколую

желе стажеле неосперимене новойске справодинвосии. монть словъ. Жъ жандой наприагинной иною присколью ничьей рунониец я ділаль примічний вовсе не въ духв старообрядческих доктринь (еще бы!); а съ технии: примъченіями пекакая фукомнов въ глазань раскольныковъ цены иметь не можеть (стр. 214). Во первика изъ этихъ словъ видно с что г. Поповът не расчитаваль телько из мрожини сбеть своикь сборышковь старосбридцамы, следовачельно на учеренный, даже на большей сбыть расчетываль, Во вторыхь нобогонтельство, уназанное чаналелемъ обормиловъ; ниванъ не можеть служить мессиоринымь доводомь того, что сив хочеть подивердить жав: Это-потоку, что приначаній тв больней части випечатанных въ сборник в распольчичьихъсочиненій міть никаких в да и ті, которыя сеть, по импьють значения опровержений того, что содержится въ докуменчахъ. Сийдовательно... Если же г. Поповъ подъ приивчаниями разуместь свои предислевів (стр. 219). то и они не въ состояни удержать распольниковъ отъ понупни сборнина, такъ какъ въ предисловіяхь этихъ: изнагаются авторомъ тольно историческія свёдёнія о THE CORTAXE, RE ROTODHME OTHOGRACH GORYMCHTE, HAпечатенные въ сборминь (см. предиси. обори. стр. УП), а эти свыдения извъстны самине распольникамъ лучие, чвиъ г. Попову, и не противны амъ. А наконець, какъ повинать опыть расколении опотно попупають изданін ихв сочиненій не только сь примичаніями "не въ дуки старообрядческих доктравь, " а даже съ положи: TEMBELIE'S 'OTPOSEPMENIEN'S MOMENIA'S CURESTIE, BY RELYS' находищикся. Такъ мапр. въ «Описанів», наданновъ то Кожанчиковарив, почим из наждому распольническому сочинение прибавлены автором замини, на которыма

онъ показываетъ то ложность историческихъ свъдъній, находищихся въ нанечатанныхъ документахъ, то несо стоятельность основаній догматическаго ученія, за въ нихъ но изъ оффиціальныхъ источниковъ, десьма быстро распупалось распольнивами:

должаеть защищать себя г. Поповъ, гдъ одно согласіе опровергало върованія другаго съ ожесточеніемь, не встрівчающимся въ полемикі православныхъ; я сділяльэто, твердо аная, что старообрядцы более всего боятся возраженій старообрядцевъ же, и никогда не придають такого значенія статьямь православныхь писателей, какое признають за статьями своихъ единоварцовъ. Въ этомъ явно пошелъ я противъ той спекуляции, эти поторой меня обвиняемь г. Нильскій (стр. 215). Изъ этихъ словъ издателя сборниковъ я выножу совершенно другое заключеніе, именно, — что сборишть для исторіи старообрядчества можеть раскупаться не одной какой либо сектой раскола, т. е. поповщиной или безпоповициюй, а обвими, павы павы нипечатанные, вы немъ документы по частамъ насмотся той и другой: что далве изъ безпоповцевъ оборщивы имветь интересъ не для одного только толка, напр. седосвевскаго, жо и для другихъ, напр. для нопоженовъ и проч. Правно и изъ попожиевъ какъ принимающие "перемазывание", такъ и не принимающе сто, наймуть вът сфорница не мало полезныхъ для себя документовъ., А потому на помъщение в.: Поповымъ въ сборцивъ раскольницескихъпор. чиненій, разныхъ, сенть ін толковъ можно смотрёть, какъ нал новкое средство - сдржать сборнивъ интереснымъ ддя большинства распольниковъ. Ито же писается повемиям,

педоднімейся въ оборнить, то и она не попренитотвуеть распольникамъ помупать его. Та изъ распольниковъ, которыхъ по прениуществу полемина защищесть, могуть покупать сбернать г. Попова, манъ обобенно дерогой для негь, в тъ, которыхъ полемина поражаети, будуть скупать трудь недетеми для чего, чтобы уничтожить неманистиую миъ иняту. А г. Поповъ самъ внаеть, что за распольнивами водятся подобиме грами, очень ипрочемъ полезные ивкоторымъ издателямъ (1).

"Креми того, пинеть делю и. Поповъ, въ двухъ инитехъ моего «оберника» мътъ ни одной статъи, которай могла бы быть исключительно полежда однимъ распольничемъ, не предотавлян србою матеріала, полежного-для нотерій раскола." Это значить тельно, что т. Поповъ, какъ и говорияъ въ своихъ замъткахъ, издавая свои нимана, миклъ въ виду не одни карманы раскольниковъ, но и рубли привославныхъ, надъливъ первыхъ исти и пустыми въ существи пъла, но интересными для нихъ сочиненнями ихъ, и данъ последнияъ канжки ни на что не гедини. Это уже, текъ синатъ, двойная совкуляція.

Наконець издатель сборийковь защищаеть себя такего роде фактойъ: "ссылаюсь; говорить онъ, на вобиьжийгопродавцевъ, инбинцикъ для продажи мой "сборимъ;" они могуть засвидътельствовить, что изъ дведцяжи продавиемыхъ вкасиндаровъ, 19 покупемът прако-

. . .

W. J. S. L. 140 TEB

<sup>(\*)</sup> Такъ вяпр. г. Поповъ въ объяснение того, зачвиъ объ перенечатикъ въ сврекъ сберения "венертъ о размосиницавъ" Наявона Аранияковича, напечатанную еще въ 1848 году, говоритъ, что сдъдалъ это нетому, что сочинение Будинскаго епископа скуплено раскольниками на сомащие и темера робизвалятъ радмосия (объ 216). Не для того им "повъстъ" и помъщена въ сбориниъ, чтобы дать раскольникамъ случай снова смечь ненавистную имъ книгу Асанацковича, резумъется, виъстъ съ сборяниюмъ?...

славные (что, между нама бущь слояно и и явми жородво ментелно г. Нивискій). У И ме тімя: на примічанія л. Поновы говорчен, что демен больныя часть сборыяповт выбрасовы провосновными дуковонстромъ. Постр уваржо в Пекска что в не внего, что покупость ото: сборнити. Дриво и чно и: вингопредавини же могуль вильть эполод Мы минень не во премера Детро, Велинес, **ДОСТА РАСКОЛЬНИЧК**И НОСЕЛИ ГЕНИСЕ ПЛЕКТЕР, ЧТО ИХЪДМОНИКО было жь первого вкгляке селичень от провосленныхъ.... Иже же касретел до зрявления издетеля пропримерь о приводина видения от настрания видения видения видения православинить духованствомь, во оно говорить только одгожны ило большинство распольниковь не околно пользиется способоми сообщения, придуманцыми вта по--сабднее: «ситикристове» время, наприм. почтой, а больдье жюбиты вески джав свои—купирь никру и под. чрекь ти онавию», дипомент продоложения внагодоворожения коливания и поды. вамь это и видимътмы на издащихътъ Команициона, 1862 году, на инжегородовой дриарий до гого, быстро, эовь живердо, жылыпрохоовь, авью підивон, ожад, оты винивние на вто, обстоянецьство (1). Пригому ссяноболь--типь часть выводскимысь, чревь, почту сборниновь, высев -ин прики прарославных в священия орга заго абстояталь--ство ни моло на гонорить о достопиства солования посто никовъ, а указываетъ только на усилившееся въ поскалнее время въ духовенства желене-обстоятельнае мерчаты расколь, черобы успранные зайсувованы наснего. Выписывая сборники, священники, понечно, не знають, эджади. интерацорон. Кан тирогооз акине жен жино отр.

<sup>(1)</sup> Страни. 1864 г. сент. отд. IV. стр. 116.

-мирора и стергей ин притому присому и на при на присом и на присом и на присому и олонной, в прукой торкоринтъ въ себъ бырой метеріаль. попорый, ньо сверемуним Веспиненено скинень, две насть лайсомъ теминики: попрополниом размино<sup>4</sup>. Но честя в. **Поможу, что пом. добрымъ мезамісит правоскимого ду-**- БОДДИОТВЕК-ТЪДВИЧЕТ БОСКОВЪ ВООПОЛНООВОВОТОВ::ДЛЯ::CROUNT от верости и открата ветемина и от предости на ветемина и от предости на ветемина на предости на пред EBORRO-BODOLE, HELDERGLE MAN ERRERSHE, ESS ROSOфиль поположень того не г. Веленвельго, девищенания вълбольшенский фоломительно не спримета иннамета приопреблама" (1) Въ пекъ-то и составть глав--вану жене образови сетокулеція г. Попова, что опо, виня расположения лебицентва къ научению раскола, не довоботився палежиманіе прободіння матеріали, две неворант располя у сели у него: дойскинусльно петь венечейпровый: «источника» инсертация претиль нь профинент еостениение жем самыма пусками вещей, нев вой, -вонечно, одмени, что, чток больночь: вомросы на жиках -орасполік, радойаува жирицесуть недателят пользу и пр **ЧТЮЖНЫЯ, «БОВПОЛЕВНІКО ВЕРВИКИ**Е! " ТАТЕЛЕТО" Триминобрановть жей досоды инсотрими во Полими на финасть на произвине ваприйнеть кобо всть общинь жір эмпецекуляціку неправис эксертовостыка і й і споф ве поворитънпрейния жево: А посий прогонция жийно можное MIRRO CORRENTA, WOOLD HASSANS HR OCHORARIA XUMENINA, -указанных вы замыткако, труки мирителя вборинасы THE TOURANT DYCTIONE HE SPECIALITY IN ASSESS CHARGARITION, -с-ческупныть проможно-портижено-пов окранирой на чествения не -nodphinum importable choerds officerremaid incheschia: а между тъмъ г. Поповъ за это обвиняетъ меня въ не-

(1) Apan. Occops 1864 to 1864. The 1960 1865.

5 t at

Digitized by Google

furonembrenhoors: Ha broasso cupabegass' se prome емучий издитель! оборницивы, обы этомы предоставный evenus communications, it is indepositely page o guareralimente confissacciante di Honden, ubropusia del ettipactor gorazate holo rectatora which necessitive at у Пресивдреный мисию, будто и написаль не лестиый DAMPER P. O. CRODDENISH PAR QUARGORIE GOLDQLELS, B.P. MENSчень ихъ соферинка собъ, т. Пеповъ справиваеми Ме Described the wides (T. e. Big) passing wastes where прище: не остарняя ин и понин сровниции, до визиль жи правокальное общество и на ересь; поторое приобрвав т.: профессорь дуковной академи общин свучными выставия ни распола, своими поучительний инверсии • заблужденіякъ жалкой ереси, своими ўвазаніями на тв средства, корорыми сейдуеть боспользованься, что--COL MOSEDATATE COLLYROHAMES BY MOHD MES MATCHES - TOPAмосиний перкая"? "И : 25: отваты: на этоты промачьскій всерось, говорить: дувы, то Нивескій жичего по-: добиоло · не этисая в протинь раскора, : въ същиту чтране-- опанія"; : сибдевательно, подрадумеввается даять; - окъ (невъкъ неблагонамъренный; сторомины распола прегъ первык. Ва повиров на чесе очеть сполнов общивай я CREMY: COMP. See 17. Honors the dynamics as it chooses a Ornderh" (20 anoch : neuris: 90 in annachiens, apomes pie-: Спольничности в про- менты объяснить пость, чне гистемы леро. Не обсавы: Мросвор, расково, гач (запрету/ правоскадія п. Торка видно было былочика, пиво г. Повоко же -MERIODEN PROPER OCCURATE TO HPU MINISTER ADDRESS "ABERPLE BORGE жических (1); и на основаніи озосної невідінія. (дови-

<sup>(1)</sup> Напр. о неваконности такъ называемаго Австрійскаго священства (Хр. Чт. 1860 г. янв.), о священства жротить безщенства (Хр. Чт.

нысть меня въ неблагонамъренности. Но вакъ понять мамощиго о сущбегнованім унаванной мосй иниги, но и РЕОСТОИВШЕМО СС СВОЕТЬ ЗАМБЧЕНІЙІ ОТВЕТЕ НО ВТОТЬ вопросъ и не могу придумать, не досустивь предволочиськи, объянаго для г. Понова. Иравда, издатель оборинковы находить вы моей инигы: добь аптигристь проадач он даними водо и онгомноство недосможность; но веда же втого еще не савдуеть, чтобы она была писана противъ православія и эъ защиту граспола... "Вов свои духовный силы, продолжаеть т. Нотовъ рвчь свою, обвиняя меня въ неблагонамврейпости. вов свои знанія по части распола папригаль онь большею частью противы повыхы деятелей на ·втомъ теринстомъ пути; - не сдължь самъ ничего полезнато, онь возставаль противь твих, ноторые иничансь что нибудь едылать. Прежде всего — въ привеженных словахь издатель сборинковы несправедмиво употребить выражение: большей частию: Я знаю ·енои митературные труды; марочито пересмотримы ижь почноводу веводимых на меня т. Поповимы обывнейы и намежь; что притическія и оббліографическій мож за-White cocrabiators heshadareashyto daces toro, caro вообще написано мною по раскому. Чичители Тристан-Chaio Intenia, bu koroponis a hondinalis Consmylo sacis EBURES CHATCH, HARMOCK, inpushikots, chpatchamacers, mo-EXP CAUSE, Mr. Pronosy with octavita Tours of income-"Hisays -- Tour teach be way that was Gynyinee spewa rpy his "НЕТ" людей; "о" интеритурной и двительности поторых в THE PROPERTY OF CARLOT ON A PRINCIPLE OF SELECTION DESIGNATION

<sup>1862</sup> р., ч. II), о лицахъ, нижощихъ право совершать прещене—противъ безположенъ же (Хр. Чт. 1865 г. инв.) и др.

ему врдунается: понему, жибо- мисель: Далие: оппроренно дерей алиминаричей принский п жылатан, осоринисть, энин энин и небиты обинасть. Если г. Поновы видиты мою неблагонам вранность въ домъ, чео я диму, иногда притическія і библіографи. ческія стары; ви партити стунать неблагонамірововиль жилей иного въ изијей интературь, и от подобной но-ми. Если же, объищи меня въ неблогомамфренновим, издалель сфорницова жолфие высказаль вышепривовенными словами ту мысль, что всь мон критически и -бибніографическія зам'ятки пинчукся съ тою ціфню, чтобы остановить другихь двятелей по располу на избранномь ими пальчиче образомь пинкть налия и офщество той почрзен, куклю офи-мокти он окологи- чир своини, трудани; въ такомъ сдучав г. Попову спидовадо бы, додтвердить свою мысдь фактами, а, не выдразывать се голостовно, а мий оствется тольно замитить, :HTO, никавая. Самая. Строгая: врижива не можрать гостановить честивго, превенняго своену двиу, описателя, отъ <sub>г</sub>иранняго инъ пути для двятельности. Только "невъжество и бездарность могуть менталь, нто труды ихр фезаковизненио совебшения и ображностоя еста иваніе -находить въ нихъ невостатии; а писатель унный и об-. <del>Воз</del>ов<del>онный ме только не смынаеми</del> уфликами вем*ум*еніями вритиви, непротивь желесть ихь, чтобы узижть евои недостатки, болье заматиме для сторониято глаза, и на будущее премя, избърать, ихъ. "Извателю сборникови» врьбатно и ва голова не праходива на общеизвъстная истина, что критика не только не составляеть препятствія литературной діятельности, а напротивъ служить самымъ главнымъ средствомъ, къ. развитію, и

-шигерлиуры жанаукы и, гвариос, кы умененію жорины.... Horondameran P. Horona Bright Hoozeronambrehmoets HE MORES EDUTINGORERS E DE LICEDROMICCEURS " OF STRATESHI HOTOMY: TO A "HOOCEAD" BY THE HIS TOURNESS THE CONTRACTOR ныхъ двителей, по росколу, т. е. отзываюсь дурно: объ MATE COTHERENTS; BY TORONTO CAPTRE HYDYS HORRICHS SOODHHEORS REDCHERRETS 600 NON EDREETSCRIE SOMETHIE E OND. YRESETA, STO SPECTRICS COTAMES A MECASA GOSTONO O -сониненіяхы болноломых/ы въ роді посліднихы проповеденій в. Пароскія и сборинковь г. Попова; въ боль--щинстви, ча случаснь и выспарыевать испрешнию; радости при новаления: важдаго: новаго, болбо жек менюе -MARLHARO, COMMUNIA: NO DECROAF: M - TOLLES .: NO . ACREY превды: учевыесть въ накътов нап другіе спедостатиц. -Name: decident a mary: yeareth: herolead. Cartender: Ro--вар кальдон, отоним, отони заполо отведом, жиром жанери запо. о разматриванинися възмине починания в Воть что напречинскать посторчинения подъ названиемы: добъ -импронівної нь чинто випуройны, управліных виз зап-MODORENA INTERPEZATA EN MONTA DEFENDANTA." LIMITO DA TRE--волиствісти, завиннемъ, что сочинскіе ю. Вардавма предчтавляють собою не частый приниръ чамаго дабросовисинавотизу ченые дрединова и самаль удавленнориленные то экспектованія Вскуминями откупленія, упасы--профия праводини вами профинентации на профинентации в приментации в пр макобранци ислычик свеженествлении офтомобраниями в просто--abserdofted et a least the arms of the consequence -нестію 4. наждовно изміненіто і допутавшому заприо відо пріо--врва: влужебимновъ для ромечаннями, пукомани: посновний въ самой древности, -- въ сужденіяхъ автора о разностихъ, содержимыхъ распольниками, видны отчетливое знавіє двла и здравоє попривніє вещей плань сочине-

нія самый сообразний предпоту; товъ разсунденія умярениий, миролюбивый и почти вседа безиристрасмий. Вообщо трудъ о: Варицама заслуживаеть полного винманія со стороны маждаго, кому нужно основат**с**чьное внаніє предмета, о которомъ трантують авторъ $^{4-r}(1)$ . "Кинга г. Варадинова, говоржив и въдругой статъв 🤏 другомъ сочинени по расколу, составляеть дорогос пріобрівтеніе интературы кань по богатству своего содержанін, такъ и по интересу сообщивныхъ вю свъдъній" (2). Посль этих выписокъ, жаженся, нотъ нужды доказывать, что выражение т. Попова, будто и тольво "возовко", т. е. нападаю на личературныхъ двягелей по расколу-съ заднею пыслію помящать инь трудамъ и чрезъ то "упрочить за себою мененолию литературной расправы съ располомъ" (стр. 223), есть не болье, напъ ораза, сказанная на обумъ. Наконецъ, если издатель сборниковъ обвениеть желя въ днеблагонамирениюсти за то, что и простающ въ своивъ при--тическихь и библістравическихь статьнкы противь девснх в собственных в совмению в в т. с. не обинувая уна-ZEMBRIO REGIOCIATRI BE COMMICCIMAE TREMES AMES, MOCOрыя, подобно миву ининуты противъ распола, ралул. за православную: мерковы въ ваномы случай: подолжень змейтить г. Попону, чего наука не знарть жикакого кунорогва; :: а :: «внасть» одну петну не:: нопама :: ел лебия--на: смёло, везселенть прежины псеновножных вринфожы, -измо-бы онв ин были допущены. Така портушаю и д. Находи наприм. вингу ос. Пороснін: дополине о охранствів... Убланою, я наминя се уудичинию произведе-

जरूब अनुष्य दुन होता. असम अस पूज्र अंगाम का बा

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Xp. ur. 1861 r. u. II, crp. 414-15.

нісмъ" автора, заслужившимъ справедливое одобревіе со стороны не только духовной; но и свътской журналистики; а не встретивъ ничего хорошаго въ последникъ поломичестихъ сочинения о. игумена, я, не обинуясь, назваль эти сочиненія нустыми (1). Поступать иначе, т. е. квалить не достойныя похвалы сочиненія — потому только, что они нанисаны защитнинами православія, быть можеть, значыю бы поступать, повидимому, благонамъренио, но едва на добросовъстно. А это-не въ мождъ правилакъ. Молчать же е подобныхъ сочиненихъ значило бы позволять ощибкамъ, въ нихъ, находящимся, распространяться и вродить, людей неопытныхъ въ заблуждение. А это не дъло науки, которою я замимаюсь, и притомъ даже небезопасно для православія. Всякій, надінось, знасть, калів, упреки дідають раскольники Церкви православной за ошибки, допущенныя православными писателями противъ раскода въ прошломъ столетін, мапр. пр. Өсофилактомъ допатинскимъ. Питиримомъ нижегородскимъ и др. Не безъизвъстно также, что обмольки писателей и ныившняго стольтія не пропускаются распольниками безъ вниманія, по выставляются на нидъ-въ упрекъ самой Церкии. Напр. въ сочинении јеросхимонаха Гоанна: "доназательства о древности трехперстнаго сложенія съ дополненіемъ", изданномъ въ 1839 году, т. е. уже послъ утвержденія извъстныхъ пунктовъ о единовъріи, изъ которыхъ въ одномъ было сказано, что изътва обрадоныхъ ракностей, существующихъ между нами раскольниками, а ражно: и единовърцами, не должно быть болье споровъ и особенно укоривненныхъ, -

<sup>(1)</sup> Xp. чт. 1864 г. ч. III

двунероме названо зарамнокамы предсийска, вражестою препесию и пругими нисимии: Понично; пред это это опанбия частнато жика; и однано же жекъ поскочрвиина нее распольнани? Она высчавнаи вту опинблу, жить: одно выслиреписсия, ме новыснистихе дистирисоски натися жъ Церкий на мравамъ единовърія (1). Зная медобими примента приском ринформ и на общебите привославиныкъ писктовей, на счиною доктовы припразборы чкая--и биова выконицено, обящения о распои не спра вать неростатновь повоикъ сподцияниемовь на ратионъ-прочимъ в для того, чтобы можевать распольникамъ, что недостатки оти — двло частивнъ лиць, ногорыи иочивания за чины, и что Перковы православных вы нихъ не виновата. Виагонамвренио им и привославир ли и ноступаю въ вторгь случав, пусть сущить объ NEWFORKS TRADER этомъ читачели.

Поникая, върфатно, что вет (разобринина мною) разглитольстви т. Понова о моей неблагонамъренности не достаточны для цени, недатель оборниковь, оставивь ть отороне моей притической статье, въ которон прей притической статье, въ которой и рей притической статье, въ которой и рей притической статье, въ которой и рей и разобираль несладија сочинения о. Паресија, и на обновани этой статьи начинаетъ доказывать и мею неблагонамърскиость, и мое изменичество превослато перепечаталь дословно вста правослато превослато превослато превослата принатически правослати принатически правослати принатически правослати, общибки и погращности намей Перими, намелы сти, общибки и погращности намей Перими, намелы что возрежения о. Паросији слаби, но самъ воздер-

<sup>(1)</sup> См. брошкору: «нъсколько словъ о русси, расколь» (стр. 96-7).

жался отъ всянихъ опроворженій и ниослідствін не срълажь даже и поничии поддержать побъяденнаго, по симелу его статен, игумена. Спранкавается, съ какою цавно т. Нивыний написавы и наисчатавь свой разборь кийрин мечь думосный на рискольничью апплоню?. Если г. Нильскій находить опровершеній о. Пареснія скибыми и недоститочными, то уже тышь самымь признаваль, что на объящения распольниковъ можно найти бойве сильныя и бояве основательныя возрашения. Почему же, видя какъ бы поражение ващитыми православной Церкви, от туть же, или впоследствия не подажь сму руку помощи, не ополчися самь противъ раскольниковъ и не доказаль обвинителямъ всей неосновательности иль объянений? Если же т. Нильскій не накодиль, чемь опровергнуть указанія распольниковъ, то за чемъ же предаваль онъ тласности пораженіе о. Парвенія, за чэмъ обнародываль: онъ безсиме поборника правослени и тъмъ придамъ еще боже жачени обвинения враговъ нашихъ? Г. Нильскій стоить на стражь правь и интересовь православной цериви, по званию профессора дуковной внадеміи. Почему этогь стражь такь небрежно равнодушенъ въ защиту (?) того, что ввърено его охраненію? Указавъ на пораженіе и отрекнись оть защиты, отъ какъ бы признать защиту эту невозможною, а обвиненія раскольниковъ не отразимыми. Не умели и въ этомъ случав г. Нильскій руководился, какъ и въ отношения по мив, одним желеніемъ уронить соперника на поприще благонамеренной деятельности противъ раскола и тъмъ упрочить за собою монополію литературной расправы съ расколомъ? Въ первомъ случай статья его-явими неблагонапиренность и намина

православію; во второмъ — только спекуляція, но спепуляція вредная Церкви, къ которой онъ принадлежить; иного исхода изъ положения, въ которое опъ добровольно поставнать себя, изгъ"! (стр. 212 — 13). Всть исходъ, и — самый легкій. По смыслу этихъ сдовъ г. Попова выходить, что критикъ, если онъ находить разбираемую имъ книгу неудовлетворительною въ вакомъ либо отношении, обязанъ самъ написать другую инигу о томъ же предметь и, разумъется, удовлетворительную. Но такъ смотреть на обязанности критика значить ни болве, ни менве, какъ ункутожать. самую вритику (1). Вы не понимаете, какъ это выходить? Очень просто. Представьте, себъ, что въ январъ напр. настоящаго года издаль въ свъть сочинение о., Паресній, въ февраль — г. Поповъ, въ марть — третій вто либо и т. д. въ безпонечность. Всъ эти сочинения, по ограничевности ума человаческого, - неудовлетворительны. Что остается дідать лентику? До живнію г. Попова, онъ, показавъ въ критическихъ или библіоград, оическихъ статьяхъ недостатки вышедшихъ въ свъть сочиненій, должень самь налисать книги. О такь же предметахъ и притомъ вниги удовлетворительныя,... Ужеди же этого можно требовать отъ критика? Ужеди у него одного достанеть силь и времени на такіе громадные труды? Да и пто наконецъ возьмется за такую египетскую работу?.. Издатель сборниковъ можетъ сказать, что подобное предположение не идеть ко миз. такъ какъ сочинений о расколъ выходить не много. Согласенъ. Только пусть г. Поповъ не забываетъ, что

<sup>(1)</sup> Не того-им и жочеть собственно 'г. Поновъ, чтобы можно было свободиве издавать инимии из родъ "сберниводи"?

у меня, какъ и у всякаго другаго критика, кромъ "добровольной обязанности писать критическія и библіографическія статьи, есть обязанности другаго рода; исполненіе которыкъ не легко. Притомъ — главный воч прось не въ томъ, на многія или не многія кимги не удовлетворительныя пришлось бы критику писать свои иниги; важенъ предметь, затронутый твиъ или другимь плохимь сочинениемь; а кому непарастно, что предметомъ вныхъ сочененій бывають такія венця, для двльной обработки которыхъ потребовались бы не мъсяцы, а годы. Для примвра укажу г. Попову на книгу о. Палладія: "Обозръніе перменаго раскола". Книга эта, по моему мивнію (1), -- не удовлетворительна, и написать на нее заметки мив не стоило особеннаго труда. Но чтобы составить побозрвніе перискаго раскола" въ томъ вид $\ddot{\mathbf{b}}$ , какъ я жалаль бы этого ( $^2$ ), для этого мн $\ddot{\mathbf{b}}$ нужно было бы не только употребить многіе и многіе мъсяцы, но даже на время оставить службу. Тогда не только я не имълъ бы возможности составить опроверженія обвиненій раскольническихъ, высказанныхъ въ Апологіи, но не въ состояніи быль бы написать и вритическихъ заметовъ объ изданіяхъ о. Пареснія. Нетъ; такъ понимать обязанности критика, какъ г. Поповъ ихъ понимаетъ, значитъ просто не понимать дъла. Я не хочу сказать этимъ, будто критикъ можетъ ограничиваться въ своихъ разборахъ однимъ голословнымъ порицаніемъ сочиненій неудовлетворительныхъ, или -голословнымъ же одобреніемъ книгъ удовлетворительныхъ. Нътъ, -- долгъ критика, какъ я его понимаю, со-

<sup>(1)</sup> Xp. 4r. 1864 r. q. I., crp. 241-272.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же стр. 246-7.

ч. п.

стоить въ томъ, чтобы, показавъ недостатки разсматриваемаго сочиненія, установить правильный ваглядъ на предметь его и намътить по возможности тъ его стороны, которыя почему либо требують преимуще: ственнаго распрытія и уясненія. Самая же обработка предмета въ указанномъ направлении - это уже дъдо того, чье сочинение разсматривалось притипомъ, если только авторъ его сочтеть нужнымъ и признаетъ возможнымъ для себя подобный трудъ. Можетъ взяться за подобное дъло и притикъ, но уже не какъ притикъ (1), а просто-какъ писатель. Но это уже вависить отъ доброй воли критика, и требовать отъ него подобнаго труда никто не имъстъ права, такъ какъ никому нельзя приказать писать о томъ, а не другомъ предметъ. И если г. Поповъ, промъ замътовъ моихъ о его сборникахъ, читалъ и другія мои критическія и библіографическія статьи, -- онъ согласится, что я неуклонно слів. доваль въ нихъ тому взгляду на обязанности критика, какой сейчась указаль. Не обращаясь къ статьямъ прежияго времени, я укажу въ подтверждение своихъ словъ на статью, о которой идеть рвчь, т. е. на критическій разборъ сочиненій о. Парвенія. Разбирая его "Письмо православнаго священномнова".. и "Обличеніе отвётовь, данных раскольниками въ защиту такъ называемаго австрійскаго священства", я говориль, что главный недостатовъ означенныхъ сочиненій состоить въ неправильной точкъ зрънія автора на предметь и за тъмъ указалъ, что нужно сдълать обличителю раскола, чтобы церковныя правила о незаконности авст-

<sup>(1)</sup> Между прочимъ—и потому, что самые предълы критической статьи слишкомъ ограниченны для самостоятельной разработки какого бы то ни было серьезнаго предмета.

рійскаго священства имъли для раскольниковъ убъдительность и силу (1). Точно также пиша зам'ятки на "Разборъ окружнаго посланія, составленнаго лжеархіеписнопомъ Антоніемъ", я не ограничился темъ, что ноказаль неправильное отношение о. Пареения къ "посланію", но указаль при этомъ и то, на что въ "посланіи следовало бы автору "разбора обратить главное вниманіе и какъ въ такомъ случав онъ долженъ быль бы вести самую полемику съ раскольниками (2). Если же я не многое сказаль оть себя при разборъ двухъ остальныхъ сочиненій о. Игумена: "Меча духовнаго на пораженіе раскольничьей апологіи и "Опроверженія записки о русскомь расколь, — то и это и сдълажь не безъ причины. Какъ "апологія" раскольническая состоить изъ множества частныхъ обвиненій, касающихся разныхъ сторонъ существующаго въ церкви православной и въ обществъ порядка вещей, такъ и "записка" (какъ напечатана они у о. Пареенія) заключаеть въ себъ рядь отдъльныхъ мыслей, то благопріятныхъ православію, то брасающихъ твиь на него. А послъ этого понятно будетъ всякому, что при отсутствін единства предмета въ сочиненіяхъ, подавшихъ о. игумену поводъ въ написанію "Меча духовнаго" и "Опроверженія", я не мого оказать помощи слабому бойцу за православную истину какимъ либо единичныма, краткима, совытомъ и долженъ быль ограничиться только общимъ указаніемъ о. игумену на неправильность его пріемовъ въ полемикъ и происходящую отъ этого слабость самыхъ опроверженій его. И это я сділаль

<sup>(1)</sup> Хр. Чт. 1864 г. ч. III, стр. 450—62.

<sup>(·)</sup> Тамъ же стр. 481—2.

не. съ тою целію, чтобы "уронить соперника на поприщъ благонамъренной дъятельности противъ раскола и темъ упрочить за собою монополію литературной расправы съ расколомъ", какъ думаетъ издатель сборниковъ, а чтобы показать автору "Меча духовнаго". что онъ избралъ для своей литературной дъятельности путь не по силамъ и что своими полемическими сочи-, неніями, полными самыхъ укоризненныхъ выраженій противъ раскольниковъ, онъ можетъ еще болъе раздражать заблуждающихъ, и безъ того не очень расположенныхъ въ православной истинъ, и такимъ, образомъ вмъсто пользы причинять вредъ Церкви. Что же васается до мысли г. Попова, будто указаніемъ слабости опроверженій о. Пареенія я придаль обвиненіямь раскольниковъ еще болже значенія, то, признаюсь, для меня понятно подобное мышленіе въ головъ раскольника, ноторый ощибку или слабость частнаго лица ставить въ вину всей Церкви, -- но въ головъ православнаго издателя сборниковъ подобная мысль не должна бы имъть мъста. Въ самомъ дълъ, ужели изъ того, что игуменъ спасо-гуслицкаго монастыря не съумълъ надлежащимъ образомъ написать противъ раскольниковъ "Меча духовнаго", следуеть, что и Церковь православная — беззащития?.. Г. Поповъ можетъ сказать, что, признавъ слабость опровержений о. Пароения, я придаль большее значение обвинениямъ "апологии" не въ глазахъ православныхъ, а въ глазахъ раскольниковъ. Но въ такомъ сдучав вся вина падаетъ не на меня, а на самаго о. Пареенія, который своимъ не чуждымъ преувеличеній, не во всемъ безусловно справедливымъ, а главное-лишеннымъ духа любви и кротости къ заблуждающимъ, "Разборомъ окружнаго посланія" возбудиль въ раскольникахъ вийсто вниманія къ православа ной истинъ — раздраженіе и вызваль со отороны имъ новые упреки православію, —который залімъ, не маміривъ своихъ силъ, рішился для поддержанія своего дитературнаго достоинства написать "Мечъ на апологію", и написаль его такъ плохо, что раскольники мостуть считать себя побідителями олигумена дажели въ томъ случав, если бы я и не написаль своихъ замівтокъ о его изданіяхъ, какъ замівтили раскольники несостоятельность "Разбора окружнаго посланія" ол Пареенія еще прежде, чімъ появилась моя статья о его сочиненіяхъ, и — написали противъ него свою "апологію".

. Такимъ образомъ, какъ кратикъ, я къ своемъ разборъ сочинений гуслициво о. игумена ни мало не погръщить противъ своихъ обязанностей, и г. Поновъ можеть въ этомъ случав обвинять меня въ неблагонамъренности развъ только за то, что я написалъ критическія замітки на сочиненія "своего посдвиннима на ратномъ полъ противъ раскола". Но въ оправданіе подобной неблагонамъренности и спазалъ нъсколько словъ прежде, а потому теперь примо перехожу нъ обвиненію меня издателемъ сборниковъ въ томъ, будто-бы я не исполнить своей обязанности, какъ "стражъ правъ и интересовъ православной Церкви, по званію просессора духовной академіи". Въ этомъ случав издатель сборниковъ увазываетъ, во-первыхъ, на то, что я въ своемъ разборъ сочиненій о. Парвенія дословно перепечаталь всв враждебныя православію указанія раскольниковъ на мнимыя неправильности, опибки и погръшности нашей Церкви", и сдълалъ это, по мнънію г. Попова, "въ угоду раскольникамъ" (стр. 219), --вовторыхъ, — на то, что, признавъ возраженія о. Пароснія симбыми, самъ я "воздержался отъ всикихъ опроверженій и впостъдствіи не сдълать даже и попытки поддержать побъщденнаго игумена"; въ этомъ обстоятельства издитель сборниковъ видить "равнодущіє мое иззащить того, что ввърено моему охраненію, явную неблагонамъренность и измъну православію".

Въ отвътъ на первое обвинение и скажу, что если бы г. Поповъ прочиталъ мою статью: "повыя изданія по рвоколу", онъ нашелъ-бы въ ней объяснение своему недоумънію, для чего я дословно нерепечаталь обвиненія рескольниковъ. Вотъ что, между прочимъ, писаль я, приведя обвиненія раскольниковъ и замітивъ, что они вызваны самимъ о. Пареснісмъ: "собственно говоря, въ этомъ ивтъ еще большой бъды. Истинные сыны Церкви не смутятся приведенными выше обвиненіями Церкви православной со стороны раскольниковъ, а между твить намъ очень полезно знать все, изъ-за чего удалиотся отъ Церкви ревнители старины, чтобы свои заботы объ обращении заблуждающихъ направлять къ испоременно въ никъ техъ именно предубъждений противъ православія, поторыя всего болье не позволяють раскольникамъ сдълаться послушными сынами Цержем" (1). Изъ этихъ словъ издатель сборниковъ можетъ понять, что я перепечаталь праждебныя православію указанія раскольниковь" не для того, чтобы угодить имъ, -- объ этомъ у меня не могло быть и мысли, такъ насть тъ изъ распольниковъ, поторые писали "Апологію", въ "дословной" перепечаткъ высказанныхъ въ ней обвиненій не могли найти для себя ничего новаго, а

<sup>(</sup>¹) Хр. Чт. 1664 г. ч. Ш, етр. 490.

другіе могли узнать обваненія "Апологія", каз. нижка о. Парескія, изъ которой и в заимотвоваль ихъ, — а для того, чтобы дать знать православному обществу. какія противъ него существують у раскольниковъ предубъжденія, и этимъ побудить всяваго, желающаго мира Церкви и имъющаго возможность, возрботиться объ иопорежения этихъ предубъядений-уничтожениемъ трат недостатвовъ, поторые подъ разными вліяніями вкрались въ православное общество и поторые, не нарумая чистоты и святости православной Церкви, тамъ не менъе однаво-же служать предметомъ соблазна для немощной распольнической совъети. Быда и другая болье простав причина, по которой я перепечаталь, "дословно" обвиненія раскольниковъ. Пиша разборъ "Меча духовиаго", я не могъ говорить о достоинствахъ или недостатнахъ труда о. игумена, не познакомивъ предварительно читателей съглавнымъ содержаніемъ "Апологів", на которую и составленъ "Мечь духовный", -такъ какъ безъ этого мой приговоръ о произведении о. Переенія быль-бы голословень,

Что же касается до другаго и последняго обвиненія, взводимаго на меня г. Поповымъ, то въ отвётъ на наго я скажу не многое, и именю: доселе я не написадъ
опроверженія обвиненій раскольническихъ, высказанныхъ въ "Апологін", не по "равнодущію въ защитъ
православной истины, не по неблагонамъренности и измънничеству православію", а вследствіе искренняго
убъжденія, что пока раскольники не будуть доведены
путемъ умственнаго и правственно-религіознаго образованія до сознанія того, что истинная, спасающая
въра заплючается въ правомъ исповъданіи догматовъ,
а не въ рабскомъ благоговъніи предъ буквой обряда,

и что общество христанъ, отступившее по кажинъ либо обстоятельствамъ отъ некоторыхъ, издавна существовавшихъ, обычасвъ в порядковъ жизни церковной, можеть въ тоже время оставаться по въръ вполна православными и достигать въчнаго спасенія, — до техъ норъ самымъ дучшимъ, чтобы не сказать, единственно--убъдительнымъ для нихъ опровержениемъ большей части (1) высизванных въ "Апологіи" и подобных имъ обвименій могуть быть не слова, а діло, не полемическім статьи, а административныя распоряженія объ искорененім тахъ недостатковъ въ православномъ обществъ, которые смущають совысть заблуждающихь. И такъ навъ многія изъ обвиненій раскольническихъ касаются цвлаго православнаго общества, то, по моему мивнію, кромв влисти церковной и свътской, и само общество должно принять участіе въ трудномъ діль примиренія съ Церковію заблуждающихъ-возвращеніемъ къ жизни болве согласной съ требованіями христіанской нравственности и болве приличной православному обществу, какъ я когда-то и писаль объ этомъ, призывая всъ сословія, особенно высшія, оставить тв обычаи и порядки, которые, хотя и не имъють прямаго отношения въ въръ, не могуть однако-же быть привнаны строго-христіанскими и потому служать причиной непріязни раскольниковъ къ самой Церкви православной, будто-бы потворствующей злоупотребленіямъ (2). Я не знаю, удовлетворится ли г. Поповъ моимъ признаніемъ, но смъю надвяться, что никто изь людей благомыслящихъ 

<sup>(1)</sup> О несправединости накоторых обвиненій распольнических вам'ячено иною въ самонъ разбора сочиненій о. Парвенія (стр. 484-6).

<sup>(2)</sup> Хр. Чт. 1863 г., ч. І, отр. 27—30.

ранинголнобиматы с меня заптаное тпрививне ин въпрабиви православия инпартивна православия и поста

. Другикъ доказавенствъ и обещности стимарскиот и ирем в правображныць имар, и нать из щольстви и п. Поп ровом Дредостовиям самимъ читателямъ мроканести, сукъ обы их ресположение и благоном времности, и нерекожу вы правбору таки основаній, которыми изкатоль оборникомы надвараетсян доказать, что свяданія можы до редволу выправления. Вр. этомы случий и не стану распространяться сантивомъ много; чирателя Хрисинай CROSS TIMORIA. MORYTT. OTHROTH CYRYTT O CTOROGRA MORE диканнаниямон , адиатако, смяюм: оп. Жъонов о 1: Жан бъбево вы этомы журналь, а съ г. Поновымы и кальто затрудияюсь говорить, объ втомъ предметв. Сознаваясь сь похвальною откровенностію, что онъ "не историнь раскола, а только издатоль матеріаловъ для его декорыи", изденель сборниновъ тэмъ самымъ, даетъ инъ прево думать, что онъ не можеть быть компетентнымъ судьею чьихъ-бы то ни было свёдёній по расколу, и что следовательно его нелестный приговорь о моемъ знаніи раскола еще не можеть служить укоромъ моему профессорскому званію. Правда, обвиняя меня въ незнанім мною своего діла, г. Поповъ указываеть факты, именно-на замвченные когда-то Православныма Обоэрпнісми недостатки въ моей книгь: "объ антихристь противъ раскольниковъ"; но читатели Христіанскаю Чиненія давно уже знають изъ моего "Объясненія" (1), на сколько справедливы замъчанія достопочтеннаго журнала касательно моего сочиненія. И такъ какъ издатель сборниковъ не прибавиль къ нимъ отъ себя ничего

<sup>(1)</sup> Хр. Чт. 1860 г. ч. I, стр. 494—524,

(стр. 214), то въ отвътв на его обвижение илгочитью достаточнымъ обанво посовътываты пол Понову опрочитить указанное "Обънсменіе" и не повторить на будуmee времи обиниеній, давно уже опроверинутых Все это япроворю не для того, чтобы депазаты г. Попову. будто я—чунать оприбокъ, наи владви объдърживие о расном в всесторонними; нать; я очень жороно внато, что mhorato, ovembe mhorato he shaid of packors; volumo при этомъ имъю сивлость думать, что все-таки сивденіж мой о располь не пичтожны. and the other wife will «Ж) кончиль свое "Объясиеніе" и, кажется, че потувприпрочивы правды, сести въ заключение скажу, пото г. Поповъ, при неуменьи издавать порядочные сборники, не владветь еще уженьемь "честно обращаться ов печатнымъ словомъ". Это, по мому мивимо, самый симсходительный отвывь, накой можно произнесть объ издатель сборниковы по его "Отвыту" на мои замытии очего трудахъ.

H. Hereit.

The second of the

 $<sup>\</sup>frac{\mathrm{d} (\mathcal{A}^{\mathrm{ad}})}{\mathrm{d} (\mathcal{A}^{\mathrm{ad}})} = \frac{\mathrm{d} (\mathcal{A}^{\mathrm{ad}})}{\mathrm{d} (\mathcal{A}^{\mathrm{ad}})} = \frac{\mathrm{d} (\mathcal{A}^{\mathrm{ad}})}{\mathrm{d} (\mathcal{A}^{\mathrm{ad}})}$ 

## овъявленіе

### объ изданіи

# XPHCTIAHCRAFO TEHIA

въ 1866 году.

\* Христіанское Чтеніе», издаваемое при с петербургской дух. академін съ 1821 года, будеть и въ следующемъ 1866 году выходить ежемъсячно по прежней програмиъ. Въ составъ его вхолятъ след, отдълы:

Отдель I. Переводъ св. книгъ Ветхаго Завъта съ еврейскаго языка, именно—въ 1866 году будетъ изданъ переводъ третьей кийги Царствъ и следующихъ за нею— съ особымъ счетомъ листовъ и страницъ.

Отдътъ П. Творенія св. Отщево и Учителей древней Вселенской Церкви. Въ этомъ отдъль въ наступающемъ году Реданція помъстить переводъ писемъ св. Іоанна Златоустаго, не переведенных на русскій языко до настоящаю времени. Особенный счеть листовъ дастъ подписчикамъ возможность имъть, промъ журнала, отдъльный томъ твореній св. Отца.

Отдълъ III. Духовно-ученыя изслюдованія: догнатическія, перковно-историческія, каноническія, полемическія, религіозно-философскія и др.

Отдълъ IV: Статьи, относящіяся къ правственной христіанской жизни,— какъ то: размышленія, повъствованія, имъющія поучительный харантеръ, и проповъди.

Откыть V. Обозръние современных перковных дълг и богословской и вообще духовно ученой литературы отечественной и иностранной.

«Христіанское Чтеніе» будеть выходить внижками отъ 10—12 листовъ въ важдый мъсяцъ.

Подписная цъна за годовое издание въ С.-Петеубургъ безъ доставки на допъ 6 руб. сер; а съ доставкою и пересылкою во всть города 7 руб. серебромъ. Желающіе получить «Христіанское Чтеніе» въ концъ года въ корентовомъ, перецлеть благоволять высылать за полный вкентлиръ (12 книгъ) 10 руб. серебромъ. Въ видахъ облегченія подписчиковъ Редакція съ будущаго года допускаеть за годовое изданіе жур<del>паля разгрочку</del> уплаты по полугодно—заручательствомъ впрочемъ лицъ и ирстъ начальственныхъ.

При оппарацию и у книтепридавца Вераблене въ С.-Петербургъ еще продаются полные экземпляры. «Христіанскаго Чтенія» за премніе годы, именно: 1822, 1623, 1824, 1825, 1826, 1827, 1833, 1836, 1839, 1840, 1843, 1844, 1845, 1846, 1847, 1848, 1849, 1850, 1851, 1852, 1853, 1854, 1855, 1856, 1857, 1858, 1859, 1860, 1861 1862, 1863, 1864 и 1865. Камдый жаземплярь отдёльно за 1822—1848 годы по 5 руб. сер безъ пересылки, а съ поресылкою по 6 руб. сер; экземпляры 1849—1865 годовъ по 6 руб. сер безъ пересылки, а съ пересылком по 7 руб. сер. Вто пожелаетъ выписать имфющіеся экземпляры за всё годы въ совокупности или съ 1822 по 1827, или съ 1833 по 1847 включительно, тому будетъ уступленъ каждый экземпляръ одного года по 3 руб. сер. безъ пересылки, за которую нущто прилатать на цять фунтовъ для каждаго экземпляря.

Подписка на «Христіанское Чтеніе» принимается въ Редавціи журнала при с.-петербургской дух. авадеміи, или въ правленіи этой академіи; также — въ правленіяхъ иногородныхъ д. семинарій, въ газетной экспедиціи с.-петербургскаго почтанта и въ конторъ Редакціи, находящейся въ С.-Петербургъ при внижномъ магазинъ Кораблева и Сирякова.

Редакція впрочень отвічаеть за исправную достерку только тіх вкземпляровь, которые выписываются оть с.-петербургокой дух. академін, т. е. или непосредственно оть Редакціи или чрезь правленіе академін; а потому просить гг. иногородныхь подписнивовь обращаться съ требованіями журнала прямо и искаючительно въ с.-петербургскую дух. академію—сь точнымь обозначеніемъ: губернін, уйзда, город или почтовой конторы, въ котерую сий-дуеть доставлять журналь, званія, имени и фамилія подпислява.

# ОБОЗРЪНІЕ

#### УНІЯТСКИХЪ ВОГОСЛУЖЕБНЫХЪ КНИГЪ.

3. Сравненіе уміятовой литургів съ православною и отноше; ніе ся из литургіи римско-католической. Уніятовая проскомидія, уніятовая литургія св. Іранна Златоустаго и Василія Великаго. Уніятовая литургія служенія Вомественной литургія чтемой. Удіятовая литургія преждеосвященнях дарозь.

Ни одна часть, въ составъ уніятскаго богослуженія, такъ много не пострадала отъ вліянія католицизма, какъ литургія. Уніяты, можно сказать, совершенно передълали ее на ладъ католическій. Причины тому повятны съ перваго разу. Литургія занимаеть первое мъсто въ составъ ежедневнаго богослуженія христіанскаго. Прочія нощеденственныя службы перковныя подчиняются ей, зависять отъ нея, отъ нея, такъ сказать, получають свою сиду и значеніе. Въ следствіе этого, внесши латичскій элементь въ составь литургіи, уніяты тьмъ самымъ естественно налагали колоритъ латинства и на другія подчиненныя ей службы, отъ ней зависящія. Но особенно подручное и дъйствительное средство представляло олатинизирование литургии для олатинизированія уніятовъ, щівль, для которой латинство, извістно, составило унію и къ которой вообще оло постоянно стремилось и теперь стремится въ лице всехъ своихъ or the and bythe term of the Marie ч. ц

Digitized by Google

поборнивовъ. Уніяты, и въ особенности принадлежащіе въ сословію простаго народа, ни чемъ такъ не были удерживаемы отъ одатинизированія, какъ древнеправославнымъ чиномъ, соблюдаемымъ въ ихъ церковномъ богослуженім и особенно въ литургім (1), которую народъ вообще любить болъе всего и которую болъе всего посъщаеть. Чтобы олагинизировать уніятовъ, надобно было отклонить взоры ихъ отъ востока, о которомъ ежедневно напоминало имъ православное богослужение, и обратить въ западу; - а это возможно было съ окончательнымо одатинизированівмо такой важной и для народа существенной части богослуженія, какъ литургія. и и надобно отдать честь изобратательности уніятовъ въ этомъ случат. Они долго не задумывались, какъ и следовало вообще ожидать отъ людей, состоящихъ подъ непосредственнымъ водительствомъ језунтовъ. Мы имъемъ на это доказательства у самыхъ же уніятовъ въ одномъ замъчательномъ документъ, который "День" (<sup>2</sup>). приводить подъ заглавіемь: glos kapituly katedralney Chełmskiey..... w prszedmioci proiektowaney Zmiany obrzędów unickiech.... (3). Изъясняя, что причиною отпаденія многихъ уніятовъ въ католицизмъ было то, что последніе видели съ одной стороны въ своемъ обрядъ неудобства, какихъ не было у латинянъ, съ другой видели у латинянъ разныя религозныя средства въ увеличенію духовныхъ выгодъ (?), "Голосъ Капитулы" закаючаетъ: "поэтому уніятской церкви нужно было пер-

<sup>(1)</sup> Въ вападнорусскомъ край и досель название богослужения усвояется почти исключительно одной литургии.

<sup>(&#</sup>x27;V') 1884 ii M 10 crp. 871:

<sup>... (</sup>С), Голось данатулы каседральной желиской по предмету просктиру-

выя устранить, а последнія ввести, члобы удержать выпелости духовное стадо и увеличить его духовное благо. Подвести православную литургію подь эти пранила было темь легче, что, по духу древняго единства, между литургією православною и римскою более другихь чинопоследованій сохранилось сходства; надобнобыло только подобрать соответствующія чинопоследованія изъ латинскаго служебника и, выбросивъ параллельныя имъ православныя, поставить на место ихъ последнія, и делу конець.

Такъ точно и сдължи уніяты. Отъ того, по спранедливому замъчанію одного просвъщеннаго пастыря унитской церкви (митрополита Лисовскаго), унівтская литургія есть не что иное, накъ неудачная смісь греческаго и латинскаго, -- или, говоря словами о. Наумовича, онапредставляеть греческую книгу, въ которой тамъ и сямъ бевъ разбору вилеены вырванные листы изъ другой книги патинской (1). Особенно много пострадали въ рукахъ унівтовъ проскомидія и въ частности такъ называемый канонъ литургіи, т. е. та часть въ литургіп върныхъ, въ которой совершается освященіе даровъ. Уніяты перенесли сюда изъ латинскихъ миссаловъ все, что только можно было перенести, начиная оть опредви ленія, что освященіе даровъ совершается по изв'ястному латинскому ученію словами: "Сіе есть тэло Мое".... ж "сія есть провь Моя"...., до разнаго рода колвнопреклоненій, соединенія и распростертія рукъ, сложенія и разрозненія пальцевъ и т. п. Кромъ этого, подражан китоликамъ, уніяты перенесли въ свой служебникъ чинъ

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Подол. Еперх. Въд. 1863 г. № 4-й. Влінніе детынянъ на русинъ и обряды русиная. держан. Стр. 153.

служения такъ называемой литургия *чтемой* (читанная мисса). Наконецъ, они также не оставили безъ внимания и литургии преждеосвященныхъ даровъ.

Мы разсмотримъ прежде уніятскую проскомидію, потомъ прослѣдимъ литургію вообще и за тѣмъ скажемъ нѣсколько объ уніятской литургіи читанной и литургіи преждеосвященныхъ даровъ (1).

# а) Уніятская проскомидія.

Начало обычное, какъ и у насъ: Блаюсловено Бого наше, Парю Небесный, трисоятое, — по Отче наше, тропари: Помилуй насъ, Господи, помилуй насъ.... и лобзаніе нам'юстныхъ иконъ съ положенными молитвами. Послъ этого священникъ и діяконъ входятъ въ олтарь и,
по чину нашей Церкви, лобызаютъ св. престолъ и евангеліе (2). У уніятовъ прежде всего не полагается это
пълованіе, въроятно, для ближайшаго сходства съ католическими ксендзами, которые, обыкновенно облачаясь

<sup>(1)</sup> Статаемъ нужнымъ предварять, что, при обозрвніи уніятской дитургів, мы будемъ разсматрявать ее преимущественно въ томъ видь, въ накомъ представляется она въ уніятскихъ богослужебныхъ княгахъ. Какимъ образомъ соверщеется она у уніятовъ въ настоящее время, какія прибавленія и нововведенія внесли они и внесять въ отправленіе ея со времени последняго изданія своихъ служебниковъ, —на эти вопросы мы не беремся ответать, такт какъ цель наше тобозреніе уніятскихъ богослужебныхъ книгъ въ ихъ наличномъ состояніи, невависимо отъ всёхъ другихъ нововведеній, совершающихся въ составъ уніятскаго богослуженія на практикъ.

<sup>(2)</sup> При сравненіи унінтскей литургій съ православною, мы будемъ держаться главнымъ образомъ того чина, по какому последняя (т. с. православная) совершается въ настоящее время. Но, для верности исторической, будемъ обращаться и къ современнымъ съ уніятскими служебниками служебниками служебниками служебника православнымъ, особенно изданнымъ въ Кіевъ и Львовъ; для какой пъли у насъ находятся подъ руками: служебники кіевскіе: Петра Могилы 1629 и 1639 годовъ, и львовъріе служебники: Арсенія

въ пономарив (sacristium) безъ всянихъ предварительныхъ молитеъ, не имъють ни повода, ни самой возможности целовать престоль, а темъ более Евангеліе, котораго въ томъ видь, какъ у насъ, у жатынянъ, намъ мы уже сказали, и не существуеть. Посль этого сльдуеть облачение, которое у унитовъ, какъ и у католиковъ, предваряется омовеніемъ рукъ съ произнесеніемъ навъстнаго прама: чмыю во неповынымо руки мои...., а у насъ обывновенно полагается после облаченія. Что до самаго уніятскаго облаченія, то ово преводе всего отличается отъ нашего православнаго унотребленіемь такъ называемаго наплешника, — датинской одежды, унотребляемой на литургів ксендзами подъ : названиемъ: amictus. Это коротиал, въ роде наимего восточнаго аналава (1), одежда, покрывающая плечи и грудь безъ рукавовъ, надъваемая коендзами преждендругихъ священныхъ облачений, поверкъ: обыкновенной священнической одежды. Уніяты пріурочили для ней в особев-

Желябужского (Желиборского, какъ называется онъ въ самомъ служебнижа) 1647 года, и братства Успенія Пресвятыя Богородицы 1691 г. Что касвется литургін собственно уніятской, то кромв саныхъ славянскихъ унівисинкъ служабинновъ, наковыкъ у насъ подъ рукоми накодитек ирсколько редакцій: Львы Кишки 1732 г., Асанасія Шептициаго 1733 г., Супраслыскій 1758 г. и нізсколько Почаевских и др. -- мы будемъ ображаться также нь уніятскому греческому Евхологіону 1754:г., цараному съ разрещения цапы Венединта XIV (Едходерном оби Осф жуюмсмот! μετατύποθεν, και μετά πάσης ἐπιμελίας διορθωθέν, ἐν Ρωμη ἄ ψ ν δ΄. 1754. Отысканъ въ любарскомъ монастырв св. великомученика Георгія подъ бунвою Е № 12),--по которому потомъ тотъ же папа, по слевамъ о. Наумовича, повельваль уніятамъ исправлять, а вивств съ симъ, конечно, и издавать уніятскіе служебники и требники. (Под. Епарк. Від. 1865 г. Влінніе матычнять на русиновь и обриды русиновой церкых. № 4, стр. 151); также въ постановленіямъ замойскаго собора и окружному посланію Шептицкаго 1738 г., въ накоторымъ унівтскимъ катихи-Committee to the second of the ЗИСАНЪ И ТИП. t san or 19

<sup>(1)</sup> О богослуж. зап. цер. Серед. Статья первая, стр. 26. перва первая,

ную можетву: "Илещи моя вдать на рамы и ланить мем на ваушение; лица это мово не отвратить ответом другая плесий. У натынять из наплещнику полагаетом другая мантва: "Возложи Господи на гласу мою шлемь спасеноя для отражения діясольских нападеній (1). Но уніяты не рімпились перенять оть кателиновь, вийсті съ нанисщиномь, и этой молитвы, потому что это было бы противорічнемь общему характеру молитвь, употребляємых у нась при облаченіи, которыя всі буквальне заимствуются изъ соотвітствующимь пророческих и изреченій Ветхаго Заніта.

: Вместь съ симъ, по уставу нашей православной: Церкви, священникъ, приготовляясь къ проскомиди, вмъсть съ другими священными облачениями надъваеть и чедорь. Между твиъ, по уставу уніятсянхъ служебинковъ феконь берется после прескомидии, предъ началомъ литургін; почему въ міжоторыхь слунобникахь даженнолитва на облачение въ ословь пологается посмы проскомидіи. А почаевскіе служебники последнихъ годовъ XVIII в. (1765 и 1791 гг.), въ которыхъ облачение въ федонь полагается на ряду, какъ и у насъ, дълаютъ поэтому поводу замвчаніе: "сице по греческому обычаю адъ јерей прјемлеть на ся фелонь, обаче у насъ привинде въ обычай по проскомисании тою взимати. "Для объясненія этого обычая надобно припомнить, что проскомидія у датынянь не существуєть и католическій исендов начинаеть литуртію непооредственно посль обдаченія Чтобы не отстать отъ католиковъ, уніяты сняли «Съ своихъ священниковъ федонь во время проско-

<sup>(1)</sup> Impone Domine capiti meo galeam salutis ad expugnandos diabolicos incursus.

мидія—дабы, онь, обланансь вь нее по окончанін дрод скомидін, также тонно мачиналь литургію нецосредствені но, если можно такъ выражнься, после окончательнаго облаченія, жакъ и китолическіе священники. Особенно блазкое и даже, можно сказать, совершенное подобіе латинсивить исенценники при совершених такъ называемой умівискіе священники при совершеніи такъ называемой проскомидін, одъвшись туть же въ ословь, являются въ престолу сейчесь съ священными сосудами и продатотовленными дарами, какъ ето всегда дёлають священниви ватолическіе при отправленіи своей дитургія (1).

Что насается облачения діанонскаго, то, що уставу унівтежихь служебниковь, оно почти нинфиь не отличается отъ предославнаго. Но есть въ уніятской церкви небольшія винжении отпечатанныя 1788 г. въ Почасвсной Лавръ, подъ заглавісиъ: "Чинь діаконскаго, сдужевія въ священнодъйствін божественныя дитургін, на вез черни же и утрани і вреевь отъ служабники собранъ, "вы втихь книжечкахь прожде всего подагается, что уніятскіе: діалоны, также какъ священники, доджиц носить на литургін наплещникъ, тиолитва къ которому (плещи Моя вдато на рамы....) здысь прилагается также, какъ и въ обминовенныхъ служебникахъ для облаченія священического. Потомъ, но уставу помянутой внижки, унівтскій маконъ надъваеть на себя подригнивъ (обы; мновенный священиическій), и поясь съ приличными этимъ одендамъ молитвани и только, за тэмъ уже далиатику или нашъ діаконовій стихарь и орарымичтоже дафола, «

. 180% L(600 J).

<sup>(</sup>¹) Подробиње о читанной уніятской литургія скотри наже—уніятскій "Чинъ Божественной литургія чтемой."

Причина этихъ разностей, безъ сомивнія, та же, что и въ облаченіи священниковъ, т. е. подражаліе католянамь, у которыхъ діаковы дійствительно, какъ и священники, носять наплещникъ, подрижникъ и помеъ и затімъ уже, поверхъ всіхъ этихъ одеждъ, издівають далматикъ, соотвітствующій нашему стихарю. Не меніе интересно также, что въ помянутой книжицъ, равно накъ и во многихъ древнійшихъ уніятскихъ служебникахъ, нівтъ и помину о возложеніи діаконами нарукавниць. Только новійшіє служебники почаевскіе діляють замічаніся достойть же діакону по греческому обычаю и нарукавницы, якоже и у римлянь діаконъ творить, налогати и тоже, еже и јерей глаголити.

За твиъ изъ предложеннаго хавба уніятскіе священники изъемлють св. агнець, совершенно такимъ же образомъ, какъ и наши православные священики. Послъ этого, по уставу православной Церкви, священникъ прободаеть св. Агнетъ поніемъ, говоря: дедина от сонив копіємь ребра Ему проводе, ч т. д. до словъ: "и истино есть свидътельство во "-между тъмъ какъ діаконъ вливаеть въ чашу вино съ водою: скупа, предложивъ напередъ для благословенія отъ священника. Такъ точно и по смыску римскаго Евхологіона 1754 г. (1). Въ вісеских и львовскихь православных изданіяхь ХУП в. Этоть чинь излагается такимь образомь: по прободеній св. агнца съ словами: "Единь от вошно котемь ребра Ему прободе, ч діаконъ предлагаеть священнику воду и вино (въ сосудъ соединенно или въ два сосуда) на благословеніе, который и благослованеть ихъ рукою мрестообразно, продолжая: "u abie uзыде кровь и вода, и

Charles the contract only d

<sup>(1)</sup> Ευχολόγιον έν Ρώμη.

т. д. Въ это время діаконъ вливаеть вино съ водою въ потиръ "единою, аще и не соединенно въ единомъ сосудъ. Очевидно, что, какъ по нынашнимъ, такъ и по древне-изданнымъ православнымъ служебникамъ, и вообще по древнему чину восточной Церкви (1), вино и вода вливаются въ потирь діаконами, и притомъ священнослужители обязываются главн. обр. вливать ΗΧΉ εκυπη: έκ τοῦ νάματος όμοῦ έκ τοῦ ὖδατος (2), ΚΟΤЯ БЫ то и другое было и не въ одномъ сосудъ, во исполненіе словъ Писанія, что, по прободеніи ребра Спасителева, абіе, т. е. разомъ, вмъсть изыде кровь и вода. Не такъ совсвиъ излагается этотъ чинъ въ служебникакъ уніятскихъ По ихъ уставу священинкъ самъ, и притомъ безъ благословенія, сначала вливаеть вы чашу вино, говоря: "и абіг изиде провь," потомъ благослованеть воду и вливаеть ее "вельми мало" въ потиръ съ словами: ди вода, и видивый свидътельствова и т. д. 4 до конца (3). Такъ до мелочныхъ подробностей подражають унівты католикамъ, у которыхъ именно вино и вода вливаются въ чату (разумъется въ своемъ мъсть, не на проскомидія) (4) одними священниками в притомъ отвівны но одно отъ другаго и, сверхъ того, вино безъ благосло-

<sup>(1)</sup> Cm. Eugológico, sive rituale graecorum opera R. P. Iacobi Goar editio secunda, Venetlis, 1730, crp. 58.

<sup>(2) &</sup>quot;Вывств воду и вино." Ебхолоую» в Ради 1754 г. стр. 28.

<sup>(8)</sup> Въ своемъ окружномъ посланіи Шептицкій говорить объ втомъ такъ: "где суть тіе слова: "держа въ руців отъ вина въ купів и воды въ сосудв соединенно, или вдва сосудв," напиши въ мъсто ихъ тіе: "держа отъ вина и воды особъ въ двохъ сосудвуъ в первіе вливаеть на святую чащу вино, потомъ же мало что отъ воды, сиръчъ двів или три мапла."

<sup>(\*)</sup> Впрочемъ и для уніятовъ, во время вимы, соборь замойскій поведіваєть воду въ чашу вливать предъ піснію жерувимскою (Synod Zandysky стр. 67).

вемів, а вода съ бъягосновеніемъ: deinde, т. е; послъ дароприновительнаго антифона (offertorium), слъдующаго за credo, secerdos in cornu epistolae accipit calicem, purificatorio extergit et sinistra tenens illius nodum, accipit ampullam vini de manu ministri et ponit vinum in calicem. Deinde codem modo tenens calicem, producit signum crucis super ampullam aqvae et infundit parum aquae in calicem. (1).

Поска этого уніятскіе священники, кака и наши правослевные; изъемлють частицу въ честь Божієй Матери и, также какъ и у насъ, полагають на дискосъ "одесную агина." Затриъ, по древие-православному уставу, сопраняемому во всткъ православныхъ сдавянскихъ служебникахъ, --- священникъ изъемлеть частицы въ намять свячыхъ и, по числу довяти ликовъ, изъемлетъ ихъ девять, --- для. чего въ нашикъ служебникахъ подарается подробное раздъление поминаемыхъ св. угодинковъ девить ликовъ, съ показаніемъ, въ воспоминаніе какихъ срятыхъ и когда должна быть полагаема извъстная частица. Не тапъ нь служебнивахь уніятскихь. Заметимь, менду пронимъ, что у уніятовъ вообще для литургіи опредвинется только одна просфора. Части, отъ миогихъ или отъ единыя просфоры изъемлемыя, соворитъ уніятскій катихивись: Народовищаніе, пвоспоминаніемъ

<sup>(1)</sup> После этого священних на стороне посленія, т. е. на той стороне, на жоторой ксендем читають апостоль (у католиковь, какъ явлено, апостоль читается на одной стороне престола, а евангеліе на другой), береть чащу, вытираеть ее платомь и держа се левою руков ва руковть, береть у служителя стиляницу съ виномъ (замечательно, что и до сихъ поръ еще въ Западной Россіи, сосуды, въ которыхъ подается вино в вода для литургіи, называются ямпулисму—апорії д и вливаеть вино въ чащу. Потомъ, держа такимъ же образомъ чащу, делаєть знакъ преста надъ стилянкою воды и вливаеть немкого воды въ чащу.

суть во-первымъ Пречистыя Богородицы, таже по ней прочимъ свитыхъ (1). Тамъ, гдъ у насъ положительно обозначаются всъ пять просфоръ: "священникъ же пріемъ въ рудфинторую просфору, таже пріемъ третюю, пінтую и т. д., —въ уніятскихъ служебникахъ тольно полагают ся общія выраженія обы изъятіи частиць: "посемь ваймаеть часть богородичну, тажь начинаеть полагати части въ память святыхъ и т. д. Поэтому унияти и досель служать, вместо няти, накь у нась, только на одной просфорь. Такимъ же точно образомъ въ уніятскихъ служебнивахъ не обозначается девитиричное число частицъ, которыя надобно подагать въ воспоминание съ. угодниковъ, -и вев тв мъста, гдъ у насъ положительно говорится объ изъятіи всвхъ девяти частицъ отдельно: "и вземъ первую частицу, и тако полагаеть третюю частицу, и тако вземъ девятую частицу, - у уніятовъ собраны въ одно общее выражение: "таже начинаетъ Holdrath: Pacta Be Hermats Centers Ba Lebon Ctparb агица, пакъ и вообще нътъ у нихъ подобнаго нашему раздъленія поминаемых угодников на девять чиновъ, -въ следствіе чего въ уніятскихъ служебникахъ все они исчисляются въ одномъ непрерывномъ порядкв, вместв, нераздъльно.

Правда, въ нъкоторыхъ уніятскихъ катихизисахъ можно найти указаніе на девятиричное число частицъ па дискосъ прилагаемыхъ къ агнцу по числу девяти ликовъ «которыя, какъговоритъ "Народовъщаніе, праведныхъ со Христомъ

and the second of the second o

to be the second of the

Substitute of the second

<sup>(1)</sup> Стр. 93.

на небъ общеніе! (1) Но это указаніе находится только въ катихизисахъ, и только въ немногихъ. Между тъмъ священникъ долженъ служить по служебнику и, безъ сомивмія, не находя въ немъ указанія на девятиричное число частикъ, можетъ полагать ихъ по произволу, сколько угодно, а въ другое время, пожалуй, и вовсе не полагать, канъ это теперь и дълають уніяты и даже напоторые изъ возсоединенных священниковъ Западнаго края Россін. (2) Защитники неопредъленняго числа частицъ могутъ сослаться на Гоара, у котораго, повидимому, тоже натъ указанія на девятиричное число частиць, равно какъ и раздъленія святыхъ на девять ликовъ. Но это только въ его общемъ изложенія проскомидіи. Въ своихъvariae lectiones (разныя чтенія) подъ буквою: у, онъ приводить извлечение изъ венеціанскихъ neta), которыя, какъ извъстно, были исполняемы больщею частію для церквей восточныхъ, по заказу восточныхъ христіанъ: тамъ не только есть указаніе на девять частиць: και τίθησι δευτέραν μερίδα, και αίρον πέμπτην με-

<sup>(1)</sup> CTp. 93.

<sup>(2)</sup> Да и сами уніяты, говоря въ Народовъщанія о девятиричномъ числів частиць, полагаемыхъ въ честь св. угодниковъ, не настанвають на непремънное изыманіе ихъ: "обаче" говорить тоже Народовъщаніе, изъ вотораго выше привели мы свидътельство о девятиричномъ числѣ частицъ, "нъсть льно оставляющимъ сія, т. е. изъиманіе частицъ, поношати: образь бо токио и указаніе суть, а не сама жертва. Тъмке и римсиан церковь, (эте особенно рекомендуемъ мы замютить упілисамъ), въ нейже (по свидътельству Гоара, отъ епистоліи Іннокентія 1-го, и отъ древнихъ литургисанія образовъ, Гугономъ Менандромъ собраныхъ, ввятымъ) подобнъ изъ начала прилагати частицы бъ обычай, отложивши той, не погръщи, твердо върующи, яко и промъ частицъ, отъ еднаго агица, въ немже всецъла совершается жертва, тъхжде сподобляются благодатей и даровъ тін, ихже іерей римскій поминаетъ глаголя: прімии святая Троице сіе приношеніе, еже тебъ приносимъ въ воспоминавніе и проч." (стр. 93—94).

ρίδα, και τίθησιν την δηδόην μέριδα et cetera (1), но и подобное нашему раздъленіе святыхъ на девять чиновъ: είτα λέγει: τῶν ἐν άγίοις πατέρων ἡμῶν et cetera. Et elevans quartam particulam ponit eam juxta primam faciens secundum ordinem..... Μετά δὲ ταῦτα λέγει τῶν ἀγιων και θαυματεργῶν ἀναργύρων et cetera, et elevans septimam particulam, ponit eam superius и т. д. (2). Такое же раздъленіе находимъ и въримскомъ Евхологіонъ 1754 г. (3)

Кром'в этого въ нъкоторыхъ уніятскихъ служебникахъ, особенно временъ Кишки и Шентицкаго, въ проскомидіи, прилагается небольшое примъчаніе подъ заглавіемъ: "Увъщаніе Іерееви о частькъ." Изъ этого увъщанія мы узнаемъ, что "многія части на дискост полагати и не всегда потребно есть.... довлветь въ литургисанію самъ точію агнецъ на дискосв предложити безъ частей, или съ нъкіими частьми, си есть часть Богородичну едину, часть вмёсто девяти чиновъ едину.... и т. д. Въ основание этого постановленія Głos kapituły Chelmskiey полагаеть что "отсюда, т. е. отъ положенія частиць, можеть случиться смъщение хавба неосвященнаго съ освященнымъ и причащение върующихъ не твломъ Христовымъ, а простымъ веществомъ природы. " "Точію егда мнози будуть людіе въ причащенію уготовльшінся, продолжаєть

<sup>(1)</sup> И подагаеть вторую часть,—и взявши пятую часть,—и подагаеть восьмую часть.... Едходог. Goar. стр. 71.

<sup>(2)</sup> Потомъ говоритъ: иже во святыхъ отецъ нашихъ и пр. и вынувши четвертую часть полагаетъ ее возят первой, дълая второй рядъ.... Посят этого читаетъ: святыхъ и чудотворцевъ, безсребренняковъ и пр. и вынувъ седьную часть полагаетъ выше и т. д. Есходоу Goar. стр. 71.

<sup>(3) &</sup>quot;Етг'бі проє тойтої дергі: том ду бурос патроє проба.... Вще же пъ сему говорить: иже во святыхъ отца нашего Іоанна.... и так. обр. изънивя девятую часть... Едуод. гу Рори, стр. 29—30.

помянутое уввіщаніє о частвив, втаково только время прилично есть, полагати всв части Яти чиновъ. Тавожде и за живыхъ и мертвыхъ елико будетъ на нотребу къ причащению, могуть ся полагати многія части, яже подобаеть Іерееви вся купно съ Агицемъ на дитургін освятили, и из освященію наміреніе иміти. Аще же ни единъ будеть къ причащение готовящися..... въ Taroe indema from Mondocordo Hacton Homeratus Ha дискоев есть безчинно и базместно. Ч Но ото только мнимый, благонядный предлогь, за которымъ унівты стараются окрыть совершенно другую заднюю мысль, --вакъ можно далве : удалиться отъ нравославія и пристать къ датинству. Первое, впрочемъ, они формально заявили на соборъ Замойскомър на колоромъ между другими узаконеніями объ Евхаристін они постановнан: "Хотя тв частицы, которыя подагажися возде великаго агина (wielkey hostyi) въ честь Пресвятой Дввы и др. святыхъ, не могутъ быть принимаемы за освященныя, если священнивъ не будетъ имёть намерения святить ихъ, однаюс, поелику схивматики (т. е. православные) HOMEPSON LATER HOLD BEEN CHRIST OF THE OTHER OF THE OTHER OF THE OTHER OF THE OTHER но изъямногия имъ служебниковъ, то св. соборъ постановлесть и повельваеть, чтобы эти части всегда были освящаемы и съ этихъ поръ раздаваемы при пріобщеніи другихъ людей (1). Что касается отношенія помянутаго постановленія къ датинству, то оно отврывается изъ самаго существа дъла. Извъстно, что латыняне, если нътъ причастниковь, оснящають только одну великую гостію; когда же случатся причастники, то по числу ихъ приготовляють определенное ко-

<sup>(1)</sup> Synod Zamoysky crp, 61-62.

мичество малыхъ гостій, которыми потомъ и причащають желающихъ (1). Этотъ то обычай захотвли перевести въ свою митургію ўніяты, постановляя вовое не полагать частицъ, въ случав отсутотвія причастниковъ, и полагать ихъ только тотда, когда последніе находятся, "елико будеть не потребу." Въ такомъ случав частицы будуть занимать место малыхъ гостій римскихъ..... Дальнейшія следствін очевидны.

Что касается далве самого содержанія модитвъ, подагаемыхъ въ уніятскихъ сдужебникахъ на изъятіе частицъ въ честь девати чиновъ, то здёсь, прежде всего, бросается въ глаза совершенное отсутствие св. угодниковъ церкви русской вопреки всемъ славянскимъ служебникамъ древле-русскимъ. Мъсто ихъ здъсь за нимаеть Іосафать, котораго уніяты поминають наряду ов восточными святителями, подъ именемъ блажения о свищенномученика. Но особенно замъчательную особенность представляють въ этомъ случав унівтеміе служебники въ началъ помянутой молитвы. У насъ оне • обыкновенно начинается поминовеніемъ "Честного славнаю Пророка и Предтечи Іоанна и т. д. " Такъ и у Гоара въ трехъ энземплярахъ приводимой имъ Злетоустовой литургін (2). Такъ и въ римскомъ Евнологіонъ 1754 г. (3). Только въ одномъ виземляръ, который Гоаръ, какъ самъ говорить онъ, открыль въ библютекъ христіанный шаго государы, т. е. императора выстрій-

<sup>(4)</sup> См.: О Богосл. Зап. Церкви Серединскаго ст., 3, стр. 76. 👈

<sup>(2)</sup> Ordo sacrae ac divinae missae. Sancti Patris nostri Ioannis Chrysostomi; aliud exemplar Chrysostomianae liturgiae, qua Monachi Graeci in occiduis partibus Romae, Campaniae, Calabriae, Apuliae, Siciliae, et aliis utuntur..... aliud axemplar liturgiae Chrysostomi ejus aperibus insertum.

<sup>(\*)</sup> Euxol. & Paun crp. 28.

скаго (1), онъ нашелъ предъ поминовениемъ Предтечи CAOBA: δυνάμει τοῦ τιμιοῦ ζοωποιοῦ σταυροῦ, προςασίαις τῶν ἐπ8рачішу бучацький аворатый (2). Эти слова удержали въ своихъ служебникахъ и уніяты, у которыхъ воспоминаніе святыхъ также, какъ и тамъ, предваряется словами: "Силою честнаго и экивотворящаго креста, честных в небесным сил безплотных, и затыть уже поминовение Предтечи и другихъ святыхъ. Надобно думать, что эта прибавка была также въ древнихъ западно-русскихъ служебникахъ, которые исправлялъ Петръ Могила; въ сивдствие чего онъ считалъ необходимымъ оговориться и представить основанія, заставившія, его оставить, эту прибавку въ своемъ служебникъ. Ученый пастырь находить для этого нъсколько доказательствъ, которыми воспользуемся и мы для обличенія своихъ противниковъ. "Аде ся то опустило," говорить онъ, для того, лже въ жадномъ грецкомъ, также и въ давнихъ напихъ рукописныхъ старыхъ и въ теперещнихъ мосновскихъ, друкованныхъ (печатныхъ) служебникахъ тіи слова не знайдуются. Слушность тежъ самая (самое дъло) не позволяеть ижь то ся маеть положити на томъ мъстцу въ проскомидін, -- и далье прибавляеть, что это не можеть быть именно потому, что это противорвчить общему характеру или точные назначеню; въ силу котораго совершается поминовение святыхъ на. проскомидін. "Въ выймованю дастки пресвятое Богородицы и девяти чиновъ, поворить онъ, пне иншый интенціи скутокъ есть, только взыванне и молитвы чинити до святыхъ божінхъ.... абы ихъ молитвами пріем-

<sup>(1)</sup> Eugod. Goar. Cap., 77.

<sup>(2)</sup> Силою честного и животворящого креста, предстательствомъ небесныхъ силъ безплотныхъ. Едход. Goar. Стр. 78.

нъйшая Богу Сына Его безпровная офъра зъ негодныхъ рувъ нашихъ отдана была:" а сила животворящаго преста модиться за насъ не можетъ, потому что оная есть самъ Інсусъ Христосъ Спаситель нашъ; -- въ сивдствіе чего и словъ, въ которыхъ сила эта воспоминается, "заживати не можемо." Съ другой стороны, изимая девять частицъ на проскомидіи въ воспоминаніе святыхъ Божінхъ, мы этимъ, по словамъ Петра Могилы, выражаемо девять хоровъ ангельскихъ..... "Сила зась Животворящаго Креста Христосъ Спаситель нашъ не межи (между) девятии чинами маестатъ (бытіе) свой маетъ,..... въ следствіе чего, выражаючи девять чиновъ ангельскихъ тіхъ словъ-силою Животворящаго креста мовити не маемо, гдыжъ оные хору ангельскаго не выражають..... Извъстно также, продолжаетъ Могила, что подобное поминовение святыхъ, какъ и на проскомидіи, священникъ совершаетъ изрядно, — но тамъ силы Животворящаго Креста не поминаеть, "але тылько взываеть святыхъ Божінхъ," поэтому и на проскомидіи она поминаема быть не должна. Наконецъ, говоритъ Петръ Могила, по словамъ блаженнаго Августина, на одтари приносится жертва, которою чрезъ Христа Спаситедя Церковь искуплена (Книга 10 о градъ Божіемъ, гл. 6 и въ кн. 22, въ гл. 10), — а Церковь св. апостоль Павель называеть твломъ Христовымъ (Римл. гл. 2, зач. 109) и для того, чтобы "она зупелне (совершенно) выражалася откупленною, Богоносній отцы постановили абы частки въ честь и память святых вожінх и по них за живых в и умершыхъ выймовалыся,..... а сила честнаго креста, Спаситель нашъ Інсусъ Христосъ, не належить, яко члоновъ (членъ) явій зъ тыхъ до тёда, -- въ явуюжь ч. п. . 25

теды (тогда) память частка за тыми словами: силою Честнаго и Животворящаго креста, выймоватыся быся мъла? Внесеніе этихъ словъ въ служебники Петръ Могила приписываеть неукама тогдашнимъ львовскимъ корректорамъ, альбо рачей (говоря другими словами), какъ онъ выражается, коррупторамъ, которымъ, безъ сомнънія, никто, разумъется, въ томъ числъ и уніяты при изданіи своихъ служебниковъ подражать не должны были (1).

Въ поминовеніи живыхъ и умершихъ уніяты по прежде всего поставляють папу, а поминовеніе лихъ же имать (священникъ) живыхъ, ч уніятскихъ служебникахъ предваряется молитвою, которой нътъ въ нынъшнихъ нашихъ служебникахъ: "Господи Іисусе Христе, пріими жертву сію во оставленіе връхово рабу или рабомо твоимо имя реко." Поминовеніе умершихъ и самаго служащаго почти тоже, что и у насъ, если не вилючать сюда ивкотораго различія въ содержаніи самыхъ молитвъ, на эти случаи полагаемыхъ. Такъ у насъ поминовение умершихъ начинается обывновенно поминовеніемъ патріарховъ, царей и т. д. А у уніятовъ оно ограничивается поминовеніемъ ктиторовъ храма и за темъ усопшихъ священникъ хощетъ. Что до молитвы за служащаго, то послв общаго съ нами призванія: "помяни Господи," у уніятовъ прилагается еще "по многими щедротами твоимъ" и за тъмъ уже слъдуетъ "мое недостоинство," какъ и у насъ. Впрочемъ о всъхъ этихъ разностяхъ замътимъ, что онъ не новыя и кромъ этого были въ старинныхъ православныхъ служебникахъ западнорус-

<sup>(1)</sup> См. Предмова до чительника. Кіевск. служебникъ 1639 г.

скихъ, какъ это можно видеть въ служебнике Петра Могилы и львовскихъ служебникахъ XVII въка (разумъется выключая отсюда поминовеніе папы). И какъ эти разности не касаются собственно сущности проскомидін, то мы и оставимъ жхъ безъ особыхъ изследованій. Заметимъ только, что въ Римскомъ Евхологіонъ 1754 года весь чинъ поминовенія живыхъ и умер-. шихъ, равно какъ и самаго служащаго излагается совершенно какъ и у насъ (1). Напротивъ того, у Гоара во всёхъ экземплярахъ приводимой имъ литургіи св. Здатоустаго помянутыя разности не только не находятся, напротивъ того во всёхъ этихъ экземплярахъ представдяются своего рода разности, не только не похожія на чинъ уніятскій, но и на нашъ ныньшній православный. Видно, что въ этомъ дълъ, какъ не касающемся существа литургій, Церковь не строго наблюдала единообразіе, за отсутствіе котораго, разумъется, намъ нечего обвинять уніятовъ, тъмъ болье, что тутъ они до буквы остаются върными древнему чину православныхъ служебниковъ западнорусскихъ (2).

Оканчивается проскомидія у уніятовъ также, какъ и у насъ. Отличіе состоить только въ томъ, что по уніятскому чину священникъ самъ влагаетъ еуміамъ въ кадильницу, для кажденія. Между тъмъ, по нашему, это дълаетъ діаконъ, а въ его отсутствіи пономарь. Обычай этотъ уніяты переняли у тъхъ же католиковъ, которымъ вообще они обязаны всъми своими нововведеніями, потому что извъстно, что, но римскому чину, никто не имъетъ права влагать еуміама въ кадильницу, кромъ священника, который троекратно беретъ его

<sup>(</sup>¹) Εύχολ. έν Ρφμη, cTp. 30.

<sup>(2)</sup> Сравн. уніятск. служеби. съ служ. Могалы 1629 г. Львовск. 1691 г.

особою лжицею и полагаеть въ кадильницу, читая молитву и благословляя правою рукою (1). Впрочемъ, судя по нъкоторымъ уніятскимъ служебникамъ, должно думать, что у уніятовъ вообще не всегда и не на всякой дитургіи совершается кажденіе. На эту мысль наводить насъ прежде всего совершенное отсутствіе устава объ этомъ кажденіи, особенно въ служебникахъ Кишки и Шептицкаго. Почаевскіе служебники 1765 и 1791 годовъ, которые говорять о каждении діакономъ предложенія, трапевы и всего храма, туть же сейчась послів отпуста замечають, что это діаконь деласть только тогда, "аще спъвана имать быти служба." Значить на читанной литургін кажденіе у уніятовъ не полагается, -и на ней, какъ и на гласной литургіи, какъ говорять служебники Кишни и Шептицкаго, "Герей, сотворивъ отнусть, но семь облачится въ фелонь и глаголя псаломъ 50-й: помилуй мя, Боже, приходить предъ св. трапезу, отверзаеть дарскіе врата" и тотчась непосредственно "начинаетъ литургію, "-конечно въ подражаніе католикамъ, которые вообще никакого кажденія предъ объднею не знають. Кассіанъ Саковичь, извъстный поборникъ латинскаго обряда XVII въка въ своей "Перспективъ" (2) говорить прямо, что "литургія можеть быть и безъ камденія". Въдь извъстно, пишеть онъ, что Господь Інсусъ Христось не кадиль на последней вечери, а потому кажденіе не составляеть существа литургім (non est de essentia missae thurrificatio), преимущественно дитургій приватныхъ.

<sup>(1)</sup> О богослуж. западн. церкви статья 4, стр. 18.

<sup>(2)</sup> Perspectiwa blędow, herezii i zabobonow cerkwi Ruskiey tak w artikulach wiary, jak w administrowaniu sacramentow i inszych obrządkach i ceremoniach znaydujących sie. Krakow, R. 1642.

Мы не можемъ ничего лучшаго сказать противъ этого, какъ что говоритъ авторъ  $\Lambda \iota \theta \sigma$  (1) извъстный обличитель Саковича XVII въка. "Какъ я вижу, пищетъ о. Евсевій Пименъ, (2) помянутый авторъ  $\Lambda \iota \theta \circ \sigma$ а, не нужно лучшаго Кровицкого (3) чемъ ты, ни даже самаго Кальвина; ибо только они говорять объ обрядахъ, что они ненужны, потому что Іисусъ Христосъ при последней вечери своей не совершаль ихъ... По твоему выходить, что литургію можно безъ всего совершать, и тогда дъйствительно она не могла бы быть короче, если бы ты, какъ министръ какой, сталъ служить, положивщи хавбъ и вино на престолв, и произнеся надъ ни-• ми слова Христовы, на томъ и кончилъ бы объдню. Да у христіанъ кром'в того не можетъ быть и литургіи приватной, а только одна, на которой хлебъ и вино освящаются и приносятся въ тъло и кровь Господа нашего Іисуса Христа за живыхъ и умершихъ и подаются върнымъ во спасеніе... А потому и кажденіе, которое

<sup>(1)</sup> Ποσποε sarzasie эτοй книга слъдующее: λεθος, albo kamien ź praszczy istinney cerkwi swiętev, prawosławney Ruskiey, na skruszenie falecznociemney perspectiwy od Kassiana Sakowicza, byłego pzed tym kiedys' Archimandrity Dubienskiego, unita, jakoby o blędach, heresiach i zahobonach cerkwi Ruskiey w unii nie będącey, tak w artykulach wiary, jako w administrowaniu Sakramentów i inszych obrządkach i seremoniach znaydujących sie, roku P. 1642, w Krakowie wydanego, wypuszczony. Przez pokornego oyca Eusebia Pimina, w monasteru S. Lawry Pieczarskiey Kijowskiey. A. D. 1644.—

<sup>(2)</sup> Это не болга ни менте, накъ псевдонимъ, въ которомъ библіограсы наши, на основаніи ближайщихъ къ тому времени свидательствъ, справедливо видитъ Петра Могилу, тогдащняго митрополита кіевскаго, избравшаго эти нарицательныя слова: «Осеря, посряз-благочестивый или православный пастырь—своимъ псевдонимомъ. Руков. для с. п. 1860 г. т. 2, стр. 238.

<sup>(3)</sup> Въроятно, накой нибудь современный автору еретямъ, или прежде его бывшій, навъстный своими нападками на вившине обряды; такихъ особенно много было въ XVII в. между польскими социніанами.—

совершается по особливому установленію Христа, присутствующаго въ таинствахъ, можетъ быть совершаемо вакъ въ обыкновенные дни, такъ и въ праздничные, потому что не иной Христосъ есть въ тайнахъ въ праздничные дни, а другой въ будніе, но одинъ и тотъ же, котораго всегда одинаковымъ образомъ надо хвалить и почитать."

"Ктомуже, продолжаемъ словами А вос'а, сами ваши катихизисты учать, что если бы священникъ опустиль хотя одну изъ церемоній, принадлежащихъ къ литургіи, хотя бы они не принадлежали къ существу литургіи. гръшиль бы смертельно потому, что преступиль бы заповъдь церковную. А уніяты ваши, въ наставленіяхъ о совершеніи литургіи, которыя положили въ своемъ служебникъ, выданномъ въ Вильнъ, о каждении такъ написали: наконецъ должна быть свъча, хоть бы одна, и кадило само по себъ, т. е. ладанъ или смъщанное съ можевельникомъ; потому что самымъ можевельникомъ безъ кадила не годится кадить на литургіи. Иначе, если бы священникъ сталъ служить безъ свъчи и кадила, гръшиль бы смертельнь. А постановленія какъ въ литургіяхъ св. Василія Великаго и Златоустаго, такъ равно и въ преждеосвященной, въ извёстныя времена повелёвають кадить. И какъ всв обряды вместв и каждый отдельно имъють свое таинственное значение, такъ точно и кажденіе. Въ савдствіе этого, если бы священникъ не кадилъ при литургіи, вопреки церковному повельнію и освященному и непрерывному обычаю, то такой священникъ грвшиль бы $^{\alpha}$  (1).

Тоже самое должны мы сказать и объ отсутствіи въ уні-

<sup>(1)</sup> Actor', exp. 124-125.

ятскихъ служебникахъ постановленія о кажденіи воздуковъ предъ покрытіємъ св. Даровъ. Это—нарушеніе древняго обычая и явное приспособленіе къ католикамъ, у которыхъ кажденія воздуховъ никогда не полагается.

Наконецъ, къ довершенію католицизаціи, уніяты въ нъкоторыхъ своихъ служебникахъ послъ проскомидіи помъщають особенное "увъщание и ереомъ" и за тъмъ двъ молитвы: одна — "въ кратцъ освятити воду," а другая "на освященіе дому," на случай, когда бы Іерееви понадобилось потребы ради или нужды коея литургисати въ дому нъкоего благороднаго нарочита мужа, или на иномъ мъстъ неосвященномъ. Тогда, по наставленію увъщанія, священникъ "прежде зачатія проскомидіи, аще нъсть тамо воды священныя, да освятить ю молитвою, яже есть въ кратцв; посемъ прочтетъ молитву на освящение дому, и кропитъ водою священною домъ и мъсто, на немже есть одтарь украшенъ, и предстоящихъ, и тако проскомидію начинаетъ и дитургію совершаеть. Обаче на таковое литургисаніе, замічаеть цодъ конецъ увъщаніе, потребно есть благословеніе архіерейское; кром'в благословенія архіерейскаго никакоже іерей да дерзаеть литургисати въ дому особномъ". Это-постановленія тоже церкви латинской, въ которой служение въ домахъ пановъ, -- ради вообще латинской церкви свойственнаго человъкоугодничества, допускается закономъ оффиціально. Извъстно, что у насъ священнослужение въ частныхъ домахъ разръшается только подъ условіемъ устроенія въ нихъ неподвижныхъ храмовъ (домовыя церкви) и если разръшается въ частныхъ домахъ служить военнымъ священникамъ, то всегда тъ домы, въ которыхъ они служатъ, на время превращаются въ церкви въ собственномъ смыслъ этого слова,

потому что здёсь всегда ставится особенный иконостась, и что всего важиве, походный престоль, совершенно освящаемый по правиламъ усвояемымъ престоламъ неподвижнымъ ( $^{1}$ ) церковнымъ.

# В. Уніятская Литургія Св., Іоанна Златоустаго и Василія Великаго.

Въ составъ уніятской литургіи, какъ вообще въ церковныхъ чинахъ, искаженныхъ уніятами, надобно отличить два рода отступленій: одни общія въ цълостномъ содержаніи литургіи, другія въ особыхъ отдъльныхъ частяхъ ея.

Къ перваго рода отступленіямъ прежде всего принадлежить извъстнаго рода сложеніе и разложеніе рукъ, полагаемое уніятами въ разныхъ мъстахъ литургій, особенно на ектеніяхъ и при чтеніи нъкоторыхъ молитвъ. Такъ въ началь первой великой ектеніи въ уніятскихъ служебникахъ говорится: "И абіе Іерей втай, діаконъ же велегласно глаголетъ ектенію, руцъ держаще при персъхъ совокупленніи." Подобное замъчаніе полагается при началь сугубой ектеніи, предъ чтеніемъ ектеній, посль великаго входа и освященія даровъ и на заключительной ектеніи, что посль причащенія. Такимъ же точно образомъ о маломъ входь замъчается, что діаконъ и священникъ исходять съверною страною, "... "Іерею держащу руцъ совокупленніи при персъхъ; въ

<sup>(1)</sup> Мы слышали, что въ настоящее время уніяты проскомидіи не совершають, а просто священнять береть дома проссору, выразываеть изъ нея обыкновеннымъ ножемъ агнецъ и съ нимъ отправляется въ церковь, гдъ облачившись начинаетъ прямо литургію.— А что такъ дълаля бывшіе русскіе увіяты до возсоединенія,—это сактъ несомитанный.

такомъ же видъ по уніятокому уставу читаеть священникъ молитву Трисвитого: Боже селина, часе на селинав почивали, политву после молитвы Господней: Благодаримь тя царю вовидимый, и др. Вийсти съ симъ не меньшую роль въ уніятсянаъ служебникаль нграють и респростертія рукъ. Здёсь мы не будемъ касаться распростертія, равно какъ и совокупленія рукъ, которыя у унівтовъ подагаются при освященій даровъ и пріобшенін Св. Тайнамъ; обозрвніе этого рода совожупленія и распростертія войдеть въ составь обогранія особыхъ частей литургін. Распростертіе рукъ, равно какъ и совонупленіе иль находится и вив этиль частей. Такъ. оно полагается при концъ молитвы Трисвятаго.... догда священния начнеть произносить: Яко саять еси Борсе нашь, и пегда дойдеть до словь: и Святому Духу, собращая нъ людемъ руцъ распростеръ глаголеть: и нынь и присно." Такое же дъйствіе полагается на возгласъ последней евтеніи предъ херувимскою песнію и др. Для большаго возбужденія въ священникахъ вниманія къ этого рода распростертіямъ и сложеніямъ рукъ, въ большей части уніятских служебниковь полагаются живописныя изображенія рука вь теха местаха, гда это нужно, повазывающія, гдв и какую форму давать имъ."

Знакомые съ составомъ католической миссы знаютъ, что сложение и распростертие рукъ составляетъ одно изъ самыхъ существенныхъ ея принадлежностей. Уніяты положили соединение рукъ въ началѣ литургіи во время великой витеніи, потому что такъ, т. с. съ соединенными руками начинаютъ миссу датинскіе ксендзы: "Sacerdos paratus... cum agreditur ad altare... signat se signo crucis... et clara voce dicit: in nomine Patris et cet...

deinde junctis manibus profunde inclinatus facit confessioпет"(1). Въ такомъне точно отношени нъ лазинской миссъ находится и другія совонувленія рукь, полагасныя уніятами въ разныкъ мъстахъ икъ литургін. Это-подражаніе нодобнымъ соводупленіямъ, которыя во множествъ разсвяны въ датинской миссъ. Что до распростертія рукь на возгласахъ: "яко сеято еси Боже наше," и на посладнемъ возглаов предъ херувимскою паснію, то это буквальное подражение подобнымъ распростертиямъ, которыя у католиковъ полагаются на литургін до освященія даровъ, --- одно предъ чтеніемъ Апостола и Еванrenis; nocat "cases es emunux Borg:" dicte hymno: gloria in excelsis... gelebrans osculatur altare et cet.... et extendens ac jungens menus ante pretus dicit: dominus cobiscum et cet.... (2), другое предъ началомъ такъ называемаго offerterium (8). которое у католиковъ отчасти соотвытствуеть нашему великому входу: dicto symbolo... celebrans vertit se ad populum, et extendens et jungens manus, dicit: dominus vobiscum, postea dicit: oremus, et offertorium (4).

Подъ эту же категорію надобно отнести также особеннаго рода поклоненія, полагаемыя уніятами во время

<sup>(\*)</sup> Священникъ, приготовившись, когда придеть къ престолу, знаменаетъ себя престнымъ знаменіемъ и яснымъ голосомъ говоритъ: во ими Отца.... Потомъ, соединивши руки и глубоко наклонившись, произносить исповъданіе.

<sup>(\*)</sup> По прочтеніи гимав: Слава въ вышникъ Богу, служащій цалуетъ алтарь и пр. и распростирая и соединяя руки предъ грудьки, говорить: Господь съ важи.

<sup>(</sup>в) Приношеніе:

<sup>(4).</sup> По прочтенін символа... служащій обращаєтся из народу и, распростирам и соединяя руки, говорить: Господь съ вами,—помолимся, и дароприносительный антисонъ.—

#Buin: "Едипородный Сыне" и "Върую во вданаю Вова." Такъ о при Единородный Сыне въ унівтскихъ служебч нинахъ вамвчается: "пвыты поють, Герей же съ діакономъ знаменаяся, тихо глаголють: Слава и нинь, Единородний Сыне... до спасенія нашего ради. И покланяются, тико глаголюще: воплотитися от Св. Богородицы и т. д " Такое же замвчаніе находимь и относительно символа Въры предъ словами: "и воплотившейося от Духа Свята.... Справляемся съ латинскимъ миссаломъ, и паходимъ, что тамъ, во время чтенія символа Въры, предъ CHOBAMH: et incarnatus est de Spirito Sancto (4), noctabлиется замівчаніе: hic genuflectitur, т. е. священникъ кольнопреклоняется. Что до поклоненія, полагвенаго во время Единородный Сыне, то оно поставлено вероятно въ соотвътствіе тъмъ поклоненіямъ, которыя у латинянъ полагаются на литургіи оглашенныхъ, во время ивнія: Слава во вышнихо Бону; — cum dicit (sacerdos) adoramus te: gratias agamus tibi, et lesu Christe, suscipe deprecationes nostras et cet... caput cruci inclinat. (2) Другую отличительную черту въ составъ уніятской литургін составляєть исплюченіе діаконскихь возгласовь, въ родь, наприм. "возьми Владыко, благослови Владыко св. жльба и др. Это сдълано въ подражание католикамъ, у которыхъ діаконы только прислуживають да читають еще Апостолъ, но нигдъ не дълають никакихъ особен-

Но особенно важную статью въ составъ уніятской

ныхъ возглашеній, ди на литургін, ни на другихъ чес-

тяхъ богослуженія.

<sup>(1)</sup> И воплотившагося отъ Духа Святаго.

<sup>(2)</sup> Когда говорить священникь: кланяемся Тебъ,—благодаримъ Тебя, и: Інсусе Христе прінии модитам наша и пр.... превлоняеть голову предъ крестомъ.

литургін составляють разности, касающіяся состава н расположенія накоторых молитвь, равно накь и совершенія накоторых добрядовых действій, полагасных въ дитургін. Первое мъсто, въ этомъ отношенін, занимають такь называемые ежедневные антифоны: "блаю есть исповыдатися... Господь воцарися, вз льпоту облычеся, и придите возрадуемся Господеви...", которые въ уніятских служебниках подагаются вмёсто обынновеннаго у насъ чтенія или приія: "Блаюслови душе мол Господа, "- "хвали душе моя Господа" и блаженныхв. Въ следствіе этого, въ служебникахъ, которые, какъ мы уже сказали, приспособлены для отправленія объдни безъ содъйствія другихъ богослужебныхъ внигъ,-о блаженными нигдъ ни слова. Вижето этого тамъ приводятся, праздничные антифоны только въ техъ местаха, гдв они полагаются по уставу, -а блаженных октоиха, или третьей и шестой пъсни, какъ это полагается блаженных въ праздники, вы не найдете ни въ одномъ служебник уніятскомъ. - Это противор вчить древнему чину правосдавной Церкви. Не говоримъ уже, что о блаженных говорять всв древніе православные греческіе (1) и сдавянскіе западнорусскіе служебники, —объ нихъ говорить пресловутый греческій унідтскій Евколовіонъ 1754 г. (2); ихъ полагаютъ, какъ увидимъ далве, сами

<sup>(1)</sup> У Розра мижени (стр. 54,); Ένταιθα όχόρος ψάλλει τρετων άντίφωνον ή την τριτεκτήν (tertium et sextum canticum matutinarum). Ει δε και ες κυριακη (dies dominicus, воскресенье) ψάλλει τους μακαρισμούς και του άγιε της ήμερας. Поскъ этого хоръ поеть третій антисонь или тритекту, т. е. третью и шестую паснь канона. Если же бываеть недаля, поеть блаженны и Святаго дня.

<sup>(2)</sup> Воть подлинныя слова этого Евхологіона: ψαλλομένε δε τοῦ τρέτε αντιφόνε παρά των ψαλλων, η των μακαρισμών, έλν ές εκυριακή, όταν έλεθωσιν είς τὸ δοξα et cet... Во время півнія третьяго антисона північниц, или бла-

уніяты въ своихъ октоихахъ и инисих. Посять сего, бесъ сомивнія, им инфенъ полное право сказать вибств съ о Наумовичемъ: "для чего эти обряды уничтожены, и даже въ служебникъ оставлены блажения,—не понимаемъ,—развъ для того только; чтобы въ этихъ трогательнихъ обрядахъ не обиаруживалось веленвийи и силы нашего богослуженія, —чтобы богослуженіе греческое не привлежало нъ себъ, а было бесъ смысла и духа (1) и чтобы, прибавимъ, оно какъ можно болье было похоже на богослуженіе католическое, въ которомъ антисоны составляють одну изъ основныхъ принадлежностей. Антифономъ, какъ изъвстно, качивется сама датинская мисса. (2)

У несъ, постъ налаго входа, при чтеніи вослъдняго изъ обычныхъ тропарей, діаконъ обращается иъ сващеннику и превлонивъ голову и держа въ рукахъ орарь, говоритъ: "блаюслови Владыко время парисалисью." Священникъ знаменаетъ ого, говоря: "яло салим еси Боже наша... до всезда нынь и присио..." За тъпъ діаконъ идетъ иъ иконъ Снасителя, произносить обыч ное "Гослоди спаси блаючествивыя",— и "и во въпи въковъ. " Ликъ: "Аминъ—Свящей Боже".... Въ это время священникъ читаетъ молитву трисвятаго; "сей же скончавшейся, глаголютъ и сами, т. е. ісрей и діаконъ, трисвятое, и отходятъ къ горнему мъсту."

женных, когда бываеть недаля, когда дойдуть до слава и нына и пр. стр. 37.

<sup>(</sup>¹) О вліянів Латвиянъ на Рус..... Еп. Под. Въд. 1863 г стр. 161, № 4.

<sup>(2)</sup> Антисоны: благо есть исповъдатися.... Господь водарися.... и т. н. составляють принадлежность того экземилира лигургів Златоустаго, которую по сковамь Госра соверникогь греческіе монаки въ западныхъ областяхъ Рама, Калабрін, Амулік и др., висче сказать римскіе унімек Ебуел. Goar, стр. 85—86.

У унівость, напреминь, молитва трисвитаго инкастся сейчась послі примочис лекловинся, по время чтенія обычных тропарей; при этомь, кань мы ума сказали, священник держить рукі совонувлени при персінть; п когда дойдеть до словь: поссодо нышь и присна, обращается нь мюдямь, знаменаеть ихъ, т. с. соединяеть и распростираєть руки, какь мы умо говорили, — дівность не оканчиваєть послівнія слова нозгласа: пи во свяки вымость. Потомъ мініе трисвитаго, и окходь нь гормему місту.

Въ своемъ мъстъ ны говорияе уже о проискождения слежения и равложения рунь, употребляемых въ этомъ случав: что до разностей въ порядка чтенія молиталь триспетаго, то это унівты буквально заимствовали нэь древникь ванаднорусских служебниковъ-хотя, замъчимъ, у Гоара (1) и въ Римскомъ Евхологіон в 1754 г. (2) этогь чинь излагается совершенно такь, каки въ намихь православных служебникахь. Неть у Гоара, какъ у унівтовъ "Господи спаси блаючестивыя," но это только въ приводимомъ имъ первомъ экземпляръ Златоустовой литургін; въ своихъ примечаніяхъ подъ бук-BOW E OHS ΓΟΒΟΡΗΤS: "veneta legunt: καὶ δυκνυών τὸ ώράριον πρώτον μέν πρός την είκονα του Χριζου λέγει: κύρε σώσον τους ευσεβεις και έπακούσον ημών. Είτα έπάγει λέγων πρός τους έκνος μεγαλόφωνως και eig et cet. (3). "Γοσποδυ cnacu δλατοчестивыя, ч удерживается въ старинныхъ служебникахъ за-

<sup>(1)</sup> Gap. 54.

<sup>: (2)</sup>a Crp. 40.

<sup>(\*)</sup> И ужевывал ораремъ преще въ пненъ Христа, говоритъ: Господи спаси бизгочестивия и услевни ны; потокъ гремко прибавляеть, ображивно излана, жеторые вий одгаря: и во вани ваковъ. Едумоу. Goar. стр. 73.

падноруссияхъ, только оно полагается въ нежь послъ молитвы трисвятаго, нанъ и самое "и со съки съкосо." Оно полагается также въ Римск. Евкологіомъ 1754 г.

Не будемъ много останавливаться двяве на отступленіяхъ, которыя въ уніятемихъ служебникахъ замъчаются на великомъ входъ. Онъ не существенныя, —
и на столько удаляются отъ нынъшнихъ православныхъ
служебниковъ, — на скольно эти различаются отъ служебниковъ западнорусскихъ, равно макъ послъдніе не
сходствуютъ съ Евхологіономъ Гоара. Замътимъ только, что у уніятовъ послъ входа не полагается тропарей при поставленіи чаши и дискоси: "бланообразний юсифъ.... во гробы плотски.... и яко живоноссца..." накъ
объ этомъ говоритъ римскій Евхологіонъ 1754 г. (1),
а только "благообразный Іосифъ"... на нокрытіе даронъ
воздухомъ и "ублажей Госифъ" при кажденіи (2). Также
точно не существенны отступленія, замъчаемыя въ

<sup>(1)</sup> Crp. 47.

<sup>(2)</sup> Въ ногланискомъ служебния 1639 г. по входъ: діавонъ, входя въ алтарь, говорить: благословень грядый во имя Господне и т. д. Ісрей же: возмите врата князи ваша и возмитеся врата въчная и внидеть царь славы... Потомъ поминовеніе и поставленіе даровъ: потира при чтенів тропаря: во гробв плотски.... и дискоса, съ тропаремъ; яко живоносецъ. Посяв этого діаконъ затворяєть царскія двери, священникъ снимаетъ покровцы и пологаетъ ихъ на единой коей либо странъ св. траневы, говоря: "прівде же Симонъ Петръ и вище во гробъ ж видъ ризы едины лежащія и сударь иже бъ на главъ его не оъ ризами дежащъ, но особь свить на единомъ мъстъ." Къ этому въ скобажъ присоединяется привъчаніе: "сіе убо не ввъ Греческаго, но изъ Словенснихъ древнихъ зводовъ приложися, тайны ради священнод айствія откровенія.» Послі этого покровеніе даровь и кажденіе, какъ и у насъ. По Гоару это чинопоследование излагается просто., Входя въ одгарь священиять и діаконт говорить: базгословень градий, потокт поставляє дары священнявъ произносить: благообразный Тосиеъ.... за симъ сиятіе покрововъ, покрытіе большимъ воздукомъ и нажденіе безъ всякой молитвы (Еύχολογ. стр. 59).

унівтокить служебнивахь предъ чтенісмъ свивола въры; по уставу унівтскому священняка вивсто того, чтобы, навъ у насъ, три раза отраждать себя врестлимъ знаменіемъ съ троевратнымъ произнешеніемъ: овълюблю ти Господи припосте моя... и послъ отого уже щеловать дискось, чашу и престоль, -- целуеть означеные снященные предметы непосредственно послъ дівжонскаго возгиминенія: "возлюбимь другь друга"... прожанося: "возлюблю тя Господи" на каждое приование. У насъ священиять и сослужащие потреслють воздухомъ во время чтенія сумвола Віры неопреділенное количество разъ, вона не прочтутъ всего свывола; у уніятонь это дълается трижды по окончаніи сумвола Въры, при троевраиномъ произвесении трисвятего. Отжуда унівты заимотвовали этоть обычай, по недостатну данныхъ ръшить трудно. У Гоара во всъхъ энземнапрамы принединой имъ витургів св. Златоуста, -- этого нигдъ не полагается, какъ не полагается оно и въ **Римскомъ** Евхологіонъ 1754 г. (1). Въ Могилинскомъ служебнить 1639 г. трисвятое подагается послъ: станемь добрь, — во время пънія: милость мира..... Тогда, говорить этоть служебникь, "Іерей снемля аэрь (воздухъ) съ св. Даровъ, глаголетъ: Св. Боже, Св. Крыпкій и т. д. и лобзавъ й отлагаеть на мъсто свое. Върожгиве всего, что этотъ обычай взять изъ архіерейскаго богослуженія, на которомъ, по смыслу православныхъ архірейскихъ чивовниковь, "архіерей цёлуеть дискось, глаголя тайно Св. Боже, и св. потиръ пълуеть, глаголя: Св. Крыпкій, и св. трапезу целуеть, глаголя: Св. Везсмертный помимуй наст. Только древніе православ.

<sup>(1)</sup> CTp. 49.

ные служебнийй, а за нёми и уніятскіе перенесля его: отъ начала сумвола на монець, какъ это полагается и въ уніятских в чиновникахъ Архіерейснихъ.

Теперь начинаетия симая ванная часть вы специя. уніятской литургів и по количеству отступленій, за мъчаемыхъ въ ней сравнительно съ литургіею православною и по отношению ихъ къ литургия римекокатолической (·1). Обывновенно у высь вся оты такть соверmderch nodero, dest bunnels scotetunit religibilitati сложения и разможени рукь и ч. п. Оницения промент HOCKI'S BUSINACH, MAR'S OTBEHRETS IN MARKETO COMBER TARS по смыску вежкь дрежнайших греческих в и славние! кихъ служебниковъ, даже и Римского Евкологіона 1754 г., мотя впрочемъ это можно свазать только о латур. гін об. Іовина Завлоустаго, некодищейся вы этомъ Выxozorionis. Bu antyprin cs. Bacanta Beaunaro, nondiщенной вы немы, при веей бливости ен из литургай православной есть уже накоторато рода вставищ безь сомивим вмесенныя вы него во время новиго его мсправленія и маданія (2) и потожь разумівелен послужившія ігроточинами для дальнійшихь вотавость, оділанныхъ уніятами въ ихъ личургін славянской. Такъ въ литургім св. Іомина Златоустано (А Обіа дыншруіа той дры σος όμε προχω οποπολικι: λάβετε, φάγετε, πούτο μευ ές ετο σώμα: (3) и пр. стоить простое замъчаніе: єкфыму ос-возгла-

<sup>(1)</sup> Въ Римскомъ служебникъ та часть литургін, которая сботевтствуетъ нашей, начиная съ возглашенія: станемъ добръ ... до молитвы, слудующей посль: Сеять, Сеять, Сеять Господь Саваовъ...—навываеть предисловість (principtio). Этимъ же именемъ называеть поминутую часть и Гокръ въ своемъ Енхологіонъ, стр. 176.

<sup>(3)</sup> Накъ говорится на загланисть листь его: усыст ресетовов, кат ресе като в верхновом вовой в со венинить типаність испривисними, т. с. Евхологіоть.

<sup>(3)</sup> Принянте и идите, сіс есть твло Мос... стр. 51.

ч. п.

шеніе. Тоже самое находится и предъ словами: пісте іξ анти пантаск (1) и пр. Совствъ не то читаемъ въ литургін св. Василія Велинаго (τῦ μεγάλε Βασιλείε). Здівсь на первомъ мъстъ, т. е. предъ словами: примите, ядите, **CTONTS ΒΑΜΈΨΑΗΙ**Ω: ὁ ἱερεύς κλίνει την κεφαλήν, και ἄιρων την έδωκε τοις άγιοις άυτου μαθηταις και άποςόλοις, είπων κ πρ. Іерей преклоняеть голову и поднявши свою правую руку ст блаюювьність благословляеть святый хлебъ, гронко говоря: даде святым своим учеником и пр. (2) Такое же замъчаніе, или въ этомъ родь находится въ Римскомъ Евходогіонъ и предъ словами: nième oms **ΝΟΒ ΘΟΝ.... έ**χφώνιος ὁ ἱερευς την χειρα έχων ανωθεν μετ εβλαβειας, και ευλογών λέγει τ. e. rpombo lepen hmis bosвышенно руку и благословдяя, говорить (3) Здёсь гдавное ображваеть на себя вниманіе благословеніе обоихъ видевъ Евиаристін ири воспоминательномъ произнесенін словъ Спасителя. Это начало тімь боліванемь, которыя, вакь увидимъ ниже, уніяты положили на своей антургія въ подражаніе католикамь, между прочимь запистоовавъ отъ нихъ и разсматриваемое нами въ Римскогъ Квислогіонъ благословеніе предложенных даровъ до освящения словами: "в сотвори убо хлыба сей и пр. (4) Такимъ же духомъ дышатъ нъкоторыя замъ-

<sup>(1)</sup> Пійте оть вся вси... тамъ же.

<sup>(</sup>t) cmp. 79.

<sup>(\*)</sup> exp. 80.

<sup>(\*)</sup> Уставъ объ втомъ благословенія, и даже тами же самини, что и въ Евхологіонъ Ринскомъ, словами, можно найти и у Гоара въ приводимой виъ литургін Василія Великаго (стр. 143). Но тоть же Гоаръ, въ своихъ приначаніяхъ, подъ буквами Р и В, примо сознается, что этоть уставъ въ греческихъ служебникахъ не полагается: desunt haec in Missalis, id est graccis (стр. 151), какъ не находится онъ и въ другомъ

чанія этого же Евхологіона о наклоненіи главы при извъстныхъ молитвахъ (1), о поклонении дарамъ послъ произнесенія помянутыхъ словъ Спасителя (2) и т. п. Но здісь, говоримъ, только начало болівнемъ; самая бо льзнь-въ уніятскихъ служебникахъ славянскихъ. Пользуясь сходствомъ нашей православной литургіи, начиная отъ возглашенія: стапемь добрь-до молитвы Господней, съ литургіею Латинскою, уніяты перенесли сюда изъ последней все малейшія ея постановленія. Такъ при произнесеніи: порт импема сердца, священникъ, по уставу уніятскихъ служебниковъ, долженъ поступать следующимъ образомъ: "Герей руце и оце выспрь вознесъ вкупъ же и мысль, глаголетъ велегласно: поръ импема сердца". Это буквальное заимствование изъ латинскихъ миссаловъ, по которымъ священникъ начинаеть "предисловіе, чт. е. именно часть, соотвътствующую части, нами разсматриваемой, положивши руки по объимъ сторонамъ престола; потомъ немного ихъ под нимаетъ и говоритъ: "горъ сердца." Praesatio incipitur ambubus manibns positis hinc inde super altare, duas aliquantalum eleuat, cum dicit: Sursum corda...

Въ такомъ же духъ идутъ потомъ и всъ дальнъй-

экземпляръ Василіевой литургіи, которую Гоаръ приводить подъ заглавіємъ: exemplar aliud liturgiae Basilianae juxta M. S. Isidori pyromali Smyrnaei Monasterii Ioannis in insula Patmo Diaconi. Здъсь просто читаемъ: ἐκρώνως: ἐδωκε τοῖς ἀγίοις... Ἐκρώνως πίετε ἐξ ἀυτοῦ сτр. 155. и пр. Въроятно самъ Гоаръ, при изданіи перваго экземпляра своей литургія, пользовался редакціями, сдъланаыми въ Римъ для уніятовъ, а потому и внесъ его изложеніе въ свой Евхологіонъ.

<sup>(1)</sup> О ієрвиς хдічаς тум лерадум винетає нитикиς: дій тито Деяпота Намачіє, Іерей, наклонивъ голову, молится тайно: сего ради Всесвятый Господи и др.... стр. 80—81.

<sup>(2)</sup> CTp. 81.

шія постановленія уніятскихъ служебниковъ до молитвы Господней.

Іерей, совокупивъ руцъ при персъхъ и главу преклоняя, глаголетъ: благодарими Господа. Ликъ: достойно и праведно (1)

Таже, простеръ руцъ съ великимъ благоговъніемъ и вниманіемъ, глаголетъ молитву: достойно и праведно и проч. (2)

Послъ этого уніяты дълають звъздицею образь креста надъ дискосомъ, какъ и у насъ, и священникъ произноситъ: побъдную пъснъ поюще, вопіюще, взывающе и глаголюще..... Потомъ снова, по обычаю католиковъ,

Совокупивъ руцъ при персъхъ, покланяется, глаголя тихо: свять, свять и т. д. до перваго: осанна въ вышних,—анаменаетъ же ся глаголя: благословенъ грядый во имя Господне, осанна въ вышнихъ. (3)

Посль этого у католиковъ начинается, такъ называемый, канонъ литургіи (сапоп missae). Подражая имъ въ этомъ случав, уніяты хотять дать этой части и у себя какой-то отдёльный видъ. Для этого 1, отдёляють ее отъ предыдущаго особенными типографскими знаками; въ нъкоторыхъ уніятскихъ служебникахъ, по подобію католиковъ и даже такъ точно, какъ и у нихъ, на этомъ мъстъ полагается изображеніе Распятія, неръдко представляющее подлинный снимокъ такого и на такомъ же мъстъ находящагося изображенія въ римскихъ

<sup>(1)</sup> Рим. Соединаеть при персяхъ руки и наклоняеть голову, когда говорить: благодаримъ Господа, Бога нашего.

<sup>(\*)</sup> Рим. Потомъ распростираеть руки и распростертыя держить до конца предисловія.

<sup>(\*)</sup> Рим. "По окончанім предисловія священникъ снова соединяєть ружи и, наклонившись, говорить: свять... и когда говорить: благословень грядый, полагаеть на себъ крестное знаменіе оть чела до персей."

миссалахъ. Потомъ 2., ставять особое замъчаніе, которое волей неволей должно напоминать священнику, что отсель (по преимуществу) начинается что-то отдыльное: "здъ Іерееви подобаеть со всикимъ вниманіемъ и разсужденіемъ сотворити наміреніе своей воли къ освященію Св. Таинъ (еже обычні глаголется интенція), ч или уже "на проскомидіи сотворенное поновити, яко хавов вътвло и вино въ кровь освятити хощетъ--(въ нъкоторыхъ служебникахъ прибавляется: словесы самаго I. Христа Спасителя нашего), такожде за кого или за кую вещь или потребу жертву совершаеть. 4 3., Въ своихъ катихизисахъ стараются дать понятіе о канонт; 1., "что значить канонъ въ литургін?—2., отъ кого уставленъ есть?-3., о древности его. 4., Есть ли въ немъ что порочно, и гажденія (zelżywosci), яково наносять пребеззаконнім, достойно?" и т. п. Для примъра выцишемъ рёшеніе нёкоторыхъ изъ этихъ вопросовъ, какъ излагаетъ ихъ нравоучительное богословіе. "§ 1. Реченіе сіе: канонъ, Греческо есть: тоже значить, что въ нашемъ діалектъ (sposobie mowienia) правило, либо уставъ, либо чинъ; зане у древнихъ христіанъ способъ литургисанія не бъ (якоже хощеть блядивый Кемникій лютеранъ) на произволеніи литургисающихъ, но бяще отъ церкве, си есть отъ епископовъ уставленъ, вчиненъ, узаконенъ сице, яко, аще бы дерзнулъ кто отъ уставленія того что либо оставити, либо измівнити добровольно, въ гръхъ законопреступленія церковнаго бъ то вмъняемо: глаголетъ Велларминъ, книга 2 о дитургін глава 18. Начинается нанонъ сей въ литургіямь отъ сея, яже абіе по свять, свять, свять: слъдуеть (następuie) молитвы, и протяжется даже до Господской молитвы, яже есть: Отче нашь: во всей ценкви, глаголющу св. Августину сице: "цедое прошеніе повсемственно (Pospolicie) вся церковь, Господскою модитвою завлючаеть."—"§ Ш. О древности ванона дитургін: "Въдачи подобаеть, яко канонь (либо правило, или чинъ, уставъ) литургисанія еще отъ апостоль, самъмъ Христомъ, наученныхъ, начало имать. Повнегда бо зановъда Христосъ Апостоломъ, глагода: "Сіе творите во мое воспоминание, всячески они, заповъдь его исполняюще, не небрежаху уставити и оставити нькій чинь или порядовь, которымь бы ученицы ихъ и насавденцы тоежъ имван и умван исполняти: обаче не писаніемъ, но токио преданіемъ тое уставивше оставища, и за тъмъ правоуч. богословіе приводить слова Іустина... Потомъ далъе продолжастъ: "Въ Римсвой нервви Геласій того имене 1-й папа, живый лъта Господня 492, первый писанію предаде канонъ литургін, сирізчь, древній, иже тамо бяше по преданію обычай литургисанія, расположиль есть: которое расположеніе, по-неже потомъ св. Григорій Великій 1-й того имене пана, лъта Господня 590 живний обнови, того ради и досель у нихъ сущій канонъ, Григорієвъ нарицается. Въ церкви же восточной, чинъ либо канонъ литургіи, предъ константинопольскимъ соборомъ (который бяще) лъта Христова 431 догадываются Богослови, написанъ быти отъ святаго Василія Великаго, и отъ Лоанна Златоустаго. Едначе всячески изъ начала бише узавоненіе о священнодыйствім евхаристім, тим же и чинъ, либо канонъ бише, хоти не единообразный по вселенней, но различный; и то елико ко расположенію товмо различный, а не къ естеству жертвованія: елико бо ко расположенію надлежить, различны бяху (якоже и теперь суть) церемоніи и обряди, по

уставленію древийшихъ начальствующихъ, сирвчь епископовъ, но жертва всюду бъ едина: и того ради когда токмо нача писатися той канонъ, который гдв въ обычан бише, абіе единодушно пріемлемъ бываше и похваляемъ оть всвхъ тамо. «—§ IV "Чисть ли есть литургін нанонъ, заключаетъ правоучительное богословіе, отъ коего либо порока (niestawy)?" И на это отвъча. еть: "лютеране убо многія приписують канону литургін, но не по разуму, и глупо: которая подробну Турнели во своей книзъ изчисляя, на вся смысленно отвъщаетъ. Намъ же довлъетъ внимати сему, на тридент. соборъ изреченію (Wyrokowi: "Аще бы кто дерзнуль рещи, яко въ канонъ литургіи заблужденія обрътаются, и того ради отвергнути того подобаеть, анаеема да будеть. " (1) "Посемъ, —опять будемъ продолжать словами уніятскихъ служебниковъ, т. е. по прочтеніи серафимской пъсни.

"Іерей руцъ распростеръ и очи горъ вознесъ, со всякимъ вниманіемъ и страхомъ Божіимъ, глаголетъ молитву тайно: св сими и мы блаженными силами..." (2)

Дошедши до словъ: въ нощь въ нюже предань бываше, паче же самь себе предание за мірскій животь.....



<sup>(1)</sup> Богословіе нравоучительное изъ Богословія Антоние, Турнели и Риффенстувль пространно Римскимъ діалектомъ о тайнахъ и ценсурахъ сирму казнехъ либо надзираніяхъ церковныхъ написаннаго, на Русскій діалектъ вкратців по благословенію и благоизволенію его преосвященства Киръ Кипріана Стецкаго Екзарха всея россіи Луцкаго и Остр. Еписк. переведенное, таже въ пользу требующимъ отъ сихъ наставленія типомъ по поведінію того же изданное въ святой и чудотв. обители Почаевской чина св. Василія Великаго 1779 г. (стр. 38—41).

<sup>(2)</sup> Рим. Священникъ, распростирая и сосдиняя руки, вознесши къ небу очи и сейчасъ снова опустивши ихъ и глубоко наклонившись надъ алтаремъ, говоритъ: "и такъ тебя милостивъйщій отецъ и проч.

Подъемлеть руками дискось, глагода: apiems глаба св Свящия свои и пречистыя и непорочных руки.... (1)

Главу преплоняеть, глагодя: бытодарися,.... (2)

Знаменаеть же десинцею верху дискоса трижны, глагодя: бланословиев, осрящиев, преложиев даде Сарима ученикома и Апостолома река.... (3)

И абіе навлонься, зря на предуготовленный клаба, слова освящающія и претворяющія клаба ва тало Христово проващеваеть нелегласно и раздально: прінвине, ядите, сіе еспъ трло мод, еже за вы помимод во оставленіе прахода. (4)

Дивъ; Аминь. Герей же низко поклонився единопилоткрываеть чашу и, пріємъ ю облими руками, благословляєть глагодя; такожде и чащу по вечеру злаголя, или какъ въ дитургіц Св. Василія Великаго: подобни и нащу ота плода лозилю пріємь, растеприя, благодаривь, благословиев, освятивь, даде святыми сарими учаникоми и Апостоломи рекъ... (5)

Навлонься же и зря въ Св. чащу, провъщаваетъ

<sup>(&#</sup>x27;) Рим. "Береть гретію, говоря: вземъ жлыбь вы святыя м деоточтимыя свои рукк.

<sup>(3)</sup> Рим "И поднявъ нисколько голову и сейчасъ снова опустивъ, говорить: теби воздавая благодареніе."

<sup>(\*)</sup> Рим. Знаменаетъ надъ гостієй говоря: благословилъ, преломилъ и делъ ученимомъ своимъ, говоря; прінимте и ядите отъ него вси.

<sup>(4)</sup> Рим. Держа объини руками гостію между большими и указательвывистельно: сіе бо есть тало Мос.

<sup>(</sup>в) Рим. По проязнесній словъ освященій, священний сейчась, колінопреклонявшись, воздаєть такимъ образомъ чествованіе освященной гостія, послів этого открывши чащу, говорить: подобнымъ образомъ погда совершена вечеря, облими руками береть чащу, взявщи и сію преславную чашу въ святыя и досточтимыя свои руки, потомъ квалу Тебв воздая благословиль и даль своимъ ученивамъ говоря: прівните и пійте отъ нея вси...

освящьющая спореса: мішке от нея еси, сія встр кровь Моя новаго Завата, яже, за вы и за многія изливается во оставленіе граховъ. (1)

Ливъз Аминь. Іерей же цаки низко поклонься врови Христовой единощи, глаголеть молитву втай: помицающе но спасительную сто запостов и т. д. (2)

Послів этого возношеніе предложенных даровь и возглашеніе: тера от терих тери принослив, о есих и за еся, накъ и у насъ.

Поставивъ же святыя тайны на своемъ мъстъ и попрывъ чащу, поклонься ниже (Герей) члетъ молитву втай, рудъ вмъя распростертъ; ище принесиме тебъ. 1.1. (3)

После виого священникъ деленъ призывание Св. Духа и освящаетъ дары словами: и сомвори убо жаное сей и проч. по уставу Церкви Цравославной.

И паки руць распростерь ислится итай, яко же бы-

На марядномъ, какъ и у насъ, ущаты кадятъ святня тайны, возглащають: изрядно о пресвятни... (5). и чи-

<sup>(\*)</sup> Рим. Произносить слова освященія тайно надъ чашею, держа ее на много зоднявши: "Мос сія асть чаща мосй крови Нодаго и вазмаго Завата, тамиство вары, которая за васъ и за многихъ проливается въ отпущеніе граховъ."

<sup>(3)</sup> Рим. Произнестий слова освящения, ноставляеть чациу на анчининсъ, и говоря тайно "сколько разъни дрижете сіс, въ моспоминаціє двиайте," кольнопреклонившись воздаеть чествованіе.

<sup>(3)</sup> Рям. Ставить чашу, покрываеть ее и снова делаеть поклоненіе. Потомь распростерни этих, говорить: посему помяни Геогода и преч.

<sup>(</sup>h) Рим. Респрострым руми продолжесть; "подену милосинымъ да саръдымъ дицемъ удорхай поварать.."

<sup>(5)</sup> Заменетельно, что въ Римсковъ Евхологіоне 1754 г. на израдина въ литургін Св Василія Великего помераюток: "Венери твоек гайныя и да молчить всякая плоть, " которые но чину правоследной Церини плока-гаются вибето жерувимской проен въ Великій четвернома (Вечери твоек тайныя) и въ великую субботу (Да молчить) стр. 82—83.

тають молитву: о Святома Годинь... т пр. до! "и номяна всима усованию о надежда минота вычино.

Здв Іерей, рупв совонупивъ, поминаетъ усопшихъ, ихъ же хощетъ; глагоди: помини Господи усопшию раба теогго... импрекъ.

Танже паки рунь распростеръ глаголеть: и упоков ист идиже пресъщаеть свъто лици теою. :(4)

Таже возглашаеть руци имия совокущены: во первых помяни Господи святыйшаю вселенского Архіфей Попу Рамского. (2)

Теперь довольно ясно, что упіяты сдёлали изъ своей антургіи латинскую миссу, въ которой тольно основа осталась православною, а форма перенесена изъ натолицизма. У уніятовъ, но видимому, недостаєть тёхъ поднятій и показанія освященныхъ даровъ нареду, канія ділають питолическіе священники послів освященія обоихъ видовъ Евхарастіи. Но это восполняется у пить тімъ возношеніемъ, которое, слідуя уставамъ православной Церкви, совершають они на твоя отв твоих; тогда уніяты высоко поднимають предложенные дары и показывають ихъ народу, какъ и католическіе священники. — Считаємъ нужнымъ также обратить вниманіе на осіненіе даровъ крестнымъ знаменіємъ, которое у уніятовъ совершается до освященія деровъ: Оно, какъ видить читатель, есть буквальное

<sup>(1)</sup> Рим. Когда говоритъ; "еще номяни Госпеди рабовъ и рабывъ твожъъ имирекъ, мотерше предварили насъ съ знамененъ изры и почиваютъ сноиъ мира, соединяетъ руки и молится итслольно за твиъ умершихъ, за ноторыхъ хочетъ мелиться. "Потомъ распростирая руки продолжаетъ:" имъ Госпеди и встиъ усопшинъ во Христъ, просииъ дароватъ изсто прохлады, свъта и нокол...

<sup>(\*)</sup> Рин. Соединяетъ руки говоря: "чревъ того ме. Христа Господа нашего."

подражаніе тімъ осіненіямъ, которыя на католической миссі до этого времени совершаются нісколько разъ. Въ этомъ смислії и совершаемоє по ускаву нашей православной церкви освященіе даровъ словами; и сомгори убо хлюбі сей..: у укіятовъ, такимъ обравеніямъ, которыя у католиковъ совершаются нісколько разъ по освященія..., (1) нотому что у укіятовъ освященіе даровъ совершается, какъ мы уже виділи, словами Іисуса Христа: сіе есть тівло Мое, сіл есть кровь Моя.

На вопросъ "почто, по освящении Христовыми: словесы даровъ, Герей прилагаетъ: и сотвори убо хатоъ сей честное тъло и проч." унівтежіе котикивисы ма разные лады отвъчають следующее: "яко призваніе отъ Духа Святаго не бываеть, да просто тогда хлюба въ плоть и вына въ кровь претвереніе будеть, но да освященныя уже Евангельскими словесы дары, си есть, да святьйшая Евхаристія будеть намъ на пользу въ отпущеніе греховъ и благодали умноженіе; яко же отъ состава священническія молитвы указуетоя.... (2) Сице отвъщаща на Флоренскомъ соборѣ Россійскій, Нивейскій, Трапезунскій и Миталійскій епископы... (3) Бо когда бы чрезъ тім слова освящалися тъло и кровь Господнемъ, аять до Св. Василія Великаго и Св. Іовина

<sup>(1)</sup> По римскому чину дары благослованиется девятнадцать разъ: однажды опресновъ и вино, четыре раза опресновъ и вино вивсте, шесть разъ опресновъ и вино—отдельно. Изъ нихъ девять совершаются до освящения даровъ, —остальныя после (о происхожд. и составъ Римской литургии. Кіевъ 1856 г. стр. 41—51.

<sup>(2)</sup> Богословл. нравоучительное стр. 52.

<sup>(3)</sup> Народовъщание стр. 105.

Завтоустаго жадвой службы Божой не было. Бо тіи слова зачалыся отъ св. Василія Великато и Іоанна Златоустаго". (1) Это ложь. "Достойно же внимати и сему, говорить "Народовъщаніе", яко Іерей глаголяй: и сотвори убо хлъбъ оей честное тъло и проч. аще въ словесахъ тъхъ и видятся настоящаго хочъти даровъ преложенія, или пресуществленія, обаче абіе прилагаєтъ глаголя: преложивъ я Духомъ твоимъ святымъ... симъ явъ извъствуя, яко уже прежде ти преложивъ, а не ядъ еще прилагаяй есть" (2).

Молитвою Господнею начинается приготовление къ причащению. У насъ эта модитва читается накъ и многія другія съ земнымъ поклономъ; уніяты, напротивъ, по подобію католиковь, читають ее съ распростертыми рунами (extensis manibus). Потомъ, по возгласъ уніаты снова соединають руни, произносять: жире встые, масы саша, и приклонивъ голову и опить соединивши руки, читають молитву: "благодарима тя Царю невыдимый... Когда кончать ее, восклоняются и произнооять возглесь: бланодатно и щедротами... После этого у нась непосредственно следуеть молитва: воими Господи Інсусе Христе Воже нашя .. по окончанія которой, священникъ совершаетъ три поясныхъ ноклона оъ молитвою: Воже очисти мя прышнего и, взявши объими рунами освященный агнецъ, возносить его надъ отть, произносит вымемь (если пъть діакона), святая святыми.... У уніятовъ, напротивъ, сей часъ послъ возгласа: благодатію и щедротами слідуеть омовеніе которое совершается слъдующимъ образомъ: рукъ,

<sup>(1)</sup> Нравоучительная Богословія стр. 22.

<sup>(3)</sup> Народовъщание стр. 106

"Священникъ, низко поклоневшись Св. Тайнамъ и отступивъ мало на десную страну престола, умываеть персты обоею руки первъйшіе, имиже, кань замівчають. уніятскіе служебники, иметь касатися къ тълу Христову; отеръ же в паки примедъ на средину святыя трапезы, низко поклоняется Св. тайнамъ, и только теперь "руцв и очи выспрь вознесь вкупь же и мысль, читаетъ молитву втай: вонии Господи.... Потомъ ударяеть себя три раза въ перси, говоря: Боже жилостиет буди жив връшному и, отпрывши св. чашу и сдълавши поклонъ, ппріемлеть перегома омытыма обосю руку святый агнецъ", возглащесть: сонмель (если нътъ діанона) и затъмъ, поднивши его мидъ дискосомъ, продолжаеть: сеятая сеятыма. У католиковь квть соотвътствующихъ обрядовъ, но способъ омовенія пальцевъ поклоненіе тайнамъ, возношеніе рукь и біеміе въ перси, совершенно католическів. -- Танъ омовенів оконечностей большихъ и указательныхъ нальцевъ, ваято изъ образа омовенія совершаемаго католиками въ началь. дитургін върныхъ, при чуснін 25 мована. (1) Самый способъ чтенія молитвы: "Вокми Господи" есть подражаніе чтенію латинской молитвы, слідующей непосредственно по омовенія, которая, какъ воложено и у уніятовъ, читается съ поднятіемъ и опущеніемъ очей в распрестертіемъ рунъ надъ престоломъ (2) По произпесенія

<sup>(1)</sup> Рам. Тогда, соединивши руки при персъкъ, священникъ идетъ на сторону епистолы, гдъ ставши, при изліяніи воды служителенъ, умываеть руки, т. е. оконечности большаго и указательнаго пальца, говоря псаломъ: умыю въ неповинныхъ....

<sup>(2)</sup> Рим. Служащій, омывъруки, отпраєть ихъ и, соединивъ при персъхъ, возвращается къ срединъ престола, гдъ ставши и возведши глаза къ Богу и снова опустивши ихъ и соединивши руки надъ престоломъ, не много наклоняется и говоритъ тайно молитву пріния Св. Тройце и проч.

православный священияъ раздроб-CBHTAR CBRTMMb, ляеть свитый агнець на четыре части и располагаеть ихъ на дискосъ престообразно, такимъ образомъ, чтобы часть съ буквами ІУ находилась по высшей сторонь дискоса, соовътствующей востоку, ХУ ниже въ западу, НІ къ евверу, КА къ югу. После этого діаконъ воглашаетъ: исполни Владыко се. потира, и священникъ, взявъ лежащую въ вворху: частицу I∑, дъдаеть ею знавъ преста надъ чашею, проивност исполпени Св. Луха... и влагаеть вы потиры. Тоже самое двляють и уніятскіе священники. (1) Но, вложивши частицу, уніятскій Іерей сейчась же кольноприклоняется и затъпъ, капъ говорятъ упіятскіе служебники персты, ими же раздробляще св. агнецъ, слагаеть одинъ въ другому, ниже инъ раздъляеть, развъ насаяся тъла Христова, держа я сложены даже до потребленія и омовевенія. "Потомъ, наклонивши голову и держа руки распростертыми, увіяты провзносять "зря на св. тайны:" Впрую Господи и исповъдую.... до первый есмь азга и вечери твоея тайныя.... и когда дойдуть до словь: . яко разбойники исповыдаю тя, — ударяють себя троекрат но въ перси, произнося: помяни мя Господи егда пріидеши во царствіи пвоемь, помяни нась Святый... мани Владыко егда придеши во царстви твоемь. тыть продолжають: "да не вы судь или во осуждение... (2) колънопреклоняются и взявъ пальцами правой руки

<sup>(1)</sup> Хотя впрочемъ не по уставу служебниковъ, а своихъ катихизисовъ. Смотр. Нравоучительная Богословія, стр. 36.

<sup>(2)</sup> По смыслу почаевскаго служебняка 1791 г., священникъ, если хочетъ, придагаетъ еще молитву сію: "Варую бо и исповадую, яко сіе еже пріемлю во истину есть истинное самое пречистое тало твое и истинная самая животворящая кровь твоя, еяже молюся сподоби мя достойно пріяти во оставленіе граховъ моихъ и въ жизнь вачную. Аминь.

(аще можно) остающися на деслост три насти св. агипа, и произнесни слове: честиче, и пределятьно, пределятьно, прочи части потребляють. (1) Постоявь немного съ
прочи части потребляють. (1) Постоявь немного съ
сложенными руками и размысливъ нъчто о, тайнахъ
унівтскіе священники открывають чашу, кольнопреклоннются, омътають зало оцасне и сохранно, вся частицы отъ дискоса нь чашу и, взявши ее правою рукою, явною же подложивъ дискось подъ чашу, проданосить: честимыя и Се. крови, и причащаются отъ чаши однажды, — потомъ ставять ее и совокунивъ руки
произносять: се прикоснуся... Посяв этого причащають
діанона вожищею, и покрывъ чашу, и снова кольнопревлонившись, отноряють царскія врата.

Этоть чинь отличается оть правослащиего: 1) кольнопревлоненіями, которыя удіатскіе священнями дылають предъ чашею и тьломъ Хрисковымъ; 2) у нась нидъ ивть уназанія на сложеніе пальцевъ во премя причащенія; 3) у унівтовъ не вливается въ нащу теплота; 4) сърую Господи и проч... наши священнями читають держа св. агнець на рукъ, а не зря на Святыя Тайны съ распростертыми руками; 5) православный священникъ не ударяеть себя въ перси предъ причащеніемъ, и не читаеть тривды: помяни мя Господи... 6) у чась, священнослужители причащаются частицею ХΣ, а не верми тремя частицами вийсть; — части НІ и КА влага-

<sup>(1)</sup> Въ окружномъ своемъ посланіи Шептицкій такъ говорить объ этомъ: на листь III т. е. служебника 1712 г. вивсто типика о'раздробленія св. агина таме пележенняго, положи есй: егда же восимсеть св. агнецъ, глаголя святая святымъ, раздъляеть сей на четыре части и полагаетъ на святомъ дискосъ крестообразно. Таже пріекъ едину часть влагаетъ въ св. чашу, прочія же или самъ вся потребляеть или отъ силъ иныхъ пресвитеровъ и діаконовъ, аще будутъ сослужащій, причащаєть.

ются въ чашу после причащени дуковенстви и раздаются причастникамъ, а когда ихъ нетъ, потребляются после литурич на жертвеннике; 7) у насъ причащено изъ
чащи совершается безъ подложени дискоса подъ чату,
и свищенийть причащается прови не однажды, а чримды; наконетъ 8) діаконъ у насъ самъ принимаетъ чрезъ
свищенийна тъто Хриогово въ скои руки и крови пріобщается отъ священника—а не личнею чиль и крови
ввисти:

Всн эти новонныени уними заимствовым у кателиконт. Тайы и терыны жолы берекломения. — ото обынная пранадаежность начолической мински, особенно во время пріобщенія, нака ноложено и у упінговъ (1). Сло-: женіе большаго и указательнаго пильщевы, послы возношенія даров'я, положено въ соотвычотвіе подобивго poga cacatetito, cosepuiachomy y mayomander nocate dubaщенін foctim. V нінчы не могит буквально подражать этому обычню и положинь сложение полицева пеносремственню посяв обницения чвам Христови; почому что по трековосточному обычаю, соблюдаемому и унінгами, священникъ береть въ руми твио Хриогово уме вопроежи раздрабления; съ чтого времени уничты и положили у себя сложеные павыцена, подобаю сому, кажь у жетбляковь оно сейчесь сабрусть носав перваго взиманій гостіи руквами во вроми са обвищенія (2). О BRINGIN Tetladus B's hoctroobselfiand 35563868640 cotoра читаемъ: "Св. соборъ по важной и тяжкой причинь (?) запрещаеть и уничтожаеть оный обычай, который досель быль реринив вы Церные востояной ---

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Си. о Богослум. запад. церкв. Срединск. стат. 4-ан, стр. 165—167 (<sup>3</sup>) Рим. Произнесций слова освящения. и не раздаляетъ большихъ и указательныхъ пальцевъ, разна когда надобно касаться гостів.

приливать теплую воду до освященной чаки фосат, ем освящения предъ причащенемъ (1). Но что это за причина, св. соборъ не объясялеть. Въ объясяенение ел униты прибъглють въ различнымъ догаднамъ "Обычай сей, говорить Народовъщание, древнъйший (въна бо б-го еще у грековъ быти указуеть Дроувенъ de ге засгателната lib. IV, § 3, вопросъ 4), —еще и на олорентскомъ соборъ им мало укоренъ, и отъ преновъ въ самомъ Римъ соблюдается (2), обяче по великой нъкоей (?) и благословной винъ (мию бо за соблавнъ тъхъ, у нижже, по глаголу Дроувена едино естъ върущо и обрядъ имъти противный) на синодъ Замойскомъ у насъ отложися, тъмже не лъть есть да кто

<sup>(1)</sup> Synod Zamoysky, erp. 72.

<sup>(2)</sup> И дайствительно въ томъ эквемпляра Златоустовой литургін, которую, по слованъ Говра, отправляють греческіе монажи въ римсинкъ областяхъ, вліяніе теплоты полагается (См. Ευχωλόγίον, стр. 89), какъ полагвется оно и въ Римскомъ Евхологіонъ 1754 г. (стр. 58). Но особенно положительно гоморить объ этомъ Асвоя зальбо камень. противъ Киссіана Саковича, Приведши въ доказательство необходимости вліянія теплоты свидетельства Вальсанона и Властари, и кроме того показавъ свидетельства соборовъ и св. Іоанна Златоустаго и Василія Великасо, что вліяніе теплоты traditionaliter, т. е. по вреданію ведеть свое начило отъ Апостоловъ, Петръ Могила прибавляетъ: "къ этому и Римъ утвердилъ дитургію св. Златоустаго, и она не иначе, какъ именно такъ, квиъ изложена въ превнихъ греческихъ служебникахъ и нешкиъ славянскихъ, совершается у св. Аоанасія въ Римъ уніятами. Это видно изъ литургін, напечатанной тамъ по гречески и по латыни, въ которой о приливаній теплой воды до чаши стоять по латыни следующія слова: стр. 32 м 33. Еt diaconus антер, т. е. по вложены четрертой части святьйшей евжаристіи въ чашу, et accipiens lagenulam (по гречески то Сеог) т. е. feruidam aquam-теплую воду, dicit ad sacerdotem, benedic Domine sanctam fermidam hanc, et sacerdos benedicit dicens: benedictus fernor sanctorum tuorum ubique nunc et in saecula saeculorum. At Discours infudit in modum Crucis intus sanctum Calicem, dicens: Feruor fidei plenus Spiritus Sancti, Amen. Et hoc facit tertio, et deponeus lagenulam, consistit paululum seorsum. (Λιθοσ' crp. 59).

ются на чашу после причащеній дуковенства и раздаются причастникама, а когда иха неть, потребляются после интургіи на жертвенника, 7) у нась причащеніе изачаши совершаєтся безъ подложеній дисноса пода чашу,
и священника причащаєтся прови не однажды, а тримды; наконейъ 8) діакона у нася сама принимаєть чреза
священника тело Христоко въ свои руки и прови пріобщаєтся стъ священника—а не личнею тела и крови
вийсть!

Всв эти нововинения уніжим заимствовний у католиковъ. Тайъ во нервый в нольнопреклонения. — 140 обычная принадаежность католической мински, особенно во время пріобщенія, нака коложено и у уніятовъ (1). Сложеніе большаго и указательнаго пальщевы, послы возноменія даровь, положено въ соотвитствіе подобнато рода сложенію, совершаемому у католиновь носли освященін гостіи. V ніяты не могли букнально подражать этому обычню и положить сложене пельщевъ пелосредственно посяв обвищения челя Христова, почому что по трековосточному обычаю, соблюдаемому и унінтами, священний береть въ руни тыло Христово уже во время раздробления; съ этого времени униты и положили у себя сложене индецева, подобно сому, жакъ у католиновъ оно сейчась сабдуеть посав перваго взиманій гостіи руквий во времи са обвищенія (2). О влінній теплоты вы постановленнях в Замойскаго собора читаемъ: "Св. соборъ по важной и тяжкой причинь (?) запрещаеть и уничтожаеть оный обычай, который досель быль терпимь въ Церкви восточной.



<sup>(1)</sup> Св. о Вогослум, запад, церкв. Срединск. стат. 4-и

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Рим. Произнесши слова освищения. — назда указательных выпаравь, развы когда —

прапом'водъ **во**зателью **лввою** и потребњи**ые пер** о подложив 27\*

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

употребалеть того" (1). По свидътельству Glos'a capytuly chelmskiey "вливаніе въ чашу воды по словахъ: вокмемя CORMON CORMUNS, OHYCERETCH, HOTOMY TO OHO HORBEDгаеть опасности разжизать кровь Христову до такой степени, что станемъ пить не провь Христову, а воду, " Но лучше всъхъ, добросовъстиве объясняется въ этомъ случав правочнительния богословія. На вопрось: можется вливати вода теплая, по вонмемъ святая святымъ", -- она отвъчаетъ: "стародавняя есть церемонія, абы іерей вливаль трохи воды до килиха (чаши) по изречении твиъ словъ... Але же зъ того любо непотребне (хотя и несправедливо) -- бо тая вода значить раздеженіе Духа Святаго, горшатся римляне, --- соборъ Замойскій повельть сію церемонію оставляти (2). Такимъ образомъ главная причина, по которой уніяты перестаии вливать теплоту въ чашу, была та, что за это горининсь на никъ римляне, т. е, говоря другими словами, католики не могли вообще стерпъть того, что у насъ совершается вопреки ихъ обычаямъ и потому постарались заставить уніятовъ изгнать теплоту изъ употребленія. Тоже самое надобно сказать и о чтеніи: върчю Господи съ распростертыми надъ дарами руками, а не держа св. тъло на рукахъ, какъ у насъ. Такъ положено у католиковъ, у которыхъ священникъ молитвы, предшествующія причащенію, читаеть съ распротертыми руками (extensis manibus) и только после этого береть гостію и причащается (3). Также точно въ подраженіе католикамъ уніяты положили у себя троекратное біеніе въ перси съ произнесеніемъ: помяни мя

<sup>(1)</sup> Народ. стр. 109 и наоборотв.

<sup>(3)</sup> Нравоучит. Богосы. стр. 21.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) О Богослуж. Запади. цер. стр. 105.

Господи и причащение всеми тремя частями разрив. в не одною частицею, какъ у насъ. На лачинской объдит первое спвершается на томъ же, что и у уніятовъ мівсть, съ проинесеніемь (ter pectus percutions, idicit): agnus Dei, qui tollis peccata mundi miserere nobis 2 mau и однажды: agnus dei... da nobis pacem (1). Кроить того католики раздробляють гостію на три части и положивши одну нов нихь въ чашу, двумя остальными причащаются разомъ (2). Посяв этого католическій связ щенникъ, открывши чашу, колинопреклоняется, береть дисносъ, пересматриваеть илитонъ, собираеть частичы и отерши его приступаеть къ причащению врови... Всв эти обряды, какъ мы видели, есть и у уніятовъ. Также точно отъ католиковъ взяли они обычай причащаться гостін надъ дискосомъ и прови съ подложеніемъ дискоса подъ чашу (3). Причащение отъ чаши однажды, по видимому, противоръчить и намъ и католинамъ, у которыхъ священникъ тоже причащается отъ чаши трижды; но оно имъть свое основание въ томъ, что по уставу уніятскому, окончательное потребленіе св. даровъ (соотвътствующее котолическому), отложено,

<sup>(1) &</sup>quot;Агнче Божій вземаяй грахи міра помидуй насъ, и Агнче Божій... дай намъ миръ"

<sup>(2)</sup> Рим. Потомъ не много наклонившись береть объ части гости и потребляеть благогованно объ части.

<sup>(3)</sup> Рим. Сказавши жабоъ небесный прісмаю и проч. священнить правою рукою береть благоговійно изъ дискоса обів части гостін, помівщаєть между большимъ и указательнымъ перстами лівой руки, подъ которыя, т. е. части сверхъ того нодкладываєть между тівнъже указательнымъ и среднимъ перстами дискосъ и держа такимъ обр. этою лівою рукою части надъ дискосомъ между грудью и чашею, обів части потребляєть. По очищеніи дискосъ, соединивши большіе и указательные персты, береть чащу правою рукою за рукоять и лівою рукою подложив ши дискосъ подъ чащу, причищаєтся крови.

какъ увидимъ ниже, до пънія: да исполиятся уста маша. Тамъ оно совершается уже совершевно по чину римскому. Что касается наконецъ до причащенія діакона лжицею, то это совершается по обычаю католиковъ, у которыхъ діаконъ причащается тъла и крови Христовой изъ рукъ священника, какъ міряне (1).

Отворивъ св. врата послъ причащенія, уніятскій священникъ, какъ и у насъ, беретъ чащу въ руки и, обратившись въ народу, возглашаеть: со страхома Беосіимя и върою приступите... ликъ: Благословеня грядый. Посат этого у насъ священникъ благословляетъ людей десницею говоря: спаси Боже люди твоя. Вивсто этого уніяты благословаяють народь чашею (2). Ливъ: Видъхомо севто истинный... За тъмъ, снова благословеніе чашею съ словами: всегда, нынь и присно, какъ и у насъ. Ликъ: да исполнятся уста наша... Въ это время православный священникъ относитъ чащу на жертвенникъ и, покадивъ ее, возвращается къ св. престолу, за тъмъ эктенія, заамвонная молитва и отпусть. Совсимъ не то совершается теперь у уніятовъ. Когда начнуть пъть: да исполнятся уста наша.. Уніятскій священникъ возвращается назадъ къ престолу, и поставивъ на илитонъ чашу, приступаетъ въ окончательому причащению. Для этого онъ кольнопреклоняется, открываетъ потиръ и, подложивши подъ него дискосъ, потребляеть всю оставшуюся кровь и чистицы въ нее

<sup>(1)</sup> Рим. Если на торжественной миссъ бываеть пріобщеніе, дъластся все какъ и выше означено, только священникъ сперва пріобщьеть діамона и субдіакона и потомъ остальныхъ, а діаконъ подаеть имъ очищеніе (т. е. вино и воду).

<sup>(2)</sup> Мы справлялись и не нашли этого благословенія ни у Гоара, ни въ Римскомъ Евхологіонъ 1754 г., ни въ одномъ православномъ служебникъ Западно-русскомъ.

положенных, поднося чешу къ устамъ не болве трехъ разъ; "тажъ виномъ чаму очищаеть, вливающу ему сіе діакону, цли служащему, и испиваеть очищеніе. Посемъ персты обоею руку виномъ и водою надъ св. Takorio takorio omilipi, h lontione malbine otopie, ma мовеніе отъ чани неприваеть; отерже свою уста и ча-INY C'D MHOROCOM'D TRIMBE DON'TICM'D: CRAFACT'D CHAIMONнью сосуды, илитонъ стибаеть и святые сосуды на немъ поставляетъ, и покрываетъ, глаголя въ себв тихо: да исполнятся уста наша пънія ти Господи и проч. Діаконъ же, изшедъ на обычное мъсто, глаголеть возгласво, а Іерей тихо, руцъ держаще при персъхъ совокупленны: Прости прісмие... Дошедши до последняго прошенія "Ісрой чтеть молитву по причащеніи благодарственную втай: благодарими тя Владыко человькомобче (1)... Потомъ возгласъ: Яко Ты еси освящение нпше, -заамвонная модитва, премудрость, честнайшую Херувима и отпусть.

Такимъ образомъ, подобно католикамъ, унінты совершаютъ посліднее потребленіе св. таймъ не на жертвенникі, какъ у насъ, а на св. престолів. Тімъ, кому, можетъ быть, покажется страннымъ, почему оно не полагается у нихъ разомъ съ предъидущимъ причащеніемъ, какъ и у католиковъ, мы можемъ отвітить, что и здібсь есть доля своего рода подражанія посліднимъ. Когда у католиковъ есть причастники, священникъ совершаєть измовеніе чаши и проч. послів

<sup>(1)</sup> У насъ вта молитва читается непосредственно посла причащенія, какъ и въ Римскомъ Евхологіонъ 1754 г. и во всъхъ древнихъ служебникахъ Западнорусскихъ. Впрочемъ у Гоара она полагается на томъ же мъстъ, что и у уніятовъ (стр. 78).

пріобщенія ихъ: (1) А такъ вакъ у насъ удержанъ древній обычай призывать народъ къ причащенію даже тогда, когда нътъ причастниковъ, чего не посивля исключить у себя и уніяты, то, чтобы не стать въ противоръчіе съ католиками, они положили причащаться при пънія: да исполнятся уста наша... Не говоримъ уже о самомъ способъ причащемия; онъ чисто католическій (2). Другую характерную особенность въ порядкъ пріобщенія составляєть употребленіе лентія, или плата бълаго, какъ говоритъ Шептицкій въ своемъ посланін, для очищенія дискоса и чаши, вийсто нашей губы. О происхожденім и эначеніи этого обычая мы не можемъ сказать ничего болье, кромъчтого, что говорить объ этомъ соборъ Замойскій: "хотя и древній обычай церкви нашего обряда, читаемъ въ постановленіяхъ этого собора, -- употреблять губу для очищения дискоса и чаши, однако св. соборы разсудиль, дабы оный быль уничтожень, а:вивсто этого повельваеть, дабы по обычаю первы летинской (жісь то и вся суть), дискосъ пальцемъ, а чаща:платомъ-(chusteczka) были вытираемы и очищаемы, --- подъ опа-

<sup>(1)</sup> Рим. Если на объдни бывають причастники, то священникъ, после потребленія крови, прежде нежели очистить себя, сотворивши кольнопреклоненіе, полагаєть оснященныя части въ чашу (особеннаго рода), или когда мело бываеть причастниковъ, на дискосъ, если тольно сначала онъ не были положены въ этой чашъ, или другой какой.

<sup>(3)</sup> Рим. Окончивъ причащение кровію, священникъ подставляетъ чашу служителю, который вливаетъ въ нее немного вина, какобымъ себя очищаетъ, потомъ омываетъ виномъ и водою большіе и указательные пальцы надъ чашею и вытираетъ платомъ, говоря въ это время:
Господи, что я принялъ и проч.... и выпиваетъ омовеніе, вытираетъ
платомъ уста и чащу, послъ чего распростираетъ платъ надъ чашею и
полагаетъ на ней дискосъ, а поверкъ дискоса пружекъ, покрываетъ чащу покровомъ и сверку его полагаетъ влагалище и поставляетъ посрединъ алтаря, какъ и въ началъ Миссы."

сеніемъ, дабы въ губъ, которой въ нашихъ сторонахъ й не умъютъ такъ хорошо приготовлять, какъ это прилично святъйшему таинству, что нибудь не прилипло, и такимъ образомъ не былъ бы подаваемъ поводъ къ опасности неуваженія его (1)."

Что до пънія: честиньйшую херувимі, то ни въ древних западнорусских служебникахъ, ни у Гоара, ни въ Римскомъ Евхологіонъ 1754 г., мы его не находимъ. Въроятно, это какой вибудь частный древній обычай, который сочли нужнымъ удержать у себя и уніяты.

"Также, заключаеть чинъ діаконскаго служенія, діаконъ вземъ святыя сосуды, идеть предъ Іереемъ на обычное мъсто, идъже испрошь прощеніе и совлекся ризъ своихъ, отходить купно со Іереемъ во свояси:

"И сіе въдати подобаеть, замъчають уніятскіе служебники на концъ литургіи Златоустаго, аще Іерей литургисаеть на олтари, на немже кивоть съ Божественнымъ тъломъ Христовымъ, явъ стоящимъ, будеть отверсть, или инако будеть ноставлень," какъ это дълается у католиковъ, "или въ самой литургіи нъкая часть освященна, вины ради нъкося будеть по причащеніи на престоль оставлена, долженствуеть всегда глубокое поклоненіе тълу Христову творити, главою досизая престола и руками его придержася, и когда либо оть среды олгаря на страну нъкую отходить или отъ страны на средъ приходить, или отъ страны единыя на другую преходить,"—какъ это всегда и во всъхънатинскихъ Богослужебныхъ книгахъ заповъдуется въподобныхъ обстоятельствахъ ксендзамъ католическимъ.

(Окончанів' будеть.)

<sup>(1)</sup> Synod Zamoysky, crp. 69-70.

## нонытки въ англиканской церкви

къ соединению съ православною

BL XVIII CTOJIBTIE.

## вторая статья.

По получении изложенияго нами пространного отвъта. восточныхъ натріарховъ, англійскіе епископы отврави ли на востокъ посланіе слудующаго содержанія,

-"Прежде, чэмъ канолическій останокъ Британской церкви приступить къ отръту на отвъти четырехъ, досто-я чтнитищихъ патріарховь канодической Восточной церпви, он в считаеть мужнымъ выразить даъ Святвиноствамъ сердечнъйшую свою благодарность, за тотъ трудъ, деню сля атитуоп -- вбор ви накричи ино йычотоя томъ на нами предложенія и препроводить дего въ такую дальнюю страну, какъ Велинобританнія. Надіясь, что то христолюбивое расположение и то ведикое усердір, которыя являють намь, жхь :Святвищества въ видахъ сокраненія догласія между неми и распространенія: общаго между христіанами союза, могуть ручалься за бдагополучный исходь дала, съ другой стороны зная, что канолическій остановъ Британній не опустить ничего, что только можетъ боле или мене къ тому содъйствовать, и къ тому еще имъя утъщеміе видъть,

что имъ Святвинества разпость мивий между нами и ими предоставляють ръшенію Пасавів и первенствующей Церкви, онъ не бесь причины манть предъ собою видъть утвинтельную перспективу сблищения. Коин опредължющее (determinans regula) правило одинаково принимается и восточными церквами и касолическимъ останкомъ въ Британнін; если богодужновенныя письмена Ветхиго и Новаго Завъта, въ томъ видъ, какъ овъ понимеются и толкуются порвенствующихъ въковъ отцамя, для той и другой стороны служать общимъ правиломъ въры и Богопочтенія, то есть надежда, что, при помощи Божіей, когда дело дальне и подробние будеть изолъдываться зваеоличесною Восточною церковію; будуть едыланы таків уступки и снисхожденія, которыя объ стороны въ состояни будутъ расположить въ взаимному между собою общеню. За тъмъ, послъ сего кратваго выраженія нашихъ желаній и чаяній; обратимся къ тому отвъту, которымъ лючтили насъ ихъ патре-Section 1 аршія Святвищества.

"Касачельно техъ статей, по которымъ нётъ никакого разногласія, вечего и говорить: для порядка, намъостаєтся только упомянуть объ нихъ.

- 1, 2, 3, 4, 5. Въ отвътахъ на первыя пять предложений мы не встръчаемъ ничего, на что бы межно было возражить; читал ихъ, ны понимаемъ, что британскіе еписионы могутъ остаться независимыми: отъ встать патрівряювъ.
- 6. Подъ этою статьею мы вовсе не имвам въ видувъ чемъ либо вразумлять касолическую Восточную церковь или подвертать сомивню ен ученость; употребляя слово παιδεια, мы имвли въ виду только разные пункты дисциплины

- 7. Съ свиъ отвътемъ ихъ патріаршихъ Святъйноствъ мы совершенно согласны.
- 8. Равно согласны и на то, чтобы литургио налку, которую мы употрабляемы, перевести на гранский языкъ, и нотомъ передать ее на разсмотръне икъ петрівринкъ Сантъйшести».
- 9, 10, 11, 12. Согласны съ отвътомъ. Относительно 12-й статьи мы полагаемъ, что: молитвы живыхъ, купно съ свкаристійнымъ жертвоприношеніемъ, полезны мертвымъ, и служать имъ для улучшенія ихъ участи, отъ дней ихъ кончины до дня восиресенія; больше сего мы не можемъ ничего скавать. "Что же до послъднихъ пати статей, гдв требуется еще согланиеніе явкоторыхъ разностей, мы желаемъ вообще замітить, что, какъ бы ни подозрівала насъ касолическая Восточная церковь въ лютеро кальвивизмі, мы отпрыто объявляємъ ей, что чужды намъ начала этихъ секть, и что самые отвіты наши могуть насъ избавить оть этого наренамія."

"Обратимся теперь къ частностямъ". (1).

"Показавъ и объясиявъ разность, существующую между вами и нами, мы желели бы раскрыть теперь передъ вами то расположение (temper), съ которымъ можно бы было совернить дъло примирения или сдълку (сомртонияс). Если намъ предоставлена будетъ свобода относительно извъстныхъ шунктовъ; если восточные патріархи, епископы и вр. открыто объяватъ, что оми не обязываютъ насъ ни къ призыванию святыхъ и ангеловъ, им жъ почителнию иконъ, ни къ поклонению предъ свя-

<sup>(1).</sup> Впрочень вти частности заключаются въ обычныхъ протестантскихъ отрицаніяхъ и самопроизвольныхъ опредъленіяхъ разныхъ пунктовъ въроученія и благочинія; и потому мы не будемъ ихъ приводить въ настоящемъ случаъ. Пер.

тыми Дарами; если они открыто и авторитерно, какимъ либо подлиннымъ документомъ за ихъ подвисаниемъ, объявать насъ несколько не свизанемии въ отношенія иъ симъ частиостямъ, не связанными, говоринъ, и въ нашихъ предълахъ и вив нашихъ предъловъ, и въ икъ церквахъ и въ нашихъ: торди, мы смъсмъ вадъяться, при этихъ ослабленияхъ и уступиахъ, откроется возможность из примиренію и единенію. Далье просвиз инъ патріаршія Святьйства привести себів на память, что христіанство не есть постепенно развивающаяся :религія, но что оно было во всей своей цвлости и совершенствъ тогда еще, когда скончавали овое житів евангелисты и апостолы; и оть того то наиболье раннія предвиія безъ сомнанія предпочтительнае преданій болье позднихъ, и первые вожди-самые лучшіе вожди. И нотокъ ръки гораздо чище у источника сен. Тажимъ-то образомъ все, что кажетоя уклоненіемы отъ первоначального состоянія, все, что въ дъль въры или. практики противоръчить ранивищимъ въкамъ, : должно быть принимемо съ нъкоторымъ подогръніемъ. И потому канъ они (т. е. патріаржи), по благорасположенню, къ намъ, увъщавають насъ отръшиться отъ всвиъ предубъжденій, такъ и мы по тому же побужденію просимъ ихъ принять къ сердцу наши смиренныя внушения. На семъ основани ны надъемся, что безпристрастныя сукденіянхъ патріаршихъ Свягвиществь будуть опредвляться не силою предубъжденій или примърски поздитипиль. -ор синскоем имемону, и имерино вмишоо он реченоворя тырехъ въковъ, не исплючая и патаго; что они не будуть считать себя неизмънно свизанными опропыленіями. Востока 8-го въка, техъ временъ, когда и на Занадъ существоваль равносильный имъ авторитеть. При подобисив равномърнемъ съ объихъ сторонъ содъйствін къ уяснению истины, нътъ сомнънія, отпроется на отолько uniformitas, что несчастный разрывъ самъ собою запроется и изчезнеть настоящее разстояние отдыляющее насъ отъ Востока. Не смвя болве утруждать ихъ патріаршія Святьйшества, мы заключемь это посланіе пламеннъйшею молитвою, "да премудрый и милосердый Вогь, Богь не нестроенія, но мира", по милости своей, дастъ имъ хранить въ себв ихъ благоволительныя желанія, да продолжаеть воспланенять въ нихъ ихъ ревессть и да напровляеть всв ихъ дъйствія въ совершенію сего столь достославнаго дъла, т. е. да православная Восточная Церковь и лическій оставовь въ Британий соединятся наконець in solemnitatibus Religionis, и да будуть единымъ стадомъ нодъ главою Единаго Пастыря Господа и Спаса нашего Іисуса Христа, Ему же со Отцемъ и Святымъ Духомъ всекая честь и слава, во въки въковъ. Аминь." протранть этом переданть присторым на греновъ, живущихъ въ Ловдонъ, для отправленія его къ четыремъ восточнымъ патріархамъ. Мая 29, 1722.4

"Досточтимому и богомудрому спископу Арсенію, митрополиту Опванды, остановъ насолическихъ спископовъ и дуковныхъ въ Британніи желаеть здравія и спасенія.

"Много насъ порадовало ваше письмо, посланиое къ нашь съ о. Іаковомъ, патріаршимъ протосинкелломъ: оно служить очевиннымъ доказательствомъ искренности вашего меланія въ дѣлъ устроенія сближенія между ка-волическими восточными церквами и канолическимъ останвомъ британскихъ церквей, и ктому еще на такилъ тредовіяхъ, которыя утёшають надеждою, что

сближение это будеть не пратповременно. Вывств съ симъ мы посылаемъ напи отвъты четыремъ патріар. хамъ, ваписанные на основании св. Писанія, -- въ томъ его видъ, какъ оно толиуется отщами первенствующей Церкви, и въ такихъ выраженіяхъ, которыя, мы надвемся, вполн'в раскроють предъ ними и предъ вами наши искреннія жоланія и усилія доворшить аскомый нами благословенный конкордать. Еже разъприносимъ вамъ сердечную нашу благодарность ва вов ваши великія безпокойства, которыя вы приняли на себя по сему дълу, и не сомивваемся, что вы съ своей стороны сделаете все, что оть вась зависить, и такимъ образомъ довершите то, что такъ благоводительно начали и досель продолжали, не смотря на неутъ шительное положение общественныхъ двлъ и на дальность разстоянія, отдівляющаго насъ другь отъ друга. О нашихъ собственныхъ трудностихъ и препачетвихъ, съ которыми мы должны бороться по сему случаю, чечего вамъ и говорить. Когда мы имъли счастіе видфуь васъ среди насъ, вы сами корошо видели чонда, чакъ много ихъ было, а трудности и препитствін эти и теперь не легче и не меньше, чёмъ были тогда. Однаножъ никакія препятствія въ семъ родь не остановять и ме ослябить нашихъ усилій, если только Вогь поможеты, въ двав достиженія столь благой цвам. Мы очень скербимъ, что, при стасияющихъ насъ обстоятельствахъ, не въ состояніи были для благорасположеннаго и віврнаго протосинкелла сдълать то, что бы мы желали; скажемъ хотя предъ вами, что онъ весьма намъ дорогь и любезенъ, и мы глубоко чувотвуемъ, въ какой степени мы обязаны ему за всв его труды по сему двлу. Внаци наденды на благополучный исхорь отого дела поддорживаются теперь еще тою мыслію, что, какъ мы слышимъ, благоволительно смотрить на него его императорсное величество, что да послужить къ новой безсмертной славъ его имени. Нътъ сомивнія, что если правый взглядь его величества на это дъло внушенъ ему вашить правымъ изложеніемъ его, то его одобрительное и ободрительное участіе въ немъ есть плодъ его себственнаго величія души и вселенскаго благоволенія (catholic charity).

Archibaldus, Scoto-Britanniae Episcopus,
Jacobus, Scoto-Britanniae Episcopus,
Ieremias, Primus Anglo-Britanniae Episcopus,
Thomas, Anglo-Britanniae Episcopus.

A. D. 1722.

Maii Die Tricesimo."

"Всечестивниему Совъту по церновнымъ дъламъ, во дворцъ его императорского величества, въ С.-Петер-бургъ."

"Мы нижеподписавшіеся епископы касолическаго останка вы Британній находимъ себя обязанными, по уваженію къ сему всечестнъйшему совъту, увъдомить Ваши Преосвященства, что, при посредствъ почтеннаго Геннадія архимандрита и почтеннаго Іакова протосиннелла, мы въ послъднее время получили отвътъ отъ четырехъ натріарховъ на нъкоторыя изъ нашихъ предложеній, имъющія въ виду взаимное сближеніе, и въ свою чреду изготовили имъ свой отвътъ: переписавъ теперь его для Вашикъ Преосвященствъ въ копіи, мы покорнъйшепросимъ васъ самый подлинникъ, на греческомъ, препроводить къ досточтимымъ патріархамъ. И такъ какъ это дъдо взаимнаго единенія очевидно предприня-

то по истинно-христіанскимъ нобужденівить, беть испникъ посторонникъ кормстолюбивывъ видовъ в превсчетовъ, то мы надъемся, что Ваши Преосвященска окажете намъ въ нашихъ усиліяхъ ваше личное содійствіе. Далве, такъ какъ, по всей ввроитности, могуть возиминуть и вкоторыя затруднения въ отношения из издержкамъ, --- а этихъ затрудненій не въ состоянія устранить ни та, ни другая сторона, то мы всепокоривание просимъ, не благоугодно ли будеть его императорокому величеству явить намъ свое благоснисхождение и оказать свое милостивое въ семъ случав вспомоществованіе. Дъло сіе, бывъ такимъ образомъ поставлено подъ покровительственное охраненіе столь славнаго монарха, при благословеніи Вожіємъ, получить само собою благополучный исходъ. У насъ же, смвемъ въ томъ увърить всечестивищій совыть, ныть на сердцы другаго столь сильнаго желанія, каково настоящее, т. е. желаніе видъть это діло совершившимся согласно съ сдівланными нами предложеніями. Съ величайшимъ почтеніемъ остаемся

Вашихъ Преосвященствъ покорнъйшими слугами. «

(Подпись таже, что и выше).

Слъдующее письмо адресовано къ графу Головкину великому канцлеру.

"Влагородивиний лордъ. — Строки вти пингутся съ тъмъ, чтобы выразить Вашему Сіятельству нокорную нашту благодарность за тъ труды и безпокойства, которые вамъ угодно было принять на себя въ дълъ спостриествованія искомому единению между православном восточною Церковію и насолическимъ останкомъ въ Велипобритеніи. И такъ какъ дало этого рода требуетъ расположенія, и одобренія со стороны диць, нехедящикся во тлава :Цернви и государства: то мы мадаемся, что Вемие Сінтельство не откажете успаху этого столь велинать предпріявія :вашимъ личнымъ вліннісмъ и содайствісмъ. Вотъ почему им поворно и просимъ Ваше Сінтельство продолжить къ намъ вашу благосилонность и понровительство, безъ которыхъ, им опасаемся, дало можетъ загануться и разстроиться. Милордъ! что до арминандрита, то мы всецало довольны ещо отношеніями иъ намъ инего расположеніями иъ далу, и надфемся, что онъ поживеть еще съ нами, для продолженія того, чамь онь такъ достойно досель занимался.

Тъ же подписи, что и прежде; недостаетъ только подписи Brett'a.

Мая 31, 1722.

За твиъ савдуетъ нисьмо отъ Арсенія, писанное 11-го іюня 1722, гдъ онъ выражаеть свою скорбь, что доселъ имъ не получены отвъты на бумаги патріарховъ, и проситъ, какъ можно скорве поспвшить этимъ адресовано «къ досточтимъйшему Письмо епископу и богомудному брату г. Кампбелю и всемъ братіямъ.» За твиъ приводится письмо отъ протосинкалья, поторый препровождаль отврив къ папріархамъ. Письмо это писано въ С. Петербургъ, и надицается лакъл Врепочтеннайшіе отцы, в Въ письма, они называющея и преосващенствами. Между прочимъ онъ замъчасть чато Дворь въ Москвр, и что онъ дуда же спацить. **Другое**. цисьмо отъ Арсенія лисьно въ Москвъ, ,9-го делебоя 1722 лова. Оно адресовано такъ: "Всепонтеннажимы браньмы и богодюбивымы епископамы, дор-

знаніе произвело на сейть свою собственную исторію: творенія, какъ Юпитеръ изъ своей головы вооруженную Минерву; и такъ же точно прасуется въ ней со всею своею мудростію, какъ нъногда этоть нимескій богъ (по сказанию миностогия) въ своей мудрой дочери съ гордостію видаль воплощеніе своей всеобъемлющей. мудрости. Правда, на первый разъ кажется страннымъ, какимъ образомъ иогла возникнуть самодъльная исторія творенія вы ніпрахъ такой науки, которая свои доказательства почерпаеть исключительно изъ фактовь, моды лежащихъ непосредственному наблюдёнию. Въ самомы двлв, жго быль непосредственнымъ наблюдателемъ творенія міра? Но не будему придирчивы, а иначенамъ придется останавливаться на кандоми шагу: Наша наука: не только умветь создевать историо творенія, но умветь. дать и отчеть въ своемъ создания. Она дослонально знаетъ, гдъ находется врата, изъ которыхъ выходять вои чебесныя, и тав-силы производищи быліе транное. знамени, выкинутомъ: современнымъ естествовнаніемъ, нечерганы роковыя «слова» отрицаю оўщество, ваніе Володживою. Непосредственное двиствів Вожества (въ мірѣ) противоръчить:всьмь научнымъ результатамь ---вотъ въчемъ осетоитъ принципъ, мотявъ и норма нам. учной истории творены. Достожнотво всяваго частного опътра и подобной история манеряется въ настоящее время потому, на скольно удалось: автору вытеснить Творца : изъ творенія Ларвина оп промохождени видовъ вы царствъ животимхъ и растаній по крайней (мірів говорилось еще о первообразной форм в (Urform), со невидимомъ исходномъ пунктв орга ническато віра, говорилось, что Творець: вдохвуль, въ нее. жизны Во второмъ изданіи эта: ораза уже: ощущена:

пороводчикъ нашелъ нужнымъ замътить и нъмецкій при этомъ, что опущение требовилось сажыма существома "Міръ не нуждается ни въ какомъ Творцъ" такъ говоритъ наука. "Земля и міръ въчны, потому что въчность принадлежить къ свойствамъ матеріи". Процессъ происхожденія міра наша наука чуть не раскладываеть по пальцамъ, — такъ онъ ясенъ для нея! Она знасть, какимъ образомъ въчный міровой паръ преврещался первоначально (uranfänglich) въ круговидныя, вращавшияся массы огня, какимъ образомъ въ силу центробъжнаго движенія отиванись экваторіальныя кольца, какъ эти последнія распадались и образовывали планеты, окружающія свои солица. Челов'ять тоже не нуждался ни въ какомъ Творцъ. Онъ не сотворенъ, а родился, и земля точно такая же ему мать, какъ и всему, что на ней живеть. Живые организмы образуются изъ неорганической матеріи въ силу свободной, присущей матеріи производительности; жизненныя формы вознивають изъ праха, благодаря свойственному ему стремленію въ образованію этихъ формъ. Конечно, допущение такой первобытной силы, которая собственною мощью вызываеть мертвое къ жизни, изъ неорганическаго творить органическое, противоръчить самымъ точнымъ результатамъ науки. Но въ научной исторіи тво-– ренія за эту силу твердо держатоя, какь за постулять необходимый по крайней мъръ для начала. Резонъ, который приводить въ этомъ случав наша наука для своего успокоенія, отлично ее характеризуеть. Она разсуждаеть, (и прибавимъ очень справедниво) что "въ противномъ случав возникновение организмовъ на земной поверхности можно объяснить только непосредствендымъ дъйствіемъ высщей силы". Все, что мы называемъ твореніемъ, въ глазахъ современнаго естествоиспытанія есть только развитіе неорганической матеріи въ организмы, нисшаго въ высшее, развитіе несотворенной въчной матеріи по присущимъ ей силамъ и законамъ. Въ втотъ же процессъ развитія нужно включить и человъка. Онъ процессъ развитія, но это не мъщаетъ ему быть въ тоже время продуктомъ взаимодъйствіи теллурическихъ силъ.

Въ объяснени способа, какимъ человъкъ возникъ изъ матеріи, естествоиспытатели расходятся другь съ другомъ. Одни съ математическою точностію и вірностію. входя въ самыя мелочныя подробности, доказывають, что человъкъ сначала выродился изъ морской слизи. Другіе, съ болъе поэтическими наклонностями, -- идуть другимъ путемъ и пришли къ тому результату, что первое дитя----человъкь родилось въ чашкъ какого икбудь гигантского цветка. "Случается иногда видеть, говорять они, что изъ средины раскопно распустившагося прътка выростаеть другой. Почему же вивстовторого цвътка не появиться первому животному? «Смотря на расолезію съ ея огромной чашкой, легко придти нь мысли, что вдёсь подъюжнымь небомь человёкы.... ребеновъ могъ родиться и найти себъ помъщение и пропитаніе". Но по сознанію этихь же самыхь изслідолі вателей последняя гипотеза должна уступать преимущество той, по которой "первый человекъ выродился изъ гриба на берегу какого нибудь потока, гдв не было недостатка въ водъ для орошенья и питья". Другіе, не увлекаясь поэтическими прелестями этихъ гипотезъ, а придерживаясь ближе анатоміи человіческаго организма, производять нашихъ праотцевъ отъ допотопныхъ гигантскихъ лягушекъ и въ доказательство!

приводять тогь фанть, что изъ всехъ животщыхъ одна только лягушка разделяеть св человеномь привиллегио имъть икры. За тъмъ, кто не знаетъ, съ какимъ страстнымъ увлечениемъ изкоторые естествоиспытателя произволять свой родь отъ обезьянь, и съ налимъ неистопримень управствомь во и дело возобновляють геневлогію обезъянъ (Affengenealogie). Въ недавнее время возникли семейные раздоры въ семьъ наших сестествоиспытателей; но не нужно обращать на нихъ вниманія; большого аначенія они не инфють. Не сиотря на указанныя нами, и некоторыя другія разногласія; во всёхъ геневлогіяхъ есть одна общая черта-именно всв онв дружно стремятся лишить человъка того, что есть въ немъ человъческого (Enhmenschlichug des Menshes) и уравнить его во всемъ и безусловно съчживотными. "Какъ человъческое тъло есть видоизменениял форма животнаго, такъ и человъческая душа остистоже душа животныхъ, только на высщей сравнительно ступени: развитія". Дальнъйшее слъдствіе, выводимое изъ этого положенія наукою, состоить вы томы, что душа или то, что называють душею, -- есть ни больше, ни меньше, какъ оункція тала. Если жизнь вообще есть ни что инов, какъ проявление свойствъ "матеріи, то и душе-или то, что ею называють, - есть ни что иное, какъ проявленіе потенцій нервной системы-матерін. Мысль есть, продуктъ дъятельности морга, какъ пищеварение есть продукть двятельности желудка, и сынь лягушки и обезьяны не можеть отдыляться отъ равенотва въ сущности со своими родиледями. Коротно и сильно все ато выражено, въ ствдующихъ словахъ: дабсолютное раздичіе между, душею чедовька и душею животнаго существуеть только въ воображении, оно есть ни больше

ни меньше, дана выражение человаческаго пысопомарія; дало просто на просто восвоить жь томь; что человаку хеченся во чло бы то ми стало поставить себя выше всего оскальнаго твореція. Ему мело сого, нио онь и берь того составняєть благородиващую, препраситацию; нунцую чеснь восго сотвореннаго, онь хоталь бы себстоять изъ особаго матеріала и одинь наслажданым вачнымь быламь, ногла все остальное вокругь него исчезаеть беввозвратно.

Понятно свио собою, что подобные ревультаты имбють не одно только научное значение. Они топать въ бездиъ матеріи и религію и нравственность. И действительно дають цамъ поиять. что если мы вадумаемь : вывести подобное заплючение изъ ихъ положений, то они ничего не имъютъ возразить противъ этого. Напретцаъ они сами клопочуть о томъ, пчтобы опредвлить какъ можно точиве следствія положеній для религіи и мравственности. Стоить полюбоваться, съ такимъ демонекимъ усердіемь старастся наша наука уравнять человіка съ животными и въ какую непроходимую трязь она ваходить. Нагладный примъръ этому представляють изданныя въ прошломъ году (1). чтенія Фохта о мість чедовъка среди мірозданія. То, что называють редигіей, говорится въ этой книгъ-есть ни что иное, какъ диечатавніе, производимое вы насы явленіями, смысль жо! торыхъ намъ не понятенъ. Такую религио это жиро вфры, въ талнотвенное бытіе высшаго порядка, имфеть и собака, которая также точно боится призраковъ, какъ любой Бретонецъ или Баскъ "Всякое явленія, выко-

THE PARTY STATE STATES

<sup>(1),</sup> Въ прошловъ же, году оне переведены и не Русскій явыть.

дящее изъ ряда обыкновенныхъ, о которомъ собачій вось не можеть сообщить никакихь сведений своей обладательниць, приводить самую отважную собаку въ безтолковый странь». Что между религіозностью собаки и религозностью человъка есть различіе, это не важно. Это различіе существуеть и въ религіозности самихъ алодей. Тупоумный кретинъ не имъеть ни мальйшаго понятін о громв; простодушный человыкь чувствуеть передъ нимъ страхъ, какъ предъ явленіемъ природы, причины которого разгадать не можеть; язычникъ изъ втого неизвъстнаго создаеть для себя особаго бога трома; вврующій христіанинь думаєть, что это гремить ero Госповь (Hergoth); человать разсудительный, сколько нибудь знакомый съ физикой, самъ производить и громъ и молнію, если только есть у него подъ руками необходимые для этого аппараты».

Канъ порвиния наша наука съ правственностю? Очень просто. На ея взгладъ понятіе о добръ и зав вовсе не абсолютное понятіе; оно развивается изъданныхъ потребностей общества, изъ отношеній отдъльныхъ лицъ другъ къ другу; инече, оно есть результатъ общественнаго состоянія. Поэтому несомивино, что понитие о добре и зав также почти развито въ обществахъ животныхъ, смотря по степени развитія у нихъ общественности, какъ и въ обществахъ человъческихъ. Первия ступень общественности есть семейство. Зайсь понятіе о добръ и эль сводится у дитяти къ двумъ пунктамъ-послушанию родителямъ со стороны дътей, и наставленіямъ и ласкамъ со стороны родителей дътамъ. Подобныя понятія о добръ и зав мы можемъ найти и въ семействахъ кошекъ: "Маленькій котенокъ, который не прибъжаль бы на зовъ матери. или двух-

лътній медвідь, который не позаботился бы о своей сестръ, могутъ быть увърены, что ихъ точно также выругають, или побыоть, какь это бываеть часто во всякомъ человъческомъ семействъ, когда дъти упустять изъ виду первое понятіе о человъческой и христіанской морали, -- послушание". Мы пропускаемъ примъненіе этихъ же началь въ государственнымъ порядкамъ; но не можемъ не замътить, что подобныя чтенія въ популярной формъ можно слышать каждую недълю и они произносятся публично, "для того, чтобы содъйствовать дълу народнаго образованія, что на нихъ теснится многочисленная публика, прислушивающаяся къ нимъ съ жаднымъ вниманіемъ", и что, по недостатку другихъ помъщеній, мъстомъ собранія служать даже церкви. -Такое мъсто отводитъ человъку современное естествознаніе. Отриданіе Вога и униженіе человъка-воть его характеристическая особенность.

Матеріалистическое возгрѣніе, отнимающее у человѣка специонческія принадлежности его рода и низводящее его въ рядъ окружающихъ его существъ природы, не есть благопріобрѣтенная собственность современнаго естествоиспытанія. Нѣть—ужъ старая мудрость—сводить всѣ явленія духовной жизни къ феноменамъ природы, столь же старая, какъ извѣстная дума въ сердцѣ нечестиваго: нъсть Бою. Но этотъ матеріализмъ не всегдя проявлялся въ одной и той же формѣ. И классическая древность имѣла свой матеріализмъ; но въ формѣ, подъ которой онъ проявлялся тамъ, вѣетъ совсѣмъ другой духъ. Матеріализмъ классическаго язычества видѣлъ образъ человѣка въ лирѣ. Дерево и струны лиры, это образы его тѣлеснаго состава. Но кромѣ нихъ есть еще въ лирѣ нѣчто невидимое, безтѣлесное,

· мило преврасное и божественное. это—гармонія, авучашья изъ струнь. Она исчеваеть, когда струны будуть порваны. Эта гармонія, находящаяся въ преходя-. Щиль струналь, сама преходящая, но вь то же время родственная божественному и безсмертному, есть челоивческая душа. "Ты, Сопрать, говорить Симијась въ Плетоновомъ Федонъ, я думаю и самъ знаешь, какъ мы большею частію представляемь себі человіческую душу. Тъло наше какъ будто натянуто и держится теплотою и холодомъ, сухостью и влажностью и т. д., а души наша есть, сибсь и гарионія этихъ началь, завивиняния от хорошаго и пропорціональнаго соединенія ихъ между собою. Если же дуща есть гармонія, то вые, что сь непомърнымъ ослаблениемъ нащего, тела, ими сь его напряженіемъ отъ бользней и прочихъ золъ, они, не смотря на свое сродство съ божественнымъ, должин тотчась уничтожиться, подобые TOMY, KAKE уничтожаются и другія гармоніи, когда обрываются струны". Въ этикъ словамъ заплюнается, то же самое, чго кочеть спазать современный матеріадизму, когда назывнеть духовную жизнь въ человъка функціей его организма.. Но какъ деликатно и осторожно выражает: он клиссическое изычество! Душа для непо-теккордъ, который исчеметь посль того, жакь будугь порваны струны. Въ то же время для чуткаго смысла этотъ эминающий актордъ, не смотря на свою мимодетность, оть минис отличное оть земняго и смертняго дели и сродное Божествонному". Современный матеріализмъ говоритъ прушимъ, явъкомъ, . Человеческая дуща него могь души животинго. Мысль есть такое же отдъанию мовга, кимъ изпрадния мидность есть отделение понекъ. Редигія у мемовъна одна съ собрясій. Въ та-

кія формы облекаеть современный матеріализмъ свою мудрость. Матеріализмъ Симміаса находитъ образъ души въ чистой гармоніи и чуткимъ смысломъ отыскиваеть сродство съ Вожественнымъ въ ея мимолетности. Матеріализмъ нашихъ дней переряжается въ, животное и находить, что какъ бы онъ ни углублялся въ грязь, все еще она не достаточно глубока для того, чтобы отыскать въ ней приличный образъ для человеческаго дука. - Слово есть оболочка, въ которую облекается духъ, и въ разныхъ словесныхъ формахъ проявляется разный духъ. Матеріалисть Симміасъ жалуется, что въ настоящей жизни или невозможно познать, истину, или чрезвычайно трудно". При всемъ томъ это не мъшало ни ему, ни другимъ искать истины, не мъшало думать, что, пока въ человъкъ есть хоть капля смысла, онъ долженъ держаться того, въ чемъ онъ кръпче убъжденъ и что трудиве опровергнуть, что тотъ можетъ пуститься въ море жизни въ утломъ челнокъ, кто не имветь возможности съ большею безопасностію проплыть это море на прочномъ корабла при водительствъ Божественнаго Слова". Въ этихъ словахъзвучитъ жалоба на мракъ, скрывающій истину отъ человъческихъ глазъ, тоска по Божественному, слову, которое могло бы упасть сватлымъ лучемъ въ насладованную человъкомъ тьму. Въ нъдрахъ Христіанства матеріализмъ имъетъ другой характеръ, - что впрочемъ очень естественно. Матеріализмъ нашего времени находитъ даже удовольствіе въ униженіи человъка; онъ не чувствуеть ни мальйщей тоски по божественному Сдову, напрогивъ даже боится божественнаго Слова, дарованнагонамъ Божественною благостью, и добровольно стремится во тьму. Чтобы дойти до матеріалистическихъ воз-

эръній, вовсе не нужно быть знакомымъ съ богатыми и блестящими пріобрътеніями новъйшаго естествоиспытанія. Когда человъкъ теряетъ Вога, онъ теряетъ и самого себя. Матеріализмъ всего менье представляетъ собою (невзначай) casus научнаго изследованія; его источникъ въ побужденіяхъ свободнаго духа; онъ не есть научная необходимость, а свободный, нравственный фактъ. Если онъ встръчается на пути научныхъ изслъдованій, то его ціль, сознательно или безсознательно. всегда опредъляется стремленіями свободнаго человъческаго духа. Для насъ очень важно поставить этотъ оакть вив всякихъ сомивній. Чрезъ это мы надвемся снять съ матеріализма его обманчивое научное покрывало, производящее на многихъ чарующее впечатленіе, и показать его въ его внутреннъйшемъ ядръ, въ его побудительномъ мотивъ, въ его основании и, вмъстъ съ твиъ, въ его наготв, какъ нравственный фактъ свобод-, наго духа, который не находить живаго Бога въ твореніи, безсмертной души въ человъкъ, духа въ природъ, единственно потому, что не хочетъ находить.

Яснъйшимъ образомъ раскроется передъ нами истина нашихъ словъ, если мы разсмотримъ научную исторію творенія въ той ея формъ, которая недавно возбудила къ себъ всеобщее сочувствіе и въ которой привътствовали новую зарю знанія. Въ этой формъ она явилась къ намъ изъ Англіи въ сочиненіи Дарвина о происхожденіи видовъ въ царствъ животномъ и растительномъ.

До послъдняго времени ученые и неученые принимали за непреложную аксіому, что виды въ царствахъ животномъ и растительномъ суть первобытные, самостоятельные и неизмънные типы органическіе, т. е. что фіалка и пальма, орлы и голуби, съ самаго же перваго

момента своего существованія, были тімь же, чімь они теперь и никогда не будуть ни чемъ другимъ. Этотъ взглядъ сроденъ и Христіанскому сознанію, потому что Св. Писаніе неодновратно заявило самымъ положительнымъ образомъ, что Творецъ въ началв сотвориль все по роду своему и что во всемъ сотворенномъ закаючено съмя его въ немь (Выт. І. II). Теорія Дарвина отрицаеть эту аксіому. По этой теоріи различные виды въ царствахъ животномъ и растительномъ не суть первоначальныя и самостоятельныя органическія формы, а въ теперешнемъ своемъ видъ представляютъ лишь дальнъйшее развитие предшествовавшихъ имъ формъ, которыя черезъ ряды покольній въ теченіи милліоновъ льтъ прошли тв же метаморфозы, которыя на нашихъ глазахъ, въ короткое время совершаются съ янчкомъ, превращающимся сначала въ куколку, потомъ въ гусеницу и наконецъ въ бабочку. Всв органическія существа, какія только есть или когда нибудь прежде были на землъ, произошли отъ одной общей первообразной формы, и теперешніе видовые типы обозначають только пунктъ линвинаго развитія, на которомъ находятся въ настоящее время, и степень уклоненія отъ общаго всвиъ начальнаго пункта. При такомъ представлевіи дъла, понятно само собою, что первобытичя форма, эта мать-кормилица всего, что только живеть и дышеть, не заключала въ себъ типовъ съ высшимъ развитіемъ, какъ данныхъ, а что въ ней были только слизистыя катточки, или консервы въ формт эмбріо. Вст виды въ царствяхъ животномъ и растительномъ, какіе только существують въ настоящее время на землъ, своею совокупностію составляють какъ бы вънецъ величественнаго дерева, которое снизу до верху пускаеть оть себя безчисленное множество вътвей, изъ которыхъ каждая покрыта безчисленнымъ множествомъ листьевъ, мо и стволъ и вътви и весь широкій, раскодиный въненъ выросли другь изъ друга и всъ вмъстъ изъ маленъкаго; незамътнаго зернышка.

Вотъ основная мысль въ учени Дарвина. Но эта теорія перехода юдного вида въ другой и развитія высщаго изъ нисшаго вовсе не есть что либо новое. Всь тъ генеалогіи, которыя мъсто рожденія человъка находили въ чашкъ гигантскаго цвътка, или видъли въ немъ грибъ въ дальнъйщемъ развитіи, или сына лягушки, или обезъяны, опирались на этомъ же измъненіи формъ и на переходъ изъ одной въ другую. Но до сихъ поръ эта мысль казалась только игрою мочтательной фантазіц, лишенною всякаго серьезняго основанія. По атому она не была принята, какъ мечта забдуждающаго духа, и столько же неудобна къ опроверженію, какъ горяченный бредъ больнаго. И настоящее значение Дарвиновой системы въ томъ и состоитъ, что онъ пытается придать серьезное основание теоріи развитія и опереть ее на естественно-историческихъ автахъ, какъ на прочвомъ базисъ.

По минию Дарвина, двы силы извлекли изъ первоначальной слизистой клытчатки и дубъ и цальму, и соловья, и риноцероса, тато естественный подборы родичей и борьба за существование. (1)

<sup>(1)</sup> Тобы дать нашинь читателямь возможность лучше понять и оцыцить какъ значение этихъ силь для теоріи Дарвина, такъ и достоинство критической оценки ихъ со стороны нашего автора, мы помъщаемъ адъсь Дарвиново опредъление той и другой силы по переводу г. Рачинскаго.

<sup>&</sup>quot;Естественнымъ подборомъ я называю сохранение полезныхъ уклонении и гибель вредныхъ" (стр. 65).

<sup>. «</sup>Я долженъ предупредить чителеля, что и употребляю термивъ:

Идел естественнаго подбора вытекаеть изъ неоспоримаго факта, который состоить въ томъ, что подобное рождается отъ подобнаго же, и дъти бывають живымъ свимкомъ со своихъ родителей. Изъ пшеничнаго зерна выростаетъ ншеница, изъ голубинаго яйца вылупляется голубь. Но съ другой стороны неоспоримо и то, что ни дъти на своихъ родителей, ни сестры и братья другъ на друга никогда не бываютъ точь въ точь похожи. Побъги на одномъ и томъ же растени не только повторяють въ себъ форму общей матери, но и отличаются какъ отъ нея, такъ и другъ отъ друга какими нибудь особенными, свойственными каждой животной семъв у каждаго изъ членовъ ея есть

الد كيليد

<sup>&</sup>quot;борьба за существованіе" въ смысль общирномь и медацоринскомь, : разумън подъ тъмъ всякую зависимость одного живого существа отъ другого, в также (что еще важиве) не только существование особи, но и способы ся равиноженія. О двухъ собакахъ вы голодное время можней сказать, въ точномъ смыслъ этого слова, что онъ борются за пищу, борются за существование. Но и про растение на окраина пустыни можно сказать, что оно борется съ засухою, хотя быле правильно гос 1 ворить, что оно зависить отъ влаги. Про растеніе производящее сжегодно тысичу свиянъ, изъ которыхъ среднииъ числомъ лишь одно достигнеть эрвлости, можно уже съ большею точностью сказать, что оно борется съ подобными себъ и иными растеніями; попрынающими: веміни. Омела зависить отъ яблони и нъкоторыхъ другихъ деревьевъ, но про нее лишь съ накоторою натяжкою можно сказать, что она борется съ этими деревьями, потому что, при развитии слишкомъ большаго количества омъдъ на одномъ деревъ, оно чахнетъ и погибаетъ. Но прод нъсколько съянокъ омелы, всходящихъ одна около другой на древесной выткъ, можно сказать въ смысль болье точномъ, что онь борются между собою. Такъ жакъ свияна омеды разносятся цтицами, ея сущентвоный с зависить отъ нихъ, и можно сказать метафорически, что она борется, съ другими растеніями, носящими ягоды, соперничаеть съ ними въ привлечены винцъ; которыя могли бы разнести ся свияна: Во встате этихъ различныхъ значеніяхъ, незамътно переходащихъ одно въ другое, я ради удобства буду употреблять выражение: "борьба за существование" ....... Прим. Перев. (стр. 51). ... і :

накое нибудь различіе въ формъ, цвътъ и привычкахъ. Эти уклоненія случайны; по крайней мізріз мы не знаемъ ихъ причины. Но въ тоже время эти индивидуальныя уклоненія бывають и наследственными. Голубь, отличающійся отъ своихъ родителей и братьевъ необыкновенно короткимъ клювомъ, способенъ передать эту особенность своему потомству; извъстно также, что у нъкоторых в кошекъ способность довить крысъ бываетъ наследственною. Но эта дальнъйшая передача индивидуальныхъ уклоненій имъеть глубокое значеніе; въ ней собственно и заключается тайна образованія видовъ. Именно, она можеть быть полезна, вредна или безразлична для дальнъйшаго продолженія и образа жизни цълаго ряда существъ. Далье, -- въ природъ происходить борьба между всвиъ существующимъ, и именно борьба за существованіе. Всв органическія существа размножаются въ высокихъ геометрическихъ прогрессіяхъ. Однольтнее растеніе, у котораго въ теченіе года успъли бы созръть только два семени (и между тъмъ нътъ ни одного растенія, которое было бы такъ не производительно) въ теченіе 20 дътъ можетъ произвести милліонъ растеній. Міръ быль бы слишкомъ тесенъ, если бы всв зерна достигали полнаго развитія. Такимъ образомъ всв растенія не только борются съ сухостью и влажностью, съ холодомъ и зноемъ, но и оспариваютъ другъ у друга мъсто, на которомъ стоятъ, и плородіе почвы. У всякаго животнаго есть совмъстникъ относительно жилья и пропитанія, и вообще въ природів идеть конкурренція и борьба на животъ и на смерть. Въ этой борьбъ всегда уцъяваетъ и развивается дальше то, что сильнее, здоровъе и довчъе. Такимъ образомъ если въ индивидуальных случайных уклоненіях через рядь генерацій выдаются впередъ безъ сомнінія только ті, которыя могуть съ пользою служить общему бытію въ великой, перекрестной борьбъ за существованіе, то и тв отдельныя формы бытія, которыя вносять въ общій процессь бытія уклоненіе, хотя въ самой малой степени подезное для дальнъйшаго продолженія процесса, представляють больше въроятія пережить другихъ и размножиться. Равнымъ образомъ и на оборотъ уклоненіе хотя сколько нибудь вредное, въ такой же міръ содъйствуетъ искорененію всего рода. Такъ напр. если въ семействъ волковъ встръчаются индивидумы особенно стройно и дегко сложенные, то они лучше поставлены въ довив и больше представляють задатновъ для даль-. нъйшаго существованія, чемъ толстые и неповоротливые члены семьи, которые свою тучность безъ сомнънія передадуть и своему потомству; потому что при равной силь первые обладають большимъ проворствомъ и способиве довить, чвмъ эти последніе. Теперь представьте себв, что вследстве особенных обстоятельствь въ природъ иногда бываетъ необыкновенный недостатокъ въ довав; естественнымъ савдствіемъ этого будетъ то, что тучные волки перемруть, а останутся только тощіе. Это поддерживаніе полезныхъ и отбрасываніе вредныхъ уклоненій есть естественный подборъ родичей, или естественный выборъ. Природа похожа на садовника, который внимательно следить за всеми растеніями въ своемъ саду и выбрасываеть тв изъ нихъ, которыя хуже другихъ растуть или менве красивы, или менъе полезны, чъмъ другіе, и съ особенною заботливостію укаживаеть за теми, въ которыхъ замечаеть измънение въ лучшему. И ето можеть высчитать, спольво разъ въ течение въковъ весь садъ перемънить свою

оизіономію. "Можно сказать, что естественный подборъ ежедневно и ежечасно изследуеть по всему міру всякое уклоненіе, даже самое ничтожное, отбрасывая все дурное, сохрания и накопляя все хорошее, неслышно и незаметно работая, где бы и когда бы им представился къ тому случай, нядъ усовершенствованиемъ всякаго офганизма, относительно органическихъ и неоргантческихъ условій его жизни". При этомъ онъ такъ медленно и долго производить свою работу, что невозможно ее поливтить. Можеть быть цалыхь девять генерацій усивють исчезнуть и разв'я только вы десятой произойдеть полезное уклонение и то въ самыхъ микроскопическихъ размърахъ. Целые ряды поколеній успиють вымереть прежде, чимь между потомками стройно сложеннаго волка найдется одинь, который будеть сложень еще стройные. При всемы томъ природа постоянно увеличиваеть количество полезвыхъ уклоненій, "а если только черезъ девять въ десятой генераціи она будеть производить одно полезное уклоненіе, то чрезъ 100,000 покольній совершится 10,000 полезных уклоненій. Далве, могуть быть также уклоненія въ формъ извъстнаго органическаго существа; которыя "при извъстныхъ обстоятельствахъ бывають: полезны, а при других вредны. Вивств съ твит подъ вліяніемъ различныхъ внішнихъ обстоятельствь уклоненія идуть въ различныхъ направленіяхъ, и такъ какъ онъ въ тоже время могутъ возникать и въ различныхъ ( органахъ, то" по необходимости линіи естественнаго подбора должны расходиться въ разныхъ направленияхъ отъ первобытной формы. Такимъ образомъ, до осязательности исно, что есливъ каждой такой линіи чрезъ " милліоны" генерацій уклоненія будуть увеличиваться

все болъе, то наконецъ должны будуть возникнуть цълые ряды организмовъ, которые въ своихъ изифиенныхъ формахъ не удержать ни одной черты изъ формы своихъ первобытныхъ предковъ, да и другь съ другомъ будуть различаться такъ же, какъ теперь различаются другь отъ друга рыба и птица, звърь и растеніе. Кром'в того естественный подборъ находить себів поддержку въ употреблени, или въ не употреблени органовъ. Неспособность нъкоторыхъ птицъ на островахъ Великаго Океана летать объясняется просто твиъ, дчто онъ въ своихъ жилищахъ не ожидаютъ ниванихъ напеденій со стороны хищныхъ животныхъ" и таливъ образомъ у нихъ нътъ повода правтиковаться въ летаньи. Естественнымъ следствіемъ этого обстоятельства была порча ихъ крыльевъ. Не менъе важное содъйствіе находить естественный подборъ и въ нъкоторыхъ привычкахъ. Черный медвъдь въ Съверной Америкъ способенъ четыре часа плавать въ воде съ открытою пастью для довди водяныхъ насъкомыхъ. Отсюда дълается понятно, какимъ образомъ, благодаря естественному подбору, подкръпляемому подобными привычками, могь возникнуть китъ, который еще и теперь, также точно, какъ медвъдь въ Съверной Америкъ, плаваетъ въ моръ за добычею съ открытой пастью.

Вотъ въ краткихъ чертахъ учение Дарвина. Оно выходить изъ неоспоримыхъ фактовъ и самыхъ невинныхъ наблюденій, въ родъ того, что изъ одного и того же гивада выдетають и былые и пестрые голуби, и съ длинными и короткими клювами, и прихвативши на помощь нъсколько міровыхъ періодовъ (Weltaonen) для того, чтобы при ихъ посредствъ придълать къ этимъ фактамъ заключеніе, что также точно изъ первой, само-30

Digitized by Google

бытной формы возникам и грибы, и розы, и быки, и дюди, — оно увъряетъ, что все это возникао мало по мелу, благодаря естественному подбору родичей, борьбъ за существованіе, различію карактеровъ, подъ вліяніемъ различныхъ условій живни и различныхъ привычекъ.

Хотя самъ Дарвинъ не примънилъ прямо своей теоріи пъ человъку, но за то тъмъ примъе и ръшительные сдылам это его последователи. Впрочемъ различіе между учителемъ и ученивами въ этомъ отношеніи не имъетъ минакого значенія. Примъненіе къ человъку требуется основными положеніями Дарвиновой теоріи и составляють ея необходимое следствіе. Мы можемъ присовокупить, что теорія продолжительнаго преобразованія одного вида въ другой могла бы быть очень приличнымъ заключеніемъ къ обезъянной генеалогіи (Affengenealogie).

(Окончаніе будеть).

## О СВОВОДЪ СОВЪСТИ (1).

(Прадолженіе,)

Сладующіе вака представляють только необъятное, неудержимое по всему Востоку развитіе всехъ золь, внесенныхъ въ Церковь IV въкомъ. Борьба ея съ враждебными силами была до такой степени многосложиз и разнообразна, что почти нътъ возможности слъдить за всъми изворотами этой борьбы, которая происходила по всъмъ сторонамъ ея жизни, внутренней и визшней. Такъ, не смотря на всеобщую въ тъ времена слабость научнаго просвъщенія, не смотря на твердость съ другой стороны редигіозныхъ основаній въ тогдащиемъ чедовъчествъ, заключавшихся въ самомъ дукъ его, который хотя поддавался колебаніямъ ересей и расколовъ, но еще не склоненъ быль, какъ нынъ, къ отрицанию религіи, въ общемъ принципъ и существъ ся. Церковь вынуждалась защищать свой авторитеть въ дель въры еще противъ притязаній разума. На этотъ предметь написаво прекрасное сочинение бл. Августиномъ. Въ своей книгъ о пользы выры (de utilitate credendi) онъ возстаеть противъ Маникеевь, которые при всей грубости своихъ заблужденій, увлекали многихъ великольпными объщаніями-не учить людей ничему такому, что не очевидно для человъческого разума. Эти объщанія,

30+

<sup>(1)</sup> См. мартовск. кинжку за настоящій годь.

обольстительныя особенно для молодыхъ умовъ, были очевидно направлены противъ Церкви. требующей прежде всего въры. Бл. Августинъ доказываеть, что съ тавимъ притязаніемъ на чисто-разумное знаніе, Манихеи однакожь заставляли своихъ последователей принимать на въру величайтия нелъпости. "Но кто ищетъ истинной религіи, говорить Августинь, тоть должень прежде всего върить, что есть Богь, управляющій міромъ въ своемъ провидении и что наша душа безсмертна: это есть основа и сущность истинной религи. Но какъ, какимъ способомъ дойти до нея? Надобно обратиться къ той религіи, которая наиболье распространена въ міръ и получила наибольшую въ немъ славу. Допуская даже, что и эта религія насъ обманываеть, мы по крайней мъръ будемъ обманываться вмъсть со всъмъ человъчествомъ: это не слишкомъ страшно для людей. Манихеи возражали, что истина принадлежить только малому числу людей, и для того, чтобы увърять въ чемъ либо другихъ, надобно самому въ точности дознать истину. Можетъ быть, истина дъйствительно составляетъ удълъ не многихъ, также какъ напр. красноръчіе; не многіе обладають краснорвчіемь: но множество признаетъ его въ этихъ не многихъ и удивляется имъ. Однакожь, возражали еще Манихеи, въ православной Церкви, въ которой находится самая большая часть людей, преподаются въ ученіи нельпости. — А кто утверждаеть это? Враги Церкви. Вы говорите, что сами видите эти нелвиости, читая св. Писаніе: но върно ди это?—Какъ? Чтобы хорошо понимать мірскаго писателя, напр. поэта, вы обращаетесь въ хорошимъ комментаторамъ, а жниги Божественныя, благоговьйно чтимыя всвыть міромъ, вы хотите читать и обсуждать безъ всякаго руководства? Решительно надобно сказать, что если мыискренно ищемъ, какой религи довърить намъ свои души, для ихъ очищенія и уврачеванія, то безъ всякаго сомивнія надобно начать съ Церкви вселенской. И въ настоящее время (въ IV-V въкъ) христіанъ уже гораздо болъе въ міръ, нежели Іудеевъ и язычниковъ-- ' вивсть. И въ христіанствь, хотя есть много различныхъ сектъ, всв хотятъ слыть за православныхъ, всв соглашаются, что есть и должна быть только одна Церковь и это есть Церковь православная (Catholica), вселенская. Дівло только въ томъ, чтобы дознать, какому обществу (върующихъ) это титло, вожделънное для всвхъ, принадлежить въ собственномъ смысле? Тутъ нъть никакого стъсненія для человъка: ибо, очевидно, только Церковь даеть христіанскій характерь самымъ человъческимъ законамъ. -- Истинная религія, продолжаетъ блаж. Августинъ, можетъ держаться только силою авторитета. Не хорошо быть легковърнымъ; но въровать въ редигіи - не есть слабость. Не многіе, если еще есть такіе, способны начинать діло прямымъ пониманіемъ его; большинство доходить до повиманія только шагь за шагомъ. Общій путь есть путь віры—сь самаго начала пониманія. Самый способный претывается и падаетъ, если Вогъ не является въ нему на помощъ: а Богь помогаеть только тамъ, кто не отдаляется отъ ближнихъ. Дружба, семейный союзъ, все человъческое общество покоится на взаимномъ довъріи людей, на въ ръ слову другихъ: и будто нелъпо въровать въ религін? Вольнодумцы, которые хотять основаться исключительно на разумъ, вст однакожь признают Христа и начинаютъ съ этаго признанія: это противоръчіе самимъ себъ. Я не видълъ Христа своими глазами; какой

же авторитеть заставить женя въровать въ Него, если вто — не авторитеть того множества людей и народовъ, которыхъ заключаеть въ себъ Церковь, и которыхъ именю она убъдила въ истинъ въры? Почему же тотъ самый авторитеть, который убъдиль меня познать и приятъ на въру бытіе и лица Христа, не можетъ убъдить меня въ томъ, чему Христосъ учитъ? Чтобы уврачевать человъчество, Христосъ пріобрілъ себъ авторитеть чудесами, въру людей — авторитетомъ своимъ, множество людей — върою, древность (въры) — множествомъ, а древностію утвердилъ религіо".

· "Словомъ, заключаетъ блаженный Августинъ, если мы въруемъ Провидению Вожію, мы должны верить, что Богь самъ установиль авторитеть, посредствомь которато мы ножемъ вооходить въ Нему, накъ посредствоив лествицы, насъ поддерживающей. Только сила авторитета можеть дъйствовать на модей, не имъюникъ доводьно собственнаго разумения; только авторитетъ приводить ихъ къ познанио истины, и именно дволимъ опособомъ: силою чудесъ и многочисленноотио своихъ последователей. Не менее того Церковь убъждаеть нась чистотою своихъ правиль, строгостію понаянія надшихъ, цвломудріемъ дівь, до такой степени чистымъ, что опъ какъ будто не имъють плоти, а одинъ дукъ; терпъніемъ, съ которымъ столь великое число мучениковъ переносить самыя жестокія истазанія: безпредъльною любовію, съ поторою стольно святыхъ людей раздають все свое имбые бъднымъ, предпочитая дая самихъ себя нищету всякому богатству; отръченіемъ отъ міра в презръніемъ настоящей жизни, соединеннымь во многихъ подвиженияхъ съ нетеривливымъ желаніемъ отрамиться отъ нея и соединиться съ Богомъ.

Скажуть, можеть быть, что не много людей, которые такь поступають и еще менье такихь, которые дълають это съ благоразуміемь и пользою для себя. Но народы прослевляють всъ такіе подвиги; народы съ любовію и почтеніемь слушають повъствованія о нахъ; народы чтуть и любять подвижниковь; народы сознають и сами осуждають свои немощи въ томъ, что не всъ могуть такь жить, —и при этомъ сознаніи невольно возвышають свой духъ къ Богу и возгръвають въ самихъ себъ добрыя чувства. Видя все это, можно ли еще колебаться въ единеніи съ Церковію, которая не иными, а именно такими путями, достигла высшаго авторитета въ дълъ религіи?"

Имя бл. Августина между прочимъ тесно связано съ борьбою православной Церкви противъ свиръпыхъ Донатистовъ. Гражданская власть преследовала ихъ главнымъ образомъ потому, что они отличались необынновеннымъ буйствомъ по городамъ, грабежами, убійствомъ, и так. обр. въ 412 году Оноріемъ подтверждены были всв прежніе законы противъ нихъ, подвергавшіе ихъ тяжкимъ пенямъ, изгнанію, лишенію церквей и даже твлеснымъ наказаніямъ. Тв. которые не смотря на всв эти меры, продолжали упорствовать въ своемъ лжеученін, усиливались и эти самыя мізры обратить въ свою пользу. Они смотрели на себя, какъ на гонимыхъ, и доназывали, что истинная религія должна быть та, которая подвергается преследованію, а не та, которая преследуеть. Вл. Августинь замечаль на это, что не столько мука сама по себъ дълаеть людей мучениками, сволько самая причина ихъ страданій, что танимъ образомъ Інсусъ Христось не просто сназаль: блаженны гонимые, а блаженны гонимые правды ради. Иначе надлежало бы считать между святыми и мучениками прорековъ Ваала, преданныхъ смерти Иліею, наравив съ твии пророжами истиннаго Бога, которые умерщилены были Ісзавелью. Или также разбойники, преследуемые за свои преступленія, были бы правы, а судін, ихъ карающіе, достойны сами осужденія. Донатисты возражым еще, что человько, существо свободное, должень быть побуждаемь ко добру болье убъждениемь, нежели страхоми. Безъ сомниня, отвичаль Августинь, это было бы лучше. Но чтобы пріучить къ добру нерадиваго и непокорнаго сына, отецъ не вынужденъ ли бываеть употреблять строгость? Не связывають ли цвиями бъснующихся, чтобы привести ихъ въ чувство-хотя неволею? Іисусь Христось не представляеть ли намъ царя, который, пригласивъ сперва дружелюбно гостей на бракосочетаніе, наконецъ посылаеть слугь своих в забирать на улицакъ всёкъ встречныхъ и приводить къ нему въ домъ, даже противъ воли ихъ? Самъ Іисусъ Христосъ, призвавшій въ себъ двънадцать Апостоловъ одною силою своего слова, не обратиль ли потомъ Савла противъ его воли, не употребилъ ли принужденія прежде даже наученія, пораженія прежде утъщенія? И что же? Апостоль, обращенный къ Евангелю страхомъ, трудился потомъ для Евангелія болье, чымъ всь другіе.

Возражали Донатисты и то, что изъ Евангелія не видно, чтобы цари мірскіе призывались на защиту Церкви противь ея враговь. Кто же и утверждаеть противное? отвъчаль бл. Августинъ. Тогда, въ началь проповъди Евангелія, цари были даже противъ него. Но и Св. Писаніе показываеть, что напр. Навуходоносоръ, злочестивый, ввергаеть трехъ святыхъ отроковъ въ печь разженную; и тотьже Навуходоносоръ, обращенный,

запрещаеть подъ страхомъ самыхъ тяжкихъ наказаній кулить Бога, чтимаго этими огронами. Св. Павелъ, когда предаеть богохульника власти сатаны, не дълаеть ли гораздо болье, чъмъ если бы онъ предаль его власти человъка? Да и лично Апостолъ Павелъ, чтобы избъгнуть козней Гудеевъ, не воспользовался ли своимъ правомъ римскаго гражданина и не аппеллировалъ ли даже къ Императору?" (1)

Строгости на этогь разъ не были безполезны. Донатисты во множества обращались въ Церкви, и потомъ, проводя въ лонв ея спокойную жизнь въ мирныхъ занятіяхъ, благословляли эти строгости законовъ и властей, которыя вразумили ихъ и обратили на путь истины. Оставались въ заблуждении только самые грубые и упорные. Они продолжали злодъйствовать: убивали православныхъ похищали и увачили священниковъ. Епископы и между ними Авгусгинъ, не смотря на эти злодвиства, убъждали гражданскія начальства не прибъгать кь жестокимъ казнямъ, какихъ Донатисты, по законамъ, заслуживали. "Мы могли бы, писалъ Августинъ къ областному правителю Марцеллину, поставить себя такъ, какъ будто бы смерть Донатистовъ не касается насъ. потому, что не мы обвиняемъ и представляемъ ихъ вамъ на судъ; но намъ было бы прискорбно, если бы страданія служителей Божінхъ были отмщены по закону возмездія. Мы не хотимъ препятствовать, чтобы у злодвевъ отнята была свобода двлать зло: но мы желаемъ, чтобы, безъ отнятія у нихъ жизни, безъ увъчья, вы заставили ихъ перейти отъ буй-

<sup>(1)</sup> Augustini Serm. 359. opp. T. 9. Contra Gaudentium, lib. 1. u. 39. Epist. 93. 105.

ства въ сповойствію, отъ преступныхъ дъйствій въ жезни трудовой, общеполезной (1). "Мы помнимь, писаль такие Августивъ въ проконсулу Апрингію, помнимъ слова Апостола, который говорить о васъ, что вы не бовъ ума. мечь носите, что вы служители Вога для казин злодвевъ; но иное-двло Государства, иное-двло Церкви. Государство хочеть и имъеть надобность быть страшнымъ; а Церковь должие отличаться милосердіемъ. Если бы теперь я имвль дело съ судьею - не христининомъ, я не говориль бы съ нимъ такимъ образомъ; однакожъ изъ за этого я не оставиль бы дъла Церкви, и если бы онъ захотель меня выслушать, я бы объясния ему, что страданія христіанъ должны быть образцами теривнія, что ихъ слава не должна омрачаться провію ихъ враговъ, и если бы онъ не сдался на мон убъжденія, то я заподозриль бы его въ ненависти въ религіи. Съ тобою-дело другое. Если, съ одной стороны, ты облечень высокою властію, то съ другой — ты чадо христіанскаго благочестія. У насъ обоимъ дъло одно, общее; но ты можешь сделать то, чего и не могу. Будемъ же вивств разсуждать и двлать, и ты подай мив помощь. Дело дошло до того, что вради Цернви, усиливающіеся увлевать нев'яжествемныхъ людей видомъ мнимыхъ гоненій, которыми даже тыремавится, сами признаются въ ужасивйшихъ преступленіяхъ противъ православныхъ священнослужителей. Нужно будеть публиковать судебные акты, чтобы вразумиль и исправить техъ, которыхъ эти враги смутиви. Но веужели вы захотите, чтобы мы не рышились публиковать эти акты вполнъ, какъ скоро они

<sup>(1)</sup> August. Ep. 133.

будуть содержать въ себъ провавыя вазни атих несчастныхъ и чтобы міръ заподогриль пострадавшихъ (православныхъ) въ желавіи—вездать зложь за зло?" (!) "Если пропонсулъ, писалъ еще Августинъ Мариелля ну, хочеть настоять на своемъ намъревіи—вазнить Донатистовъ смертію, то по крайней мърѣ внесита възакты тъ письма, которыя писалъ я пъ вамъ обоимъ по этому дълу. Если и этаго не хотите, то держите виновныхъ въ темницахъ, а мы возмемъ на себя обратиться нъ милосердію Царей и убъдить ихъ, чтобы страдамія служителей Божімхъ не были обезславлены провію враговъ мхъ" (2).

Такія прекрасныя мысли бл. Августина совершенно выражали духъ всей Церкви. Мы уже замъчали, приобозръніи IV въка, какъ чужда была Церкви всякая жестокость въ отношени нъ самынъ жестокиъ врагамъ ся. Прибавимъ теперь только слова св. Златоуста, внолев одиномысленныя съ Августиюмь: "Христось воспрещаеть, говорить Злагоусть, исторгать плевелы, чтобы, исторгая ихъ, не истребить вийсть и пшеницы. Такимъ образомъ онъ запрещаетъ войны, всякое провопролитіе и убійства; и еретиновъ убивать значино. бы водворять въ мірт самую жестоную и непримиримую войну. Не возбраняеть Христось разгожать сконища еретиковъ, заграждать имъ уста, отнимать у никъ свободу, но убивать не дозволяеть (3). " Тъмъ болье Церковь побуждалась отрицать смертныя назим еретиковь, что эти назни оказывались большею частію безплодными. Это не противоржчить тому, что мы вы-

<sup>(1)</sup> Epist. 134.

<sup>(2)</sup> Ep. 139.

<sup>(3)</sup> Златоуста бесёд, на Евангеліе Матеел. 47.

сколько выше сказали о пользв строгостей противъ Доначистовъ. Выль замечательный факть. Гражданскія мвры противъ еретиковъ, отнимавшія у нихъ права звянія и состоянія, подвергавшія ихъ изгнанію и т. п., но не васавшіяся ихъ жизни, если не вразумляли упорныжь, особенно коноводовь ересей, то хорошо действовали на тахъ, которые болъе по увлечению, обману, по канимъ нибудь расчетамъ последовали за этими коноводами; эти мъры отнимали силу у ересей именно тъмъ, что лишали ихъ покровительства законовъ и властей гражданскихъ, съ потерею которыхъ терались всв выгоды еретическихъ обществъ. Тогда люди, занимавшіеся не столько религіозными вопросами, сколько житейскими интересами и въ еретическихъ обществахъ болве по глупости или по расчетамъ практическимъ дъйствовавшіе-а такихъ всегда было весьма много въ этихъ скопищахъвсно видъли, что съ потерею покровительства законовъ, имъ нечего дълать въ нихъ, нечего пріобретать, а все можно только потерять. Таковы были соображенія простонародья и вообще низшихъ классовъ общества, которые, хоти не чущдались участія въ редигіозныхъ дълахъ, но ничогда не забывали пользъ своей трудовой, незатвиливой и же свободной жизни. Потерять званіе, состояніе, отчизну, всв связи семейныя и общественныя для людей этого рода значило потерить все, значило даже не меньше лишенія жизни. Поэтому-то мы замітили выше, что многіе изъ Донатистовъ, обращенныхъ къ Церкви посредствомъ гражданскихъ мъръ, благословляли впослъдствін свою судьбу и считали себя счастливыми, что поворились этимъ мърамъ. Совсъмъ другой взглядъ былъ въ еретичествъ на смертныя казни. Эти казни самыхъ злодъйственныхъ еретиковъ дълали въ глазахъ ихъ об-

щества — мучениками и святыми. Пролитал провь не только взывала въ обществъ еретиковъ къ отмивнію, но и придавала имъ твердую, просственную силу, которой они сами по себъ имъть не могли бы: а какъ скоро человъкъ, или общество, или партія, жакой бы ни быль ихъ образъ мыслей и харантеръ, пріобрътають правственную силу, возбужденную сознаність споего страдальчества за убъщенія свои, они дълоговся необывновенно кръпвими и на долго неодолиными. Слабые умственно, физически, граждански, просто-глупые и невъжественные, безоружные, презрънные и униженные, они дълаются сильными нравственно. Тогда уже никакія вразумленія и увъщанія не дъйствують; даже никавія стесненія и насилія не уничтожають : зда. Остается одно изъ двухъ: или непрестанно умножать, усиливать смертныя казни, придумывать новыя виды и степени ихъ, словомъ дить вровь потоками безъ мъры и безъ числа жертвъ, или - уступить ожесточению заблудшихъ и такъ или иначе примириться съ ними. Тутъ будеть тоже, что было у языческих правительствь съ христіанствомъ. Чемъ более эти правительства проливали христіанской крови, темъ не одолиме для нихъ становилось христіанство, темъ болье оно распространалось и усиливалось, пока наконецъ правительства убъдились, что имъ не остается ничего болье, какъ признать христіанство. Въ виду продиваемой крови еретиковъ и сама Церковь не можеть быть въ нормальномъ положеніи. По духу своего ученія, по чувствамъ своего сердца, по подожительнымъ заповъдямъ Христа, она не можеть ни въ какомъ сдучав сочувствовать продитію крови — даже враговъ своихъ; она можетъ, она доджна жедать и исвать только обращенія ихъ., Если

и не она требуетъ, а гражданское правительство само рыщиеть предавать ихъ сперти: Церковь, не измъняя себъ и своимъ правиламъ, не можеть допустить этого; ова не должна оставаться безмоленою зрительницею этикь ужасовь; она должна протестовать противь никь, т. с. другими словими: она должна не этотъ регу отрекаться чама за себя оть ващиты гражданской и принишеть на себя уже защиту собственных в своих в враговъ. Не отранно ин такое положение? И это кало казней, не прізтное и тяжное для самой Церкви, весьма - HISOR OTP. VMOTOH, GROTORE RO REE ORRENT ORDOTHE мвоть ихъ въ собственныхъ ихъ глазахъ, возвышаетъ правственно въ глазахъ всего міра, параливуетъ дело самой Церкви и ватрудняеть для неи обращение выблудшихь. Этого мано: пазни еретиковь заставляють Церковь невольно раздълять съ ними величайшую славу чя-скану мученичества; они конечно не могуть быть признаны мученивами въ понятіяхъ и предвлахъ Церкви: 'но о<del>ви----</del>мученини въ своихъ обществахъ, предъ гражданскимъ обществомъ, предъ глазами цълаго міра. По-, mitir mipa unu rpamaaneraro odinectba; dest communia, для Перкви не много значать: но много значить то, что пазни за вреси составляють мученичество вы понятіяхъ ' самихъ еретиковъ, и Церковь съ своей стороны, котя не можетъ считать ихъ страданія невинными, но не можеть признать ихъ и правильными, согласными съ Евантеліемъ, не можеть не признавать ихъ не достодомжными. А это очень важно.

Къ чести первыхъ въковъ христіанства подобно зажитить, что кровавыя мъры противъ еретиковъ весьма ръдко и мало употреблялись тогдатиними правительствами. Самые законы, осуждавние еретиковъ на тяжкія казни, почти совоймъ не исполнялиов (1). Дъйствиновъное преслъдование ересей огнемъ и мечемъ принадлежитъ уже позднимъ временамъ, и именно мъ предъижъ-Западной Церкви, когда, отдълившись отъ Вооточной и при этомъ отдълении потерявъ чистый духъ дремей вселенской Церкви, она ръшила въ видажъ самосохраненія, на придуманныхъ ею самою ложныхъ основаніяхъ, принятъ отъ государствъ и употреблять тамія средства. Въ первые же въжа отонь и мечъ употреблились только противъ самой Церкви... Она страдала, но не хотъла, чтобы страдали даже враги ел.

Голось блаж. Августина, выражая общій духь Цернви, высказываль и харантеръ мъстной церкъи. Въ этомъ отношении дукъ древней Церкви быль такъ твердъ и неизмъненъ въ овоей чистотъ и въ своемъ единствъ, что тоже самое соединение строгости съ протостию, обличеній съ терпимостію, рішительнаго отделенія оть всикаго вольномыслія и иномыслія внутри общества върующихъ -- съ готовностію приниметь обращеющихся оть заблужденій со всевозможною снислодительностію, накое видимъ въ Церкви Восточной, находимъ въ тоже время и въ Церкви африканской и въ пручихъ. Туже благость, синеходительность и миролюбіе, ними Восточная Церковь показывала въ отношения жъ аріанамъ. македоніанамъ, новатіанамъ и всёмъ другимъ ерегивамъ и раскольникамъ, Церковь афричанская обнаруживала въ своихъ отношеніяхъ къ донатистанъ. Въ началь V века (418 г.) въ Карсагень быль большой соборъ африканскихъ епископовъ, который, между прочимъ, постановилъ: "не только не повторять крещенія

<sup>(1)</sup> Созомень: И. Ц. 7, 12.

вядь такими, которые въ младенчествъ крещены были Поватистами, но и принимать ихъ въ православный выпръ, когда они обращаются къ православію (Каро. 57. 68); признавать въ степеняхъ священства даже собстрещныхъ клириковъ донатистовъ, обратившихся къ Периви, и это допустить именно въпользу желающихъ перенти въ православію, утобы, говорить опредъленіе соборь, не было поставляемо никакой преграды, ист едиисию" (79). Это замъчательное постановление сдълано даже вопреки правиламъ римской Церкви, протестовавшей противъ него. Кареагенскій соборъ отвічаль, что это онь дължеть ради мира и собственной пользы Цержен. Дообенно же, прибавляеть соборь, которые въ ивстахъ своего жительства усмотръны будуть всячески совъйствующими канолическому единению, тъмъ да не будеть препоною опредъление, постановленное противъ отепеней донатистовъ за моремъ (т. е. въ Римъ): ибо спасение не заграждено ни отъ какого лица." (Тамъ же). Затамъ, рашивъ отправить отъ себя пословъ въ опископамъ донатистовъ въ видахъ соглашения съ ними, соборъ объявияъ по всей африванской Церкви свои намвренія относительно ихъ, именно намвренія-обращаться съ веми до последней возможности кротко, мирно и овисходительно. "По дознаніи и изследованіи всего. пользъ перковной споспъществовать могущаго, по мавовенію и внушенію Духа Божія, мы избрали за дучшес-поступать съ этими людьми кротко и мирно, хотя они безповойнымъ своимъ разномысліемъ и весьма удалинотся отъ единства тала Господия. Такимъ образомъ, по возможности нашей, да содълается совершенно извъстнымъ для встат, по встат африканскимъ областямъ, уловленныхъ ихъ общеніемъ и пріязнію, какимъ, жаму Ісремін, корду Архибальду, лорду Томасу (Оомъ), корду Ідкову и всёмь прочимь возлюбленнымь можив сынамь во Хрисив. Въ письме своемь Арсаній говорить, что онь получиль ихъ письмо, съ отвётомь ихъ патріархамь, въ ноябрё мёсяць; упоминаеть при томъ, что императора теперь нёть въ Москвъ, и объщаеть, тотчаєв не по возвращение его въ Москву, препроводить ихъ отвёть нь патріархамь. Въ постсирните просенть ихъ будущіх письма писать по латкінё.

Британсків енископы отвічали на письмо, Арсенія савдующимъ образомъ;

: «Воспочтеннайшему и святому господину, лорду Арсенію и пр. Епископы васодической церкви въ Британніні жельють всякаго счастія и преспаннія во Христь. - / «Письмо-ваше, именитъйщій, предать, полное всякой дюбви и бавтожелажельности, писанное въ Москвъ, подучили мы со всякимъ , радованіемъ и благодареніемъ и славинить образомъ восхищанись тамъ, что такъ силь: но сердце воше наполнается желаніемъ мира и единенія, и, что следовательно, вы скенаете все, что будеть возможно, для достиженія сей цели. Истиню, вы сдъдали намъ величайщев: одолжение, препроводивъ паве пи письме къ именитейщему порду, великому жанцлеру, поторому, мы также, чрезвычайно обязаны за то: что онъ, по добротъ своей, благоводиль намъ объщеть свое повровительство. Равно мы чувствуемъ себя обязаными вамь, и за то, что вы имъете намъренје поручить наши письма и все наше, дало покровительстван его пими евздоского вечилествачи и весположить къ намъ сердце столь великато императора. Увъряемъ васъ, что насъ не заставать налодушествовать ни дальность разстоящи, при другія какія либо препятствія на ч. п. Jongoffs, 25 is on Wille-d.

нути къ искомому нами единенко; мы сильно и неослабно будемъ желать и ожидать успъха въ семъ дъля; и для того попытаемся сдълать все, что только можно будетъ сдълать, безъ оскорбления нашей совъсти.

"Архимандрить Геннадій, человінь достойный исяной иохвалы, крайне намъ любезень: спорбимь только, что при тібеныхь обстоятельствахь, въ которыхь мы поставлены, не можемь доказать ему боліве ощутительнымь образомь нашу пріязнь къ нему. Къ вашимъ трудамъ святійшіе патріархи присовокупили дары и по своему великому благоволенію дарствують намъпревосходныя книги: таковую милость ихъ мы всегда будемъ памятовать благодарно.

"Искренивние просимъ васъ привътствовать отъ мамето имени почтеннаго протосинкема: его труды, труди любви, навсегда будуть написаны въ нашемъ сердпъ. Но вы, всепочтенивний, еще дальше и дальше продолжаете свершать ваши подвиги любви. Пошлите же наши отвъты къ святъйшимъ натріархамъ, и въдайте, что мы чрезвычайно за то будемъ вашь обязаны. Да дастъ вамъ милосердый Росподь жить въ миръ, благополучіи, радованіи и здравіи! Да благопосившитъ Онъ вамъ въ вашихъ начинаніяхъ, и да продолжить Онъ ваши дни на землъ, ради его святой Церкви!

Строки эти, возлюбленный брать, писали мы толь ко десе, вы настоящее время. Остальные наим толь рищи не подписали здёсь имень своихъ, изъ-за дальности разстоянія. Однакожь накь въ семъ, такъ и во всёхъ другихъ дълахъ они согласны съ нами, и имъвоть величайшее жь вамъ уваженіе.

Ieremias, Angliae Episcopus.

Archibaldus, Sectiae Episcopus.

Лондонъ, 28 іюня, 1722—3.

Арсеній въ свою очередь отвічаль еписконамі, на зывая ихъ пордъ Іеренія, пордъ Архибальдъ, тердъ Оома, лордъ: Яковъ! Въ письмъ своемъ онъ говоритъ, оте и депринени имъ на патріархамь, и что импералоръ: принядъ живое участіе въ этомъ дълв. Даже, въ исполнение воли императора, онъ объявляетъ, что корощо бы было имъ послать въ Россію двухъ (Богослововъ) для взаимныхъ дружескихъ совъщаній; только, для избъжанія недоразумьній, ограничить атм совъщания именно тъми двумя пунктами, въ которыхъ Nonjuriors имъють сомнанія. Въ томъ же сад момъ письмъ Арсеній упомищеть, что патріархъ Константинопольскій увідомидь Святійній Правительствую; вкій Сунодъ о полученіи ихъ отвътовъ, и что они будуть тотчась же обсуждены имъ, какъ своро отвроются его засъданія по сему дълу. Письмо это писано въ Москвъ, и помъчено 25-мъ апръля, 1723.

Св. Правительствующій Сунодь танже написаль пись; мо къ дпочтеннъйшимъ Епископамъ канолической перк. ви въ Британніи, " въ которомъ онъ упоминаетъ объ отправленіи отвітовъ (писанныхъ погречески) къ патріархамъ, и объщаетъ споспъществовать этому дълу всьми своими сидами. Равно говорить и о томъ, что императоръ желалъ бы, чтобъ они послали двухъ богослововъ для разсужденій по твиъ пунктамъ, изъ-за которыхъ выходитъ разногласіе. Письмо это писано въ февраль 1723 года, Въ слъдующемъ году, въ мъсяцъ февра. ить, Святьйшій Сунодъ написаль другое письмо къ англійскихъ епископамъ. Какъ видно, первое письмо не было препровождено, потому что архимандрить не въ состояніи быль прододжать свое путеществіе. Онь и въ этомъ письмъ, какъ и въ первомъ, указываетъ 28\*

ва нужду въ поносренцін. Этой порой ствъты патріардовъ получены были въ С.-Петербургъ и препровождены въ Англію при томъ же посредствъ. Документь адресованъ въ "нанпочтеннъйщивъ Епископамъ наволической церкви въ Великобритании, нашимъ любезнъйшимъ братьямъ. Заглавіе его слъдующее: "Правоскавное испов'яданів апостольской, касолической и восточной Церкви Христовой. Какъ видно, Синокъ собирался для разсмотрънія и перваго отвъта англійскихъ епископовъ; и вотъ теперь препровождено къ нимъ ръшеніе его. .. Патріврхи ув'вдоминють, что они получиим отвътъ англійскихъ епископовъ; и прибавляють, что имъ нечего больше сказать въ дополнение жъ ихъ прежнему отвъту. Они положительно утверждають, что ученіе опредвлено и что "незаконно ни прибавлять ит нему что либо, ни отнимать что либо отъ него: и что тв, которые располагаются согласиться съ ними относительно божественнаго ученів православной въры, необходимо должны последовать и подчиняться тому, что положено и опредълено древники Отцами и святыми вселенскими соборами, отъ временъ Апостоловъ и ихъ святыхъ преемниковъ, -- отцевъ нашей церяви, до сего времени. Мы говоримъ, -- должны подчиниться всему этому съ испренностію и послушаніемъ, безъ всякой мнительности и безъ всякаго препирательства. Этоть отвъть совершенно достаточень на все, что вы писали. Съ этимъ письмомъ они препровождають "Изложение Православной Вары" Восточной церкви, одобренное на Герусалимскомъ Соборъ 1672 году и отпечатанное въ 1675. Что касается до обычаевъ и церковнаго чина, и до формы и дисциплины въ дълъ преподованія тайнствъ, "все вто

дегко можеть быть устроено, поворять они, пкогда совершится самое дъло единенія. Ибо намъ извъстно изъ церковной исторіи, что были и теперь есть разные обычая и постановленія въ разныхъ містахъ в церивахъ, и что единство въры и ученія тамъ не менъе сохраняется." Письмо это подписано патріархами и разными архіепископами и епископами, и помітено сентябремъ 1723 г., въ Константиноподъ. Изданіе этоro Synodus Bethlehemetica, на которое указывается въ письмъ, напечатано въ Парижъ, въ 1676; въ манускриптв, переведенномъ Nonjurors-енископами, мы имъ, емъ только отрывки изъ него. Въ этомъ строго утверждается ученіе о пресуществленіи (Transubstantiatio) и ученіе относительно иконъ подоблое тому, которое заключается въ прежнемъ отвътъ патріарховъ. За переводомъ этого ръшенія Синода, слъдуетъ письмо отъ Вареоломея Кассано (Cassano); гдъ двлается намекъ на его услуги, и испрашивается у епископовъ позволеніе дъйствовать за нихъ и въ ихъ польву. Следующій за темъ документь есть письмо къ Архимандриту, дядъ Кассано, въ которомъ просять его позволить --- племяннику его сопутствовать ихъ братіямъ въ Россію. Оно завлючается въ следующихъ раженіяхъ: "Почтенный Господинъ, мы искренно д сильно желали бы, чтобы вашъ родственникъ, Вареоломей Кассано, сопутствоваль нашимы двумь собратамъ въ Россію, въ качествъ ихъ толмача по общему намъ дълу: имъ это было бы пріятно, а для насъ это необходимо.

"Ваши братія во Христь, и покорньйшіе слуги, Archibaldus, Episcopus Scoto—Britanniae. Ieremias, Primus Anglo-Britannico Episcopus."

Далье, слъдующій за тымъ документь есть письмо къ Арсенію, въ С. Петербургъ.

"Не можемъ не сознаться, что много, много мы обязаны Вашему Преосвященству, ибо ны чувствуемъ, что столько времени вы продолжаете оставаться въ Московін, съ тою главною цівлію, чтобы споспівшествовать дълу единенія между нашею и вашею—церквами. При этомъ (т. е., конечно, вашемъ) посредствъ намъ гораздо легче было вступать въ сношенія съ святвишими натріархами Востока, чемъ при всякомъ другомъ посредствв. Мы относииъ къ вашему достоинству, нъ вашему личному участію, къ вашей прирожденной вамъ добротв то, что мы обрвли милость въ глазахъ великаго россійскаго императора, и что онъ, по снискожденію своему, не только приказаль отправить наши письма въ святвишимъ патріархамъ и переслать намъ ихъ ответы, но и соблаговолиль еще изъявить желаніе, чтобы устроилась конференція между духовпо темъ пунктамъ, изъ-за которыхъ ными лицами выходить разногласіе. Согласно съ симъ мы и увъдомили архимандрита и протосинкелла, что мы не замедлийъ прислать двухъ духовныхъ. Случилось однакоже такъ, что одинъ изъ никъ, избранный нами для сей цвли, по причинъ дальности равстоянія его отъ насъ, долго не могь прівхать, и потомъ долженъ быль малое время употребить на приведение дълъ своихъ въ порядокъ; и отъ того-то нынъшнее лъто оказалось для насъ потеряннымъ. Если же Богу угодно будеть, они явятся къ вамъ следующимъ летомъ, при открыти первой возможности. Между твиъ мы не можемъ не просить васъ-какую либо представить за насъ апологію предъ лицемъ императора, канцлера и великаго Суода, дабы они не подумали, что это произопіло отта ашего нерадёнія въ дёлё такой важности, котороє исинно лежить у насъ на сердцё. Да пролість своє блаословеніе Господь всемогущій и на наши усилія, и наась, и на воёхъ, кто простираєть руку помощи нъ респёлнію этого великаго дёла. Поручая Ваше Преонященство Его святому храненію, мы подписываемся.....

Ieremias, Primus-Anglo Britanniae Episcopus.
Thomas, Anglo-Britanniae Episcopus.
Iohannes, Anglo-Britanniae Episcopus.
Iwas 13, 1724.4

Они посдали также письмо и въ Святвишій Правильствующій Сунодъ.

"Мидорды, съ не малымъ удовольствіемъ получили мы сьма Вашихъ Преосвященствъ. И честь, которую и намъ оказываете вашей кореспонденціей, и заявніе ревности, съ которой вы смотрите на сближеніе рквей, невольно побуждають насъ выразить предъ ми нашу признательность, тъмъ болъе, что перспеква становится все отрадние. Какъ дило единенія слуть предметомъ чаянія и съ той и съ другой сторог, то мы надъемся, что и средства къ совершению его ажутся болве действительными. Да, славное делогрыть проломы, учиненные въ Касолической Церкви: стать отъ него возможно бы было только тогда, когбы для того нужно было разставаться съ существенми истинами Въры. Если же и останется какое либо вличие между изкоторыми, впрочемъ, немногими въти въры, то на сейразъ могутъ помочь намъ люи терпимость: онв послужать къ успокоению и къ оживленію (reviving) гармоніи въ дълъ Вогослуженія. Такимъ-то образовъ намъ можно будеть пунно участвовать во нейхъ службахъ цервви, и кодить въ дому Вожіемъ, подобно друзьямъ. Что до его чиператорскаго величества, то никто не можетъ такъ чувствовать его благоснисходительную благость и царственное великодушіе, какъ мы: вотъ оть чего и умоляемъ вась высказать предъ нимъ нашу покоривішую благодарность.

Къ сожальнію, нынвішнимь летомь не можемь мы послать къ вашимъ Преосвященствамъ двухъ нашихъ дудуховныхъ, какъ мы о томъ писали къ почтенному аркимандриту и протосинкеллу: что дълать съ непредвидънными обстоятельствами? Онв-то, надвемся, и послужать намъ въ извиненіе предъ вами. Дівло такого рода: одинъ изъ нихъ прівхаль въ городъ слишкомъ поздно, и долго не могь привести въ порядокъ свои частныя дъла, такъ что и прошла пора навигаціи. Но воть, какъ скоро наступитъ сабдующая весна, они навърное, если то Вогу угодно будетъ, явятся къ вашимъ преосвященствамъ съ нашимъ достойнымъ другомъ Кассано. Мы очень, очень обязаны протосингеллу за тв великія безпокойства и заботы, которыя онъ имвать по этому двду: и скорбимъ теперь, "что обстоятельства наши не дали намъ возможности оказать ему болве оппутительные знаки нашего къ нему уваженія. Тоже самое мы должны сказать и относительно архимандрита и его племянника. Сей последній, при свиданіи съ вами, сь большими подробностями разскажеть вамь о разныхъ невыгодахъ нашего положенія, и еще болье увёрить вась, какъ искренно мы именуемъ себя, Милорды, покоривими и послушнъйшими слугами вашихъ преосвященствъ-Archibaldus, Scoto Britanniae Episcopus.

Jeremias, Primus Angliae Episcepus.

Thomas, Angliae Episcepus.

Johannes, Angliae Episcepus.

## Письмо из Канцлеру.

"Мелердъ, знаменитость и вліятельность ваднего полонія при двор'в императора веливой Россіи скова обратиться въ вамъ, и покоріше: просить ваше: сіятельство содействовать въ ів сближенія между Великою Московскою и Бритамю перинами. Мы беренъ: эту смалость потому, что врены въ расположени вашего стательства въ этому стіанскому двиу. Равно мы глубово чувствуемъ снижденіе и благость его императорскаго величества, которымь ого величество благоволиль позводить ъ вотупить въ разсуждение по некоторыхъ дунаь съ некоторыми лицеми маъ русского духовонъ, въ видахъ взаимнаго примирения и одинания, Это воленіе имъть личную конференцію:служить новымь запольствомъ благости его императорского, вванва, и предъотвратить замедленіе, неизбъявое дри эменной: корреспондении." а темъ они, накъ и въ прежинъ письмаль, объг нотъ причину замедленія: своего: и подписываются ке. какъ и на прочикъ письмекъ. Упоминаютъ еще элученія квить. Нижеподписанныя имена свидетельствують, что ны копы британскихъ церквей получили изъ рукъ Ідкопочтенняго протосиниема александрійснаго, четыре ма ученыя книги, которыя присівны сюда въ даръ, гользу жасолическаго останна нашей церкви, бляженнъйшимъ госмодинемъ Хрисанесмъ, пагріврисмъ Іерусалимской церкви, и съ величайшем тщательностію и върностію переданы намъ почтеннимъ прочосинкелломъ, за что мы считаємъ себя премного обязайными, и всепокоривние благодаримъ.

13 Ironn, 1724."

Эготь докупенть подписань четырьия епшкопани, напъл прежде: за тъмъ прибавлено сдъд. замъчаніе, отъе 8-го Марта, 1724—5:

з "Г-на Кассано вросять написать, что мы бым готовы, нажь вдругь примые печальное извъстие о смерти императора: отъ того остановилось дъло; остается ожидать новыхъ распоряжений и предписаний отъ Двора. "

По сему случаю они такъ писали въ святвиній Су-

"Мы глубово тронуты печальным извъстием о смерти великаго императора, и сердечно собользнуемъ съ вниками Преосвященствами по сему злополучному обстовтельству, котя надъемся, что утрата эта можетъ бытъ восполнена возшествиемъ на престолъ ея императорскио величества. Это несчасти пріостановило ходъ намего діла: теперь остается ожидать новыхъ распоряженій, предписаній и новыхъ выраженій воли вапикъ Преосвященствъ. Для сей ціли мы просили машего достойнаго друга г. Кассано, на вірность и попечительность вотораго мы вполнів полагаємся, представиться Вашимъ Преосвященствамъ. Поручая Ваши Преосвященства крашенію Божію, остаемся и пр.

Anpara 11, 1725."

Подобнаго же содержанія посляю письмо къ Канцасру, и за подинсаніємъ такъ же четырахъ енископовъ. Выпимемъ саздующее за такъ письме къ Арсеню. Съ великить участіємъ выслушали ими въсть: о смери россійскаго императора; теперь наше дъло пріостаовится, доколь мы не нолучимъ отъ двора ношали редписаній. Съ другомъ нашимъ Кассано мы послали по письмо въ святьйшій Сунодъ, а другое въ велиму канцлеру, о содержаніи котораго онъ самъ можетъ азать вашему Преосвященству. Мы желали бы, чтобы ше Преосвященство благоволили увъдомить насъ о ложеніи дъль относительно нашего религіоснаго вредіятія; витеть съ тъмъ продолжили вашу пріязнь и вгосклонность въ намъ, которые истинно насъ счаствять. Поручая ваше Преосвященство храневію Вежію, всегда остаемся и пр."

Письмо вто помъчено 11-мъ Апръля, 1725 г. и подпипо только тремя епископами. Канцлеръ увъдемияъ о получении письма 16-го Сентября, 1725. Въ ъмъ своемъ выразивъ имъ свою благодарность за участие въ общей потеръ России, онъ увърметъ , что дъло объ единении не будетъ оставлено бсяъ мания и ел императорскимъ величествомъ.

- . Лаобури писавшій исторію этихъ англійскихъ скоповъ, замічаєть однакожь при семь, что дев времени не было никакихъ дальнійшихъ смощеи діло распалось."
- ь концѣ корреспонденців между Nonjurors и воною Церковію есть указатель разныхъ бумагь. Зано ктому еще, что нѣкоторыя изъ этихъ бумагъ ны на греческомъ, другія на латинскомъ, а иныя нглійскомъ языкѣ. За указателемъ слѣдуєть записка. Арсеніѣ.

грсеній, архіспископъ вивандскій, быль посладь 712 г. Самунломъ, патріаркомъ аленсандрійскимъ,

наъ велинаго Камра въ Египтъ, съ поручениемъ-раскрыть, предъ протестантскими принцами и державами Европы, истинно жалкое положение греческой церкви подъ жессокимъ тиранскимъ игомъ турокъ, и испросить известную сумму денегь, въ особенности для патрівршаго александрійскаго престола, обремененнаго тавжимъ долгомъ, простиравшимся до 80,000 долларовъ: долгь же этотъ сдвижнъ нъніимъ Козьмою, прежде фывшимы архісписнопомъ Синайской горы, который всятески старалси упоминутаго Самуила лишить права на его александрійскій натріархать и усвоить его себъ, -- и дъйствительно, при посредствъ подкупленнаго имъ великаго визиря, успълъ было взойти на упомянутый патріаршій престоль; духовенство однакожь преблагородно отстояло своего патріарха, Самуила, и не допустило его до отречения отъ престола. Въ этомъ-то случать, чтобъ имъть навія дибо денежныя средства, Самундь быль вынуждень то продать, то заложить и свищенные [сосуды, и патріаршія одежды, и разную церковную утварь. Козьма наконецъ отказался отъ своихъ притязаній на александрійскій престоль; но вскорь потомь законнымъ образомъ былъ избранъ на престоль константинопольскій; съ той поры между нимъ и Самуиломъ водворились миръ и дружба. Въ какое именно времи Арсеній прибыль въ Англію, я не могь открыть; върно только то, что онъ быль въ Лондонъ въ 1714 и 1716 годахъ. Онъ получиль для церкви александрійской отъ породевы Анны 300 фунтовъ стердинговъ и оть Георга I-го 100 фунтовъ. Но Арсеній, такъ долго оставаясь въ Лондонв, и съ спутниками въ чисав девяти человыкъ, вошель въ долги, только изъ-за одного насущнаго пропитанія, -- для уплаты коихъ, въ

последствіи, оне выпуждень быль обращаться св. обычнымъ прощеніємь по воймъ благотворительнымъ и сострадательнымъ лицамь. Ему сопутствовали Гениадій
(конечно тоть самый, который въ корреспонденціи мазывается архимандритомъ), настоянель иноковь задасандрійскаго престома, дівноны и развыя служащія лица. Все это изложено у него подробно въ брошюръ, ін 4-то, состоящей мять двадцати страницъ,
(вилючая туть заглавный листь и предисловіе) подва
заглавіемъ — "Lacrimae et Suspiris Ecclesiae: Graecae",
т. е. слезы и воздыханія греческой цериви, жим (приє
веду сполна) — бъдственное состояніе греческой цериви,
смиренно изображенное въ письмъ къ ся величеству, понойной королевъ Аннъ. Напечатано въ Лондовъ, 1715."

"Не только смерть царя положила конець такъ много желанному единенію между греческою церковію и бриг такскими Nonjurors: равно и безразсудное (indiscretie) ийсаніе ісрусалимскаго патріарха къ Уэкъ (Wake), бывшену тогда кантербурійскому архіспископу, и посылка жы нему (въ коніи) условій единенія и пр. пряко нанесли ударъ этому дълу въ самую его голову. Уэкъ съ своей стороны вель себя весьма благоразумно и осторожно въ семъ дълъ: онъ не показываль и не обличаль этих бумагъ, и слёд, не дълаль ихъ предметомы посмътимия."

"Я часто слыхаль, что покойный Томасъ Регрей (D-r Thomas Rattray), бывши въ Лондольвъ 1716 году, помогаль г. Спексу, когда сей последній занимался переводомъ на гречесній предложеній Nonjurors восточной церкви."

Такъ оканчивается рукописный сбернять этой жорреспонденція, говорить т. Лэтемъ (Latinn).

«Ображинся сице разъ из той броннорі», на погорую: указивають Вреть. Инсатель предисловія, напъ викно, горачо взился за двио Арх. Арсенів. Воть вака окъговорить таки. Въ сибдующить бумагахъ излагаются: берогненных обстоятельства греческой цериви въ Алексаждрів, першин, достоктимей по древибйшему и испрерыно пранящемуся вы ней пресиству списноповы, отв. самнив Аповтеловы, которые предали намъ Христіанскую въру, ектучение и благочиние во всей чистотв... Если им пользовались трудами ученых и благочести. выхъ: отцевъ этой паркви; если мы обязаны Клименту, Оригену, Діонисію, Асанасію, Кириллу, Злакоусту, в другимъ, за то, что оди предали намъ въру церкви вопреви еретивамъ и безбожинкамъ; есан мы были ев дужовивает или (двиакъ) причастинами: то не должни ли мы новировны ими св. прощение в прощени сдъявно. обращение жь облажороднымъ, почтеннымъ и доотойнымъ лидямъ, къ дворинству, пялиру и грож-BRHRM'S BE BHIJINGROM'S KODOJORCIBBET FO BCBM'S C Y ного только сердце проникнуто: чувствомъ братолюбія и собользнованія о бъдствующихъ собратіяхъ, --Не забытал и англійская церковь при семъ чаж. Она называется въ проценіи "церковію, що всей эсмий извистною ея православіемь и благочестісмь. Къ прошенію Арх. Арсенія присовокуплено письмо алепсиндрійскиго патріарка въ кородевъ Аннъ, въ которомы положение александрійской церкви представляется въ самонъ жалкомъ и злополучномъ видъ — Показа, ню патріарка засвидітельствовано, британскими консулами въ Каиръ и Триполи, и еще нидерландскимъ консудомъ въ Туписъ. -- Какъ отоввалась на это прошеніе англійская публика, ни въ запискань того времени, ниваписнать поздивниять ничего о томъ не говорится. Что до печальной судьбы самихь епископовъ Nonjurs, то она съ каждымъ годомъ становилась все печальве. Ихъ небольшая община скоро развітвилась на двіздільныя части, одинаково однакожь враждебныя наональной англійской церкви. Спенксь, съ своими едимышленниками, всталь во главіз одной імрим, в Кольръ и Бретъ во главіз другой: первий удержаль ангіскій "общій молитвенника", за то настанваль, что присигать новому королю, ни молиться за цего не кино, а послідніе ввели какую-то новую причастную ужбу, и такъ всіх пошли путемъ новаго діденія.
Въ 1724 году изъ этихъ двухъ партій образовались в новыя дальнійшія подразділенія.

зыть можеть, слёды этого дробленів, на которое невжно осуждаются всё самовольныя, такъ называев, "религіозныя движенія", и теперь гдё-либо, въ томъ другомъ видё, проявляются и такъ или иначе дасебя чувствовать.

Hpor. Esresis Honoss.

## НАУЧНЫЯ ГЕНВАЛОГИ СОВРЕМЕННАГО ЕСТЕСТВОЗНА. НІЯ И ПРЕИМУЩЕСТВЕННО ТЕОРІЯ ДАРВИНА. (4)

На первыхъ страницахъ Св. Писанія пов'ятствуєтся о сотвореніи міра. Вом рече и бысть. Творческое слово Всемогущаго облекло Божественную мысль матеріальнымъ покровомъ и сообщило всему существующему форму и содержаніе. Видимый міръ им'я свое начало въ невидимомъ Божественномъ Первоисточникъ, служитъ Его д'яломъ и откровеніемъ. Въ такихъ чертахъ передаетъ исторію творенія міра Св. Писаніе—исторію, не челов'якомъ вымышленную, а откровенную Самимъ Богомъ.

"Извъстно, какъ относится современное естествознаніе къ этой исторіи. Оно называетъ повътствованіе Св. Писанія о сотвореніи міра "миномъ", который человъкъ создаль себъ самъ во времена своего простодушнаго дътства, или позаимствоваль со стороны, называетъ "пустыми и безсодержательными грёзами". Взамънъ библейскаго сказанія о сотвореніи міра современное естество-

<sup>(1)</sup> Evangelische Kirchen Zeitung 1865. № 35. При той жадности, съ какою переводятся и читаются у насъ всй иностранныя сочиненія по естествознанію и особенно сочиненія Дарвина, переводь этой статьи, въ которой по нашему мийнію, совершенно справедянно оційнены означенныя сочиненія съ научно—богословской точки зрінія, не будеть излишнимъ.

достнымъ заблужденіемъ они себя свизали. Можеть быть тогда, какъ мы съ кротостію собираемъ разномыслящихъ, по слову Апостола, дасть имъ Богь поканніе въ разумъ истины. " (пр. 77.). Воть текстъ самаго приглашенін отъ соборныхъ пословъ къ донатистамъ. конно вступаемъ съ вами въ сношение, бывъ послены отъ законнаго нашего собора, желая возрадоваться о вашемъ исправленіи. Мы въдаемъ любовь Господа ректого: блажени миротворцы, яко тіи сынове Вожіи нарекутся. Воспоменуюь Онъ также и чрезъ Пророка, да еще и не хотящимъ нарицаться братіями нашими, глагонемъ: вы братія наши. И такъ не долженствуете вы уничижать это, отъ мирной любви происходящее наше напоминаніе. Если что истинное имъть думаете, не усомнитесь защищать то: то есть соберите вашъ соборъ, изберите изъ среды васъ твхъ, которымъ можете ввърить дъло оправданія вашего; да и мы возможемъ тоже сдълать, то есть да изберутся отъ нашего собора долженствующіе съ избранными изъ среды васъ, въ извъстномъ мъстъ и въ извъстное время, мирно изслъдовать все подлежащее вопрошенію, и отдёляющее васъ отъ нашего общенія, и помощію Господа Бога нашего, хотя поздно да воспріиметь конець закоснівшее заблужденіе, дабы последуя человеческому уверенію, души немощныя и несвъдущія не погибли въ святотатственномъ раздъленіи. Ибо если братски это пріимете, то истина удобно обнаружится; если же этого сдълать не восхочете, то невъріе ваше тотчасъ познается. (пр. 103.). "Такая искренность, замечаеть самъ соборъ, изначала, во всъ времена, сіяла въ канолической Церкви. (np. 104.).

Не смотря однакожъ на такую снисходительность и ч. п. 31

миролюбіе, вызовъ Собора, на этотъ разъ, не имъль успъха. Донатисты, объятые безнадежностію, какъ объясняеть Соборъ, ничего не нашли отвъчать ему. Они, по всегдашнему обычаю всвхъ заблуждающихъ, ръшились на еще болве насильственные поступки противъ православныхъ, особенно клириковъ, и самыхъ церквей. Тогда православный соборъ быль вынуждень обратиться къ помощи гражданской власти; но и тутъ соборъ не требовалъ и не предполагалъ никакихъ угодовныхъ казней: онъ только просиль о возобновленіи противъ донатистовъ прежнихъ законовъ, отнимавшихъ у нихъ права званія и состоянія. "А тэмъ, прибавляеть Соборъ, которые помышленіемъ о единеніи и миръ восхотятъ исправить себя, да будетъ разръшено, и при существованіи таковаго закона, получать наслідства, котя бы что въ даръ или въ наследіе досталось имъ еще тогда, когда они находились въ еретическомъ заблужденіи, за исключеніемъ впрочемъ техъ, которые по призывании въ суду, почли нужнымъ перейти въ Каволической Церкви. Ибо о таковых полачать должно, что не по страху небеснаю суда, а по алканію земных в выгодь они пожелали Каволическаго единенія." (пр. 104.). Такъ внимательно Церковь искала въ дёлё вёры чистоты побужденій, не увлекаясь даже обращеніемъ ней иномыслящихъ! Она и тутъ полагала предълы свободъ совъсти, и весьма справеддивые и точные. Вмъств съ симъ Соборъ испросиль у Императора назначенія особыхъ содьйствователей (ἐπεξεργαςτις) изъ светскихъ лицъ, которые обязаны были содъйствовать епископамъ въ обращении донатистовъ, не принудительными какими-либо мфрами, а наблюдениемъ и распоряжениями, чтобы донатисты, бывъ призываемы епископами для

вокупныхъ разсужденій о въръ и для увъщаній къ ращенію, не уклонялись отъ нихъ подъ разными предгами и не производили, вмъсто того, буйства въ годахъ и селеніяхъ. Духовное, нравственное дъйствоніе на еретиковъ было вполнъ предоставлено епипамъ, даже подъ личною ихъ отвътственностію, такъ невнимательные къ этому дълу епископы подверись лишенію церковнаго общенія; а если бы кто изъ скоповъ ложно показалъ о возсоединеніи донативъ съ Церковію, тотъ присуждался даже къ извернію изъ епископства. (Каре. 137. 138).

новымъ джеученіемъ — несторіанскимъ. Это быль зивающійся раціонализмъ, дальнъйшій послъ аріан-. шагъ своеобразно мудрствующаго разума въ возахъ въры. Если аріанство касалось высшаго догі въры, единосущія Трічпостаснаго Божества, то оріанство посягало на ближайшій въ человъку предвъры – искупительное воплощение Божества. аріанства — существо Сына Божнія; ь несторіанства-личность Іисуса Христа. Первое отвлечените, и потому требовало, для своего поданія, чрезвычайных усилій діалектики; последнеекительные и держалось болые разсудочнымъ, чымъ ьнымъ мышленіемъ. Оттого-то, можеть быть, аріо, не смотря на шировій разливъ его по Востоку, ченіемъ времени испарилось; а несторіанство дотамъ живо. Личность самаго Несторія представзамъчательное явленіе въ исторіи Церкви. Въ і день своего посвященія въ епископскій санъ, въ присутствіи всего народа, обратился къ Импеу съ такими словами: "Государь! дай ты мив землю, очищенную отъ ересей: и за то дамъ тебъ небо, помоги мнв истребить еретиковъ: я помогу тебв уничтожить Персовъ. (1) Само собою разумъется, что въ этихъ словахъ не могло быть ничего, кромъ крайняго дегномыслія и грубаго тщеславія. "Тогда же отъ людей, умъвникъ по словамъ заплючать о качествакъ души, замвчаеть современный историкъ, не укрыися характеръ Несторія." (2) И Несторій не замедлиль обнаружить свой духъ въ полной его силь. Съ первыхъ же дней своего епископства, онъ воздвить жестокое гоненіе на еретиковъ и довелъ ихъ до отчаянія: следствіемъ были открытыя возмущенія ихъ, въ которыхъ гибло множество людей. О жестокости гоненій можно судить потому, что не только еретики, но и православные прозвали Несторія-ражигателемь. Даже православные действій его противъ ересей не одобряли. Дъйствія его быин совствить не въ духт и не въ обычат Церкви, замъчасть историкъ, котораго нельзи назвать твердымъ ревинтелемъ Православія. Но скоро, и слишкомъ скоро самъ Несторій попаль въ число еретиковъ: сначала по легкомыслію и невъжеству, допустивъ раздъленіе во Христъ двухъ лицъ, Божескаго и человъческаго, признавъ во Христъ не воплощение въ собственномъ смысить Божества, а только нравственное соединение Божества съ человъчествомъ, которое стало храмомъ Божества, Несторій, потомъ по гордости и грубому упрямству; не хотвлъ отстать отъ этаго лжеученія. Тогда созванъ былъ вселенскій Соборъ въ Ефесъ. Ничего не можеть быть согласиве съ духомъ Церкви, ввриве, благотвориве и могуществениве этаго средства — рвшать

<sup>(1)</sup> Сократ» въ Ц. И. 7, 30.

<sup>(2)</sup> Tamb me.

ажныя дела Церкви, т. е. созванія собора; соборъ зеленскій - достойнъйшій и, прибавимъ, единственцый ь своемъ родъ представитель вселенской Церкви. Но ившательство гражданской власти, подъ видомъ поокровительства, делало много помещательства, даже эзчестія Церкви и въ такомъ великомъ дёлё, какъ сооръ вселенскій. Такъ было и въ настоящемъ случав ь Ефесъ. Императоръ Өеодосій (младшій) хотыль, чтоы на соборъ присутствоваль одинь изъ свътскихъ ановниковъ для наблюденія за порядкомо и тишиною ва исподаніями собора; вмінсті съ тімь императорь поруилъ этому сановнику-не допускать на соборъ никаихъ разсужденій о частныхъ ділахъ, не касающихся огматовъ въры, также о дълахъ гражданскихъ, котя бы ни относились и къ самимъ членамъ собора, не дозвоять имъ оставлять произвольно Ефесъ и выпроводить ттуда только свётскихъ лицъ и монаховъ, не званныхъ а соборъ. Императоръ, правда, не давалъ своему полу полномочія входить въ самыя сужденія собора о гредметахъ въры, предоставляя это епископамъ. Но будто дозволять собору одно и не позволять другое, граничивать тесными пределами его разсужденія, какъ будто вопросы въры не могутъ имъть связи съ дълами кизни гражданской, это - не посягательство на свободу і права Церкви? Будто присутствіе свътскаго лица въ редъ собора, съ полицейскими правами, само по себъ не оскорбляло и не унижало собора Отцевъ Церкви? А если тъмъ не менъе оно было тутъ нужно для порядка, который и на соборъ Отцевъ такъ или иначе иогъ быть нарушенъ и потребовать для своего возстановленія свътской власти: то это полицейское назначеніе свътскаго чиновника должно было дать ему мъсто у дверей

Собора, а не въ средв его. Назначались ли духовныя лица для присутствія въ государственныхъ совътахъ, съ полномочіемъ наблюдать ихъ внутреннее, нравственное достоинство, чтобы напр. члены ихъ не позволяли себъ противорелигіозныхъ или противонравственныхъ мивній и річей и т. п.? Или такія річи въ собраніяхъ всегда были невозможны?—Но сома неправда себь; свътская власть не замедлила въ Ефесъ обнаружиться въ свойственномъ себъ духъ: сановникъ, посланный Өеодосіемъ на Соборъ, оказался сторонникомъ и покровителемъ Несторія. Это быль знатная въ то время особа-Кандидіанъ, одинъ изъ царедворцевъ. Онъ привелъ съ собою въ Ефесъ даже отрядъ войска, которымъ и окружилъ Несторія, чтобы придать ему силу и защитить отъ последствій суда соборнаго. Потомъ Кандидіанъ началъ распоряжать соборнымъ дёломъ, какъ власть, какъ хозяинъ: было объявлено, что Соборъ долженъ начать свои разсужденія только тогда, когда позволить Кандидіанъ. Когда же онъ узналь, что Соборъ, не смотря на его запрещеніе, началь свое діло и съ перваго же раза осудиль Несторія, то самъ вошель въ Церковь, гдъ собирались епископы, и именемъ Царя объявилъ это противнымъ царской волъ. На требование Собора-показать письменное выражение царской воли, Кандидіанъ долго отвічаль отказомь; но, наконець, вынужденный настояніемъ Собора, показаль письменный документь, въ которомъ его полномочіе выражалось совсемъ не такъ, какъ онъ говорилъ. Пристыженный и раздраженный, Кандидіанъ быль еще такъ дерзокъ, что публично выставиль въ Ефесъ письменный протестъ противъ Собора и донесъ Императору о его непокорности. Несторій съ своей стороны, полагаясь на

защиту Кандидіана, и правственную — предъ раторомъ, и матеріальную-предъ Соборомъ и народомъ, не покорился соборнымъ опредъленіямъ, остался, не смотря на осуждение Собора, при своемъ лжеучения, и, какъ извъстно, даже не явился на соборъ для необходимыхъ объясненій по вопросамъ въры. Кандидіанъ открыто взяль его подъ свое покровительство. Вотъ оно, настоящее дело светской власти, вмешавшейся въ двла Церкви! а для сохраненія порядка и благочинія на самомъ Соборъ присутствіе сановника вовсе и не требовалось: на Соборъ, и безъ него, все происходило въ совершенномъ порядкъ и тишинъ. Но озлобленный противъ Собора Кандидіанъ до такой степени забылся, что даже соборное осуждение Несторія публично объявиль недъйствительнымъ: а Императору представилъ всв двиствія Собора неправильными и возмутительными; епископовъ-членовъ Собора окружилъ солдатами, подвергаль всякому насилію, стёсняль даже въ необходимыхъ потребностяхъ жизни; позволялъ черни публично оскорблять ихъ; наконецъ собственною властю запретиль има священнодыйствів. Вмість съ тымь онь устроиль особый соборь противь Вселенскаго, въ городской гостинницъ, изъ немногихъ епископовъ-приверженцевъ Несторія. Этоть странный соборъ отміниль опредвленія Вселенскаго, возстановиль Несторія въ санв епископа, и свое ръшеніе, даже не объявивъ въ Ефесъ, отправилъ прямо въ Царьградъ къ Императору и сенату.

Императоръ, въ свою очередь обманутый ложными донесеніями Кандидіана, прислаль въ Ефесь свое повельніе, чтобы ни одинъ еписнопъ не выважаль изъ Ефеса, пока вопросы въры не будуть вновь обсужде-

ны въ общемъ собраніи всвхъ епископовъ, разумья завсь и техъ, которые уже низложены были Соборомъ. Съ этимъ повелъніемъ императоръ отправиль въ Ефесъ новаго сановника, Палладія. Этоть быль не лучие прежняго; онъ, не давъ Собору времени на всестороннее обсуждение царскаго повельния, заставиль Отцевь на другой же день, по получени его, изложить письменно свои объясненія и даже не хотвиъ дождать подписи всвуъ членовъ Собора; изъ всего числа ихъ (болъе 200) объясненіе успран подписать только пять. Однакожь Соборъ усивдъ объяснить императору двло; а потомъ, подтвердивъ низложение Нестория съ его единомышленниками и отвержение его учения, Соборъ отправиль изъ среды своей къ императору депутатовъ для дичныхъ объясненій и врученія ему подлинныхъ актовъ Собора. Но вскоръ Отцы Собора узнали и убъдились, что всъ ихъ посланія къ императору перехватываются на дорогь агентами Кандидіана и самаго Несторія. Депутататы, отправленные оть Собора въ Константинополь, были также задержаны и не допущены ко Двору. При Дворъ между тъмъ придумали такой способъ къ поръщенію всего этаго діла: утвердить за одно низложеніе и Несторія и Кирилла Александрійскаго, его обличитедя и предсъдателя Собора, и Мемнона, епископа ефесскаго, не допускавшаго несторіань до свищеннослуженія въ Ефесь, а прочихъ епископовъ, освобожденныхъ , танимъ образомъ отъ вліянія этихъ лицъ, главныхъ двятелей въ этой смутной исторіи, заставить согласиться между собою въ ученіи въры, во что бы ни стало. Съ этою целію быль отправлень въ Ефесь еще новый чиновникъ, Ириней, который заключилъ подъ военную стражу Кирида и Мемнона, а Несторія милостиво пору-

чиль охраненію Кандидіана. Наконець православные, не видя конца этимъ насиліямъ, и понимая, что императоръ и всв власти въ Константинополв не имъютъ върныхъ свъдъній о положенім дълъ, вручили свои письма въ нимъ нищему, который, скрывъ эти письма въ своемъ пустомъ внутри посохъ. бдагополучно доставиль ихъ въ столицу. Въ тоже время православные цареградскіе иноки, подъ водительствомъ св. Далмата, успъли расположить императора въ пользу Церкви; "кого ты хочешь слушать, говориль Далмать Өеодосію: шесть тысячь епископовъ (православныхъ) или одного нечестивца (Несторія)?" Шесть тысячь-тогдашнее число епископовъ въ Церкви восточной. Съ своей стороны клиръ константинопольскій выразиль императору слъдующія замізчательныя мысли: "мы не колеблемся представить вашему величеству действительное состояніе Церкви. Религія научаеть нась повиноваться предержащей власти на столько, на сколько это полезно душамъ. Законы Божескіе внушають намъ дерзновеніе даже предъ вами, темъ более, что величество ваще утверждается на въръ православной, и въ настрящемъ случав мы решились воспользоваться этимъ правомъ. Мы прямо изъявляемъ вамъ наши мысли и чувства; если ваше величество утвердите низложеніе Кирилла и Мемнона, постановленное еретиками, то мы готовы, съ твердостію, свойственною христіанамъ и пастырямъ, предать самихъ себя тъмъ же скорбямъ, какія понесли эти святые мужи, въ томъ убъжденіи, что это быдо бы достойнымъ съ нашей стороны воздаяніемъ имъ за страданія ихъ ради віры. Поэтому мы просимь вась утвердить судъ великаго большинства, имъющаго ей сторонъ авторитетъ мъстъ, занимаемыхъ имъ въ

Церкви, и которое, тщательно изследовавь вопросы въры, пришло къ убъжденію, согласному съ Кирилломъ и Мемнономъ. Не подвергайте страны общему смущенію, а лучше оградите миръ Церкви и воспрепятствуйте отдъленію отъ нея малочисленной партіи, которая и не отдълилась бы, если бы была послушна церковнымъ правидамъ. Если представитель вселенскаго Собора терпить такую несправедливость, то она простирается на всёхъ тёхъ, кто раздёляеть его миёнія; поэтому уже надобно, чтобы и всв епископы міра были низложены вмъстъ съ нимъ и чтобы имя православныхъ осталось за Аріемъ, Евноміемъ, и под. Не допустите же, чтобы Церковь, воспитавшая васъ духовно, была такимъ образомъ растерзана, и чтобы въ ваше время еще явилось мученичество. Подражайте благочестію вашихъ предковъ, повинуясь вселенскому Собору и поддерживая его опредъленія вашими распоряженіями" (1).

Императоръ, можетъ быть желая ясите понять дъло, а можетъ быть, чтобы не показать излишней уступчивости клиру цареградскому и Далмату съ его иноками, не остановился на ихъ представленіи, а потребовалъ, чтобы изъ Ефеса присланы были къ нему новые депутаты съ той и другой стороны, Кирилловой и Несторіевой, которые изустно раскрыли бы ему сущность и обстоятельства дъла. Соборъ ефесскій назначиль отъ себя восемь епископовъ, которымъ далъ строжайшее повельніе—не входить ни коимъ образомъ въ церковное общеніе съ противною стороною, и если бы даже самъ императоръ требоваль этаго общенія, не слушать его иначе, какъ подъ условіемъ, чтобы несторіане

<sup>(&#</sup>x27;) Labbe. S. Concilia. T. 3, pag. 777.

оставили Несторія и подписали соборное осужденіе его. Несторіане, съ своей стороны, также отправили депутатовъ.

Депутаты однакоже не были впущены прямо въ Константинополь, изъ опасенія народныхъ волненій. а остановлены въ Халкидонъ. Императоръ самъ прибылъ въ Халкидонъ, чтобы выслушать депутатовъ той и другой стороны и выслушиваль ихъ до пяти разъ. Но, по причинъ крайняго разногласія между противными сторонами, не зналъ, какъ ръшить дъло. Удаливъ только Несторія изъ Ефеса и отъ Константинополя и позволивъ православнымъ избрать на его мъсто новаго епископа, Өеодосій ограничился такимъ объявленіемъ Собору, что онъ, не видя возможности согласить противныя мижнія, прекращаетъ Соборъ, повелъваетъ всъмъ епископамъ (между прочими и Кириллу) возвратиться къ своимъ церквамъ, но что пока жиез, онз не может согласиться на осуждение восточных противников Кирилла (1), такъ какъ не доказаны предъ нимъ обвиненія противъ нихъ со стороны послъдователей Кирилла. "Впрочеми не наше дыло — и соглашать васт!" заключиль императоръ. Вотъ что значитъ взять на себя дъйствительно не подлежащее дъло; не оставалось ничего болье, какъ признаться въ этомъ предъ целымъ міромъ. По настоящему следовало бы съ этого начать. И не лучше ли, даже не справедливве ли было бы предоставить Церкви въ ея дълахъ принадлежащія ей права и свободу, не принимая на себя пересуживать эти дъла, только оказать дъйствительное покровительство ей по ея собствен-



<sup>(1)</sup> Т. е. Іоанна антіохійскаго я другихъ, державшихъ сторону Несторія противъ Кирилла.

ному разумънію своихъ дълъ, а не мірскому, несостоятельному въ нихъ воззрънію, только внъшнее покровительство, а не внутреннее вмъшательство въ ел область? Не будь еще тугъ Кандидіановъ, Иринеевъ, Палладіевъ, и др., върно было бы лучше, и не для Церкви только, а и для государства, потому что тогда государство, конечно, не дошло бы до несчастной роли покровительства — во что бы то ни стало — признанной ижи и явному злу, и самъ императоръ избъжалъ бы жалкаго положенія — не состоятельнаго мыслителя въ предметахъ высшаго мышленія и не находчиваго судьи въ дълахъ не мірскихъ. Да върно и въ народъ было бы меньше волненій.

Православные епископы остались при своихъ мивніяхъ относительно ученія Несторіева и не котвли измінить его соборнаго осужденія. Они не котвли дівлать никакихъ уступокъ ни противной сторонів, ни самому императору; они согласились только убідить Кирилла Александрійскаго, чтобы онъ оставиль въ забвеніи насилія, претерпівныя имъ въ Ефесів отъ императорскихъ сановниковъ. Кириллъ и не отказаль въ этомъ, твердо стоя только за чистоту и неизмінность вселенскаго исповіданія віры.

Состоявшійся такимъ образомъ вселенскій Соборъ въ Ефест издалъ окружное посланіе, въ которомъ, объявивъ встъть последователей Несторія лишенными церковнаго общенія, между прочимъ изложилъ следующія замъчательныя по церковнымъ деламъ постановленія: "никакой іерархъ, уклонившійся къ лжеученію, не имъетъ правъ духовной власти надъ подчиненными лицами духовнаго сана; но еще самъ подлежитъ суду своихъ областныхъ епископовъ; распоряженія такого іерар-

ка по церковнымъ дъламъ не могутъ быть дъйствительны; люди мірскіе, которые хотвли бы поколебать рвшенія Собора не только о предметахъ въры, а и о лицахъ, имъ осужденныхъ, подлежатъ сами отлученію отъ Церкви". Но особенно важно следующее постановленіе: "да не будеть позволено никому произносить, или писать, или составлять, или предлагать обращающимся оть язычества, іудейства или какой либо ереси иную въру, кромъ той, которая опредълена никейскимъ Соборомъ" (Ефес. пр. 7). Надобно замътить, что здъсь соборъ имъетъ въ виду не изобрътеніе новаго віроученія, противнаго православію, а именно изложсние въры православной; т. е. соборъ постановляеть, чтобы въ Церковь или въ общество върующихъ не было допускаемо никакое другое изложеніе, кром'в Никейскаго, ни въ какой другой форм'в, ня въ какихъ другихъ выраженихъ, котя бы въ содержаніи и сущности новое изложеніе, повидимому, не противоръчило никейскому. Такой смыслъ настоящаго постановленія ефесскаго собора открывается изъ самаго повода въ нему: а поводъ былъ тотъ, что на Соборъ представлены были свособразныя в роиздожения, именно: трактаты о воплощении Сына Вожія, въ которыхь, не въ противность Церкви, а съ намъреніемъ ясиъе и поливе представить ея ученіе и распрыть несостоятельность еретическихъ мивній, оказывались неточности въ нонятіяхъ и выраженіяхъ православныхъ догматовъ, могущія, опровергая одни заблужденія, ввести въ общество върныхъ другія. Это извъстный въ исторіи древ-, ней Церкви факть, что обличители ересей впадали иногда сами въ ереси. Ограждая такимъ образомъ единство точнъйшаго исповъданія въры, вселенскіе соборы, промъ того, что въ основание своихъ опредълений полагали неизмънно одинъ символъ никейскій, а въ своикъ догматахъ только раскрывали подлинный смыслъ его, никакихъ другихъ изложеній вёры не вносили въ свои каноническія постановленія. Такъ, напримъръ, извъстно, что въ дълъ Несторія очень важную силу имъли девнадцать тезисовъ (анавемя) Кирилла Александрійскаго, раскрывающихъ смыслъ православнаго ученія о воплощеніи Сына Божія: однакожь, не стотря на весь авторитеть св. Киридла, не смотря на то, что его тезисы были признаны Соборомъ несомнённо вёрными и православными, и служили для самаго Собора руководствомъ въ обличени Несторія, Соборъ твиъ не менже не внесъ этихъ тезисовъ въ канонъ, а ограничился безусловнымъ подтверждениемъ никейскаго символа. Было ли это насиліемъ совъсти или ума? Почему-бы, утвердивъ неизмънныя основанія въры, не допустить свободнаго развитія членовъ ся, въ яснъйшихъ и частнвищихъ видахъ? Не могло ли бы это служить въ большей ясности и убъдительности самого въроучения и большему просвъщенію Церкви, къ болье живому и полному сознанію ся истины? Нетъ. Это послужило-бы только къ насилію въры и Церкви, потому что вносило бы въ нее произволъ пониманія и сужденій, вело бы къ нарушенію догматическаго единства, открывало бы широкій путь всякаго рода уклоненіямъ отъ точнаго, прямаго и истиннаго смысла вёры, который долженъ быть и не можеть не быть — единя: следовательно требуеть для себя и единства образа или формы. Во всякомъ дълъ нашего ума одна и таже идея можетъ проявляться въ тысячи разныхъ формахъ, не теряя чрезъ то своего единства, ясности, силы: потому, что нашъ умъ ва

своем драм есть родитель своей идеи и независимый творецъ формъ, въ которыхъ хочетъ ее выразить. Но въ дълъ спры нашъ разумъ --- не только не родитель и не творецъ, но и не хознинъ, даже не мастеръ; здъсь идея, не изъ себя имъ рожденная, а извит и свыше ему данная, не легко и никогда вполив ему не новинуется, по той простой причинъ, что не нполиъ имъ постигается. Сабдовательно всегда есть опасность, что въ формахъ, какія разумъ, самъ собою, хотвлъ-бы придать этой Богоданной идев, будеть не полное ей соотвътствіе, недостатовъ равносильнаго ей выраженія, веясность и несовершенство образа; не говоря уже о томъ, что человъческому разуму всегда присуще поползновение вносить въ религиозную идею свой анализъ, посягающій на ся твердость и мільность, или по крайней мъръ что вибудь въ ней, по своимъ понятіямъ, болье или менье переиначить. Не всегда и самыя ереси имъли злонамъренное происхождение — отъ стремления повредить Вогооткровенную въру; не мало ересей произопло только отъ своеобразнаго пониманія ея предметовъ, даже только отъ неяснаго или неточнаго представленія ихъ съ тіхъ или другихъ сторонъ.

Еще замъчательное правило ефескаго Собора: "дане вкрадывается въ Церковь, подъ видомъ священнодъйствія, надменность власти мірской; да не утратимъ мало по малу той свободы, которую даровалъ своею кровію Інсусъ Христось, освободитель всъхъ человъковъ" (Ефес. пр. 8). О какой свободъ говорить это правило Собора? Поводомъ мъ нему послужила жалоба кипрскихъ емископовъ Собору на антіохійскаго, въ томъ, что антіохійскій епископъ присвоять себъ право рукоположенія епископовъ въ Кипръ, что противно

было древней самостоятельности кипрской Церкви. Итакъ правило Собора говорить не болбе, накъ о свободъ внутренняго управленія каждой помъстной церкви, или еще точиве-- о независимости ея во внутреннихъ двавкъ отъ посторонней власти. "Вселенскому Собору угодно, прибавлено въ правиль, чтобы всякая область (первовная) сохраняла въ чистоть и безъ смъщенія изначала принадлежащія ей права, по обычалив, издревле утвердившимся. "Одновременно съ такимъ постановленіемъ ефесскаго Собора, карфагенскій соборъ протестоваль противъ притязаній римскаго папы на нересмотръ и перевершение внутреннихъ дъль африканской церкви, по поводу обращения къ нему ивкоторыхъ духовныхъ лицъ этой церкви, осужденныхъ мъстими властями за разныя преступленія. Кареагенскій соборь имиеть папъ Целестину: "тъ, которые въ своей области отлучены отъ общенія, да не будуть пріемлемы въ общение твоею святывею, съ намерениемъ, и накъ не подобаетъ. Подобно и безстыдные побъти пресвитеровъ и слъдующихъ за ними клириновъ да отженетъ святыня твоя, какъ это и достойно тебя. Ибо и не возбранемо это для африканской Церкви ни какимъ опредъленіемъ Отцевъ, да и опредъленія никейскаго Собора, какъ клириковъ низшей степени, такъ и самыхъ епископовъ, обратно отсыдають къ собственнымъ ихъ митрополитамъ. Разумно и праведно призналь онъ, что какія бы ни возникли дёла, онё должны быть оканчиваемы въ своихъ мъстахъ. Ибо отцы судили, ни для одной области не оскудъваеть благодать Святаго Дука, чрезъ которую правда ісреями Христовыми и зрится разумно, и содержится твердо, и особенно, когда наждому, есля настоять сомнёніе о справедливости

рвшенія ближайшихъ судей, позволено приступать иъ Соборамъ своей области и даже ко вселенскому Собору. Развів есть ито дибо, который-бы повірнять, что Богь нашъ можеть одному токмо кому вибудь вдохнуть правоту суда, а безчисленнымъ іереямъ, собравшимся на Соборъ, откажеть въ ней? О томъ, что ніжоторые якобы отъ ребра твоей святыни были посылаемы, мы не обрітаемъ опреділенія ни единаго Собора Отцевъ. Итакъ не соизволяйте, по просьбів ніжоторыхъ, посылать сюда вашихъ клириковъ изслідователями и не попускайте сего, да не явимся мы вносящими дымное надмініе міра въ Церковь Христову, которая, желающимъ зріть Бога, приносить світь простоты и день смиренномудрія (1).

Вотъ и на такомъ широкомъ основаніи, каково—дарованіе намъ Іисусомъ Христомъ благодатной сводобы, Церковь не утвердила для себя слишкомъ широкой свободы, не допустила свободы ни въ исповъданіи въры, ни въ исполненіи религіозныхъ обязанностей, ни въ законахъ своего управленія, а искала только внъшней свободы, только независимости во внутреннихъ дълахъ мъстнаго іерархическаго управленія.

Императоръ, не показавшій твердости воли и ясности въ своихъ понятіяхъ въ продолженіи вселенскаго III Собора, созналь свою обязанность дъйствовать ръшительнъе, когда, не смотря на всъ возможныя препятствія, Соборъ довель до конца свое дъло съ Несторіемъ и не отступиль отъ своихъ сужденій. Өеодосій изгналь Несторія въ ссылку, велёль его последователямъ придать

ч. п.

32

<sup>(1)</sup> Посланіе кареагенскаго Собора (420) из наиз Целестину. Си<sup>\*</sup> из Книго правили. 1862.

Digitized by Google

имя симоніанъ, книги ихъ отбирать и публично жечь; запретиль имъ составлять какія бы то ни было собранія, подъ угрозою лишенія имущества, и т. д. (1). Но по слабости самаго правителіства эти мъры, какъ и прежде, не принесли ожидаемыхъ плодовъ. Еретики знали, съ къмъ имъютъ 'дъло', и не унывали. 'Церкви

суждено было еще долго страдать и страдать.

(Продолжение будеть.)

one of the control of

the second se

الموقع في المنظم الموقع في المنظم المنظ

<sup>(1)</sup> Labbe Concil. T. 3. col. 1209.

## о свободъ совъсти.

(Продолжение.)

Едва окончился Ефесскій Соборъ, какъ потребовался новый вседенскій. Одинь престарылый монахъ константинопольскій, Евтихій, опровергая ученіе Несторія, дошель самь до нельпости-отвержения въ лиць Іисуса Христа самобытности человъческого естества, будто-бы поглощеннаго Вожественнымъ. Новое волнение умовъ, новое смятеніе въ Церкви, новыя пренія догматическія, новые процессы въ Церкви и государствъ. На взглядъ нашего времени можеть казаться страннымь, ночему ложиви мысль одного человака, притомъ еще не важнаго въ Церкви, могла имъть такія прирокія возбудительныя двиствія. Да и можно ли услединь за всякою ложною мыслю всякато человыка и постоянно занимать Церковь и общество ся опроверженіемь, облекать ен изследованія и обличенія въ формы еселенскию суда? Но, когда не всв еще подробности церковнаго въроученія смит вр доном почожительности опредрасны и изложены,--танъ, накъ мы видимъ вхъ въ настоящее время, ногда вследствіе этого было еще широкое поле для многообразныхъ и многосложныхъ вопросовъ религіозныхъ,

3**3** 

ч. ц. .

которымъ въ настоящее время уже нътъ мъста, или-согласимся, и есть какое-нибудь місто, но уже не въ видъ новыхъ, еще неръшенныхъ вопросовъ, а развътолько вопросовъ сомивнія, недоразумвнія или только вольномыслія, для которыхъ требуются не новыя, вселенскія изследованія, а только ответы на утвержденных в уже вселенскою Церковію основаніяхъ; когда Церковь въ своей внутренней жизни не замывалась до такой степени въ самой себъ, какъ въ послъдующее и настоящее время, оттъснившее ее отъ внъшней жизни человъчества, всецъло поглощенной гражданскимъ и государственнымъ развитіемъ народовъ, а жила открытою, нераздъльною съ гражданскими обществами жизнію; когда народъ христіанскій составляль въ Церкви не пассивное стадо овець, бродящихъ въ безучастіи и бездъйствіи относительно вопросовъ своей Въры и даже въ нравсивенномъ етчужденіи отъ своихъ пастырей, не столько пасущихъ двятельнымъ образомъ свои стада въ духв Христовомъ, сколько ограничивающихся формальнымъ исполненіемъ обязанностей своихъ, къ которымъ даже не всегда имъють внутреннее призваніе; а народь образоваль изъ себя стадо Христово живое, серіозно вщущее хорошаго пастбища духовнаго, и потому двятельно и зорко сабдящаго за тъмъ, куда ведуть его пастыри и чъмъ его кормать, громко заявляющее свои духовных потребности; когда ни развитие мірскаго просвъщенія, ни мірскія діла, частныя или общественныя, ни самыя враждебныя для Церкви силы, какова напр. изначала и всегда была сила государства, не получали перевъса въ духв и жизви народовъ, чтобы могли подавить въ нихъ живость религіозныхъ чувствъ, и именно эти чувства выражались не отдёльными, частными прояв-

леніями религіозности, а въ полномъ объемв живни общественной, и въ этомъ отношении составляли великую силу, силу народную, которая сама собою выдвигала изъ среды христіанскаго народа вопросы Върыц ставила ихъ на первый планъ въ жизни его, настоятельно требовала ихъ разъяснения и не успокоивалась, доколь въ общемъ же голось Церкви и всвуъ христі: анскихъ народовъ не находила для нихъ положительнаго, непоколебимаго рашенія, голост, который и выражался во вселенскомъ Соборъ: тогда вовсе не могло быть странно, а напротивь весьма естественно было, что и частное мизніе какого нибудь одного священиика, въ родъ Арія, или монаха, въ родъ Евтихія, вырождало изъ себя вопросъ Въры — вселенскій. Правда, что процессы этого выражденія были для Церкви очень тяжелы и многобользненны; она страдала; но въ тоже время дъйствованіе вселенскимъ голосомъ, даже непрерывное въ продолжении десяти въковъ возбуждение вопросовъ Въры въ средъ Церкви, было величайшею ея силою. Это была самобытная, кръпкая, быющая неистощимымъ ключемъ жизнь Церкви. Не можетъ быть сильные доказательства немощной жизни Церкви въ настоящее время, какъ-невозможность составить вселенскій Соборъ. Эта невозможность сдівлалась не только внишнею, общественною, государственною, а и внутреннею, правственною, духовною. Можеть быть въ последствін, въ другія времена, при другихъ обстоятельствахъ, Церковь возвратится къ этой первобытной, столь могучей своей жизни; но въ настоящее время надобно не радоваться, а сожальть о томъ, что ныть въ Церкви движеній, подобныхъ первовъковымъ, котя лжеученія и всякихъ ересей еще больше теперь, чемъ въ 33\*

тъ въка. Такъ послъ трехъ въковъ языческихъ гоненій на христіанство, Отцы Церкви не сомнъвались выражать сожальніе объ этихъ временахъ, еременахъ, говоримъ, а не о гоненіяхъ: потому, что если эти времена и были періодомъ гоненій, то вмъстъ съ тъмъ это были времена величайшаго, духовнаго торжества христіанства.

Мъстный соборъ въ Константинополь (448), подъ предсъдательствомъ епископа Флавіана, разсмотръвъ ученіе Евтихія, нашель его несообразнымь со вселенскимь исповъданіемъ Церкви и словомъ Божіимъ, осудиль и лишилъ Евтихія священнаго сана. Темъ дело и могло бы окончиться, безъ дальнъйшихъ послъдствій. Нътъ! Роковое вившательство государства въ дъла Церкви и здёсь все испортило. При царскомъ Дворе нашлись благопріятели Евтихію; и Өеодосій снова показаль всю свою несостоятельность въ дълахъ Въры. Собственною властію онъ вызываеть новый соборь для пересмотра постановленнаго противъ Евтихія рэшенія; назначаеть предсъдателемъ этого собора Діоскора, епископа Александрійскаго, унижая Флавіана Константинопольскаго, котораго наряду съ Евтихіемъ дълаетъ уже подсудимымъ; посылаеть оть себя на соборь двухъ царедворцевъ, которымъ предоставляетъ право употреблять даже военную силу для приведенія въ дъйствіе царскихъ вельній, канія будуть объявлены собору; наконець опредвляеть, что епископы, бывшіе на соборъ Флавіана противъ Евтихія, не должны на новомъ соборв имвть голоса (1). Послъдствія такихъ необдуманныхъ и неумъстныхъ распоряженій не замедлили обнаружиться на этомъ же,

<sup>(1)</sup> Labbe. Concil. T. 4. col, 110.

импровизированномъ царскою властію соборъ. Предсъдатель его Діоскоръ оказался не болве, какъ орудіемъ Двора, т. е. евнуховъ, въ немъ преобладавшихъ; многіе другіе епископы или по страху, или по непониманію дъла, высказали, безъ дальнихъ разсужденій, готовность последовать мизніямь Діоскора; онъ съ своей стороны, обезпеченный покровительствомъ Двора и сочувствіемъ вельможъ, отправленныхъ Өеодосіемъ на соборъ, очень хорошо зналъ, что за стънами епископскаго собранія стоять толпы вооруженных людей, готовыхъ, по его мановенію, поддержать силою его намъренія и уничтожить всякое сопротивленіе. Так. обр. безъ особенныхъ изследованій вопроса, не выслушавъ Флавіана, тутьже находившагося, соборь оправдаль мысли Евтихія, возстановиль его въ священномъ санъ, осудиль и низложиль Флавіана. А когда Флавіань объявилъ аппеляцію противъ соборнаго ръшенія, и нъкоторые другіе епископы, болье совыстливые и преданные Церкви, ўмодяли Діоскора не настаивать на противозаконномъ и ни на чемъ не основанномъ ръшеніи, ' то тотчасъ были призваны въ собраніе солдаты и за ними ворвались толпы черни съ дубинами, камнями, и пр. Неизобразимый шумъ и смятение взволновали все собраніе: епископы бросились изъ церкви (въ которой быль соборь), но всв выходы были уже заперты и охраняемы воруженною силою. Дело дошло до кровопролитія. Флавіанъ подвергся ударамъ отъ рукъ самаго Діоскора, топтанъ ногами и, связанный, отправленъ въ темницу. Ужасъ оковалъ умы и языки всвхъ присутствовавшихъ и, въ такомъ положеніи, почти всв подтвердили низложение Флавіана и возстановление Евтихія. Этотъ ужасный соборъ оставиль по себъ въ церковной

исторіи имя разбойничьяю. Но, не смотря ни на что, Имп. Өеодосій не усумнился утвердить все, сдъланное этимъ соборомъ. Флавіанъ былъ осужденъ на изгнаніе и даже, от лица Императора, провозглашенъ ерегикомъ и возмутителемъ Церкви!

Только римскій папа Левъ съ достоинствомъ и твердостію отнесся къ этому несчастному делу. Онъ несколько разъ писаль къ Имп. Осодосію, убъждая его перемънить свое мнъніе о Флавіанъ и Евтихів и созвать, для пересмогра постановленій послідняго собора Ефесскаго, новый вселенскій Соборъ въ Италіи. Онъ писалъ въ этомъ смыслъ и къ клиру цареградскому, и къ вельможамъ, и даже къ народу особое посланіе, чтобы выяснить имъ всю незаконность Ефесскаго дела, убъдилъ и самаго императора западнаго Валентиніана писать тоже въ Осодосію. Но все было напрасно; Осодосій оставался въ своемъ мижнім относительно Флавіана и Евтихія или, лучше сказать, не въ своемъ мнѣніи, а во внушеніяхъ евнуховъ, которые, по своимъ видамъ и **чувствамъ, направляли его мысли въ дълахъ, столькоже** и церковныхъ, сколько государственныхъ. Вообще Өеодосій представляеть въ исторіи Церкви жалкую роль, жалкую тымь болые, что онь, самь по себы, быль чедовъкъ добрый и редигіозный и, какъ государь, искренно желалъ добра и Церкви и государству: но вліяніе царедворцевъ, глупыхъ и безиравственныхъ, замъняло въ немъ то, чего ему лично не доставало, умъ и характеръ. Онъ такъ и умеръ, не исправивъ послъдствій разбойничьяго собора.

Преемникъ его Маркіанъ былъ внимательные къ добрымъ совытамъ и, съ первыхъ же дней своего царслвованія, далъ лучшій оборотъ дыламъ Церкви. Онъ

вызваль изгнанныхь Өеодосіемь епископовь и самые останки Флавіана, скончавшагося въ изгнаніи, повельть торжественно перенести въ столицу. Потомъ, немедля, созваль вселенскій Соборъ (451), на который приглашалъ и папу римскаго: но тотъ, вмъсто себя, прислалъ двухъ уполномоченныхъ. Соборъ открылся въ Халкидонъ, близъ Константинополя, и, по числу членовъ и по пространству занятій своихъ, быль однимъ изъ самыхъ общирныхъ; здесь было до 600 епископовъ и 16 засъданій, которыя продолжались болье мьсяца. Не обошлось однакожь и здёсь безъ свётскихъ лицъ, которые не только присутствовали въ засъданіяхъ Собора, но и предлагали ему вопросы, задерживали ръшенія, усиливались проводить въ нихъ свои мысли и, донося о ходъ соборныхъ совъщаній императору, требовали, чтобы Соборъ ожидаль сообщеній его воли. И это-навселенскоми Соборъ! До такой степени укоренияся въ грековосточной Церкви лживый принципъ отношеній государства въ Церкви! Церковь была несвободна въ своихъ внутреннихъ, существеннъйшихъ дълахъ! Тъмъ не менъе Халкидонскій Соборъ вполнъ оправдаль возвышеный и твердый характеръ вселенскаго. Онъ уничтожиль все сдъланное лжесоборомъ въ Ефесъ; низложилъ Діоскора и его единомышленниковъ, возстановиль досточтимую память Флавіана и другихъ, пострадавшихъ съ нимъ епископовъ. Наконецъ, въ точныхъ, опредвлительныхъ выраженіяхъ, изложиль православное ученіе Върыо воплощении Бога-Слова, или о соединении двухъ естествъ, Вожескаго и человъческаго, въ одномъ лицъ Вогочеловъка. Это-не въ противность III вселенскому Собору, запретившему, какъ мы видели выше, составлять новое изложение Въры, а только въ изъяснение и

точивниее опредвление догиата, заплючающагося въ нивейскомъ символъ. А какъ мало было тогда дълахъ православной въры стремленій къ свободъ, совъсти, какъ совъсть связывалась церковнымъ авторитетомъ, какъ въ этомъ отношения много значила въ Церкви одна јерархическая подчиненность, показываеть особенный случай, бывшій на Халендонскомъ Соборф. Когда составлено было догматическое изложение Въры и нужно было подписать его, епископы египетскіе отказали въ своей подписи, не потому, что не соглашались съ опредъленіемъ Собора и хотъли имъть свое независимое понятіе о догмать, а по той единственной причинь, что въ то время у нихо не было патріархи; канедра александрійская, съ низложеніемъ Діоскора, оставалась праздною; никакія побужденія и убъжденія другихъ не могли склонить египетскихъ епископовъ къ подписи; ведегласно высказывая свое совершенное единомысліе со встви Соборомъ, они со слезами умоляли Соборъ отложить ихъ подпись на время, когда назначенъ будетъ къ нимъ датріархъ; безъ него они не признавали себя въ правътодписывать какія бы то ни было опредвлевія, тъмъ болье догматическія. Соборъ уважиль ихъ представленія, обязавъ только ихъ не выважать изъ Константинополя до поставленія новаго архіспископа въ Александрію. (пр. 30. IV всел).

Имп. Маркіанъ, который однажды и лично присутствовалъ на Соборъ, приняль его опредъленія, замътивъ, что онъ самъ имъетъ твердое намъреніе поддержать чистоту Въры, нарушенную возпреобладаніемъ страстей, не допускать отступленій отъ никейскаго символа, самъ себъ не намъренъ присвоять преобладающаго вліянія на дъла Въры по-мимо авторитета Церкви и согласнаго голоса ся пастырей, даже не допустить публичныхъ превій о Вёръ, соединенныхъ съ народнымъ волненіемъ (1).

Изъ жановическихъ правилъ Собора особеннаго винманія заслуживають следующія: "включеннымь однажды въ клиръ и монахамъ не вступать ни въ какое мірское званіе; дерзнувшихъ на это и но возвращающихся съ раскаяніемъ въ тому, что прежде набрали ради Бо-. га, предавать анавемъ." (IV всел. 7). Какъ строго смотръла древняя Церковь на духовное званіе, именно на его неизивиность, видио изъ того, что правилами ея запрещолось отрекаться даже оть должностей и месть духовныхъ, назначенныхъ церковною властю; прежде дъйствительнаго поставленія на навъстную степень сана или должность еще допускалось въ частныхъ случаяхъ добровольное отречение: но послъ руконоложения назначеніе признавалось уже невозвратнымъ, и тотъ, ито пытался бы отназаться отъ него, лишаемъ быль даже церковнаго общенія, и тэмъ не менъе данное ему назначеніе должно было оставаться ва нимъ. (Апост. 38. Антіох. 17. Каре). Но твиъ менве слъд. Церковь готова была допустить рашительное оставление духовнаго звания м переходъ въ мірское: она смотрада на это не жначе, накъ на измъну Богу, которому исключительно дуковное аваніе посвящается. Такимъ образомъ и въ этомъ отнощени свобода совъсти не допускалась. Это однажожь становится понятнее, если мы вспомнимъ, что въ древнія времена духовное званіе было предметомъ совершенно свободниго выбора для людей всёхъ мірских званій и состояній; сословности въ духовномъ званіи не было; слёд.

<sup>(1)</sup> Labbe Concil. IV. act. 17.

и тоть, кто выбираль самь себь это званіе, никакъ не могь жаловаться на какое нибудь принуждение или независящія оть него обстоятельства, поставившія его на этоть путь, вопреки его склонностамъ или способностимь, --что очень можеть быть при сословной или родовой исключительности духовнаго званія; а такимъ образомъ не могло быть этихъ, можно сказать, единственныст, уважительныхъ причинь къ оставленію священнаго сана; нравственныя немощи, сознавіе своего недостоинства, тяжесть обязанностей не могли быть причинами уважительными, потому что все это должно быть предварительно обдумано и вавъшено прежде вступленін въ званіе; притомъ сила этихъ причинъ можеть и должна быть препобъждаема силою чистыхъ намъреній, доброй воли и твердости убъжденій; сверженіе съ себя священнаго сана обнаружило бы только недостатокъ ихъ въ человъкъ, что должно вызывать не оправдание, а осужденіе; нельзя оправдывать свой отказъ отъ добраго дъла недостаткомъ въ себъ доброй воли, чистыхъ намъреній и твердыхъ убъжденій; такимъ образомъ не могао бы состояться ни одно доброе двао въ мірв, не говоря уже о томъ, какъ унижался бы священный санъ сверженіемь его по такимь побужденіямь, послів того, какъ онъ добровольно принятъ. "Однажды пріявшему на себя, говорить Ш вселенскій соборь, священныя понеченія, должно удерживать ихъ съ духовною крівпостію, какъ бы вооружаться на труды и охотно переносить поть, объщающій возданніе (1).4—Столь же мало, если не еще менъе могла, древняя Церковь допускать

<sup>(1)</sup> Посланіе собора въ паменлійскимъ епископамъ. См. ез книзю. правиль.

произвольное оставление монашества. Она смотрежа на монашество, какъ одинъ изъ важивищивъ и глубочайшихъ принциповъ своей духовной жизни, положенныхъ въ самомъ Евангеліи и такой принципъ, поторый чемъ болъе требуетъ доброй воли и совершенной свободы въ его усвоеній, тімь болье обязательнымь и невзивинымъ дълестся въ храненія и исполненія, такъ кель измъна ему есть, въ глазахъ Церкви, измъна выситему призванію Евангелія, подчиненіе высшихъ, побущаній жизни духовной визшимъ влеченіямъ жизни : животной, которыя один только могуть требовать такой изибим. Присоединеніе въ соборному постановленію виссельн въ настоящемъ халкидонскомъ правилъ) показываетъ, что Церковь не оставляла такимь измъннивамъ своему званию никавихъ правъ въ христіанскомъ обществъ. Съ этимъ согласились и гражданскіе законы, которме опредвляли даже насильно возвращать тапиль въ прежнее (духовное) званіе, съ лишеніемъ только церковныхъ степеней (1). Объ оставлении монашества или: свящемства по прошенію, съ разръшенія самой власти духов-, ной-и говорить нечего по правиламъ древней Церкви; такихъ правиль не было вовсе и не могло быть, но той простой причинъ, что такое дъло въ тъ времена, подуху Церкви, было и не мыслимо.

Подобное предъидущему правило даетъ халкидонский соборъ о діакониссахъ. Они были или дъвы или вдовы, словомъ безбрачны. Соборъ говоритъ: "если діаконисса, принявъ рукоположеніе и пребывъ накоторое время въ служеніи Церкви, вступитъ въ бракъ, она, какъ оскоробившая благодать Божію, да будетъ предана акалемъ,

<sup>(1)</sup> Iustin. Nov. 123.

вывоть съ тамъ, ито совонупился съ нею. (Прав. 15). Недобло заменть, что діакониссы не были въ собственномъ смыслъ монашествующими; а только давали обътъ пестоянного и исплючительного служения Церкви вив боско и сопричисывансь къ канру. Такъ какъ священноскужнителямъ, даже до уподіаконовъ включительно, цериовными иравилами воспрещено было вступать во второй бракъ и даже въ первый, если они принимали сращенина, санъ вив брака, подъ опасеніемъ лишенія своего сана (Апост. пр. 26): то соответственно этому дамо провило и о діакониссахъ. Вступая, вопреки своимъ обытамъ, въ бракъ, онъ, въ глазахъ Цериви, дълали двойнее преступленіе: и нарушали правила клира и свергали съ: собя авчный обътъ всегдащияго безбрачія. Поэтому и повремяются IV весленскимъ Соборомъ строжайшему накаранію нанасемь. Но почему же подвергается одному съ діановиссою наказанію и тотъ, кто вступиль съ нею въ бракъ? Чъмъ туть онъ виновенъ? Онъ или-виновнивъ ем преступленія, если соблазниль ее, или орудіе, исполнитель, и такъ сказать довершитель ея преступденія, если она соблазнилась имъ. Церковь, какъ и всяное другое правительство, не допускаеть и не предполагаеть незнанія законовь: слёд. тоть, кто или увлекаеть другое лицо къ преступленію или соучаствуеть въ жемъ, дъласть это завъдомо, не иначе, какъ зная о противности дела закону; а поэтому, зная, что церковные законы запрещають діакониссь вступать въ брань, и одналожь принимая ее въ супружество съ собою; виновникъ по всей справедливости уравнивается съ нею въ винъ и въ наказания. Впрочемъ, дъйствуя предусмотрительно и желая, сколь возможно, предупредить преступленіе и его тяжкія последствія, халкидонскій Соборъ туть же постановляеть: принамиль женщим въ санъ діакониссь не прежде сорожалитнико возраста и по тщательномъ испыталіи.

Во всякомъ случав напрасны были бы упреки Отпамъ. Собора въ издишней суровости и нетерпиности. Вът силдующемъ же правиль (16) снова говоря о дввяжь, лосвятившихъ себя Богу и о монашествующихъ, и онова, чне позволяя имъ вступаль въ бражъ, подь угрозоводине шенія церковнаго общенія, соборъ присовокупляємь: "впрочемъ мы опредъляемъ, чтобы мъстные епислома имели полную власть къ оказанно таковымь человекевыбольновые стирын стуть отреть человым человым выбольной выпуска выбольной выбольной выбольной выбольной выпуска выбольной выбольной выбольной выбольной выпуска выбольной выбольной выпуска выбольной выпуска выбольной выпуска выпу Значить ли дозволение иночествующимъ брака? На вто отвать вь самомь содержаніи правила. Оно: отличаюты дъвъ, посвятивщихъ себя Богу, отъ монашествующихв; нервыя—разумёются тв, которыя, не принимая ностриженія въ монашество, проводили аскетическую жизнь въ отдельныхъ отъ міра обідинахъ, или даже остава: лись въ мірскомъ обществъ: супружество имъ воспрен щалось, но не расторгалось, если было уже завлючено. нии, только съ строгою епитимісю, какъ блудодъяніе. (Анкир. прав. 19. Вас. вел. 18, 60)...(1). Но бракъ лицъ, принявшихъ полное иноческое лостряжение, примъ епитими прелюбодъянія, подлежавь и расторжению (Вас. 6, 60). Греко-римскіе гражданскіе закомы также не дозволяли такихъ браковъ и расторгали ихъ.(3). Что касается человъколюбія еписконовъ; которому Соборь предоставляеть участь такихъ лицъ (именно менание» отвующихъ), то оно могло простираться но далжен сож

<sup>(1)</sup> Сн. Св. Кипріана письм. 62. Епифанія contra Haer. 61.

<sup>(2)</sup> Balsamon ad can. 16. Chalced. Basilie, lib. 28. tit. 6. cap. 1.

пременія положенной для нихъ епитимін, т. е. времени и степеней церковнаго отлученія.

Относительно супружества дуковныхъ мицъ Соборъ полагаетъ правиломъ-, никому изъ нихъ не допволять супружества съ желами иновърными; родившихся уже отъ такого супрумества дётей, даже такихъ, которыя довожь были врещены у еретиковъ, праводить въ православной Цериви, равно и не отдавать ихъ въ брачные : союзы съ наовърцами и еретивами, развъ только въ таковъ случав, когда иноверное лице объщаетъ перейти въ православную Въру (14). Надобис замътить, что правило это Соборъ дветь именно для церковнослужителей (чтещовь и пъвщовъ), имъя въ виду, что въ илкоморых, какъ говорить самъ Соборъ въ правиль. опругать дозволялось имъ вступать въ бранъ, т. е. разумфетов уже послъ принятия въ плиръ. Такое дозволе: ніе основыванось на правилахъ апостольскихъ (Апост. 26). Но Соборъ даже не упоминаеть въ своемъ постановлени о священнослужителяхь, т. е. пресвитерахъ и діаномихь, такъ накъ имъ изначада и безусловно запрещалось вступать въ бранъ, если они получини связщенное рукоположение вив брака. А если бы кто, состов въ супружествъ съ лицемъ иновърнымъ или еретическимъ, пожелель принять священнослужительскій самь, то правила дозволяють это не иначе, какъ еслижелающій всяхь въ своемь демь сделаеть православными христіански (Каре. 45). Но если IV вселенскій Соборъ не упоминаетъ здёсь о мірянахъ, это еще не даетъ праве заплючать о его разрешени для нель смёшамныхъ браковъ. Соборы IV въка уже запретили тапіе браки, разрішая ихъ не иначе, какъ если иновірные или еретичествующіе супруги дадуть за себя и за

ныя женщины, солдаты, испатели золота и приключеній, управляли въ непроходимой путениць витригь, борьбы страстей, взаимной ненависти и злобы, знавилей одно средство для своихъ цълей, душегубство, самое варварское душегубство; не щадившее саныхъ свящев :: ныхъ правъ, ни блога мароднаго, ни личныхъ достоинствъ. ни узъ самой прови. Чего было ожидать туть Вара православной и Церкви? А между тъмъ принципъ ловровительства, который въ тв времена грубости и невъ жества гражданскаго и выработаться правильно не моть, усвояль государству неодолимую силу надъ Церновию. поставляль судьбу Церкви въ совершенной зависимости отъ золь государственныкъ и дълаль ее положительно, несчастною, жизнь ся вдвойнё страдательною и по этимъ вимпенит причинамъ и по внутреннимъ раздорамъ... Такъ после императора Маркіана и Льва, поддерживавшикъ пранославіе противъ свтихіанства, погда вступить на престоль:Василискь, всё скрытные враги Церкви, дотоль лицемврившіе, сбросили свои маски; они почуяли на своей сторонъ попутный вътеръ и подняли своч-Евтихіане не только ободрились, но и стали смълве, чвив когда нибудь. Партія ихъ при Дворв убвдила Василиска издать единть, которымь повел залосы вежиъ епископамъ и клирикамъ, подъ угровою лишенія сана, всъмъ монажамъ и мірянамъ, подъ угрозою дэгнанія, произнесть анавему противъ халицонскаго Собора и ветхъ его дъятелей и руководителей, (въ числъ которыхъ главнымъ былъ папа Левъ). Вотъ и анавемы стали возглашаться по церскому вельнію! И чтоже? Во-лъе пяти сотъ епископовъ не устыдились подписать этоть едикть, котя послё и протестовали противъ на-: силія, принудившаго ихъ къ подписанію. Это, конечно,

было насиле со стороны власти и силы, а со стороны епискововъ страхъ и немощь. Мы съ своей стороны не можемъ извинять ихъ такими причинами; въ дълв Въры не должно быть страха; не можеть быть и немощи, или пожалуй можеть быть и немощь, только развъ физическая (которая въ первые въка приводила нъкоторыхъ мучениковъ къ наружному поклонению идоламъ), а не порадъная, не слабость духа, которой совершенно ньть мыста вы редигін; редигія сама собою, своею внутреннею нравственою силою должна и всегда можетъ возвышать, а не унижать духъ, даже самъ по себъ слабый. Но въ техъ епископахъ, которые утвердиди своимъ согласіемъ нельшый едикть Василиска, была даже не немощь духа, а нравственная порча, которая не изъ другаго же источника происходила, а изъ того же, изъ котораго истекало тогда и все зло для Церкви, т. е. изъ государства. Оно своимъ вліяніемъ на Церковь внесло въ среду ен и въ самыя высшія степени ея свой духъ, чуждый и Цервви и религіи духъ, духъ міра и сременя, а отъ него-нетвердость убъжденій, человъкоугодное раболенство, честолюбіе, интриганство и всв низкія побужденія извращенной подъ формами государства души человъческой. Конечно можеть и Церковь сама въ своихъ членахъ, въ своей средъ, быть не свободна отъ такихъ недостатковъ; такія черты могуть проявляться въ ней и независимо отъ государства, такъ какъ и она состоить изъ людей, которымъ nil humani айскит. Но завсь такой духъ не составляеть силы, не есть начало двительности, не есть основа жизни; здвсь онъ-случайное явленіе, преходящій образъ, съ которымъ истинный духъ Церкви, ея основныя начала всегда будуть въ борьбъ и не дадуть ему возгосподство-

вать. Сама въ себъ, въ своемъ существъ, Церковь всегда была, есть и будеть чиста и свята. Но въ государствъ такой духъ и есть его сила, его основа, его вся жизнь. Почему? Потому, что государство есть царствоот міра, и духъ міра сябд. есть основное его начало. Никакимъ другимъ духомъ оно не можетъ жить и дъйствовать, и этотъ духъ всегда быль и есть духъ страстей, со всеми сродными ему действіями, чемъ бы ни одевался, въ какихъ бы блестящихъ и великолвиныхъ формахъ и образахъ онъ ни являлся. Можетъ ли и быть другой духъ тамъ, гдв вся задача жизни, вся основа двительности, вся цвль состоить въ преобладанін власти и силы (Мате. 20, 25. Лув. 22, 25), въ матеріальныхъ интересахъ, въ наслажденіяхъ временной жизни, гдв и умственные и нравственные интересы не иначе понимаются и развиваются ж проявляются, какъ подъ формами и въ интересахъ жизни вившней матеріальной? Гдв идеаль совершенства человъческаго есть добродътель гражданская, а не добродътель сама въ себъ, понятія же о гражданской добродътели мъняются съ перемънами правленія, такъ что честь, достоинство, заслуга, признанныя при одномъ правленіи, перестають считаться такими при другомъ, и даже неръдко объявляются преступленіями? Слъд. чего ожидать и Церкви отъ своихъ пастырей, когда духъ ея въ нихъ порабощается духомъ міра?

Только одинъ епископъ—константинопольскій Акакій рішился открыто противостать Василиску и его депрету. За нимъ поднялись монахи и весь народъ Царяграда. Тогда, какъ и слідовало ожидать, Императоръ съ своей стороны обвиниль патріарха въ возмущеніи народа, въ личномъ оскорбленіи величества и даже, кто бы подумаль? въ подстрекательствъ противъ него солдатъ. Акакій съ народомъ обратился къ духовной помощи св. Даніила столиника, который всю жизнь свою подвизался не сходя съ столна, но въ виду бъдствія Церкви оставиль свое необычайнос убъжище, и сперва послалъ въ Василиску письмо, съ самыми сильными обличеніями и угрозами судомъ Вожішив; потомъ лично отправился къ Императору, который между тъмъ, по опасенію народнаго волненів, бъжаль изъ столицы въ предижстія, запретивъ своимъ царедворцамъ допускать въ нему Даніила. Тогда святый мужъ, не принятый при Дворь, не получивъ удовлетворительнаго отзыва на свое письмо къ царю, оттрисъ, по енангельски, прахъ отъ ногъ своихъ при Дворъ и возратился на свой столпъ, предсказавъ гибель Василиска и разрушение царства. Тогда уже и Императоръ сталь отъ себя посыдать въ Даніилу своихъ слугъ, съ просьбою, чтобы онъ явился снова ко Двору: но Даніилъ отказался; наконець Императоръ самъ отправился въ нему и съ смиреніемъ просиль унего прощенія. Но святый и туть изобличиль неиспревность, ложь этого видимаго сымренія и подтвердиль предсказаніе свое о его падени. Между твиъ взволнованный народъ сжечь Константинополь, если не будеть отминень нельный едиктъ. Василискъ медлилъ; епископы-сторонники Евтихія въ силу этого едикта возвращались на каоедры, съ которыхъ были низложены Халкидонскимъ Соборомъ, и публично въ церквахъ возглащали на этотъ Соборъ знасему. Смущение Церкви и православнато народа дестигло высшей степени. Только несчастный для Василиска оборотъ политическихъ дълъ произвелъ благопрінтиую для Церкви перемвну въ ея двлахъ: измв-

на въ сенатъ и въ войскахъ заставила Василиска трепетать за свой престолъ. Онъ бъжаль въ соборную церковь и тамъ произнесъ публичное покаяніе: объявилъ ничтожнымъ свой единтъ; въ свою очередъ произнесъ анаоему противъ Несторія, Евтикія и всехъ еретиковъ; запретиль по ихъ дъламъ созывать новые соборы или дълать какія бы то ни было новыя изслідованія; постановиль, чтобы Віра, принятая изначала вселенскою Церковію, сохранялась неизмінню; подтвер диль всв опредвленія Халкидонскаго Собора. Но было: уже поздно делать все такія хорошія распоряженія. Свергнутый съ престола, осужденный въ общемъ собраніи сената и епископовъ, бывшихъ въ Константинополь, на изгнаніе, онъ погибь ужаснымъ образомъ. Двиствія его едикта были остановлены преемникомъ его Зенономъ: но только изъ личныхъ видовъ, чтобы самому ему утвердиться на престоль. Затымъ и отъ Зенона Церковь не могла ожидать вичего хорошаго, какъ увидимъ послъ.

Въ другихъ мъстахъ Церковь не менъе страдала. Въ Африкъ она весьма много терпъла отъ Вандаловъ и особенно отъ ихъ царей. Въроисповъданіе этихъ людей было смъсью язычества съ аріанствомъ: отъ того вражда ихъ противъ православной Церкви была вдвое ожесточеннъе. Такъ напр. Гунерикъ, сначала повидимому не вратъ православнымъ, а врагъ манихеевъ, которыхъ онъ отыскивалъ повсюду, изгонялъ изъ Африки за море, жегъ, скоро выказался и противъ Церкви по-вандальски. Дозволивъ православнымъ избрать епископа на качедру кареагенскую, остававшуюся праздною въ продолженіе 24-хъ лътъ, онъ послалъ отъ себя въ соборную церковъ едиктъ такого рода, что православные могутъ избрать въ епископы, кого по-

жедають, но съ тамъ, чтобы епископы аріанскіе подучили полную свободу священнодъйствовать и проповъдывать народу свое ученіе въ своихъ храмахъ, накъ заблагоразсудять. Если это условіе не будеть принято, то и новоизбранный и всё прочіе епископы африканскіе, со всемъ ихъ клиромъ, будуть отправлены въ Маврамъ. Этотъ едиктъ произвелъ въ церкви всеобщій плачь и вопль православныхъ, которые съ своей стороны отвъчали Гунерику: "при такихъ. условіяхъ мы дучше останемся еще на долго безъ епископа; Самъ Інсусъ Христосъ будеть управлять нашею Церковію, какъ управляль ею досель." Народъ однакожь настояль на своемь требованіи-и епископь быль избранъ. Не о свободъ ли совъсти старался Гунерикъ? Дальнейшія действія его повазывають, на сколько у него было заботы и понятія объ этомъ предметв. Аріанскіе епископы, по зависти къ новому епископу кареагенскому Евгенію, отличавшемуся высокими добродътелями и назидательностію слова, которыя привлекали къ нему не только православныхъ, но и неправославныхъ, внушили царю, что многолюдныя собранія въ церкви, гдъ священнодъйствоваль и проповъдываль Евгеній, опасны для исповъдуемой имъ самимъ въры, т. е. аріанской. Съ цълію уменьшить эти собранія, оди воспользовались изданнымъ оть Гунерика повельніемъ, чтобы лица, состоящія на службъ царской, не носили другой одежды, кромъ вандальской; аріанамъ хотвлось интригами довести Евгенія до того, чтобы онъ самъ распорядился не впускать въ свою церковь даже православныхъ, одътыхъ въ иностранныя одежды. Но Евгеній благоразумно отвъчаль на представленія по этому предмету, что домъ Вожій должень быть открыть всемь, и входя-

щихъ въ него не слъдуеть разбирать по одеждамъ. Аріане этоть отаывъ православнаго епископа успили протолковать Гунерику такъ, что онъ вебъемися и поставиль при дверякъ соборнаго крама палачей, которые, эстиъ входищимъ въ него въ національной одеждь, не разбирая ни пола, ни возраста, набрасывали на головы пал-ни оъ желъзными зубцами и зацъпляя волосы, отдирали ихъ съ вожею; многіе такимъ образомъ лишались глазъ, многіе потеряли на лиць самый образъ человъческій; иногіе умирали въ жестокихъ страданіяхъ. И это казалось еще мало Гунерику; обезображенныхъ такимъ образомъ людей, особенно женщинъ, водили по всему городу, въ сопровождени глашатаевъ. Не никакія страданія не заставили православныхъ отступить отъ своей въры. Раздраженный Гунерикъ лишилъ ихъ правъ гражданской службы и осудиль на полевыя работы; объявиль, что ко Двору онъ не приметь никого, кромъ аріаль; прежде служившихь при немъ царедворцевъ изъ православныхъ, лишивъ имущества, сослаль въ отдаленныя мъста; имущества умирающихъ епископовъ подвергь нономекацім въ пользу государства. Потомъ онъ вельль собрать въ одно мъсто дъвъ, посвищенныхъ Богу, отдаль ихъ въ позорное распоряжение вандальснихъ безчестныхъ женщинъ, и разными мученіями, какъ напр. надъваніемъ на нихъ ожерельевъ изъ раскаленнаго жельза, вынуждаль ихъ свидътельствовать о безиравственниомъ отношении къ нимъ епископовъ и клириковъ. Но все было тщетно. Православныя души были непоколебимы и не дали врагамъ нивакого предлога въ злословію противъ Церкви. Въ тоже время и аріанскіе епископы бъсновались не меньше своего попровителя и всячески издевались надъ православными.

Эти епископы, съ его позволенія; носили при себъ оружіе и въ сопровожденіи солдать проходили города и селенія, чтобы завербовать себ'в последователей: и до чего доходили? Всяваго встрачнаго изъ православныхъ оми внезапно обливали водою и потомъ провозглащали перекрещеннымъ въ аріанство; врывались въ домы, обливали спящихъ, больныхъ, старыхъ, малыхъ дътей, вообще техъ, кто не могъ имъ сопротивляться, затыкали рты, вязали руки и ноги и такимъ образомъ объявляли жертвы насилія аріанами. Навонець Гуперивъ, не зная, что еще придумать, ръшиль за одинь разъ истнать въ пустыню православныхъ епископовъ и священнослужителей въ числъ пяти тысячь; съ ними было множество мірянь, наиболье преданныхъ Церкви, съ женами и дътьми. Въ продолжении пути, когда слабые, больные, престарълые не въ состоянія были идти, имъ обвязывали ноги веревками и такимъ образомъ тащили; умершихъ бросали на дорогъ безъ погребенія; а твиъ, которые дошли до назначеннаго мъста, заключили въ пустыню, наполненную дикими энврями и ядовитыми гадами, и эдесь кормили овсомъ, какъ лошадей. И при всемъ томъ страдальны славословили Бога и не думали покаряться въ въръ Вандалу.

Не могши ничего сделать бешенствомъ, Гунерикъ прибътъ къ коварству. Вдругъ онъ объявляетъ всемъ православнымъ епископамъ Африки, чтобы они собрались въ Кареагенъ для общикъ разсужденій о въръ и преній съ епископами аріанскими, и такимъ образомъ публично доказали истинность своего въромсповъданія. Въ своемъ едиктъ цермовныя собранія православныхъ и священнослуженія ихъ онъ вазываетъ соблазномо для души иномыслящимо (т. е. арівнскихъ), скандаломо ей

государствы, врученномо ему от Вога. Правовлавные епископы представляли царю, что для такихъ важнычъ разсужденій нужно собраніе не однихъ африканскихъ, но и иноземныхъ пастырей, которыхъ онъ можетъ вызвать чрезъ сношенія съ иностранными правительствами. Мысль у православныхь при этомъ была та, что иностранные епископы, не подданные Гунерику, могын бы съ большею свободою высказывать свои мивнія и вселенское собраніе обявружило бы предъ целымъ міромъ насилія, испытанныя африкансною Церковію. Не обращая вниманія на это представленіе, Гунерикъ продолжаль преследовать православных епископовь; однихъ мучилъ въстемищахъ, другихъ изгоняль изъ тородовъ, многихъ терзагь твлесными казнями, а ивкоторыхъ даже сожигаль. Оставшіеся на каседрахъ, его настоянию, собрадись аъ Кареагевъ; но въ собраній встратили со стороны аріанъ, вмасто всякихъ разсужденій о вірв, только оскорбленія, буйство, насиліе; никакій разсужденія были невозможны; тогда православные только предъявили письменное изложение своего исповъданія, на точномъ основанім микейскаго симвода. А Гунерикъ во время самыхъ собраній сенрегию послаль по всемь областямь Африки новый единть, которымъ повенввать во одино день закрыть всв православныя церкви, епископовъ лишиль каосдръ, имущества ихъ передаль аріанамъ, и противъ всвуъ православныхъ обратиль тв самые законы карательные; которые прежними царями были постановлены противъ еретиковъ. Онъ запретиль православнымъ священноскужителямъ совершать духовныя требы для мірянъ; самихъ мірянъ православныхъ лишилъ вобхъ правъ званія и состоянія; догматическія книги Церкви вельль

сжень, и т. д., прибавивъ, что судьи, которые будутъ изобличены въ присуждени омоусівнами (т. е. православнымъ) не слишкоми жестокиси навней, сами подвергнутся жесточайшемъ наказаціямъ. Исключеніе сделано только для твкъ, которые къ извъстному сроку примутъ испосыдание Государя. Въ тоже время еписконовъ, собравшихся въ Кареагенъ, онъ выгналь изъ города, не позволивъ имъ взять съ собою не только слугъ, или лониадей для отправленія въ путь, но и свою одежду; совершение ихъ ограбивъ, онъ строжайшимъ образомъ запретиль жителямь города давать имъ у себя пристанище или съестные принасы, подъ угрозою сжеть не послушныхъ жителей вийсти съ ихъ домами. Не зная, что желать, блуждая по полю около стень города, лишенные всего, голодные, стенающіе епископы однажды увидали самаго Гунерика, въ сопровождении множества всадниковъ, и окружили его съ вопросами: "что мы тебъ свълали? Въ чемъ виновны? За что умираемъ отъ голода и колода?" Но вместо ответа, Вандалъ велелъ своимъ всадимамъ броситься на несчастныхъ, изъ ко--ок инвтиотав и инэнадеи икий этоны и затоптаны лоmarsmu.

Однавожь, отъ чего происходило бъщенство Гунерика? Для чего нужно было ему преслъдовать до такой
стенени православную Церковь? Однимъ изъ самыхъ коварныхъ дъйствій мірскихъ правительствъ въ отношеніи
къ религіи и Цернви всегда было то, чтобы склонить
ее въ пользу своихъ политическихъ видовъ, какъ бы
нечисты и безиравственны ни были эти виды. Равнодушныя сами по себъ къ Церкви, относясь совершенно
безразлично иъ религии въ своемъ духъ, правительства
всегда очень хорошо понимали важность и силу той

духовной, правственной поддержии, какую можеть оказывать ихъ намъреніямь религія въ народъ и вліяніе ея на народныя массы. Они воегда готовы были покровительствовать ей, когда она не противоръчила ихъ политикъ; покровительствовать даже и тогда, ногда не видъли особенной надобности въ ней: тогда жхъ покровительство, не много имъ стоющее, давало имъ никогда не дишнюю для нихъ славу благодътелей. Върм народной. Но горе Церкви и Въръ, если дукъ ся, правида, ея стремленія, ея дъйствованіе на жизнь и обравъ мыслей и чувствъ народныхъ не соотвътствовали политическимъ видамъ; если въ этихъ случаяхъ не помогало коварство, обольщение, обманы, то не было меръ, предъ которыми правительства остановились бы, чтобы устранить это всегда для нихъ стращное несоотвътствіе; тогда не было границъ ни насиліямъ, чтобы, подчинить Церковь своимъ видамъ, во чтобы ни стало, ни мести, какъ скоро никакія насилія не помогали. Такъ было н въ Африкъ при Гунерикъ. Ему нужна была поддержна для династическихъ интересовъ; онъ видълъ, что поддержка со стороны Аріанъ, его единомысленняковъ по въръ, недостаточна; высшая нравственная сила въ народъ принадлежала православію. Эту — то силу нумно было ему или сокрушить или привлечь въ своимъ видамъ. Не отпрывая до времени этихъ видовъ, онъ хотъль вившиею силою и властію дъйствовать на совъсть и убъяденія православныхъ, чтобы, если не отвратить ихъ отъ Церкви, по крайней мёр'в парализовать ихъ духовную силу видимымъ перевъсомъ врісиства въ религіозныхъ делахъ. Но когда и это оказалось не возможнымъ, Гунермкъ увидълъ необходимость высказаться. Собравь техь же епископовь, онь посладь

царедвориевъ предъявить имъ какую-то свернутую бумагу, и не отпрывая ее, сказать, что если они покляч. нутся исполнить содержаніе этой бумаги, то: имъ будугь возвращены канедры и имущества ихъ. Послъ несогласія. Опископоръ повлясться въ томъ, чего они не. знають, отъ нихъ потребовано влятвенное объщание, чло по смерти Гунерика они признають наследаниемь. престола въ Африкъ сына его Гильдерика и что насто изъ никъ не будеть имъть сношеній съ Римомъ. Ивъ епископовъ ивкоторые по простотв думали дать такую влятву, опасаясь въ противномъ случай упрежовъ со стороны народа, что отъ вихъ самихъ зависвло-достигнуть такимъ образомъ возвращения въ епаркин, другие, подозръввание и тутъ какой нибудь скрытный обмень, отказала въ клитвъ, ссылаясь на запрещение Евангели пластьея во всякомъ случав. Что же савлаль Гунерикъ? Въ такъ и другихъ видя педостатокъ искренией готовности служить его видамъ, царь готовымъ на клятву объявить, что такъ какъ они готовы поступать вопрени Еваниелію, то онъ не возвращаеть имъ каседръ, а отправляеть ихъ по селамъ, гдв дана имъ будеть земля дая возделыванія, съ обязательствомъ -- не молиться по привосцаннымъ обрядемъ, не пъть церковныхъ пъсней: даже не брать въ руки церковныхъ кингъ для чтенія, а томъ менъе-совершать для міравъ накія-либо таннства. Отназавшимъ въ клатев обънвлено, что такъ накъ они не желяють признавать царскаго сына наследникомъ престола, то будуть сосланы на галеры для занятия построеніем вораблей. Мало и этого было Вандалу. Разогнавъ епископовъ, онъ отпревиль по всей Африки палачей, съ тъмъ, чтобы они ни одного города и селевія, ни одного дома православныхъ не оставили беза плача и крелен.. Тогда возобновищей вст ужасы времень языческихъ. : но возродидась и христіанская слава тахъ временъ: никакія мучевія не вынудили совращенія провославныхъ, въ аріанство, "Всв идуть на мученичество; всв бъгутъ за мучениками, но никто не обращается къ нашему исповъданію" (т. е. аріанскому), -- допосили Гунерику исполнители его веленій. Къ такимъ страданіямъ православныхъ присоединился еще страшный въ страна гододъ. Вандалы не хотъли давать имъ хлеба иначе, какъ подъ условіемъ обращенія ихъ въ аріанство. А когда нестерпимыя мученія голода заставили православныхъ толпами выходить изъ провинцій въ столицу, Кареагенъ, для того, чтобы адъсь найти какіе нибудь куски хавба, то Гунеривъ велваъ гнать всв эти толпы вонъ изъ города, и несчастные, выходи изъ него и не жъ состояній бывь продолжать путь, падали одни за другими и тручами своими покрывали поля. Только съ смертію Гунерика (484 г.) африканская Церновь успо-ROMIACH-XOUR HA BROMS (1).

На востои Зеновъ, неспособный из управлению, самъ управляемый женщинами, не умълъ и не расположенъ быль поддержать благо Церкви. Евтихіане не тервли силы въ церковныхъ дълехъ, такъ что занимали важний епископскія каседры. Особенно каседры александрійская и антіохійская были въ цолномъ ихъ распориженіи. И такъ было послів халкидонскаго собора до конца стольтія. Наконемъ имп. Земонъ, по внущенію самихъ же евтихіанъ и людей двуличныхъ изъ правослевныхъ, издаль отъ своего имени догматическій единтъх



<sup>(1)</sup> Гоненіе Гунерика со всёми подробностями описываєть современный историкь африканской Церкви, Викторъ, сп. Витты, бывшій очевиднымь свидетелемь всёмь ужасовь гоненія. *Uictor*. lib. 3—5.

въ которомъ, изложивъ основанія въры, призываеть и лично убъждаеть всёхъ своихъ подданныхъ, и духовныхъ и мірскихъ, къ единенію на этихъ основаніяхъ (1). Хотя Зенонъ исповъдуеть здъсь въру по символу нивейскому, предаеть анавем'в Несторія и Евтихія, со всвми ихъ единомышленниками, называетъ Церковь духовною и безсмертною матерію имперіи и всёхъ народовъ, утверждаеть, что имперія не можеть принять другой въры, промъ святоотеческой, православной; однакожь этотъ едиктъ былъ ничто иное, какъ мистификація. Не говоря уже о недостатиахъ его въ догиатическомъ изложенія, о неясности, неточности, смещеніи понятій, едиктъ предаеть анавемъ, вмъстъ съ Несторіемъ и Евтихіемъ, всвхъ, кто на хамкидонскомо и на всякомъ другомъ соборъ говорилъ что-нибудь такое, чего къте ва симеоль никейскома; т. е. Зенонъ повторяль именно то, что Евтихіане ставили въ упрекъ налкидонскому собору, что будто онъ ввель новое въроучение, не опредъленное соборомъ никейскимъ. Мистификація туть была видна и изъ того, что, не смотря на проповъдь православія въ едиктв, евтихіанскіе епископы, самые ожесточенные противники IV вседенского собора, остались на своихъ мъстахъ, каковы были Петръ Монгъ въ Александріи, Петръ Фуллонъ въ Антіохіи, и пр. Они съ своей стороны даже приняли формально этотъ едиктъ, не смотря на анасему его противъ Евтихія: знакъ, что мысли и цвли Земона были вовсе имъ не противны. Самъ константинопольскій патріаркъ Акакій поколебался и вступиль съ ними въ общение. Но епископы строго-православные едикть отвергли. Следствіемъ было

<sup>(1)</sup> Этоть единть извъстень подъ именемъ: іготикот-соединительный.

низложение многикъ изъ нихъ: Эснонъ заключилъ въ темницу и пословъ римского папы, прибывшихъ въ Константинополь съ письмами отъ него къ императору и патріарку, которыхъ папа увъщаваль прекратить связи и дерковныя сношенія съ еретиками. Но эти связи и споменія оправдывались въ глазахъ Зенона и Акакія патріарха именно видимою покорностію Евтихіанъ голосу, призывавшему ихъ къ единению съ: Церковию, хоти это быль голось не Церкви и единеніе на ложныхъ основаніяхъ. Это была унія, сочиненная императорскою властію. На самомъ же двив пресловутое ввроученіе императора вышаю не только безплодно для единенія христанъ и умиренія Церкви, но и вредно, потому что своею двуличностію только давало лисучителями средство-выставлять свою ложь въ виде правомыслів предъ высшею властію, и ничего не теряя въ своихъ убъжденіяхъ, принятіемъ его пріобретать все, что нужно имъ было, для своихъ цвлей. Еще долго этотъ едиктъ служимь испушениемъ для Церкви.

Послъ Зенона возведенъ быль на тронъ одинъ изъ царедворцевъ, Анастасій. Патріаркъ Константивопольскій Евенмій, зная приверженность Анастасія къ Евтихіанству, воспротивнися его воцаренію; Евенмій даже удалить его изъ церкви, опасансь, чтобы онъ въ своей ръчи къ народу, по своемъ избраніи на престоль; не смутиль православныхъ выраженіемъ евтихіанскихъ мыслей, патріаркъ грозиль выставить его, на позоръ всему народу; какъ еретика. Не смотря на воб настоянія Двора и сената, Евенмій: отпазывался короновать Анастасія, пока онъ не дасть инеменнаго удостовървнія, что принимаетъ опредъленія Халкидонскаго Собора, какъ правила Въры, и не будеть вводить зичего

Digitized by Google

новаго въ общество православныхъ вопреви ученю Церкви. Только получивъ въ этомъ смысле актъ, собственноручно подписанный Анастасіемъ, Евоний согласился вънчать его на царство. Не покажется ли такой образъ дъйствій патріарха фанатизмомь или даже государственнымъ преступленіемъ? Но православная Церковь такъ много страдала отъ парской власти, покровительствовавшей ся врагамъ, была въ такомъ жалкомъ со стоянів, которое можно было бы признать безпадежнымъ, если бы не обътование Христово о ея въчной неодолимости, что твердость Евенмія надобно почесть величайшимъ достоинствомъ его характера, доблестію его сана и утвшеніемь для постоянно-смущеннаго духа православныхъ современниковъ. Не надобно терять изъ виду и того, какимъ образомъ въ то время наслъдовался престоль Имперіи. Не было ни твердыхъ правъ одного, Воговънчаннаго рода, ни правильнаго порядка въ народномъ избраніи, ни вниманія къ личнымъ достоинствамъ избираемыхъ: все зависъло отъ случайнаго исхода въ борьбъ партій, раздиравшикъ византійской Дворъ. Само государство не имедо ниванить ручательствъ въ сохранения своего благоденствия со стороны твхъ, кто воскодиль на тронъ: какое же основаніе было для Церкви безусловно ввёрять себя всякому проходимцу, такъ или иначе достигавшему церскаго вънца? Не имъла ли она нужды и права требоваль ручательства, что новое царствованіе, если не будеть для нея особенно благодътельно, то, по крайней мъръ, че будеть для нея и бъдствіемъ, когда оща видъла почти непрерывное направление державы противь ся ученія, духа и правидъ, видъла Дворъ, иостоянно наполненный ея врагами, видъла въ самомъ зарантеръ его прин-

**жины** противонравственные, отъ : которыхъдможно быво ожидать только всего - противоредигозного? Не имъиа ии: твердость . православныхъ дастырей тэмь: болье трины. и. величія, что они. такъ, твердо, хотя, къ/несчастію и не всегда благоуспъщно, стояни не за личные интересы, даже не за выгоды своего сословія, а тольт вол зал чистоту ли целость. Веры? Не справедливол ди, еще пожальть, что примъры, подобные Еведино, были не постоянны, даже не очень насты въ исторіи Восточной Церкви? Въ этомъ отношении недьзя не откать чести и римскимъ папамъ. Они въ эти бурныя времена, невависимо отъ лишнихъ притязаний на особенныя права своей каоодры, съ высокимъ постоянствомъ не только сами у себя защищали истинное, ученіе Въры отъ всякаго вольнодумства, но и сильно помогали, въ этомъ Восточной Церкви, убъждали пастырей ея къ твердости, распрывали саминь императорамь ложь и обманы еретиковъ, съ силою и сивлостію, достойною глубоваго: уваженія, изъясняци имъ собственныя ихъ ощибки и заблужденія въ двлахъ Церкви и строго опредвляли кругь ихъ правъ въ этихъ дъдахъ. Такъ напр. папа Феликсъ писалъ къ имиер. Зенону: "ты внаешь, Госу: дарь, что всевышняя премудрость не дароваца никому въ: міръ, промъ свяещенноначальниковъ, власти ръщать двиа совъсти. Тъмъ не менъе я не требую отъ васъ, по праву запостольской каседры и пресиства отъ Апостоп ловъ, а настоятельно убъждаю и заплинаю, какъ отещъ, поторый живо и: близко къ сердцу принимаеть: благо своего сына возлюбленнаго. Ты благосклонно выслушит ваешь променія варварскихь народовь, когда діло идепі о миръ твоей имперіи: можешь ли не внимать просьбамъ нашимъ о миръ Церкви? Ничего не можетъ быть

вожделеневе, какъ единение древняго и новаго Рима въ духв всеменской Ввры, такъ, чтобы оба эти города исповъдали одно и тоже въроучение, какъ носять одно имя. Думаешь ли ты, Государь, что я не проливаю слезъ, когда пишу это, не преклоняюсь, какъ могу, предъ твоимъ благочестіемъ? Я не считаю трудомъ и униженісмъ для себя обращаться съ прошеніемъ къ императорской виасти въ такомъ двив, въ которомъ св. Апостоль не стыдился называть себя эрвлищемъ для всткъ людей. Не отвергай же, возлюбленный сынъ, моихъ убъжденій, не презирай моего сана: ибо, при всемъ моемъ недостоинствъ, въ моемъ лицъ Апостолъ Петръ, а чрезъ него самъ Інсусъ Христосъ обращается къ тебъ, не терпя, чтобы Церковь Его разрывалась на разныя части. Вогу не угодно, чтобы ты Его двлу предпочиталъ что бы то ни было въ міръ, Богу, въ милосердім Котораго ты имвешь нужду. Я не перестану убъждать тебя болве и болве, чтобы несчастное раздвление Церквей исчезло вирстр ср бло впновниками и ихр именями." (1) Что касается самовластнаго и несправедливаго вившательства государства въ дъла Церкви, то папа Геласій писаль на Востокъ:, по накимь правиламъ изгнанъ изъ своей Церкви Іоаннъ Александрійскій, ни въ чемъ не обличенный? Говорять, что это сдылаль императоръ: но какими канонами онъ на такія дъла умолномоченъ? Почему въ этомъ незаконномъ дълв епископъ константинопольскій уступиль, когда онъ знасть, что обвиняется не тоть только, кто делаеть зло, но и тотъ, кто одобряетъ и допускаетъ другихъ делеть зло? Власть мірская не иначе, какъ отъ духовной, доджна

<sup>(1)</sup> Fel. ep. 12.

воспринимать и изучать вопросы релегозные, а не судить въ нихъ по своему усмотрению. Никакая власть въ мірів не можетъ присвоять себів отого права, если только власть хочеть быть Христіанскою и не хочеть стать гонительницею въры." (1) Тотъже папа писаль въ самому императору Анастасію: "Государь! двъ выстия власти управляють міромь, духовная власть свашенно-начальства; и власть мірская — царей. Власть духовная темъ тяжелее, что пастыри на суде Божіемъ должны будуть дать отвёть, въ извёстныхъ отношеніяхъ, за самыхъ царей. Знай, сынъ возлюбленный, что царствуя надъ людьми въ дълахъ человъческихъ, ты твиъ не менве подчиненъ Церкви въ двиахъ священныхь; ты должень внимать пастырямь въ дълъ твоего собственнаго спасенія, и въ тайнахъ небесныхъ тебъ надлежить болъе послушание, нежели начальствованіе; въ этихъ предметахъ ты самъ подлежинь суду духовному, а не можешь подчинять его своей волъ. Если въ томъ, что касается гражданскаго управленія, священно-начальники, признавая происхождение твоей царственной власти свыше, повинуются твоимъ законамъ, чтобы не нарушать порядка въ дълахъ міра, не такъже ли ты обязанъ слушать Церковь въ распоряжени святыми тайнами? Тяжкая ответственность падаеть на цер-. ковныхъ пастырей, если они молчатъ, когда Богопочитаніе требуеть, чтобы они говорили; не менте отвътч. ственности и на тъхъ, которые, обязанные только повиноваться, презирають эту обязанность. Если сердца. върных должны покаряться вообще всемъ пастырямъ, когда пастыри совершають, какъ следуеть, дело Бо-

<sup>(1)</sup> P. Gelas. ep. 4.

жіе: то не больше ли вниманія и уваженія должно быть окавало духовной власти, поставленной въ Церкви сашемъ Богомъ выше другихъ? Вожественныя установленія могуть конечно подвергаться презрівнію и нападеніямъ человъческимъ: но никакая сила на вемлъ не можеть сокрушить этихъ установленій. Желательно ли еще врагамъ Церкви, чтобы дерзость ихъ противъ нел была столько же гибельна для нихъ самихъ, сколь она безсильна противъ въры?" (1) Вотъ какъ еще Геласій разсуждаль о разделени власти гражданской и церковной. До принествія въ міръ Спасителя, въ лиців одного человъка соединялся иногда санъ первосвящениика съ властію даря. Но съ пришествіемъ Того. Кто одинъ есть истинный Царь и Первосвищенникъ-вивсть, царь уже не пріемлеть има первосващенника и первосвященникъ не приписываетъ себъ достоинства царя. Хотя всв члены Церкви Христовой именуются родомъ царскимъ и священнымъ: но Вогъ, зная слабости человъческія, и восхотью спасти върных своихъ во смиреніи, разублиль права и дійствія той и другой власти, танъ, чтобы христіанскіе цари имъли надобность въ пастыряхъ для живни духовной и въчной, а пастыри подлежали распоряженіямъ царскимъ по дъламъ временнымъ, чтобы и тотъ, иго служитъ Богу, не бралъ на себя попеченій вигейскихь, и тоть, ито занять дівдами мірокими, не присвояль себъ управленія дълами свищенными. Такимъ образомъ та и другая власть удерживается въ своихъ предбляхъ, и кождая должность завята подобающими ей дълами. Оледовательно, заключаеть папь, ни одинь еписнопь не можеть быть ни свя-

<sup>(1)</sup> Ep. 8.

занъ въ своемъ санъ, ни разръшенъ мірскою властію (1) Дъйствительно, папа не призналъ законными опредъленій, постановленныхъ относательно епископовъ императоромъ Зенономъ. Къ сожальнію, начавшееся въ это время (въ V въкъ) соперничество между римскою и цареградскою канедрою, по поводу і ерархическаго возвышенія послъдней на Халкидонскомъ Соборъ (прав. 29), не мало мъщало добрымъ послъдствіямъ папскаго участія въ дълахъ Восточной Церкви.

Между тъмъ и импер. Анастасій не сдержаль своего объта-поддерживать опредъленія IV вселенскаго Собо: ра. Это быль человыть безъ характера, безъ опредыленнаго направленія въ своихъ мысляхъ и намереніяхъ. Поэтому онъ подвергался самымъ разнообразнымъ вліяніямъ въ своей жизни и обнаруживаль самыя противоръчивыя наклонности. Вывъ частнымъ человъкомъ, опъ отличался набожностію, ходиль въ церковь, молился, постился, такъ что народъ удивлялся его добродетелямъ христіанскимъ, и когда въ первый разъ Анастасій явилсн среди народа въ знакахъ царскаго достоинства, то народъ восклицаль: "парствуй, государь, какъ досель жиль!" Но въ своемъ дукв Анастасій быль таковъ, что, по свидетельству историковъ, нельзя было похвалить его ни за одну добродътель, не упревнувъ въ тоже время въ противоположномъ ей порокъ. Въ дълахъ религіи онъ подлежаль столько же вліннію аріань и свтихіанъ, сполько и манихобеъ и другихъ. Выискавъ случай и предлогъ низвергнуть патріаржа Евениія, который обязаль его быть върнымъ Церкви, онъ задумаль уничтожить и данное имъ при коронованіи обязатель-

<sup>(4)</sup> Ap. Labbe. concil. T. 4, 1227:

ство. Онъ требоваль отъ новаго патріарха, Македонія, подписанный собственноручно этоть обязательный акть, хранившійся въ канедральной Цериви; но Македоній не выдаваль; это быль человыть благонамыренный, котя и имълъ неосторожность подписать съ своей стороны есотимом Зенона, въ чемъ публично расканися. Тогда Анастасій, уже не сдерживаясь, высказался отврытымъ врагомъ. Цериви; соединяя съ евтихіанствомъ заблужденія манихейскія, онъ покрыль стіны въ своей дворцовой церкви живописными аллегорическими знаками, изобрътенными сначала у гностиновъ и возобновленными у манихеевъ; знаки эти, дикіе и чудовищные, возбуждади негодование православнаго народа, привыкшаго видъть въ Церкви одни священныя изображенія; еретики, смъщиваясь съ православными въ церковныхъ собраніяхъ, примъщивали къ молитвамъ и пъснопъніямъ Перкви свои еретическія выраженія, издавались надъ православными, производили намъренно въ ихъ богослуженій шумъ и всякіе бездорядки; православные, выходя изъ терпънія, возставали на еретиковъ и выгоняли ихъ изъ церквей. Анастасій, мстя цервымь за последнихъ, липиль, права убъжища /соборную: патріаршую церковь и передаль это право божницамъ еретическимъ. Онъ быль до такой степени низокъ, что позволиль еретикамъ даже подвупаты себя; такъ евтихіанскіе епископы объщали ему двъ тысячи фунтовъ золота, если онъ усиветь уничтожить опредвления калкидонскаго Собора: и онъ не терядъ изъ вида этой цели. Онъ хотель вакъ нибудь овладёть оригинальными актами Собора, хранившимися въ наседральной церкви. Патріаркъ, предвидя насиліе, запечаталь акты и положивь ихъ на св. престоль въ алтаръ, предаль дъло Собора на краненіе

самому Вогу. Императоръ не рашался самъ взять ихъсъ этого мъста; но одинъ евнухъ похитилъ акты ночью и вручиль императору, который разорваль и бросиль ихъ въ огонь. Это было знакомъ-съ одной стороны въ возмущению народа, который отврыто возсталь противъ Анастасія, объявляя его манижеемъ и недостойнымъ царствовать; съ другой-къ стольже открытому гоненію Анастасія и еретиковъ на православную Церковь. Еще разъ повторилось прежнее арълище всевозможныхъ насилій отъ враговъ Церкви и разнообразныхъ страданій ся преданныхъ сыновъ. Самъ Анастасій ужаснулся при этомъ зрълиців и, по опасенію народной ненависти, заключился въ своемъ дворцъ, имъя готовыми корабли, чтобы во время бъжать наъ Константинополя. И на этотъ разъ, когда православный патріаркъ быль изгнанъ, а на его ивсто поставленъ избранникъ Двора, Тимовей-безъ въры и чести, возвысился голосъ римскаго папы. "Или ты, писаль онъ Анастасио, думаешь, что, ставъ императоромъ, ты уже вправъ презирать судъ Вожій? Или ты скажеть, что самъ Богъ, въ гивев своемъ, попускаеть на земла двла губительныя? Но почему ты относищь это въ себъ? Помни, государь, что ты человекъ и, только съ этою вамятью, пользуйся властію и силою, которую Богь дароваль тебв. Какой бы судь ни произнесли недь твоими дълеми люди, дъла твои будутъ еще испытаны на судъ Божіемъ. Ты скажень, что мы обязаны покараться могуществу твоей власти: но мы признаемъ власть человъческую въ ея силъ дотоль, пока она не возстаеть съ своимъ произволомъ противъ Бога. Если всякая власть отъ Бога, то еще болве та, которая поставлена при вещахъ Божественныхъ. Предоставьте насъ суду Вожно: и мы предоставимь вась суду Вожно; если же не такъ; ты не можешь польвоваться преимуществами Того, чье право ты презирать хочешь. Ты жалуешься, что римскій сепать кудо относится къ тобь: но, если худо, что мы убъядаемъ тебя прервать соювъ съ еретиками, хорошо ин ты съ нами поступаешь, думая силою принудить насъ къ союзу съ ними? Мы слышимъ, что ты грозишь военною силою снова обратить къ ереси такъ, поторые уме давно добровольно отстали отъ нея. Но пакова бы ни была твоя сила и власть, помни, что ты человъкъ, и подумай о судьбъ тъхъ, которые стъ начала кристіанства преследовали Веру правослевную гоненіями; всь ихъ гоненія обратились въ ничто, тогда накъ истина Въры стала темъ более крепкою, чемъ более была преследуема. Давать свободу всемь ересямь и отказывать въ ней одной православной Церкви, значить быть ен гонителемъ. Если на нее смотримъ, какъ на заблуждение, то уже долженъ ты теривть ее на рабев со всеми другими терпимыми заблужденіями; а если признаешь ее за истину, то надобно посладовать ей, а не гнать. Не удивительно впрочемъ, что покровители манихейства преследують православныхъ, когда ложь сама по себъ не можетъ сдълать вле истигь; не странно, что оказываются жестокими из православнымь тв, которые могуть приспособинться по всвив ересамъ; друзья всвив заблужденій могуть быть врагами только такъ, которые не заблуждають (1)."

Такимъ обравомъ еще прошель въкъ (V) въ жизни Кристовой Церкви, и еще государство усиливалось изв

<sup>7 (1)</sup> Api Kabbei iilid. . 1296.

себя, а не изъ существа религіи, которой вовсе не понимало, да и мало заботилось о еа постижении, выработыть начала свободы въры; но; представляя себъ этя начала не иначе, какъ подъ формою господства надъ Церковію, въ идев своего освобожденія оть ся духовmaro brinnia, ynumenia ea bucmaro abtopurera a nipabственныхъ правъ въ совести людей, не выработало ничего, кромъ зла, гоненій сь своей стороны на Церковь и жестокихъ страдани въ самой Церкви. И опить вышло на повърку, что дъйствительная съобожа совъсти была, только не въ государствъ, а въ Церкви, гдъ лучшимъ признакомъ и проявленіемъ ея была неодолимость православныхъ убъжденій, несокрушимая ни подъкакимъ гнетомъ государственныхъ насилій, и въ тоже время-духъ терпимости, снисходительности, любви къ самымъ врагамъ ея. Мечемъ и огнемъ хотвло государство принудить Церковь къ признанію ересей, въ качествъ самостоятельныхъ и равноправныхъ съ нею въроисповъданій: кротостію и любовію Церковь хотъла обратить къ себъ всякую ересь. Прекрасивнина страницы въ этомъ духъ мы находимъ въ исторіи Церкви, и никакія усилія критическихъ умовъ не исказять этихъ страницъ, доискиваясь въ нихъ следовъ фанатизма, невъжества, предразсудновъ, и пр. Ужаснъйшія страницы мы читаемъ въ исторіи государства, и никакія соображенія историковъ, подъ видомъ политическихъ, не освътять этихъ страниць, чтобы найти и выказать нихъ что-либо глубокое, твердое, необходимое, послъдовательное; тутъ ничего такого нътъ, потому, что тутъ одна — безнравственность. Новъйшее выражение: византизмя, придуманное для религіознаго духа тъхъ мъстъ и временъ, спеціально характеризуеть его, только не въ томъ смыслъ, какой съ этимъ словомъ соединяють, и не въ Церкви греко-восточной, которая сама въ себъ была не византійская, а вселенская, но въ имперіи греко-восточной; здъсь, въ Византіи—государствъ, исповъданіе въры было слишкомъ своеобразно, или лучше сказать, вовсе безхарактерно, чтобы назвать его по справедливести православнымъ; въ имперіи была въ силъ всикая въра, кромъ православной; ея религіи трудно и придумать другое, болъе карактеристичное названіе, кромъ византизма.

(Продолжение будеть.)

## ХАРАКТЕРЪ ПРОТЕСТАНТСТВА

## и его историческое развитие (1).

## 11. Лютеранство.

Мы сказали уже, что вся лютеранская догматика служитъ выраженіемъ одной идеи о правахъ личнаго сознанія въ діль віры. Замічали также, что мысль о правахъ личности Лютеръ основываеть не на дъйствительномъ величіи самого человъка, а на дарахъ благодати и что только путемъ постепеннаго распрытія и выясненія протестантских в началь эти благодатные дары отождествляются съ личностію самого человъка и изъ человъческаго ничтожества незамътно вырастаетъ безмърное величіе человъка и его духовныхъ силъ. Здъсь снова повторяемъ, что лютеранское въроисповъданіе, дъйствительно, повидимому, ратуеть за дары благодати, въ противоположность католичеству, гдв, какъ казалось Лютеру, забывали о нихъ, и въ дълъ искупленія главнымъ двятелемъ признавали самого человъка. Но этолишь оптическій обмань; въ сущности — лютеранинь, ратуя за дары благодати, ратоваль за себя самого, онъ переносиль ихъ на свою собственную личность. По мъръ того, какъ развивалась мысль о необходимости внут-

<sup>(1)</sup> См. Сентябр. книжку Христіан. Чтенія.

ренняго общенія со Христомъ, его собственная личность поднималась выше и выше, пока, наконецъ, не сдълалась сама существомъ всеобъемлющимъ, абсолютнымъ. Причина въ томъ, что лютеранинъ понималъ это общеніе чисто отвлеченнымъ образомъ, идеально, мечтательно.

Гдв-же исходный пункты этого возгранія, гдв тоты основный догмать лютеранства, изъ котораго выходици бы воб другіе и въ которомы иы моглу бы признать преимущественное выраженіе той идеи, о которой говорили и говоримы?

Въ нашихъ богословскихъ системахъ, излагавщихъ догматическія разности лютеранъ въ томъ порядкъ, въ какомъ расположены вопросы въ догматикъ, такой пунтъ вовсе не указывался. Католики также недавно и именно со времени Мёлера стали отъискивать этотъ исходный пунктъ лютеранства. Сами протестанты увидъли его въ самое послъднее время. Прежде они несправедливо признавали исходнымъ пунктомъ своего въроисповъданія свое ученіе о св. Писаніи, какъ единственномъ источникъ Въры.

А между тъмъ—уже у Лютера и Меланхтона, не смотря на всю несистематичность ихъ ученія, ясно высказывалось сильное тяготъніе въ одному пункту, къ одному тезису. На него же по преимуществу ударяли и швейцарскіе реформаторы Цвингли и Кальвинъ. Этотъ пунктъ, составляющій сущность лютеранства, есть ученіе объ оправданіи върою. Лютеръ въ такъ называемой застольной ръчи разъ высказалъ слъдующую сентенцію: "если падетъ наше ученіе объ оправданіи, то пропало все дъло реформаціи". Еще яснъе говорится объ этомъ въ Смалькальденскихъ членахъ: "id praecipuum est, ut fi-

Что же такое это оправдание въроко? Торы ли ви немъ смыслъ, что реформаторы вовсе отвергають добрыя дъла? Но еще на аугсбурскомъ сеймъ Меланитовы замфиль папистамъ, что они напрасно приписывають лютеранамъ отрицание веобходимости добрыкъ дълъ. И онъ и Лютеръ въ своихъ сочиненихъ не разъ повторяютъ это и пишутъ цълые трантаты о значени добрыхъ дълъ. Что же значитъ, спросимъ опять, это загадонное учение реформаторовъ XVI въка объ оправдани въроко безъ дълъ?

И здёсь намъ помогаеть противоположность лютеранства католичеству. Она выясняеть намъ сущность пъла. Лютерь возставаль противь насилія и стеснелій въ на: толической жизни и практикъ. Въ католицизмъ онъ видълъ ученіе объ оправданіи не чрезъ заслуги Искупителя, не gratis-туне, а единственно за подвиги, за дъла. Ему казалось, что тамъ върующій работаеть Христу, какъ наемникъ. Въ некоторой мере окъ быль правъ: Въ католичествъ, дъйствительно, идея о заслуганъ Христа заслонялась другимъ ученіемъ о спасеніи си ороге operato. Тамъ искони укоренилась мысль Пелагія о томъ! что человъкъ спасается своими подвигами-максяь, пвъ основъ поторой у самого Пелатія лежало отрицаніе даже догиата паденія. Блаженный Августинъ вовставаль противъ этого, но его учение не было надлежащимъ образомъ усвоено и оценено въ последующее время. Напротивъ, не уничтожая догмата паденія, жатоличество, сообразно съ своимъ вившнимъ, юридическимъ строемъ, ослаблело значение заслугь Христовыхъ. Еще Brodverdin жаловался, что totus fere mundus: Catholicus: post Pelagium in errorem abiit. Теоріи получислагівновія были сильны особенно между скотистами (последователя

ми Дуиса Скотта) и францисканцами, державшимися неоплатоническихъ началъ. Онъ отозвались и послъ реформаців въ спор'я янсенистовъ съ ісзуитами, которые поддерживали полу-пелагіанизмъ, какъ доктрину, болъе гармонировавшую съ ихъ практическими началами и образомъ дъйствій. Воззръніе это сказалось, нанонецъ, и въ новомъ догматв "непорочнаго зачатія" Богоматери, допускающемъ, что человъкъ своими собственными заслугами можеть освободиться отъ первороднаго граха. Вотъ противъ чего возставалъ Лютеръ, и, впадая въ другую крайность, хотыль сказать, что ничто внышнее и никакое вибшнее посредство не имбетъ значенія въдбав спасенія, что все опредвляется внутреннимъ, свободнымъ отношениемъ человъка къ спасающей благодати. Онъ противополагаетъ дъла въръ, какъ начало внъшнее, формальное, началу внутреннему и свободному. Мысль свою онъ выражаетъ въ формъ догматической, несправедливо пользуясь ученіемъ апостола Павла о противоположности дель закона закону евангельскому. И такъновторяемъ, — когда Лютеръ, Меланхтонъ, Цвингли и Кальвинь проповъдывали оправдание върою безъ дълъ шии въ противоположность дъламъ, то этимъ ожи хотели сказать только то, что все исходить изъ внутренняго, духовнаго начела, котораго не позналъ католическій міръ. Въ самомъ дълъ, изъ того, что я дълаю извъстное дъло, еще не следуеть, что я сочувствую ему, что я предавъ ему сердцемъ; очень можеть быть, что я отношусь къ нему только формально и вившнимъ обравомъ, исполняю его по принуждению и насилию. Это последнее прибавление мы сделали въ объяснение формы мотеранскаго догмата объ оправдания, т. е. въ объясвеніе того, что понятіє двяв: здвсь равносильно понятію вившней формальности. Такв понимаем в мы лютеранскій догмать, и сь этой точки вранів онв дайстви. тельно представляется нашь попнейшимь выраженемь протестантскаго субъективизма. Не напрасно Гегель съ пяносомъ говорить въ своей исторіи философіи о Лютеровой реформаціи, и въ его "вірую" находить филосоонческій сиысль. Воть его слова: "пютерово "стефи" имъетъ смысть историческій, на сколько спейудятивно (т. е. отвлеченно) его содержание. Въ этомъ одномъ словъ высказана широкая мысль о свободъ субъектив наго сознанія и о блаженствъ внутренней, сознательной жизни. Этимъ "credo" писпровергнутъ всякій вибит ній авторитеть" (1). Таковъ, въ самомъ ділів, стысль догмата объ оправдании върою, если дать ему отвлеченную форму. Но мы должны напередъ разъяснить его невосредственное, ближайшее значение для сознания не фидософическаго, а редигіознаго.

И такъ въ главномъ догматъ своего въроученія Лютеръ все подчинеть въръ. Нътъ нужды ни въ чемъ, кромъ этой въры, которая сама раждаетъ дъла неразлучныя съ нею. Нужно только чистое сердце для приняти благодати, нужно только, чтобы человъкъ былъ сосудомъ для усвоенія заслугъ Христа, нужна только увъренность въ спасеніи, чтобы быть блаженнымъ. Прочь все, что ственяетъ человъка, что мъщаетъ его человъческимъ радостямъ. У насъ есть Искупитель, мы знаемъ его и—мы спасены. "Наес est рах et laetitia, in qua асquiescimus in Deo, haec est liberatio a doloribus", замъчаетъ на это Меланхтонъ. Вотъ мысль, которая не-избъжно вела къ нолной личной свободъ и субъективному пониманію христіанства.

<sup>(1)</sup> Gesch. d. Philos. v. Hegel. B. 2.

ч. п.

Человъть оправдывается върою, а ве дълами, слъдовательно не вившнимъ, а виупреннимъ образомъ и безъ всявато визшняго посредства. Спасеніе—вто достояніе его собственнаго сердца, дъло, о которомъ знасть только внутренній человъть. Въ этомъ внутреннемъ актъ не можетъ принять участія никакое человъческое носредство, никакой вившый авторитетъ. Въра во Христа и увъренность въ полученіи спасенія, воть ссё, о чемъ, по словамъ Лютера, проповъдуетъ Евангеліе. И такъ въра лютеранъ есть въра въ непосредственность общенія со Христомъ, въра въ личныя, ни чъмъ не опредъленныя отношенія въ Нему; это, какъ выражаются сами нъмцы, Selbst-glaube въ противоположность католической објестіу-glaube. Вотъ первый элементь въ повити въры—вто внутренняя личная свобода.

Но этимъ не обнимается еще смысль Лютерова догмата, -- онъ не только указываеть на личную свободу. но и на то, что въ нашемъ личномъ внутрениемъ быть главный элементь-есть элементь теоретическій, отвлеченный. По Лютеру, -- стоить человаку прикоснуться мыслію въ идев Христа, чтобы быть блаженнымъ. Стоить быть уевренныме въ получени блаженства, чтобы ва дийствительности обладать имъ. Оправдывающая, субъективная въра протестантовъ есть не просто признаніе новозавітнаго откровенія, но и увіренность въ томъ, что человъку прощены грахи, что онъ оправданъ и будеть блажень. Меланхтонь оприцаеть, присутствіе всяваго смысла въ католическихъ, системахъ богословскихъ уже потому только, что онв отвергали: необходимость такой увъренности со стороны человъна възскоемъ будущемъ спасении. И такъ все совершаетъ въ области религіи наша личная увъренность въ спасеніи.

Христось мой дайствительный Синситель, ссии Его сыслуги становятся предметомы моето чувства, или вырнъе, моей мысли. И замъчательно, что Лютеры ме даязникакого опредъленнято термина для смеей инисающей
въры, оны называеть ее то расположениемы сердца, то
просто знанеме — Erkenniniss. Лено, что оны полусовнательно выдвигать вы области выры на первый планачисто отвлеченный элементь; мотерый дайствительно
возобладаль вы протестантотвы. Смыслы верхы разсумденій реформатора обы оправданій — съ этой точки эрынія — сводится къ сладующему положенію: "мысли отдаль спасенія, и оно будеть твоимы достояніемы. Энай,
что Христось твой Спаситель, и за тымь не принимай
никакого авторитета".

Таковъ внутренній симслю самаго главнаго про-

Совершенно ясно, что такое начало-съ одной стороны есть вачало чисто отвисченное и мечтательное. Все усвойется здась одной теоретической, мыслительной сторонъ человъка. Съ этой стороны протеставтство напонинаеть нашь древній гностицизмь, съ которымь боролась еще апостольская Церновь. Тамъ — во имя тносиса ввания требовали полной свободы въ двятельности и безразлично смотръли на всв требования христіанской жизни. Здісь также во имя візры все прощается человъку. Съ этой стороны лютерово "върую" есть такая же односторонность. накъ и Декартово: "содію, ergo sum". Haws ramerca parte, are resuch Heraptu, родоначальника протестантежьй филособи, есть не что иное, каки периоразъ лютерова "върую". Върую, савъ довательно спасаюсь, перенесенное въ сферу философіи. стало: менелю, следовательно существую. «По крайней

мъръ и между основнымъ положениемъ продестантскаго въроучения и исходнымъ пунктомъ нъмецкой омлосоойи, создавшей разнообразныя идеально-пантеистическия системы, существуетъ ноливищая гармония.

— Съ другой стороны — это начало есть начало совершеннаго личнаго произвола. Если въ дълъ въры не, умъстно никакое вижинее посредство, то все дъло спасенія есть дъло личнаго сознанія, совъсти, дичныхъ убъжденій. Вопрось объ втихъ убъжденіяхъ—вопрось ни для кого неразръщимый, такъ какъ онъ—дъло внутренней психической жизни.

Послъ этого нътъ нужды разъяснять, какъ при такомъ мечтательно произвольномъ начадъ протестанть, не смотря на свою видимую преданность волъ Искупителя и Духа Благодати, впослъдствии пришелъ къ самообожанію. Останавливаясь исключительно на своемъ дичномъ внутреннемъ, онъ, естественно, замыкался въ немъ и строилъ изъ него цълый міръ, перенося въ себя и видимую природу и само Божество. Но объ этомъ ръчь впереди...

И такъ, по Лютеру все прощается человъку за одно сочувствие дълу искупления; онъ овладъваетъ средствомъ ко спасению также легко, какъ овладъваетъ его мысль какою нибудь книгою или изучениемъ извъстной доктрины.

Возарвніе очень льстивое для человіческаго чувства, но на чемъ же было основать его? Противъ него говорила не только вся церковная практика, но и догматика. Если спасеніе совершается такъ легко, то что же останется на долю самого человіка, не будеть ли онъ только празднымъ зрителемъ дійствій Благодати? Вотъ вопросъ, съ которымъ неизбіжно сталкивалось новое

ученіе Лютера, — вопросъ неразръшимый съ его точки зрвнія. Но онъ думаль рвшить его, высказавъ новый взглядъ на ученіе о состояніи падшаго человъка. И эти новыя особенности лютеранского въроучения - не что иное, какъ основанія для ученія объ оправданій; -- мысль объ оправданіи върою выводится здъсь изъ новаго, своеобразнаго взгляда на состояніе человъка до и послъ паденія. Вотъ ходъ мыслей Лютера: человъкъ оправдывается не двлами, а върою, за него двиствуетъ Влагодать, потому что самь человыть, еслибь даже хотыль двиствовать, не можеть. Паденіе его было такъ сильно, такъ глубоко, что раздробило всв его нравственныя силы. Мы стали, по выраженію Лютера, солянымъ столбомъ, въ который превращена жена Лотова, мы камень, мы истукань въ правственномь отношении. Тоже повторяють и другіе реформаторы. Affirmamus, говорится въ "Ayrcбyprcкомъ исповъдании", hominem prorsus corrupum esse ita, ut ne scintillula quaeedam spiritualium virium reliqua sit. Къ такому новому взгляду на паденіе побуждались реформаторы, сколько желаніємь последовательности въ разскрыти своего учения объ оправданіи, столько же, сь другой стороны, и отсутствіемъ всякаго раскрытія догмата о паденіи у католиковъ. Средневъковая схоластика, основанная на Аристотелъ, и не могла его выяснить, и была, какъ говорили мы, заражена пелагіанизмомъ. Лютеръ и Меланхтонъ не совсвиъ несправедливо жалуются на софистовъ, которые docent, какъ говорилъ Лютеръ, mansisse integra natus ralia. Но реформаторы по обыкновению и здись впадають въ другую крайность. Лютеръ доказываль, что безъ благодати человъкъ лишенъ даже свободы и говориль, что догмать о свободь занесень схоластиками

въ Богословіе изъ вилосовіи Платоновой, — "vocabulum аквінії реглісіовівнішта в Ріадопе additum". Когда противъ і Людора возстать на это извъстный гуманисть. Зравить Роттерданскій съ своєю книгу de servo arbitrio, въ которой доветь свою мысль до постідней крайности, Въ этомъ сочиненія онъ доказываеть, что допускать свободу, значить уничтожать и идею Провидінія, и идею Иснупленія.

.. Но это основание для учения объ оправдания върою, възсвою очередь, искало и для себя основаній. И Лютеръ. и Меленахтонъ не остановились на актъ даденія, а отъ него перещии пъ предшествовавщему ему состоянію, т. е. къ фостоянію невиности. Взглядь на паденіе аскалті опоры, во взгазда на состояніе, невинности и онъ связань съ этимъ достаднимъ. И здесь тоже въ католическомъ ученін бінла слабан к төмпря сторопа, множество теорій, и на одня изъ не объясняла дъла. Потеру-плик върности своего взгляда на паденіе нужно і было доказать, что первобытное состоянів человъна прититос се обозбания в по в обозбания в прититос обозбания в прити падалъ весь духодный строй нашей, жизни. Сдовомъ еңун нужно было нывести (изъ первобытваго состоянія свей колиать паденія съпротическою необходимостію: Поэтому: она пересматриваеть прежде псуществовавшія. теорін, на этотъ предметь и ищеть подходящей въ себъ доктрины. Онъ преждепвсего возстаеть противъ ученія твиъ католическихъ богосдововъ, которые доказывали, что невинное состояніе детоврка быто сверхъ-естественнымъ, благодатнымъ, Донятно, почему, это, ему не нравилось. Если человать быль невинень по бавгодати, то въ вктр паденія съ нимъчничего не про-

изощно, кромъ отъятія благодати, и природа человъка сама, по себъ осталась жеповрежденною. Онъ утверждаеть, въ противоположность католическимъ богословамъ, что состояние невинности-актъ вовсе не случайный, а существенный—"esse de essentia hominis"; что оно не только было возможно, но и составляло требованіе самой природы человъка. Ему не правится и другая теорія, по которой состояніе невинности состояло только въ отсутстви гржка, а не было положительною добродетелію. Это, справедливо замечаеть онъ, -- добродетель несмыслія. Онъ довазываеть, что состояніе невинирски было состояність силь духовно развитыхъ и харантеризуеть его, какъ гармоническое двиствіе ихъ въ человъкъ: "aequale temperamentum". Возъръніе, которюе было бы совершенно върно, еслибъ при этомъ Лютеръ не отрещаль первобытнаго человена отъ венжихъ благодатныхъ воздъйствій на него со стороны Бога, и особенно еслибъ не сдълалъ изъ него соверщеню невосического заключенія къ тому, что акть паденія-въ противоположность: гармоническому действію нравственных силь вы человый невинномь, сталь актомъ полнаго правственнаго разложения. Различе Лютерова возарвнія на состояніе невинности отъ ученія древне-Вселенской Церкви именно въ отръшени первобытнаго чедована от воздайствій на него Божества, дъ отращени, на которомъ настаиваетъ Лютеръ для торо, чтобъ позвысить значение естественных симв невижнаго предоржжа, и триж божье разительною сделать самую катастрому паденія.

Само собою разумается, что изъ этого сладовало насколько имое, особенно сравнительно съ католическимъ, возружние и на историю человачества до явления Хри-

стівнотва. Лютерь в Меланктонь, двяствительно, праждебно относятся жь языческому міру и упревають католичество въ привизанности иъ нему: Первый, расточая свои укоризны схоластикамъ, не оставляетъ въ поков и языческихъ философовъ, которымъ они савдовали, и прерываеть овою рвчь въ нивъ следующимъ и подобными ему обращеніями къ Аристочелю: "quid dicas mihi, o Aristoteles, impius homo?" Вивсто того, чтобъ изучать Евангеліе, замічаеть одь о схоластикахь, они изощряють свою діалектину надължученіемь положеній языческого мудреца: "de rebus causalibus et accidentalibus". Упреки совершенно справодинене. Въ Римв часто смъщивался Христосъ съ Меркуріемъ, Мадонна съ Венерой, а во времена оны тамъ совершались даже религіозныя процессіи въ честь Виргилія, Горація, Платона и Аристотеля. Но, если истолициям сменциваль міръ христіанскій съ языческимъ, то реформаторы, съ другой стороны, до того развобщали его съ міромъ христіанскимъ, что становилось невозможнымъ самое обращение его въ христинству. Для вихъ языческий міръ, жавъ и вообще падшій человыв, лишень быль самой свободы и не тольно помрачиль и испанить, въ себъ образъ Вожій, но и совершенно уничножние его въ Land Comment

Таковы основы у иютеранъ для ученія объ оправданіи вірою. Онів до того слабы, что дають паті себя не столько тоть выводъ, какого котіль Лютеръ, сколько совершенно противоноложный, потому что, лишая человіжа самаго образа Божія, отнимають у него въ поже время и возможность облагодатствованія, — уничтожають въ человіжів всів тіз правственным стихіи, которыя нужны для воспріятія и усвоенія Благодатных дійствій. Она даляють челована нанив-то невольнымь, безъучастнымь, безсознательнымь носителемь Влагодати, она вносять въ дало искупленія накой-то фатадистическій элементь.

Правда, все это, новидимому, уничивало только человька, но не самое дъло искупленія. Но внутреннее
противорючіє, скрывавшееся въ догнать, который дълаль
участникомъ Благодати человъка, неспособисно въ воспріятію Божественныхъ дъйствій, не могло долго скрываться и, естественно, стремилось выродиться во взглядъ
совершенно противоположный. Крайность взгляда на
паденіе вела въ противоположной крайности. Не удивительно, поэтому, что міръ явыческій, такъ отверженный на первыхъ порахъ для протестантства, въ послъдствік отождествился для него съ міромъ христіанскимъ,
а сярогость вапилда на христіанскую добродътель вніродилась въ безразличіє между добромъ и зломъ...

Но мы должны снове обратиться жь Лютеру и его началу. Начало оправдывающей въры есть только жатеріальный принципъ протестантства. Подла него стоить 
другой принципъ, паравледьный ему, который, вибсть 
съ новъйшими протестантскими богословами, мы должны назвать формальными началомъ лютеранскаго въроисповъданія. Это формальное вачало лютеранскаго въроисповъданія. Это формальное вачало лютеранства — въ
ученіи о св. Писаніи, какъ мормъ въры. Начало это 
стоитъ въ вфкоторомъ противорачіи съ первымъ, матеріальнымъ принципомъ протестантства, какъ назвали 
вго пъмецию богословы, уме потому, что по взгляду 
Лютера на оправданіе, человъкъ только смутренно и 
безъ всянаго видимаго посредства входить въ общеніе 
съ Благодатію и отъ неи получаеть озареніе. Но Лютеру оно было веобходимо, прежде всего потому, что

безъ этого охраниющаго начала, съ единиъ своимъ интеріальным принципомь, онь зашель бы слищиомъ далеко, онъ долженъ быль была его основани отвертнуть не только всё безъ исключенія такиства, но и всявое вижинее, Боголочтеніе. Оъ друдой стороны ресорматорь боролся съ римскою церкомю, которая опирадась на Божественный авторитеть. Ему нужно было противопоставить ей поть же авторитеть, иначе у него не было бы противъ нев силь. И воть Лютеръ признасть. Священное Лисаніе единственнимъ источникомъ въроучения, съ которымъ христанинъ долженъ повърять свои динныя возаржиля. Ктому же этоть: чистый источцикь Вфры, въ церкви, съ которою боррися окъ, быль въ небрежени, и указание на него Лютеровъ было новостію, непонятною для католического міра, діломъ сыльно ватрогивающимь : Римь, колеблющимь папскую систему, Въ самомъ дълъ, Виблія даже въ университетахъ, ватолическихъ была вичгой почти неизвъстною. Raвсказывають, объ: одножь преподаватель: того времения продонатовориль своимь служивлению, какь новость, что сотыжниев, навываемая Евангелісмъ, въ ноторой есть панто противное папству и католичеству: Переводили се на живые ламки украдкой, чтеніе ся счилелось деломь не совсемь похвальнымь даже для ученыкъ, и Аютеръ, : жавя въ понастыръ, скрываль отъ друдихъ среи заняти Библию. А народу даже закономъ запрещено было читать ее. Она быва въ рукахъ тольво упвысинки власрей пакъ уплиломатовъ, которые расворящались дея смысломъ по своему произволу. усмотринію. Главное, глась жиль каподическій мірь; это преданіе и притомъ не столько древнее, сколько пордижелизмы пълениося, не. столько сперковныго, леколько

говударственнаго карантера. Во имя этого то Дитарун отвергаеть предание, выдживь изъ его обдаски только символь Апонтольскій, Асанасіскь и перваго Вселенскаго Собора, несправедляю предполагая, что все прочес въ церковномъ предаціи слоить въ слиж съ системой папства. Италъ, Лютеръ руководится двумя началами; въ существъ джла совершенно противоноложными, ж отъ того, какъ увидимъ, не остается вполять върнымъ на одному изъ нихъ, а постоящо колефлека междутьмъ и другимъ; впадая въ непоследоважельность и претиворъчіп.

. Онъ воевысиль : взглядьяна эначеніе - Св./ Писакія и даль его въ руки народа. Страннымъ назалось это жатолическому міру и Кохлей съ провіей писыть; что ремесленники и безмозгање идјоты раскупають Новый Завътъ въ переводъ Лютера и вступають даже въ споры. съ магистрами и допторами. Онъ возвысилъ и озмое поняте Воговдохновенности сравнительно съ средневъновымъ натолическимъ взгладомъ на ого. У охолестиновъ мы встрачаемся съ меннями, что Воговдожновенна только мысль Писанія и т. п. и вообще не находимь. полнаго раскрытія этого догиата. Самыя выгоды кадолі личества требовали; чтобы поните Воговдохновенности. не было развиваемо широко и особенно на счеть новоизмышленныхъ предавій. Люгеръ утверждаеть догмаль Воговдохновенности, хоти и не распрываеть его вы ясной и опредвленной формы. На Писаніе онъ смотрить. нанъ на образъ Самаго Спаситель, палу на отраженіе Его Вожественнаго духа и накодить вы демъ особенную, таинственную силу. "Таинство совершается", говорить онъ, когда читаю слова Евангелія, когда проникаюсь ихъ духомъ". Впрочемъ, напрасно стали бы мы

искать у Люгера полнаго, истиннаго бизгогованія къ Ов: Писанию. Такъ какъ это начало Въры было для него вовсе не единственнымъ и даже не главнымъ, а служебиымъ для другаго инчила личной вфры, то онъ позволяеть себв: большую: свободу въ разсужденіяхь о внигахъ Св. Писанія, особенно тамъ, гдв его основное жечало не немедило себъ въ немъ подтверждения, а напротивь опровергалось. Извъстно, что овъ даваль предпочтеніе одной священной книгь предъ другою, онь совътовать изъ Евангелій читать по преинуществу Евангеліе отъ Іоанна, а между посланіями Апостольскими пославів Апостола Павла, какъ учителя христіанской свободы. Посланія Ап. Петра и Іакова за ихъ практическій карантеры, особенно же, за выраженіе «въра беза дв. в мертев», онъ дервнулъ даже назвать слабыми, соломев-Humm (Stroherne). Be: Angrammench eny ne nonparamoch сивнующее м'всто: Блажени теорящи заподи Его, да будеть область име на древо животкое (1), и онъ не признавъ его Апостольскимъ писаніемъ. О книгъ «Екклезіясть» Лютеръ говорилъ даже, что она написана какимъ нибудь спецтикомъ. Разсужденія Премудраго о суств жизни вовсе не гармонировали съ его взглядомъ на оправданіе, даваними подную свободу въ жизни. Онъ не стъсимисы, наконець, испать противоръчія въ Св. Писаніи: дин мего нужно было только, чтобы всв Евангелія сходились въ томъ, что онъ признавалъ главнымъ и существенными, т. е. въ чемъ онъ видъль свое учение объ оправданія. « «Что мив за дьіо», говориль онь, «что въ Ввангелінъ накодить несогласіе? Я всегда готовъ!

2、1、2、1、1、1、1、12<sup>1</sup>、14(2)大。

<sup>(&#</sup>x27;) Coz. 2, 14.

<sup>(2)</sup> Anon. 22, 14.

денустить лего... Нушно тельно, писобъ онф фыли согда: свы въ существенномъ, а онф дъйствительно согдасны высуметь, что Христосъ: умертвить мой дрихъъ. Итакъ, на взаять Лютера, Свящ. Цясаніе Воговдохног венно, но только въ ціломъ, а не въ частяхъп Слово Божіе въ Писаніи, но Писаніе не Слово Божіе, вотъ

Ближайшіе последователи Лютера были възртомъ отг ношенія строже. Протестантскіе богословы первых вре: менъ доказывають, что св. писатели лишь орудія Дужа Вожін, трость книжника окоронисца. Духъ Свядый, по словамъ мхъ, не только возбуждалъ въ нацисанію, нетолько даваль impulsionem scribendi, какъ они выражались, внушаль не холько мысли—suggestio гегим, но, и самыя слова и выраженія—suggestio, verborum. Но такой взглядъ не былъ и не могъ быть дречнымъ...Съ одной спороны — самая неопредаленность и шаткость возаржній на Св. Писаніе у самихъ реформаторовъ, съ пригой- и это главное-подчинение этого руководительнаго начала другому началу свободной личной въры, которое неизбъжно вело къ произволу въ понимании Св. Писанія, своро, породили чисто раціоналистическій взглядъ на Библію, господствовавшій тамъ до последняго времени. Лишь въ наши дни протестанты снова возвращаются къ прежнимъ своимъ понятіямъ о Св. Писаніи, но напрасно думають они найти твердыя основы для этого догмата въ учени самаго Лютера. Напрасно Шенкель, въ своей книга "о реформаторахъ", въ положеніи Лютера "Слово Божіе въ Писаніи, но Писаніе не Слово Божіе", думаеть найти исходъ для ръшенія всъхъ вопросовъ касательно Св. Писанія......

Изъ такихъ коллизій между двумя началами-матері-

акьнымь на формальнымъ --- и сложимись Лютеранская догнатика, полняя непоследовательности и противоръviii. Tamb, rab camb .Invers engers necornacie canabтеньствы Свящ. Писанія съ его ученість объ оправданіи, CHAPT THE CHAPTER CHARGETH COUNTY CHAPTER HAVE SAME CHARTESER. стый, вий совсий отвергами ихъ значение. Вообще же часто полебался въ своихъ догнатическихъ положевіявъ и не знава ин что решинься. Така спачам окалориsuch the thereof somether between the section of th The Hainers Hymeric ocasons shavesic morasing a **Мамбин**ть его форму; нанонень, ренимся совсямь уничтожеть его значение. На подобныхъ примеровъ непосабдовательности Лютера мы увидимъ много. Темерь зам'втимъ только. что то совершенизя неправда: бущо Лютеръ созданъ свое въроучение на основания Квангелия. Еще съ меньшимъ правомъ протестантскія общины присвоили себъ въ последнее время название Евантелическахъ, желая показать, что онъ держатся чисто Еврагелических началь и не знають преданій человіческихь.

(Продолжение будеть.)

Іером. Хрисанев.

## иностранныя церковныя извъстія. 👑 🦠

Linguista de la companio del companio de la companio della compani

Политическое и соціальное положеніе римскенатолической цернии во Франціи, по изображенію Дюпанду (епископа Орлеанскаго). Вы свеей броиноръ о оренцузско-итальянской конвенціи 15/27 сентибри 1864 г. и папской эвенкинна 8/22 денабря того же года; Дюпан му обрасовываеть вы следующих словахь современное нолитическое и соціальное подоженіе римско-католической нервии во Франціи: "Во французскихъ деревних в гав. по проповедую Евангеліе, церковь предоставлена женижнамъ и старикамъ, школа двтамъ, — она же водить: наъ потомъ и въ периовь, мужчины и молодежь на свою долю взяли журналы и трактиры. Въ перковь модять обывновенно разъ въ педваю на часъ, или на два. Шиолу песыщають, а чрезъ нее и церковь, только отъ 8 до 11 лътъ. Все остальное время жизни посвящается заботамъ о матеріальныхъ интересахъ, и тв жалкія четверти часа, которыя костакъ урываеть у себя мужчина, чтобы уделить скольно нибудь вниманія общественнымъ интересамъ, у него отнимаетъ какой вибудь журналисть, который изъ столицы, этого центральнаго пункта просвищения, смедневно повторясть своимъ читателямъ на всв'лады: "Папа — тиранъ, свя? щенники -- обманщики, Христосъ -- легенда." "Чтобы дать понятіе о томъ, какого рода внушенія й

правила читатель находить въ современной прессъ, достаточно сказать, что въ десяти, или пятнадпати изъ самыхъ распространенныхъ газетъ и обозрѣній старыхъ и новыхъ, постоянно разсыпаются нападки на религію; — эти журналы ни слова не проронять о томъ, что сдѣлають хорошаго римско-католики и спѣшать немедленно заяним о томъ, что сдѣлають они дурного, или неблагоразумнаго; между тѣмъ защита религіи предоставлена двумъчин тремъ цадогрательнымъчнуржаламъ, и всякой новый защитника ся не добълся бы позволенія издавать свой листокъ."

"Повидимому, хотять сділать изъ религи валь, отпрытый для всёхъ непаденій, чтобы приврыть имъ подитику. Повидимому, находять благоразумнымъ дозволять нападви на единственнаго Учителя, котораго развънчать нельзя. Но это —большое и опасное заблужденіе!"

"Много говорять о реформахъ школъ, преувеличивають значение каседры, върять вліянію церкви на умы. Но какое вліяніе можеть быть сравнено съ тъмъ, на которое я указываю? Попробуйте въ какой нибуль деревнь, гдъ есть харчевня, въ которой можно найчи Siécle, Opinion nationale, книгу Ренана La vie de Jesus, позвонить къ модитвъ, и посмотряте, многіє ли изъ читателей поименованныхъ газеть обратять вниманіе на призывъ скромнаго кодокола! Это еще не все! Не одна пресса противъ насъ: — кътъ, и законы вмъстъ съ нею."

"Мы терпимъ тоже, что всй другіе граждане, и даже болйе, чёмъ ати другіе, потому что наца задача состоить въ томъ, чтобы соединять людей, распространять ученіе, основывать заведенія (съ религіозно воспитательными цёлями); мы терпимъ отъ всёхъ тёхъ ограинченій, которыя противопоставляются свобові собравій, ученія, убіняєчій, ассодівній (1).

"Скажу болце, — ни одно польцо древией цана, скованное для насть нетерпимостью царей и народовъ, не износилось отъ времени и не разбите во имя справедливости. Какъ во времи голдиненскихъ гоненій употребляють противъ насъ апелляціи на злоупотребленія долиностью, смотрять подозрительно на нацу одежду, какъ во времена проспринців, и на наши домы, данъ въ старину во временя коненскацій.

Когда горькая необходимость заставить протянуть из намь объятія, тогда союзь между несправедливостью и предубъщением ослабъваеть и готовь, повидимому, рушиться. Но онъ снова составляется, украпляется и стаморится въ угрожающее положение из намъ, когда поднимается буря нечестия и повертывается колесо счастия.

Нравы тоже противъ насъ, какъ пресса и законъ.

Теперь въ модъ удовольствія, въ модъ деньги, и я не одпибусь, если сважу, что въ настоящую минуту—причинъ я не хочу разыскивать — нравы испорчены и добродътель страдаеть.

Но вакъ своро порожь торжествуетъ, тотчасъ же начиваются нацаденія на въру; этому научаетъ насъ опытъ, Зло питаетъ какъ будто тайное озлобленіе противъ добра. Это озлобленіе дълается потомъ общей атмосферой. Но въ глубинъ души испорченный человъкъ находитъ допазательство дудовности своей природы: въ этомъ озлобленія есть логика. Вы скупые! вы жалуетесь на ре-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Напоминаемъ читателю, что это говорить Французскій епископъ о парижаннях калахъ во Францін. (Примоч: редаки.).

aurito, notomy with pensiria menyeron as sees. But pacпутные! вы осуждаете религио, потому что она васъ осуждаеть! Да, и не отибаюсь! погда и бросаю взоръ HE IIINGOM WHATOIDORABUS W BRHLY, 'TTO HE MA'S HORREX'S разставлень безстидный соблазиь, то во мят сеставлистся убъеденіе. Что и имбю двло сь ненавистнимь невърјемъ. Преступление проклинаетъ: справедливость; распутство, чтобы удобиве удовлетворать свемы страстимь, старается уронить чистую иравственность. Дурные правы не бывають безь дурных правиль, испорченность въ поведеніи предполагаеть заблужденія умственныя. А заблужденіе (я не желаль бы, чтобы слова мои дурно были поняты) тораздо опасиве, чвив грахъ. Грвхъ производить раскаяніе, а заблужденіе исплючееть его. Кто падаеть и внаеть о томъ, что падаеть, тоть можеть встать; но горе тому, жто извиняеть и оправдываеть свое паденіе, ято взываеть: "старайтесь равбогатъть во что бы то ни стало и инслаждайтесь; въ этомъ состоить вся жизнь!"

Богатство и удовольствія, которыть иніўть и которымь служать, воть двъ ступени на окраинъ пропасти, на которыхь—говорю это сь увъренностью—сь нъкотораго времени объими ногами стоить часть французскаго и двже европейскаго общества. Тему же удивляться, если оно не любить болье Іисуса Христа, смиреннато, убогаго, уничиженнаго?

Прибавлю квартому, что за насъ говорить слабость нашего положения. Едва минь французскам церковь оправилась посла казней и проскринцій, какъ собралась надъ нею новая гроза. Бъдное, уничиженное и сътрудомъ собранное духовенство увидъло себя окруженнымъ враждебными силами, которыя ростурълсть каждымъ

двень, потому что все току бизгопріничнуєть (Ивмам'я не оказывають ни справеднивости; жи пощады и сы дожны пробираться по опасныму трепинивиднореди бури и аврини: (Evangelische Kirchen Zeitung ин 1865. Аргіі.)

· Сиотовія Пів IX про Винторопева Эмики и дому Hinghouse of the manufactures of the choice out эжольновический изверенений инфинистрации и на применений и на ніе: ремско-ветолической периви і в Итальянском в поролевствв, гдв, вследстве распри рамскаго люра, съ туринскимь (теперь флорентійским») оказалосы, въ началь текущаго года: по 40 праздныва опископовихъ васедръ, заставило палу променуть отлученному имъ лоролю инальнекому руку примирения Говорять, что усыленные представления покойнаго кардинала Визомана, который варонно пріважни дібгомі 1864 г., ри Рима нав Лондона, чтобы: склонить папу къ примиреню съ игельнисвимъ королемъ, нобъдили укорство лапы и онъ ришился самъ нервый сдалать шагь: въ примирению... 10 марта текущаго года папа опправиль выпоролюнсобственноручное письмо, въ которомъ предлагаль аму устроить соглашение относительно замыщения наваниныхъ каседръ. Подитической стороны дъда пила: предмогаль не насапься. Винторъ Эмманумиъ быль тронуть этимъ: поступкомъ папы и цемерменно, отправиль чрезвычайнаго посланника въ Вимъ вы линъ своего и быншаго министра. Вегецци договориться непосредственно съ мивистронів палы, кардиналомъ Ангоналли, потчосительно условій нь соплащенію, Эте порученіе паругь одъвало: Вереции самымъ интереснымъ недовъемъ въ міръ. Въ теченіи трехъ недъль, которыя Вегенци вровель въ Ринь (съ 14 април поль, мая полневому птиию) всё журналы и гаветы во всёхъ странахъ свёта тольноп и говорили, что о посольстве Вегенци. Одни думали, что папа сдается на капитуляцію, другіе, что итальянскій король думаєть принести поржеотвенное раскалніе въ своихъ прегрёшеніяхъ противъ св. престава, щиме гадали, что дело идеть объ отивненіи, или по прайней міщь объ изміненіи сентябрской конвенціи. Воё сходились въ одномъ, — именно, что Франція тамие заменняла нь эти переговоры, и что мы ливемь нажануні велинихъ событій.

Воть ивкоторыя подробности о ходь и исходь переговоровъ, веденныхъ Вегенци. Прибывши въ Рамъ, итальянскій посланникъ попросиль папу назначить коммиссію для обсужденія предстоящаго вопроса во встать его подробяютяхь. Коминесія была назначена изъ преватовъ: Мора, Берарди, Пачиончи и Франки и векоръ соотавила проекть договора, который и быль вручень Вегеции. Со своей стороны Вегеции нашель этогь проектъ согласнымъ съ основными началами, начертамными въ данной ему инструкціи; но такъ какъ онъ не быль уполномочень подписать такой важный документь, те и взяль его съ собою для представления своему государю. Въ Туринъ обработанный римскою коммиссіею проекть быль предложень на обсуждение комитету министровь, гдв быль подвергнуть тщательному разбору. Въ проекта дъло шло исключительно о мазначени на правдныя места опископовъ. Какъ скоро состоплось окончательное заключение вы комитеты; Вегещик снова оторавился въ Римъ, съ предвожениемъ папъ назначить еписполня на тв спархів, которыя болье другихь: нужпаются въ нихъ.

… Приведенные : факты достаточно свидётельствовали. о

готовности Виктора Эмманунда и его министровь заключить мирътсъ римской куріой на приличныхъ условіяхъ. Но ни та, ни другая сторона не общашивала сеч би на счетъ трудностей къ соглашению. Главныхъ затрудненій представляется два-освобожденіе и аминстія заключенныхъ въ тюрьму, или изгнамныхъ вардиналовъ. архіспископовъ и спископовъ, и зактическое призывніс назначенныхъ папою, но не допущенныхъ итальнискимъ правительствомъ нъ исполнению должности въ енархимъ епископовъ. Что касается перваго пункта, т. е. освебожденія заключенныхъ и возвращенія изгнанныхъ духовныхъ сеновниковъ, то Вегенци получиль инструкцію не дълать изъ этого пункта особенныхъ затрудненій. есик папа сдълаетъ преличные уступки въ другихъ вопросамь. Непротивь, относительно допущения вы исправлению должности назначенныхъ палою по предложению Австрін и Франциска II (бывшаго неанолитанскаго новояя) епископовъ. Итальянское правительство встрачается съ неодолимыми эструдненіями. Устранить эти эструдненів и добиться взаминыхъ уступовъ составило задачу посланнаго изъ Парижа съ поручениемъ изъобониъ дворамъ герцога Персиньи. Таковы, по крайней мёръ, предположенія болье компетентинах портанова европейской журнажистики.

Переговоры втальянскаго правительства съ римскимъ дворомъ произвели очень непріявное впечатлівніе на либеральные кружки Италіи. Такъ называемая партія дійствія употребляєть всі усилія къ тому, чтобы возставиче общественное мижніе противъ предполагаемаго сближенія напы съ Италіей. Въ настолщее время перегоноры между Римомъ и Флоревціей прерваны; но сторонивию примиренія папства съ Италіей не теряють на-

дежданне только на так возобновление, по и на боле благопріятный ноходь при обоюдних витересахь переговаривающихся сторонь (Aligemeine Kirchen-Zeitung 1865, MM 41, 45, 50, 53, 55. См. Aligemeine Kirchen-Zeitung chiche Zeitschrift. 1865. Heft 6).

... Перковныя нужды Беринга и средства къ нив. удовлетворенію. Статистическій данныя, собравіныя насторомъп Анско, даютъ мамъ наглядное повятие о церновнымъ нуждекъ Берлине. По его вычисление въ Берлежь есть приходы, въ воторыть ве одну церковь приходится: 50,000: и больше жимхожаны. Всыцеркви Лунзы на первый и второй день Рождества Христева текуща. го года было врещено: 64 младенца: За 3 посвъдне года пародонаселени Берлина: увеличилось пан 80,000 STREET, ORALOGRAPH: DIEGRATO: RMSGS OUC VIS BASES I CHEEKE приводожься но нестостроено пвиня содней одней одней спортви. Новые приходы привисаныны разнымънстарымъ церивамь. Суди по поличеству народонаселения, необходимо открыть гое правней мёрк. 10 новых приходовь н. поotpones (cemainso men hornes lightness; menses en toons namayio нерковы пордеть приподеткой инстинствент 20,000 группы (нифра понтенцая): Мыссий на беремы адвом въ разейете того: что показатилновни будуть опрожинсил мародонаселеніе можеть значительно возрасти, До синь REAL PRESENTATION OF SOURCE METEROIS SELECTION OF SOURCE устраненія очень серьенняхь неудобствь, сопраженняхі сы тапою спудостые прамень; да и церковные власти не слишкомър безпокоять гизгистрать своими представлекінии. Первыя болося::обременительных для города расходовь, последные опаснотоя того, чтобы наристрать: постровина новим жериви негтородской деньум, и не мржсвоильновой права патронета надълниеми и ненаванач

чинь бы въ никъ либеральныхъ пасторовъ, --- жановыкъ въ последнее время развелось въ Германіи очень не мало. Между тимъ проповеднику Россбаху понавалось, что средство помочь горю находится подъ рунами и онъ носившиль подвлиться своимъ отпрытиемь со своими соотечественниками въ протестантской церковной газель". :Россбаль доказываеть, что Вердинь безь особеннаго обранененія для себя можеть собственными средствами построить нужное количество храмовы, стоить лишь предоставить церновимить приходамъ "право самоуправлента", т. е. вивств съ обязанностью заботиться о своихвицерковныхъ нуждахъ дать имъ право управлять свонии перновными делами и прежде всего самимъ избиреть для себи своихъ пасторовъ. Неизвъстно, произвель ли бы прескть, предложенный Россбахомът удовлетворительные результеты, если бы онъ быль приведенъ въ исполнение. Не ближайщее его неудобство соотелно въ томъ, что въ случав его применения оказиваносы необходимымъ организовать въззажидоми запри мощь особое приходское представительство: изъ почетивиших прихожать, которов мивло был право раския; дывать на всёхъ прихоженъ церковные малоги и тре-OLION BE ARE LEMONDED LEMETHEORS ADDRESSED ARE LEMODED еовершиться жиече, какъ трезъ созвани лендтата, потерый содинь миветь право провесии нужный для втого запонты Имая въ виду это прудобство, правительство мерковновинаціло проекть «Россбаха не практичным». Для устрановія указаннаго неудобожва оно предложило сделать нь немъ небольное изменене: -- имение преддок жило примодемъ, не обращаясь въ дандтагу, выбирачь изъ среды собя довъренных лиць, которыя, на основаная побыших в пражданских пражь, раский вывали бы мернонныя подати и собирали инъ; но такъ какъ этого взивненія въ проектв приходы не могли принять, потому что оно, надагая на нивъ извъстини обязанности. же давало имъ никакихъ правъ, то и въ отой формъ нроектъ не могъ пройти. Нужно было непробовать другой путь, чтобы добыть необходимыя жа постройну церквей средства. Придворный проповъднивъ:Когель думаль найти этоть путь въ упреждении "Верлинского церковнаго общества". Это общество двиствительно составилось и получило фомицальное признанів. Оно думаєть собрать нужную на постройку цержвей сумму: на деброводьных приношеній. Но до сихъ поръ опыль плово оправдываеть надежды "Верланскаго церковнаго обпрества" и его основателя. Не смотря на высокую протенцію пи на живое сочувствіє, съ жаним встрачено было открысте: "Общества" въ высоко-цервовныхъ вружкехъ, къле, его не пропетають. Продило, уже 3/4 года ео: дня него:: отврытія: и: между : тамъ собрано тольво 10,000 талеровъ; тогда жакъ необходимо до крайней мфрф два милліона, чтобы попрыть самые необлодимые ресходы онад проектированныя спостройки. (Allgemeine Kierhiche Zeitschrift. 1865... Heft 4).

«Нериовими нужды» Лондона и ородетва и инъ удовлетвореніва. То же церковныя нужды, по горорщенно другов отношевіє кы никъ мы видимы въ перутой европейской столиць — Лондонь и Народонаселеніє здісь вы шесть разъ больше, чімь въ Берлина, и. съ каждымь годомь возрастаеть быстрів, чімь вр всіхъ другихь европейскихъ столицахь. Результаты этого везрастанія здісь, какъ и нь другихъ столицахь, один и таже: біздность, болізни, правственная испорченность и нечестіе, съ тімь только различіємь, что прав гро-

жадности народомаселенія въ Лондонъ (3 милліона слишкомъ) все это доствичетъ такихъ ужасающихъ разивровъ, напиль не достигаеть нигдъ: въ этомъ полоссальномъ городъ все полоссально, -- и богатство и бъдность. Годовой доходъ его простирается до 17.000.000 фунт. стерл. (110.000.000 р. с.); между тысь 100.000 дътей не могуть чайти себь мъста въ наличныть училищахъ. Въ посмъдніе десять летъ не проходило дин, чтобы вто нибудь но умираль съ голоду. Предилствя : столицы и вварталы, населенные пролетаріями, можно безъ преувеличения назвать царствомъ грязи, всевозможнымъ наобновыхь, выявства и разврата. Оть постоянной прибыли неродоваселения постоянно незнавають новые жварталы въ городъ. Въ этихъ новыхъ пварталяль долво не появляются ни церкви, ни школы; но сряду же отпрываетон ифсколько питейныхъ и распутныхъ заобщеній. Здісь сплошь и рядомі нстрівчиотся домы, вы номорыть мельцы не знають ю существование Перкви и библін, гив діли выроссають и умирають безъпрещемія и філько: ніе имьють понятія о христівнотв'я, скольво дравніе Бритты за 1600 коть отсело назедь, такъ что въ собственномъ смысле сложа подобные квартали можно назвать "языческими". Въ такикъ нварталахъ; кромв обыкновенныхъ церевей съ пасторями, оназывается нужнымъ отпрыть нъсполько: "миссіонерскияъ очановъ", съ достаточнымъ числомъ: миссіонеровъ. А чаны вань при существующихь отношенияхь между церковью и государствомъ въ Англіи, правительство не можеть расходы на покрыте подобныхъ нуждъ переводать на счеть государственной казны, то эти нужды всей своей тяжестью падають на м'естваго еписнопа, жаны верховнаго пастыря епархіи.

. Еписионы дондонскіе давно чувствують наповой эту тажесть, и давно уже стараются облоганть ее. Еще покейний синсполь промониры осслевать прань постройви 50 новымъ нерявей по свободной подписка. Подписка пошла така удачно, что на собранныя деньги описпопъ нашель возможнымъ построить 78 перввей и назналить приличное содержаніе 150 духовными дицами. Еще болье блистательный примврь христановой щедрости: предотавина вы сороновых годахы Шотландін, если взять въ разсчеть ся средства сравнительно съ Амгліси. Імотландія, за исключеніеми городови Эдинбурга и Гластова, страна бъдная. Притомъ великій расволь, произведенный присвитеріанами, липиль: гольодствующую церновь воловины членовь и слидоволюдьно желовены натеріальных средствь. При всемы томы вы первый подътона пожертвовала на прерковини тнужды **85.000** фунт. спери: (566.000 р. сер.), но второй **40**.000 оумплетери. (266.000 р. сер) в Въ первые 15 аме послипрамиваей в обществитерівнями било оббрано для церковинахи излей 2 милліона фунта стерла (больше 14 мила р. серо), же вчитам винсы небольшихь сборонь на менсиным периовныя нувідні вы разныхів, частных в прекодакть, промичтого на содержание однихъ духовених лиць собирается ежегодно 120.000 фунт. стерл. (до 900.000 р. сер). Консчина по всихи мертики не последнюю роль иградо и въроисповъдное соперничество и раздражение; по BCC// 200 : PER TRESPECTABLE (BROTABLE CONTINUES ) - HCBO A DHO (1884 Y M LIBRES) си вадъ исходомъ подобныхъ дълъ въ Англіи. ...Въ запръвъ 1863. г.: нынышній повдонскій еписковъ Армибальдъ--основаль мерионний фондъ, исторый въ 10. лікть онъ предполагаеть: возрастить до милліона бунстеря. (до 8.000,000, гр. сер). Назабивинения недавио

иминер впископр обранить, что оно вполне доволень : результарами завинаннан фонда и подращее съ публикой теми надеждами, которыя одъ воздагаеть на него нь бликейшемь будущемь. По словамь его за прошению 18 и повискъ собрано уже 100.000 сунт. стера. и отолько же объщано. Правительство съ своей стороны. объщало 15,000 фунт. сторл, на дердовныя чужды твиъ приходовъ, которые расположены на земль, при-надлежащей породъ. До онкъ поръ очирыно 22,580 новыхъ мфотъ, въ периводъ и 14.000 ифстъ пои 33-хъ. мисоіонерсних : "станохт" (Missions—stationen) (1). Въ восточную, сомую дурную часть порода; назначено вновь дерять духовитур типи и подрежения дого откратовых дина новыхъ мъстъ, которыя вирочемъ еще не звияты: въ помощь ять упоминурымь духовных дицамь прилопо 45 светсина (3). Пить изъ дуковныхъ дине, получет. юва, содовано долова до 300 фунт. стеры: (2100 р. кер.). Добились ужу того, нто на 3.000 душь приходится по одномунисвишеннику. Удостов ин въ чечено годансоб. Date: Boig. Edgerolomoury is cymny, ato chic Rondochi фотфиулитод гчфиъ; больще проходитъг, времени горо чала птого: или другаро предпріятія п тэмь больше вклад дъваетъ "учаскіе, възнаму. Но, и том чро уже спално.

La az tarena (\*) Zao s月

<sup>. (1)</sup> Дви "миссіонерених» станакъ" обывновенно, метролетря, долашняя церковь, или по крайней мъръ "вло для молитвенныхъ собраній." А такъ накъ въ англійскихъ церквахъ и молитвенныхъ залахъ присутствуміщия соммовенне, спатяв: яся и навлеста и посомодинисть умирить "мьста для сирънья," иногда въ формъ ложъ, а иногда въ видъ скамескъ. Приж. пер.

<sup>1 (2)</sup> Обътеніє помощиння півоторомя меруть на себя раздийнійня сом вариости; один, распространяють библію, и навидательные трактаты, среди бъдваго и невъжественнаго класса народа (разнощики); другіе читають по домань или на улицахь собравшенся толив облію со своини обътельники пр. лідим. мар.

выставляеть вы самомы благопріятномы виды благородное участіє англичань вы нуждань своей церкви. (Evangelische Kirchen Zeitung: Mai 1865).

Американское общество для изменения испетитупін Сосдиненных в Штатовъ и его проплаженія. Событія последней виеринанской войны подвли поводъ нь основание въ Америкъ общества, которое поставило счоно зедечено содъйствовать из изичнению существующей воиституціи Штатовъ въ такъ пунктакъ, которые, по мивино членовъ общества, противны истиннымъ интересамъ націи. Общество состоить жев частныхъ мицъ и оффицівльнаго вначенія не имбеть. Свой ввглядь на двйствующую конституцію и тв ея нункты, которые, по мивнію общества, нуждаются въ пересмотръ и измъненів, общество выразвло вь проидежацін, недавно жиь обнародовинной. Насколько нден прокламации соотвътствують политическимъ видамъ и интересамъ Штаторъ, мы не беремся судить: Для насъ эта прокламана имъеть напересь св другой стороны - по своему рашительному обращению нь здравымь христанскимь начавамь. Это обращение особенно исисивыражено въ начанъ ж ncing spokramatin i dotony str tacte of his philaenом передать завсь во возможно точномъ переводы.

Народу Соединенныхъ Штатовъ,

Дорогіє сограждане! Одинъ замъчательный государственный человькъ Америки сказаль, что только въ бибаін можно найти памятники дъйствитольнаго (леће), сообразнаго съ нравственными требованіями, устройства гранивискаго общества, только си начала могуть служить единственно здравыми основами для всёкъ гражданскихъ и подитическихъ учрежденій! Генераль Джаксонъ сказаль на своемъ смертномъ одрё, указывая на библію: "эта неига есть спала, на которой поконтен наша республика, несокрушимый оплотъ нашихъ свободныхъ учрежденій."

Страшное бъдствіе, разраминееся надъ вами, допазываеть, что мы, пале народь, не обладаень тъми превственными вачествами, которыя обезцечивають быть и благоденствіе общества. Какія бы спасительныя средства мы не отыскивали въ нашемъ опытъ и нашихъ страданіяхъ, —всъ оне будуть не достаточны, если ихъ снасительность будеть операться не на правственныхъ причинахъ. Мы не можемъ ждать спасенія охгуда, гдъ не ставится нервымъ условіемъ правственное исправленіе.

Такъ какъ это правственное всиравление прежде всего и ближайщимъ образомъ есть дъло внутренияго чедовъка, дъло его сердца, и должно совершаться превиущественно чрезъ Слово Вожіе и Церковь, то въ немъ должны подать другь другу руки и народь, какъ собиретельная единица, и правительство, какъ призванный представитель народных интересовъ. Многіе христівле убъждены, что мы сдълали местокую опибку тамъ, что не придали своимъ гражданскимъ учрежденнямъ опредъленнаго, фактически-религіознаго карактера, который придиченъ христіанскому народу и необходимъ для его процевтанія. Учреждая у себя правительство, мы ни словомъ, на дъломъ не привнади (до сихъ поръ). Вожественнаго происхожденія учрежденія, колорое у себя вродили. Съ величейщею обстоятельностью мы раскрывали право народа установлять для себя форму правленія, и ревностно, отстанвали это право, но непризнали, да едва им и чувствовами, тучто установленіе правительства есть дело послушанія предв. Вогомъ, и что всякал запонная гражданская власть отъ Него происходить.

Далве, мы не признали ни вранственной стивтотвенности навода, какъ собирателей единицы; предъ Вогомъ, ни обязанности народа повиноваться Вго воль, открытой въ Его своев. Особонно ясно выслупаеть это въ опущени имени Вомія изъ формы присиги, утвержденной констичущей; и въ-виражени втой присаги простыми слобени: "и клянусь и чоржествение увърже." Мы предегаванемъ собою печальное вржинце христанскаго народа, который въ своей органической жалочиности не признасть Вога и "не присягаеть во Имя Вго." - Цвиь общества выражена вы следующихы сповахы: . "Мы, народъ Соединенныхъ Шлатовъ, смирение призимван Вога источникомъ всиной силы и власти въ граждинскомъ управленія, и Інсуса Христа Владыкою всемъ народовъ, а въ Его откровенной волв выемую путеводную нить жь утреждению христіанского правительства, чтобы установить возможно-лучшій союзь для общей ващиты, для общаго благоденствін и для -того, чтобы обезпечить сажимъ себь, своимъ потомиажь и ·всьмъ обитателямъ страны неотъемленыя права и блата жизни, свободу и стремление пъ благоденствио, становляемъ славующее

при этомъ, чтобы дать возможность преявиться исчинной кристіанской мобии вы отечеству, приглашисть из участію всехъ кристіанъ, наного бій вероиснов'яснін они ни біши, приглашисть из содействію песнаго четипасто друга родины и каждаго последоматели Імсуса Христа: Міх просимъ всехъ пропов'ядинковы Вванчелія поддерживать преды народомы прави Того, Кому они служать. Міх просимъ содействій у всехъ цермовныхъ порпорацій, чтобы всё мы могии обратиться къ-Вогу, нашему Отду, воздивать достойну престь нашему общему: Спасителю, и заботитися о благы начаей страны" (Evangelische Kirchen Zeitung. Apr. 1865); MARIE CHCTCMATHTCCKATO WEC. \$4 ADESMIA CB. SOман. Мы педавно извъстили нашихъ: читателей: (1) объ отпрыти въ Лондонъ номитета для лучиного изонвдованін Палестины. Влижайшимъ новодомъ вы учреживнію чакого комичета послужило то обстоячельство, что въ настоищее время англійскій чаженеръ-капитамь Вильсонъ запимостоя технятовины измерсийных Ісрусанных по поручению одной частной компании. Комитеть, о которомъ у насъ ръчь, тоже частная компанія, хотя между членами его и красуются имена герпотовъ и епископовъ. Теперь комитеть принимаеть мары съ выполяснию своей задачи. Правда, Палестину давно уже постинам и благочестивые пилиграмы и романические крестонорны и посвщають современные ученые и изследователи. И бовершенныя досслв путеществів во ов. вемно доставили уже нокоторые драгоценные заверіалы для ближайщого ознажения со страною и модыми, высле древностію и намятнивами: При песемы томы вноговняце OCTABOON CHEATE.

Вевснорно ни одна страна въ мірѣ: не:можеть: имѣть для насъ столько: интереса, околько: имѣоть: Налестина по своему отношенію къ строительству наного сласевія. От другой оторонь: ни одна страналітакь не нуждается въ ученой разработив, кажь она Винь: природы, камъмать, произведенія природы, прави, поделда, побразь жизни ся обятателей такъ ръзко отпинацион миь европейскихъ; что безь отчетливито знанія ихъ должає оставяться темною попрайней; мърѣ внашни породна собитій,

compliants as the government of majority with a

<sup>(4)</sup> См. Тюльскую наижну Христіанскаго чтенія за тежущій годь. і

и въ ижеогорыхъ случаяхъ самый смысль письменныхъ памятниковъ. Виблія дълается во вногихъ отношеніяхъ новою кимгою даже для того, ито хоть случайно побываль въ св. земль. Что до сихъ поръ не имвло никакого значенія, или оставалось петаміченнымь; то выступить теперь на первый планъ и прольеть свъть на налов, ивсто. Мы думавив, что этогь факть повторился бы много разъ, если бы образъ жизни и нравы древнихъ Израниллянъ были также оботоятельно разъяснены, какъ древних емитань и ассиріянь. Но если бы и не удадось объяснить икъ такъ полно и обстоятельно, всеме могло бы быть распрыто много неизвъстнаго намъ теперь. Ужъ и то было бы большимъ пріобретеніемъ, еслибы удалось составить точную карту св. зомли, поставить: вить всихихъ сомивній спорные пункты топографін, допавать тождество древнихъ городовъ съ теми деревнями, которыя (по предположенію) отоять теперь на ихъ месть, вывести на светь остатки многочисленныхъ влеменъ и поколъній, погребенные въ мусоръ и разванияхъ, на которыхъ стоятъ эти деревни; если бы удалось указать направленіе древнихъ улиць, открыть монеты, наданси и другіе остатяв древности, --- словомъ, если бы удалось, не торопясь, щагь за шагомъ; по раціонально составленному плану, ружами знатоковъ сдёлать то, что до сихъ поръ дълолось неопытными путе-**Мественнивми, которые дълали все это мимоходомъ,** -ви скышаватиране сезо и инфотопрои йонготваров, сезо теріальных средствъ, -- кое-какъ, ощупью, случийко. Если бы на изследование Палестины потратить столько же ума, внажи, ревности и денегь, сколько потрачено до сихъ поръ на изследование Галикарнасса, Кареагена, Кирены-городовъ, имъющихъ очень мало значенія для

Библін, точ нітрь сомнічнія, наши свідіння по ностоянно смънявшихъ другъ друга обитателяхъ Сиріи! (Жаваноя: нахъ, Іудеяхъ, Римлянамы) и чрезвынайно, возресли бы, и чревъ, это: пролидось: быомного себта: жакъ: на:: веткій, такъ и на повый Завъть. The D. I dien son.

Настрящее время очень благопрівтотвуєть подобныць изслудованіямъ. Постіщеніе. Гебронской:мечети:принцеми Валийскимъ устранило тъ преграды, которыя въдтеченій віжовъ затруднями христівнамь доступь въздосточтимымъ святынямъ Палестины. Теперь можно сивло скал зать, что вся Сирія открыте для кристівнской мюбовнен TOURSHOOTE. a9 . . . . . . manual are area

Изифреніе Лерусалима, которов производияся нь нач стоящее время подъ руководствомъ: Вильсома, попавна ваеть, какъ много можно сдълать съ уминьемъ.. и такъ томъ, не возбуждая ни малъйшаго сопротивления ин въправительствы, ни въ народъ (Турецкомъ). По вести из

Имъя въ виду такой поощрительный иримъръ, члены комитета составили планъ для предполагаемыхъ ученыхъ изслідованій, св. земли. Онъ обнимаєть слідующіє пред-MOTH: ٠.,

1), Памятники древности, Съ этой сторовы одинъ Іврусалимъ можетъ представить богатое поле для археологическихъ изследованій. То, что стоить на поверхности, будеть намъ вполнів извівстно, когда кончатся замлемърскія работы Вильсона; но о томъ, что сврывается въ глубинъ почвы, мы до сихъ поръ инчего не знаемъ. Между темъ какъ иного могутъ открыть намъ земныя нъдра. Гробницы царей на горъ Сіонъ, жинія долины, Тиропейской, черта ограды Соломонова храма, положе, ніе бащни въ замкв Антонія, дворца Иродова, положеніе Офела, источники Висезды, башни Иппика и Псе-38

ч. н.

Digitized by Google

фина, испочникъ и водопроводе Гискія, —все это ожидаетъ распоиска!

Мъстиость, лемащая за чертою св. града, тоже, по всей въроятности, щедро вознаградила бы изследователя за его труды. Стоить лишь перечислить важивишів пункты, чтобы не сомнівваться въ этомъ; таковы: гора Гаризинъ, можетъ быть та самая Моріа, на которой Авравиъ приносиль жертву и, несомивино, то мвсто, на которомъ стоялъ священный городъ Самарянъ; долина Сихемская, гдв жиль Іаковъ въ первое время во переселение своемъ во св. землю, съ кладяземъ н гробомъ Іосифа; Самарія съ предполагаемыми гробнинами Іоанна Крестителя и другихъ и съ остатками обширныхъ построекъ Ирода; блестящіе Римскіе города вдоль берега Средиземнаго моря-Кесарія Иродова и Антипатрида; знаменитыя гавани Ямнія и Газа; холиъ Ильния-въроятно-тотъ Гилгаль, на которомъ жила пророческая школа во времена Илін и Елисея; кръпость и дворедъ Ирода въ Ябель-Фуренди; гробницы (въроятно Інсуса Навина) въ Тимив; мавзолен въ Іерихонв, многочисленные остатки древностей въ Іорданской долинъ; Геосиманія, одинъ изъ древнъйшихъ городовъ Палестины, съ замъчательными руннами римскаго ивъроятно-болъе древнято происхожденія; Устрасль съ дворцомъ Ахава и Ісзавели; ассирійскій холмъ Тель-Есъ-Салгиге въ окрестностяхъ Дамаска и пр.

2) Нравы и обычаи. Въ этомъ отношении чувствуется настоятельная нужда въ книгъ, которая, подобно книгъ Лане «Современные Египтяне», знакомила бы насъ наглядно съ нравами, обычаями, обрядами и языкомъ народа, въ которой бы для ясности были приложеныть тепсту точные объяснительные рисунки. Много уже

саныхъ древнихъ и самыхъ характеристичныхъ обычаемь востока вытёснено теперь западными обычаеми; и если это вытёснено теперь западными обычаеми; и если это вытёсненіе пойдеть прогрессивно, то въ непродолжительномъ времени мы потеряемъ одинъ изъ самыхъ вёрныхъ ключей къ уразумѣнію нёкоторыхъ темныхъ мёстъ Виблія. Тёмъ настоятельнёе чувствуются нужда въ точномъ и систематическомъ изслёдованіи и описанія этой области. А такой трудъ по сидамъ тодько лацамъ спеціально подготовленнымъ, между прочимъ и продолжительнымъ житьемъ на мёстё изслёдовамія.

3) Топографія. У насъ есть очень трчная карта береговой динін Палестины; но стоить лишь подвинуться на нъсколько миль внутрь страны, чтобы очутитьса беръ руководства. Особенный недостатовъ чувствуется въ намъреніи, которое точнымъ образомъ опредълидо бы положение всехъ главныхъ пунктовъ въ странв. Если бы эти пункты были опредълены; то сравнительно было бы детко опредъдить положение промежуточныхъ пунктовъ между ними и незначительныхъ мъстечекъ. Въ свизи съ топографіей находится точное опредъдение высоты различныхъ пунктокъ. Измърениемъ высоты Ісрусадина и котловины Мертваго моря въ настоящее время занято королевское ученое общество и короленское гоографическое общество (въ Лондонъ); но высота Ганивейского мора (отъ дочного опредвления воторой будеть зависьть наше знаніе склона рыки Іорда: на) все еще остается невавъстною. Вычисленія резныль ученыхъ относительно ея расходятся на 300 о. Тоже нужно сказать и о другихъ значительныхъ пунктахъ.

Динім древнихъ улиць и отношеніе ихъ въ новъйшимъ также не изслёдованы до сихъ поръ съ тою тщательностію, которой заслуживаеть этоть предметь по своему вліжнію на историческія изследованія.

Границы новыхъ нолевыхъ участвовъ, равно вакъ гражданскихъ округовъ, обнимающихъ собою тв, или другіе города и деревни, но всей въронтности, пролили бы свътъ на направленіе пограничныхъ линій между кольнами-Изранда и на раздъть деревень, что составляеть теперь самый темный пункть въ описаніи этого предмета у І. Навина, не смотря на обстоятельность и точность этого описанія.

- 4) Геогновія. Въ втой сферв до сихъ поръ почти ничего не сдвявно для ближайшаго ознакомленія со Св. землей. Между тъмъ долина Іорданская съ бассейномъ Мергваго. Моря принадлежить къ самымъ замъчательнымъ, цунктамъ на земной поверхности въ геологическомъ отнешеніи. По мивнію Родерика Муртисона здъсь находится жалочь нъ геологіи всей страны. Для Библіи эти мъстности имъють также очень большое значенів. Съ ними связана таинственная исторія Содома и Гоморры.
- 5) Описаніе природы, Ботаника, Зоологія, Метереологія. Воб эти предметы до сихъ поръ очень мало намъ извъстны, между тъмъ изслъдованія Тристрама, не смотря на всю свою неудовлетворительность, доказывають, чего можно ожидать для унспенія Библіи съ этой стороны. Европейскіе естествоиспытатели одинъ за другимъ проводать цълые годы въ долинахъ южной Америки и на берегахъ ръкъ зориканскихъ; неужели не найдется ни одного изъ нихъ, кто взялен бы составить точное и обстоятельное описаніе лилій и кедровъ, львожь, орловъ, лисицъ и вороновъ Св. земли?

Намъ скажутъ, можетъ быть, что многіе изъ пере-

численныхъ предметовъ уже изследованы, -- Робинсовъ Стандей, Розенъ и другіе очень многое савивли для топографія; Роть и Тристрамъ собрани много раковань; птицъ и янцъ; изследованія Лартета о геологіи Мертваго моря, Вога (Bogue) и Саульси о памятиявахъ древности только что обнародованы. Это правда, ответемь им; но, янскольково думая отрицать важнаго вначения трудовъ поименованныхъ ученыхъ, замътимъ однакоже: что ихъ изследованія насаются отдельныхъ предметовь, стоять особникомъ другь въ другу и во многихъ случавкъ дають резнорвчивыя поназанія. Это и двинеть небродимою такую ученую экспедицію, которая состояма бы изъ однихъ компетентныхъ спеціалистовъ по всемъ исчислениымъ предметамъ, которые могли бы свободно располагать и своимъ врешенемъ и своими представия; и вообще были бы поставлены въ самыя бизгопріятими отношенія въ предметемъ своего изследованія в въ следствіе этого сообщали бы о Палестинь такія свъденія, которыя были бы признаны заслуживающими общиго довърія: Прінснаніемь такихь людей и озабочень теперы помитеть. На поврытие расходовы по распонизмы, перенздамь и пр. и на жалованье назначается ежегодно жаждому сотруднику по 800 ф. стер: (до 6,000 %). с.) Основной фондъ будеть находиться поды контролемъ коммиссій, которая будеть выбирать изъ среды себя членовъ: имеющикъ составить соебть ен. «Этоть соебть будеть управлять двлами ен и періодически двами вь нихъ отчетъ коммиссіи. Отъ души желаемъ успъха этому полезному предпріятію Левестная педрость англичаять, которые не жальють денегь на подобныя предпрінтія, позволяєть надвяться, что оно съ успехомъ осуществится (Allgemeine Kirchen Zeitung. 1865. ... 40).

Статистина привослевной ново-греческой церкви (1), Недавно греческій министръ испов'вданій представиль породю Георию оффициальный отчеть о состоянии Предоставной Ново-Греческой первы. Въ этомъ отчеть ны ваходинь следующія статистическій сведенія объ врой нерван. Высшая духовная власть въ поролевстит принадлежить ностоянному Суноду, который управилеть дълами церкви сообразно съ занономъ 9 иоля 1852 г. Этоть Сунодъ именуется Сващенным Сунодомы Грамской меркви: и имветь свое м'естопребывание въ **Депивур.** Онъ состоить изъ пяти членовъ, имвющихъ равине голоса и выбирается изъ впархіальныхъ архіс--росвы. Митрополить зонновій есть постоянный президентъ Сундва, а остальные члены переивняются ежегодно правительствомъ, которое держится въ этомъ слунав установленного јерархическаго порядка. Кромъ топо Сунолу применъ поролевскій чиновникъ (оберъ-прокуроръ), назначаемый правительствомъ; не принима унастія въ разсужденіякъ, онъ обяванъ присутствовать при всявь сунодальных расбланіяхь и скрыплять всь опредъленія и авты Сунода, будуть ин эти опредвленія и эти вичноситься къ вижинимь пли вичтерениния двавит супода. Впутренними двлеми незываются вов чисто дуковныя обяванности, поторыя сунодъ испровидень невовисимо отъ госудерства; вывшиши — тв. ROTODLIA MATIOTA OTHORICHIC RA FOCYANDOTBY, RA FRAMлановинт правань, ини интереститерия.

A to differ the most of the distance of

Этихъ послъднихъ дълъ сунодъ исполнять не можетъ иначе, какъ съ согласія правительства и при его содъйствін. Что же касается дъль чисто церковныхъ, то свящ. сунодъ имъетъ высшую юрисдинцію вадъ всъмъ духовенствомъ: нъ нему, какъ въ высшую инстанцію, поступаютъ всъ апелляціи на ръменія ецаркіальныхъ епископовъ по дъламъ духовныхъ лицъ и пр.

Священный Сунодъ имъетъ право подвергать виновимъза нъкоторыя преступленія церковному запрещенію на время, или заключенію въ тюремный домъ, для этого устроенный. Впрочемъ вту мъру онъ можетъ привести въ исполненіе своею властію только въ такомъ случав, если заключеніе назначается не больше какъ на пятнадцать дней; но если предполагается продлить заключеніе на два мъсяца, то онъ долженъ испращивать разръщенія у министра; когда же окажется нужнымъ назначить это наказаніе на болье продолжительное время, то оно приводится въ исполненіе не иначе, какъ съ утвержденія короля.

Духовенство подчинено гражданскимъ законамъ страны и судится въ гражданскихъ присутственныхъ мъстахъ за всъ преступленія противъ этихъ законовъ.

Во всемъ греческомъ королевствъ въ настоящее время находится двадцать четыре епископа въ силу вакона отъ 9 іюля 1852 г.; каждый изъ нихъ въ исполнемія своихъ пастырскихъ обязанностей не зависимъ отъ другаго и всё виёсть признаютъ надъ собою только одву высшую духовную власть, именно власть сунода. Изъ нихъ 13 епископовъ, 10 архіепископовъ и 1 митромомитъ. Каневра последняго въ Авинахъ.

Всв архіспископы должны обращиться нь свящ. суноду, какъ къ своему высшему и непосредственному на-



чальству, съ донесеніемъ о состояніи епарлій и въ недоумънныхъ случаяхъ за разръщеніемъ недоумъній, его постановленія и распоряженія обязуются исполнять со несю тачностію.

Каждый епископъ есть верховный пастырь въ своей епархін и долженъ исполнять обязанности, возлагаеныя на него ваномами и церковными установленіями. отвінчесть предъ свящ. Сунодомъ за всё свов дійствія, противныя его распоряженіямь. Онъ наблюдаеть за подчиненнымъ ему духовенствомъ и при содъйствии четырехъ чесновъ меъ почетнаго духовенства своей, опархів производить судъ надъ: духовными лицами, совершившими вакое нибудь преступление противъ церковныхи канововъ, и подвергаетъ виновныеть въ подобимхъ преступленіяхь наказаніямь, опредвленнымь этими жановами. Если наказаніе, наложенное на наков нибукь духовное лицо епископомъ, состоить въ выговоръ или запрещении не больше какъ на пять дней; то на подобное навазание не допускается апелияция въ Сунодъ со стороны наказанныхъ; на всв же другія наказанія подверппіеся имъ имвеють право апеллировать въ Сунодъ. Одинъ епископъ ливтъ право подвергать предварительному испытанию и посвящать въ санъ, пость разръшенія со отороны Сунода, священниковь и монаковъ, къ какому бы мъсту они ни причадаежали.

нодущенть, опредъденное, содержание мат государственной, жазные двисно; митроподиты 6.000 дражить (1) архісниковы под дражить (2) архісниковы по 4.000 жигоды по двисномы по 4.000 жигоды.

Изъ 24-хъд архіорейскихъдыка сарънданы настоямось время устаются правлични ваналет, не оходинитув в эй

AV. COOR OR CHOCKY PORCESS OF MAKES CHARACTER OF THE SECRETARY (1923-

Все дуковенство въ каждой епархій—білое и черное безъ всякаго различія подчинено епархівльному преосващенному; его одного признаеть своимъ главою во всемъ, что касается дёлъ церковныхъ и обязано исполнять всё его распоряженія.

Приходское духовенство, общая численность котораго доходить до 3:200 чел., не имветь другихь средствь къ своему содержанію, промі доброхотныхь поданній со стороны прихожань. Изъ отчета министра видно, что ожи внесть въ національное собраніе прозить закона, имбющій цілію улучить пистеріальный бить низиваго духовенства пирь суммъ государственныхъ, на сколько это будеть возможно при современномъ состоянім втихъ суммъ.

До королевского декрета отъ: 25 сентября 1833 г.: быт. по въ Греніи 575 монастырей. Но въ слідствіе втого декрета:

- а) 412 монастырей было леапрыто, ланъ накта некон торые изъ нихъ были въ совершениемъ запуствия, а въ другихъ находилось меньше шести монаховъдачаю, признаннаго упомянутымъ депретомъ за шиниша для штатнато монастыря:
- б) :З монастыря было превращено нь коммуны, станъванъ :было дознано, : чео они не симвли: характера нонастырай. ::. — по не се о не среде са по резиде о стано--ив) Иные :было: признаны дринадлежащий частимить:
- -::в) Иные были признаны принадлежащий честными инцемър другіе напонець принодны: пъ заграничными менастырямь, квы силу закона отъ 7 марта 1647 г. Въ настоящае время во всёмъ поролевства сответся тольно 125 монастыря и пурканика певертую часты честь постн

важотъ женскіе. Число монаховъ во всёхъ монастыряхъ доходить до 3.000, монахинь до 200 чел.

Для проиовъди слова Божія учреждено во всемъ короленствъ 10 проиовъдинческих ийстъ—по одному мъсту на каждый департаментъ. Проповъдники получаютъ опредъленное содержание отъ/казны. Въ настоящее вреиз два проповъдническихъ мъста остаются праздными.

Попойный Кано-д-Истрія первый основаль въ 1830 г. дуковную семинарію на островъ Парось, но вскорь затъмъ послідованнее паданіе его правительства не позволже осуществиться его назну.

Двенадцать жего спусти Георгій Ризари устронив въ Асиналь дазванную но его эмени Ризарьевскую семинарію и на содержаніе ся пожертвоваль до 1.291.830 править. Въ своемъ завъщании онъ выразиль желание, чтобы въ этой семинаріи воспитывались тв только молодые аюди, которые готовятся на служение цернви. Правителяющей утвердило это завидание въ 1843 г. декретомъ, въ силу котораго оно обязывалось содержать вънетой обминаріи на счеть государственной назны нівсполько процитаженновъ, кроме техъ десяти, которые должны были содержаться на счеть покойнаго Ризари. Но такъ накъ въ теченіе 13 авть, слідовавшихь за открытіемъ этой семинаріи, плоды, принесенные ею, не соответствовани неданіямъ и надежданъ ел основатели и націи, то правичельско открыло въ 1856 г. три малыхъ семинаріи, которыя содержатся на счеть обиза. тельных оборовъ съ монастырей и добровольных приношеній со стороны духовенства и народа. Обученіе въ этихъ семинариять очень просто. По своему устройству онъ покожи на другія коллегіи, съ тыть гольно различесть в страничествой в страничеством в страничеством в стра образованіе приснособляется къ ихъ назначенію и призванію. По окончаніи курса они обязуются принять священный самь.

Первое собраніе перваго измещнаго протестантскаго созова въ Эйзенахъ. Намедкіе Вогословскіе журналы и листки запяты были въ последнее время толками о бывшемъ въ имнёшнее лёго: (7/19 и 8/20 inour) персомъ собранів перваго німецкаго протестанувато союза въ Эйзенахъ. Серьезность задачи, постановнениой Союзомъ, вежность вопросовъ, имъ затронутыть и исправленіе, . принятое имъ въ ръшенія этияв вопросовъ, --- воть томы, оволо поторыхъ вращались чолки изменкой богословской журналистики. Само собою разумногом, что BE pendant be brene tolkane man terme goragen o beрожиных результатахь действій Сеюза. При этомъ, какъ и естественно ожитать, один разсыпались въ похвалахъ его приннипанъ, его направлению и пророчили ему блестящую будущность, другіе отоль же недро осыпали его всевозможними порицанівши и предоказывали ему близкій и печальный конець: Не принадлема ни нь темъ, ни:нъ другимъ, им имъемъ: восможность спонойные взглянуть на дыло и сназать объ немъ беспристрастное слово.

Не сомивню, что авмеций протестанскій Союзь имветь очень важное значеніе для современнаго ивмецкаго протестаниства, какъ явленіе, вызванное его избтоницими потребностими и тапъ, или иначе, отвічающее на эти потребности. Доказательствомъ одужить умв одно присутствіе на немъ такихъ богословскихъ знаменнтостей, какъ Роте, Эвальдъ, Гольцманнъ, Гимеречностьдъ, Гитцигъ, Шенкель, Баумгартенъ, Ганне и др. и такихъ юридическихъ знаменнтостей, какъ Влунчяя, Вельперъ

и Гольцендоров. Действительно, причина, заставившая всь эти почетныя знаменитости принять участіе въ Союзъ, очень серьозна; это-замътно увеличивающееся въ средъ образованиато германскаго общества охлаждение иъ интересамъ редити и церкви, раскрывающаяся все боаве и болве бездна между верой и наукой. Этоть-то печальный фанть и вызваль къ бытію протестантскій союзь, состоящій изъ:духовныхъ и світскихъ лицъ (всего до 400 чел.), принимающихъ къ сердцу дъло въры и науки. Этотъ же овять опредвииль собою и задачу союза, которая состоить въ томъ, чтобы поискать средствъ нь возвращению въ доно церкви отвергнувшихся отъ нея членовъ, и путей къ соглашению въры съ наукой, задача достойная Союза. И темъ интереснее для насъ вопросъ, такимъ путемъ думаеть разръщить ее нъмецкій протестантскій Союзь.

— Изъ проповеди (1) генераль суперъ нитендента Меейра: (изъ Кобурга), произнесенной при Богослуженіи, котерымъ оперынсь заседанія Союза, мы узнаємъ, что "кухъ, истины постоянно вель дервовь чрезъ мравъ и заблужденія людей мы овету истины, и что, безъ сомцанія, и въ знастоящее время поможеть ей наполнить глубокую пропасть, которая раскрымась между върфи и наукой, подняться изъ своего униженія и снова стать не непололебаномъ основаніи истиннаго христіанства. " Заканний это рами desiderium, проповедникъ перехоцать въ предмету своей проповеди и, опираясь на выбранный имъ тенеть, стариять два вопроса: въ чемь со-

COTTON BUILDING BOATTON

<sup>..(</sup>f). На токото: Вще мноза: иналов глаголати самь, по не межете посити ныпъ. Егда же пріидеть Онь, Дужь истины, наставить вы ща ведку истину: не оть Себе бо глаголати имать, но едика аще услыценть, 1446 гарту прото и грядущих поеспекция нема Гони. 16.12. 161

стоять сущность и двительность Св. Духа? и - канимъ образомъ протестантскій союзь можеть служить этому, духу? Изъ ответовъ на эти вопросы мы, къ величайшему удивленію и прискорбію, узнаємъ, что духъ нетины, о которомъ идетъ ртчь въ проповтди, не есть Духъ Святый, о которомъ говорится въ текстъ. Натъ,лото автономный человъческій духъ, это-духь, мервоначального человъческого сознанія (der Geist des ursprûnglichen Menschenbewusstfeins), это-религіозный факторъ человъчества; его лозунгъ-религіозный прогрессь. Реформація была діломъ этого дука. Великая задача протестантского союза состоить въ томъ, чтобы продолжать дело реформаціи. Это темъ необходимее, что реформація измінила этому ділу, не осталась вірною ему. Протестантскій союзь должевь поправить эту ощибку. Этимъ только онъ можеть служить тому духу, который такъ энергично проявился въ реформаціи. Но это служение онъ долженъ совершать не однимъ отрицаніемъ, а и утвержденіемъ, не однимъ протестомъ противъ существующаго зла, но и запръпленіемъ, и утверждевіємъ добра. Руководителемъ своимъ въ этомъ дълъ онъ додженъ взять Інсуса, Христа. Вотъ содержание процовъди г. Мейера. Послъдняя ораза въроятно для прасоты ръчи порада въ проповъдь достопочтеннаго генерадъ-суперъ-интендента; потому что нътъ нивакой возможности установить логическую связь между нею и предыдущими фразами. Тъ же эластичныя фразы мы находимъ въ руководищей речи президента союза Блунчли. ...Время аристократической опеки духовенства надъ міранами въ церкви прошдо. Міряне не хотять больше утвердительно видать годовой на все. Евангелическая церковь переживаеть тяжелое время. Іерархія высоко подниваеть годову. Папеная внинклика объящила войну всему современному образованію. Ей сочувствують въ высоко-перковныхъ кружкахъ протеснянтской Германія. Мы дожны посившить на помощь Еванпедической цержей и примирить христівиство съ современнымъ образованіемъ.

Просить ръшенія этой задачи предспавиль собранію Роте въ своемъ данномъ резсуждения на тому: "какиим средствами можеть церковь возвратить въ свое доно отчуждившихся отъ нея членовъ?" Роте выходить изъ месеноримаго факта, что въ настоящее время очень многів жат образованных дюдей оставили церновь, и шаподить ототь почальный факть очень естественнымь потому, что свътъ измъннася совершенно, между тъмъ какъ церковь до сихъ поръ упорно держится своей "срарой франкской въры. " А навъство, что уперно стоящіе на одномъ м'юсть всегда остаются назади в'якъ, которые идугь впередъ. Но Роте утвишеть себя и свонть почтенныхь товарищей тымь, что отчуждившістя от черкей са члены еще не потеряны для пристанстев; между ними очень много добрымь, истинирым христіанъ. Кто же виноветь въ этомъ отчужденім эначительной части образованныхъ людей отъ цернви-церновь, или современное образование? Роте отрачаеть: церковь. и именно виновата темъ, что не кочеть понять духа настоящаго времени и его образованія. Канимъ же образомъ церковь можеть возвратить въ свои ибдра по инираниять ее членовъ? "Что насается учения, отвъчаеть Роте, то она можеть это сделать, проповедун Хри-ста современному намъ поножению на его собственномъ языкв. Вь уставь всяного другого это было бы не больше, какъ общее мъсто; но не въ устахъ Роге.

Произвідинать Христа современняму ноколінію на его собственномъ языке у Роге видчить ни больше ни меньше, какъ представлить лицо и дъго Христово нашимъ современнявамъ такъ, чтобы ми то, на другое не становилось въ разравъ съ ихъ образомъ представленія, сложившимся на началахъ современнаго образованія. Чтобы не оставить нивомого повода въ недоразумвино относительно смысла своихъ словъ, Роте продолжаетъ: "нужно облежать то и другое въ чувства и мысли на« ших современниковъ, употреблять ихъ образъ выраженія, в не догнатическую форму, принадлежанцю давно минувишть временамь и сдплавищнося почти историческою, и вообще не заковывать въ обязательныя положенія." Ивъ-за отняв словь смотрить если че Ренаив. то покражией мъръ Шеннель съ своимъ Chavaccterbild Јези. Напи современники, продолжаеть Роге, спорве всего нуждаются вы установленім правильнаго нагляда на велине, единственные въ своемъ родъ фанты, въ силу которыхъ Божественное откровение существуеть въ міръ. Обосновать ихъ фантическую достоиврифсть, научеть правильно понемать ихъ и сполия (volistandig) насмольно это возможно сообразно съ средствами налнего времени, воть что намъ нужно. Этой нуждъ должна помочь церковь. "Требованіе совершенно занонное, но почему же первовь должна помогать этой нуждь непреманно темъ способомъ, накой предлагаеть ей оть имени нашихъ современниковъ Роте? Не значить ин это заставить ее отказаться оть всего процединого и вивсть съ никь оть самой себя. Что оть неи останотся, котда она ветренныя ей ногины (будуть ли то догматы, нравственныя правида, или факты) передожить на языкъ и образъ представления нашихъ современниковъ? Капъ

языкъ нашикъ современниковъ нолучаетъ свой сивіслы TORBEO: OTB:: HOWATIES, KONOPHIA: MEED / BESPARRIOTCH, TREES M. неторическій языкъ церкви «неразрывно связанъ, съ "неторически данными истинами, выработывался вы течены почти 2.000 леть слово вансловомь, терминь вы терминомъ, среди прови и слевъ. Въ него вложены лучmia yncobennua culu boero xpuctianctra, takt 14to ont не отделямь оть техь понячё, которыя хочеть выразить. И бросить этоть намив до всеми его гоормунами значить по прайней мере начать същнова негорію христівнотра.... Протестантовій союзь оть этого не прочь, и дужаеть начать съ перестройки исторически и догматически построеннаго зданія церкви. Роже продолжанть: "провонь въ полной увиренности възметини своего святаго дваз, съ одной стороны безстрашно должив держаться полной свободы изследованія, съ другой - забовиться о томъ, чтобы результаты ся богословских работъ не были тайною для общества. А для этого необходимо учредить собранія, отличныя оть богоскужебныжь собраній, въ свободной сорыв. Вывств съ твиъ значительно возвысатся требованія, когорыя вправ'в предлатать общество служителямь церкви. Церковь должна превратится изъ церкви духовеяства въ церковь общества. Последняя фраза выдвичаеть впередъ любимую идею: Шенвеля о церкви общинъ по образу свободныхъ деривей Свверной: Америки, идею, снятую съ Свверо-Американских перковных порядковь (1).

Заявляя: эти требованія: ит перван, Роте заявляеть нівоторыя требованія и из обществу. Но наиз сиронны эти требованія сравничення ст. первыми! Роте же-

<sup>(1)</sup> Для опенки этой иден см. нашу ститью: американскіе соединенные интети и реликіовис-перковноми; отвошенім въ Христівникомъ Чтенів за іюнь, іюль и сентябрь текущаго года.

дал правильно опременной значене религи, накъ для правильно опременной значене религи, накъ для правильно нотребностей общества, такъ и для себя лично".

 $\eta$ Протеставтскій союзь медаєть довести до сознавія необходимость и настоятельность втого требованія.

Вкорой вопросъ, поставленный протестантским сомосмы, именно вопросъ о смъщенных бракахъ, не долго зачималь собою собраніе. Отвъть не втоть вопросъ можно передать въ слъдующим сможить: "для огражденія личной свободы и равноправности въропсповъдамій нужно ввести обязательный гражданскій бракъ." Другими словами, это значить предоставить ръшеніе этою вопроса сажимь брачущимся, которые должны это рэшеніе, принятое на везимному соглашенію, включать нъ свой брачный контракть въ подлежащемъ присутственномъ мість. Въ этомъ пункть протестантскій соють оставляеть уже не тольно христівнскую, но и протестантскую почву.

На третій (и посявдній) вопрось: "о протестантской свободь ученія и ея границахь" очень много говориль довторы Изарць изъ Готы. Сущность его разсужденій на вту таму состонив нь сявдующемь: "Границы протестантской свободы ученія не опредвияются сумволическими книгами, на которыя нужно смотрыть только, какъ на историческіе домуженты, свидітельствующіє о томь; какъ нонимали віру во времена ресориаціи. Она магуть быть обязательными для протестантовь только съ отращательной сторони, именно въ тожь только полочнопенія, что въ никъ отвертнются основныя заблужденія римско-католической церкви".

Далве: "границы протестантской свободы ученія не опредвляются также авторитетомъ буксы сс. Писанія. ч. п. 39

Свободное инсиндование Писанія есть основное требораніе протестанистве. Оне необнодино ведеть нь свободному изслідованію надъ Писаніємі (относительно подлинности, достовірности и пр."

"Протествитская свобода учения опредългется границами христіанства; эти границы въ свою очередь не суть разныя, такъ называемыя основния истины и основные факцы, в единственная основная истина христіанства, истина не доглатического, в ремойзно-правственнаю свойства, писть христіанство Христа, Евенгеліе дюбан и сынополютанія".

"Кромъ того спобода преподавателя богослонский в наукъ ограничивается серьевноствю и дестоинствомъ имуки". Ктожъ будетъ опредълянь степень этой сервевности и достоинства для важдой богослонской маучи?

"Свобода народнаго учителя и пастыря душь (seelsorgers) должна находить свое ограничение въ педагогическихъ соображенияхъ нуждъ общества: и въ неизмънномъ законъ: нигдъ и ничего не разрушать, не совидня, и употреблять охринания только жакъ средство къ утвержденио?

Если намецкій протеспантовій союзь и ва см'яримпинь своих собраніях і будеў обнаруживаль ту ше тотов ность принесть христіянство, со всёмь ств : содержані собразованію, сто ногорно, будеть очникть всеготь Стинфинать, облазованію, стоды, же усерано, будеть очникть всеготь Стинфинать, облазованію, стоды, же усерано, будеть очникть истивь и основных образованію, стоды, же усерано, будеть очникть истивь и основных образованію, то предътавання собранія: упрето останить са вырсто, христіянства, дофинать на іні інішинь свебом простанить в собранія принего останить са вырсто, христіянства, дофинать часть принего останить са вырсто, христіянства, дофинать протестанить са вырсто останить са вырсто, кристіянства дофинать принего останить са вырсто останить са вырсто, кристіянства дофинать принего останить са вырсто, принего останить са вырсто останить са вырсто, принего останить са вырсто, принего останить са вырсто, принего останить са вырсто, принего останить са вырсто останить са вырсто, принего останить са вырсто, принего останить са вырсто останить са вы вы вывеста вы вы вы высто останить са вы вывеста вы вы

se se mont activation e contra contra in a minimpe. It straits a men of the mention of the menti

## объявленія

СТРАННИКЪ будотъ надаваться въ 1866 году ще премней программа въ количества 12 книжекъ въ годъ: Цама съ пересъщией четыре руб. сер. Адресъ: въ редакцію духовнаго журнала «Странникъ» въ С. Петербургъ. По той же цана и по тому же адресу можно выписывать и газету "Современный Листокъ"; выходящую два разва въ жедълю. Цана за «Странникъ» вибста съ «Современныйъ Листокъ» семо руб. сер.

ПРАВОСЛАВНЫЙ СОБЕСТДНИКЪ, 12 кимекъ въ годъ. Програция изданія въ 1866 году премия. Цвна семъ руб. съ пересылию Адресъ въ реданцію Православнаго Собестдника» при духовной Академіи, въ Казани.

ТРУДЫ КІВВСКОЙ ДУХОВНОЙ АНАДЕМІИ будуть издаваться и въ 1866 году въ количествъ 12 имаженъ въ годъ. Цъна съ пересылкою шесть руб. Адресъ: въ редакцію Трудовъ кіевской духовной академін—въ Кіевъ. Въ той же редакціи можно но-лучать и «Воскресное Чтеніе», которое будеть издаваться и въ следующемъ (ХХХ—1866/,) году по прежней програмиъ. Цъна четыре руб. съ пересылкою.

"ДУХОВНЫЙ ВВСТНИКЪ будеть издаваться въ 1866 году по прежней програмив емесинскимо. Цвна, вийсто прежнихъ 7 рубдей, пять руб. съ пересылком. Адресъ: въ Харьковъ, въ контору редавців Духовнаго Вйстника.

ДОМАШНЯЯ БЕСЪДА будеть еженедъльно выходить и въ 1866 году. Цена съ пересылкою пять руб. Адресоваться въ контору редавціи Домашней Бесъды въ С. Петербургъ.

РУКОВОДСТВО ДЛЯ СЕЛЬСКИХЬ ПАСТЫРЕЙ будетъ вздаваться и въ следующемъ 1866 году еженидильно отдельными нумерами. Цена съ пересылкою пать руб. Адресъ: въ редакцію «Руководства для сельскихъ пастырей» въ Кіеве.

ЧЕРНИГОВСКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ИЗВЪСТІЯ будуть по прежнему выходить въ 1866 году отдальными нумерами, въ 8 ю долю листа, оффиціальная часть чрезъ недвлю, а вногда чрезъ двъ, неоффиціальная всегда чрезъ двъ. Дъна пять руб. пятьдесята кон. Адресъ: въ Черниговъ, въ редакцію Енархіальныхъ Извъстій. Не принадлежащіе въдоиству черниговскаго епархіальнаго начальсява могутъ виминущивть неоффициальную часть отдъльно безъ оффиціальной по цамъ. З руб. еер.

ПОЛТАВСКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ будуть выходить въ 1866 году по прежнему два раза въ мъсяцъ. Цена пато руб. съ пересылкою. Адресъ: въ Полгаву, въ редакцию Емархіальныхъ Въдомостей.

ТУЛЬСКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВВДОМОСТИ. Деа випуска въ мъсяцъ. Программа взданія въ 1866 году прежина. Ціна като руб. Акресоваться въ Туду, въ редакцію Епархіальныхъ Віденоска.

ВЛАДИМІРСКІЯ ЕПАРХІАЛЬЫЯ ВЪДОМОСТИ и въ 1866 году будуть выходить два раза на изсяцъ по прежией, програмий. Цена съ пересыдкою мятра руб, сер. Адресъ: во Владиніра, въ редакцію Епархіальныхъ Въдомостей,

ВЕЧЕРНИЯ ГАЗЕТА политическая и литературная будеть издаваться и въ 1866 году. Выходить соседненно. Цъна съ пересыдкою семе руб. Адресъ: въ редакцію «Вечерней Газецы» въ С. Петербургъ

Вышла и раздается подинсчивань 1-я кинки Въстника /Западной России за 18<sup>65</sup>/<sub>66</sub> годъ. Цена «Въстнику», за годъ досемь руб: съ пересылков. Адресь: въ редакцію журнала «Въстникъ Западной Россіи,» въ Вильну.

DONALDER TO THE STATE OF THE ST

## **ӨЕОДОРЪ ТАРССКІЙ**,

АРХІЕПИСКОПЪ КАНТЕРБУРІЙСКІЙ ВЪ АНГЛІИ (VII ВЪКА), питомецъ греко-восточной церкви.

## ПРЕДИСЛОВІЕ ПЕРЕВОДЧИКА.

Въ августъ 1862 года явилось въ Англіи сочиненіе д-ра Гука, декана Чичестерскаго, подъ заглавіемъ— "Жизнеописаніе кантербурійскихъ архіепископовъ" (Lives of the Archbishops of Canterbury. By Walter Farquhar Hook, D. D. Dean of Chichister).

Сочиненіе это зам'вчательно и потому уже, что досел'ю не им'влось никакихъ посл'ядовательныхъ историческихъ сказаній о введеніи христіанства въ Англіи, за исключеніемъ опыта въ этомъ род'я Гереміи Кольера (Collier). Съ другой же стороны и не могло быть иначе: досел'я вс'я историческіе церковные документы, для изыскателей древности, почти совершенно были закрыты; во всякомъ случать доступъ къ нимъ былъ чрезвычайно труденъ. Въ недавнее только время, и то повелівніемъ королевы, изданы въ свътъ "МопитептаНізтогіса Вгітаппіса", т. е. сочиненія или записки Гильды, Неннія, Беды, англосаксонская хроника, Алара, Флорентія Ворчестерскаго, Самсона Дургамскаго, Генриха Гунтингдонскаго, Гаймара и Annalis Cambriae.

ч. и.

При пособіи этихъ только документовъ сочиненіе д-ра. Гука могло получить настоящую свою значимость.

Оно заключается въ двухъ томахъ. Первый изъ нихъ посвящается англо-саксонскому періоду, начало котораго открывается миссіей Августина, а конецъ заключается нормандскимъ завоеваніемъ. Вторый заключаетъ въ
себъ англо-нормандскій періодъ, начинающійся завоеваніемъ норманновъ, и оканчивающійся первенствомъ Стеоана Лангтона, въ царствованіе Генриха III. До-историческаго существованія англійской церкви д-ръ Гукъ
почти не касается, и, быть можетъ, дълаетъ хорошо:
ибо мракъ его едва ли и можно чёмъ освътить. Въ лътописяхъ англо-саксонской церкви всъ главныя событія
ея обозначаются, какъ-бы какими-то созвъздіями, слъдующими тремя именами: Өеодоръ (668), Алфредъ (872)
и Дунстахъ (959).

О первомъ изъ нихъ самые строгіе критики говорять такъ: "то было особеннымъ счастіемъ для церкви англійской, что тотчасъ же послъ того, какъ въ ней явилось нъкоторое систематическое благоустройство, канедру кантербурійскаго архіепископа заняль человінь, столь замъчательный, каковъ Өеодоръ Тарсскій, замъчательный и по своей великой учености, и по своимъ административнымъ способностямъ, и по своему ясному вагляду на потребности своего времени. Онъ быль воснитанъ (продолжаетъ North English Review, за августъ 1862 г.) въ высшей утонченныйшей антіохійской богословской школь: и однакожь, среди всехъ жаркихъ выходокъ моноселитской ереси, умъль остаться православнымъ. По настоянию римскаго епископа Виталіана, которому поручено было назначение, онъ принялъ преддоженный ему престоль кантербурійскій, съ единственнымъ желаніемъ исполнить только свой долгъ; и его-то неослабной ревности, мудрости и благоразумію церконь англійская обязана не только своей парохіальной организаціей, но и началомъ того высшаго воснитанія, которое Алфредъ, а потомъ епископъ Видьямъ Викамскій и король Генрихъ VI утвердили на положенныхъ имъ широкихъ и прочныхъ основаніяхъ", и которое, мы можемъ теперь присовокупить, досель продолжается въ овсфордскомъ и кембриджскомъ университетакъ.

Воть почему полагаемъ, что біографія Феодора, изложенная на основаніи упомянутыхъ донументовъ, какъ человъка, воспитаннаго въ нъдрахъ греко-восточной Церкви, подъ вліяніемъ великихъ вселенскихъ ея учителей, и озарившаго въ свое время свътомъ востока западную мглу Англіи, для православнаго читателя должны имъть хотя нъкоторую занимательность. Мы представляемъ ее теперь, безъ всякихъ дальнъйшихъ объясненій, въ томъ самомъ видъ, какой она имъетъ у д-ра Гука.

Прот. Е. Поповъ.

Лондонъ.

Когда намъ говорять, что Өеодоръ родомъ изъ Тарса въ Киликіи, то это одно извъстіе уже пробуждаетъ въ насъ вниманіе въ его біографіи. Въ тъхъ самыхъ школахъ, гдъ болье шести сотъ лътъ назадъ учидся греческому языку св. Павелъ, бывшій тогда еще юношей, получилъ свое воспитаніе и тотъ, который первый ввелъ въ Англіи изученіе греческаго языка, и прославился какъ духовную, такъ и свътскою ученостію. Замътимъ при семъ, что британды (Britons) обращены

были греками, хотя, въроятно, при посредствъ переводчиковъ. Тарсъ и во время Осодора оставался еще греческимъ городомъ, и именно находился въ центръ народонаселенія, которое въ глазахъ гражданъ казалось массой варваровъ. Хотя греческій языкъ, какъ языкъ цивилизаціи, и быль тамь въ общемь употребленіи; тъмъ не менъе его изучали, какъ языкъ классическій, подобно тому, накъ въ прошедшемъ столътіи, шотландскіе ученые, боясь провинціализмовъ, изучали англійскій наыкъ въ Эдинбургь, и за то-скажемъ кстатиписали въ свое время самымъ правильнымъ англійскимъ языкомъ. Ръка Сиднъ имъла въ то время еще прежнее свое теченіе, и тоть каналь, которымь нікогда проходили суда, переносившія св. Павла изъ школъ языческаго Тарса къ берегамъ святой земли, еще не быль заваленъ. На мъсть тъхъ древнихъ доковъ, которые, по словамъ Василія Великаго, постоянно наполнены были купеческими кораблями со всёхъ странъ свёта, еще не видно было вредоносныхъ лагунъ; Тарсъ продолжалъ быть для восточныхъ предъловъ моря Средиземнаго тъмъ же, чъмъ нынъ Марсель служитъ для западныхъ его частей. Здёсь-то Өеодоръ, конечно, ознакомился съ миссіонерскими трудами, потому что граждане-христіане часто занимались обращениемъ соседнихъ, языческихъ селеній, и здісь-то, по всей віроятности, отъ матросовъ, жившихъ въ докахъ, онъ нередко слыхалъ о техъ сансонскихъ пиратахъ, которые дълали столь опасною торговлю, съ незапамятныхъ временъ производившуюся на берегахъ моря Средиземнаго и Касситеридовъ. Думаль ли юный Өеодоръ, что ему на старости лъть приведется жить на отдаленномъ островъ, главнымъ образомъ извъстномъ по своимъ сношеніямъ съ островами

Силли (Scilly), которые были поворены этими саксонцами? Думаль ли онъ и о томъ, что его дъятельный умъ будетъ находить себъ отдохновеніе, представляя себъ и описывая новообращеннымъ къ христіанству тъ роскошныя равнины, которыя съ одной стороны простираются до моря, а съ другой граничатъ съ Тавромъ, и на которыя онъ любилъ смотръть съ высотъ своего роднаго города?

Восточная Церковь, въ средніе годы Осодора, сильно потрясена была моновелитскимъ препирательствомъ. Препирательство это жестоко волновало страсти и императоровъ и епископовъ, п цълые города наполняло ужасами кровопролитія. Оно возникло въ началь стольтія, вслыдствіе желація императора Ираклія примирить съ Церковію монофизитовъ, и главнымъ совътникомъ государя былъ Сергій, патріархъ константинопольскій. Виновникомъ ереси быль Өеодоръ Фаранскій, аравійскій епископъ, защитникомъ же ея—Онорій, папа римскій, тотъ самый, который на шестомъ вселенскомъ соборъ быль отлучень отъ Церкви. По внушенію патріарха Сергія, императоръ обнародоваль, такъ называемое, έχθεσις της πίστεως, или лучше объяснительный едиктъ, который при всемъ мнимомъ притязаніи на безпристрастіе, въ самой вещи служить выраженіемъ партіи. Имъ воспрещалось всякое дальнъйшее разбиратель. ство вопросовъ между Церковію и монофизитами, - одно или два естества въ воплощенномъ Сынъ Божіемъ. — и положительно объявлялось, что во Единомъ Господъ одна можетъ быть воля, и следовательно, въ силу реtitio principii, предполагалось, что ученіе противоположной партіи по необходимости ведетъ къ мысли о двухъ воляхъ, какъ будто бы непримиримыхъ между собою.

Противъ этой ереси возсталъ Софроній, патріархъ іерусалимскій, и созваль соборь, на которомь новое ученіе монофедитовъ объявлено еретическимъ, на томъ основаніи, что признаніе одной воли въ двухъ естествахъ заключаеть уже и въ самыхъ выраженіяхъ противоръчія. Римская церковь, при Іоаннъ IV, возвратилась въ православію, и на соборъ, созванномъ въ этомъ городъ, императорскій едикть быль отвергнуть. Но вліяніе римской церкви было незначительно на востокъ и потому препирательство продолжалось съ прежнимъ ожесточеніемъ, за изданіе императоромъ Констанціемъ II другаго едикта, извъстнаго подъ именемъ "образъ Върыτύπος τῆς πίστεως  $^{\alpha}$ . Новый едикть, въ видахъ миротворенія, не имъль того догматическаго тона, какой имъло "Изложеніе въры": имъ просто, подъ тяжкою казнію, надагалось молчаніе на всякаго, кто желаль бы говорить объ единой воль и единомъ дъйствіи въ естествъ нашего Господа.

Возможно ли предположить, чтобы Өеодоръ не имъль никакого участія въ этихъ препирательствахъ? Наконецъ мы знаемъ, что Виталій, по случаю предполагаемаго избранія Өеодора на престолъ кантербурійскій, подозръваль его въ неправославіи; — что Агафонъ, желая защитить его отъ такого нареканія, требоваль, чтобы ему дано было присутствовать на Константинопольскомъ соборъ, и что будущій архієпископъ являлся въ Римъ, въ то самое время, когда Констанцій, въ сопровожденіи множества грековъ, посъщалъ императорскій городъ: и это заставляеть насъ думать, что Өеодоръ философъ, какъ его тогда называли, въ извъстный періодъ времени, ради мира, готовъ былъ принять толо стіє пістею, и что въ первый разъ онъ быль въ

Римъ, по видимому, какъ одинъ изъ свиты царской. Какъ-бы однакожь ни было, въ то время, когда Адріанъ поручаль его Виталіану, относительно его православія не было и тъни сомнънія.

И такъ Өеодоръ быль рукоположенъ, безъ всякаго пререканія. Напротивъ дучшаго выбора и не могло быть. Цвлію этого новаго назначенія было примирить немьтскихъ епископовъ, и такъ какъ эти епископы начало христіанства въ ихъ областяхъ усвояли проповъди восточныхъ миссіонеровъ, и втому еще празднованіе Пасхи совершали одновременно съ восточными церквами: вто-жь лучше посему могь достигнуть цёли, какъ не Өеодоръ, какъ не членъ греческой церкви, ознакомившійся съ обрядами датинской церкви? Онъ не особенно желаль возвратиться въ Грецію, а съ другой стороны ничто особенно не привязывало его и къ Риму. Онъ оставилъ царскій городъ въ мартъ 668 года, и не только въ сопровождении Адріана, но еще Венедикта епископа, который, хотя и быль родомъ британецъ и воспитанъ въ кельтской церкви, тъмъ не менъе привязанъ былъ нь итальянскимъ обычаямь и ко всему, что имъло отнолпеніе въ Риму. Венедивть и по ученью едва-ли отставаль отъ Осодора и Адріана. Всв они трос были очень замъчательныя, даже знаменитыя личности, и у каждаго изъ нихъ была своя не малочисленная свита. Таковы были однакожь опасности въ путешествіяхъ тъхъ временъ, что Өеодоръ прибылъ въ Англію только въ мав 669 года. Онъ отправился моремъ въ Марсель, а отгуда прівхаль въ Арль (Arles), гдв дворцовымъ меромъ Еброиномъ приказано было ему ожидать дальнъйшихъ распоряженій.

Задержка произошла въ слъдствіе какихъ-то дъйствительныхъ или мнимыхъ политическихъ интригъ.

Когда пришло наконецъ позволение нашимъ путешественникамъ оставить Арль, они отправились уже разными путями, подъ тъмъ предлогомъ, что имъ вмъстъ трудно бы было находить въ достаточномъ количествъ припасы для ихъ сопутниковъ. Тогда какъ Адріанъ сначада поъкалъ въ епископу Sens'a, а потомъ въ еписко. пу г. Меаих, Өеодоръ отправился въ направленіи къ Парижу; онъ желалъ побывать въ этомъ городъ особенно для того, чтобы побесъдовать тамъ съ епископомъ его, Агальбертомъ, который нъкогда занималъ дорчестерскую канедру въ Англіи, и отъ котораго, потому, Оеодоръ надъялся получить разныя свъдънія, полезныя для него на новомъ мъсть служенія. Когда о прибытіи Өеодора въ Парижъ узналъ король Кента, Экбертъ, то отправиль посольство подъ начальствомъ старъйшины Raedferth'a, для переговоровъ съ Эброиномъ, о томъ, чтобы ускорить отправление архіепископа и Адріана. Адріанъ, по неизвъстной намъ причинъ, быль удержанъ во Франціи на два года, а архіепископъ получилъ свой паспортъ, равно какъ, по видимому, и Венедиктъ Bisсер. Тъмъ не менъе разныя бъды и напасти продолжали преследовать Оеодора: такъ напр. онъ снова какимъто тяжкимъ недугомъ быль задержанъ въ Estaples, отъ котораго, однакожь, скоро и совершенно оправился.

27 мая 669 года, среди великой, общей радости, Өеодоръ возсълъ на канедру Августина въ Кантебури, и, со всъмъ жаромъ юности, этотъ благолъпный старенъ, имъвний тогда шестъдесятъ шесть лътъ отъ роду, началъ свое историческое поприще и принялъ на себя обязанности своего высокаго служения. Разсмотримъ же теперь жизнь его, во первыхъ, какъ архіепископа; во вторыхъ, какъ покровителя просвъщения, и, наконецъ, какъ писателя.

1) Немедленно по вступленіи на свою каседру, онъ осмотръль всю свою епархію, и, какъ уже народъ приготовленъ былъ къ принятію его, вездъ былъ признанъ митрополитомъ и приматомъ Англіи. Обозръніе это (visitatio) совершилось гораздо легче, чэмъ онъ могъ бы предполагать. Старыя римскія дороги еще вездъ сохранялись, и народъ былъ пріученъ съ дальнихъ мъсть собираться для принятія христіанскихъ миссіонеровъ. Князья, предаты и поседяне тодпами съвзжались и сходились, чтобы увидать и послушать давно ожидаемаго своего архіепископа. Өеодоръ тщательно развъдывалъ о поведении духовенства, настаивалъ на единообразномъ праздновании Пасхи, и, увъщавая народъ уклоняться отъ идолопоклонства, избъгать суевърій и не впадать въ прежніе гръхи, въ которыхъ они покандись, онъ проповъдываль имъ простыя истины Евангелія, и делаль всякаго рода распоряженія, чтобы отцы, такъ или иначе, учили дътей своихъ символу въры и молитвъ Господней на природномъ ихъ языкъ.

По окончаніи визитаціи, Өеодоръ предпринять сдълать два дъла: завести парохіальную систему и увеличить число епископовъ.

Досель церковь въ Англіи, не исключая и кельтскихъ церквей и тьхъ, которыя находились въ связи съ кантербурійской миссіей, были просто большимъ станомъ (statio) для миссіонерскихъ предпріятій. Беда дълаетъ очень занимательныя описанія подвиговъ кельтскихъ миссіонеровъ. Иногда, по описанію его, верхомъ, а чаще пъшкомъ, миссіонеры эти отправлялись изъсвоего монастыря въ разные города, и народъ, зная о томъ предварительно, стекался туда толпами, — и всъ слушали тамъ слово спасенія и принимали св. таинст-

ва. Въ другія времена миссіонеры отлучались на цълыя недъли, вабирались на самыя утесистыя горы, проникали въ сокровенныя логовища разбойниковъ и отверженныхъ вовми, и тамъ, силою своей проповъди и своею протостію и любовію, пытались этихъ дикообразныхъ людей приводить на путь спасенія. И, действительно, при ихъ безкорыстномъ поведеніи, по которому они не позволяли себъ принимать ни даровъ, ни даже приношеній въ монастыри, безъ разрішенія світских властей, при той христіанской любви, съ которою они обращались съ больными, впечатлъніе, производимое этими добрыми и ревностными кельтскими миссіонерами, было таково, что они по всюду были принимаемы своими соотечественниками, которые искали и просили ихъ благословенія. Въ мість миссіонерской резиденціи епископа Кольмана соблюдалась такая умвренность, описаніе которой не мало объясняеть намъ обычаи тогдашняго въка. Кромъ церкви, миссіонеры занимали обыкновенно нъсколько домовъ, если не домиковъ; и вотъ, когда въ этихъ домахъ становилось тъсно отъ нежданно какъ либо возвратившихся миссіонеровъ, что они дълали? Они постилали въ церкви солому, и на ней покоились. Не ръдко ихъ навъщали и люди богатые; но и для нихъ у нихъ не дълалось особенной трапезы, и вообще ничего особеннаго; еслижъ "сильные земли", на прощанье, дълали имъ денежныя приношенія, то онъ обывновенно поступали въ пользу бъдныхъ. Когдажъ приходилъ царь, какъ бывало иногда, то онъ намъренно приходилъ съ пятью или шестью служителями,---не больше; и, кончивъ свое богомолье въ церкви, обыкновенно возвращался домой; еслижь и оставался для подкрапленія себя пищей, то должень быль довольствоваться каждодневною транезою братій, которыхъ обязанностію было питать душу, а не тіло. (Bede, III. 26, IV. 27).

Но не все духовенство было занимаемо миссіонерскими трудами. Многіе изъ духовныхъ, для совершенія священнослуженія, должны были находиться при владътельныхъ особахъ, темъ болве, что местопребывание ихъ часто въ тв времена перемвнялось; примвру князей следовали и ихъ бароны, и также выбирали себе. извъстныя духовныя лица. На этомъ то основаніи Өеодоръ и воздвигъ свою парохіальную систему. Онъ ясно видьль, что для вкорененія и утвержденія христіанства въ той землъ требовались не одно повременное проповъдание слова Вожія и не одно повременное совершеніе таинствъ Церкви: онъ ясно созналь необходимость такого положенія, каково положеніе пастыря, который собираль бы овець своихъ въ одно стадо. Въ греко-восточной церкви онъ знакомъ былъ съ парохіальной системой; и онъ ръшился образовать приходы, и воздвигнуть приходскія церкви, на техъ же началахъ, которыя положены были императоромъ Іустиніаномъ въ 541 и 543 годахъ, и согласно съ которыми право патронатства усвоялось основателямъ церквей и ихъ наслъдникамъ, съ тъмъ условіемъ, чтобы церковь имъла особенные доходы или средства для содержанія служителей церкви. Өеодоръ убъдилъ бароновъ и землевладъльцевъ дать ихъ прежнимъ капелланамъ независимое положение, и устроивъ церковь въ центръ своихъ владвий, открыть постоянныя и правильныя сношенія между служителемъ ея, жителями замка и рабами. Обезпеченіе въроятно завлючалось въ извъстномъ надълъ землею или положенными поборами съ лицъ и собственности; о десятинах в же вовсе не упоминается у Беды, хотя люди богатые издавна имъди обычай посвящать десятины своих в доходов в для благотворительных в и богоугодных в цълей (1).

При посъщении Нортумбріи, архіепископъ нашель нужнымъ показать опытъ своей архіепископской власти, низложеніемъ Сеадда или Чада (Chad), и возведеніемъ на мъсто его Вилорида. То далеко было не дъло милосердія, но оно объясняется темъ правиломъ, которое неправедно поставиль себъ Оводоръ, а именно — снова рукополагать всвхъ, принявшихъ рукоположение отъ щотдандскихъ или британскихъ епископовъ, не сообразовавшихся съ кантербурійскою церковію въ дълв празднованія Пасхи и стриженія волось—tousura (2). Чадь быль добрый человъкъ, хотя фанатикъ; и, вмъсто того, чтобы воспротивиться незаконному съ нимь обращению, съ совершенною покорностію отрекся отъ званія, для котораго онъ чувствоваль себя неспособнымъ, и такимъ образомъ уступилъ мъсто Вилориду. Осодоръ, при всей строгости и упругости характера, показаль туть однавоже, что у него сердце было нажное; онь до того тронуть быль протостію Чада, что вспорь посль того оть короля Mepcin, (Wulfhere), исходатайствоваль ему назначение на канедру личфильдскую.

Въ планъ Өеодора входило — ввести въ церковь соборный образъ управленія. Онъ желалъ и предполагалъ каждый годъ открывать по два собора. Въ этомъ предпріятіи, однакожь, онъ, повидимому, не успълъ. Но во время его архіепископства дъйствительно были два собора. Первый, на который мы имъемъ обратить

<sup>(1)</sup> Elmham, 285, 286.

<sup>(2)</sup> Cm. Capitula et Fragmenta Theodori, Thorpe, 307.

теперь вниманіе, состоялся въ 673 году. 24-го сентября, въ Гертфордъ. На немъ присутствовали всъ главные епископы; за епископа же нортумбрійцевъ, Вилорида, засъдали здъсь его легаты. Къ счастію, до насъ сохранились записки самаго архіенископа объ этомъ собраніи. "Когда мы собрались, пишеть онь, и каждый заняль свое мъсто. я сказаль тогда: "возлюбленные братія! Ради страха и любви къ Искупителю нашему, я предлагаю вамъ разсудить теперь вмёстё о томъ, что нужно для поспъшенія нашей общей въръ, такъ, чтобы намъ можно было ненарушимо соблюдать то, что положено и опредълено было святыми и досточтимыми отиами Церкви". Еще больше я сказаль относительно христіанской любви и единенія; и за тэмъ каждаго изъ нихъ порознь вопросиль, готовы ли они держаться того, что канонически и издревле было опредълено отцами. Мои братія-епископы отвівчали мий утвердительно; и тогда я взяль книгу каноново (1), и показаль имъ тв десять главь, которыя я отмётиль въ разныхъ мёстахъ какъ наиболъе важныя для насъ, именно:

"1) Что мы всё должны праздновать Пасху въ воскресенье, следующее за четырнадцатымъ днемъ перваго месяца; 2) ни одинъ епископъ не долженъ вторгаться въ епархію другаго; 3) ни одинъ епископъ не долженъ возмущать монастыри, или овладевать ихъ собственностію; 4) монахи не должны переходить изъ одного монастыря въ другой, безъ благословенія (bene discessit) отъ своихъ настоятелей; 5) ни одинъ служитель Церкви не долженъ оставлять своего епископа, или

<sup>(&#</sup>x27;) "Eundem librum canonum", ту самую книгу, о которой онъ напоминаль своему корреспонденту въ началь своего письма.

быть принимаемъ въ епархио другаго безъ особенной на то граматы, подъ опасеніемъ отлученія, которому будеть подлежать равно и епископъ, если, по востребованіи отъ него, онъ не выдасть принятаго имъ влирика; 6) епископы и прочіє духовные, во время своихъ путешествій, должны довольствоваться тэмъ тольво гостепріимствомъ, которое имъ предлагають, и-къ тому еще-нивавъ не должны служить безъ позволенія того епископа, въ епархіи котораго случится имъ быть; 7) предложение сдълано было, чтобъ имъть по два собора каждый годъ; но столько открылось разныхъ трудностей, что это предложение наконець было устранено; всв же единогласно согласились собираться разъ въ годъ, 1-го августа, въ Clofeshoch; 8) никакой епископъ не должень, изъ видовъ честолюбія, домогаться первенства передъ своимъ собратомъ; но каждый изъ нихъ долженъ соблюдать время и порядокъ посвященія; 9) о девятомъ канонъ было состязаніе, а въ заключеніе было цостановлено, что, такъ какъ число върныхъ увеличивается, то и число епископовъ должно быть увеличено; 10) десятая глава касадась браковь, именно, что тв только браки должны считаться законными, которые совершены законно; что не должно разръшать провосмъсительныхъ браковъ, ни допускать разводовъ, исключеніемъ, какъ учитъ Евангеліе, любодъянія; что если кто отпустить свою жену, съ которой быль законно повънчанъ, тому не должно позволять вступать въ бракъ съ другою; въ этомъ случав онъ долженъ или остаться безъ супружества или примириться съ своею женою.

"Къ этимъ главамъ, и вообще и въ частности разсмотръннымъ, положено было каждому изъ насъ подписаться собственною рукою, для того, чтобы не вышло какого либо соблазна отъ новыхъ споровъ и препирательствъ, и чтобы не родилось какое либо недоразумвніе при ихъ обнародованіи. Такое окончательное опредвленіе я повелвль, какъ следуетъ, записать Титиллу, нашему нотаріусу. Посему, кто сталъ бы противоречить этому каноническому решенію, скрепленному общимъ собраніемъ, и общею подписью, то должень заранее знать, что его ожидаетъ низложеніе и отлученіе. Да сохранить насъ Господь Своєю благодатію въ союзё мира и въ единеніи Церкви"! (1)

Приводя этотъ документъ, мы не можемъ не замътить контраста въ поведени Оеодора и Августина. И тотъ и другой имъли одинаковую цъль—содъйствовать умиротворенію англійской церкви, въ духъ ея единенія; и тотъ и другой имъли дъло съ епископами, ревновавшими о сохраненіи своихъ правъ; но, тогда какъ Августинъ думалъ о себъ, Оеодоръ думалъ только объ общемъ дълъ; и хотя, послъ разсужденій о седьмой главъ, и, въроятно, о девятой, на сторонъ его было меньшиство, онъ не вышелъ изъ себя, не взволновался, но, вслушавшись въ голосъ общей мысли и потребности, блегодушно уступилъ мнънію другихъ.

Өеодоръ не позволить денятой главъ остаться мертвою буквой; но тотчасъ же занялся раздъленіемъ увеличивнихся епархій Мерсіи и Нортумбрім. Еще прежде имъ посвященъ Елеверій въ епископа нест-саксовъ, а въ 167 г., оказывается, онъ посвятиль Бадвина въ Еlmham, и *Ессі* въ Dunwich; за тъмъ вскоръ открылъ каеедры въ Герсфердъ и Ворчестеръ; на первую пере-

<sup>(1)</sup> Bede, IV, 5.

вель *Putta*, а на вторую посвятиль Возеля; около 686 г. Сиthwin'а назначиль на епархію лейчестерскую, а вы Lindsey, въ 678 г., Eadhed'a. Въ Нортумбріи, (въ 681 г.) въ Whitheru онъ посвятиль Трумвина, въ Нех-ham—Eata (678), а въ Lindisfarne (въ 685 г.)—Кудберта.

Всв эти распоряженія приведены вы исполненіе не безъ сопротивленія и не безъ затрудненій. Вилоридъ, котораго Өеодоръ посвятиль на личоильдскую каседру, въ 672 г., быль низложень въ 675 г., вследствіе, какъ предполагають, того, что онъ воспротивился перемвнамъ, сдъланнымъ въ его епархіи; объ немъ мы больше и не слышимъ. Но въ Нортумбріи сопротивленіе Вилорида имъло другой характеръ, и Өеодоръ не остался бы побъдителемъ, еслибъ не нашелъ себъ опоры въ гражданской власти, противъ которой Вилоридъ возсталь съ обычною ему неразсудливостю. Уже было замъчено, что однимъ изъ первыхъ дълъ Өеодора, по прибытій его въ Англію, было возстановить Вилорида на канедру іоркскую. Вилоридъ тотчась же началь дъйствовать съ свойственною ему небережаивостію, чтобъ не сказать — расточительностію, съ увлеченіемъ предался движеніямъ своего тщеславія и тэмъ не выгоднымъ привычкамъ, которыя у него образовались въ Италіи и Франціи и которыя онъ желаль теперь привить къ своей родной землъ. Онъ нашель свою каоедральную церковь въ состояніи распаденія, и возстановиль ее. Соломенную крышу ея онъ замъниль свинцовой, а въ окна, досель открытыя для вътра, вставиль степла, и такія еще степла, говорить Еддій (Eddius, 16), сквозь которыя всно свътило солнце. Тригоріанское пініе, введенное Іаковомъ діакономъ, хоромъ Вилорида было доведено до совершенства. Равно

и другія церковныя здація онъ или воздвигнуль, или возстановиль, или упрасиль. Все это онъ могь сдълать, при помощи усердія нортумбрійских ваббатовъ, аббатиссь и бароновъ; сундуки его были переполнены. Въ пользу его отпрылся накой-то общій энтузіазмъ; старики дълали его своимъ наследникомъ, а родители вверяли ему своихъ дътей для воспитанія. Вследствіе его расточительности и популярности вліяніе его постоянно возрастало. Свита его была не хуже княжеской и по числу и по убранству; онъ поставиль себя наконецъ въ какое-то царское положение. За тъмъ началась реакція; стали думать, что разныя богатыя приношенія для разныхъ богоугодныхъ цълей могли бы быть лучше употреблены, безъ этой расточительности. Король жаловался, что вследствіе завещаній, которыми обогащался Вилоридъ, бъднъла корона; ибо собственность, оставляемая Церкви, поступала въ нее, безъ обычныхъ королевскихъ пошлинъ; извъстныя суммы денегъ, при обыкновенныхъ обстоятельствахъ, следовавшія королю но смерти его старшинъ или бароновъ, не вычитались болве, когда онв поступали въ въдъніе Вилорида. Пышность Вилорида, его большое и широкое хозяйство, его монастыри, подобно дворцамъ, возвышавшіяся, его огромная свита, - все это не осталось незамъченнымъ королевою Ирминбургою, которая только того и желада, чтобы раздуть пламень гивва на Вилорида, и безъ того уже возгаравнийся въ сердцъ ся мужа.

Ecgfrid, король Нортумбріи, первою женою своєю имѣль Етельдреду, фанатизмъ которой походиль иногда на безуміе. Вопреки св. Писанію, вопреки приличію и здравому смыслу, она отреклась отъ обътовь брака и, подстрекаемая къ тому неразуміемъ Вилорида, ръч. п. п. 11.

шилась оставить своего супруга и сдёлаться инокиней. Есуfrid, мнёніе котораго раздёляль и архіспископъ Кантербурійскій, смотрёль на дёло, какъ на разводь, и снова женился. По той или по другой причинь, Вилоридъ воспротивился этому второму браку, и тёмъ усилилъ нерасположеніе къ себъ и королевы и двора.

При такомъ-то положени дълъ, архіепископъ предложиль раздылить епархію нортумбрійскую на церковныхъ каноническихъ основаніяхъ. Вилоридъ ничего не могъ сказать вопреки этого предложенія; напротивъ, должень быль допустить, что съ духовной точки эрънія подобное разділеніе было очень благопотребно. Но епископъ іоркскій не могъ найдти въ себъ довольно ръшимости, такъ или иначе, уменьшить свою пышность, и, подобно большей части людей въ подобныхъ обстоятельствахъ, не могь отказаться отъ привычнаго ему вліянія и власти, такъ какъ суровому и непреклонному архіепископу и въ голову не приходило подумать о вившнихъ выгодахъ. Волфридъ воспротивился архіспископу, — и Осодоръ, поддерживаемый Дворомъ, произвелъ надънимъ приговоръ низложения, и въ 678 г. посвятиль епископомь Іоркскимь Бозу. (Eddius 24).

Вилоридъ въ негодованіи отправился на материкъ Европы, и явился въ Римъ съ аппелляціей. Этотъ поступокъ быль открытымъ, прямымъ нарушеніемъ началъ церковныхъ того времени; ибо римскій патріархъ имѣлъ власть свою только тамъ, гдѣ та и другая партія, съ взаимнаго согласія, обращалась къ нему по тому или другому дѣлу. Аппелляціи на англійскій народный соборъ,—на англійскаго короля и англійскаго митрополита—не могъ вынести духъ свободы и независимости, проникшій тогда во всю Англію, и вслѣдствіе того, когда Вилоридъ возвратился съ папскимъ рѣшеніемъ, даннымъ

въ его пользу, и, въ силу его, потребовать возстановленія своихъ правъ на епархію, король собрать соборъ изъ бояръ и духовенства; и на семъ-то соборъ, съ общаго согласія, положено эту аппелляцію считать всенароднымъ оскорбленіемъ, а папскія грамоты оскорбленіемъ короля и народа. Вилоридъ кромъ того осужденъ былъ на девятимъсячное заключеніе, по окончаніи котораго онъ, въ продолженіи многихъ лътъ, былъ бездомнымъ и безкровнымъ скитальцемъ.

Папское mandamus равно было оставлено безъ вниманія и архіепискомъ кантербурійскимъ, хотя въ опредъленіи относительно возстановленія Вилорида прямообъявлялось, что "всякой, кто бы то ни быль, за покушеніе нарушить это опредвленіе, будеть поражень въчною анаоемою" (Edd.us, 31). Грозная эта анаоема, однакожь, не последовала; явное дело, что римскій епискоиъ не могь отважиться испытать свои силы въ отдаленной провинціи, -- тъмъ болье, что покушенія римскаго Двора-утвердить духовное главенство папы на западъ-далеко не были одобряемы въ это время византійскимъ правительствомъ. Противъ подобнаго покушенія римскаго епископа оказывать свою власть въ незаконныхъ предълахъ, возставаль нъкто Лавръ, епископъ Равенны, еще въ то время, когда Өеодоръ былъ въ Римъ и когда Виталіанъ поразиль его своимъ отлученіемъ. Мавръ отвътиль ему самъ такимъ же отлученіемъ (Milman, Latin Christianity, liv. IV. с. VI).

Посему-то Өеодоръ съ совершеннымъ равнодушіемъ принялъ эту угрозу, и въ томъ же духъ выслушалъ желаніе папы, чтобы онъ присутствовалъ, накъ одинъ изъ его представителей, на соборъ константинопольскомъ (Mansi, XI. 286). Можно указать на разныя при-

чины, почему архіенископъ не могъ или не долженъ быль оставить свою епархію и провинцію, и на старости літь предпринять такое путешествіе, которое могло быть посліднимъ въ его жизни. Но на сей разъ довольно привести и то одно обстоятельство, что на соборів имізла быть осуждена моновелитская ересь, и слід, іmpliciter ενθεσις и τύπος τῆς πίστεως; очевидно, что въ такомъ случаї и одно отсутствіе его на соборів могло служить ему огражденіемъ отъ всякихъ сомнівній въ его православіи.

Здъсь-то и отврывается объяснение того, что съ перваго взгляда кажется необъяснимымъ, а именно, поче-, му архіепископъ кантербурійскій нашель нужнымъ соавать соборъ въ Англіи, и открыто показать славіе англійской церкви по ділу, которое такъ мало, въ собственномъ смыслъ, имъло отношенія къ ея потребностямъ и вопросамъ. Өеодоръ съ особенною тщательностію предаль письменно все то, что было опредълено на этомъ соборъ, зная напередъ, что въ вслъдствіе его обращенія съ Вилеридомъ и отказа его присутствовать на константинопольскомъ соборъ, все будетъ донесено къмъ-либо въ Римъ. Дъйствительно, такъ и было: въ Англію прівхаль некто Іоаннь, певець и учитель изнія въ церкви св. Петра, по приглашенію Венедивта,, который ввель въ своемъ монастыръ римскую литургію, вивсто галлинанской, доселв еще преобладавшей на съверъ Англів, и нуждался слъд. въ человъкъ, знакомомъ съ образомъ совершения ея въ самонъ Римъ. Такъ или иначе, только подъ этимъ предлогомъ, Іоаннъ пъвенъ и учитель пънія долженъ быль сдедить не столько за пеніемъ, сколько за духов. нымъ настроеніемъ англійской церкви.

Такъ какъ двянія этого собора преданы письмени по повельнію самаго архіспископа, именно въ 680 г., то документь, въ которомъ онт записаны, и который переписанъ Бедой, для насъ имъетъ теперь особенную важность. Онъ показываетъ, что въ то время считали существеннымъ въ дълъ христіанской въры, и потомуто мы передаемъ его читателю.

«Во имя Господа и Спаса нашего Іисуса Христа, въ десятое лето царствованія нашего благочестивешаго государя, Ecgfrid'a, короля нортумбрійцевь, въ пятиадцатый день октябрьских валендь (17 сентября), въ осьмый нидикть; и въ mecroe лето царствованія Aedilred'a, короля Мерсіевъ; въ семнадцатое лето царствованія Alduulf'a, короля восточныхъ Англовъ; — Осодоръ, милостію Божією, архієпископъ острова Вританній и торода Кантербури, и другіе достопочтенные епископы острова Британніи, засъдавшіе со мною вивств, называемомъпо сансонски Haethfelth, предъ лицемъ святаго евангелія; предлежавшаго намъ, мы совъщались между собою, и истолковывали истинную и православную въру, какъ Господь нашъ Гисусъ во плоти предаль ее своимъ ученикамъ, которые видъли Его тълесно и слышали Его слова, и какъ она предана въ символъ въры святыхъ отцевъ, всеми святыми и вселенскими соборами, и сотласіемъ всехъ доброхвальныхъ учителей вселенской Цериви: и, благоговъйно и православно следуя имъ, и, согласно съ ними, принимая ихъ богодухновенное ученіе, въруемъ и, вмъсть съ святыми отцами, твердо исповъдуемъ, въ собственномъ и истинномъ смыслъ, Отда, и Сына, и Святаго Духа, Троину Единосущную въ Единици, и Единицу въ Троици, то есть, единаго Вога въ прехъ единосущныхъ Лидахъ, равной славы и почести".

"И еще, послъ многихъ другихъ выраженій, относящихся къ исповъданію истинной Въры, нащъ соборъ прибавилъ слъдующее: — Мы приняли пять святыхъ и вселенскихъ соборовъ богоугодныхъ нашихъ отцевъ, то есть, соборъ 318 епископовъ, которые собирались въ Никеъ, противъ нечестивъйшаго Арія и его ученія: соборъ въ Константинополъ 150 епископовъ, которые собирались противъ безуиныхъ Македонія и Евдоксія и ихъ ученія; соборъ 200 епископовъ въ Ефесъ, которые собирались противъ злочестивъйшаго Несторія и его ученія; соборъ 630 епископовъ въ Халкидонъ, которые собирались противъ Евтихія и Несторія и ихъ ученія, и иятый соборъ опять въ Константинополь, въ царствованіе Юстиніана Младшаго, противу Өеодора и сочиненій Өеодорита и Ивы на Кирилла." (Bede, IV. 17).

П. Теперь мы можемъ перейти къ разсмотрънію другато великаго дъла, совершеннаго Өеодоромъ, каково—основаніе имъ въ Англіи разныхъ училищъ. На этотъ нункть онъ обратилъ свое вниманіе тотчасъ же по прибытіи своемъ въ Англію. Ввявши во владъніе монастырь Августина, онъ обратилъ его въ тоже время въ извъстнаго рода училище. Адріанъ цълые два года задержанъ былъ во Франціи; и такъ, чтобы не произошло замедленія въ распространеніи ученія, архіепископъ убъдилъ Венедикта Бископа отложить его путешествіе на съверъ, и взять ad interim начальство надъ этимъ новымъ университеломъ.

Въ: Адріанъ Осодоръ нашелъ себъ умнаго и дъятельнаго помощинка. У Вильяма Малиссбурійскаго онъ называется "источникомъ litterarum и ръкою artium" (Biogr. Brit. Lit. i. 31). Оба эти великіе человъка поняли хорошо, какъ важно образовать ученое духо-

венство; они смотрвля на цивилизацію, какъ на рабыню христіанства, и ученіе считали съменемъ цивилизаціи. Въ англійскомъ народъ они нашли полную готовность учиться и пріобретать разныя сведенія. И такъ они собради вокругъ себя толпу учениковъ, и, какъ говорить Веда, каждый день проливались отъ нихъ потоки свъдъній въ сердца ихъ слушателей. При ихъ вліяніи, всь наиболье пространные и наиболье замьчательные монастыри были обращаемы въ школы для ученья, въ которыхъ и светскіе и духовные впитывали въ себя уважение къ литературъ, а во многихъ случаяхъ и любовь къ ней. Даже женскіе монастыри были обращаемы въ разсадники ученья, такъ что, въ следующемъ за тъмъ поколъніи, аббатисса Гильделида и ея инокинивъ состояніи были отличать грецизмы Алдгельма въ его латинскомъ тражгать, "De Laudibus Virginitatis", написанномъ нарочито для нихъ, и въ ихъ назиданіе. Во время Беды, какъ самъ историкъ говоритъ о томъ, были такіе ученики у Өеодора и Адріана, которые знали также хорошо греческій и датинскій языки, какъ свой собственный (Bede, IV. 2). Тогда вакъ литература почти угасла, или угасала во Франціи. Алкуинъ могъ жвалиться и учеными и библіотеками Англіи. Переписчики въ этихъ англійскихъ школахъ такъ были неутомимы, что самъ Караъ просиль себъ ихъ содъйствія, когда решился возстановить литературу въ Галліи. (Alc. op. i. 52, 53).

О библіотекъ кантербурійской, принадлежащей монастырю Автустина, мы имъемъ слъдующія свъдънія (см. History of S. Augustine's monastery, by Thomas of Elmham).

одна изъ наиболъе важныхъ книгь въ библютевъ-

Григорієва библія въ двухъ томахъ, на первомъ наъ которыхъ, на заглавномъ листъ, вначится слъдующая рубрика: "De Capitulis Libri Geneseos"; второй томъ начинается прологомъ, или, какъ тамъ сказано, "Prologus beati Ieronimi super Esaiam prophetam". Въ началь этихъ томовъ вставлены разные дисты, — иные пурпуроваго цвъта, другіе розоваго; а нъкоторые изънихъ, при свътъ, дълаютъ дивное отраженіе.

Въ той же библіотекъ есть "Псалтырь Августина", присланная ему Григоріемъ, въ началь которой помъщены благоговъйныя "meditationes", съ примъчаніями на четырехъ листахъ; слъдующій же пятый начинается такъ: "Отпіз Scriptura divinitus inspirata"; на другой сторонъ его помъщены—Апостольскій символь въры, молитва Господия, Слава въ вышнихъ Богу, и Святъ, святъ, святъ, и пр. Шестымъ листомъ начинается Псалтырь и оканчивается Гимнами на день и ночь. За смии гимнами слъдують еще и другіе, а именно—на дни Св. Четыредесятницы, на Воскресные дни, на день Рождества. Христова, на день св. Пасхи, на день св. Апостола Петра и Павла, и на день Св. Евангелиста Іоанна.

"Въ ризницъ есть еще текстъ евангельскій, въ начапъ котораго помъщены десять каноновъ. Онъ также называется текстомъ св. Милдреда, потому что кто-то изъ жившихъ на островъ *Thanst* (¹) ложно понявися предъ симъ Евангеліемъ и, говорятъ, потерялъ некоръ послъ того зръніе.

- "Есть еще другая поэмпырь, лежащая на престоль, на вившней сторонъ которой находится изображение Спасителя, съ четырымя Евангелистами. Первый листь

<sup>. (1)</sup> Такъ называется приморская часть графства Кентскаго.

этой псалтыри начинается словами -- псякое Писаніе Богодухновенно"; третій начина ется "Посланіем» Папы Дамаза къ Іерониму, " оканчивающимся стихами Дамаза, --и посланіемъ Іеронима къ Дамазу; на четвертомъ листв говорится о происхонденіи поллиовъ; за твиъ елъдуеть самая псалтырь, раздъленная на пять книгъ. На пятомъ листъ нсалтыри помъщены объясненія слова Аллилуіа, согласно съ толкованіемъ евреевъ, халдесвъ, спріанъ и латинянъ; и слова "Слава", и толкованіе 119-го псалма. На шестомъ листь обозначенъ "порядовъ псалмовъ", по Іерониму, по латинскому алфавиту, а на 7-мъ по адфавиту еврейскому. 8-й, 9-й и 10-й листы заняты "толковачіснь псалмовъ"; на 11-мъ начинается "текстъ исалмовъ", съ изображениемъ Самуила, а въ концъ пселтыри помъщены гимны вечерніе и утренніе, совершенно въ томъ же видь, какъ и въ другой вышеприведенной псантыри....

"Въ библютекъ есть еще другой тексть евангелій, къ которымъ въ началъ приложены десять каноновъ, съ прологомъ, начинающимся такъ: "Прологъ каноновъ " На престолъ же хранится книга съ серебренымъ изображениемъ Христа, благословляющаго правою рукою; кромъ того въ ней имъются изображенія апостоловъ Петра и Павла въ торжествъ ихъ надъ Симономъ волхвомъ и мхъ сграданій; ивображеніе страданій Св. Андрея Аностола; Св. Івкова, Св. Оомы Аностола. Св. Варооломея Апостола, св. Матеея Апостола и Евангелиста, Апостоловъ св. Симона и св. Іхды, а жизнь Св. Іоанна, Апостола и Евангелиста.

"Ламъ на томъ и ме антаръ сеть другая книга, съ изображениемъ лучей Божія величія, въ серебреномъ—позолоченомъ парандеть, съ присталами и барилдами

по бокамъ; въ ней заключается "Исторія страданій святыхъ", начинающаяся съ св. Аполлинарія и оканчивающаяся страданіемъ св. мучениковъ Симплиція, Фавстина и Беатрисы.

"На томъ же алтаръ хранится далъе книга, на попрышит которой, и именно въ срединъ, видиъется большой берилъ, съ кристаллами со всъхъ сторонъ; въ ней заключается толкованіе Посланій и Евангелій, читаемыхъ въ четвертое восиресенье послъ октавъ пасхальныхъ до четвертаго восиресенья послъ октавъ пятьдесятницы. Таковы начатки книгъ всей англиканской Церкви." (Hist Monasterii S. Augustini Cant. p. 36).

Вст эти манускрипты давно уже утратились, за исключеніемъ двухъ. Это два рукописныя Евангелія: ихъ досель показывають въ Кембриджъ, въ коллегіи Corpus Christi, и въ Бодлеянской библіотекъ, въ Оксоордъ.

III. Өеодору, какъ писателю, также должно дать высоное мъсто. Его Penitentiale есть дивное твореніе. Не върно то, какъ нъкоторые утверждали, будто это первое сочинение въ этомъ родъ; ибо онъ не могъ не заять подобнаго сочиненія Іоанна Постника, противника Григорієва. Но върно то, что его сочиненіе, какъ первое этомъ родъ, было издано съ разръшенія падной Цериви; "Осодоръ такъ кородо написалъ его, что оно саблалось основаніемъ, на которомъ держались и всв другія "libelli poenitentiales", въ родв твуъ напр., которые были изданы Безою и Егбертомъ. Система, усвоенная Өеодоромъ въ этомъ сочиненіи. въ следствие личнаго его влияния, долго оставалась въ Англін, не будучи изв'єстною въ другихъ частихъ Европы.

Отступничество въ тв времена являлось столь же ча-

сто, какъ и внезапно; за нимъ точно также следовало и расканніе: за расканніемъ-новое обращеніе, и обращеніе не ръдко энтузіастическое. Когда люди воспитывались, какъ то было съ язычниками тъхъ временъ, безъ всякого нравственнаго ствененія, безъ сопротивленія поддаваясь всякой страсти, иногда романтической, а иногда жестовой, действительно, должно быть-необыкновенно трудно было покорять ихъ уставамъ Въры и пріучать ихъ къ разумному и последовательному соблюденію великихъ началъ Евангелія. Тутъ происходила постоянная смъна гръха и покаянія, покаянія и гръха. Чтоже было дълать? Ужели гръшнику отказать въпрощении навсегда? Ужели кающагося навсегда отвергнуть? Если же нътъ, то какъ позволить ему оставаться въ этомъ постоянномъ противоръчіи самому себъ, и постоянно причинять соблазнъ исповъдуемой имъ христіанской въръ? Таковы были практическіе вопросы. которые представлялись правителямъ церкви, долженствовавшимъ бдёть за душами ввёренной имъ паствы; и эту-то трудность Өеодоръ рышился побыдить или обдегчить, согласно съ требованіями своего въка, своею книгою о покаяніи. Въ гражданскихъ делахъ человекъ не за всякое преступление отрашался отъ общества; тъмъ не менъе, однакожь, за всякое преступление долженъ былъ нести то или другое напазаніе. И это-то начало, уже введенное въ государство. Осодоръ ввелъ и въ свою систему со всею возможною строгостію, въ своемъ сочинении.

Легко понять, почему и какъ эта система могла быть извращена, и могла послужить новодомъ къ развымъ злоупотребленіямъ.

Ктому еще, въ судебновъ отношения, саксоппы бы-

ли пріучены къ разнымъ денежнымъ штрафамъ, такъ что уплатою извъстной сумиы денегь тому лицу, воторое пострадало отъ обмана или злодъйства, или родственникамъ того лица, которое напр. лишено было живни, воръ или убійца могли спасаться отъ занія. Саплонскіе законы чуть ли не всв держатся на этомъ основаніи. Въ нихъ можно найти оцвику всякаго человъка, сообразно съ его положеніемъ въ жизни. Эту-то систему Осодоръ, къ нечастію, приложиль нъ дъламъ духовнымъ, - и, въ слъдствіе крайней строгости его. кодекса, она тотчась же приводиме была въ исполнение. Онъ быль чвиъ-то въ родв нерковнаго Дракова. За лжесвидетельство определалось пятильтнее покаяніе; за принятіе украденныхъ вещей, или лучше (какъ этотъ родъ кражи всего чаще встрычался) за принятіе украденнаго мяса опредылялось двухлетнее воздержание отъ мясной пищи; завистливый человыть осуждался на трехльтнее покаяніе, на хлъбъ и водъ.

Смягченіе этихъ наказаній скоро оназалось діломъ необходимости; и, такъ какъ денежные інтрафы были допущены, заміна покаянія денежнымь інтрафомъ, вмісто исключенія, сділалась правиломъ. Сначала дівло ило хорошо. Казуисты, основываясь на тексті Дан. IV. 24, "гріхи твоя милостынями искупи, и неправды твой щедротами убогихъ", позволяли покупать облегченіе отъ наказаній, слідующихъ за преступленія, милостынями и разными благотворительными и богоугодными ифертвованіями. Так. обр. зтими суммами облаганнось положеніе вдовъ и сироть, и вообще положеніе бідныхъ; исправлялись дороги, стройлись мосты; искупались отъ неволи рабы; устройлись жилищі, ба-

ни и постели для больныхъ, обогащались церкви и учрежделись Богоугодныя дома. Но скоро за то открылось и злоупотребление этой системы, основанной на невёрномъ началъ: скоро открылись повсюду всякаго рода поблажки и послабления.

Съ другой же стороны какъ и ожидать, чтобы человъкъ могь предвидъть всъ пагубныя следствія той или другой мъры, того или другаго врачевства, которое онъ придумаеть для устраненія существующаго зла? Ужели винить врача за то, что больный его, котораго онъ, въ минуту кризиса его бользни, спасъ отъ смерти извъстнымъ пріемомъ лавдана, ровленіи своемъ пристрастится въ употребленію опіума? Всего лучше намъ надо помнить то, что въ свою чреду повсюду отпрывающееся нынъ пренебрежение церковной дисциплины можеть имъть еще болъе папубныя следствія, можеть кончиться пренебреженіемь всянаю закона; и след. еще разъ можеть повергнуть общество въ состояніе дикаго безначалія. Во всякомъ случать ве будемъ строго судить нашихъ предковъ, чтобъ самимъ не подвергнуться суду и осуждению потомства. твиъ же судомъ и насъ тогда будутъ судить.

Поприще осьмидесятильтняго старца приходило вы концу, и большая часть преднамъреній и предпріятій Осодора приходили, на его глазахъ, въ исполненіе. Власть кантербурійскаго архіспископа повсюду признана; епархіи, не въ мъру увеличившіяся, раздълены; приходы устроены; парохіальныя церкви основаны; нравственная дисциплина утверждена; и для ученья положены широкія основанія. Беда, почти современникъ, такъ описываеть тогдашнее состояніе страны: "Болье счастливыхъ временъ не бывало съ тъхь поръб

вакъ англы вришли въ Британнію; ибо короли ихъ были храбрые люди и добрые христіане; и, тогда какъ, отъ страка оружія, варвары не смёли болёе являться, въ предёлахъ государства народъ болёе и болёе располагался къ радостямъ царства небеснаго, которое только что отврыто было для его вёрующей души; всякой, кто только желалъ поучаться во святомъ Писаніи, безъ труда находиль себё учителей (Bede, IV, 2).

До смерти своей, Осодоръ пожелалъ примириться съ Видеридомъ. Партизаны Вилерида не знали мвры своимъ укоризнамъ, которыми они осыпали архіепископа. Они говорили о немъ, какъ о схизматикъ. Они сравинвали его съ Валаамомъ, намекая темъ, что, канъ Вальниъ приняль дары отъ Валака, такъ и Өеодоръ быль подкуплень Екгоридомь для низложенія епископа Видорида (Edduis, 24). Выли и другія стольже обидныя выраженія въ ходу; но накъ Өеодора никанія угрозы не могли отвловить отъ прямаго пути долга, такъ и никакія обиды не могли подавить въ немъ христіанской любви, воторого двигалось его сердце. Вилоридъ, подъ гнетомъ вивиней скорби и лишеній, въ болве выгодномъ для себя свъть продолжаль соою обычную дъятельность. По низложения своемъ и по изгнании изъ Нортумбріи, онъ всю дъягельность свою обратилъ на просвъщение святомъ христіанства Суссекса, единственнаго королевства изъпасей гептаркіи, которое держалось еще своего язычества. Графство это, равнины котораго служать теперь раскошими пастбищами, а поляны красуются ханбомъ, во дни Осодора было почти неприступною страною но что было препятствіемь для другихъ, то въ Вилфридъ вызывало только новую ревность въ трудамъ. Онъ успъвь не только обратить, но и отчасти образовать своихъ новообращенныхъ, и так. обр. онъ самъ собою, въ изгнании своемъ, сдълался архипастыремъ ново-соединенной имъ паствы.

Такой человъкъ не могъ на заслужить уваженія аржіепископа, каковы ни были прежде его ошибки и неправильности въ поведенія: наконецъ, при посредствъ Ерксивильда, лондонскаго епископа, устроено быго свиданіе между этими двумя епископами.

Сторонники Вилорида, которымъ однакожь нельзя много върить, утверждали, будто архіепископъ имълъ въ виду, при этомъ свиданіи, повиниться въ своемъ прежнемъ обращении съ Вилоридомъ, и испросить у него прощеніе, которое, судя по ихъ словамъ, будто бы съ трудомъ было получено. Но если бы такова была дъйствительно цаль архіепископа, то надлежало бы заключить, что онъ, будучи теперь почти девяноста лътъ, выжиль, по просту говоря, изъ ума, ибо на самомъ двав ему не въ чемъ было раскаяваться. Что онъ сдвлаль, то онь, при тваъ же обстоятельствахь, должень бы быль опять сдвлать; въ противномъ случать онъ не быль бы темъ твердымъ и праведнымъ правителемъ Церкви, какимъ онъ былъ, если судить о немъ по всвые его прежнимъ дъйствіямъ. Партизаны эти также говорять, будто другою цвлію архісивскопа было убъдить Вилфрида сделаться его преемникомъ на кантербурійской канедра; но этому предположенію противорвчить тоть простый факть, что Вилоридь не сделался кантербурійскимъ архіепископомъ (Edduis, 42).

Өеодоръ былъ епископомъ болъе сильнымъ, чъмъ Августинъ, и, имъя передъ собою примъръ Августина, безъ сомиънія избраль бы Вилорида своимъ преемникомъ, и тотчасъ же назначилъ бы его своимъ сотруд-

никомъ, если бы онъ думалъ, что Вилоридъ благонотребень быль для того поста, для котораго требовалась не только энергія Вилоридова, но еще больше здравое разсуждение, котораго такъ явно недоставало ему. Желаніе Осодора было бы завономъ для вороля. Следствіемъ этого свиданія, на самомъ деле, было возстановление Вилорида на престолъ Іорискій, и мы имъемъ причину думать, то было сдълано по ходатайству Осодора. Вовсе не имъя ни мальйшаго раскаянія въ своемъ мудромъ и твердомъ поведени, въ ту пору, когда Вилоридъ упорствовалъ и, по упорству своему, обращался съ апрелинией къ чужому двору на рашение англійскаго собора, Өеодоръ могъ думать, что наказаніе, (хотя заслуженнюе), челована, который, среди всьхъ лишеній, продолжаль свою деятельность такъ благородно и съ такими самопожертвованіями, безъ нарушенія справедливости, можеть быть отмінено и сміннено милостію, и что след. епископъ сельсейскій, какъ называлась тогда эта область, заслуживаль быть возстановленнымъ въ званіе епископа іориснаго.

Өеодоръ умеръ 19-го сентября 690 года, и погребенъ подлъ своихъ предшественниковъ въ притворъ церкви Августина.

Саксонская хроника относить кончину его къ 690 году, съ слъд. краткимъ замъчаніемъ: "Доселъ еписконы были римлинами; съ сего же времени они были англійскими еписконами; другими словами: этоть велиній мужъто, что было доселъ миссіонерской станціей (station), обратиль въ благо учрежденную церковь.

the first of the constant of

Contract to the

## С. Уніятскій чинъ служенія Божественной литур-

Мы попросимь своихь читателей перенестись на времи въ уніятскую церковь. Представимъ себъ эту церковь безъ иноностаса, наполненную скамънми, съ престоломъ у ствим (1), на которомъ уніятскій священники совершаеть инепотомъ литургію, только что изложен ную нами въ предъидущей статьв. Эти сложенія и разложенія рукь, эти кольнопреклоненія, сложенія пальцевъ, причащение на престоль съ разнаго рода подложеніемъ дискоса и т. п., все это по необходимости на помнить вамъ римско-католическую объдню. А на первыхъ порахъ, пожадуй вы и не различите, что это служать, литургію ли православную или миссу латинскую? Но для унівтовъ казалось недостаточно служить тайную объдню по тъмъ правиламъ, каків положили они для своей объдни гласной или сплесиюй, какъ сами они ее называють. Тамъ многаго еще нельвя было вставить изъ миссала датинскаго. Потому они остановили свое вниманіе на литургін чтемой (cicha msza) и подъ влія-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Какъ и въ настоящее время устрояются уніятскія церкви не только за границей, но и у насъ въ царствъ польскомъ.

Ч. П.
42

ніемъ своихъ наставниковъ іступтовъ окончательно перетворили ее на ладъ католическій, —перенесши сюда изъ последней все, чего нельзя было вклеить на литургіи гласной, до самыхъ мельчайшихъ подробностей миссала латинскаго.

Очень интересны тв возарвнія, какія имвють уніяты на эту литургію особенно въ своихъ катихизисахъ. Въ Народовъщаніи (глава 7-я, поученіе о пресвятой литургів), есть вопросъ: "что разумети о литурнів спаваной и чтемой -и на этотъ вопросъ: Народовъщание отвъчаетъ: "многими лъти по Христовомъ Вознесеніи, на востоць и западь, всегда спъваца тонмо, быдаше дитургія, но понеже наци отъ вельможе стужаху и до конца литургін не терпяще отхождаху безъ благословенія, тахъ убо ради попусти Св. Мати Церковь литургіямъ читаннымъ бывати (Сице Св. Августинъ у Барон на дато Христово 518)", (1). Танже точно объясияется въ этомъ случав: и Gles Capituly Chelmskies ... Предоставляемъ самымъ читателямъ судить о; той человъкоуподливости, въ: силу которой мати нерковь римская, а вслудъ занею и уніяты внели у себя литургію читанную. -- "Но чипана литургія, " опять спрашиваемъ словами уніятских ватихизисоврам ин такъ есть важно какъ ж спрвана?" "Що до самой жертвы, говорить Народовъщаніе, единаково важная и читаная, тилько хиба (развъ) ради большей працы (труда) и доджайшаго часу на хвадъ Божой изнуренного усугубити можеть заслугу спрвына. Прочее же составляющихъ свой разумъ и глагодощихъ всячески богоугодиве првизамой паче, неже чтеной бывати литургіи, довлеть вопросити: не суть ли изящ-

Digitized by Google

<sup>(</sup>¹) Народ. стран. '\$14."

нъйша и дъйствительнъйша къ приношенію жертвы та, яже отъ самаго іерея въ тай чтутся, паче поемыхъ отъ діакона, отъ него же ничтоже болье слышати есть, разві повельнія, да предстоящіи прилежніве молятся о различныхъ вещахъ же и потребахъ, которая повельнія не могуть ни чтома быти іереемъ во услышаніе всімъ: Егда ли Богъ нашъ Ваалъ есть, емуже бы жрущихъ подущати требъ словесы Иліи пророка: Зовите гласомо великимъ, яко не празднетво есть богу вашему, и негли что ино строито, или спить. З Царствъ глава 51. стихъ 27. (1). 4

Это уже верхъ уніятской казуистики, которую стоитъ только прочитать, чтобы понять ея несостоятельность! Но еще оригинальные объясняется въ этомъ случав извыстный Кассіанъ Саковичь въ своей перспективы. Мы воспользуемся нысколькими отрывками изъ Лиеоса, изъ которыхъ узнаемъ и воззрыня Саковича, и ты опроверженія, какія на нихъ дылаетъ авторъ Лиеоса, какъ мы уже сказали, Петръ Могила.

"Ты говоришь, пишеть Могила, что это благочестивый обычай совершать литургію читанную. Отвъчаю. Что мнъ за благочестіе, для распутныхъ нъженокъ и италіанскихъ волокитъ (піеwiescinchow), — божественную службу, которая должна быть совершаема съ великимъ уваженіемъ, сокращать, и такъ сказать, стоя на одной ногъ, совершать. «

"Говорить, что во время гоненій трудно было совершать гласную объдню. — А я говорю, что то, что совершалось во время гоненій, совершалось по необходимости, ибо иначе трудно было; а теперь, когда по милости Божіей

<sup>(1)</sup> Народовъщ. стр. 114, 115.

пресладованій никаких не существуєть, зачамь это совершать такъ? Въ заключеніях страждущіе святые священники совершали божественную службу вмасто престода и на собственных персяхъ, какъ читаемъ о св. Лукіянъ, но если бы теперь ты захоталъ, милый Бартошу (ироническое выраженіе) такъ служить, върно бы тебя сочли или за сумасшедшаго, или за ругателя таинъ Господнихъ и палкою изъ церкви выгналибъ."

"Говоришь, что и Господь Інсусъ Спаситель нашъ и Апостоды таковую читанную службу совершали. Отвъчаю. — Въ Евангеліи нътъ описанія всего способа служе бы Господней, которую Господь совершаль на Тайной Своей Вечери, кромъ одного освящения, раздавания и потребленія Но и эта Вечеря Господня не безъ півнія кончилась; какъ говоритъ святый евангелистъ Маркъ въ главъ XIV своего Евангелія, — что подавши Апостодамъ чашу и сказавши: сіе есть твло Мое, и гимиъ или пъснь запъвши, пошли на гору Елеонскую. Видишь ты, который любишь новости, что при божественной службъ было не только чтеніе, но и пъніе, а потому не прежде читанная, но гласная началась служба Божія.— Къ тому же, если Апостолы, будучи въ заплючении, не боялись совершать молитвы съ пъніемъ, какъ это дълали Павель и Силла, молясь оть полуночи и пъснями восхвания Бога, -- то тъмъ болъе совершая божественную службу. Читай порядокъ и обычаи Апостольскаго совершенія божественной службы, описанные св. Діонисіемъ Ареопагитомъ, — въ его книгахъ о церковной iepapкій гл. III, стр. 288. Тамъ найдешь, что при божественной службъ не только читали, но и пъли."

"Говоришь, что лучше совершать читанную, нежели гласную объдню, указывая въ доказательство на како-

го-то свищемника, у котораго попады педа вийсто дъячка. — Отивчаю. —Камъ не основательна повъсть, такъ и доказательство на ней основанное, —но если где такъ и было, по нужде и недостатку, то безъ сомнёмія должно быть у какого нибудь бъднаго священника. 4

"Говорищь такие на стр. 33, что когда св. отецъ патріархъ іерусалимскій Ософанъ руконолагаль въ Кісвъ, въ братской церкви, еписконовъ и митрополита, то совершаль литургію не только читанную, но и шептанную (шопотомъ). Отвічаю. Это не правда, ибо хотя овна и были забиты для того, дабы народъ, увидівши освіщеніе, не давился въ церковь, однако одинъ изъ півнчих патріарха, по имени Гавріилъ—іеромональ тихо півль по греческому обычаю. (1)

Начинается читанная уніятская литургія, какъ и мисса латинская, тъмъ (2), что "іерей, по совершеніи проскомодіи обычной, вземъ сосуды, благоговъйно покрытые, предидущу ему минъстру си есть служителю съ служебникомъ, идеть къ олтарю, глаголя втай нс. 50: Номилуй мя Воже и проч. Ставъ же предъ олтаремъ, чинно поклонься и приступль ближе къ святой трапежъ, простираеть идитонъ посредъ олтаря, таже поставляеть на немъ сосуди и покрываеть я честно. Посемъ поклонься мало, идетъ къ служебнику на десную страну и обрътше службу совершитися имущую, совокупивъ руцъ, ставъ посредъ св. трапезы, и паки поклонъ сотворше, отходитъ нъчто отъ олтаря, правымъ бокомъ обращаяся, ставъ же на низшомъ мъстцу (мъстъ) или

<sup>(1)</sup> Mas crp. 89-91.

<sup>(2)</sup> Заимствуенъ изложение этой литурги изъ особеннаго устава, который въ накоторыхъ унатехнить служебинкаль излагается въ конца подъ заглавиемъ: "чинъ служения божественной литургия чтемой."

степени, (1) знаменается плаголя втайшё: Во имя Отиви и Сыпа и Сельво. Духа, Аминь. Извёстно, что втими словами нелинается лагинства мисса., Тажел Благология Вося неше селова нынь и присноли во выки выковь. Сово-купивше же руцё при перебхъ глагологъ: Парю Небестной Утьшителю и проч. Паки же знаменающеся глаголеть: Сласа са сышимся Богу и на земли мірь, са мелосичеть: Сласа са сышимся Богу и на земли мірь, са мелосичеть: благоволеніе дважды и приступль, къ самому одтарно (2) цёлуеть св. транеку, глаголя: Гасподи, устивлене въ десной странъ, паки знаменаяся, глаголеть: Благословено царство Отца и Сыпа и Се. Духа нынь и оселовено царство Отца и Сыпа и Се. Духа нынь и оселов и со съхи... и держаще при перебхъ руцё совокуплени, чтеть вктенію: Мирома Господу помолился и проч. "

накъ и на гласной объдии до Единородный Сыце.

"По прочтеніи второй эктеніи ісрей становитом пог., средв олгаря, и знаменанся глаголеть, совокуплены рунь имък Сласа и минь: Единородный Сынс и Слосо Бомесе" поклонъ при словаль: "воплотися отъ Святыя Богородицы." По семъ пришедъ пави на правую страну,
сововупивъ руцв, глаголеть эктенію малую: Паки и мини
и проч. и по возглась молитву Антифона третьяю. Служаній — Антифонъ третій праздвика или дневи. Сому же чтемому глаголеть ісрей: молитву входа. Прилагаеть же вь-

<sup>(1)</sup> Т. е. на нившей ступени ведущей къ престолу,—на каковой обывновенно начинаютъ свою миссу католические священники, аd infimum gradum altaris;—разумъется здъсь, нонечно, обыкновенный престолы свя-

<sup>(2)</sup> Заметимъ выраженіе: олтарь, которое, какъ буквальный переводъ латинскаго: Altare, тоже значить здёсь, что и престоль. У насъ алтаремъ называется то отдёленіе крама, гдв находител престоль и жертвениясь. Упінты маименованісмъ престола алтаремъ такинъ образовъ совершенно уначтожають это понятіе и прямо указывають на алтары. латинскій, т. с. престемь, утверждвемый у станы.

равъ (вийстъ): Бландсярееня ехадя селищия Тадихи, асонда, итив и присца и во: въки: дъкова.... Прамудрость прасти-Отващающу же служащему: Дрідине ноклонимся. и проч. гдагодать тожде іврей; прівідище фоклонимся, Посень чтеть тропарь и кондавь оп богородичнымь: празмииву или двеви. Таже молимну триоватаго пакія и проч. Старь же посредь, онгаря, глаголеть врагнась: "Яке сеять еси Боже наша" и внаменаетъ пародъ, какъ и на сукрун тиолод амынанда контрому провыми бокому подажу руць распостирая плагологь; нашь и освод и св. даки вы кома. Отващающу же служащему: Амин. и глаголющу: Святый Боме, Святый Крипкій и проч. Тожно ісрой обрапіся въ олгарю, стря посреди одраря знаменающеся глагодеть: Савтый Боже, Св., Кръпкій при Таже отходя ко десной страна глагодеть: Длагословена мундый во имя Досподне, благословеня вси на престаль славы... Тал жа: Вонжана, мира есима, премидрость сописма, отръправиту же ,служителю: и со Духомо телино, глагодочь iebeg мыбимене bызаника как мееви? скажыну ченожде, нтеть то же прокимень трижды; но семь інрей (чтель: премудрость от чил река чтене и; чтеть Апостоль: частоящему презднику или дневи. По скончени не эпоског ла преприеть іврей: Мира ти премудрость воннема и отвршающу саржащему: Алмана трижды, лавродеть іся рей отихъ, по вностоль томъ приличный. Ста же восреди олгаря, и преклонь главу, руць совокупленны цодожниц на край должра, глеголеть, втай молитву; предь Еванкеліемь: вазсіяй во сердцась паннов и проч. Служа щій же въ то время переносить сдужебникь на лавию CTOPORY " OSTAPA," Correct Light of the light of the light "Тогда прищедъ Іерей дъ львой странъ знаменался

"Тогда прищедъ Іерей нъ львой странъ знаменаяси глаполетъ: премудрость прести. ... Д отвъщавщу слу-

мащему: *Слова мебъ*, *Господа*, Герей совонував руць чтоть Евангелів настоящему прездняку или дневи. По екончанія Евангелія, ябловавь е, совонушлены имуще рунів при перебиь, тлаголеть эктенія послідующія по Ввангелія, пакъ и на тласной об'єдни.

- Такимъ образомъ вдесь уже все католическое, начиная отъ разнато рода перехожденій съ одной стороны престола въ другой, до чтенія апостола саминь священникомъ и т. п! Но особенно тутъ обращаеть на себи винианіе чтеніе Апостола и Евангелій на развихъ ROHNER'S " IDECTORS : WIFO MM : HE BERREN HE ZHTYDгім гласной: Это "буквальное подраженіе католикамъ, у "ноторыхы двиствительно "апостольское чтение (сріstolne) совершается самими ксендвами и притомъ на правой сторонв престола, чли, кань выражкотся они въ мносалиль: in cornu epistolae: т. е. на сторонъ посланія! Quardiota, продолжають латинскіе служебнийи, celebrans si privatim celebret ipsemet, seu minister portet librum misselfs ad alterum (r. c. na npabyn) partim altaris'in cornu Evangelit,-r. e. no прочтеніи посланія снужащий, боли служить приватно, самъ, или служитель перепосить инигу служебника на другую сторону престоян т. е. на сторону Ввангелія.... Утоть чинъ, пакты мы видили, пологается у уніятовті на тийной объдии. - Пастопощу же служителю, продолжаеть чинь литургімі чтемой; Херувимскую трынь, ісрей ставше по среам читари, руцв: распросторъ со всихимъ винианіемъ чтеть молитру" птин Херувимскаго: никтоже дестоить оты свящавшихся и проч. Скончавше молитву, нався, паки руцъ распростеръ, глаголеты име жеруенжи жаны образующе все до конца трижды, но последпему жен шие корусимы, причеть свитую транску тис-

roza! Bosice musocinues byou ware uprimiony; in carman абрь и воздушии меліп и забаду апте будеть отлагаеть на сторону глагови: ее лирь возделедине руки сымя и проч. Дискось же се Агаценть положь рес чания подносить мало нады алгарсть, правою грусою памину. поддержаще ю авьою рукою тавголеть: Сельковий исслонскаго аржерея и проч. Ди помпиеть Росподь Вочь во statement cookies acerda a benes. .. il etamentane contade. Tameio, moctablinoto ha mantohis, mi changi (michocal indлагаеть на аввой страны чаши; аще обудеть навывае. поставить 10 надъ дескосомь, текно ибхрынаети жадынь воздухомъ чашу, аэрь не поличаеть на поставленные дары глаговя: Вланообразный Госифа и преч. Посемъ рудь совенупленны положивани нал префлилари. fratogeth! "flance" Toonode it moon." English in hellstacной объдии. (1) "По скончании сумвома, Терей воздвирая абръ 3-марі глагодовъ: Сентый: Волос: и предобавъ оро, сломенный отлараеть на стрину. Ис семь отмый рущь споменны при перевки платенеть: сменель дебры и пр. и необращами въ людемъ гизголеть: Нлогодать Господа нашею.... теже вознесь виспры ручем и соще DEVIEW HO 'N MAICIE. TEXTOSOFE: MOUR ... MERANA ... COPOUG H т. д. 4 весь канонъ во конца, какъя и лобъяти (рассной. Только вресь подробнее означнотки ижкоторые пріемы, какіе должень соблюдять снященивсьющи чтенім той или другой молитвы. Тежь объ. освященів ть. ва Христова дълестся зашетанісциваюто интърментана оной объдии, что священнить при произнессние словь and a second control of the second control o

<sup>(&#</sup>x27;) За симъ следуетъ примъчание. "Зри Іерею да не дерзнеши во время сицеваго приношения на чтемой Литургіи обращатися из людемъ чашею. Такожде разумъти имаши егда случится посмой быти Литургіи на единомъ космъ алтарю безъ жертвенника и переносу.

Христовыхъ: прівмите, ядите... долженъ, канъ и ветолическій исенциь, доржать диспось съ агицемь, въ девой рукв: (4). Таживь же точно обраномъ полиже опредъдестоя образь новдоненія, вакой должень совершаль священнявь предъ. освященными. дарами. "Отрещавшу же слушителю, — по произнесения словъ Христовыхъ: амень: Перей прложите дискось на своемъ маста низко повлоняется Св. Тълу Христову, придержещеся объими румани, ожира, преспою же ногою прито, колбно препропримента выполнительно востинент в пропримента в примента в при дам, погла погланяются тайнамь Святымь. У насъ чат шали дискост поставляются на престоль рядомъ. Чинъ. Латурии: чтемой велить поставлять, "челку визше: (выще і дискось, же напредъ (сперави), доли, " дакъ дого, дъвроты патолини на своей облани съ гостіей пость ся оспанценія (2), и вообще на цілой об'єдни съ гостіями, принопованемыми для принастницовъ. Кроме догодо въ нівнопорыжь своихъ букварахъ почаснокіе базылівне на ногив прилагають пебольшую статейку: подъ: авглавіомыльнаўженія до саужбы Вожів, чтомыя автемы маал дынь бланопогребныя. Възномъ, какъ называють уні-ATHAN MOCVOROL "RRIESTONOTCE BOTH TE INDIGMA, KARIG-ДОЛЖЕМ набатодить зу эрніятовъ жица соскужащія священняку при тайной объдин, поторые, вань и у ватоливовы обывновеннопанбираются изъ дътей. Новаго здесь, кроме: положенняю пры извагаемомь. нами. чинъ служенія литургін ятоной, пичето жёть. Только во время канона на произнековыя словы: побъдную маснь поюще... двавется вата и (динаконова) сионован ими од бъд в наражива

<sup>(1)</sup> Держа объими руками гостію между большими и указадальными цальцами.

<sup>(2)</sup> О Богослуженін Зап. Цердан, Статья, 4 стр. 97.

будеть глаголяти ісрей, побидоно, ты давони трижды и плаголи: Селть, Селть, Селть и т. д. и сетда, ісрей бла-гословить хлібоь, помощенный на пожині (дискоєй) ты давони одинь разы. Инсетда ісрей благословить маму, ты давони такожде развум ти далів, — нестановають, неторна буквально взяты как імпосаловь патимокняю, и безь сомнічні введены для севершеннійшаго упедоб-денія унівиской датургім мисей.

Тоже самое надобно свазать и о савдующей за тъмъчасти читанной унівтской вигурпін поско ванова. По произнесенін во первых помяни... при сковакът и да будуть милости великию Вога и Спасы... уніжескій священиять, совершающій эту литургію, до самой молих: вы Господней не обращается уже ниразу. въ дюдянь, потому что танего обращения до модитны. Госпонией не полически поски канова у наколекомъ, — "и пако ничести отступая отв преды озгаря, руцъ жива сово-RYMIERU / THATOIETE DETERENDO BER GERMAR ROMENUSURE AT Точно такимычке образомы, дань большаго соотвінствія католиновы при: произнессий свою : . Септая ... Септая. на премой объяни, вийсто побычнаго у наса побытымеro monestis ce. Atene, yhistem nousemore morescenie. онаго цианъ свитую чанку цимано вознеса св. Анженъ; іерей, по чину служевія литургін чівной, эпаменаеты имъ чещу престобразно, глаголя: псевтая селиния; кикь это дваноть ксендзы по освящени дароны преды модитвою: Господнею: За темъ сперуеть раздробленю Атаца, который, какв мы видели, не учетнитовы, сна гинской объдин; пакъ интуснасъ, процироблиотся: до чен тыре части. Напротивъ того, по уставу Литургін чтені мой, его надобно раздълять только на три чести, соверменно какь это дълноть женды съ гостей. И раз-

дробажи св. "Агисци"перийе на дву чести; оты нихь же едину подагаеть !на :дисябот; таже : раздробляеть : друг PY10 TAKONER HO: ENG. TROTE, PROPONDEC: PROPOSARMER. и раздъляется, чт проч. н полагаеть едину часть на ABOROUBLE & APPLOID OF SHALE TROPETS RECEIVED BEDLY CB. чалык, театови: «нонолист» сары изпроч. изглядо впуща»: отъчна свочниту. Ви симъ, накъз на глаской объдни, запов'ядуется сложеніе перетовъ. "Тако нивя персты спожены, торой покрываеть св. ченку малымъ воздуломъ, мизно поклоняется, по семъ воздвител, ручь имъя сложены, прекловь главу, учинивь мичто приготовлеизя нь принцію Вешественных Таинь, таже нани поклонся и воздвигся прісмлеть лівою рукою святый дискось, не раздълня персты; превионь же си надъ skropene, nozhruh co beskre barobeniene k bhenaвібив, зря на свопайны, глароля: върую Госпови и моловыбую в проч. вакъ в на объдне гласной. Впрочемъ и туть есть своего рода новости латинсків. Такъ о при-Tamonin Has Tame By The artypine Tremon : Sandtactом, что священникъ прежде, нешели отанетъ приниматъ провы Христову, достинь "начто знаменетися чашею." Это переводъ изв' датинекаго служебника, который о IIDETAINERIN ESS TAINE POBODETS: HO OTHERE ARCHOCA. соединивам больше и указательные пальцы, береть правою рукою чашу ва рукоять, а квною дискость, говоря: чанту спасовія... и знаменая себя престообразно чашею; говорить: кровь Господа нашегон. и лавою руною повложнение дискост подь ченну, ставши праме потребляеть всю провь сь частицею полошению въ ча-....

Въ такомъ же дукъ слъдуеть за тъмъ и остальная часть чтемой литургия до новща. По причащения изъ-

чэнин (моло прис заменяють чинь) священникъ "покло нившись предължею (т. е. чанжю), воздвилиеся, прісилекть повисовы часту приножение повисовыми в обращается нь жодемь правымы бокомь, глародя: , со страхомы Божимы н. пр., Тоже плаводирия пакрай св. чашею гларолеть: спаси:Боже: люди серя и блаюсьосы и пр. и возрраніся пакв къ св. транеръ, поставляетъ чанія на илитонів и низко поклонься глаголеть: вознесься на небеса Боже и по всей вемли слава Твоя, трижды. Тв. же возвигся, снемъ воздущожь, пріемлеть св. чешу, по предреченному образу, глаголя: Благословень Бощ нашь, Обращиеся въ люденъ благословияетъ ихъ, цаки глаголя: всегда нынь, и проч..." Къ этому въ свобахъ присоединяется: "сія бдагословенія да будуть не отступающе ничтоже объ октара, " какъ это всегда дълается. У . католиковъ въ это время. (1) "И возвращся цаки ко св.. трацезь, поставдяеть св... чащу на идитонь, и поклоняется низко; воздвигшеся, прісилеть десною рукою св. чашу, подлагая дискось, якоже первее дотребляеть св., тайны и превлонь главу надъ св. одтаремъ, помыпциетъ жачмо о такиать. Божественныхъ;, таже подасть пичтоже, не отступанся, правою рукою чашу къ служащему, о еже вдити сму вина на очищение чаши, и тако присмъ къ себъ со всянимъ опаствомъ, дабы найменьшая настица не осталася при чашь, поддержаще дискось по предреченному испиваетъ очищение. Посемъ положще дискосъ, четыре же персты обоею руку положие верху на чаши или въ чашу, другими же персты туюжае чащу вземию, приступасть ть стужащему, и тако виномъ и водою надъ св. чашею, предреченныя персты ощивъ,

<sup>(1)</sup> См. о Богослуж. Западн. Церкви Серединск. статья 4, стр 108—109.

и чентнем малым отерь, стать наки посреди оптари, модложить малый согобенный илитонець; подь чату; прочее пыновени оть чаши испиваеть. Отерь ме своя уста и чашу со диспосомъ тыть ме дентемь, чино но и сохраний оставльне сосуды мало на страну, согибаеть первые илитоны великій, таже на немы поставляеть чашу верху ме диспось со свіздою, покрываеть и со всимив благольшемь, глаголи въ себътико: дв исполивніся уста наша жаленія такого и проч. какъ это видъли мы уже при обозрвній уніятской литургій гласной.

За симъ опять нововведенія датинскіл. Погда священникъ читаетъ: да исполнятся уста наша... "въ то время, говорить чинь литургін чтемой, служитель переносить служебникь на правую сторону, јерей же сложивъ руцв и поклонься посреди св. транезы, идеть на правую страну, и держаще ручів совойуплены при персыхы, тлаголеты: прости присмие... таже молитву: благодаримя Тя и проч. со возгласомъ. По семъ: се мырома изыдема... и молитву заамвонную. "Твже самын двиствія полагаются посль причащенія на объдни латинской. По произнесении причастнаго антифона всендать, соединивши руки предв грудью идеть къ срединь престола и облобывавши его, обращается къ народу чотъ тъвой стороны къ правой и говорить: Dominus vobisсит (т), и тымь же путемъ идеть кы книгь, читаеть молитву посла причащенія, закрываеть служебникь, и произнесши: ite, missa est, (2) еще разъ обращается жь народу, благословляеть его правою рукою и, совершивши пругъ, обращается къ сторонъ Евангелія,

<sup>(1)</sup> Господь съ вами.

<sup>(2)</sup> Идите, -- кончена т. е. литургія.

читаеть Екангеліе оть Іонна, береть чащу, визходить на нившую ступень престода и повлонившись, «идеть въ зана: ристію, читая вы это время швень трехъ отроково, и антиоомь бланословите...»

Отвин же обрядами заканчивается и увінтовалічисую: гія читанняя. По произнесенін, говорить чинъ этой цитурн гік, буди имя Господне трижды, іерей ставъ наки посреди олгаря, руцв сложени держа на врай св. транезы, глагонеть втай: исполнение закона в проч. Посемъприовави св. трапезу, обращся нь вюдемь и поклонен архіерееви, аще будеть выправи, благостовляеть мюди десимпею, глаголя: благословение Посподне на васы м проч. и обращся окресть из одтарю, глаголеть обычный отпусть: премудрость, слава Ти Христе упование наше и проч. И тако пріемъ сосуды, чинно мокровенния, оступлься мало отъ олтаря, поклоняется назвочи отходить по запристіи (пономарня и ризница), благодаря Вога, глаголя въ себъ: нинъ отпущаеми раба Своесия a with the engineerings проч.

## D) Уніятская литургія преждеосвященных заровъ.

Главныя черты, которыми эта литургія отинчастея оть нашей литургіи превідеосвященных дарову, суты сладующія:

1. Уніяты не напалють кровію агицевь, приготовляемых у них для литургіи преждеосвищенной. Обычай же древній, говорять уніятскіе служебники, агицы напанти кровію Христовою оть св. чаши, для литур. пія превідеоєвищенныхъ, да останится (1). Въ основаніс такого своего постановленія унікты полагають чистое -- натолическое ученіе, напагаемое обыкновенно въ ихъ служебникахъ въ особомъ указъ о заклани св. агнца, имже священнодвиствуется интургія преждеосвященная: \_твердо и несущнительно, подъ видами хлиба, бытв всецько живего Христа, съ твломъ, провію и душею, купно же и божествомъ. " "Се же, по наученію богосайвскому, продолжають уніжтекіе служебники, глаполется быти, споследовательне, еже разумеется соединеніе, и совожупленіе, или союзь тіла съ провію, душею, и божествомъ, неразлучный и нераздъльный, и нь сопротивь: Крове съ Тъломъ, душею и божествомъ, такожде соединение и совокупление, или союзъ нераздучный въчна, и никакоже раздельный (2)." Предоставалемъ богословамъ судить о догматической достовърности этого ученія. Мы будемъ разсматривать его со стороны исторической, и на этоть разъ сважемъ слова Гоара, что "если Церковь Восточная постановила напаять кровію св. агнцы, то она имфла на это свои основанія, и во первыхъ то самое, въ которомъ сознаются и уніяты, что побрядъ напоснія агицевъ кровію не есть новорожденное постановление грековъ, а обычай принятый отъ Отцевъ, въка нашего (т. е. временъ Гоара **XVII** в.) гораздо старъйшихъ ( $^3$ ); во вторыхъ "почему, "-продолжаетъ Гоаръ, православные свищенвики ме моруть для утвищенія дуків и исполненія обычнаго

тургат преждеосвищением:»

<sup>(\*)</sup> Танъ же.

<sup>(5)</sup> Мы видым, что отъ этого не отказываются и уніяты, вогда обычай агины провію чананти называють обычаєм'я древничь.

(у православныхъ) приниманія Евхаристін подъ обойми видами, обходиться съ священными видами крови съ такою же осторожностію, съ какою обходились нівогда съ ними первосвященники (римскіе) для осужденія енископовъ погруженныхъ въ мглу ереси?-Въдь извъстно, что папа Өеодоръ, подписывая осуждение моновелита Пирра, смъщивалъ чернила съ провію Христовою, и, какъ замъчаетъ Ціаконіусь въ его жизнеописаніи, подобный примъръ осуждения противниковъ въры помянутый папа или заимствоваль отъ предшественииковъ или оставилъ преемникамъ. Ио, самое главное, на что уніяты забыли обратить вниманіе, это то, что, но замъчанію Гоара, побычай напоснія св. агицевъ провію никогда не быль отвергаемь верховнымь гласою черков до схизмы (т. е. до раздъленія церквей) ни послъ нея не быль осуждень на соборь олорентинскомь, на которомъ были подвергаемы обсуждению вещи гораздо меньшей важности (¹).<sup>4</sup> Объ немъ говоритъ и римскій Евходогіонъ 1754 года (2). Замъчательно также, что постановление о ненапосние агипевъ вровио для литурги преждеосвященной не читается въ узаконеніяхъ собора замойскаго. Такъ въ севной ревности рабскаго подражанія католепламу унівты съумвли перенести въ свой чинъ даже то, чего не требовали отъ нихъ римско-католиви, -- вопрени всякой критики исторической и догимлической истинъ.

**4**. II.

· Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Eugodoyov Goar, crp. 176-177.

<sup>(2) «</sup>Ваевии св. линцу въ правую руку, околасть се въ святой прови, аблем не руком держить кандий илбоъ, и подносить святую анику, смеченную въ св. кровь и месестен сю простообрадно къ св. илфбу, въ томъ афстъ, гда выразань прость на проскемици и полагаеть его въ найболоскиу. Потомъ береть другіе и денесть томе самос съ нащима меж никъ и мелагаеть асиль иль въ илфолоский. Енделоу. за Рому стр. 97—98.

2. Во время стихословія у насъ на литургіи прежде. освященной совершается перенесеніе даровъ изъ даром хранительницы на жертвенникъ, гдъ свищенникъ полагаетъ св. агнецъ на дяскосв, вливаетъ вино и воду въ чашу, однамъ словомъ, предверительно уготовляеть св. дары для перепесскія ихъ на престоль во время веливаго входа. -- У уніятовъ этоть чинь, хотя опять они не отказывають ему въ наименовани древняго устава (1), совершение оставляется. Вижего этого, по новому уставу уніятсному, излегоемому обывновенно вы служебникахъ въ особенномъ указъ во входъ великомъ; на литургіи преждеосвищенной, и о положеніи святаго агица пренцеосвященнаго, на дискосъ, " полагается "первое творити великій входъ, а потомъ уже положеніе агица на дискосъ на престоль, а не на жертвенику. Основаніемъ такого постановленія: уніяты въ томъ же номянуюмъ указъ полагають ту мысль, что предвари: тельное положение агица на дискост на жертвеннику, ---"івресви священнодъйствующу на престоль въ благоrobbeia pagreprarie teoputu: naue me cmyntenie, neuruи великую боизнь наводить, яко да не принлючится святой тайнь Тэма Христова на дискост лежащей наков безчестів: изрядине же, да не будеть восхищень отв накоего животна. Во вторыхъ товорять уніяты, перенесеме агаца съ жертвенника осемботно съ чашею, не имъющею въ себъ прове освященныя, "нъкіимъ про-

С¹) Древній есть устави; гонорить ущінтеній; въчниь полувобникамъ умязь опвеливонь иходь, час просвищенной витурпінісвищенний сечерди на мертвоннику, писменна просвожиців праколагати, и на присвожа святый актертів полагати и сего пунно сь чашею не шкущею пр. себъ крове Хемсторы освящання, на великонь входь, якоже и на литургія Завтоустовой, или Васшісвой; яще не посвященныя дары приносити.

стымъ дюдемъ и невъжамъ есть педіе преткновеніе: ижа мнятъ быти кровь вь чаши Христову освященную: и сего ради достодолжиую честь и пожловеніе воздають чаши, яноже и Тайнъ Тъла Христова преждеосвищеннъй на святомъ дискосъ дежащей. Но это тольно хитрая ісвуитская удовна, накогда не приходившал въ гом лову никому изъ православнихъ, не смотря на въковое совершеніе дитургіи преждеосвященныхъ на востокъ му насъ въ Россіи, преждеосвященныхъ на востокъ му насъ въ Россіи, поворимъ удовна, за которою кромется одно постоянное, неизичное стремденіе уніятовъ подражать во всемъ римско-катодикамъ до свимыхъ медицихъ подробностей. Это мы увидимъ сейчасъ при изложеніи того чина, по какому уніяты заповъдують совершель великій входъ и положеніе агнца на своей преждеосвященной литургіи взамёнъ нашего.

"Наченшимъ пъвцемъ пъти: нынь силы небесныя, говоритъ уніятсній указъ о входъ великомъ на литургім преждеосвященной, діанонъ вземъ отъ іерея благословеніе, кадитъ св. траневу, отъ четырехъ странъ, и на церковь нъ людемъ. Анде же нъсть діакона, самъ іерей кадитъ. И ставше вкущъ предъ св. транезою, глаголютъ втай: Нынь силы небесныя З-изды и поклоничеся, абіе отходятъ но окиніи, надъще шивотъ съ снятыми дары преждеосващениеми кранится: и діаконъ убо поклонся, отверзветь скинію, ісрей же приклонь чамо кольнъ, помолився нъчто, кедитъ трижды св. кивотъ."

"Таже воставь: и повлонся нивко, пріемлеть его свъ рупів съ блароговініємъ и творить великій входь, сіст верною страною исходя, начесоме глагодя, тонію ви умі своены волися со умиленість: и виманість: предъ вдущинь сепу свіщеносцемь: со свіщами въ "звоецы маліи брацающе, и діннону единому, пли двомь съ вап

дильницами, часто обращающеся, вадащимъ, идуще нъчто отъ страны, и хранящеся, да не плещма обратятся къ св. кивоту, всемъ дюдемъ падшимъ на нолена и молящимся. Вшедше же въ алтарь царскими дверми, јерей святый кивоть поставляеть на трацезь на распростертомъ илитонъ, и паки приклонь колънъ, кадить святый кивотъ якоже и прежде. Посемъ отдавъ надильницу, отверзаетъ св. кивотъ, и поклонся низко съ благоговъніемъ, изимаеть св. агнецъ лимцею отъ нивота, и полагаеть его на дискосъ, ничесоже глаголя. Аще же по случаю нъкоему прикоснется перстома святому агицу, да оплочеть я въ нъкоемъ сосудцъ, и сіе оплоканіе въ очищенін св. чаши да испість. Таже вдиваєть въ св. чашу діаконъ, или самъ іерей вино и воду по обычаю, ничесоже глаголя, ниже благословлян, и поставляеть ю на обычномъ мъстъ, на святой трапезъ, и покрываетъ малымъ воздушкомъ точію. И пріемъ кадильницу, низко прежде поклонся, кадить предложенная преждеосвищенныя дары трижды, по воемждо кажденіи низко вланаяся преждеосвященнымъ даромъ. Таже ектенія. Исполнимъ вечернюю молитву: и прочая."

Въ этомъ указъ главное вниманіе останавлявають на себъ 1) намденіе агица священникомъ стоящимъ на кольнихъ; 2) перенесеніе его на великомъ входъ вмъсто чаши въ дарохранительницъ съ звонцами; 3) вліяніе вина и воды въ чашу и положеніе агица на дискосъ вмъсто жертвенника на престоль. Если мы захочемъ сравнить все это съ тъмъ чиномъ, по которому преждеосвищения литургія совершается у римско-католиковъ въ великую пятницу, то увидимъ, что всъ указанимя нововеденія буквально взяты изъ этого чина. Такъ вменно по уставу латинскихъ служебниковъ, священникъ въ

великую патницу, отправившись къ престолу, гдъ кравилась запасная гостія, —прежде всего кадить ее стоя на кольнахь: sacerdos genuflectit ante sacramentum et genuflexus incensat hostiam. Потомъ переносить ее на главный престоль въ томъ самомъ сосудь, въ которомъ она лежала досель въ хранительниць (capsula), снова кольнопреклоняется, кадить, и наконець, какъ и у уніятовъ, кладетъ гостію на дискось, вливаеть вино и воду въ чащу, покрываеть священные сосуды и т. д. Здъсь то именно вся суть, ради которой уніяты осмълились измънить древнему православному чину и ввести у себя новый никогда не бывалый и никому неизвъстный.

Нечего далве и распространяться о томъ, что, измънивъ древнему чину напоснія святыхъ агицевъ кровію, уніяты должны были измінить и древній обычай пріобщенія на литургіи преждеосвященныхъ. Въ то время. когда у насъ священникъ, пріобщаясь, ясно произносить въ молитев, что онъ пріобщается вивств "честнано и пресвятано тъла и крове Господа и Бога и Спаса нашею Іисуса Христа, " уніятскій священникъ самъ предъ собою сознается, что онъ "причащается только одного честного и пресвятого твла; с отъ чаши же егда причащается, по уставу уніятскому, онъ ничто же глаголеть," или какъ выражаются латинскіе миссалы: omissis omnibus, quae dici solent ante sumptionem calicis(1), какъ и слъдуетъ, по справедивому замечанію, что "тамо простое есть вино, а не Владычняя кровь. "Последнее пріобщеніе, какъ и на обывновенной литургін у уніятовь, полагается при сховахъ: "да исполнятся."

<sup>(1),</sup> т. е. опустивни все, это надобио говорить предъ причащения изъ чаши.

Какъ хитро, унвли калодини вавладъть уніятами и перевернуть ихъ на свей ладъ! -- Папство. лишивпес своихъ мірянъ чаши, дозволяеть се унівтань, --- но -вржвелов видеть, пакъ эти новые сыны его исслаждаются такимъ благодъяніемъ. И воть, подъ вліяніемъ іезунтской хитрости, оно останавливаеть свои взоры на литургін преждеосвященныхъ, даровъ. Котати уніяты по обычаю православной церкви привыкли говъть и причащаться только въ великій пость... Оставалось значить уничтожить древній обычай напоять кровію агицы для литургін преждеосвященных даровь, —и всь, кто будеть говъть въ великій пость и причащаться на преж деосвященной литургін, уже, значить, не будуть розниться отъ р. католиновъ, потому: что канъ и последніе, ови будуть приобщеться но католически-подъ однимъ видомъ тъла Христова. При этомъ нельзя не подивиться въ этомъ случав несообразительности и рабскому униженію уніятскаго духовенства. Серединскій въ своемъ сочиненін "Обогослуженін западной церкви" замачаєть, вдинтей велицев своиннение скихоечиства пятница есть единствений день, когда они нисходить въ рады. обывновенныхъ мірянъ, т. е. причащаются однимъ тольно тыломъ Христовымъ (1). А для унитекто духовенство такими днами надо: счтитать весь; велимій пость, когде по уставу нашей церкви совершается дитуркія преждеосвященныхъ. Такъ сами не заметно для себя унаятскіе врхієрем, и священними роняють себя въ плазань соботвенной и православной церкви, ради одного работаго желанія угодить р. католикамь (2). Вь этомь опроцисии.

<sup>(1)</sup> О богослуженім западной церкви ст. 2-я, стр. 36.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Не изы опискины ин этому новоеведению УМАтовы, Петръ Могила въ своемъ служебникъ полагаетъ священнику причащаться отъчащи

ны сь удовольствіемъ одобряемь просьбу Антіохійскаго натріарха Греко мелкита (т. е. уніята), ноторый, пакъ говорить народовъщание, обращанся из паий Венедикту XIV, съ просъбою, чтобы тоть дозволяль подведемымы ему священивамы служить вы великій пость; вмів-. сто преждеосвищенной литургіи, литургію совершенную,: потому, что этимъ омъ отстанваль для своихъ одино: върдевъ чашу Христову въ великій постъ на литургіи преждеосвищенной, хотя папа нашель нужнымъ, разумъстоя ради причинъ выне нами изложенныхъ, отказать въ этомъ процении. "Албаномъ же и прочимъ, новоисправленный налендарь уже пріемшимъ, тойже Венедиять въ конституціи etsi pastorales, аще в благословиль есть въ седмичныя четыдесятницы дви совершали: литиргию, не оставляюще обаче, ни же преминующе въ парохіальных (приходених) периваль преждеосвященныя, " (1) т. е. именно тамъ, гдъ народъ говъть и го-BECTS BY BEIRRIE HOCTP.

Завлючинъ свое обогръніе унівтених служебниковъ и унівтеной литургія выприскою оддой статейни изы ужівтення фогословія неторая довершить предь нами общую картину унівтеней практини вы этой области, такъ важной и священной, и вы тоже времи какъ пельзя болже познаковить насъ съ трин ваглядами; каніе иміноты на эту практини ку сами унівты, ее соблюдающие.

На нопросъ: "чи повинеми: (долженъ ли) Герей отправужни службу. Вожую жев тын церемоніи заховаты (вополюжть) явъ въ служебникаль: суть юнисанніи?"

такъ же, какъ и на совершенной объдни, т. е. съ словами: "честныя и пресвятыя крове Господа нашего" и проч.

<sup>.</sup> i(1). Hapdgorbmanie: erp. 96-974

Вогословія нравоучительная отвічность: "повинень, и поторый бы опыхъ не заховаль гриниль бы. Се же кайпаче Іерей уважати (наблюдать) повинень, абы, гда треба руцв тримати (держать) совокуниенны, оныхъ не простираль: а где простерги, оныхъ не совонущиль. Такожде и тое въдати масть (имъсть), где повиненъ колънопреидонение творити, а где не повиненъ. Суть бо изкоторіи, сего невідущій, и не колівно приклавають тамъ, тде не годится. Альбо въиъ (ибо) колънопревлонение токмо маеть бывати тамъ, гдв суть святия Тайны, ибо тановый поклонь есть повинный самому вогу въ святыхъ Тайнахъ сущому, а где немашъ (нъть) святыхъ Такиъ, темъ на едно колъно поклонъ творити не годитен; опрочь (разві) подъ часъ Единородный и вірую въ единаго Бога, на тое слово: вочеловъчивыйся. Найбезпечныйме вась и найгучше заховати всё церемонём, которія суть налисонные и положенный на каждомъ мъстцу самой литургін, а на тыхъ не обезпечатися, которін при конць служебника видрукованый, бо тамъ въгла противно вышереченчымъ обрядомъ положено. "

Въ выносив подъ строкою из экому прилигаемся: "суть нъвоторіи манланы (священники) русскіи; име, начинаючи читати святое Евангеліе, чимять престави перетомъ правымъ: на Евангелія †, на челъ †, на услакъ † и на персемъ †. Тановде: знаменаются Илинною и Книтьхомъ, знаменають Килькомъ, по толь кратв, Мемеу или Олтарь, предъ благословениють людей чинять перстомъ крестикъ † на Менсъ. По благословении, на лъчей стравъ Олтари мовить (говоричь) отпускъ, альбо вное Виминелів читають. Тыи сами не въдають, якого типива держител. Добрый то и побожный звичай, или церемонъя: але церкве западныя, и каплановъ Лалинскихъ, Римскихъ,

бо певным, отъ давна, на тое мають уставы, въ своихъ илинскихъ Миналахъ; вировне на комдомъ мъстцу ноложеным и приказаным. Въ мадномъ зись рускомъ, зъ греческого діалекту и уставу, найварнайме витлумачономъ (переведенномъ) служебнику, нъвто инвогдаже таковых не читаль обрядовь и деремоный. По что убо чужихъ, до выхъ не належащихъ, уживаютъ церемонви; нъсть у ныхъ отвъта. Въдають пресвитери Римскін, же блогословеніе хлебовъ, Пписняцы, Вина, и Елеа, Благословеніе хліба предъ-литургією, или проскомидіа, переносъ, зъ жертовника на Олгаръ, зъ киавхомъ предъ уготованнаго Агица, Оборотъ зъ Килвкомъ со святвишими Тайнами въ людемъ, и благословеніе тымижь людей: въдають, глаголю, каплани римскін, же тын всв церемонім, отъ каплановь греческихъ и русскихъ чененные, суть добрые, побожные, а еднакъ того не чинять: анъ мируются и мированія не дають, (т. е. не помазывають елеемъ на всенощномъ бдёніи) анв проскомидін не отправляють, анв зъ вилвхомъ и со святьйшими Тайнами, подъ часъ Мши (литургіи), къ аподемъ не обертаются, и прочая. А понеже каноны и святіи Отцы давивите, и потомъ соборы Енеральный или повшехные, постановили, и святая столица Апостельская, чревъ многія Булли, отъ рожныхъ наместинковъ Христовыхъ Папёжовъ Римскихъ виданыя, утверждала, и завше утверждаеть сіе, абы, въ справованю Святьйшихъ Таниъ, или сапраментовъ, а особливе знову, въ отправованю службы Божой, маденъ Ритуалъ, неважился нъчого уймовати, анъ придавати: и сунодъ Замойскій отъ святьйшаго патріархи римскаго подтвержденный, новельваеть абы: во всимь набоженства, и справовано (соворшенію) службы Вожой (опрочь вливанія воды въ пълькъ, по воништь: и прочан) обриди: грепесніе неотмънне отъ рукьой создиненой церкви нап лановъ заховалися. Для того дается ту пересторога, абы власть маючых, възитаторы, и прочін, таковыхъ церемонъй не потребныхъ въ службъ Божой, заказали. А приназъ нехай будеть подъ карами, абы каждый на лежите и конечне свои перемонъи въ службъ Божой заховалъ". (1)

Извъстно, какъ исполняли свою службу визитаторы. Очевидцы, говорять; что теперь у уніятовъ не узнать: нашей литургіи православной.

And the control of th

## НАУЧНЫЯ ГЕНЕОЛОГІМ СОВРЕМЕННАГО ВСТЕСТВО-ЗНАНІЯ И ПРЕИМУЩЕСТВЕННО ТЕОРІЯ ДАРВИНА.

(Окончаніе)

Если мы взглянемъ на теорію Дарвина иснытующимъ взоромъ, то прежде всего и немедленно бросится намъ, въ глаза ся крайняя поверхностность, ся неспособность пронивнуть дальше наружности внёшнихъ явленій. Она отнимаеть у природы ся идеальное основаніе и провозглащаеть слецой случай строителемъ органическаго міра. Ел задача—объяснить происхожденіе видовъ; ся стремленіе—разрушить объективную реальность видоваго понятія. Воть въ чемъ сущность вопроса; здёсь центръ тяжести Дарвиновой теоріи; здёсь же и документальное доказательство ся поднёйшей неспособности заглянуть въ природу глубже ся поверхности.

Въ самомъ дълъ, — что такое видъ? Разсматривал совокупность живыхъ формъ, насъ окружающихъ, мы замъчаемь, что нъкоторыя изъ этихъ формъ всегда и вездъ встръчаются намъ съ одними и тъми же привиа-ками. Отвлекая эти признаки и мысленно соединяя ихъ, мы составляемъ себъ изъ ихъ совокупности понятіе о видъ. То, что мы называемъ розой, является намъ по всерду съ одними и тъми же признаками, и гдъ бы мы не встръчали кустъ съ листьями и цвътами и вообще

• ормою розы, мы называемъ его розой, и изъ совокупности входящихъ въ него признаковъ составляемъ себъ нонятіе о видъ розы. Теперь представляется вопросъ: существуеть ли это понятіе о видъ только въ мысли наблюдающаго, или имъетъ свою объективную реальность независимо отъ мысли человъка и внъ ея? Этотъ вопросъ касается самой сущности предмета, въ немъ его пульсъ, проходящій по всей области естествознанія.

На первый взглядъ можетъ показаться, что понятіе о видъ принадлежитъ только естествоиспытанію и имъетъ научный интересъ. На самомъ же дълъ здъсь завмочается пунктъ, на которомъ соприкасаются въра съ наукой. Послъдняя вполнъ сознаетъ это и вотъ доказательства: "допущеніе неизмъняемости въ царствъ растеній и животныхъ," читаемъ мы въ одной ктигъ по естествознанію, "неизбълно ведетъ къ старянной, совершенно чуждой естествознанію въръ въ чудеса." Здъсь естествознаніе сознается, что до тъхъ поръ оно не можетъ отдълаться отъ въры въ чудеса, пока не будеть отвергнута объективная реальность видоваго понятія. Отсюда прямое заключеніе, что до тъхъ норъ, но-ка держится это ноизтіе, наука не можетъ отдълаться отъ въры въ чудеса.

"Пома измъняемость видовъ признается только въ ограниченныхъ размърахъ, читаемъ въ другой подобной квитъ, мы, необходимо, должны упоминать о творени, хота въ тоже время должны примо замътитъ, что это признаміе личной дъятельности Творца противоръчитъ остальнымъ дъятельности Творца противоръчитъ остальнымъ дъятелямъ въ природъ. Здъсь заключаются два пункта: во 1-хъ—желаніе поскоръе отдъчаться отъ яден живаго Вога, и во 2-хъ—сознаніе, что

до тъхъ поръ не удастся этого сдълать, пока видъ будетъ сохранять свою устойчивость.

Серьозное естествоиспытаніе, не желающее вращаться на поверхности вившимхъ явленій, по необходимости должно допустить объективную реальность видовыхъ понятій. Въ самомъ деле то, что выростаеть изъ пшеничнаго зерна, развъ не необходимо принимаетъ форму пшеничнаго растенія? Правда, силы природы пробуждають жизнь въ этомъ зернъ; подъ ихъ вліяніемъ оно даетъ ростовъ, производитъ стволъ, строитъ одну ячейку за другой, но произрастаніемъ его отъ начала до конца управляеть незрамая форма, по которой растеніе строить свои ячейки, идеальный образь, который, будучи невидимъ самъ по себъ, облежается въ видимую форму въ произрастающемъ растеніи. Этотъ ндеальный образь такъ мало зависить оть нашего представленія, что всякое отдільное растеніе, произрастающее на томъ, или другомъ мъств, только потому и на столько есть это именно растеніе (этого, а не другаго вида), на сколько матеріаль, изъ жотораго оно состоять, принядь форму идеального образа, служащаго типомъ для растеній этого вида и сублался видимымъ его отображениемъ. Совершенно справедниво мы можемъ назвать его меорческим переообразом въ собственномъ смысле этого слова, первообразомъ, который, будучи не матеріальнымъ и незримниъ въ своей сущности, служить образовательнымъ началомъ для всякаго отдільняго растенія; ділается видинынь и осазательнымъ въ этомъ растенія и всякое растеніе, прозябающее въ томъ, наи другомъ мъсть, есть лишь преходящее проявление чего-то невидимаго и постояннаго по своей сущности. И какъ одинъ и тотъ же соднечный

дучь предомляется въ безчисленномъ: множествъ капель росы, такъ точно и идеальный первообразъ отражается въ безчисленномъ множествъ видовыхъ индивидуумовъ. Этотъ первообразъ, лежащій въ основъ видимыхъ явленій, похожъ на идеаль въ душъ художнива; не матеріальный и не зримый самъ въ себъ, и нуждающійся въ праспахь и писти для того, чтобы проявиться въ видимой картинъ; и картина на полотнъ есть ничто иное, какъ облеченное въ извъстныя очертанія воспроизведение идеала, находящагося въ душъ художника. Но въ этой видимой картина мы узнаемъ то, что невидимо спрывается за нею въ душв художника. Такъ же точно и все, что мы видимъ плотскимъ гла: зомъ въ природъ, есть лишь отнечатокъ идеальнаго въ матеріальномъ. Сама природа возводить мысль человъка отъ матеріальнаго и видимаго во внъшнихъ явленіяхъ, къ не матеріальному и идеальному, котораго проявлениемъ служить первое; она сама указываеть на идеальное основание, на которомъ она покоится. Изъ этой объективной реальности видоваго понятія само собою открывается, какъ безусловно идеальный видовой типъ долженъ царить надъ формою индивидуумовъ. И такъ этотъ типъ служитъ дъйствующимъ и образовательнымъ началомъ для вившнихъ явленій, и всяное отдъльное растеніе на столько бываеть этимь чименно растеніемъ, а не другимъ, на сколько входящіе въ сотавъ его элементы, благодаря образовательной силв видоваго понятія, приняди извістную форму; и хотя вы предвлахъ типа возможно разнообразіе оттынковъ въ формахь, такь какь органическая жизнь во всякомъ случав не закована въ мертвый механизмъ, но въ типъ же положены и границы, которыхъ индивидуумъ

никоимъ образомъ перейти не можетъ. Никавое произведеніе никогда не выходить изъ границъ, начертинныхъ въ природъ производителя, и отображеніе такъ же мало можетъ уклоняться отъ первообраза, канъ картина на полотнъ отъ идеала въ душъ художника.

Серьозное естествоиспытаніе не можеть отділаться оть реальности идеальнаго видоваго типа. Ово говорить о нематеріальных потенціяхь, действующихь въ природь, о модели, формирующей индивидууны, о пласти: ческихъ идеяхъ, о морфологическихъ принципахъ; беръ познавія которых в наука есть ничто иное, какъ мертвый аггрегать. Но важь бы все это ни называли, во всвуь этихъ названіную высказывается необходимость идеальнаго, изъ основъ котораго возникають матеріальные индивидуумы. Въра дъласть шать впередъ и называеть эти пластическія иден (такъ какъ онъ не съ облаковъ же упаль) творческими мыслями живато Бота, и ту же мысль находить въ той Божественной гинигы: въ которой, на первой же страница десять разъ сказано, что Богъ сотворилъ все и именно-каждое творение отдельно по виду своему. И самъ матеріализть въ лицъ одного изъ своихъ отвровенныхъ представителей донуснаеть, что отъ этихъ идей нельзи избавиться иначед накъ допустивни, что жіръ со всёми своими живненными формами не имбеть начала, а отъ вичности сух ниструсть въ томъ самомъ видь, въ какомъ ны теперь его видимъ: по это эначить-предоставить каждому ры шать этотъ вопросъ но своему произволу.

И такъ Дарвинъ кочетъ лицить природу всинаго чдеальнато содержанія. Онъ отрицаеть объективную реальность видоваго типа и основываеть вою архитектонику органическаго піра на слапой случайности, обусловин-

ваемой полезными уклоненіями. Такимъ образомъ возниваетъ восмогонія организмовъ, которые являются на овёть безь всякихь пластическихь идей, безь всякаго морфологического принципа, безъ нематеріальныхъ потенцій. Такъ какъ Дарвинова теорія есть первая, серьозно задуманная попытка-имшить природу ея идеальнаго, духовнаго содержанія, то нельзя отрицать въ ней особеннаго прогресса въ матеріалистическомъ міросозернанін. Но и въ ней поливищее отсутствіе способности понять естественныя явленія въ ихъ духовномъ освованін и близорукая эмпирія поражветь нась на каждомъ шагу. Это все равно. какъ если бы кто нибудь вадумаль объясиять намъ постройку дома и при этомъ прощель бы молчаніемь глубоків и сложныя вычисленія строителя, предшествовавшів построелію и сопровождавшія его отъ перваго камня до послёдняго, а вм'єсто того усиливался бы доказать, что иногда игра случал кладеть камень на камень.

Дарвинъ имъетъ дъло только съ оантами. Послъдуемъ за нимъ въ его экспериментахъ. Приводимне имъ
екты неоспоримы. Арсевалъ, изъ котораго Дарвинъ
заимствуетъ свои оружія, представляютъ огородина,
садовыя и полевыя растенія и домешнія животныя. Мы
не думаемъ подвергать сомнёшію ни одного изъ приведенныхъ имъ фантовъ. Мы вържиъ на слове упоминаемому у Дарвина охотвику до голубей, котерый берется
произвести перо (голубиное) извъстиого правта и ворны
въ три года и голову по данному рисунку въ несть
льтъ. Мы вършиъ и тому, что природа можетъ произвести отъ долстыхъ волновъ тонкихъ. Мы принимаемъ
также безъ мальйніаго ограниченія всв, разсиваниваютъ
мые имъ факты за достовърные. Но оми допавниваютъ

только то, чего никто отридать не думаль, - именно разнообразів индивидуальных оттынсовь вь очертаніяхъ внутри границъ, опредвляемыхъ видовымъ типомъ. Но на томъ основания, что какой-то голубиный охотникъ можетъ произвести голову, или клювъ (голубя) по напередъ составленному рисунку, было бы слишкомъ сивло требовать отъ насъ, чтобы мы повършли, будто голубь можеть превратиться въ коршуна, и если природа изъ волчьяго зародыша можеть произвести волка съ болве или менве легкими очертаніями, то было бы слишкомъ смело заключать, что она можеть сделать ивъ медевдя вита, или изъ дражвы страуса. Но вся эта путаница выступить передь нами еще рельефиве, если мы переложимъ ее въ форму общего положенія. Вотъ оно: такъ какъ индивидуумы, принадлежащие къ извъстному виду, изміняются, то отсюда слідуеть, что и самые виды могуть переходить изъ одного въ другой. Дарвинъ очень хорошо знаеть, что факты не оправдывають этого завлюченія; не отрицаеть онъ и того, что опыть даже противоричить этому заключеню. Сътихь поръ, накъ началъ помнить себя человъческій родъ, изъ пшеничнаго зерна никогда и ничего не выростало, промв пшеничного растенія; на изображеніяхъ, находимыхъ на древних египетскихъ памятникахъ, мы видимъ тв же формы животныхь и растеній, какія окружають насъ въ настоящее время. Такимъ образомъ опатъ, на который наша наука кочеть опереться, противоръчить ея завлюченіямъ. Чтобы избъжать этого противоръчія и сообщить своимь безсвязнымь финтамь должную доказательность, теорія Дарвина прибъгаеть къ гипотезъ неисчислимого множества въновъ, въ течение которыхъ естественный подборь постепенно накоплять все боль-

ч. п.

44

пре и большее колинество: полезных разонения. Но не говоря уже о томъ, что гипотеза безчисленняго множества въбовъ, которые будто бы прожиль міръ, ви на чемъ не основана, приписываемыя этимъ въкамъ дъйотвія ни чвив не доказаны и представляются не больше, какъ игрою воображенія. Если бы вто нибудь подумаль, что морозь, превращающій воду въ ледь, морь бы превратить ледъ въ жельзо, если бы продлить додъme ero: дъйствіе на этоть ледь, то это было бы oyeвъріе, противъ котораго странно было бы вести серьёзный споръ. Мечты воображенія, можеть быть, и умьстны сдв нибудь, только не въ области серьёзныхъ изсавдованій. Трескучія фразы не могуть замінить доказательствъ. Если скажуть, что начало естественнаго нодбора служить для англійского фермера подшебнымь жезломъ, съ помощно котораго онъ можетъ вызвать къ жизни какую угодно форму"; то эта фраза, въ томъ емысяв, въ какомъ хочеть ее употребить въ свою защиту Дарвинъ, будетъ ни больше, ни меньще, какъ смвиною странностію, которая должна нь этомъ отноменім разделить одну участь съ другими подобными нельностими. Вотъ методъ, которому следуетъ Дариинова теорія въ свойкъ экзерциціяхъ надь фантами. Она выходить изъ безовизныхъ равтовъ, которыхъ отрицать жельзя, но которые ничего не говорять и въ ея пользу: ва твиъ хочеть сообщить, атимъ фактамъ доказатедьмость при помощи ничего не доказывающей, фантастинеской пипотезы. Недостатокъ серьёзности и ненаучность этой гипотезы можеть сравниться разрадсь тамь самодовольствиемъ, съ которымъ ее выдвигають впередь, И при помощи этой сменной, инчтожной гипотезы хотить удожить въ гробъ все идеальное содержание природы, на которое сама природа постоянно и настоятельно на наводить всякую серьёзную мысль. Если гдв; то вдась именно умвотно слово Гумбольдтво "притяваніна вмпиріи, которая хочеть довазать фактами, гораздо больше, чамъ сколько дозволяеть опыть".

На сколько шатва теорія Дарвина со своей отрицательной стороны, на столько безсильна она и въ положительномъ разрішеній своей задачи. Она хочеть представить намъ въ осизательно-ясномъ світт построеніе органическаго міра, а вмісто того мы получаемъ неразрішимую загадку, не получая отвіта на самыя серьезныя возраженія.

Въ самомъ дълъ, если всъ, самыя совершенныя орпаническія формы, произовили изъ клътчатки, или консерва эмбріонически не совершенной первобытной формы, по тъмъ же силанъ и законанъ, котерые теперь ежедневно и ежечасно дъйствуютъ, то ванъ обънснить то
обстоятельство, что безмърное множество нисшикъ организмовъ до сихъ поръ еще существуетъ? Если естественный подборъ занимался цълые милліоны лътъ усовершенствованіемъ всъхъ органическихъ существъ вообще и каждаго изъ нихъ въ частности, то почему всъ
поросли не сдълались пальмами и всъ инфузоріи обезьяпами?

И каний образомъ при существовани этой образовательной силы такое огромное количество порослей такъ упрямо противится постояннымъ и настойчивымъ поныткамъ естественнаго подбора? И если по началамъ Дарвинова ученія всякій организмъ, которому не уданось добиться ни одного полезнаго уклоненія въ безконечномъ ряду своихъ родичей, рано или поздно долженъ ногибнуть въ борбъ за существованіе, то накимъ образомъ ухитрились вти поросли, не смотря на свое несовершенство, удержаться противъ напора своихъ быстро распространяющихся родичей? Эти вопросы можно было бы разръшить только при помощи гипотезы постояннаго вознивновенія новыхъ формъ. Эта только гипотеза могли бы выручить Дарвинову теорію изъ указанныхъ нами затрудненій. Но наша наука плохо зарекомендовала бы себя, если бы обратилась за помощью къ тому, что сама же признала пока негоднымъ.

Но если бы Дарвинова мечта оказалась правдою, въ какомъ видъ предсталь бы предъ нами органическій міръ? Одинъ видъ отдівляется отъ другаго такъ замітно, что обывновенно нътъ ничего легче, какъ отличить ихъ. Различіе между ордами и совами, фіадками и буквицами бросается прямо въ глаза всякому. Скажемъ болве, разные виды представляють ряды индивидуумовъ, которые чемъ дальше уходять въ своемъ развитіи, темъ богаче ихъ организація. Отсюда возникаєть большая или меньшая близость или отделенность, большее или меньшее сродство видовъ. Органическій міръ представляеть собою пропорціонально развітвленное дерево; но въ тоже время родственные виды въ немъ ръзко обозначены, равно какъ и различные типы организацій. Всякая гипотеза можеть претендовать на въроятность только въ такой мъръ, въ какой объясняеть данный фактъ. Какъ относится Дарвинова гипотеза въ тому факту, что важдый видь такъ ясно и отчетанво отличается отъ другаго? Чтобы не заходить далеко, будемъ держаться предполагаемой первобытной формы, изъ которой возникли орлы и совы, голуби и утки. Уклоненіе, которому теперешніе орды обязаны своей организаціей, сначала было микроскопически ничтожнымь и развъ только въ десяĹ

той генераціи сдівлалось въ самой малой степени зам'ятно. Тотъ же случай повторился и съ теми уклоненіями, наъ которыкъ возникан совы, голуби и утки. Такимъ образомъ въ теченіе пятидесяти или ста генерацій образовалось четыре лини, которыя отличались одна отъ другой не больше, какъ бабочка отъ бабочки. Теперь, такъ какъ природа ни одной изъ этихъ четырехъ ливій не отказала въ способности самой развиваться дальше, независимо отъ другияъ, то чрезъ комбинацію атихъ четырехъ диній должны возникнуть новыя среднія формы и не только въ разиврахъ аркометической комбинаціи четырехъ формъ, а и въ горажо большей полноть, такъ какъ каждый особый мидивидуальный признавъ могъ становиться въ связь со всякимъ другинъ. Отсюда вокругъ четырекъ линій образовалась бы ткань формъ, въ которой все было бы переплетево одно съ другимъ. Между тъмъ естественно должны вознивать новыя уклоненія, которыя должны комбинироваться съ существующими уже, и такъ какъ тоже самое могло случиться на всвиъ рядахъ естественнаго подбора, потому что прогрессіи не можеть быть положено границъ, то образование особыхъ видовъ вообще сдвивлось бы невозможностью и органическій міръ превратился бы въ настоящую паутину, въ путаницу оормъ, въ которой ничего нельзя было бы разобреть. Такимъ образомъ Дарвинова: теорія думаеть нознести зданіе органического міра, между тамъ оно разсыпается у ней въ дребезги.

Гдъ теперь всъ эти среднія формы? Онъ должны возникнуть даже независнію отъ указанных вами комбинацій. Ибо, по ученію Дарвена, каждый видъ возникъизъ предисствовавшаго сму, чрезъ постепенное чило-

нение и посмытиный пореходь и Куда по гдавались эти незамічния переходиня оорым? Погибли безслівно въ бельбі за оживствованіе? «Но возможно «ми допустить этой Водьмень нагудачу пакой: нибудь примъръ, чтобы дошве, видвин, двиствительно-ли эпо: тако? Для сущности дъта все разно, какой был примъръ мы ни всиди; Положимъ, что чтъ и покцы чрезъ посредство естественнаго подбора, образованся волюь. Такъ накълностепенностревонение бываеть посегда не больше, карь индивидуваьным ки колучейныму, таку что не кождой ступски должие оставаться значительное количество индивидууморь, поторыхь это уплонение не должно касатьси, то мы и тенерь должим были бы находить постепенный переходима формы, все: равно: будеть ли волять выровивнююся висицей; или оба вибств вольт и лисицабудуть нивть третьяго, общаго ободив родоначальника; Тридне предположить, чтобы всв эти среднія формы попибли въз берьбъ за существование. Допустима, что всь, онь вивсив, боролись, другь съ: другомъ за средства въ:: существованию и: что вы этой борьбф слабфйнія ногибан: прод женествется перезращимой загадией жакнить образомъ безследно пропали, среднія между нол--эфтори милом : эжизт кыфотоя и, і фифор йонизив. и фиро сопровять въннавопленія подезныхъ уклоненій, между чи фантировит станий высов выпиновым намировы вины побъдоносто вышла изъборьбы за существоваже. . Чро от в борьби всего опесточенийе между самыми родственными формами, этимъ загадна: не дазрживется: Если и теперь продолжение существовать другь подле друга тунные и кощіє: воли, сопрымительно непоскижимо павима образома молив ноженать са вина жити средняя одножду і волкомъ, и фисицей форме, которая ос-

одной отпроиз довать поленых зависи тание точно, налъ чынвиння люнца, и пуснаться на лонин какъ ныивший волкь, следовательно была обезопасана оть возможности псчезнования съ двухъ споросви и и и и ' Во всей пустотъ своей ввится передь нами эта пресловутая теоріну сели мы обранимся пъзней. съзнене бъннымъ, въ двиномъ случав, вопресомъ, -- именно: въ чемъ собствонио звилючается то; что она наомваетъ полиний унионеній, т. с. чо чинало, доторов переводить одинъ, видъ въ драгону. Общее положение можетъ селъ признано справедливымь тольно въ таномъ жлучей: ecin one. Telko idhmphasaca mp bombbahoma abrender. И вдвеь то пусточа Дарвиновой теоріи восходить до сивінняго. Легко нопрть, что цвикій хвость для н'якоторых в нидовъ обезванъ обетиванеть полежое уклошенов Но для других видовъ тахъ же обезьины педостанава этого уклонения столь же положия, такь что они ровно инчего не териють въ сравнении съ своими ценко-хвостими родичами. Если обрасующия сили полезнихоупионеній испещрика разноцейтными пятивши шкуру. тигра, то и одноцвитиви шероть двив не изиве полозив. сыў, чэка нарядная построта тигру. Изъланой борьбы жи буществованіе фівака вымини голубой, а роси прасч non? Berbactbie: Ranoto Holesharo Traconenia Bosemblo туветве — этогь нервый штрихь звь образовани живеем жаго? "Положий», что помишком в нарисизательно и требо-Bath Rehmyb gondbotelbotyb ha kamamindtybenhin cry-· teni; no n yraonemie ota brakaro otabra dome: no peronul Предполаготь, что будо бы межно объясниев удивач тельное строеніе органическаго мира-пользею, погорал при первомъ своемъ вознанновеніи/пвостда бываеть на бойьше, какь случайностью, значить местопо забиуми

волься. Чемь мубже идеть планомърный порядоль : въ votnoëctes Bosearo: opfaheteckero Cymectes. Tant Chalнье сквозить гармоническая препориденальность въ его составных часкахъ-- что делесть важный организмъ совершеннымь въ своемъ: родь, ---чънь могущественные овладъваеть нашимъ вворомъ роспонное аданіе органическаго міра, : тімъ смінянье діластся претензія выдавать полозную случайность за стронтеля этого міра. Отв простаго, безпристрастного смысла нивания искуствомъ не спроещь здесь знаменій организирующей, творческой мысии. Канъ чувствуеть себя Дарвинова теорія передь этой пелеологіей, госполствующей во всей ивиродъ, передълоги, повсюду пробивающейся, образевательной силей, которая надравлена на будущее, иевинимое? Если свия одуванчива вырабатываеть себф ERRORRYD HEBTOGHYD FOLOBRY, TO STR FOLOBRA, OCTABRACL соворшенно разнодушною къ судьбъ распенія, матери, разочитываетъ на бидущее дуновение вътерка, которое должно разыграть роль сбятоля для созранающихъ въ этой половей: сънять. Не видимъ и и здерь торо же: самаго стремления. Вогорое заставляеть перелетныкъ дога опизнавания опу вания, ново аквижность выбра и ворбить въ дольною новъдомую фирану, когда векъ вопругь псебя, нее своей ровень, понь находять эпсоволь всякаю і пропитанія? : Повсюду івь порганичеовомъ і міра мы вишим пакія образовательныя стремленія, поторыя волее по предостивань правон пользя предостоящого да выполняють опою радечу вы будущемы, непримылыйля возвышаются, недь: бышемь) и позрастанісмь, органическако сипротва. Глупо выполить ату, оновидно, пред-EMCCENGRAPHING: MCCMY, 1980); MERCETS H: DARBERSOTCH IX HDO: импающую (всет: мыскь) нать полезной: Случайности... дарил

даживающейся пъ настоящимъ условимъ жизия. Прениводить изъ заколдованняго лиципа это расчитациес на будущее, невидимое, иниские природы, предесть чуднаго несевняго дня, пъне соловья, архитектонику ичелы, гармонію въ расчлентий органического существа, производить ное это изъ камого-те заколдованнаго ищина, надъ которымъ стоить, се своимъ менчымъ чародъйснимъ жезломъ, естествениее стремленіе, яначитъ внадать въ сусвъріе, до желораго не доходяля старинная въра въ колдуновъ.

«Чэмъ же объяснить тотъ незаслуженный энтузіазмъ. ов которымъ было встрвчено: Дарвиново ученіе? Что оно не имветь за себя научнаго основанія, объ этомъ не можеть быть и рачи. Объяснение этого явления мы находимъ въ следующимъ словать одного плодовитело естеотноиснытателя: "Дарвинова теорія, безъ дальнийникъ ополичностей, отстраняеты личного Творца и твореніе видовъ, потому что для дійствія такого существа она не оставляеть нинаного места. Како сморо однажам день начальный пункть, первый организмъ, то все остальное твореніе будеть развиваться изь него посл'вдовательным порадкомы чревь остественный подборь; по простимъ занонамъ пресмства. Равнымъ образомъ и человъкъ не будеть тогда фагурировать въ начествъ твовенія, созданняго по особенному способу, отличнаго отъ прочиль животныхь, съ особой душей и дыханіемь живни: вдунувымъ въ нево Творцомъ; онъ будеть тогда жишь высавых продуктомъ развитія, до котораго могь дойти естеотвенный подборь въ парствъ миновнымъ, продуко томъ, развившимся коъ ближайшей дъ человику порожи обазьянь. "Orpmuanie Bora и унижение (Entwenschlichung) человъна, какъ прямое окъдствіе перваго, востра было

принциновъ матеріалистичення естествоисныталія. На COM THE WOORD NOTE AND OF BROMETS CYMPOCTHORAPIC OPERS наческого міря: :то принушдены были: ограничивалься ничего не говорящими фразвия въ родё: тего, : 1920 фрга-HARMON BUSHMERIN MOCCES POTO, ERRY OF DESORRATORS NOCES. точнов противовной органической матерій. извести лиревнесена, азотных поседнисий. На вопросъ OFFINE RANGE ORN BECHERGE, OTBETARE GRHFROMRUDINGHE Сознавани: что : "недостает в положительным в воспрытый для составленія сколько вибуды споснаго юбразанцеря вато органического творенія, и это озвугазім художника, который котвы бы начертить этоть образь, оставалось востра общирато воле". Если Ламаркъ, желая объяснию происхожденіе ведовъ, этовориль о моллюбкахъ, поте: рые чувствують пеодоливое строиление ощупывань все вокрупь: осбя, и в презъ по джигваьность нервной и сосудистой спотомы манравляють павь, чтобы у выхв наран етили принавин, что подобими ностроения вогори творенія, во всяковъ случась, былинавшь прово фантазіву не" импецией: наманого: знеченія. Даррамъ одбинать марвую серьевную попытку пополнить этоть недоспатокъ H MORCEABREE MORE OF MERTIN IDOTEGO DERTHOCKOR GCHO). ваніе. Но его теорія не вполив удовлетворила желанію метериалистовъ. По правнев мере во первоиз си воденін была ныскована нужда эв Творир, наобы жовы PROPERTY IN THE REST OF PROPERTY AND PROPERTY OF THE PROPERTY ні сели про второмь правий лобъ этой пундам уменчан Basten, 170 Bog RG. M. HG. Standbarden: 680 Cobsernor Таниць образовы Дарвины коги: вы ничтовным правий рахъ, но все же фонускить двительность Творца, Не разливаться побудило темецкого переводчика разливаться въ жалобить на то, что "новин теорія допускаеть Творческій закть относительно цервомачальной сдизновій яклю, тавляв и тімь становитов то страннов противорічіє симо ст. оббою При всемы томь, по что би наламаці ому готовы принить че со всіми чи странностанні. Такімть образовы незавинеми ик на теорію Дармина сед оторожи си научней несовтолявльности, жим со стерони побуми деній нь ся принятію, мы придень нь одноку и тому же невибішному симноченію, что пантівоненіе. Тверня изь творенія вовсе не есть панки вибудь научная необи ходимость, в спобряний зить человічнов приня ство оть живато Вога и добронольное странленіе печану

Charles to the language of the control of the contr

Мы говоримь о "Творенін пеловика" сот Караба Сменін, просесора Іспскиго университета. (1) Въ начащь потоб виніш, точь ры точь какь у Дарвина, кросуспентивребитина сорма, служащи (бурго бы)кобщими исхоривых пунктом всего живаго. Все, живущей темпра ла вашть, виночая сюдиня пелована, соть живы

with the same of the property of the property of the contractions.

<sup>(1)</sup> Schöpfung des Menschen von Karl Snell, proffessor an der Universität fens. 1885.

дельныйшее резвитие одой первобытной формы; въ наетоящій свой, видь все это принцо чрезь ряды иссейворательных метамороовь вы течение въковы и поковъній. Но теждество происхожденія, по этому генева**гическом**у изоледованыю, не ведеть за собою необходимо единство сущирски. Хотя все инвое имветь обпрародителя ле этой первобышной форма, тамъ ве менве различе между человвисих и мивотныму, заиличается не въ стенени развитія, а въ сущности. Че**довъко возвышаеть надъ всём**ь живущимь. на зом**і**ть, и составляеть его специонческое отничество: разумъ-"двятельность всеобщаго въ его мысли и возможность безусловиало въ его правственной вольи. Разума не есть только дальныйшее развитие (Potenzirung) животваго внотвивта; пястычить слишкомъ: хооть и ограничень для того, чтобы могь изъ него возникцуть резумь. Необходимо: предположить оть въчности существующию равуми ую поснову и изъ которой могъ произойти вамосознательно-прательный разумь. Это разумное верно должно восходить по времени перваго нахіянія всеобщей жизын ата они ата оно оно они инфинации об инфин всего, что инпереть и дышеть: Разумная человъческая природа могле образоваться; тольно, оть, телого прародимеля, попорый сомъ мосиль уже въ себя непрерыняее равущие: привес: : Отн. такого. прародителя произодило дво рязал: «Уществъ» воблиоторывъ один одбиолись. рабами пантиникъ пусловій, заправляющихь, развилівив ваянего жчувственно: проявляющегося: былы, другы, вы ноятелоно развивающейся нонгротной оснологатель сосудами и живыми органами безконечнаго. Въ первомъ ряду развивается міръ животныхъ, во второмъ человокъ.

Отношение челована на животному міру и виаста, съ

нимъ въ общему прародителю отлично можетъ быть вырежено примівронь майората. Оти перваго майораннаго ваздывим идеть рядь первенцевь, которые вступають въ обладание его имуществомъ и его правами и песь стоять на одной и той же ступени вь жизии. Но мамшіе сыновья перваго майоратнаго внадільца; равно накъ и сабдующія повоявнія образують другое потомення, отличное отъ поколенія первенцовь по богатству и неложеню въ жизни. Изъ этого потоистви многіє члови често ниспадають на нисшія отупени жизненной жистницы. Люди составляють рядь первенцовъ; имъ мервобытный прастець передаль въ наследство майорать разума. Въ міръ животномъ окружають насъ тъ члени фанилін, которые произошли отъ одного общаго съ нами кория. но ноторые, будучи лишены предоставленнаго первенцамъ майората разума, опустились в упали до теперешняго своего животнаго состоянія.

Такъ накъ и люди—первенцы и животныя—изадийе члены овмили одинаково заключались въ одномъ и томъ же прародителъ, такъ что въ немъ не существовало ръзкихъ траницъ между человъномъ и животнымъ, то отсюда слъдуетъ, что существо, отъ ноторато произоми и люди и животныя, не могло быть вполит похоже ни на человъка въ его настоящемъ, вполит сооржировавшемся видъ, ни не животное. Опо должие было удержать основныя черты того и другато уклада,—заниматъ федину между ними. Нынъшния форма человъка не есть "даръ природы или божества", а насиздество, доставшееся ему послъ въновато развити бесъ всикато содъйствия съ его стороны. Въ настоящее времи тщетво усиливались бы мы воспроизвести путемъ оритъ образъ первобытнато предка, въ которомъ тералось

различие: можду: человивсомы, и животнымы, равие комыи: бляжайшихо жы нему по времени первенцевы; однажды жевсегда: мы должны отпаваться ють: надежды воспроизвести ихъ образы. "Земля спрываеть вы своихи мёдрахъ яхь остания и если мы найдемы жкы, чо-пе узнаемъ".

Воть ядро втой вовой геневлогии Во всякомъ случать она обращаеть на себя вниманіе спост новизной и ей нельна отмерать нь оригинальности. Досель естествовсимиватем матеріалисты производили разумнов изъ неразумнаго, видъль въ разумъ дальнайшее развитіе инстилктац в эта мовая геневлогія поступаеть соверпенно на обороть производить неразумное изъ равумнаго:

дельной ше результаты, нь поторымы приходить это приореню человына" нь своикъ приозаплючениять относитедьно прастия, не менье митересны и почому мы думаемь на микь остановиться. Хота авторы совнается, числичемы опыта нальзя невеспановить образа первобытивго предка; тимь не менье остараемся набресать высловые черть, не которымы можно составить себъ по крайней мёрт общій онеркь сего наружности.

толь первый великій періодь органическаго творенія, вы такь называеный налеозопческій періодь; когда необыло жизе обитаемыхь серань и мон жизнь заключанась нь текучих васпентахь, некодить уже основным черты позвоночныхь жизотныхь, вы поторымь относилая иновременный намы чаловіны по своей организаців. Обыйнавенно незивають позвонічныхь живетныхь півнеосорическаго періода всіхь заурядь рыбами, вирочемы помому только, что они жели вы воді. Ов темереннями нешуйчальних рыбами они нелиміна ничеголюбщаю: Вирочемь, жь загадочныхь, справныхь оормакъ пикъ эмы не должны искать онгуры - перваго майоратнаро владільца. Эти формы представили въ себф ньчто досточно уменустановившееся, во няхь очень заметно выспупали уже інсоты животнаро, уклада, дожь что по нимъ можно: было гадать о будущивъ младинкъ членякъ вамили. Занвнательно, п что въ глубочавшихъ д мидокен эн. 14м. Адоідэп освядэн скроцо скинй бивэрд, и никакихъ .. остатковъ позволочникъ. животныхъ. Очень возможно и ідаже: весьма ів вроятно, і чтолі тре творенія, которымь преднавначено было зеовериять свое дальныйние развити на сущъ, во время своей жизния въ водъ не развились до установившихся, и твердыхъ формъ, а види вы ней накъ слабые головастики, и только по иврв вихода на воздухъ и на сущу формировались ихъ оте риода, эпран, ам фиви срот см срот, мирир, и игрои дълается съ лагушкою. Тежимъ образомъ эти, первыя деропочения животныя могли дочемкуть и вымереть безъ мальйщаго вреда для дальныйщихъ генеалогическихъ рядовъ позвоночныхъ животныхъ. Само собою разумвется, что творенія съ задаливии высшаго развитія должны были: трудиться дольше недь овоей внутренней обработной, пока не выработали осбъ прочных формъ . Воть ть мечальные пункты, оть копорыхь авторв ведеть насъ въ завлючительному результату, состоят пьему въ томъ, что основныя черты для составленія образа первобытного прародителя можно заимствовать тольно съ головастика, въ формъ котораго прервозданный майоратный владелець, этоть носитель непрерывной разумной основы", ныряль въ первобытныхъ вопахъ.

Заботливо утвина насъ, это пенеаловичестие о изолъ-

дованіе допускаеть, что намъ нізть основанія относиться презрительно из первоначальной форми существа, отъ котораго ведеть свой корень человаческій родъ. И въ настоящее время самый дучний микроскопъ и тончайпий анализь не въ состоянии открыль различия между вибріональными зародышами волка, лошади и человъка! "Только тотъ могъ бы открыть въ этихъ зародыщахъ то различіе, какое существуеть между волкомъ, шадью и человъкомъ, кто могь бы своими глазами заглянуть за предвлы чувственнаго міра и въ глубочайшія основы сущаго, кто пророческимъ взоромъ могъ бы созерцать будущность этихъ еще не развернувшихся организацій". Нашъ прародитель могъ быть чёмъ угодно по своей формъ и виду, но "навърное предви человъка достаточно отличались отъ предвовъ животныхъ внутреннимъ тонкимъ выражениемъ на своей физіономіи; и какъ изъ глазъ дитяти часто смотрить на насъ съ удивительнымъ и трогательнымъ глубокомысліемъ его зарождающаяся душа, такъ и замкнутая молчаливая тайна человъческой души могла выдать себя во взглядъ и выраженіи этого существа — палеозоическиго головастика чъмъ нибудь понятнымъ, выразительнымъ, глубокимъ. И если бы духъ, проникающій глубину сущности, могъ глазами этихъ твореній заглянуть въ основу ихъ дунгь и провидъть печальное искальчение и аномали, которымъ подверглась въ послъдствіи человъческая природа во многихъ расахъ, кто знаетъ, не разразился-ли бы онъ словами:

Wie gross war diese Welt gestaltet,
So lang'die Knospe sie noch barg;

Wie wenig, ach! hat sie entfaltet, Dies wenige, wie klein und karg (1)4.

Авторъ развиваеть свою генеалогію излинымъ размашистымъ языкомъ, съ серьозной миной. На заглавномъ листъ сдълано примъчаніе: "Право перевода авторъ удерживаеть за собою".

И. Тронцкій.

The second secon

Company of the Contract of

<sup>(1) &</sup>quot;Какъ гронаденъ былъ этотъ міръ, пока хранилъ въ своихъ нъдрахъ свою почку, и увы! какъ мало онъ развилъ ее, и это малое какъ жалко и скудно.

Ч. П.

professional and the second

## иностранныя церковный извъстія.

()

Консервативная и либеральная партія во французскомъ протестантствъ на парижской конференцін пасторовъ. Въ томъ же духв, какъ и немецкій протестантскій союзь (1), но гораздо пряміве и ясніве высказала свои отношенія въ положительному христіанству анберальная партія во французскомъ протестантствъ на годичной конференціи пасторовъ, имъвшей свои засъданія въ Парижъ съ 25 по 28 апръля истекающаго года. Эти отношенія отъ имени своей партіи высказалъ Кокерель младшій, по поводу положенія по несовивстности духовной должности съ отрицаніемъ сверхъестественнаго", положенія, формулированнаго предводителемъ консервативной партіи Гизо. Кокерель прежде всего находить, что положение Гизо не точно выражено; потому что въ немъ нётъ ничего о троичности лицъ въ Богв, о первородномъ грвхв и искупленіи кровію Христовою. Затімь, такь опреділяєть отношеніе своей партіи въ вопросу о сверхъестественномъ и въ консервативной партіи. Говорять, нась разделяєть (съ консервативной партіей) вопросъ о сверхъестественномъ: это слишкомъ неточная фраза! Пропасть между нами гораздо шире. На сколько сверхъестественное обозна-

Control of the Contro

<sup>(1)</sup> См. предъид. инимиу Христ. Чтенія. стр. 549.

чаеть дъйствіе личнаго, жаваго Вога, я въ него върую. Различіе между нами скоръе состоить въ радикальнопротивоположныхъ взглядахъ на христіанство. Аля васъ ортодовскаловъ, христіанство есть догмать, по своей сущности; для насъ оно больше, чемъ догматъ, для насъ оно ряда чистыми форми, которыя пеходиний пунктомъ своимъ имъють христіанскую жизнь (sic!). Інсусь вовсе не быль догматнотомъ; Онь быль июбонь, Онь источаль изъ Себи любовь потонеми. И если Онъ вложиль въ сердце человъка потребность въровать по свот ему, а не такъ, какъ другіе, между тъмъ вы товорите HAMB: "BIJ MOMETE CHECTHED TELERO RUMEN BEDOID". TO вы впадаете въ безмърное заблужденіе. Мы жалуемся на васъ Інсусу, жалуемся этой жизни, которою будеть обноваень мірь долго спустя послів того, какь послідній оргодоксаль сділается либераломы. Ad thum tribunal, domine Iesu, appello (къ Твоему судилищу аппели лирую. Господи Інсусе!) Въ ръчахъ другихъ ораторовъ либеральной партіи, взглядъ "Кокереля младійато быль значительно раскрыть и дополненъ особенно Кокерелень старшинь (отцомь младшато). Всь они дружи но наладали на Божественное происхождение и авторич теть Библін и въ допазательство противнаго приводили между прочимъ то, что защъ отнесенъ тамы къ жи? вотнымъ жующимъ жвачку, что Інсусъ Навинъ повед льдь остановиться солнцу и пр. Сверхъестественное рожденіе Інсуса Христа они объявили тоже сомнительн нымъ и --- во всикомъ случав --- не им вющим в никакой важности, такъ какъ самъ Христосъ и большая часть апостоловъ не упоминають объ этомъ. Безусловно отвергали сверхъестественное въ смыслъ дъйствія Божія вив законовъ природы. По ихъ мивнію, тв времена,

когда больше всего дорожили догмалами и сумволеми, были самыми бъдными для христівнской жизни. Допусвая, что Библія служить во всякомъ случив испочникомъ христіанской въры, они находили однавожь, что допускать какой бы то ни было авторитеть между библіею и ея читателями, значило бы перестать быть протестантомъ, а превратиться въ католика. Всяной протестанть имветь право толковать для себя Виблію. Отдъльныя повъствованія и прежде всего нравственное ученіе Библін мы принимаемъ, вакъ истинно Божественное, а другое, и особенно чудеса, мы отвергаемъ. Чудеса для христіанской въры существенной важности не представляють. Мы живемъ въ такое время, которое отвергаеть всякой авторитеть въ религіозных дълахъ. Рамскій папа потеряль почву подъ своими ногами, и неужели протестантская церковь, церковь свободы, должна имъть своего протестантского папу? Только свобода можеть возстановить миръ въ церкви. Гдв духъ Христовъ, тамъ свобода."

Мы опускаемъ возраженія и соображенія, которыв высказали противъ изложенныхъ нами возгрѣній либераловъ представители консервативной партіи, а остановимся только на рѣчи Гизо, тѣмъ болѣе, что въ ней сгруппировано все, что было сказано особенно удачнаго другими. Объявивъ прежде всего, что онъ дочетъ устранить изъ вопроса всякія личности, ораторъ начинаєть: "мы должны различать здѣсь два вопроса одинъ о фактахъ, другой о принципахъ. Наше объясненіе вызвано важными фактами. Мы вынуждены высказать наши убѣжденія, благодаря ожесточеннымъ нападкамъ на насъ. Нельзя отрицать, что эти нападки направлены на основныя истины христіанства. Мы будемъ отвѣчать

на нихъ. Но мы будемъ нивть из виду только то пункты, которые затронуты адось. Троичность лиць из Бого не принадлежить нь этимъ пунктамъ, у насъ идеть рачь о сверхъестественномъ, т. е. о сверхъестественной двятельности Божіей из міръ. Что такое кристайство? Такое же создаліє Божіе, накъ міръ, или только развитіе человіческаго сознанія? Воть пункть, который мы котоли бы защищать.

За тыть должны коскуться и других членовъ втры, напримъръ божественного происхождения св. Писания. Понятно, само собою, что Богъ въ Своемъ отпровения котъль учить насъ не геологіи, зоологіи, астрономіи, или другой какой нибудь наукъ. Мое убъжденіе, осмованное на изследованіяхъ, состоить въ томъ, что Богъ браль людей такими, наковы они на самомъ деле, со всеми ихъ вравственными и научными недостатками. Если напримъръ сказано въ Библіи, что Інсусъ Навинъ остановиль солнце, то, конечно, туть не имълась въ виду система Коперника. Боговдохновенность св Писанія касается только отношеній Бога къ человъку и человъка въ Богу. Поэтому оно и служитъ основаніемъ для нашей вёры.

"Многіе пытались распространить свое ученіе въ міръ. Они основывали школы, но не въ состояніи были овладыть вдругь различными народами и протянуть свое владычество на цълые въва. Это чудо совершила одна только Библія. Ея особенность состоить въ томъ, что въ ней Богь говорить человъку. Воть что значить наша ораза: "боговдохновенность и авторитеть Библіи въ дълахъ въры."

Что же насается сверкъестественнаго, то мы его не опредъляемъ, потому что его значение заключается въ

дукт иден. Мы ракумпенъ нодъ тимъ чудо, т. е. дънтельность Божественной свободы вит обычныхъ законовъ природы. Сверхъестественное, понимаемое такимъ образомъ, составляетъ отличительную особенность хриспанства, и мы держимся за него.

применения и всё жалки. При всемъ томъ, когда дело идетъ объ этихъ вопросахъ, им ни бодыне, ни меньше, на столько же жалки, на сколько это свойственно вообще людимъ. Но въ отношении къ известнымъ вопросамъ, всё мы дегкомысленны и всё жалки. При всемъ томъ, когда дело идетъ объ этихъ вопросахъ, мы ни бодыне, ни меньше, на сколько и всё другіе.

тива исключала теплоту сердечную и жизнь, то эго обвиненіе привело бы меня въ смущеніе. Но въ счастію в этому не върю. Теплота сердца и жизнь прирождены христіанской въръ. И эта въра твердо держится за основные оакты, которые Евангеліе разсказываеть намъ о происхожденіи кристіанства. Христіанскій догмать есть самъ Христосъ, чудеснымъ образомъ родившійся, Чудотворецъ, чудесно воскресшій изъ мертвыхъ. Воть— Кристосъ историческій. Чтобы обръсти источникъ хриетіанской жизни, нужно во всякомъ случав върить въ вверхъестественное. Въра имъетъ дъло только съ Босомъ. Можно быть ученикомъ человъка, но въровать въ него нельзя....

и Итакъ мы христане догматисты, но только потому, что твердо держимся фактовъ. А какъ предметь върм есть самъ Христосъ, то защищать се вначить защищать христа. Родъ человъческій не осужденъ на одно

безплодное новеню. Онь нундается въ подожитедыных убъндовихь. Для того, чтобы интать его дуковно, не достаточно ондосови. Чтобы утолить душевную жанду, нумень Божественный источникъ. Вожь почему мы догнатисты.

Изъ этого обстоятельства далають упревь намь. На, самомъ же дала мы—не больше, какъ христіане, и притомъ самые синскодительные, отличающісся самою имровою терпимостью нъ другимъ. Прежнія времена отличались меньшею терпимостью. Мы сдалали большой прогрессь въ этомъ отношенія. Будущему суждено, чожеть быть, видать еще большій. Но въ настоящее времи истинные либералы, это—мы,

п Новая нинга Ширауса, "Штрауся издаль дедавно, новую вингу подъ заглавівиъ: Die Halben und die Ganzen, (Половинявание и причине).: Эта книга написана противъ Шенкеля и Генстенберге по поводу критическихъ. заимлокъ на ero Leben Jesu, поимщенных цервымъ въ своемъ: Allgemeine Kirchliche : Zeitschrift (Общая мерковная газоча), вторымъ въ своемъ Evangelische Kirchen-Zeitung (Евангелическая церковная газета), и имъстъ значение антикритики. По отношению въ Генстенбергу. эта антикритика ничего интереснаго не представляеть; -въ ней дъво идеть о давнишнихъ споримкъ вопросакъ---, именно воскресеніи Лазаря, Квириніусь и пр. Притомъ. Штраусъ мичего не говорить здёсь новаго сравнительно съ твиъ, что уже несколько разъ имъ было высказащо ражиме, въ другихъ овонкъ сочиненияхъ. По нашему мернію воводы Штрауса нисколько не ослабляють возрежений, далаеныхъ ему Генстенбергомъ. Что же дасвется Шенкеля, то новая книга Штрауса имбеть въ виду доколать, что Щенкель остановился наполдорогь,

"OHodha Khul'a Monneah!" Menteat Turne Herers Hoвую кину подъ загнавјемы: Die protestantische Freiheit in ihrem gegenwärtigen Cample mit der Kirchlichen Renction. Wiesbaden 1985 r. (Протеспатекая колобора и ся объременная борьба съ перковной реакцией. Висбадонь. 1865 г.)"Книга эта высвына многочнолезмыми протестетоми, моторыми Ваденение часторы (яв жогорымь въ послидения присоединились берлинскіе и многіє другіе) вограгили "eto «Characterbild fosti» (харажиериствая Інсуба) и их требования, чтобы авторъ осняваль заnymiembe nata mboto ympertopa npononbanasecrofi. com-HEPIN BE'Bagers, kilks he consecrate to ere permitosныйн убъеденийн. На этихь цвухь пункчахь Шевкель старается въ своей жингъ разбить соперижневь . Прежде ecció des Crapacica currans bushannos cre annicos queжене въ Ваденскомъ духовенетив съ реакции напри дви-Residiff" fedynickon ipsincko-katulkiteknu daptik w tokaзычно тендений и цвии вы чомь и другойъ имиженій одив и твин-преоблиданіе ісрархін. (кизчинчення и протестантокой (безразлично) надъ равучень и собъстью helpogone in coegnile in the coegnile in the second constraint. Or panăfiții "kuitu," nă "hutopliás derops toarry ort 1068 norma

предметь, яснещрены оразвый нь родь следующихь: "при aperce macroso fearoweria, proneravecace apercencies, занозливый ортодоксальный финативив, церковная реакцін, своей стугью все тронте и тронте стигивающий свободу впродовъ, ісраркін, рабствомъ буква и формалія убивающая исякую сважую, дуковную жизнь»,... и пр. Авторъ убъщемъ чакже, какъ его товарищи на эйзе-Hukehomb coopanin, wie arednotin combonwiechnes numb и оргодововавная догмагика не можеть уже быть больте питательным хавбомь и осебжающей водой для нашего времени, что Евангеліе достно быть возв'вщаемо модакъ намето времени на мовоиъ языкъ... Духовенство. которови вийсто торо, чтобы мириться съ иделии временя, объявляеть имъ войну, не понимнеть овоего времени»: Шенкам иочеть, чтобы «Перионь была перестровна сообразно съ куждами настоящаго времени». Изъ догматики этой новой цернии должно быть совершенно устражено учение о Воговрохисвенности св. Писанія, како метрія римско-католическая. Эта догматика долина развиралься въ гармоній съ созманівиъ нашего времени и стоять нь уровень съ современнымъ образованиемъ. Именно,--- «образь Христа дожнень быть осницень оты твадиціонных противорвній на обращень въ образь чисто человъческой личности. Наше время нуждается въ танонъ образв Христа, который пересталь бы бычь сечнисовой загадкой, мино которой оно проходило бы холодио и безпунственно. Ключь из пониманию втой таквотренной личности мание времи ности да своемы собстиениюмь травсовенком и научнома гомів (!!)»... · Поска закать орась винга . Шенкова, сама дамется съпавосной загидной. Онъ наблъ въ виду доназать нееправединвость деласмых дему упрековь ва отрананів

Божественности Інсуса Христа и между тамъ вредставидъ таное: донавательство противъ себи, какого только мягутъ пожедать его противики.

Предполагаемое: номое наданіе гоновиль Оригема. Дондонскій Athaeneum изв'ящаеть, что Англійскій ученый Фильдъ предприняль сдълать новое наданіе вськь, упрефеника до настоящего времени, отрывновъ изь анаменитымь генсаниь Оригена. Нужда въ этомъ издании довно нувствуется въ ученомъ богословскомъ жірь. Со времень знаменитого Монфокона (1713) ж Барата (1769), единственныхъ до сикъ поръ собирателей огромного труда: Оригенова, отпрыто вначительное. воличество новыхъ отрываовъ, воторыхъ еще нивто не попробовать собрать въ одно прион, и Фильдъ своимъ предпрівшемъ окажеть не маловажную услугу богословсийнъ наукамъ и главнымъ обрадонъ патристикъ и библейской притинь. Ва достаточность его научной подоми вынавден старовой вичения вине вы винетом недавно иниги: Otium Norwicense, sive Testamen de Reliquiis Aquilee, Symmachi, Theodetionis, e lingva Syriaca for publishing by Subscription, Drusium et Montefalconium (Norwich, 1865). Въ этомъ последнемъ сочинения ука-PHILDEON CRICLOTON CEN BREHEDTON CENTRESIT BER ICHOS стиовани новые многочисленные отрывки генсациъ;--именноз. 1.) неделно изданный Сирскій переводы библінгексапям Павла епископа Теллы, извлеченный мев рупочесей миланской, паражской и лондонской баблювекты и 2) Опсоордское издание перевода 704 сдъданное подълзаблюдениемъ Гольмеса и Персона и заплюнаюнее вы себъ драгопънный сборнивъ многочисленийхъ отрыемовъ тексапав "Заимствованных изъ разныхъ преждв: бывринхъ не изданными рукописей, отрывновъ, относящихся къ тексту Псалтири и Прорекевъ: Исрін, Ісрег мін и Ісзенівля, тексту, въ которомъ до сиять порть всере болже было пробъловъ. По увърскію Аthaeneum-в первая тетрадъ сборнина должна явиться въ печати. Вънепродолжительномъ времени.

Ученыя и литературныя чтепія въ Сорбонив. Въ концъ прошедивго года члени Сорбонны св. Франпузскаго института (Institut de la France) чители уженыя и литературныя лекціи предъ мисточисившими слушателями. Замъчательно, что понти всъ эти межція, читанныя знаменитвишими французскими ученьми, рвшительно возстають противъ отрицательнаго направленія, которое старается ввести въ науку критико-мате: ріалистическая школа. Такъ Катровикъ и Гратісль (недавно умершій) опровергали теорію Дарвина о происхожденін видовъ въ парствъ живохныхъ и растеній, в въ частности о происхожденіи человъка отъ обезьяны, теорію, усвоенную не только коноводами такъ называемаго либеральнаго направленія въ наукт, но и представителями такого же. направления но ораниужной реформатской церкви, напр. Ревидемъ. Зваменитый Мильнъ Эдвардсь заключиль свою лекцію: горжественных завёреніемъ, что его научени изследованія нее божке и более украпляють въ немь въру въ настоящую провыслительную деятельность въ міре живаго Бога.

На собранія 24 марта Голларъ, професторъ въ Пуатье, разсматриваль вопрось о единствъ человъчесваго рода. Огромная зала Сорбонны была вполнъ набита 
слушателями. Онъ началь очень искусной группировкой 
различныхъ расъ. Фотографическіе снимки каждой дазь 
нихъ, производимые въ увеличительныхъ размітрахъ 
влектрическимъ свётомъ, на кріпко патанутомъ полотнів,

ragain Boyaiaterano Bornionenceth Haivisheo Cathere Tederвермстинисте развости на наждой расы. Закът предпожиния комресь: составляють ин такія разноска, накъ мивтъ, черты лица, «форма черена, случайныя, : или необходимыя принадлежности навъстной расы; и можче ий отъ филь править из разности породъ, просесеерь привель мисжество перавитемьные фактовъ въ нодтверищине того; нто вой эти разности только отнооновльный и вичего не говорять противы единства человического рода и происхондения его отъ одной четы: Публика привътскиовала нумними рукоплеснанівми справединие осуждение, которое произнесь Голларъ надъ тонденивани политеритической американской шнолы, защипленопира полиганизми съ целью опрандать невольничестром: равно какъ краснорфчивое заключеніе его декців, **УБ. ВОТОРОМЪ- ОНЪ: ПРОВОВГЛАСИЛЪ: :СДИЛСТВО ЧЕЛОВЪЧЕСКАТО** реда твердо основанными нь безпристрастной наукв фантомъ. Эта лекція служить новымь доказательствесть тогод, что боли повериностная уневость отчуждаеть отъ религи, то глубовая и основательная возвращаеть нь ней, и что храстіанская вёра можеть быть въ гар-MORIE OR CANAMIE SCHEIME PARTAME ARTPOLOGOTIE E C'E байгорацивинии житересами чиловъчества.

правланское библейское юбицество и сте типогравія. Типогравія американскаго библейскаго общества примадлежить на великольнивійшимъ аданіямь столицы Осединенняль Штатовь. Она вистроена въ 1852 г. ме соободной подписків и стоила 400.000 р. с. Въ втой громадней типогравіи ежедневно работисть 400 нел. Въ каждый годъ она выпускаеть милліонъ библій на встав язынамъ Америки и Океаніи. Недавно она окончила и издила въ світь библію для сліпняв; смя стоить 26 р. сер. Одинь богачь пожертвоваль 1,200 р. сь усдовемь, чтобы на эти деньга было напечатала 25 великольпных экземплировь св. Писелія предослано значительнайщимь государамь Европы. Наполеоны III на этоть подарокь отватиль очень побезнымъ письмень.

Доходы римско-католической процегенды за май текущаро года. Въ детописяхъ Propagatione della fide за мъсяцъ май помъщенъ слъдующій интересный отчеть о пожертвованіяхь, поступиванить въдассу пропаганды изъ разныхъ странъ свъта. Изъ Франція получено 3.479.290 франковъ 32 сантима, изъ Итолія 428.491 ор. 24 сант., изъ Бельгій 301.028 ор. 73 сант., изъ Германіи 254.185 ор. 8 сант., изъ Англіп 169,754 ор. 5 сант., изъ Нидерландовъ 91.714 ор. 54 сант., изъ Швейцаріи 46.257 ор. 21 сант., изъ Португаціи 31.061 ор. 40 сант., изъ Деванта 23.598 ор. 48 сант.) изъ Испаніи 7.995 ор. (?), наъ Россіи и Польши 904 ор., изъ Съверной Америки 167.316 ор. 3 сант., цаъ Южной Америки 39.055 ор., 11 сант., изъ Африки 37.861 ор. 52 сант., изъ Азін 6.680 ор., изъ Австранія 4.842 ор. 95 сант., всего 5.089.996 ор.

Годовые доходы главнтйшихъ библейскихъ обществъ въ Съверной Америкъ за 186<sup>1</sup>/<sub>2</sub> и 186<sup>3</sup>/<sub>4</sub> г. Четыре главитиния библейския общества въ Съверной Америкъ получили за означенное время сът дующее количество добровольныхъ пожертвованій и обязательныхъ годичныхъ взносовъ со стороны членовъ:

1861—2 1862—3 1863—4

доллар.

Статистини свангелической церкви въ Гермаміш за 1862 годъ. Въ 1862 г. насчитывалось въ Германіи 22,577,328 жителей, принадлежащихъ къ евантелическому псповъданію; молитвенныхъ зданій (храмовъ, капеллъ, молитвенныхъ залъ) 21,196; духовныхъ ляцъ 15,000; смъщенныхъ браковъ было 9,006; присбединилось къ евангелической церкви 2,996 чел., перешло отъ нея къ другимъ церквамъ 2,704 чел., коммуникантовъ 13,335,770 человъкъ.

Статистика протестантскаго народонаселенія Австрін за текущій годъ. Всёхъ протестантовь въ Австрін считаєтся въ настоящее время 3,324,000; изъ йихъ 1,274,000 держащихся аугобургскаго исповъданія и '2,050,000 тельветическаго.

Религіозныя севты и православная Церковь въ Сирін. Не много можно указать на земномъ шарв уголиовъ, которые заключали бы въ себъ такъ много сейть, при сравнительно маломъ народонаселении и пространствъ, какъ Сирія. Туть вы найдете и арабовъ, и друговъ, и метавиловъ, и нусари, бедуиновъ и новаровъ, маронитовъ (православныхъ и католиковъ), грекоунитовъ, армянъ, армяно-католиковъ, яковитовъ и іудеевъ. Тамъ есть и христіане и язычники, іуден и магометане. Всв эти общины, различающияся одна отъ другой то редигей, то происхождениемъ, то тъмъ и другимъ вивств, равно какъ нвкоторыя другія менве значительныя, вообще называются арабами, потому что говорять арабскимъ языкомъ. Арабскій языкъ служить общимъ языкомъ страны, хотя изкоторыя отдъльныя ижемена нивють произ того свой собственный діалекть. на которомъ говорятъ между собою.

Арабы въ тасномъ смысла слова суть кочевые жите-

ли отраны; "ихъ обывновенно называють бедунийни. Они раздъляются на жесколько племенъ и придерживнотся суннитскиго толки. Курды, живущіе между ними, также считають себя правобърными мусульманами. Тъ и другіе ведуть кочевую жизнь, занимаются грабежемъ в постоянно вриждують другь сь другомъ.

Новары, это—настоящіе цыгане; они пром'в арабскаго явыка говорять между собою на своемъ особенномъ далентъ, очень сродномъ съ свинритскимъ, или современными индійскими діалектами. Они разсівным по всей страйт и ведуть почевую жизнь.

Метавили—мугаммедане шінтской секты, потомки Али. Они перионачально вышли изъ Персій и теперь встрвивнотся въ Тирв и Сидонв и на горахь лежащихь въ этой мъстности, также въ Анкарв, на восток отъ Триполи. Постепенно они распространились также чрезъ Ливанъ по Антиливану и по мъстности вокругъ Баалъбека.

Друзы, пріобравшіє себа на посладнее время такую печаньную извастность своей варварской разней, произведенной надъ христіанами, представляють собою еретическую секту въ Исламів. Это—храброе, воинственное племя, перемашанное съ всами другими сектами
и живущее въ деревняхъ, разбросанными по южному
Анти-мивину, Ермолу, въ Гавранів и въ накоторыхъ
другихъ опругахъ.

Нузари населнють горы, лежащія на сверь от Триполи противь Антіохій. Ови тянутся къ заливу Александреттв по древней Киликіи, и составляють значительную часть народонаселенія Антіохіи. Но всего больше встрачается ихъ въ округа Лаодикійскомъ. Это върварское племи язычнимовъ, которые содержать свою резидію втайна. Вирочень, кажанда, по сполив праваща и обычали они сближаются съ древившини жилелим страны. Подробности ихъ варованій знають только по- священные. Посвященіе из ихъ религіозныя мистерін совершается въ присутствім шейка и бываеть обывновенно тогда, когда молодой человать достигнеть семнадиватильного возраста. При этомъ посвящаемый залинають себя страшными клятвами, что онъ будеть дранить ввардемый ему тайны подъ страхомъ смерии. Они почитають солице и луну и варують из переселенію душь. На ихъ взглядь всё—христіане, іудем и изгометане по смерти переселатся въ животныхъ (ословът, свиней, обезьянь), между тамъ, даль нузари, посмаряють въ млечному пути и превращаются въ зайды.

Мы можемъ уволить себя отъ описанія магомеданскаго наседенія страны, такъ какъ въ религіозномъ отношеній оно не отличается ничамъ отъ другикъ менома: танъ; а вивсто того постараемся войти въ накоторыя подробности относительно различныхъ христіанскихъ сектъ. Важивишія изъ михъ марониты, якобиты и армяне.

Марониты издавна принади римско-католичество д спаладись ревностными католиками, но удерживають кор-что и изъ своихъ прежнихъ върованій. Гларимить ифстомъ мхъ жительства служить свверная сторона давана, но они встрівчаются въ значительномъ, числі, д въ другихъ областихъ и почти во всіхъ сколько набудь канчительныхъ городахъ Сиріи. Они—нестоящіе сирійщь, такъ что сирскій языкъ до сихъ поръ употребляєть имъ церквахъ.

Дкориты принаддежать, къ побстванно такъ назы-

высмей, сироней церкви. Они по проимуществу обитають въ Сададъ и въ сосъднихъ деренняхъ и насчитывають у себя не больше 20,000 душъ. Вначительная часть ихъ мало по малу перешла въ латинскую церковь.

Армине встръчаются, главнымъ образомъ, въ съверной части Сиріи и въ Іерусалимъ. Они ничъть не от личаются отъ своихъ собратій; живущихъ въ малой Азін и другихъ частяхъ Турецкой имперіи, кромъ языка; здъсь они товорять по арабски. Значительная часть армянъ, присоединившихся къ латинской церкви, живеть въ Аленно и въ деревняхъ, принадлежащихъ къ этожу пашальну.

Для полноты нашего очерка не лишие будеть сказать ивсколько словь и объ іуденхъ. Природные іуден говорять по арабски и живуть въ Ігрусалимъ, Гебронъ, Тиверіадъ, Сафедъ, Дамаскъ и Алеппо. Встръчаются такие небольнія общины ихъ въ главнихъ приморскихъ городахъ. Ихъ насчитывается всего отъ 25 дог 30,000 душъ.

Текими сектами и племенами окружена православнай Церковь въ Сиріи. Она состоить главнымъ образомы изъ грековъ. Но эти греки не чисто вллинскаго проист хожденія. Они образовались изъ остатковъ древняго греческаго населенія страны, перемѣшавшихся съ остатками же сирскихъ племенъ еще во время владычества римлянъ, и такимъ образомъ составляютъ своеобразную, смѣшенную національность. Относительно върованій и обрядовъ православные въ Сиріи ничѣмъ не отличаются отъ православныхъ грековъ, живущихъ въ Греціи и Турціи и виѣстѣ съ ними отъ православныхъ славянъ. Богослужебныя книги у нихъ тѣ же самыя, какія приняты и употребляются во всей правосделной Церкви. Посладователи православной Церкви: въ Сирік живуть по всей страна и говерять арабскимь языкомъ, который, за менногини исключенами, служить также и богослужебнымь языкомъ.

Греко-униты, составляющіе, незначительную, маєть между православными, встрачаются ва больших клоров. дахь и въ деревняхъ на Ливанъ.

Universal News о лицахъ протестантокаго варомещевъданія въ Англій, нерешедшихъ на римскоматоличество. Англійскій католическій журналь «Прісокъ лицъ, перешедшихъ изъ протестаніскаго исповъданія въ римско-катодическое, въ посладнія драдиліть
пътъ. Число ихъ простирается до 867. Впереди всьхъ
стритъ умершая герпогиня кентская, мать королевы
Викторіи. Затвиъ слъдуютъ герпоги, графы, бароны и
другія высщія лица страны, и въ числь ихъ первый
министръ Канады Набъ, и губернатиръ острове, Пейлона, Анстей. Въ числъ женщинъ находятся долери
ещископовъ нервичскаго и рочестерскаго. Вообще ликъ
протестантскаго духовенства довольно въ этомъ спискъ;
число ихъ простирается до 213.

The production of the theory of the term of the transfer of the term of the te

## ОГЛАВЛЕНИЕ

## второй половины христіанскаго чтенія за 1865 годъ.

## T.

| Учено-богословскія изслідованія                                                                       |         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Религія въ ел историческомъ ходъ и психологическихъ                                                   |         |
| OCHOBAHIAX                                                                                            | 97—127  |
| О свободъ совъсти                                                                                     | 459-502 |
| Особенность въ ученім поморцевъ касательно крещенія.                                                  | 181-188 |
| Х арактеръ протестантства и его историческое развитіе.                                                | 241-258 |
| Разборъ основаній, на которыхъ раскольники безпопов-<br>цы утверждають свой обычай перекрещивать пра- |         |
|                                                                                                       | 154-180 |
| Особенность въ учени поморцевъ касательно крещения                                                    | 181-188 |
| Обозръніе уніятскихъ Богослужебныхъ книгъ 329-383.                                                    | 591616  |
| Өеодоръ Тарсскій, архіопиской кантербурійскій въ Анг-                                                 |         |
| лін (VII. 6.)                                                                                         | 559—590 |
| II.                                                                                                   |         |
| овременное обозрвніе церковных двят и богослов<br>тературы.                                           | CROR AN |
| Соединенные американскіе штаты въ религіозно-церков-                                                  |         |
| номъ отношени 3-33.                                                                                   | 189-240 |
| Путевыя замътки изъ Германіи                                                                          | 34- 56  |
| Церковныя иностранныя извъстія . 57-91. 521-556.                                                      | 640-656 |
| Православная сербская церковь                                                                         | 128-153 |
| Попытки въ англиканской церкви къ соединению съ пра-                                                  |         |
| вославною въ XVIII столетів 259—279.                                                                  | 384-407 |
| Объясненіе                                                                                            | 280-326 |
| Научныя генеалогів современнаго естествознанія в пре-                                                 |         |
| The same series were same same same same same same same sam                                           | 647 690 |



thank will be the common that the about the control of the control



THE BORROWER WILL BE CHARGED AN OVERDUE FEE IF THIS BOOK IS NOT RETURNED TO THE LIBRARY ON OR BEFORE THE LAST DATE STAMPED BELOW. NON-RECEIPT OF OVERDUE NOTICES DOES NOT EXEMPT THE BORROWER FROM OVERDUE FEES.

